
191 

F e b r e r o  
2 0 1 8  

 
 

 
La figura del empiétement en Merleau-Ponty. Notas sobre la relación con el otro y la pintura | Rubén Sánchez Muñoz y Eric Joaquín Figueroa González 

 

 

La figura del empiétement en Merleau-Ponty 
Notas sobre la relación con el otro y la pintura 
Rubén Sánchez Muñoz. Universidad Popular Autónoma del Estado de Puebla 
ruben.sanchez01@upaep.mx 
Eric Joaquín Figueroa González. Benemérita Universidad Autónoma de Puebla 
eric_figo182@hotmail.com 
 

 
 

Resumen 
 
Tomando en cuenta que la filosofía de Merleau-
Ponty se caracteriza por ser una  filosofía del 
entrelazo, de la correlación más allá de cualquier 
dualismo, introducimos en este trabajo la categoría 
del empiétement como una de las categorías clave 
del corpus merleau-pontiano capaz de hacer frente 
al problema del otro, haciendo referencia a su vez, a 
la implicación o “superposición” de un mundo de la 
percepción y un mundo de la expresión. De este 
modo, concluiremos con el tema de la expresión 
específicamente en referencia al tema de la pintura 
en donde, una vez más, el intercambio de un mundo 
sensible y un mundo cultural se hace presente a 
través de un modo particular de cruce o 
empiétement.  
 
Palabras clave: empiétement, entrelazo, mundo 
sensible, mundo de la expresión, otro, extraño, 
pintura. 
 

Abstract 
 
Taking into account that the philosophy of 
Merleau-Ponty is characterized as a philosophy of 
the intertwining, of correlation beyond any dualism, 
we introduce in this work the category of 
empiétement as one of the key categories of the 
Merleau-Ponty’s corpus capable of facing the 
problem of the other, referring in turn to the 
implication or "superposition" of a world of 
perception and a world of expression. In this way, 
we conclude with the theme of expression 
specifically in reference to the subject of painting 
where, once again, the exchange of a sensitive 
world and a cultural world is made present through 
a particular way of crossing or empiétement. 
 
Key words: empiétement, intertwining, sensible 
world, world of expression, other, strangeness, 
painting. 



F e b r e r o  
2 0 1 8  

    192 

 
 

La figura del empiétement en Merleau-Ponty. Notas sobre la relación con el otro y la pintura | Rubén Sánchez Muñoz y Eric Joaquín Figueroa González 

 

 



193 

F e b r e r o  
2 0 1 8  

 
 

 
La figura del empiétement en Merleau-Ponty. Notas sobre la relación con el otro y la pintura | Rubén Sánchez Muñoz y Eric Joaquín Figueroa González 

 

 

La figura del empiétement en Merleau-Ponty 
Notas sobre la relación con el otro y la pintura 
Rubén Sánchez Muñoz. Universidad Popular Autónoma del Estado de Puebla 
ruben.sanchez01@upaep.mx 
Eric Joaquín Figueroa González. Benemérita Universidad Autónoma de Puebla 
eric_figo182@hotmail.com 

 
 

 

Introducción 

 

Tal como afirma Emmanuel de Saint Aubert, el empiétement representa un 

fenómeno clave en la filosofía de Merleau-Ponty, particularmente en lo que concierne 

a la relación con el otro y en la relación con el mundo (Ramírez, 2012). Fenómeno de 

intercambio y vinculación, el empiétement difiere del acoplamiento o la identidad, es 

más bien, sinónimo de diferencia, de movimiento. A continuación profundizaremos 

en su definición y daremos lugar a la relación entre un mundo de la percepción o 

mundo sensible y un mundo cultural o de la expresión. Del mismo modo, nos 

proponemos profundizar en la relación de acercamiento y distanciamiento presente 

en la percepción estética a través de la pintura, con el fin de aproximarnos a la 

reversibilidad y correspondencia de lo familiar y lo extraño de las cosas (y del 

mundo sensible en general) a través de la mirada del pintor. 

 

El empiétement en relación al mundo sensible y el mundo cultural 

 

En 1948, tres años después de su obra más importante La fenomenología de la 

percepción, Merleau-Ponty dedica una serie de siete conferencias radiofónicas al tema 

del mundo de la percepción, en donde, entre otras cosas, resalta el valor de la 

filosofía, la poesía y la pintura modernas. Asimismo, una de sus críticas apunta a la 

imposibilidad de la ciencia (así como de la pintura y la filosofía clásicas), de captar 

por completo la esencia de la naturaleza, de lo sensible. La postura del filósofo es que 

tanto lo concreto como lo sensible; “asignan a la ciencia la tarea de una elucidación 

interminable, y de esto resulta que no es posible considerarlo [lo sensible], a la 



F e b r e r o  
2 0 1 8  

    194 

 
 

La figura del empiétement en Merleau-Ponty. Notas sobre la relación con el otro y la pintura | Rubén Sánchez Muñoz y Eric Joaquín Figueroa González 

 

 

manera clásica, como una simple apariencia destinada a que la inteligencia científica 

la supere” (Merleau-Ponty, 2002: 13 y 14). 

A lo largo de las conferencias, el filósofo francés ve a la pintura como un modo 

privilegiado de acceso al mundo de la percepción, ya que ésta es capaz de 

transmitirlo  “tal y como lo captamos en la experiencia vivida” (2002: 59). De acuerdo 

con Merleau-Ponty hubo un punto en el que “el mundo se escapó de nuestras 

manos”, y ello se debió no a una ignorancia o desconocimiento, sino al contrario, a 

causa de la especialización y el afán de una manipulación total del mismo. De ahí 

que la apuesta por una recuperación del mundo sigue el camino de la experiencia 

concreta y lo hace particularmente, desde el campo de la estética.  

 Así pues, la pintura hace frente a un sentido de mundo por descubrir, a una 

resistencia de lo sensible (cf. Alloa, 2009), a su posibilidad de captura momentánea y 

resbaladiza. De ahí la capacidad creativa del pintor para transformar un paisaje en 

una obra de arte. Existe según el mismo autor, una relación de distanciamiento y 

proximidad entre las cosas y el sujeto: “relación no tan clara, una proximidad 

vertiginosa que nos impide apoderarnos como un puro espíritu desligado de las 

cosas o definirlas como puros objetos y sin ningún atributo humano” (Merleau-

Ponty, 2002: 34). Se destaca con esto también, la idea de un cuerpo que no está 

separado de un espíritu, sino de “un espíritu con un cuerpo, y que sólo accede a la 

verdad de las cosas porque su cuerpo está como plantado en ellas” (2002: 24). Hay 

una interconexión entre el cuerpo y las cosas (lo que nombrará como 

intercorporalidad) (cf. Marrato, 2012) pero que, como habremos de aclarar, se trata más 

de un intercambio continuo que de una reciprocidad simétrica. 

De acuerdo con Merleau-Ponty, la percepción describe un movimiento de 

“diferenciación”1,  captación del objeto en tanto que figura sobre un fondo. Existe 

                                                
1 Merleau-Ponty describe la percepción como diferenciación (figura-fondo) mientras que la des-diferenciación 
sería el olvido o el discriminar (desviación) de lo percibido, a saber: “El hecho de que no se vea más el recuerdo 
= no destrucción de un material psíquico que sería lo sensible, sino su desarticulación que hace que no haya más 
distanciamiento (écart), relieve… la distinción figura-fondo introduce un tercer término entre el “sujeto” y el 
“objeto”. Es este distanciamiento de (écart-là) que aborda el sentido perceptivo” (2001b: 247). Esto es, si una 
cosa pudiera ser captada en su totalidad, en todas sus aristas, no haría falta la presencia de un cuerpo vivido. La 
perspectiva que aporta el cuerpo en el distanciamiento y proximidad de los objetos, no es la de un sujeto que da 
la realidad al mundo, como tampoco la de una realidad externa descubierta a posteriori. El sentido de un “tercer 
término” entre sujeto y objeto como refiere el filósofo francés, responde al intercambio entre un sujeto perceptor 
y un mundo percibido que cohabitan y confluyen constantemente sin llegar a un punto último de fusión, 
aproximación infinita, distancia y paralelismo colindante.     



195 

F e b r e r o  
2 0 1 8  

 
 

 
La figura del empiétement en Merleau-Ponty. Notas sobre la relación con el otro y la pintura | Rubén Sánchez Muñoz y Eric Joaquín Figueroa González 

 

 

además, un distanciamiento (écart) o “distancia óptima”2 desde la cual el objeto es 

“tomado” (prise) en su mejor ángulo.3 La distancia desde la cual se accede a la 

aprehensión del objeto,  describe la imposibilidad de una captación total tratándose 

en cambio, de un movimiento proximal, de escorzos. Debemos definirla, sostiene 

Merleau-Ponty, “en términos de la situación del objeto en relación a la potencia de 

amarre (la puissance de prise)” (2001a: 302 y 303). Dicho amarre o entrelazo permanece 

intermitente y es gracias a ello que la riqueza de los objetos no se muestra de una vez 

por todas. Es por esta razón también que la pintura redescubre constantemente un 

mundo de lo sensible que se oculta a la mirada cotidiana. De alguna manera, el 

pintor logra salir de su familiaridad (con el mundo) y da al espectador una visión 

“nueva” que yace ante sus ojos, les obsequia, como diría Merleau-Ponty, el 

surgimiento mismo de la percepción. Pero, salir de dicha familiaridad no indica un 

extraviarse o pérdida de realidad, sino un reencontrarse que encarna lo extraño. El 

artista se “deja llevar” a través de su creación, pues no se trata de un acto consciente 

o transparente sino espontáneo e impersonal. No es Cézanne quien pinta; cuando 

“él” pinta, en ese momento su Yo desaparece y entra en juego el conjunto de 

experiencias que le conforman, mezcla de improvisación e historia (sedimentación), 

mundo natural (de la percepción) y mundo cultural (de la expresión).  

De este modo, mundo perceptivo (natural) y mundo expresivo (cultural) se 

encuentran entrelazados. “El mundo percibido no es solamente el conjunto de las 

cosas naturales; también son los cuadros, las músicas, los libros… “un mundo 

cultural”. Y, al introducirnos en el mundo percibido, lejos estamos de haber 

empequeñecido nuestro horizonte…” (Merleau-Ponty, 2002: 68). Lo cultural 

entonces, no consiste en la adición a un estrato natural, pues en todo momento el 

sentido del primero se encuentra determinado por el segundo. Ya en la Fenomenología 
                                                

2 Ello se extiende también en el caso de la pintura. En la Phénoménologie de la perception apunta que: “Para 
cada objeto como para cada cuadro en una galería de pintura, hay una distancia óptima desde la cual requiere ser 
vista, una orientación bajo la cual se muestra mejor a sí misma: más acá y más allá, no tenemos más que una 
percepción confusa por exceso o por defecto, tendemos entonces hacia un máximo de visibilidad…” (2001a: 
348).  
3 Respecto a dicha percepción “óptima”, Merleau-Ponty refiere el modo en que el cuerpo se ajusta a las cosas, al 
mismo tiempo que estas le son presentadas o configuradas de una manera determinada. Utilizará también las 
expresiones: máximo de claridad, de nitidez, máxima visibilidad, máxima articulación, en el sentido de un ajuste 
no voluntario, sino espontáneo, no representacional sino motor, adaptación como intercambio y aproximación. 
En efecto: “…mi cuerpo está preso en el mundo cuando mi percepción me ofrece un espectáculo tan variado y 
claramente articulado como sea posible, y cuando, al desplegarse, mis intenciones motrices reciben del mundo 
las respuestas que esperan. Este máximo de nitidez en la percepción y en la acción define un suelo perceptivo, un 
fondo de mi vida, un medio general en el cual mi cuerpo puede coexistir con el mundo” (2001a: 289 y 290). 



F e b r e r o  
2 0 1 8  

    196 

 
 

La figura del empiétement en Merleau-Ponty. Notas sobre la relación con el otro y la pintura | Rubén Sánchez Muñoz y Eric Joaquín Figueroa González 

 

 

de la percepción aclara que no se trata de superponer a una primera capa de 

comportamientos naturales una segunda esfera de lo cultural, sino que toda 

conducta por convencional que sea, remite a una forma natural propia (cf. Merleau-

Ponty, 2001a: 220 y ss). 

La manera en que las cosas me son presentadas es a través de cierto tono afectivo, 

revelan una manera de ser para mí, comportamiento que evidencia la relación con un 

cuerpo viviente (corps vivant). Intercambio activo y no pasivo, en el cual bajo un 

mundo de significaciones culturales, describe el sentido que adquieren para cada 

individuo. En efecto, 

 
…las cosas no son simples objetos neutros que contemplamos; cada una de ellas simboliza 

para nosotros cierta conducta, nos la evoca, provoca por nuestra parte reacciones favorables o 
desfavorables, y por eso los gustos de un hombre, su carácter, la actitud que adoptó respecto 
del mundo y del ser exterior, se leen en los objetos que escogió para rodearse, en los colores 
que prefiere, en los paseos que hace (Merleau-Ponty, 2002: 30). 

 

En dicho intercambio, Merleau-Ponty destaca el acto de preferir unas cosas sobre 

otras, pero queda por analizar el origen de dicha selección y por lo tanto, el sentido 

de lo “voluntario” en juego, pues ¿qué determinaría que ciertas cosas se presenten 

como deseables de otras que fueran objeto de rechazo? En otras palabras, ¿Cómo 

influye lo cultural sobre el modo “natural” de percibir? 

Retomando la Fenomenología de la percepción, Merleau-Ponty describe la institución 

de sentido como un modo adquirido de comportamiento. Cita el caso de una 

comunidad indígena en las Islas Tropbriand en donde el concepto de paternidad es 

desconocido ya que es el tío materno quien cumple una función similar. Asimismo, 

refiere que en Japón no se acostumbra a saludar de beso como en la mayor parte del 

mundo. Por lo tanto, en palabras del mismo autor: “Los sentimientos y las conductas 

pasionales, al igual que las palabras, son inventados. Incluso los que, como la 

paternidad, parecen inscritos en el cuerpo humano son, en realidad, instituciones” 

(2001a: 220). 

Así, aquello que simboliza algo para alguien, no se debe a un sentido ex nihilo, 

sino que obedece a un contexto determinado. Pero, ¿se trata únicamente de una 

construcción social? Respecto al sentimiento estético en la pintura Merleau-Ponty 

sostiene: “…es más difícil comprender y apreciar a Picasso que a Poussin o a 



197 

F e b r e r o  
2 0 1 8  

 
 

 
La figura del empiétement en Merleau-Ponty. Notas sobre la relación con el otro y la pintura | Rubén Sánchez Muñoz y Eric Joaquín Figueroa González 

 

 

Chardin…” Pero, ¿se queda aquí en un juicio de valor cuya posibilidad depende del 

capital cultural que se tenga? ¿O, es acaso porque busca dar con un sentido de 

percepción que va más allá de la perspectiva cultural? Para Merleau-Ponty: “Si 

muchos pintores, desde Cézanne, se negaron a someterse a ley de la perspectiva 

geométrica, es porque querían… ofrecer el propio nacimiento del paisaje bajo nuestra 

mirada…querían alcanzar el propio estilo de la experiencia perceptiva” (2002: 21 y 

22). 

De este modo, busca restablecer un sentido primordial de la percepción en el cual 

las cosas y el sujeto perceptor están comprometidas, teniendo en cuenta que esta 

relación no es el de una superposición o “empalme”, sino el de una vinculación que 

mantiene un espacio (separación, distancia, écart) en la aproximación. Tal es el 

sentido del empiétement que en este caso describe “la relación ambigua de un ser 

encarnado y limitado con un mundo enigmático” (Merleau-Ponty, 2002: 35). 

Es entonces que, contrario a la idea del enigma o “extrañeza” del mundo, la 

ciencia busca su desciframiento mediante la explicación, despojándole de la 

capacidad de asombro que en el poeta y el pintor es esencial. Más aun, Merleau-

Ponty critica la idea de una “Verdad” soberana sobre la cual un hombre “racional” 

posee el principio y medida de todas las cosas. En ese sentido, señala el error del 

pensamiento clásico al discriminar las figuras del: loco, el primitivo, el niño y el 

animal, colocándoles por debajo del hombre “civilizado” y “normal”. Sin embargo, 

detrás de ese hombre “normal” dueño de un sistema de pensamiento y acción 

coherentes, Merleau-Ponty describe un ser con  “anomalías de las que nunca está 

totalmente exento”. De este modo, el hombre “normal” tiene la tarea de 

“…redescubrir en sí mismo todo tipo de fantasías, ensoñaciones, conductas mágicas, 

fenómenos oscuros, que permanecen omnipotente en su vida privada y pública…” 

(2002: 40). 

Queda claro entonces, que el sujeto merleau-pontiano no es dueño absoluto de su 

pensamiento y menos aún, de las cosas. Es presa (prise) no sólo del mundo, sino 

también de sí mismo y de los otros. Al respecto, Merleau-Ponty destaca: “Jamás nos 

sentimos existir sino tras haber tomado ya contacto con los otros, y nuestra reflexión 

siempre es un retorno a nosotros mismos, que por otra parte debe mucho a nuestra 

frecuentación del otro” (2002: 53). Igualmente, reconoce el peso de la cultura sobre el 



F e b r e r o  
2 0 1 8  

    198 

 
 

La figura del empiétement en Merleau-Ponty. Notas sobre la relación con el otro y la pintura | Rubén Sánchez Muñoz y Eric Joaquín Figueroa González 

 

 

individuo como relación ambigua que combina la historia individual y social. 

Afirma, por tanto, que no hay una "vida “interior” que no sea como un primer 

ensayo de nuestras relaciones con el otro” (2002: 55). Precisamente, ese incesante 

primer ensayo es lo que permite lograr acuerdos con el otro, reparar o modificar 

posturas, lo mismo que en relación al error, las injusticias y el conflicto. De esta 

manera, precedidos por la prueba y el error antes que el acierto y el consenso, se trata 

de hacer frente a la diferencia y esforzarse por lograr puntos de encuentro con el 

otro. Sólo entonces, tras una serie de contingencias e infortunios, en palabras del 

autor francés, vendrán “los momentos raros y preciosos donde los hombres se 

reconocen y se encuentran” (Merleau-Ponty, 2002: 58). 

Existe así, un grado de “extrañeza” presente en todo hombre que, más allá de 

mostrar únicamente su lado indomable y siniestro, contiene la clave para 

comprender mejor conceptos como el amor o la responsabilidad.  Si, como afirma el 

filósofo de Rochefort, “hay algo sano en la mirada ajena” (2002: 56) es porque 

permite permanecer abiertos al otro, a su diferencia, y propiciar así un diálogo 

interminable en vías de un “reconocimiento” igualmente infinito. 

 

El empiétement como compromiso con el otro 

 

En el texto Las relaciones del niño con los otros Merleau-Ponty utiliza la categoría de  

empiétement para describir entre otras cosas, el vínculo afectivo hacia los niños. De ahí 

que la equivocidad del fenómeno de empiétement permita abordar distintos aspectos 

de la experiencia humana. Dicho concepto ha sido traducido de distintas formas, a 

saber: usurpación, transposición, contagio, superposición, intromisión, intrusión e 

invasión.  

En el texto antes mencionado, describe la relación del adulto con el niño en 

cuanto a la dependencia de éste con el primero, esto es, en las atenciones y 

particularmente, los cuidados que recibe a fin de evitar o prevenirle de algún 

accidente. En ese sentido, la relación se vuelve un constante “estar encima de”, 

“superposición” (adulto-hijo) o  proximidad que puede ser entendida como 

“responsabilidad”.  



199 

F e b r e r o  
2 0 1 8  

 
 

 
La figura del empiétement en Merleau-Ponty. Notas sobre la relación con el otro y la pintura | Rubén Sánchez Muñoz y Eric Joaquín Figueroa González 

 

 

Más aún, el filósofo francés extiende dicha relación de empiétement a las 

relaciones afectivas entre adultos, en donde se genera también cierta dependencia no 

sin el riesgo de que ésta se torne incómoda o patológica. Es verdad que en todo 

vínculo amoroso se consideraría como “normal” un cierto grado de intimidad o 

cercanía, sin embargo, esta puede ser objeto de violencia al presentarse como un 

“exceso de cuidados”, de una hipervigilancia o un grado de celos exacerbado.4 Pero, 

afirma Merleau-Ponty, aun cuando uno busque evitar a toda costa influir sobre el 

otro, éste termina por requerir su interpelación. Ciertamente, una ausencia total del 

otro rompería cualquier vínculo. Se trataría entonces, de un estar pendiente fundado 

en el interés del otro, en el “care” como cuidado y valoración del otro.  

Por otra parte, reconocer que el otro es libre, implica, como decíamos más arriba, 

atribuirle también un grado de extrañeza. Esto es, dejar abierta la posibilidad de 

asombro, de descubrir interminablemente cosas nuevas. Por ello, el riesgo de la 

ruptura remite a un acto de libertad y no de sumisión. No habría tampoco 

contradicción más grande que la de defender un sentido de “responsabilidad” que 

tuviera como fin evitar la separación, pues si la condición y posibilidad de todo acto 

de amor se instaura en la libertad, no podría menos que menoscabarse al 

condicionarlo a una manipulación o control total del otro. La responsabilidad tendría 

que venir de otra parte o ser pensada de manera diferente. Al respecto escribe el 

filósofo francés: 

 
Ese desapego aparente, esa voluntad de permanecer sin responsabilidad, suscitan en el otro 

un deseo mucho más intenso de acercarse. Existe una paradoja entre aceptar ser amado por 
alguien sin querer influir sobre su libertad. Su libertad, si ama, la encuentra precisamente en el 
acto de amar, no en una vana autonomía. Aceptar amar o ser amado, es aceptar ejercer 
también, por otra parte una influencia, decidir por otro en una cierta medida (Merleau-Ponty, 
1951: 97). 

 

Posiblemente la clave esté en esa “cierta medida” que Merleau-Ponty apunta. 

Aunque, si se piensa a fondo, no podría establecerse tal cual una medida o 

regulación normativa del otro que no pusiera en juego su libertad. Habría más bien 

una “incierta medida” sustentada en la improvisación y la sorpresa. La contingencia 

                                                
4 Sería propio de un estado patológico el buscar la certeza de la relación mediante el cuidado y la hipervigilancia 
del otro, síntomas que se presentan en sujetos celotípicos pudiendo derivar en el peor de los casos, en ideas 
delirantes propias de un cuadro psicótico.    



F e b r e r o  
2 0 1 8  

    200 

 
 

La figura del empiétement en Merleau-Ponty. Notas sobre la relación con el otro y la pintura | Rubén Sánchez Muñoz y Eric Joaquín Figueroa González 

 

 

formaría parte ineludible de esta. Así, tanto la ruptura amorosa como el fallecimiento 

de un ser querido, representarían dos formas distintas de lo azaroso, lo inesperado. 

De ahí también  que la añoranza (el “extrañar”), refleje la huella del otro desde la 

distancia sentida en lo más íntimo del sí, relación de empiétement en tanto que vínculo 

metafísico.  

Por lo tanto, la relación de empiétement entre el adulto y el niño, como entre 

sujetos adultos marca un compromiso sostenido particularmente desde la promesa. 

Quien se (com)promete, mantiene la promesa del cuidado (del otro) a partir del acto 

voluntario y contingente, pues no podría ser de otra manera salvo que se tratara de 

una orden que justificara diversos fines. Siguiendo a Kant en ello, el otro debe ser un 

fin en sí mismo, de otra forma representaría un medio para otros intereses.  

Así pues, fallar en el compromiso con el otro, representa una ruptura en la 

promesa, misma que se sostiene en el uso de la libertad como condición de todo acto 

de amor. La decisión de un padre que rompe con este compromiso, por ejemplo, falla 

no tanto en la promesa de un “ideal de padre”, sino en aquella del esfuerzo y 

cuidados continuos, de la experiencia y la práctica, pero sobre todo, del hacer frente a 

un no-saber que se articula en toda relación con el otro. Nuevamente, si bien podría 

decirse que la responsabilidad de un hijo es “mayor” a la responsabilidad en una 

relación amorosa, cierto es que en ambos casos solamente a través de la práctica se 

“aprende” (si puede decirse así) a amar y no hay forma de evitar la sorpresa en la 

respuesta del otro.    

Por otro lado, si una persona es capaz de “contagiar” (otra traducción más de 

empiétement) (cfr. García, 2012)  su alegría a otros, ¿de qué depende que unos sean 

receptivos y otros no? O en el caso extremo, ¿por qué existen sujetos que tras cometer 

actos sanguinarios y violentos no experimentan ningún tipo de culpa? Esto tiene que 

ver con los vínculos creados en edades muy tempranas, con la capacidad o 

incapacidad (por parte del padre o la madre) de mitigar la angustia y generar 

sentimientos de seguridad y tranquilidad. Pudiendo derivar entonces, en una 

historia formada de acercamientos o proximidades tranquilizadoras y contenedoras 

o, en el caso extremo, de ausencias y asechos traumatizantes.    

Otra de las lecturas del empiétement es la referida al acto violento de “invasión”, 

tal como apunta Graciela Ralón (2016).  La violencia que describe Ralón, remite al 



201 

F e b r e r o  
2 0 1 8  

 
 

 
La figura del empiétement en Merleau-Ponty. Notas sobre la relación con el otro y la pintura | Rubén Sánchez Muñoz y Eric Joaquín Figueroa González 

 

 

hecho de ser interpelado por el otro, más habría que cuestionarse también por la 

circunstancia en la cual se lleva a cabo, pues no sería lo mismo ser abordado por 

alguien cercano a nosotros, a alguien que nos fuera totalmente “extraño”, es decir, 

alguien situado en el extremo opuesto de nuestras creencias y costumbres. Este 

“extraño” seguramente podría suscitar algún tipo de diferencia o violencia,  pero ello 

no nos dice nada más allá del sentido de los hábitos adoptados culturalmente. 

Tratándose del ámbito de lo familiar, la interpelación suele ser antes que 

violenta, serena, inocua. Pero, a fin de dar un sentido más amplio y no parcial del 

empiétement, el término de vinculación, permite describir mejor la relación con el otro 

tanto si éste me es totalmente extraño o familiar. Si hemos de dar razón a un sentido 

de violencia en el empiétement, este sería en relación a su sentido económico-afectivo, 

es decir, en cuanto a un aumento o disminución bruscos del afecto. Así, la presencia 

del otro podría ser objeto de una emoción muy grande, sea ésta alegre o triste, 

entonces podría decirse que le “invadió” tal sentimiento. En este sentido, una 

sorpresa podría irrumpir o invadir bajo la forma de la exaltación y el gozo, mientras 

que tras la muerte de un ser querido se dice comúnmente, “fue invadido” por el 

llanto y la congoja.  

Por otra parte, en el caso de la psicopatología infantil Merleau-Ponty describe 

con la crisis de los tres años, la condición en la cual el niño percibe la mirada del otro 

como agresiva o dañina. Destaca también citando a Wallon, otros casos de personas 

adultas en donde la mirada del otro provoca un desajuste en el comportamiento (cf. 

Merleau-Ponty, 1951: 95 y 96). En ese sentido, podría explicitarse mejor el sentido 

violento del  empiétement en tanto que “usurpación”. 

Dicho lo anterior, el empiétement detalla la relación con las cosas y con los otros, 

resaltando los límites del sí mismo y los límites del otro. Así, más que 

“superposición” se aludiría a una transposición. Dicho con otras palabras, mi lugar 

está siempre más allá desde donde lo pienso, y más allá desde donde el otro me 

piensa. Es sólo a través de una cierta distancia que soy capaz de reconocerme a mí 

mismo y capaz de transformarme, recrearme interminablemente y es también sólo a 

través de un cierto grado de extrañeza o irreconocible, que el otro puede permanecer 

abierto (sin constricciones) y libre. 

 



F e b r e r o  
2 0 1 8  

    202 

 
 

La figura del empiétement en Merleau-Ponty. Notas sobre la relación con el otro y la pintura | Rubén Sánchez Muñoz y Eric Joaquín Figueroa González 

 

 

El entrelazo de lo familiar y lo extraño en la pintura 

 

Mucho después de la Fenomenología de la percepción (1945), un año antes de su 

muerte, Merleau-Ponty publica El ojo y el espíritu (1960). Para ese entonces, el filósofo 

francés busca llevar la fenomenología al plano de la ontología, proponiendo una 

filosofía sui generis, que rompe con el sentido tradicional de la metafísica. De este 

modo, la ontología merleau-pontiana, hace uso de metáforas y figuras topológicas 

que describen un Ser más allá de la presencia. Desafortunadamente, debido a su 

muerte súbita únicamente se cuenta con las notas de trabajo y escritos inconclusos en 

torno a dicha empresa. No obstante, El ojo y el espíritu representa un claro ejemplo del 

rumbo de su pensamiento expresado en torno a la pintura.    

En efecto, en esta obra Merleau-Ponty acentúa la perspectiva del pintor sobre la 

del científico e incluso del filósofo, en tanto que expresa una relación con el mundo 

privilegiada. Es decir, en palabras del mismo autor, él es “el único que tiene derecho 

a mirar todas las cosas sin tener ningún deber de evaluarlas…” (Merleau-Ponty, 

1964: 11). Pues no se le exige ningún tipo de rigurosidad como sucede con el 

científico, ni es envuelto en algún tipo de compromiso práctico o político como en el 

caso del filósofo. Asimismo, el pintor se distingue del científico, en cuanto no busca 

un conocimiento total del objeto, sino que reconoce el sentido oculto de las cosas y tal 

desconocimiento forma parte en su creación.  

Por otro lado, si como el filósofo francés señala en referencia a Valéry, el pintor 

“aporta su cuerpo” en la pintura, es porque éste se “mezcla” con las cosas de tal 

forma que sujeto percipiente y mundo sensible se “entrelazan” (entrelacement), se 

“superponen” (empiétement). La relación entre el cuerpo y las cosas representa la 

intersección en donde, vidente y visible se comunican de forma  continua, espejeo y 

reversibilidad, “confusión, narcisismo, inherencia de quien ve en aquello que ve,… 

del sintiente en lo sentido - un sí por lo tanto, que está preso (pris) entre las cosas, que 

tiene un anverso y un reverso, un pasado y un futuro…” (Merleau-Ponty, 1964: 13). 

Dicho intercambio “paradójico”, como menciona el autor, muestra que el cuerpo 

humano coexiste en la medida en que hay un entrecruzamiento o reencuentro 

(recroisement) con las cosas. Comunicación que no debe confundirse con un coincidir 



203 

F e b r e r o  
2 0 1 8  

 
 

 
La figura del empiétement en Merleau-Ponty. Notas sobre la relación con el otro y la pintura | Rubén Sánchez Muñoz y Eric Joaquín Figueroa González 

 

 

absoluto o relación simétrica. Se trata de un “extraño sistema de intercambios” que, 

de acuerdo con Merleau-Ponty, la pintura ilustra de manera original.  

Asimismo, si en palabras del filósofo de Rochefort: “la pintura descubre los 

avatares de la visibilidad” (1964: 16), es porque refleja una diversidad de “estilos” a 

lo largo de la historia, y que, más que apuntar a un sentido teleológico de la misma, 

responde al producto del azar. Igualmente, lo irracional y la creatividad forman parte 

en el intercambio de lo visible y lo invisible de un mundo que es también cambiante. 

La correspondencia o “entrelazamiento de visión y movimiento” en el pintor 

describen, más que una dirección o guía, el ser impersonal y anónimo detrás de todo 

acto perceptivo. De este modo, la relación con lo sensible conecta con un sentido 

originario del mundo, con un “hay” (il y a) primordial.  

De manera similar, Merleau-Ponty utiliza la expresión “acecho” (hante) para 

describir la relación con los otros, en cuanto al intercambio continuo y reciprocidad 

desbordante de los otros “que me acechan (hantent), a quienes yo acecho (hante), con 

quienes yo acecho un solo Ser actual…” (1964: 11). Juego de ocultamiento y des-

ocultamiento, “cruce” de lo visible y lo invisible del otro. Se alude también al 

empiétement o “superposición” de las cosas que rodean la visión. Es en razón a un 

“extraordinario empiétement”, escribe el mismo autor, que vidente y visible se 

comunican. “Sumergido en lo visible por su cuerpo, él mismo visible, el vidente no se 

apropia de lo que ve: se aproxima únicamente por la mirada, se abre al mundo” 

(1964: 13).  

El pintor, por lo tanto, mantiene una distancia desde la cual comunica con el 

mundo. De este modo, “ver es tener a distancia…” (1964: 16) como afirma también, 

pero este “tener” es necesariamente escurridizo y en ello radica el genio del pintor así 

como el del músico o el escritor,5 puesto que nada asegura de una vez por todas su 

inspiración. Señala: “…el ojo es aquello que ha sido conmovido por cierto impacto del 

mundo…” (Merleau-Ponty, 1964: 16), pero, sea la vista, el oído o cualquier otro 

sentido, se trata, por encima de estos, de un cuerpo impersonal (on) que, teniendo a las 

cosas “incrustadas en su carne” (1964: 13), actúa detrás de la creación artística. Más 

aun, el intercambio del vidente (aun tratándose del cuerpo impersonal) con lo visible 

                                                
5 Respecto al juego de distancia y aproximación en la palabra, afirma Barbaras: “…la experiencia de la 
expresión [nos lleva]… a comprender que es en nuestra lejanía de las cosas, por la opacidad propia de su 
mecanismo que la palabra nos da así acceso” (Barbaras, 1998: 197). 



F e b r e r o  
2 0 1 8  

    204 

 
 

La figura del empiétement en Merleau-Ponty. Notas sobre la relación con el otro y la pintura | Rubén Sánchez Muñoz y Eric Joaquín Figueroa González 

 

 

no encuentra respuesta en las cosas de una manera mecánica o refleja.6 Más allá de 

los “datos visuales”, destaca Merleau-Ponty, la visión se “abre a una textura del Ser 

cuyos mensajes sensoriales discretos no son más que sus puntuaciones o cesuras…” 

(1964: 16 y 17). Por lo tanto, prevalece un lado oculto de la pintura, un enigma que 

envuelve también al pintor y que, no obstante, le permite en ocasiones hacer visible 

“lo que la visión profana cree invisible” (1964: 16). 

Se trata entonces, de un modo particular de comunicación o “interrogación” 

entre el pintor y las cosas, interrogación que, especialmente en su obra inédita Lo 

visible y lo invisible, adquiere relevancia al describir el intercambio quiasmático, 

entrelazo y empiétement, entre un mundo percibido y un sujeto perceptor. Dicha 

interrogación es además, parcial e incompleta en razón de la perspectiva del cuerpo 

como punto cero de la percepción, así como a la fuente inagotable de lo sensible.  

De igual modo, el pintor se ve sobrepasado por un sentimiento de “extrañeza”, 

una suerte de familiaridad desbordante, cercanía que “fascina” y “provoca” su ser 

más profundo. Dice a propósito de ello Merleau-Ponty: “Sus acciones más propias –

esos gestos, esos trazos de los que solo él es capaz, y que serán para los otros una 

revelación, porque no tienen las mismas faltas que él–, a él le parece que emanan de 

las cosas mismas…” (1964: 18). Describe con esto, un movimiento que proviene 

desde lo “más propio” y el cual, no obstante, le es ajeno y responde más a las “faltas” 

(manques) o deficiencias, que a los aciertos de una consciencia clara y transparente.  

Por otra parte, el filósofo de Rochefort ilustra con la alegoría del espejo una 

reflexividad de lo sensible que atraviesa al cuerpo en tanto que visible y vidente. El 

espejo muestra el desdoblamiento del vidente en un “otro” visible. El hombre, dice 

también  nuestro filósofo, “es un espejo para el hombre” (1964: 22), haciendo énfasis 

en la mirada del otro implicada en la correspondencia y conformación del sí mismo. 

De la misma manera, así como la visión del pintor remite a un “nacimiento 

continuado”, la imagen propia en el intercambio con el otro, es objeto de una 

renovación constante.  

                                                
6 Se trata también de un sentido de pasividad en cuanto al ser invasivo (empiétement) de la visión que absorbe lo 
visible sin poder ser asumido totalmente por el pensamiento.  Dice Merleau-Ponty: “La visión no elige ser o no 
ser, ni pensar esto o aquello… El pensamiento de la visión funciona según un programa y una ley que él no se ha 
dado, no está en posesión de sus propias premisas, no es pensamiento totalmente presente, totalmente actual; hay 
en su centro un misterio de pasividad” (1964: 33). Barbaras habla también de un sentido de “desposesión” de la 
experiencia, más que de una posesión de la misma a través de la percepción. Cf. Barbaras, 1998: 184. 



205 

F e b r e r o  
2 0 1 8  

 
 

 
La figura del empiétement en Merleau-Ponty. Notas sobre la relación con el otro y la pintura | Rubén Sánchez Muñoz y Eric Joaquín Figueroa González 

 

 

En relación a la pintura, Merleau-Ponty afirma que es a través de una cierta  

“distancia” que lo sensible revela los aspectos de profundidad, espacio y color. De 

este modo, en un juego de aproximación-alejamiento el pintor logra captar el 

“nacimiento” de las cosas. Esto es también, en distinción con un pensamiento del 

contacto (au contact) o  adecuación del pensamiento, se trata en cambio, de un 

“entregarse” o extrañamiento de la visión en dónde; “no se sabe ya quién ve y quién 

es visto, quién pinta y quién es pintado” (1964: 18). Sentido de impregnación o 

promiscuidad (promiscuité) entre lo vidente y lo visible,  empiétement o “superposición” 

como vinculación y distensión, mezcla de aproximación y distanciamiento. Sobre 

esto último, Merleau-Ponty alude al sentido de  profundidad el cual describe “mi 

participación en un Ser sin restricción, principalmente una participación en el ser del 

espacio más allá de cualquier punto de vista.” Y enseguida menciona: “Las cosas se 

superponen (empiètent) unas sobre otras porque están una fuera de otra” (1964: 28). Se 

trata por lo tanto, no de un acoplamiento, sino, como referíamos antes, de una 

relación de promiscuidad, entrelazamiento y diferencia. Así, el movimiento (de la 

profundidad) desde el cual la visión se transporta, refleja: “la experiencia de la 

reversibilidad de las dimensiones” (1964: 41), y podría seguirse, de la reversibilidad del 

Ser mismo y mi participación en éste.7  

De igual modo, en el acto del pintar se revela el “Ser mudo” de las cosas. Se  

desdibujan las fronteras de lo visible y lo invisible, al igual que lo voluntario y lo 

involuntario en el pintor. Algo de lo visible, dice Merleau-Ponty, se enciende e 

“invade” el cuerpo del pintor. El pintar entonces, es una respuesta a esa exhortación, 

su mano, sigue, “no es otra cosa que el instrumento de una lejana voluntad” (1964: 

49). Y es precisamente, dicha lejanía la que describe el punto de intersección entre 

familiaridad y extrañeza del cuerpo propio, proximidad y distancia que convergen. 

Más aún, si el filósofo francés refiere al epitafio de Klee, a saber: “Soy inasible en la 

inmanencia…” (1964: 50) como la “fórmula ontológica de la pintura”, es porque 

                                                
7 Va implícito aquí el sentido de la carne en cuanto elemento del cual están hechas las cosas y desde el cual Yo 
me reflejo y proyecto con las cosas. Retomando la cuestión del espejo, Merleau-Ponty describe la fascinación de 
los pintores por el efecto o “truco mecánico” que genera, descubriendo en él “la metamorfosis del vidente y lo 
visible” la cual es, en palabras del mismo autor, “la definición de nuestra carne (chair) y la de su vocación” 
(1964: 28). 



F e b r e r o  
2 0 1 8  

    206 

 
 

La figura del empiétement en Merleau-Ponty. Notas sobre la relación con el otro y la pintura | Rubén Sánchez Muñoz y Eric Joaquín Figueroa González 

 

 

encuentra la clave al enigma de la pintura (y habría que decir también, del sujeto 

perceptor en general) en la trascendencia,8 como característica fundamental del Ser. 

 

Conclusiones 

 

A través de la categoría del empiétement Merleau-Ponty describe de manera 

auténtica, un modo de la existencia humana en la que, bajo una red de relaciones, el 

hombre es solicitado al mundo, a una historia y contextos determinados, y, al mismo 

tiempo, es libre, capaz de sacar provecho a aquello que queda oculto, de transformar 

lo contingente en potencial ilimitado. Es en base a dicha relación que la expresión 

tiene lugar, esto es, a través de la posibilidad infinita de lo invisible, en la creatividad 

y espontaneidad de lo visible, en el silencio de las cosas y el arte de hacerlas hablar 

de las más diversas formas.  

Así, el vaivén que representa la relación con lo sensible, su resistencia y el modo 

de expresión, revelan el sentido del empiétement como correlación con un mundo que 

es continuamente descubierto. Lo mismo sucede respecto a los otros. Su 

correspondencia anima una parte de mí que de otra forma permanecería oculta. La 

relación con el otro entonces, representa más que un amontonamiento o intrusión, el 

compromiso de la cercanía, la posibilidad de hacer frente a lo desconocido y crear 

puentes en vez de fronteras, de superar la exclusión y repensar la reciprocidad y la 

inclusión.    

 

Bibliografía 

 
Alloa, Emanuel. (2009). La resistencia de lo sensible. Merleau-Ponty crítica de la transparencia. Buenos 

Aires: Nueva Visión. 
Barbaras, Renaud. (1998). Le tournant de l’experience. Recherches sur la philosophie de Merleau-Ponty. Paris: 

Vrin.  
García, Esteban A. (2012). Maurice Merleau-Ponty. Filosofía, corporalidad y percepción. Buenos Aires: 

Rhesis. 

                                                
8 El sentido de la trascendencia reviste un sentido particular a través del cuerpo,  pues no se trata de una lejanía 
absoluta, ni de una inmanencia como transparencia de la consciencia, sino de una cercanía que en tanto que “ser 
en el mundo” y conciencia situada, permanece unida a una estructura del mundo que le sobrepasa y antecede. 
Así por ejemplo, en la Fenomenología de la percepción el filósofo francés refiere a una “inmanencia 
trascendental” (immanence transcendentale) para describir “el movimiento profundo de la trascendencia que es 
mi ser mismo, el contacto simultáneo con mi ser y con el ser del mundo” (Merleau-Ponty, 2001a: 432). 



207 

F e b r e r o  
2 0 1 8  

 
 

 
La figura del empiétement en Merleau-Ponty. Notas sobre la relación con el otro y la pintura | Rubén Sánchez Muñoz y Eric Joaquín Figueroa González 

 

 

Marrato, Scott, L. (2012). The intercorporeal self. Merleau-Ponty on subjectivity. New York: State 
University of New York 

Merleau-Ponty, Maurice. (1951). Las relaciones del niño con los otros. Trad. Irma Bocchino de González. 
Córdoba: Universidad nacional de Córdoba.  

----- (1964). L’Oeil et l’Esprit. Paris: Gallimard. 
----- (2001a). Phénoménologie de la perception. Paris: Gallimard  
----- (2001b). Le visible et l’invisible. Paris: Gallimard. 
----- (2002). El mundo de la percepción. Siete conferencias. Trad. Victor Goldstein. Buenos Aires: Fondo de 

Cultura Económica. 
Ralón, Graciela. (2016). Acción e intersubjetividad: un esbozo del carácter carnal de la violencia como 

forma de usurpación o transgresión en la esfera del otro (empiétement). Acta fenomenológica 
latinoamericana, V, 55-64. 

Ramírez, Mario Teodoro (coord.). (2012). Merleau-Ponty viviente. Barcelona: Anthropos. 
 


