| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

La figura del empiétement en Merleau-Ponty. Notas sobre la relacion con el otro y la pintura | Rubén Sanchez Mufioz y Eric Joaquin Figueroa Gonzalez

La figura del empiétement en Merleau-Ponty

Notas sobre la relacion con el otro y la pintura
Rubén Sanchez Muiioz. Universidad Popular Auténoma del Estado de Puebla

ruben.sanchez01@upaep.mx

Eric Joaquin Figueroa Gonzalez. Benemérita Universidad Autonoma de Puebla

eric_figo182@hotmail.com

Resumen

Tomando en cuenta que la filosofia de Merleau-
Ponty se caracteriza por ser una filosofia del
entrelazo, de la correlacion mas alld de cualquier
dualismo, introducimos en este trabajo la categoria
del empiétement como una de las categorias clave
del corpus merleau-pontiano capaz de hacer frente
al problema del otro, haciendo referencia a su vez, a
la implicacion o “superposicion” de un mundo de la
percepcion y un mundo de la expresion. De este
modo, concluiremos con el tema de la expresion
especificamente en referencia al tema de la pintura
en donde, una vez mas, el intercambio de un mundo
sensible y un mundo cultural se hace presente a
través de un modo particular de cruce o
empiétement.

Palabras clave: empiétement, entrelazo, mundo
sensible, mundo de la expresion, otro, extrafio,
pintura.

Abstract

Taking into account that the philosophy of
Merleau-Ponty is characterized as a philosophy of
the intertwining, of correlation beyond any dualism,
we introduce in this work the category of
empiétement as one of the key categories of the
Merleau-Ponty’s corpus capable of facing the
problem of the other, referring in turn to the
implication or "superposition" of a world of
perception and a world of expression. In this way,
we conclude with the theme of expression
specifically in reference to the subject of painting
where, once again, the exchange of a sensitive
world and a cultural world is made present through
a particular way of crossing or empiétement.

Key words: empiétement, intertwining, sensible
world, world of expression, other, strangeness,
painting.

191

Febrero
2018



L] L}
REVISTA DE FILOSOFIA

La figura del empiétement en Merleau-Ponty. Notas sobre la relacion con el otro y la pintura | Rubén Sanchez Mufioz y Eric Joaquin Figueroa Gonzalez

192

Febrero
2018



I| n
REVISTA DE FILOSOFIA

La figura del empiétement en Merleau-Ponty. Notas sobre la relacion con el otro y la pintura | Rubén Sanchez Mufioz y Eric Joaquin Figueroa Gonzalez

La figura del empiétement en Merleau-Ponty

Notas sobre la relacion con el otro y la pintura

Rubén Sanchez Muiioz. Universidad Popular Auténoma del Estado de Puebla
ruben.sanchez01@upaep.mx

Eric Joaquin Figueroa Gonzalez. Benemérita Universidad Autonoma de Puebla
eric_figo182@hotmail.com

Introduccion

Tal como afirma Emmanuel de Saint Aubert, el empiétement representa un
fendmeno clave en la filosofia de Merleau-Ponty, particularmente en lo que concierne
a la relacion con el otro y en la relacion con el mundo (Ramirez, 2012). Fenomeno de
intercambio y vinculacion, el empiétement difiere del acoplamiento o la identidad, es
mas bien, sindnimo de diferencia, de movimiento. A continuacidon profundizaremos
en su definicion y daremos lugar a la relacion entre un mundo de la percepcion o
mundo sensible y un mundo cultural o de la expresion. Del mismo modo, nos
proponemos profundizar en la relacion de acercamiento y distanciamiento presente
en la percepcidn estética a través de la pintura, con el fin de aproximarnos a la
reversibilidad y correspondencia de lo familiar y lo extrafio de las cosas (y del

mundo sensible en general) a través de la mirada del pintor.
El empiétement en relacion al mundo sensible y el mundo cultural

En 1948, tres afos después de su obra mas importante La fenomenologia de la
percepcion, Merleau-Ponty dedica una serie de siete conferencias radiofénicas al tema
del mundo de la percepcion, en donde, entre otras cosas, resalta el valor de la
filosofia, la poesia y la pintura modernas. Asimismo, una de sus criticas apunta a la
imposibilidad de la ciencia (asi como de la pintura y la filosofia clasicas), de captar
por completo la esencia de la naturaleza, de lo sensible. La postura del filosofo es que
tanto lo concreto como lo sensible; “asignan a la ciencia la tarea de una elucidaciéon

interminable, y de esto resulta que no es posible considerarlo [lo sensible], a la

193

Febrero
2018



194

Febrero
2018

| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

La figura del empiétement en Merleau-Ponty. Notas sobre la relacion con el otro y la pintura | Rubén Sanchez Mufioz y Eric Joaquin Figueroa Gonzalez

manera cldsica, como una simple apariencia destinada a que la inteligencia cientifica
la supere” (Merleau-Ponty, 2002: 13 y 14).

A lo largo de las conferencias, el fildsofo francés ve a la pintura como un modo
privilegiado de acceso al mundo de la percepcién, ya que ésta es capaz de
transmitirlo “tal y como lo captamos en la experiencia vivida” (2002: 59). De acuerdo
con Merleau-Ponty hubo un punto en el que “el mundo se escapd de nuestras
manos”, y ello se debid no a una ignorancia o desconocimiento, sino al contrario, a
causa de la especializacion y el afdn de una manipulacion total del mismo. De ahi
que la apuesta por una recuperacion del mundo sigue el camino de la experiencia
concreta y lo hace particularmente, desde el campo de la estética.

Asi pues, la pintura hace frente a un sentido de mundo por descubrir, a una
resistencia de lo sensible (cf. Alloa, 2009), a su posibilidad de captura momentanea y
resbaladiza. De ahi la capacidad creativa del pintor para transformar un paisaje en
una obra de arte. Existe segin el mismo autor, una relacion de distanciamiento y
proximidad entre las cosas y el sujeto: “relacion no tan clara, una proximidad
vertiginosa que nos impide apoderarnos como un puro espiritu desligado de las
cosas o definirlas como puros objetos y sin ningun atributo humano” (Merleau-
Ponty, 2002: 34). Se destaca con esto también, la idea de un cuerpo que no esta
separado de un espiritu, sino de “un espiritu con un cuerpo, y que sélo accede a la
verdad de las cosas porque su cuerpo esta como plantado en ellas” (2002: 24). Hay
una interconexion entre el cuerpo y las cosas (lo que nombrarda como
intercorporalidad) (cf. Marrato, 2012) pero que, como habremos de aclarar, se trata mas
de un intercambio continuo que de una reciprocidad simétrica.

De acuerdo con Merleau-Ponty, la percepcion describe un movimiento de

“diferenciacion”!, captacion del objeto en tanto que figura sobre un fondo. Existe

' Merleau-Ponty describe la percepcion como diferenciacion (figura-fondo) mientras que la des-diferenciacion
seria el olvido o el discriminar (desviacion) de lo percibido, a saber: “El hecho de que no se vea mas el recuerdo
= no destruccion de un material psiquico que seria lo sensible, sino su desarticulacion que hace que no haya mas
distanciamiento (écart), relieve... la distincion figura-fondo introduce un tercer término entre el “sujeto” y el
“objeto”. Es este distanciamiento de (écart-la) que aborda el sentido perceptivo” (2001b: 247). Esto es, si una
cosa pudiera ser captada en su totalidad, en todas sus aristas, no haria falta la presencia de un cuerpo vivido. La
perspectiva que aporta el cuerpo en el distanciamiento y proximidad de los objetos, no es la de un sujeto que da
la realidad al mundo, como tampoco la de una realidad externa descubierta a posteriori. El sentido de un “tercer
término” entre sujeto y objeto como refiere el filésofo francés, responde al intercambio entre un sujeto perceptor
y un mundo percibido que cohabitan y confluyen constantemente sin llegar a un punto ultimo de fusion,
aproximacion infinita, distancia y paralelismo colindante.



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

La figura del empiétement en Merleau-Ponty. Notas sobre la relacion con el otro y la pintura | Rubén Sanchez Mufioz y Eric Joaquin Figueroa Gonzalez

ademas, un distanciamiento (écart) o “distancia optima”? desde la cual el objeto es
“tomado” (prise) en su mejor angulo.? La distancia desde la cual se accede a la
aprehension del objeto, describe la imposibilidad de una captacion total tratdandose
en cambio, de un movimiento proximal, de escorzos. Debemos definirla, sostiene
Merleau-Ponty, “en términos de la situacion del objeto en relacion a la potencia de
amarre (la puissance de prise)” (2001a: 302 y 303). Dicho amarre o entrelazo permanece
intermitente y es gracias a ello que la riqueza de los objetos no se muestra de una vez
por todas. Es por esta razon también que la pintura redescubre constantemente un
mundo de lo sensible que se oculta a la mirada cotidiana. De alguna manera, el
pintor logra salir de su familiaridad (con el mundo) y da al espectador una vision
“nueva” que yace ante sus ojos, les obsequia, como diria Merleau-Ponty, el
surgimiento mismo de la percepcidn. Pero, salir de dicha familiaridad no indica un
extraviarse o pérdida de realidad, sino un reencontrarse que encarna lo extrafo. El
artista se “deja llevar” a través de su creacidn, pues no se trata de un acto consciente
o transparente sino espontdneo e impersonal. No es Cézanne quien pinta; cuando
“él” pinta, en ese momento su Yo desaparece y entra en juego el conjunto de
experiencias que le conforman, mezcla de improvisacion e historia (sedimentacion),
mundo natural (de la percepcidon) y mundo cultural (de la expresion).

De este modo, mundo perceptivo (natural) y mundo expresivo (cultural) se
encuentran entrelazados. “El mundo percibido no es solamente el conjunto de las
cosas naturales; también son los cuadros, las musicas, los libros... “un mundo
cultural”. Y, al introducirnos en el mundo percibido, lejos estamos de haber
empequefiecido nuestro horizonte...” (Merleau-Ponty, 2002: 68). Lo cultural
entonces, no consiste en la adicién a un estrato natural, pues en todo momento el

sentido del primero se encuentra determinado por el segundo. Ya en la Fenomenologia

* Ello se extiende también en el caso de la pintura. En la Phénoménologie de la perception apunta que: “Para
cada objeto como para cada cuadro en una galeria de pintura, hay una distancia 6ptima desde la cual requiere ser
vista, una orientacion bajo la cual se muestra mejor a si misma: mas aca y mas alla, no tenemos mas que una
percepcion confusa por exceso o por defecto, tendemos entonces hacia un maximo de visibilidad...” (2001a:
348).

? Respecto a dicha percepcidn “éptima”, Merleau-Ponty refiere el modo en que el cuerpo se ajusta a las cosas, al
mismo tiempo que estas le son presentadas o configuradas de una manera determinada. Utilizard también las
expresiones: maximo de claridad, de nitidez, maxima visibilidad, maxima articulacion, en el sentido de un ajuste
no voluntario, sino espontaneo, no representacional sino motor, adaptacion como intercambio y aproximacion.
En efecto: “...mi cuerpo esta preso en el mundo cuando mi percepcion me ofrece un espectaculo tan variado y
claramente articulado como sea posible, y cuando, al desplegarse, mis intenciones motrices reciben del mundo
las respuestas que esperan. Este maximo de nitidez en la percepcion y en la accion define un suelo perceptivo, un
fondo de mi vida, un medio general en el cual mi cuerpo puede coexistir con el mundo” (2001a: 289 y 290).

195

Febrero
2018



196

Febrero
2018

| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

La figura del empiétement en Merleau-Ponty. Notas sobre la relacion con el otro y la pintura | Rubén Sanchez Mufioz y Eric Joaquin Figueroa Gonzalez

de la percepcion aclara que no se trata de superponer a una primera capa de
comportamientos naturales una segunda esfera de lo cultural, sino que toda
conducta por convencional que sea, remite a una forma natural propia (cf. Merleau-
Ponty, 2001a: 220 y ss).

La manera en que las cosas me son presentadas es a través de cierto tono afectivo,
revelan una manera de ser para mi, comportamiento que evidencia la relacion con un
cuerpo viviente (corps vivant). Intercambio activo y no pasivo, en el cual bajo un
mundo de significaciones culturales, describe el sentido que adquieren para cada

individuo. En efecto,

...las cosas no son simples objetos neutros que contemplamos; cada una de ellas simboliza
para nosotros cierta conducta, nos la evoca, provoca por nuestra parte reacciones favorables o
desfavorables, y por eso los gustos de un hombre, su caracter, la actitud que adopté respecto
del mundo y del ser exterior, se leen en los objetos que escogié para rodearse, en los colores
que prefiere, en los paseos que hace (Merleau-Ponty, 2002: 30).

En dicho intercambio, Merleau-Ponty destaca el acto de preferir unas cosas sobre
otras, pero queda por analizar el origen de dicha seleccion y por lo tanto, el sentido
de lo “voluntario” en juego, pues ;qué determinaria que ciertas cosas se presenten
como deseables de otras que fueran objeto de rechazo? En otras palabras, ;Como
influye lo cultural sobre el modo “natural” de percibir?

Retomando la Fenomenologia de la percepcion, Merleau-Ponty describe la institucion
de sentido como un modo adquirido de comportamiento. Cita el caso de una
comunidad indigena en las Islas Tropbriand en donde el concepto de paternidad es
desconocido ya que es el tio materno quien cumple una funcion similar. Asimismo,
refiere que en Japdn no se acostumbra a saludar de beso como en la mayor parte del
mundo. Por lo tanto, en palabras del mismo autor: “Los sentimientos y las conductas
pasionales, al igual que las palabras, son inventados. Incluso los que, como la
paternidad, parecen inscritos en el cuerpo humano son, en realidad, instituciones”
(2001a: 220).

Asi, aquello que simboliza algo para alguien, no se debe a un sentido ex nihilo,
sino que obedece a un contexto determinado. Pero, ;se trata tinicamente de una
construccion social? Respecto al sentimiento estético en la pintura Merleau-Ponty

1,

sostiene: “...es mas dificil comprender y apreciar a Picasso que a Poussin o a



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

La figura del empiétement en Merleau-Ponty. Notas sobre la relacion con el otro y la pintura | Rubén Sanchez Mufioz y Eric Joaquin Figueroa Gonzalez

Chardin...” Pero, ;se queda aqui en un juicio de valor cuya posibilidad depende del
capital cultural que se tenga? ;O, es acaso porque busca dar con un sentido de
percepcion que va mads alld de la perspectiva cultural? Para Merleau-Ponty: “Si
muchos pintores, desde Cézanne, se negaron a someterse a ley de la perspectiva
geométrica, es porque querian... ofrecer el propio nacimiento del paisaje bajo nuestra
mirada...querian alcanzar el propio estilo de la experiencia perceptiva” (2002: 21 y
22).

De este modo, busca restablecer un sentido primordial de la percepcion en el cual
las cosas y el sujeto perceptor estdn comprometidas, teniendo en cuenta que esta
relacion no es el de una superposicion o “empalme”, sino el de una vinculacion que
mantiene un espacio (separacion, distancia, écart) en la aproximacion. Tal es el
sentido del empiétement que en este caso describe “la relaciéon ambigua de un ser
encarnado y limitado con un mundo enigmatico” (Merleau-Ponty, 2002: 35).

Es entonces que, contrario a la idea del enigma o “extranieza” del mundo, la
ciencia busca su desciframiento mediante la explicacion, despojandole de la
capacidad de asombro que en el poeta y el pintor es esencial. Mds aun, Merleau-
Ponty critica la idea de una “Verdad” soberana sobre la cual un hombre “racional”
posee el principio y medida de todas las cosas. En ese sentido, sefala el error del
pensamiento clasico al discriminar las figuras del: loco, el primitivo, el nifio y el
animal, colocandoles por debajo del hombre “civilizado” y “normal”. Sin embargo,
detras de ese hombre “normal” duefio de un sistema de pensamiento y accion
coherentes, Merleau-Ponty describe un ser con “anomalias de las que nunca esta
totalmente exento”. De este modo, el hombre “normal” tiene la tarea de
“...redescubrir en si mismo todo tipo de fantasias, ensofiaciones, conductas magicas,
fenomenos oscuros, que permanecen omnipotente en su vida privada y publica...”
(2002: 40).

Queda claro entonces, que el sujeto merleau-pontiano no es dueno absoluto de su
pensamiento y menos aun, de las cosas. Es presa (prise) no solo del mundo, sino
también de si mismo y de los otros. Al respecto, Merleau-Ponty destaca: “Jamas nos
sentimos existir sino tras haber tomado ya contacto con los otros, y nuestra reflexion
siempre es un retorno a nosotros mismos, que por otra parte debe mucho a nuestra

frecuentacion del otro” (2002: 53). Igualmente, reconoce el peso de la cultura sobre el

197

Febrero
2018



198

Febrero
2018

| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

La figura del empiétement en Merleau-Ponty. Notas sobre la relacion con el otro y la pintura | Rubén Sanchez Mufioz y Eric Joaquin Figueroa Gonzalez

individuo como relacion ambigua que combina la historia individual y social.
Afirma, por tanto, que no hay una "vida “interior” que no sea como un primer
ensayo de nuestras relaciones con el otro” (2002: 55). Precisamente, ese incesante
primer ensayo es lo que permite lograr acuerdos con el otro, reparar o modificar
posturas, lo mismo que en relacion al error, las injusticias y el conflicto. De esta
manera, precedidos por la prueba y el error antes que el acierto y el consenso, se trata
de hacer frente a la diferencia y esforzarse por lograr puntos de encuentro con el
otro. SOlo entonces, tras una serie de contingencias e infortunios, en palabras del
autor francés, vendran “los momentos raros y preciosos donde los hombres se
reconocen y se encuentran” (Merleau-Ponty, 2002: 58).

Existe asi, un grado de “extrafieza” presente en todo hombre que, mas alla de
mostrar unicamente su lado indomable y siniestro, contiene la clave para
comprender mejor conceptos como el amor o la responsabilidad. Si, como afirma el
tilésofo de Rochefort, “hay algo sano en la mirada ajena” (2002: 56) es porque
permite permanecer abiertos al otro, a su diferencia, y propiciar asi un didlogo

interminable en vias de un “reconocimiento” igualmente infinito.
El empiétement como compromiso con el otro

En el texto Las relaciones del nifio con los otros Merleau-Ponty utiliza la categoria de
empiétement para describir entre otras cosas, el vinculo afectivo hacia los nifos. De ahi
que la equivocidad del fendmeno de empiétement permita abordar distintos aspectos
de la experiencia humana. Dicho concepto ha sido traducido de distintas formas, a
saber: usurpacidn, transposicion, contagio, superposicion, intromision, intrusion e
invasion.

En el texto antes mencionado, describe la relacion del adulto con el nifio en
cuanto a la dependencia de éste con el primero, esto es, en las atenciones y
particularmente, los cuidados que recibe a fin de evitar o prevenirle de algun
accidente. En ese sentido, la relacion se vuelve un constante “estar encima de”,
“superposicion” (adulto-hijo) o proximidad que puede ser entendida como

“responsabilidad”.



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

La figura del empiétement en Merleau-Ponty. Notas sobre la relacion con el otro y la pintura | Rubén Sanchez Mufioz y Eric Joaquin Figueroa Gonzalez

Mas aan, el filésofo francés extiende dicha relacion de empiétement a las
relaciones afectivas entre adultos, en donde se genera también cierta dependencia no
sin el riesgo de que ésta se torne incomoda o patoldgica. Es verdad que en todo
vinculo amoroso se consideraria como “normal” un cierto grado de intimidad o
cercania, sin embargo, esta puede ser objeto de violencia al presentarse como un
“exceso de cuidados”, de una hipervigilancia o un grado de celos exacerbado.* Pero,
afirma Merleau-Ponty, aun cuando uno busque evitar a toda costa influir sobre el
otro, éste termina por requerir su interpelacion. Ciertamente, una ausencia total del
otro romperia cualquier vinculo. Se trataria entonces, de un estar pendiente fundado
en el interés del otro, en el “care” como cuidado y valoracién del otro.

Por otra parte, reconocer que el otro es libre, implica, como deciamos mas arriba,
atribuirle también un grado de extrasieza. Esto es, dejar abierta la posibilidad de
asombro, de descubrir interminablemente cosas nuevas. Por ello, el riesgo de la
ruptura remite a un acto de libertad y no de sumisiéon. No habria tampoco
contradiccion mas grande que la de defender un sentido de “responsabilidad” que
tuviera como fin evitar la separacion, pues si la condicion y posibilidad de todo acto
de amor se instaura en la libertad, no podria menos que menoscabarse al
condicionarlo a una manipulacion o control total del otro. La responsabilidad tendria
que venir de otra parte o ser pensada de manera diferente. Al respecto escribe el

filésofo francés:

Ese desapego aparente, esa voluntad de permanecer sin responsabilidad, suscitan en el otro
un deseo mucho mas intenso de acercarse. Existe una paradoja entre aceptar ser amado por
alguien sin querer influir sobre su libertad. Su libertad, si ama, la encuentra precisamente en el
acto de amar, no en una vana autonomia. Aceptar amar o ser amado, es aceptar ejercer
también, por otra parte una influencia, decidir por otro en una cierta medida (Merleau-Ponty,
1951: 97).

Posiblemente la clave esté en esa “cierta medida” que Merleau-Ponty apunta.
Aunque, si se piensa a fondo, no podria establecerse tal cual una medida o
regulacion normativa del otro que no pusiera en juego su libertad. Habria mas bien

una “incierta medida” sustentada en la improvisacion y la sorpresa. La contingencia

* Seria propio de un estado patoldgico el buscar la certeza de la relacién mediante el cuidado y la hipervigilancia
del otro, sintomas que se presentan en sujetos celotipicos pudiendo derivar en el peor de los casos, en ideas
delirantes propias de un cuadro psicético.

199

Febrero
2018



200

Febrero
2018

| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

La figura del empiétement en Merleau-Ponty. Notas sobre la relacion con el otro y la pintura | Rubén Sanchez Mufioz y Eric Joaquin Figueroa Gonzalez

formaria parte ineludible de esta. Asi, tanto la ruptura amorosa como el fallecimiento
de un ser querido, representarian dos formas distintas de lo azaroso, lo inesperado.
De ahi también que la aforanza (el “extrafiar”), refleje la huella del otro desde la
distancia sentida en lo mas intimo del si, relacion de empiétement en tanto que vinculo
metafisico.

Por lo tanto, la relacion de empiétement entre el adulto y el nifio, como entre
sujetos adultos marca un compromiso sostenido particularmente desde la promesa.
Quien se (com)promete, mantiene la promesa del cuidado (del otro) a partir del acto
voluntario y contingente, pues no podria ser de otra manera salvo que se tratara de
una orden que justificara diversos fines. Siguiendo a Kant en ello, el otro debe ser un
fin en si mismo, de otra forma representaria un medio para otros intereses.

Asi pues, fallar en el compromiso con el otro, representa una ruptura en la
promesa, misma que se sostiene en el uso de la libertad como condicion de todo acto
de amor. La decision de un padre que rompe con este compromiso, por ejemplo, falla
no tanto en la promesa de un “ideal de padre”, sino en aquella del esfuerzo y
cuidados continuos, de la experiencia y la practica, pero sobre todo, del hacer frente a
un no-saber que se articula en toda relacion con el otro. Nuevamente, si bien podria
decirse que la responsabilidad de un hijo es “mayor” a la responsabilidad en una
relacion amorosa, cierto es que en ambos casos solamente a través de la practica se
“aprende” (si puede decirse asi) a amar y no hay forma de evitar la sorpresa en la
respuesta del otro.

Por otro lado, si una persona es capaz de “contagiar” (otra traduccién mas de
empiétement) (cfr. Garcia, 2012) su alegria a otros, ;de qué depende que unos sean
receptivos y otros no? O en el caso extremo, ;por qué existen sujetos que tras cometer
actos sanguinarios y violentos no experimentan ningtn tipo de culpa? Esto tiene que
ver con los wvinculos creados en edades muy tempranas, con la capacidad o
incapacidad (por parte del padre o la madre) de mitigar la angustia y generar
sentimientos de seguridad y tranquilidad. Pudiendo derivar entonces, en una
historia formada de acercamientos o proximidades tranquilizadoras y contenedoras
0, en el caso extremo, de ausencias y asechos traumatizantes.

Otra de las lecturas del empiétement es la referida al acto violento de “invasion”,

tal como apunta Graciela Ralon (2016). La violencia que describe Ralon, remite al



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

La figura del empiétement en Merleau-Ponty. Notas sobre la relacion con el otro y la pintura | Rubén Sanchez Mufioz y Eric Joaquin Figueroa Gonzalez

hecho de ser interpelado por el otro, mas habria que cuestionarse también por la
circunstancia en la cual se lleva a cabo, pues no seria lo mismo ser abordado por
alguien cercano a nosotros, a alguien que nos fuera totalmente “extrafio”, es decir,
alguien situado en el extremo opuesto de nuestras creencias y costumbres. Este
“extrano” seguramente podria suscitar algun tipo de diferencia o violencia, pero ello
no nos dice nada mas alla del sentido de los habitos adoptados culturalmente.

Tratdndose del ambito de lo familiar, la interpelacion suele ser antes que
violenta, serena, inocua. Pero, a fin de dar un sentido mas amplio y no parcial del
empiétement, el término de vinculacion, permite describir mejor la relacién con el otro
tanto si éste me es totalmente extrafio o familiar. Si hemos de dar razon a un sentido
de violencia en el empiétement, este seria en relacion a su sentido econdmico-afectivo,
es decir, en cuanto a un aumento o disminucion bruscos del afecto. Asi, la presencia
del otro podria ser objeto de una emocion muy grande, sea ésta alegre o triste,
entonces podria decirse que le “invadio” tal sentimiento. En este sentido, una
sorpresa podria irrumpir o invadir bajo la forma de la exaltacion y el gozo, mientras
que tras la muerte de un ser querido se dice comtnmente, “fue invadido” por el
llanto y la congoja.

Por otra parte, en el caso de la psicopatologia infantil Merleau-Ponty describe
con la crisis de los tres afos, la condicidn en la cual el nifio percibe la mirada del otro
como agresiva o dafiina. Destaca también citando a Wallon, otros casos de personas
adultas en donde la mirada del otro provoca un desajuste en el comportamiento (cf.
Merleau-Ponty, 1951: 95 y 96). En ese sentido, podria explicitarse mejor el sentido
violento del empiétement en tanto que “usurpacion”.

Dicho lo anterior, el empiétement detalla la relacion con las cosas y con los otros,
resaltando los limites del si mismo y los limites del otro. Asi, mas que
“superposicion” se aludiria a una transposicion. Dicho con otras palabras, mi lugar
estd siempre mads allda desde donde lo pienso, y mds alla desde donde el otro me
piensa. Es solo a través de una cierta distancia que soy capaz de reconocerme a mi
mismo y capaz de transformarme, recrearme interminablemente y es también solo a
través de un cierto grado de extrafneza o irreconocible, que el otro puede permanecer

abierto (sin constricciones) y libre.

201

Febrero
2018



202

Febrero
2018

| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

La figura del empiétement en Merleau-Ponty. Notas sobre la relacion con el otro y la pintura | Rubén Sanchez Mufioz y Eric Joaquin Figueroa Gonzalez

El entrelazo de lo familiar y lo extrafio en la pintura

Mucho después de la Fenomenologia de la percepcion (1945), un afo antes de su
muerte, Merleau-Ponty publica El ojo y el espiritu (1960). Para ese entonces, el filosofo
francés busca llevar la fenomenologia al plano de la ontologia, proponiendo una
tilosofia sui generis, que rompe con el sentido tradicional de la metafisica. De este
modo, la ontologia merleau-pontiana, hace uso de metaforas y figuras topoldgicas
que describen un Ser mas alla de la presencia. Desafortunadamente, debido a su
muerte subita inicamente se cuenta con las notas de trabajo y escritos inconclusos en
torno a dicha empresa. No obstante, El ojo y el espiritu representa un claro ejemplo del
rumbo de su pensamiento expresado en torno a la pintura.

En efecto, en esta obra Merleau-Ponty acentta la perspectiva del pintor sobre la
del cientifico e incluso del filésofo, en tanto que expresa una relacion con el mundo
privilegiada. Es decir, en palabras del mismo autor, €l es “el tinico que tiene derecho
a mirar todas las cosas sin tener ningun deber de evaluarlas...” (Merleau-Ponty,
1964: 11). Pues no se le exige ningun tipo de rigurosidad como sucede con el
cientifico, ni es envuelto en algiin tipo de compromiso practico o politico como en el
caso del filosofo. Asimismo, el pintor se distingue del cientifico, en cuanto no busca
un conocimiento total del objeto, sino que reconoce el sentido oculto de las cosas y tal
desconocimiento forma parte en su creacion.

Por otro lado, si como el filosofo francés sefiala en referencia a Valéry, el pintor
“aporta su cuerpo” en la pintura, es porque éste se “mezcla” con las cosas de tal
forma que sujeto percipiente y mundo sensible se “entrelazan” (entrelacement), se
“superponen” (empiétement). La relacion entre el cuerpo y las cosas representa la
interseccion en donde, vidente y visible se comunican de forma continua, espejeo y
reversibilidad, “confusion, narcisismo, inherencia de quien ve en aquello que ve,...
del sintiente en lo sentido - un si por lo tanto, que esta preso (pris) entre las cosas, que
tiene un anverso y un reverso, un pasado y un futuro...” (Merleau-Ponty, 1964: 13).
Dicho intercambio “paradojico”, como menciona el autor, muestra que el cuerpo
humano coexiste en la medida en que hay un entrecruzamiento o reencuentro

(recroisement) con las cosas. Comunicacion que no debe confundirse con un coincidir



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

La figura del empiétement en Merleau-Ponty. Notas sobre la relacion con el otro y la pintura | Rubén Sanchez Mufioz y Eric Joaquin Figueroa Gonzalez

absoluto o relacion simétrica. Se trata de un “extrano sistema de intercambios” que,
de acuerdo con Merleau-Ponty, la pintura ilustra de manera original.

Asimismo, si en palabras del filosofo de Rochefort: “la pintura descubre los
avatares de la visibilidad” (1964: 16), es porque refleja una diversidad de “estilos” a
lo largo de la historia, y que, mas que apuntar a un sentido teleoldgico de la misma,
responde al producto del azar. Igualmente, lo irracional y la creatividad forman parte
en el intercambio de lo visible y lo invisible de un mundo que es también cambiante.
La correspondencia o “entrelazamiento de vision y movimiento” en el pintor
describen, mas que una direccion o guia, el ser impersonal y anonimo detras de todo
acto perceptivo. De este modo, la relacion con lo sensible conecta con un sentido
originario del mundo, con un “hay” (il y a) primordial.

De manera similar, Merleau-Ponty utiliza la expresion “acecho” (hante) para
describir la relacion con los otros, en cuanto al intercambio continuo y reciprocidad
desbordante de los otros “que me acechan (hantent), a quienes yo acecho (hante), con
quienes yo acecho un solo Ser actual...” (1964: 11). Juego de ocultamiento y des-
ocultamiento, “cruce” de lo visible y lo invisible del otro. Se alude también al
empiétement o “superposicion” de las cosas que rodean la vision. Es en razén a un
“extraordinario empiétement”, escribe el mismo autor, que vidente y visible se
comunican. “Sumergido en lo visible por su cuerpo, €l mismo visible, el vidente no se
apropia de lo que ve: se aproxima unicamente por la mirada, se abre al mundo”
(1964: 13).

El pintor, por lo tanto, mantiene una distancia desde la cual comunica con el
mundo. De este modo, “ver es tener a distancia...” (1964: 16) como afirma también,
pero este “tener” es necesariamente escurridizo y en ello radica el genio del pintor asi
como el del musico o el escritor,® puesto que nada asegura de una vez por todas su
inspiracion. Sefiala: “...el ojo es aquello que ha sido conmovido por cierto impacto del
mundo...” (Merleau-Ponty, 1964: 16), pero, sea la vista, el oido o cualquier otro
sentido, se trata, por encima de estos, de un cuerpo impersonal (on) que, teniendo a las
cosas “incrustadas en su carne” (1964: 13), actiia detras de la creacion artistica. Mas

aun, el intercambio del vidente (aun tratdndose del cuerpo impersonal) con lo visible

3

> Respecto al juego de distancia y aproximacion en la palabra, afirma Barbaras: “...la experiencia de la
expresion [nos lleva]... a comprender que es en nuestra lejania de las cosas, por la opacidad propia de su
mecanismo que la palabra nos da asi acceso” (Barbaras, 1998: 197).

203

Febrero
2018



204

Febrero
2018

| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

La figura del empiétement en Merleau-Ponty. Notas sobre la relacion con el otro y la pintura | Rubén Sanchez Mufioz y Eric Joaquin Figueroa Gonzalez

no encuentra respuesta en las cosas de una manera mecanica o refleja.* Mas alla de
los “datos visuales”, destaca Merleau-Ponty, la visién se “abre a una textura del Ser
cuyos mensajes sensoriales discretos no son mds que sus puntuaciones o cesuras...”
(1964: 16 y 17). Por lo tanto, prevalece un lado oculto de la pintura, un enigma que
envuelve también al pintor y que, no obstante, le permite en ocasiones hacer visible
“lo que la vision profana cree invisible” (1964: 16).

Se trata entonces, de un modo particular de comunicacion o “interrogacién”
entre el pintor y las cosas, interrogacion que, especialmente en su obra inédita Lo
visible y lo invisible, adquiere relevancia al describir el intercambio quiasmatico,
entrelazo y empiétement, entre un mundo percibido y un sujeto perceptor. Dicha
interrogacion es ademas, parcial e incompleta en razén de la perspectiva del cuerpo
como punto cero de la percepcion, asi como a la fuente inagotable de lo sensible.

De igual modo, el pintor se ve sobrepasado por un sentimiento de “extraneza”,
una suerte de familiaridad desbordante, cercania que “fascina” y “provoca” su ser
mas profundo. Dice a proposito de ello Merleau-Ponty: “Sus acciones mas propias —
esos gestos, esos trazos de los que solo él es capaz, y que serdn para los otros una
revelacion, porque no tienen las mismas faltas que él-, a €l le parece que emanan de
las cosas mismas...” (1964: 18). Describe con esto, un movimiento que proviene
desde lo “mas propio” y el cual, no obstante, le es ajeno y responde mas a las “faltas”
(mangques) o deficiencias, que a los aciertos de una consciencia clara y transparente.

Por otra parte, el filésofo de Rochefort ilustra con la alegoria del espejo una
reflexividad de lo sensible que atraviesa al cuerpo en tanto que visible y vidente. El
espejo muestra el desdoblamiento del vidente en un “otro” wvisible. E1 hombre, dice
también nuestro filosofo, “es un espejo para el hombre” (1964: 22), haciendo énfasis
en la mirada del otro implicada en la correspondencia y conformacion del si mismo.
De la misma manera, asi como la visién del pintor remite a un “nacimiento
continuado”, la imagen propia en el intercambio con el otro, es objeto de una

renovacion constante.

® Se trata también de un sentido de pasividad en cuanto al ser invasivo (empiétement) de la vision que absorbe lo
visible sin poder ser asumido totalmente por el pensamiento. Dice Merleau-Ponty: “La vision no elige ser o no
ser, ni pensar esto o aquello... El pensamiento de la vision funciona segin un programa y una ley que él no se ha
dado, no esta en posesion de sus propias premisas, no es pensamiento totalmente presente, totalmente actual; hay
en su centro un misterio de pasividad” (1964: 33). Barbaras habla también de un sentido de “desposesion” de la
experiencia, mas que de una posesion de la misma a través de la percepcion. Cf. Barbaras, 1998: 184.



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

La figura del empiétement en Merleau-Ponty. Notas sobre la relacion con el otro y la pintura | Rubén Sanchez Mufioz y Eric Joaquin Figueroa Gonzalez

En relacion a la pintura, Merleau-Ponty afirma que es a través de una cierta
“distancia” que lo sensible revela los aspectos de profundidad, espacio y color. De
este modo, en un juego de aproximacion-alejamiento el pintor logra captar el
“nacimiento” de las cosas. Esto es también, en distincion con un pensamiento del
contacto (au contact) o adecuacion del pensamiento, se trata en cambio, de un
“entregarse” o extrariamiento de la vision en donde; “no se sabe ya quién ve y quién
es visto, quién pinta y quién es pintado” (1964: 18). Sentido de impregnacién o
promiscuidad (promiscuité) entre lo vidente y lo visible, empiétement o “superposicion”
como vinculacion y distension, mezcla de aproximacion y distanciamiento. Sobre
esto ultimo, Merleau-Ponty alude al sentido de profundidad el cual describe “mi
participacidon en un Ser sin restriccion, principalmente una participacion en el ser del
espacio mas alla de cualquier punto de vista.” Y enseguida menciona: “Las cosas se
superponen (empietent) unas sobre otras porque estin una fuera de otra” (1964: 28). Se
trata por lo tanto, no de un acoplamiento, sino, como referiamos antes, de una
relacion de promiscuidad, entrelazamiento y diferencia. Asi, el movimiento (de la
profundidad) desde el cual la vision se transporta, refleja: “la experiencia de la
reversibilidad de las dimensiones” (1964: 41), y podria seguirse, de la reversibilidad del
Ser mismo y mi participacion en éste.”

De igual modo, en el acto del pintar se revela el “Ser mudo” de las cosas. Se
desdibujan las fronteras de lo visible y lo invisible, al igual que lo voluntario y lo
involuntario en el pintor. Algo de lo visible, dice Merleau-Ponty, se enciende e
“invade” el cuerpo del pintor. El pintar entonces, es una respuesta a esa exhortacion,
su mano, sigue, “no es otra cosa que el instrumento de una lejana voluntad” (1964:
49). Y es precisamente, dicha lejania la que describe el punto de interseccion entre
familiaridad y extrafieza del cuerpo propio, proximidad y distancia que convergen.
Mas atn, si el fildsofo francés refiere al epitafio de Klee, a saber: “Soy inasible en la

inmanencia...” (1964: 50) como la “formula ontologica de la pintura”, es porque

7 Va implicito aqui el sentido de la carne en cuanto elemento del cual estan hechas las cosas y desde el cual Yo
me reflejo y proyecto con las cosas. Retomando la cuestion del espejo, Merleau-Ponty describe la fascinacion de
los pintores por el efecto o “truco mecanico” que genera, descubriendo en ¢l “la metamorfosis del vidente y lo
visible” la cual es, en palabras del mismo autor, “la definiciéon de nuestra carne (chair) y la de su vocacion”
(1964: 28).

205

Febrero
2018



206

Febrero
2018

| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

La figura del empiétement en Merleau-Ponty. Notas sobre la relacion con el otro y la pintura | Rubén Sanchez Mufioz y Eric Joaquin Figueroa Gonzalez

encuentra la clave al enigma de la pintura (y habria que decir también, del sujeto

perceptor en general) en la trascendencia,® como caracteristica fundamental del Ser.
Conclusiones

A través de la categoria del empiétement Merleau-Ponty describe de manera
auténtica, un modo de la existencia humana en la que, bajo una red de relaciones, el
hombre es solicitado al mundo, a una historia y contextos determinados, y, al mismo
tiempo, es libre, capaz de sacar provecho a aquello que queda oculto, de transformar
lo contingente en potencial ilimitado. Es en base a dicha relaciéon que la expresiéon
tiene lugar, esto es, a través de la posibilidad infinita de lo invisible, en la creatividad
y espontaneidad de lo visible, en el silencio de las cosas y el arte de hacerlas hablar
de las mas diversas formas.

Asi, el vaivén que representa la relacion con lo sensible, su resistencia y el modo
de expresion, revelan el sentido del empiétement como correlacion con un mundo que
es continuamente descubierto. Lo mismo sucede respecto a los otros. Su
correspondencia anima una parte de mi que de otra forma permaneceria oculta. La
relacion con el otro entonces, representa mas que un amontonamiento o intrusidn, el
compromiso de la cercania, la posibilidad de hacer frente a lo desconocido y crear
puentes en vez de fronteras, de superar la exclusion y repensar la reciprocidad y la

inclusion.
Bibliografia

Alloa, Emanuel. (2009). La resistencia de lo sensible. Merleau-Ponty critica de la transparencia. Buenos
Aires: Nueva Vision.

Barbaras, Renaud. (1998). Le tournant de l'experience. Recherches sur la philosophie de Merleau-Ponty. Paris:
Vrin.

Garcia, Esteban A. (2012). Maurice Merleau-Ponty. Filosofia, corporalidad y percepcion. Buenos Aires:
Rhesis.

¥ El sentido de la trascendencia reviste un sentido particular a través del cuerpo, pues no se trata de una lejania
absoluta, ni de una inmanencia como transparencia de la consciencia, sino de una cercania que en tanto que “ser
en el mundo” y conciencia situada, permanece unida a una estructura del mundo que le sobrepasa y antecede.
Asi por ejemplo, en la Fenomenologia de la percepcion el filosofo francés refiere a una “inmanencia
trascendental” (immanence transcendentale) para describir “el movimiento profundo de la trascendencia que es
mi ser mismo, el contacto simultdneo con mi ser y con el ser del mundo” (Merleau-Ponty, 2001a: 432).



lk L}
REVISTA DE FILOSOFIA

La figura del empiétement en Merleau-Ponty. Notas sobre la relacion con el otro y la pintura | Rubén Sanchez Mufioz y Eric Joaquin Figueroa Gonzalez

Marrato, Scott, L. (2012). The intercorporeal self. Merleau-Ponty on subjectivity. New York: State
University of New York

Merleau-Ponty, Maurice. (1951). Las relaciones del nifio con los otros. Trad. Irma Bocchino de Gonzalez.
Cérdoba: Universidad nacional de Cérdoba.

————— (1964). L’Oeil et I'Esprit. Paris: Gallimard.

————— (2001a). Phénoménologie de la perception. Paris: Gallimard

————— (2001b). Le visible et l'invisible. Paris: Gallimard.

————— (2002). EI mundo de la percepcion. Siete conferencias. Trad. Victor Goldstein. Buenos Aires: Fondo de
Cultura Econdmica.

Ralén, Graciela. (2016). Accidén e intersubjetividad: un esbozo del caracter carnal de la violencia como
forma de usurpacién o transgresion en la esfera del otro (empiétement). Acta fenomenoldgica
latinoamericana, V, 55-64.

Ramirez, Mario Teodoro (coord.). (2012). Merleau-Ponty viviente. Barcelona: Anthropos.

207

Febrero
2018



