
11 

M a z o  
2 0 1 8  

 
 

 
Las antinomias del raciouniversalismo (Aproximaciones) | Juan Antonio González Ponte 

 

 

Las antinomias del raciouniversalismo (Aproximaciones) 
Juan Antonio González Ponte 
Universidad de Oviedo 

 
 

 

«La crítica no arrancó las flores imaginarias que adornan las cadenas 
para que el hombre soporte esas cadenas sin fantasía ni consuelo, sino 
para que se despoje de ellas y pueda recoger las flores vivas». Karl Marx. 
Contribución a la Crítica de la Filosofía del Derecho de Hegel. Introducción. 

 
«Para que coincidan la revolución de un pueblo y la emancipación de 

una clase especial de la sociedad burguesa, para que un estamento valga 
como el estamento de toda la sociedad, es necesario, por el contrario, que 
todos los defectos de la sociedad se condensen en una clase, que una 
determinada clase resuma en sí la repulsa general». Karl Marx. 
Contribución a la Crítica de la Filosofía del Derecho de Hegel. Introducción. 

 
«No existe evidencia de que el conocimiento de una situación acarree 

el deseo de cambiarla». Jacques Rancière. El espectador emancipado.  
 

«No hay ignorante que no sepa una multitud de cosas. Y es sobre ese 
saber, sobre esa capacidad en acto, sobre el que toda enseñanza debe 
fundarse». Jacques Rancière. El maestro ignorante. 

 
 
 

A José María Laso, in memoriam, en el 
bicentenario del nacimiento de Karl Marx.  

 

 
Toguo, B. (2012). Purification. [Pintura]. Londres, Tate Modern.  

 



M a r z o  
2 0 1 8  

    12 

 
 

Las antinomias del raciouniversalismo (Aproximaciones) | Juan Antonio González Ponte 

 

 

I 

Sin duda, una de las afirmaciones más conocidas de Karl Marx es la recogida en 

la llamada Tesis XI sobre Feuerbach1: «Los filósofos no han hecho más que interpretar 

de diversos modo el mundo, pero de lo que se trata es de transformarlo» («Die 

Philosophen haben die Welt nur verschieden interpretiert; es kommt aber darauf an, sie zu 

verändern»). La ironía que tal sentencia destila es que ella misma es filosófica. De 

hecho, si hiciéramos una lectura meramente denotativa de esta afirmación, habría 

que concluir que es falsa. Al menos, por dos razones. En primer lugar, porque no es 

cierto que los filósofos que precedieron a Marx se limitaran a interpretar el mundo. 

Traigamos a colación algunos ejemplos: Platón (perfilando la ciudad ideal —

Calípolis— en el libro V de La República), Agustín de Hipona (a través de la oposición 

entre la Ciudad terrenal y la Ciudad de Dios), Tomás Moro (describiendo la Isla de 

Utopía), Rousseau (pergeñando su teoría del contrato social) o Kant (especulando 

sobre la Paz Perpetua), incorporaron en sus respectivas filosofías políticas programas 

(en muchos casos, detallados) para la transformación de la sociedad. En segundo 

lugar, y lo que es más importante desde una perspectiva materialista: aun en el 

supuesto de que la intención de estos hubiera sido exclusivamente interpretar la 

realidad, fundando una “República de Filósofos”, sin —por así decir— "mancharse 

las manos", sus teorías habrían de contribuir igualmente a modificar el curso de los 

acontecimientos históricos "por encima de su voluntad" (empleando la contundente 

fórmula marxista). 

  Así, las concepciones políticas de Platón, vinculadas al ideal de ciudad-estado 

(polis), no solo estuvieron vigentes hasta el surgimiento de los vastos imperios de 

Macedonia y Roma, sino que influyeron notablemente en las prácticas políticas del 

Renacimiento (mediante las obras de Marsilio Ficino, Maquiavelo, etc.); la tesis 

agustiniana, desarrollada en La Ciudad de Dios, según la cual ninguna persona debe 

lealtad incondicional a una sociedad política terrenal, además de determinar las 

                                                
1 Es sabido que las denominadas Tesis sobre Feuerbach —así rotuladas por los editores soviéticos del 
Instituto Marx-Engels-Lenin—, eran un conjunto de anotaciones que Marx redactó en 1845, tituladas 
Sobre Feuerbach, y concebidas más bien como un material preparatorio para la redacción de La ideología 
Alemana, que iniciaría durante el mismo año junto a F. Engels. Sería este quien las transcribiría y 
publicaría póstumamente como apéndice a su opúsculo  Ludwig Feuerbach y el fin de la filosofía clásica 
alemana, impreso en 1888. Las Tesis sobre Feuerbach fueron traducidas en 1936 al español por Wenceslao 
Roces. Disponibles en: http://www.filosofia.org/lec/marfeu11.htm  



13 

M a z o  
2 0 1 8  

 
 

 
Las antinomias del raciouniversalismo (Aproximaciones) | Juan Antonio González Ponte 

 

 

relaciones Iglesia/Estado tanto durante el Medioevo como en la modernidad (frente 

al cesaropapismo), repercutió en algunas corrientes anarquistas, para las cuales su 

reino “tampoco es de este mundo”; el pensamiento utópico de Tomás Moro animó 

múltiples proyectos de organización política, económica y cultural “realmente 

existentes” (de hecho, Utopía fue concebida como un programa político en el que 

cabía apoyarse para organizar las sociedades políticas de Nueva España —así lo 

consideró Vasco de Quiroga, al instituir los hospitales pueblo de Santa Fe, México y 

Michoacán—); la teoría rousseauniana del contrato social “pisó la realidad 

convertida en república democrática burguesa”—en palabras certeras de Engels2—; 

y, como último botón de muestra, apuntemos que la teoría de la paz perpetua inspiró 

al presidente norteamericano Woodrow Wilson, creador de la Sociedad de Naciones, 

que propuso un orden internacional erigido sobre los principios del idealismo 

kantiano3. 

En otras palabras: aceptar que los planteamientos filosóficos premarxistas son 

solamente teóricos (no prácticos) implica asumir que existe algo así como el 

"conocimiento teórico puro", al margen de la realidad cotidiana. Por tanto, supone 

incurrir, paradójicamente, en el idealismo. Y desde una óptica materialista, al 

contrario, hemos de sostener que toda interpretación es, de algún modo, un "hacer"4. 

Así, sabemos que cualquier acto de habla tiene una dimensión perlocucionaria 

(pragmática), es decir, produce efectos en unas circunstancias concretas. La misma 

apreciación, por ende, cabe hacer de la famosa máxima de Lenin: «análisis concretos 

de las situaciones concretas». Porque, ¿acaso es posible efectuar análisis teóricos en 

“situaciones abstractas”, inmateriales, fuera de las coordenadas espacio-temporales? 

¿No sería esto tanto como asumir, inopinadamente, la existencia de una realidad 

trascendente, espiritual? Nuevamente, lo que se pretende con la máxima no es tanto 
                                                

2  Engels, F. (1998). Del socialismo utópico al socialismo científico. Barcelona: Debarris.  

3  «Todo Estado puede y debe afirmar su propia seguridad, requiriendo a los demás para que entren a 
formar con él una especie de constitución, semejante a la constitución política, que garantice el 
derecho de cada uno. Esto sería una Sociedad de Naciones, la cual, sin embargo, no debería ser un 
Estado de naciones». Cf. Kant, I (1972). La paz perpetua. Segundo artículo definitivo de la paz perpetua, 
pp. 107-108. Madrid: Espasa-Calpe. No olvidemos, por otra parte, que fue Georg Lukács quien en su 
interesante obra El joven Hegel y los problemas de la sociedad capitalista vinculó el humanismo ilustrado 
kantiano con el individualismo mercantilista. Cf. Lukács, G. (1970). El Joven Hegel y los problemas de la 
sociedad capitalista. Barcelona-México D.F.: Ediciones Grijalbo. 

4 Cf. Bueno, G. (1975). Teoría & Praxis. Oviedo: Universidad de Oviedo. 
 



M a r z o  
2 0 1 8  

    14 

 
 

Las antinomias del raciouniversalismo (Aproximaciones) | Juan Antonio González Ponte 

 

 

invocar la realidad concreta cuanto rectificar (transformar) el contexto o coyuntura 

real. Tal es el auténtico significado del aserto leninista. 

 

II 

Y es este el punto en que puede arrancar la discusión argumentada acerca de las 

célebres tesis marxianas, publicadas por primera vez por Friedrich Engels en 1888, 

como apéndice a la edición de su opúsculo Ludwig Feuerbach y el fin de la filosofía 

clásica alemana. Porque aquello que se debate, como intentamos demostrar, no 

consiste en la dicotomía irreal, ficticia, entre transformar o no la sociedad (mucho 

menos, de tener o no tener tal intención —lo que conduciría al mentalismo—), sino 

en el esclarecimiento de los contenidos objetivos de dicha transformación. Toda 

oposición sustancial entre la interpretación abstracta (o “intelectual” —“¿ser 

intelectual significa necesariamente ser inteligente?”, se preguntaba  Gramsci5—) y 

“la calle” (la práctica), es superflua a la par que interesada: quienes luchan día a día 

contras las injusticias, las desigualdades y las servidumbres, sostienen 

necesariamente interpretaciones de la realidad, sean estas mejores o peores 

(rechazamos enérgicamente toda forma de elitismo que asimile la “multitud” a la 

figura del “rebaño” o del “hombre-masa” —víctima de su propia ignorancia—, que 

reduzca ésta a la estampa de una turba informe, caótica y anárquica que habría que 

conjurar 6 ) y aquellos que son acusados de ofrecer interpretaciones sin 

                                                
5 Gramsci era perfectamente conocedor de que el falso contraste entre las categorías pensar/hacer debe 
ser recusado y sustituido, en rigor, por la dialéctica existente entre las acciones efectivas (desplegadas 
prácticamente) en que se “engastan” los conceptos teóricos (desde las intuiciones y ocurrencias hasta 
las doctrinas y sistemas sólidamente trabados, si se desea expresar así). Además, Gramsci reparó en la 
influencia de la filosofía hegeliana en punto al papel de los “intelectuales”, concebidos como la 
“aristocracia” del Estado: «En la concepción de la ciencia política —y no sólo de ella, sino en la de toda 
la vida cultural y espiritual— ha tenido una enorme importancia la posición atribuida por Hegel a los 
intelectuales, la cual debe estudiarse cuidadosamente […] Con Hegel se empieza a dejar de pensar 
según las castas o los “estamentos”, para pensar según el Estado, cuya “aristocracia” son precisamente 
los intelectuales». Cf. Gramsci, A. (2005). Antología. México: Siglo XXI. II. 2: 1929-1932, pp. 317-318. En 
la misma longitud de onda, consideramos preciso romper con este esquema conceptual, prestos a 
“sodomizar” a Hegel —empleando la provocadora expresión de Deleuze—.  

6 Repárese en el uso metafísico de la noción de interés en algunas corrientes marxistas: «En lugar de 
intentar afrontar el problema de la constitución ideológica de los sujetos de las clases en lucha, 
muchos marxistas han recurrido a la tosca y utilitaria noción de “interés”: el “interés” de los 
explotados es resistirse a la explotación y el de los explotadores defenderla. Pero los “intereses” no 
explican nada por sí mismos. “Interés” es un concepto normativo que indica el tipo de acción más 
racional en un juego predeterminado, es decir, en una situación en la que han sido definidos con 



15 

M a z o  
2 0 1 8  

 
 

 
Las antinomias del raciouniversalismo (Aproximaciones) | Juan Antonio González Ponte 

 

 

comprometerse con la transformación de la realidad, lo hacen forzosamente desde 

algún plano de la misma (y no desde el limbo, una torre de marfil o la Ciudad de 

Dios, que no existen como materialidades empíricas). En resolución, no se trata de 

interpretar o no la realidad, sino de analizar qué tipo de interpretación es la que se 

ofrece y a qué “intereses”7 (de clase social, de estatus, de “género”, etc.) obedece 

ideológicamente8. No se trata de “estar en la calle” o no, sino de estudiar a qué 

                                                                                                                                                   
anterioridad el triunfo y la derrota». Cf. Therborn, G. (1987). La ideología del poder y el poder de la 
ideología. Madrid: Siglo XXI, p. 11.  
7 Cf. Ranciére, J. (2006). El odio a la democracia. Buenos Aires: Amorrortu. En esta obra, el autor 
considera que «el doblete de la democracia como forma de gobierno rígido  y como forma de sociedad 
permisiva [flexible, moralmente laxa, individualista, etc.], es el modo originario en el que se 
racionalizó, con Platón, el odio a la democracia» (p. 133). Un “odio” que es tan viejo como la 
democracia misma: «Fue primero un insulto inventado en la Grecia Antigua por quienes veían en el 
innombrable gobierno de la multitud la destrucción de cualquier orden legítimo. Resultó sinónimo de 
abominación para todos cuantos pensaban que el poder correspondía por derecho a quienes se 
hallaban destinados a él por su nacimiento […] Lo es aún hoy para quienes entienden que la ley 
divina revelada es el único fundamento legítimo en la organización de las comunidades humanas» (p. 
10). En contraposición a este florilegio de visiones sesgadas de la democracia —contenedoras de dicho 
“odio” (enfoques elitistas, aristocráticos, absolutistas, liberales, románticos, etc.)—, Rancière regresa 
ontológicamente a la Idea de democracia como condición paradójica de la política por la que toda 
legitimidad se confronta con su ausencia de legitimidad última. Así, la democracia quedaría definida 
como el  “gobierno de cualquiera”, que no se funda en ninguna esencia preestablecida ni está 
garantizado por ninguna forma de institución. O, de modo contundente, “la acción que sin cesar 
arranca a los gobiernos oligárquicos el monopolio de la vida pública” (pp. 136-137). Se comprende, 
consecuentemente,  “el odio a la democracia” por parte de “todos aquellos que tienen que presentar 
títulos para gobernar a los hombres: nacimiento, riqueza o ciencia” (p. 135). Por cierto: nos parece 
absurda la crítica según la cual el filósofo francés, al emplear el término “odio”, estaría incurriendo en 
cierto psicologismo. Al contrario, el concepto de odio es aprovechado en un sentido objetivo, 
historizado y que nos remite a Spinoza: «el odio es una tristeza acompañada por una causa exterior». 
Esta filiación spinoziana es, además, corroborada por las palabras con que el autor culmina su obra: 
«Pero en los que saben compartir con cualquier el poder igual de la inteligencia [la democracia] puede 
suscitar, a la inversa, coraje y, por lo tanto, alegría».  
8  En relación al problemático concepto de ideología, esbozaremos aquí tres reflexiones: 1) Las 
nebulosas ideológicas (mitologías, categorías metafísicas, etc.) no son simplemente concepciones 
encubridoras del sistema social (aspecto negativo) sino que expresan la esencia del mismo (aspecto 
afirmativo). Cf.  Adorno, Th. (1998). Minima Moralia, Madrid: Taurus, Parágrafo 148, p. 233. No toda 
manifestación teórica (ideológica, filosófica, científica, etc.) implica una significación práctica 
inmediata o una toma de partido en la dialéctica de grupos sociales que componen la sociedad 
política. Es falso que cada representación cognoscitiva esté conectada íntimamente con una estructura 
social. Rechazamos, por tanto, cualquier clase de monismo holista que explicite o sugiera que “todo 
está ligado con todo”, basándonos en el principio platónico de symploké. Cf. Bueno, G (1972). Ensayos 
Materialistas. Madrid: Taurus. Ensayo I, Conclusión: Materialismo y Socialismo, pp. 187-188. 3). El 
concepto de ideología alberga tanto una dimensión epistemológica (referida al error subjetivo o a la 
falsedad objetiva) como una dimensión afectiva (vinculada —bajo un prisma spinoziano— al 
encuentro y desencuentro de los cuerpos, a los afectos —la capacidad de afectar y ser afectado— y a 
los hábitos). Cf. Beasley-Murray, J. (2010). Poshegemonía. Teoría Política y América Latina. Buenos Aires: 



M a r z o  
2 0 1 8  

    16 

 
 

Las antinomias del raciouniversalismo (Aproximaciones) | Juan Antonio González Ponte 

 

 

formas de organización sociopolítica nos referimos con esta expresión (qué medios, 

fines, planes, metodologías, etc. se busca implementar) y cuál es su potencia 

emancipadora.  

 

III 

Así pues, la proposición ha de entenderse en un plano connotativo para 

aprehender su preciso sentido. Suponemos que la sentencia (anotación) de Marx 

vendría a expresar, en su contexto histórico-político, que la verdadera filosofía 

materialista ha de ser solidaria de un programa de transformación revolucionaria de 

la sociedad (un programa conceptualizado como socialista, en su fase transicional, y 

finalmente comunista). Es por esto que, según el de Tréveris, dicho programa habría 

de distinguirse nítidamente del comunismo ascético espartano, de las 

manifestaciones teóricas anabaptistas o del carácter utópico del socialismo de Babeuf, 

Saint-Simon, Fourier u Owen, y que por eso se denominaría “científico” 

(Wissenschaftlicher Sozialismus), en la acepción alemana que el término Wissenschaft 

comporta de saber riguroso, ordenado, sistemático, etc., y no en el de las ciencias 

positivas particulares que se originan en la época moderna europea (la física, la 

química, etc.), a las que la filosofía, o una determinada cosmovisión (Weltanschauung) 

no se pueden asimilar.  

Digamos, de paso, combatiendo las interpretaciones cientificistas del marxismo, 

que sería el propio Marx el que identificara, en algunos tramos de su obra, el 

concepto de Wissenschaft con los sistemas filosóficos del idealismo alemán (Fichte, 

Hegel, Schelling), caracterizados por el intento de alcanzar una visión absoluta de la 

totalidad concreta en la cual descansaría la verdad (das Wahre ist das Ganze). Enfoque 

                                                                                                                                                   
Paidós. Si el concepto de ideología se reduce a la primera dimensión señalada, se corre el riesgo de 
incurrir en el intelectualismo: "lo que necesita el obrero es conciencia de clase"; una conciencia 
insuflada por un agente externo (célula o partido de vanguardia) poseedor de la verdad absoluta. Se 
trata de una "ideología", paradójicamente, que podemos encontrar tanto en algunas versiones del 
marxismo soviético como del humanismo marxista francés. Si el concepto de ideología se pliega a su 
dimensión afectiva, muy probablemente nos abalancemos sobre el relativismo: "la noción de verdad es 
una ficción más, despojada de todo valor de verdad”. A nuestro juicio, ambas dimensiones están 
conjugadas: la noción de ideología puede connotar error o falsedad (“cámara oscura”, “mundo 
invertido”), mas no necesariamente: «Todas las sociedades humanas —escribe Althusser—  secretan la 
ideología como el elemento y la atmósfera indispensable a su respiración, a su vida histórica». Cf. 
Althusser, L (1970). La revolución teórica de Marx. México: Siglo XXI, p. 192. 
 



17 

M a z o  
2 0 1 8  

 
 

 
Las antinomias del raciouniversalismo (Aproximaciones) | Juan Antonio González Ponte 

 

 

epistemológico constructivista, al cabo, (fundamentalmente adecuacionista) que se 

opondría al descripcionismo empirista, para el cual la verdad residiría en los sens-

data. El conocimiento sistemático, especulativo y dialéctico (Wissenschaft) no se 

confundiría, así pues, para Marx, con la ciencia (science), que —desde posiciones 

positivistas y afines— describiría hechos y prediciría fenómenos.  

Alcance con mencionar aquí que también Gramsci, comentando las distintas 

acepciones que la Idea de ciencia desprende (como “investigación física”, como 

“método”, incluso como filosofía —“¿existe un método en general? Y si existe, 

¿significa algo más que filosofía?”, reflexionaba el filósofo sardo—), elaboraría una 

acerada crítica al mecanicismo de ciertas corrientes marxistas, consustancial al 

cientificismo aludido: «Es necesario plantear exactamente el problema de la 

previsibilidad de los acontecimientos históricos para poder criticar a fondo la 

concepción del causalismo mecánico, para privarla de todo prestigio científico y 

reducirla a puro mito». A fin de cuentas —para culminar ya esta cuestión—: ¿podría 

el marxismo, remontándose a sus primeros principios, predecir un acontecimiento 

revolucionario con la misma precisión con que la astronomía puede deducir la 

posición de un planeta (Plutón, por ejemplo) basándose en las leyes newtonianas del 

movimiento? ¿O acaso ocurrirá que un acontecimiento tal, en que estalla la verdad 

política —según A. Badiou9—, es impredecible por naturaleza?  

Siguiendo la terminología de Badiou, un acontecimiento (que es más que una 

mera modificación de la realidad, un hecho o una “singularidad débil”) no puede ser 

deducido o predecido categorialmente. Como se verá, la verdad de un 

acontecimiento no se restringe al fulgor de su momento irruptivo, a su aparición 

imprevista, sino que se testifica por sus consecuencias. Un acontecimiento sólo puede 

calificarse retrospectivamente. Así, por ejemplo, la Comuna de París es un 

acontecimiento histórico-político en la medida en que «propone al pensamiento una 

regla de la emancipación, revelada por octubre de 1917, pero también por el verano 

de 1967 en China, o el mayo del 68 francés [...] porque lo que cuenta no es solamente 

                                                
9 En absoluto puede el acontecimiento ser interpretado, en el caso de Badiou, como una revelación o 
un milagro religioso, como hacen en ocasiones, y entre otros, S. Žižek o D. Bensaid.  Cf. Badiou, A. 
(2008). Lógica de los mundos. El ser y el acontecimiento,2. Buenos Aires: Manantial.  Libro V, Sección 1, pp. 
403-421. 
 



M a r z o  
2 0 1 8  

    18 

 
 

Las antinomias del raciouniversalismo (Aproximaciones) | Juan Antonio González Ponte 

 

 

la intensidad excepcional de su surgimiento [...] sino aquello que, en la duración, ese 

surgimiento, aunque desvanecido, dispone como gloriosas e inciertas 

consecuencias». 

IV 

Desde los planteamientos que aquí estamos dibujando, por lo tanto, una 

verdadera filosofía materialista habría de mantener una relación necesaria, no 

contingente, con determinados modelos, prototipos u ortogramas político-práxicos 

de signo racionalista y universalista: raciouniversalistas. Podrá observarse que esto es 

lo que Marx y Engels definirían justamente en La Ideología Alemana10, en un sentido 

genérico, como comunismo: «el comunismo no es un estado que debe implantarse, un 

ideal al que haya de sujetarse la realidad». Y continúan escribiendo: «Nosotros 

llamamos comunismo al movimiento real que anula y supera el estado de cosas 

actual (die wirkliche Bewegung, welche den jetzigen Zustand aufhebt)». Así, si nos 

acogemos a esta definición, sin que esta sea asimilada a coordenadas hegelianas, el 

comunismo no podrá ser considerado como el fin insoslayable del proceso de 

transformación de las sociedades políticas, desde sus formas primitivas hasta 

nuestros días (como se supone desde versiones metafísico-teleológicas del 

marxismo). Ni tampoco simplemente como el resultado necesario del desarrollo 

capitalista, un engendro suyo vinculado a la crisis estructural del capital, a la 

tendencia decreciente de la tasa de ganancia (es el caso de las concepciones 

cientificistas-economicistas).  

                                                
10 A juicio de Marx y Engels, el comunismo es de suyo un proceso histórico (es decir, no una idea 
metafísica) que parte de la premisa del incremento de las fuerzas productivas y del intercambio 
mercantil en un plano universal, instaurado por el capitalismo industrial, que este habría de superar 
(de modo que el comunismo no puede ser reducido, entonces, a un “fenómeno local”, 
“circunstancial”). Cf. Marx, K. y Engels, F. (2014). La Ideología Alemana. Madrid: Akal, pp. 28-29. Esto 
no es óbice, sin embargo, para hacer notar la importancia de aquellas experiencias políticas e incluso 
morales, dadas a pequeña o mediana escala, que contengan —por así decir— “gérmenes” o “huellas” de 
lo que aquí denominamos como “raciouniversalismo”. En todo caso, lo que aquí se debate es la cuestión 
del alcance performativo de los proyectos raciouniversalistas. Matizar las relaciones entre las múltiples 
acepciones de comunismo y de las versiones de raciouniversalismo, exigiría análisis de calibre más 
fino que desbordan por completo los contornos de este artículo.  
 



19 

M a z o  
2 0 1 8  

 
 

 
Las antinomias del raciouniversalismo (Aproximaciones) | Juan Antonio González Ponte 

 

 

 Como señala A. Badiou en sus conversaciones con Peter Engelmann 11 , 

“comunismo” formaliza más bien un movimiento real de transformación de la 

realidad política en un sentido (y con un valor) universal. Un movimiento que no es 

manifestación de lo Real Absoluto sino que supone, como veremos más adelante, 

una subjetivación colectiva dada históricamente in media res (puesto que, a diferencia 

de la filosofía hegeliana, desde parámetros materialistas lo Verdadero no es el 

devenir de sí mismo, ni el Tiempo es el ser-ahí del Concepto).  

         En todo caso, nos estamos refiriendo a un “movimiento” político capaz de 

transformar efectivamente la realidad (por consiguiente, no meramente utópico, 

místico o poético) mediante la eliminación de los particularismos existentes: básense 

estos en criterios religiosos (revelados), debidos a la explotación económica de unas 

clases sociales sobre otras, a los privilegios de estatus sociocultural de unos 

determinados grupos sociales (la “clase ociosa” —en el sentido de Th. Veblen—, las 

élites triunfantes, satisfechas con su forma de vida y que se arrogan el haber sido 

elegidas por el “destino”, etc.), al racismo (como opresión colonial, en forma de 

exterminio, etc.), a la discriminación sexual (patriarcal, heteronormativa), etc12. 

  Y esto, en el buen entendido de que se trata de una actividad recurrente, 

incancelable, en que las contradicciones existentes de las situaciones históricas 

determinadas, no pueden resolverse, de una vez por todas, a través de una tercera 

instancia reconciliadora, al modo mundanista, monista y espiritualista ofrecido por 

Hegel, como resultado de una colosal invaginación de la materialidad trascendental en 

el Mundo, según el brillante análisis de Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina13: 

«El hecho de que la historia universal, bajo el cambiante espectáculo de sus 

episodios, sea el transcurso de este desarrollo y el proceso real del Espíritu, 

constituye la verdadera teodicea, la justificación de Dios en la historia. Lo único que 

puede reconciliar el Espíritu con la historia universal y la realidad es la intuición de 

                                                
11 Cf. Badiou, A. (2017). Filosofía y la idea del comunismo. Conversación con Peter Engelmann. Madrid: 
Editorial Trotta 
12 Para analizar las relaciones dialécticas entre los diversos particularismos, Cf. Balibar, E. and 
Wallerstein, I. (1991). Race, nation, Class. Ambiguous Identities. London: Verso Books. Cap. 3, Racism 
and Nationalism (existe traducción española, también publicada en 1991: Raza, Nación y Clase. Madrid: 
Iepala).  
13 Cf. Urbina, R. (2007). “¿La fenomenología del espíritu como Bildungsroman?”, en Eikasia, Revista de 
Filosofía, núm. 15. Oviedo: Eikasia Ediciones, p. 106. http://revistadefilosofia.com/15-04.pdf 
  



M a r z o  
2 0 1 8  

    20 

 
 

Las antinomias del raciouniversalismo (Aproximaciones) | Juan Antonio González Ponte 

 

 

que lo que ha ocurrido y ocurre todos los días no sólo no tiene lugar sin Dios, sino 

que es esencialmente la obra de Él “mismo”»14.  

       Pero tampoco por arrumbar la concepción teleológica de la historia, derivada 

de la metafísica hegeliana (y a su vez del procesionismo gnóstico), en virtud de la 

cual las contradicciones ontológicas y políticas llegan a anularse (defender un 

materialismo pluralista, como nosotros hacemos aquí, significa, por decirlo 

brevemente, que la cancelación última de la realidad es imposible y que, por tanto, el 

“fin de la historia” es una idea límite15), debiéramos incurrir, a sensu contrario, en una 

versión por la cual los procesos políticos estarían en revolución permanente, en una 

continua metamorfosis, que negaría la estabilidad (estasis) de las formas 

institucionales políticas: de hecho, su estasis podría interpretarse como la conexión 

de múltiples esquemas dinámicos de transformación, un poco al modo en que los 

períodos biológicos de estasis —según la teoría del equilibrio puntuado propuesta 

por Niles Eldredge y Stephen Jay Gould—, es decir, de permanencia o cambios 

menores en las especies existentes, se conjugaría con los “bruscos” cambios de 

especiación, en que surgirían otras nuevas. 

Así, dicho esto, la filosofía se intercalaría como un momento imprescindible en el 

ejercicio recurrente de los procesos racioniversalistas, desarrollando una función 

crítica incesante de los elementos ideológicos (superestructurales) que irían brotando 

de la propia actividad transformadora («Es en la práctica donde el hombre tiene que 

demostrar la verdad […] la terrenalidad de su pensamiento» —Tesis II sobre 

Feuerbach—). La labor filosófica, entonces, no sería ociosa: “un problema 

escolástico”. Tampoco una tarea puramente descriptiva, que dejaría “todo como 

está”—en palabras de Wittgenstein, que provocarían la indignación de un Marcuse, 

para el cual dicha declaración vendría a ser «una prueba de sadomasoquismo 

académico [...] una autodenuncia de los intelectuales cuyo trabajo no conduce a 

resultados técnicos»— 16 . Muchísimo menos, finalmente, quedaría reducida la 

                                                
14  Cf. Hegel, G.W.F (1970). Filosofía de la historia. Barcelona: Ediciones Zeus, p. 473. 
15 Cf. “Los ensayos Materialistas y la historia de la Filosofía”, artículo de Vidal Peña publicado en: 
Revista Meta, Congreso sobre la filosofía de Gustavo Bueno (enero 1989), Editorial Complutense, 1992, 
pp. 15-26. 
16  Viene al caso mencionar que justamente refiriéndose a la Tesis XI sobre Feuerbach, señala Marcuse, 
en nota a pie de página: “La proposición de que la filosofía deja todo como es puede ser verdad dentro 
del contexto de la tesis de Marx sobre Feuerbach (donde es al mismo tiempo negada) o como 



21 

M a z o  
2 0 1 8  

 
 

 
Las antinomias del raciouniversalismo (Aproximaciones) | Juan Antonio González Ponte 

 

 

filosofía a una muestra de empatía positiva para con la “humanidad doliente”, a una 

“educación sentimental” o “espiritual”. Porque no basta con sentir las injusticias, es 

necesario entenderlas (aprehender su génesis y estructura). Y para ello son 

imprescindibles los pertrechos teóricos de la crítica racionalista, a fin de combatir las 

supercherías y creencias falsas que tanto abundan en nuestras sociedades 

capitalistas; precisamente, porque estas las fomentan: el tarot, el horóscopo, la 

biodanza, el reiki, la homeopatía o los “círculos espirituales progresistas”17.  

 

V 

Por supuesto, el racionalismo universalista sobre el que aquí estamos pivotando 

de ninguna manera podría consistir en rendir homenaje a la Diosa Razón —al modo 
                                                                                                                                                   

autodefinición del neo-positivismo, pero como proposición general sobre el pensamiento filosófico es 
incorrecta”. No podemos sino estar de acuerdo en esta cuestión con Marcuse, si bien reconocemos que, 
en gran medida, su crítica al neopositivismo es de factura sociologista.  
17  Podemos cuenta con la existencia de un Círculo de Espiritualidad Progresista, desde el cual se 
propone “vivir la espiritualidad unida al compromiso con la ética y la justicia […] promoviendo 
acciones políticas que potencien al ser humano de modo integral”. Véase: 
https://podemosespiritualidadprogresista.wordpress.com/. Apuntaremos brevemente unos 
comentarios críticos. En primer lugar, desconocemos si el concepto de Espíritu es empleado en su 
acepción mitológico- religiosa (“espíritu de la lluvia”, “último aliento”, etc.),  metafísica,  o en todas a 
la vez, por mor del “ecumenismo” o, en sentido ampliado, del “diálogo religioso”. En cualquier caso, 
la noción de Espíritu, en tanto se concibe como una forma disociada de toda materia, es una 
pseudoidea que niega los atributos esenciales que se predican de las materialidades determinadas: 
multiplicidad y  codeterminación. Como se echa de ver, los miembros del referido círculo aceptan la 
existencia de entidades inmateriales y simples (sin “unas partes fuera de otras” —partes extra 
partes—), que serían además la causa de su propia acción (causa sui). En segundo lugar, hemos de 
señalar que el deseo expreso de potenciar “al ser humano de forma integral”, por muy 
bienintencionado que este parezca, participa de una perniciosa ideología de la autorrealización 
(promovida, entre otros, por Carl Rogers o Abraham Maslow), según la cual el ser humano estaría 
dotado de un impulso orgánico interno que consistiría en la actualización de las capacidades 
individuales de las que este ya dispone, aunque no sea consciente de ello. Se trata de un enfoque 
metafísico que pide el principio, puesto que presupone aquello que trata de demostrar: la existencia 
de tal “impulso orgánico interno”. Llamamos por ello la atención sobre el éxito que esta ideología 
cosecha en la cultura capitalista-individualista (¡tú eres el único responsable de todo lo que te ocurre 
—independientemente de las circunstancias—! ¡Tu temor al éxito es lo que impide que te realices!). La  
consecuencia que se extrae de estas premisas es clara: quien no triunfe es un fracasado o un enfermo 
(pues no ha sabido o podido desarrollar ese “impulso orgánico interno” potencial). Para un análisis 
crítico de la narrativa (y negocio) de la autorrealización, cf. Illouz, E. (2007). Intimidades Congeladas. Las 
emociones del capitalismo. Buenos Aires: Katz Discusiones, pp. 98-108. Por último, habrá que 
reprocharles a los componentes del mencionado círculo espiritual (o círculo cuadrado —a tenor de sus 
contradicciones—) que en “nuestro interior” no reside la subjetividad, sino que se encuentran las 
vísceras (los pulmones, el tubo digestivo, etc.). Preferimos interrumpir aquí nuestros comentarios 
críticos.  
 



M a r z o  
2 0 1 8  

    22 

 
 

Las antinomias del raciouniversalismo (Aproximaciones) | Juan Antonio González Ponte 

 

 

de los hèbertistas o de algunos clubes ilustrados influenciados por los philosophes 

enciclopedistas—, así como otros que se sitúan en las antípodas ideológicas de estos 

(quizás no tanto), rinden honores a la Santísima Virgen María18. No empleamos aquí 

una categoría estática de razón, confrontada maniqueamente con lo “irracional”.  

Por nuestra parte, apelamos al “raciouniversalismo” como un proceso dinámico y 

recurrente de desbordamiento de los particularismos existentes (proceso que es antes 

una actividad que un producto o estructura —antes enérgeia que ergon—) y que se 

vertebraría, siguiendo en esto a Gustavo Bueno19, en dos momentos o procesos 

operatorios recíprocos:  

 

                                                
18 En clave paródica, así expresa el escritor peruano Alfredo Bryce Echenique, a su manera, la 
secularización de ciertas ceremonias e instituciones del Antiguo Régimen en Francia: «Y hablando de 
Dios, debo decir que nunca he visto nada más religioso que un matrimonio civil en Francia: Para 
empezar, el sermón: igualito que en la iglesia le pegan a uno un susto de la madona, lo llenan a uno de 
consejos […] Otra cosa: el local. No digo que fuera iglesias, pero sí lo que más se le parece. No era 
iglesia, era templo: ahí está, ya di, era un verdadero templo, con su altar, su oficiante, sus bancas, su 
colecta para las obras de la alcaldía, en vez de la parroquia, en fin, una ceremonia religiosa en la que 
sólo Dios brillaba por su ausencia y eso sólo porque la república burguesa modelo 1789, como tantas 
otras cosas que imitaron, se pasó de la iglesia al templo el día en que a Dios se lo cargaron unos 
cuantos filósofos, conservando de Él tan sólo sus aspectos más prácticos, y el día en que al pobre Luis 
XVI se lo cargaron, por haber andado gobernando por derecho divino y cosas así, aunque 
conservando la república esa diversos aspectos prácticos de sus prácticas, más algunos refinadísimos 
sobrevivientes que hablan un francés delicioso y que se gastan unos apellidos tan largos que a 
menudo a los extranjeros nos resulta imposible retenerlos». Cf. Bryce Echenique, A. (1983). La vida 
exagerada de Martín Romaña. Barcelona: Círculo de Lectores, pp. 138-139.  
19  Es necesario constatar que ambos momentos no se ajustan conformando un proceso lineal 
teleológico o siguiendo un patrón uniforme, como se prescribiría desde una perspectiva hegeliana, 
sino que mantienen relaciones de encabalgamiento, se efectúan en diversas oleadas. De hecho, los 
múltiples procesos de racionalización universalista —raciouniversalización— que se han desarrollado 
históricamente (y que, tras la Revolución Francesa, en buena parte de la literatura política occidental 
se definen —etic— como las diversas corrientes de izquierdas —jacobinismo, liberalismo, anarquismo, 
socialdemocracia, comunismos—) están enfrentadas entre sí, tanto teórica como prácticamente 
[advirtamos que calificar como “de izquierdas” a procesos raciouniversalistas previos a la 
transformación del Antiguo Régimen implica cometer un anacronismo]. Utilizando una analogía 
musical, diríamos que las izquierdas políticas no se relacionan como las distintas líneas instrumentales 
de una fuga, que repiten o imitan las mismas melodías o temas musicales, transponiendo la tonalidad. 
Las izquierdas históricas no mantienen una unidad ideológica de fondo, un mínimo común 
denominador. Por eso, es más correcto hablar de generaciones de izquierda —otros dirán: cortes, 
hiatos— que de modulaciones (término que sería mejor reservar para referirse a las derechas 
políticas). Cf. los sugestivos y polémicos ensayos de Gustavo Bueno  El mito de la Izquierda. Las 
izquierdas y la derecha (2004) y El mito de la Derecha. ¿Qué significa ser de derechas en la España actual? 
(2008). 
 



23 

M a z o  
2 0 1 8  

 
 

 
Las antinomias del raciouniversalismo (Aproximaciones) | Juan Antonio González Ponte 

 

 

- Una fase analítica o negativa, basada en la descomposición (o “trituración”) de 

aquellas instituciones que entrañan los particularismos aludidos: la alianza del trono y 

el altar, los sistemas capitalistas depredadores de propiedad privada, la coalición de 

“la clase terrateniente y la burguesía compradora” —en palabras de Mao—, etc. 

Pero esta transformación de las partes anatómicas —heterogéneas—, de una 

sociedad política de referencia , también puede alcanzar a otras morfologías 

suyas, como puedan ser «las morfologías urbanas jerarquizadas, al sistema de 

reclutamiento de funcionarios o de soldados, a la organización de hospitales, 

prisiones o escuelas [...]»20. 

¿Acaso no podría interpretarse la obra de Foucault, por cierto, como un intento 

de sobrepasar el análisis de las partes anatómicas de las sociedades políticas en las 

que se centrarían determinadas corrientes marxistas —a partir de esquemas 

dicotómicos tales como burguesía/proletariado, clase dominante/clase dominada, 

etc.—, trasladando el foco hacia otros horizontes y examinando con una mirada 

renovada el funcionamiento de algunas instituciones (psiquiátricas, punitivas, 

sexuales, etc.), involucradas en la “historia de la locura”, el “nacimiento de la 

clínica”, los “dispositivos disciplinarios de vigilancia” (como el Panóptico de 

Bentham), la “historia de la sexualidad”, etc., no examinadas lo suficientemente por 

tales corrientes  marxistas?  

- Una fase sintética o positiva, consistente en la edificación de nuevas 

instituciones, partiendo del estadio previamente establecido, investidas por 

“principios universales igualitarios”: v.g. en el curso de la Revolución Francesa, la 

Revolución Haitiana, las Cortes de Cádiz, la Comuna de París, la Revolución de 

Octubre, la Revolución Cultural China, etc. En rigor, se trata de una reconfiguración 

del campo político de partida ( ) que funda un nuevo orden político (sin 

perjuicio de la continuidad interna sistática del mismo, de la “identidad heredada”) a 

través de la constitución de nuevas constelaciones institucionales.  

En efecto, tras la suspensión de las jerarquías, roles y significantes dominantes 

del campo político —lo que también podría denominarse proceso destituyente— se 

                                                
20 Cf. Bueno, G. (2004) Op. Cit., p. 124. Cf. Bueno, G. (2011). El significado del término holización, como 
metodología de racionalización, sería posteriormente desarrollado por el autor en: «Algunas 
precisiones sobre la idea de “holización”», en El Basilisco. Segunda época, núm. 42, pp. 19-80. Oviedo: 
Fundación Gustavo Bueno. http://www.fgbueno.es/bas/pdf2/bas42b.pdf  



M a r z o  
2 0 1 8  

    24 

 
 

Las antinomias del raciouniversalismo (Aproximaciones) | Juan Antonio González Ponte 

 

 

hace imprescindible la generación de nuevas estructuras políticas que “demuestren” 

el vigor y el alcance transformador (“performativo”) de las secuencias 

raciouniversalistas. Aquí radica la prueba de fuego del acontecimiento, que se 

decantará no tanto ya por la disrupción del orden previamente establecido (paso 

lógico necesario) como por la organización de sus consecuencias. Nos referimos, así, 

a la potencia de un proyecto raciouniversalista para hacer efectivos sus términos en 

el campo de partida (su núcleo esencial), expandirse o propagarse más allá de su 

primer dominio sin que estos desfallezcan, y mantenerse en el tiempo (duratio). Lo 

redefiniremos como potencia emancipadora.  

Así las cosas, cabría poner en correspondencia la idea de “raciouniversalismo” 

con lo que el filósofo E. Balibar denominará la  proposition de l’égaliberté21: la idea 

límite (dicho en “lacanés”: la “exigencia imposible/real”) de un universalismo 

dirigido a la totalidad del género humano. Esta proposición nos conducirá a la 

dialéctica existente entre el universalismo intensivo y el universalismo extensivo que 

veremos a continuación.  

Enlazando con lo expuesto hasta el momento, entenderemos por universalismo 

intensivo la idea según la cual todo proceso político raciouniversalista no puede ser 

                                                
21 Reconstruyendo las nociones romanas de aequa libertas y de aequum ius con que Cicerón define la res 
publica: «Itaque nulla alia in civitate, nisi in qua populi potestas summa est, ullum domicilium libertas 
habet: qua quidem certe nihil potest esse dulcius; et quae, si aequa non est, ne libertas quidem est» 
(«Por ello, la libertad no tiene morada en otra ciudad que en la que el poder supremo pertenece al 
pueblo; y es tan cierto el hecho de que no hay nada más dulce que la libertad como el de que si no es 
igual para todos ni siquiera es libertad»). República, I, XXXI. Como se cita en: Balibar, E. (2013). 
Ciudadanía. Buenos Aires: Adriana Hidalgo Editora, p.52. Siguiendo esta orientación marcada por el 
filósofo estoico, Balibar sostendrá la necesaria unidad dialéctica de las ideas de libertad e igualdad, 
enfrentándose así tanto a aquellos liberales que confieren una prioridad ontológica y epistemológica a 
la noción de libertad, haciendo de ella derecho natural, como también a determinadas tendencias 
socialistas, que se caracterizarían por privilegiar la idea de igualdad, en desmedro de la primera 
categoría. “Tendencias socialistas”, al parecer, según las interpretaciones (neo-)liberales de autores 
como F. Hayeck o  L. von Mises, que ya podrían rastrearse en la moderna obra de J. Rousseau, “padre 
del Terror” y “abuelo del gulag”. Para una crítica implacable y concisa de este tópico ideológico, cf. El 
pecado original del siglo XX, de Domenico Losurdo (2015): «Es una ilusión pensar que defender a capa y 
espada el valor absoluto del individuo es de por sí un antídoto contra los estallidos revolucionarios y 
los derramamientos de sangre que conllevan. Este valor absoluto es lo que Rousseau procura subrayar 
cuando, en el Discurso sobre la economía política, afirma que el pacto social podría ser nulo “si en el 
Estado pereciera un solo ciudadano al que se habría podido socorrer, si uno solo estuviera 
injustamente encarcelado, si un solo juicio concluyera con un fallo manifiestamente injusto». 
Situaciones que deben remediarse sin dejarse estorbar por el “pretexto del bien público” o del “orden 
público”, ese terrible “flagelo”.  
 



25 

M a z o  
2 0 1 8  

 
 

 
Las antinomias del raciouniversalismo (Aproximaciones) | Juan Antonio González Ponte 

 

 

restringido o limitado, ni en un sentido geográfico, sociológico o antropológico, como 

fundamentalmente tampoco fenomenológico. De manera que ningún grupo social 

puede quedar excluido de su radio de acción (“por naturaleza”, en función de su 

“identidad cultural”, etc.). 

 Desemboca aquí la paradoja consistente en que el principio universal, 

incondicionalmente exigible, de derechos de ciudadanía está gravado, sin embargo, 

por condiciones histórico-políticas determinadas. Porque, claro parece, los procesos 

de racionalización universalista únicamente pueden ser llevados a cabo desde 

determinadas plataformas políticas particulares (comunidades, Estados-nación, 

regiones internacionales, etc.). Designaremos a este momento como universalismo 

extensivo o expansivo.  

En consecuencia, esta dialéctica existente entre el universalismo intensivo y el 

universalismo extensivo causará dos tipos de contradicciones, interrelacionadas entre sí: 

 

- Por un lado, las contradicciones externas, que son fruto del conflicto entre tales 

plataformas. A su trasluz puede explicarse la revuelta de esclavos de Santo Domingo 

de 1791, que conducirá a la independencia de Haití respecto del gobierno colonial 

francés; o también, por ejemplo, la oposición entre los afrancesados y los liberales 

patriotas españoles, en el contexto de la Guerra de la Independencia, iniciada en 1808 

—enfrentados sendos bandos, a su vez, a los patriotas reaccionarios—; igualmente la 

ruptura chino-soviética, originada en 1958 y que concluirá tras el derrumbe de la 

URSS en 1991, etc. 

- Por otro lado, las contradicciones internas, que se producen cuando 

determinadas categorías sociales (los “esclavos asalariados”, las mujeres, los “sin 

papeles”, etc.) son relegadas a la condición de minorías, como sujetos explotados u 

oprimidos22, en la concavidad de las plataformas políticas de referencia, generando 

una contradicción con los propios principios universalistas, con su núcleo esencial.  

                                                
22 «Donde hay explotación, hay lucha, donde hay opresión, hay resistencia», afirmaba Mao tiempo 
antes de que Foucault popularizara que allá donde hay poder surgen focos y estrategias de 
contrapoder. En efecto, el Poder omnímodo constituye una idea-límite. Por cierto que refiriéndose a la 
relación entre el conocimiento y la práctica, el saber y el hacer, Mao aseveraría: «los marxistas 
consideran que la actividad del hombre en la producción es su actividad práctica más fundamental, la 
que determina todas sus demás actividades», añadiendo a renglón seguido: «la práctica social del 
hombre no se reduce a la producción sino que tiene muchas otras formas: la lucha de clases, la vida 



M a r z o  
2 0 1 8  

    26 

 
 

Las antinomias del raciouniversalismo (Aproximaciones) | Juan Antonio González Ponte 

 

 

Una muestra de contradicción interna en un proceso raciouniversalista surge tras 

la constitución de la Nación francesa, en el marco de la nueva Francia 

Revolucionaria. Pues si bien la Declaración de los Derechos del Hombre y del Ciudadano, 

aprobada por la Asamblea Nacional Constituyente el 26 de agosto de 1789, 

determina en su artículo primero que «todos los hombres nacen y permanecen libres 

e iguales en derechos», las mujeres serían excluidas de la vida política, negándoles su 

participación en igualdad real con los hombres. Lo que demostraba, en el recinto 

interno de la sociedad francesa, que el ortograma raciouniversalista no había sido 

desarrollado hasta sus últimas consecuencias.  

Sería Olimpia de Gouges quien redactara en 1791 la Declaración de los Derechos de 

la Mujer y de la Ciudadana, denunciando justamente esta situación y reivindicando la 

igualdad de los derechos de ambos sexos: “si la mujer tiene el derecho de subir al 

cadalso, debe tener igualmente el de subir a la tribuna”. Tras la trituración 

holizadora de las partes anatómicas de la sociedad francesa, la soberanía habría de 

descansar en la Nación, es decir, en “la reunión de ciudadanos libres e iguales”. Pero 

comoquiera que esta no se materializara, Olimpia de Gouges se vio obligada a 

redefinir el concepto de Nación del siguiente modo: «[La Nación] no es más que la 

reunión de la Mujer y el Hombre: ningún cuerpo, ningún individuo, puede ejercer 

autoridad que no emane de ellos»23.  

Posteriormente, con el desarrollo de las sociedades capitalistas, se agravarán sin 

duda aún más, y con nuevos perfiles, los particularismos por razón de clase social, 

sexo (“género”) y raza. Así, serán destacadamente las corrientes feministas de 

                                                                                                                                                   
política, las actividades científicas, artísticas, etc.». El Gran Timonel enfatizaría así la intrincación del 
conocimiento teórico y la experiencia política: «no es materialista quien niegue la sensación, niegue la 
experiencia directa, o nieguen la participación personal en la práctica transformadora de la realidad. 
Es por esto que los sabelotodos son ridículos. Un antiguo proverbio chino dice “Si uno no entra en la 
guarida del tigre, ¿cómo podrá apoderarse de sus cachorros?». No puede perderse de vista que tales 
palabras serían escritas por Mao en el verano de 1937, es decir, dos años después de haberse 
convertido en la cabeza visible del Partido Comunista Chino, tras ser elegido presidente de la 
comisión militar del Comité Central y miembro del ejecutivo, en medio de la odisea conocida como la 
Larga Marcha y una guerra civil revolucionaria que duraba ya casi una década. Cf.  Mao Tse Tung 
(1977). Ensayos Filosóficos. Gijón: Ediciones Júcar. 
23 Cf. De Gouges, O. (1791). Declaración de los Derechos de la Mujer y de la Ciudadana, en Red Feminista 
de Derecho Constitucional. Alicante: Red Feminista de Derecho Constitucional. 
http://feministasconstitucional.org/portfolio-items/sobre-la-declaracion-de-los-derechos-de-la-mujer-
y-de-la-ciudadana/ 
 



27 

M a z o  
2 0 1 8  

 
 

 
Las antinomias del raciouniversalismo (Aproximaciones) | Juan Antonio González Ponte 

 

 

inspiración marxista las que critiquen con mayor contundencia esta “triple 

discriminación” (y aún otras): las diferencias económicas y de estatus entre mujeres 

de “clase media” y mujeres asalariadas, entre mujeres blancas y negras, etc. Como 

reflexionaría lúcidamente Angela Davis: «Ser mujer ya es una desventaja en esta 

sociedad siempre machista; imaginen ser mujer y ser negra. Ahora hagan un 

esfuerzo mayor, cierren los ojos y piensen, ser mujer, ser negra y ser comunista»24. 

Se manifiesta, en este sentido, la antinomia existente entre los derechos del 

Hombre (de cualsea) y los derechos del Ciudadano (dados en función de las distintas 

modalidades de membresía política). O, abundando, entre unos derechos virtuales 

(del Hombre) concebidos como inalienables —por respecto a toda morfología 

institucional política—, y unos derechos (del Ciudadano) positivos, instituidos y 

efectivos.  

Tenemos así, por un lado, el universalismo intensivo, virtual y genérico, la idea 

directriz o guía proléptica según la cual no hay razón objetiva alguna que justifique 

(teórica o históricamente) la segregación o elevación de unas partes políticas 

(sociedades, sujetos, individuos personales, etc.) por respecto de otras. Desde un 

prisma  materialista, esta universalidad se funda en la igualdad trascendental de los 

hombres en relación a su propia individualidad corpórea, afectiva y operatoria; en el 

hecho de ser co-operarios del mundo, por así decir25. Pero dicha universalidad, como 

                                                
24 Cf. Davis, A. (2005). Mujeres, raza y clase. Madrid: Ediciones Akal. Para analizar las contradicciones, 
internas y externas (respecto a una sociedad política determinada ), que surgen de la dialéctica 
universalismo intensivo/universalismo extensivo, resulta provechoso el concepto de 
“interseccionalidad”. Si bien el término fue introducido por Kimberlé Williams Crenshaw y otras 
autoras feministas en la década de los 80, refiriéndose con él a las confluencias de diferentes tipos de 
discriminación, fue Ángela Davis quien lo desarrollaría de manera destacada, argumentando que es 
imposible comprender una forma de opresión sin atender al resto de opresiones y privilegios del 
organigrama social. Según Davis, no es posible comprender y enfrentarse al machismo sin tener en 
cuenta el racismo, la homofobia, o el clasismo. O a la inversa: no es posible enfrentarse al clasismo sin 
atender al machismo, el racismo o la homofobia.  
25 El neologismo “transindividualidad”, acuñado por Gilbert Simondon y reconstruido entre otros por 
autores como Étienne Balibar o Roberto Esposito, es un concepto polisémico. Este nos permite 
entender la mutua constitución de la individualidad y la colectividad, frente a concepciones 
sustancialistas de dichos términos. Pero también puede servirnos para explicar la individuación 
humana como un conjunto metaestable de procesos in fieri, en constante actualización. Cf. Read, J. 
(2015). The Politics of Transindividuality. Boston: Brill, p. 266: «[...] What is perhaps unique to Spinoza, or 
the intersection between Spinoza and transindividuality, is that he situates these multiple and conflicting 
individuations on different levels of subjective experience: affective, imagination, and rationality».  
 



M a r z o  
2 0 1 8  

    28 

 
 

Las antinomias del raciouniversalismo (Aproximaciones) | Juan Antonio González Ponte 

 

 

recuerda Bueno, no implica simultaneidad, puesto que «estamos ante un proceso 

milenario, histórico. Un proceso que nunca acaba, no ya porque siempre existan 

pasos ulteriores que dar (según la perspectiva del progreso indefinido) sino porque 

es preciso recomenzarlo continuamente, a saber, con cada nueva generación en tanto ella 

procede de un nivel genérico (ontogenéticamente hablando)»26.  

La universalidad, en consecuencia, no está dada “al principio”, sino que se va 

constituyendo (por “propagación”, “contagio”, etc.) a partir de determinados centros 

de irradiación o plataformas políticas que, como hemos señalado, dado que son 

múltiples y diferentes, pueden mantener relaciones conflictivas o turbulentas entre 

sí. Y la universalidad tiene su origen fenomenológico27, pues, en cada uno de nosotros 

en tanto que “sí-mismos” en desajuste (ècart) con nosotros mismos. Una 

universalidad que no es obvia (obvious), como si se presentara ante nuestros ojos, 

saliendo a nuestro encuentro, como si estuviera al alcance de nuestra mano. Al 

contrario, esta nos exige regresar titánicamente (regressus) al nivel en el que se genera 

en común el sentido, “transversal” (por recurrencia) a la partición atributiva de la 

humanidad en instituciones simbólicas. 

El universalismo intensivo, por tanto, no supone la unión de todo el género 

humano en una comunidad universal. De hecho, la idea de lo común compartido 

entre todos los hombres presenta criterios de conexión tanto como gérmenes de 

disociación28.  Es en el progressus histórico-político donde el género humano se nos 

muestra “partido” en clases disyuntas entre sí (clases sociales, Estados, etc.). Todo 

proceso de raciouniversalización, por ende, parte de este realidad efectiva: he ahí lo 

que designamos como universalismo extensivo. Pero si se trata de un verdadero 

proceso de raciouniversalización, en él habrá de resonar el armónico de la 

                                                
26 Cf. Bueno, G. (1996). El sentido de la vida, seis lecturas de filosofía moral. Oviedo: Pentalfa Ediciones, p. 
360. 
27 Cf. Massumi, B. (2017). Politics of Affect. Chicago: Haymarket Books, p. 79. Resulta muy interesante 
contrastar la perspectiva de la fenomenología genética renovada (Marc Richir, Ricardo Sánchez Ortiz de 
Urbina, Pelayo Pérez, etc.) con el enfoque más propiamente deleuziano de este autor: «a micro political 
event can have broad range. What qualifies it as micropolitical is the way it happens, not the dimension it takes 
[...] By micropolitical we mean returning to the generative moment of experience, at the dawning of an 
event, to produce a modulatory commotion internal to the constitution of the event».  
28 Cf. Bueno, G. (1996). Op. Cit., p. 314. 
 



29 

M a z o  
2 0 1 8  

 
 

 
Las antinomias del raciouniversalismo (Aproximaciones) | Juan Antonio González Ponte 

 

 

humanitas29, de esa igualdad trascendental de los hombres a la que alude Bueno en el 

pasaje citado de El sentido de la vida. Y este es el principio sin fin. 

Por eso la confrontación entre los Derechos del Hombre y del Ciudadano puede 

leerse como un capítulo de esta dialéctica universalista, que se recrea sin cesar. En 

definitiva,  la “humanidad” no está dada a priori: si existiese la naturaleza humana 

como género anterior, la historia no sería más que una vegetación externa a la vida de 

los hombres de carne y hueso. Razón por la cual el universalismo que “dimana” de la 

Declaración de los Derechos Humanos es antes un universalismo ético —abstracto— 

que político. Un universalismo humanista que se nos presenta, sin embargo, a la 

postre, saturado institucionalmente por unos particulares contenidos simbólicos y 

políticos. 

 Así lo consideraría con tino Merleau-Ponty: «el humanismo occidental es un 

humanismo en comprensión —algunos montan guardia alrededor del tesoro de la 

cultura occidental, los demás obedecen— que subordina, a la manera del Estado 

hegeliano, la humanidad de hecho a una cierta idea del hombre y a las instituciones que la 

llevan […]»30. O como afirma con su acostumbrada vehemencia S. Žižek, un “falso 

universalismo”, neutro y equidistante, que niega el carácter antagónico de la 

sociedad («el hombre de los derechos humanos no es sino el varón europeo, blanco, 

propietario y heterosexual») y que se conjuga (iugum: bajo el mismo yugo) con la 

expansión global de las estructuras económico-políticas capitalistas31. 

 Porque, en fin, es ciertamente constatable que el universalismo no siempre “hace 

lo que dice o dice lo que hace”: «[...] Todos sabemos que, a pesar de que las 

revoluciones americana y francesa declararon que todos los hombres (es decir: los 

                                                
29 Emplearemos aquí el término latino humanitas con el objetivo explícito de huir tanto de una idea 
metafísica absorbente de Humanidad, entendida como una entidad ya dada, apriorística, como de la 
reducción naturalista del género humano a categorías científicas (zoológicas, etológicas, antropológicas, 
etc.). En absoluto se utilizará como traducción romana de lo que los griegos llamaban paideia 
(παιδεία), como desenvolvimiento óptimo del “homo humanus”, como “cultura”, etc. Cf. Aulo Gelio. 
(2009). Noches Áticas. Madrid: Akal. Se trata de regresar al nivel originario (N2), dicho en términos 
fenomenológicos propios de Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina; no de mantenerse en el orden 
simbólico (N3).  
30 Cf. Merleau-Ponty, M. (1956). Humanismo y Terror. Buenos Aires: Ediciones Leviatán. Segunda Parte. 
Cap. 2, El Yogi y el Proletario, p. 211.  
31 Cf. Žižek, S. (2010). En defensa de la intolerancia. Barcelona: Editorial Sol 90. Por una suspensión de 
izquierdas de la ley, p. 76. 
 



M a r z o  
2 0 1 8  

    30 

 
 

Las antinomias del raciouniversalismo (Aproximaciones) | Juan Antonio González Ponte 

 

 

seres humanos) eran “libres e iguales por derecho de nacimiento”, los órdenes 

sociales y políticos resultantes se impregnaron de una serie de restricciones, 

discriminaciones y aspectos autoritarios, que comienzan con la exclusión de las 

mujeres y los trabajadores asalariados de la ciudadanía plena. En resumen, eran 

claramente contradictorias con respecto a sus propios principios universalistas»32.  

Lo que refrenda la idea de que, en los procesos políticos de raciouniversalización 

(de lucha contra privilegios adquiridos históricamente, procedimientos oligárquicos, 

dominaciones económicas, instrumentalizaciones —en el sentido que Horkheimer y 

Adorno confieren a la idea de razón instrumental—, controles biopolíticos —en 

terminología de Foucault—... o como se desee enunciar), los principios teóricos 

pueden ser suspendidos o neutralizados mediante una contracción particularista, en 

función de las circunstancias (en el límite, conduciendo a la degeneración o 

cancelación de los acontecimientos transformadores mismos). 

Y es que, en concordancia con el léxico de Badiou, diríamos que es la recurrencia 

del acontecimiento la que exige la rectificación constante de la praxis política. Como 

hemos argumentado, la verdad del mismo no descansaría en el momento irruptivo 

—condición necesaria, ciertamente, pero no suficiente- sino en la organización de sus 

consecuencias. «En tiempos revolucionarios, millones y millones de hombres 

aprenden en semanas más que en un año entero de vida rutinaria y soñolienta», 

decía Lenin el 30 de agosto de 1917, en su artículo Las enseñanzas de la revolución33. 

Reverbera, sin duda, en estas palabras del líder soviético la intensidad del 

acontecimiento, aquello que trastoca casi por completo las líneas políticas que 

preceden a la revolución, así como los cursos biográficos de los millones de personas 

por ella concernidas.  

Pero tras desatarse la insurrección, desencadenado el momento impugnador del 

orden pretérito, el problema fundamental consistirá en la organización de un inédito 

poder político que deshaga los particularismos existentes. En clave leninista, el 

asunto se basará entonces en cómo configurar un Estado que «deje de ser, según la 

expresión de Engels, un Estado [...] en el verdadero sentido de la palabra». De lo que 

                                                
32 Cf. Balibar, E. (2002). Politics and the Other Scene. London: Verso Books. Radical Thinkers. Cap. 8, 
Ambiguous Universality, p. 167. [traducción propia]. 

33 Cf. Lenin, V. L. (2017). Entre dos revoluciones. Madrid: Siglo XXI. 
 



31 

M a z o  
2 0 1 8  

 
 

 
Las antinomias del raciouniversalismo (Aproximaciones) | Juan Antonio González Ponte 

 

 

se trata, según Lenin, es de la creación de un poder estatal que no se asimile al de una 

“república parlamentaria burguesa” y que se aproxime más bien a la esencia de la 

Comuna de París. Esta aporía contenida en la formulación de un “Estado sin Estado” 

constituye, desde luego, uno de los mayores problemas del legado marxista del siglo 

XX. Y nos revela una tensión estructural en el mismo que da pie a discernir sus 

versiones más anarquizantes de las más estatistas, e incluso estatólatras34. Pero 

sigamos. 

 En síntesis, si defendemos en oposición a toda definición deductiva o 

prescriptivista de la política, que los procesos de racionalización universalista suponen 

la oscilación permanente entre la destrucción (no absoluta) y la reconstrucción de las 

instituciones (históricas y simbólicas), debe concluirse que no existe nada semejante a 

una apropiación de lo universal o una instalación en el reino de lo universal. Por ello, el 

“advenimiento” de los Derechos del Hombre y del Ciudadano no puede concebirse como 

un punto de no retorno en el que el hombre se convertiría de facto “en el portador de lo 

universal que ya lo era por destino35”. 

 Como concluye Balibar: «toda esta historia —a menudo dramática— capta 

nuestra atención sobre la finitud de los momentos insurreccionales o, dicho de otro 

modo, sobre el hecho de que no existe algo así como las universalidades 

emancipatorias absolutamente universales».  

Esta sería otra explicación satisfactoria de por qué tienen lugar las 

contradicciones —arriba referidas— en el curso de los momentos políticos 

emancipatorios, o de por qué en términos históricos, para decirlo a las claras, los 

movimientos obreros europeos y sus organizaciones de clase hayan sido ciegos por 

completo, en determinadas circunstancias, a los problemas de la opresión colonial o 

                                                
34 El lector juzgará cuáles han sido o son las posiciones teóricas y prácticas respecto al Estado de 
algunos de los filósofos predominantes en este artículo: Bueno, Badiou, Balibar y Rancière. Para una 
evaluación sucinta del pensamiento político de los tres últimos (su rechazo de los compromisos 
pragmáticos del eurocomunismo con la socialdemocracia, la crítica al estalinismo, su defensa del 
“espíritu” de mayo del 68, etc.) Cf. Nick, H. (2010). Badiou, Balibar, Rancière. Re-thinking Emancipation. 
Londres: Continuum. 
35 Cf. Balibar, E. (2010). La igualibertad. Madrid: Herder Editorial. A los efectos de estudiar esta 
dialéctica, confróntese el texto original de la Declaración de los Derechos del Hombre y del Ciudadano, de 
1789, con sus reescrituras más o menos abortadas de 1793 (Declaración Montañesa) y de 1795 
(Declaración Termidoriana). 
 



M a r z o  
2 0 1 8  

    32 

 
 

Las antinomias del raciouniversalismo (Aproximaciones) | Juan Antonio González Ponte 

 

 

de las situaciones dramáticas de explotación doméstica, privada y pública de las 

mujeres, por poner únicamente dos ejemplos.  

 

Condición humana: un contraste entre el armonismo 

vitalista circular y el pesimismo jansenista. 

 

 
Matisse, H. (1910). La danza [Pintura]. San Petersburgo, Museo del 

Hermitage. 

 

«Imaginemos un grupo de hombres encadenados, todos ellos, 

condenados a muerte, algunos de los cuales son decapitados cada 

día en presencia de los demás, quienes aguardan, perdida toda 

esperanza, que les llegue su turno: tal es la imagen de la condición 

humana».  

Pascal, B. Pensamientos 

 

VI 

Los avatares históricos nunca siguen una dirección preestablecida o una lógica 

anticipada, que bastaría conocer “científicamente” para abonar la realización 

(Verwirklichung) de la revolución. La historia no se rige por el principio de razón 

suficiente ni tiene un sentido último (lo cual no implica negar las relaciones causales 



33 

M a z o  
2 0 1 8  

 
 

 
Las antinomias del raciouniversalismo (Aproximaciones) | Juan Antonio González Ponte 

 

 

ni las determinaciones materiales)36. Aquellos marxistas de estirpe hegeliana que 

confían en la “astucia de la razón” deberían reparar en la vecindad de sus esquemas 

conceptuales con el providencialismo del ya citado Agustín de Hipona, los 

planteamientos metafísicos de la mano invisible de Adam Smith o la concepción 

kantiana del “plan secreto de la naturaleza”, entre otros autores. 

Repensar la conexión esencial entre la filosofía materialista y el 

raciouniversalismo político, en sus diferentes formas, pasa en definitiva por zafarse 

del teleologismo atenazador y plantear las “condiciones de (trans)posibilidad” en 

que un determinado orden político (con sus particularidades y particularismos —con 

su juego de capacitaciones y exclusiones—) queda suspendido por el efecto 

imprevisto de “la parte de los sin parte”37, invalidándose así los particularismos 

irracionales establecidos. Como afirma rotundamente Jacques Rancière: «La política 

existe porque hay momentos en que sucede lo que no debería suceder»38.  

Pero, ¿cuál es el sujeto transformador que opera en los procesos de 

raciouniversalización? ¿Quiénes son los “sin-parte” (sans-part)?, nos preguntaremos. 

Dicho término —acuñado  por Rancière— no identifica un colectivo social excluido o 

un subconjunto “minorizado” que se localizaría empíricamente y que se trataría de 

representar a escala política, sino que nombra el hiato o movimiento de ruptura que, a 

través de una subjetivación política39, pone en jaque a la totalidad social misma (su 

                                                
36  Cf. la interpretación que Yannis Stavrakakis, en La izquierda lacaniana (2010), realiza de las 
respectivas teorías del acontecimiento de Alain Badiou y Slavoj Žižek. Según el autor, en desacuerdo 
con lo que generalmente suele exponerse, sería Badiou quien se mantendría «más alerta a la 
negatividad […] más fiel a la dialéctica (no hegeliana) entre lo negativo y lo positivo», entendiendo 
grosso modo como momento negativo las rectificaciones del acontecimiento, necesarias para su 
recurrencia, frente a su mera “glorificación”, lo cual supondría la absolutización del mismo. Cf. 
Althusser, L. (2002). Para un materialismo aleatorio. Madrid: Arena. 

37 Cf. Rancière, J. (2011). El tiempo de la igualdad. Barcelona: Herder.  
38 Momentos en los que se impugnan colectivamente las órdenes y normas concebidas como naturales: 
«Ocúpate de aquello para lo que has nacido». «Haz lo que se te ordena». «Cultiva la tierra porque eres 
campesino». «Dedícate a tallar si eres carpintero». «Extrae el mineral, ya que eres minero». «Compite 
con el resto de emprendedores, porque eres “empresario de ti mismo” y, por tanto, responsable de tu 
propia suerte», etc. Cada uno en su sitio; cada uno en su lugar (asignado), siguiendo los regímenes de 
temporalidad establecidos. Cf. Rancière, J. (2014). El método de la igualdad. Conversaciones con Laurent 
Jeanpierre y Dork Zabunyan. Buenos Aires: Nueva Visión Editorial. 
39  Así define Rancière el término subjetivación: «Por subjetivación se entenderá la producción 
mediante una serie de actos de una instancia y una capacidad de enunciación que no eran 
identificables en un campo de experiencia dado, cuya identificación, por lo tanto, corre pareja con la 
nueva representación del campo de experiencia». Cf. Rancière, J. (1996). El desacuerdo. Política y 
filosofía. Buenos Aires: Nueva Visión, p. 52. Desde los parámetros de la fenomenología no estándar, 



M a r z o  
2 0 1 8  

    34 

 
 

Las antinomias del raciouniversalismo (Aproximaciones) | Juan Antonio González Ponte 

 

 

orden, su jerarquía, su reparto atributivo de funciones —funciones que van más allá 

de las relaciones económicas de producción y que moldean lo que pensamos, 

sentimos y hacemos—).  

Como podrá apreciarse, el formato lógico-material de la idea de “la parte de los 

sin parte” es eminentemente negativo: nos las habemos con un “operador de 

desidentificación” respecto del todo social y no con un concepto clasificatorio, 

taxonómico, de primer grado 40. Así, el sintagma de los “sin-parte” no puede 

identificarse de golpe con “los excluidos”, ni mucho menos con cualquier entidad 

hipostatizada (el Obrero, el Colonizado, el Nómada, etc). Y esto, en razón de que la 

acción política nunca está prefigurada. 

 Los “sin-parte” tampoco son el “pueblo”, si por tal se entiende empíricamente la 

suma de la población. Ni la “totalidad social”, en su acepción marxista. Los “sin-

parte” sobrevienen a las particiones sociales. Por ello, Rancière asevera que esta 

operación supone una simbolización complementaria y litigiosa (siempre polémica), 

respecto de cualquier recuento positivo de la población y de sus partes.  

 Situémonos por un momento en Versalles y pensemos en los Estados Generales 

del 5 de mayo de 1789. Se trata de la primera asamblea general extraordinaria 

convocada en Francia desde 1614. Como es sabido, la sociedad francesa del “Antiguo 
                                                                                                                                                   

que no son ajenos, al menos implícitamente, a la filosofía política de Rancière, diríase que el 
desbordamiento (mejor que superación) del campo actual / potencial de la experiencia política (para el 
autor, “policial”) perfila el horizonte de lo transposible. Al hilo de este asunto, es pertinente distinguir 
la representación imaginativa (que no imaginaria) del orden político establecido, que hace mención 
intencional de objetos y sujetos determinados, institucionalizados, del sentido político (análogo al 
sentido estético), que se manifiesta, según M. Richir, bajo la forma de presentimientos, en régimen de 
phantasiai, y del que sólo gozan unos pocos (aunque no haya ningún tipo de relación directa con el 
grado cultura o de inteligencia de los tales): «El sentido político es […] sentido para una suerte de 
movimiento infigurable, con sus momentos “kairóticos” que instauran, en cada tiempo y lugar con 
arreglo a las circunstancias, aquellos juegos y movimientos propios de la política que realmente 
marcarán un “acontecimiento” en la historia». Cf. Richir, M. (2013). La contingencia del déspota. Madrid: 
Brumaria. pp. 84-85. 
40  La idea de los “sin-parte” atraviesa otros dominios sociopolíticos y ámbitos ideológicos, 
mostrándonos así su amplitud y relieve. Por ejemplo, a escala de las prácticas sexuales, cabría 
interpretar en esta línea las reivindicaciones queer o LGTBIQA+. La condición “performativa” de las 
mismas, su virtualidad política, no descansaría meramente en la búsqueda de reconocimiento de sus 
componentes (afectivo, jurídico, social, etc.) —siendo como es indispensable, por supuesto—, sino en 
el rechazo frontal del sistema de jerarquías sexuales existente y la lucha contra las exclusiones que este 
acarrea (contra la heteronormatividad, que establece que las relaciones heterosexuales son la norma —
en sentido moral, no solo estadístico— y subordina al resto de formas de comportamiento o deseo 
sexual a la condición de desviaciones patológicas de dicha norma). 
 



35 

M a z o  
2 0 1 8  

 
 

 
Las antinomias del raciouniversalismo (Aproximaciones) | Juan Antonio González Ponte 

 

 

Régimen” estaba repartida en tres estamentos: el clero (Primer Estado), la nobleza 

(Segundo Estado) y el pueblo llano (Tercer Estado). Mientras que Luis XVI era 

partidario del voto tradicionalista por órdenes, los representantes del Tercer Estado 

(que constituía el 90 % de la población francesa) defendían el voto individual. En este 

contexto, y como respuesta a la invitación de Jacques Necker —a la sazón Ministro 

de Finanzas—, a las personas instruidas para debatir la organización de los Estados 

generales, Emmanuel Joseph Sieyès redactó su célebre panfleto ¿Qué es el tercer 

Estado41? En él, enfrentándose a los estamentos privilegiados, escribió: «El plan de 

este escrito es ciertamente sencillo. Debemos responder a tres preguntas: 1. ¿Qué es el 

tercer estado? TODO. 2. ¿Qué ha sido hasta el presente en el orden político? NADA. 

3. ¿Cuáles son sus exigencias? LLEGAR A SER ALGO...». 

El razonamiento del autor podría resumirse así: ¿cómo es posible que 

constituyendo el Tercer Estado el 90 % de la población francesa no haya sido hasta el 

presente más que una nada? Lo que impugna precisamente Sieyès con su texto es ese 

reparto de poderes que representan los Estados Generales: la partición de la sociedad 

francesa en clero, nobleza y pueblo llano, con su asignación correspondiente de 

funciones asimétricas. Y esto es lo que llevaría finalmente al Tercer Estado ha 

autoproclamarse Asamblea Nacional, un hito que marca sin duda el inicio de la 

Revolución Francesa. Como reza el primer capítulo del panfleto de Sieyès: «El Tercer 

Estado es una Nación completa». En esta secuencia histórica, el sujeto transformador 

(o “los sin-parte”) es, así, la potencia colectiva que pone en solfa ese reparto de 

poderes por la vía de los hechos.  

Centrémonos ahora en La Internacional, canción escrita por Eugène Pottier, en el 

marco de su obra Cantos Revolucionarios, y musicalizada en 1888 por Pierre Degeyter. 

De ella destacaremos los versos “Le monde va changer de base / Nous ne sommes 

rien, soyons tout!” (El mundo va a cambiar de base / Los nada de hoy todo lo han de 

ser). ¿Qué podría significar la expresión “los nada de hoy”? En ningún caso se trata 

de afirmar burdamente que los trabajadores son nada. La operación es más sutil: los 

trabajadores son nada en el “mundo político” tal y como está configurado, que es 

justamente el mundo que se pretende impugnar. Y el devenir todo, como nos 

                                                
41 Cf. Sieyès, E. (2008). ¿Qué es el tercer estado?. Madrid: Alianza Editorial. 
 



M a r z o  
2 0 1 8  

    36 

 
 

Las antinomias del raciouniversalismo (Aproximaciones) | Juan Antonio González Ponte 

 

 

recuerda Badiou 42 , supone el cambio de mundo, esto es, la transformación 

raciouniversalista del mismo, del campo político de referencia.  

Y así habremos de reconstruir la idea de proletariado de la tradición marxista. No 

reduciéndola a su sentido originario, en el que sin duda se apoya: recordando que en 

la Roma imperial, los proletarii eran en la los ciudadanos de clase más baja, aquellos 

que no tenían propiedades y sólo podían aportar prole para engrosar las filas del 

ejército. Tampoco ciñéndose a su evolución semántica: subrayando, por ejemplo, que 

en 1832, cuando el procurador que está a cargo de procesar a Auguste Blanqui le 

pregunta cuál es su profesión, este respondería que proletario, “la profesión de la 

mayoría de nuestro pueblo, que no tiene derechos sociales” (en este escenario, 

“proletario” no significará un oficio, sino “un nombre de los sin parte”). Tampoco, 

por último,  podrá equiparse al concepto de clase obrera, en sentido positivo: el 

marxismo no es un obrerismo.  

Proletariado es una excepción inmanente. Inmanente, ya que su constitución 

depende de las condiciones materiales de existencia. Excepcional, puesto que su 

aparición como tal supone la negación y subsecuente transformación 

raciouniversalista del campo político de partida ( ), expresado en nuestros términos; 

del mundo previamente reglado, siguiendo a Badiou. Por tanto, la idea de 

proletariado no es una sustancia representativa, puesto que esta no supone ningún 

atributo ontológico en particular. En este sentido preciso, su universalidad es una 

universalidad negativa. O como sosteníamos, esta se basa en una operación lógico-

material de “desidentificación”.  

Marx lo dejará claro en varias de sus obras. Por ejemplo, en la Introducción a la 

Crítica de la filosofía del derecho de Hegel, donde el proletariado es definido como «una 

clase de la sociedad burguesa que no es una clase de la sociedad burguesa»43. Lo que 

quiere decir, como apuntábamos, que es una excepción inmanente: se genera en la 

sociedad (“la clase de la sociedad”) que como sujeto político transformará («[...] que 

no es una clase de la sociedad»). O en Miseria de la Filosofía: «una clase oprimida 

constituye la condición vital de toda sociedad fundada en el antagonismo de clases. 

                                                
42 Cf. Badiou, A. (2010). Segundo Manifiesto por la filosofía. Buenos Aires. Editorial Manantial. 
 
43  Cf. Marx, K. (2008). Escritos de Juventud sobre el Derecho. Barcelona: Anthropos, p. 108. 
 



37 

M a z o  
2 0 1 8  

 
 

 
Las antinomias del raciouniversalismo (Aproximaciones) | Juan Antonio González Ponte 

 

 

La liberación de la clase oprimida implica, pues, necesariamente, la creación de una 

sociedad nueva»44.  

Así, volviendo a nuestros planteamientos iniciales, podríamos decir que, en la 

tradición marxista, el proletariado es ese movimiento mismo de transformación de las 

relaciones sociales vigentes, trazado por una subjetivación colectiva. Un movimiento que 

se entreteje en dos momentos complementarios: uno negativo, de destrucción de los 

particularismos de partida (que no es una mera “modificación” de la realidad 

política: «las fuerzas productivas ya adquiridas y las relaciones sociales existentes no 

puedan coexistir unas al lado de las otras»45); otro positivo, de configuración de 

nuevas relaciones sociales desde coordenadas universalistas («la creación de una 

sociedad nueva»). Logramos anudar finalmente, de este modo, las fases de lo que 

hemos denominado procesos de raciouniversalización, la dialéctica existente entre el 

universalismo intensivo y el universalismo extensivo, y el problemático estatuto del 

sujeto transformador, operante en dichos procesos.  

 

VII 

El universalismo político radica en el punto de exclusión o excepción trascendental 

de la sociedad, en su elemento supernumerario. Los procesos de universalización parten 

de la disputa, del litigio —pues «la guerra [pólemos] es el padre de todas las 

cosas»46— pero abren nuevas posibilidades que actualizan el principio que afirma la 

capacidad universal de cualquiera, su radical igualdad47. Lo que conlleva la creación 

                                                
44 Cf. Marx, K. (1974). Miseria de la filosofía. Gijón: Ediciones Júcar, p. 258. 

45 Cf. Marx, K. (1974).  Op. Cit., p. 258. 
46 García Calvo, A. (1999). Razón común. Edición crítica, ordenación, traducción y comentario de los restos del 
libro de Heráclito. Zamora: Editorial Lucina. 
47 Para Rancière, el sentido de la palabra “comunismo” es intrínseco a las prácticas raciouniversalistas. 
Así, el autor opone a las lógicas de la desigualdad —a la existencia de los particularismos— un 
principio de igualdad definido por dos axiomas: a) en primer lugar, la igualdad no es una meta a 
alcanzar, sino un punto de partida, “una presuposición que abre el camino a una posible verificación”; 
b) en segundo lugar, la inteligencia es una (en el sentido de Joseph Jacotot). Hay una inteligencia que 
pertenece a todos “por ser inteligencia de todos”. La emancipación es entonces la afirmación de esta 
inteligencia común y la verificación del potencial de la igualdad de las inteligencias. Ahora bien, ¿acaso 
puede deducirse del “comunismo de las inteligencias” —en términos del autor— alguna forma específica 
de comunismo? La respuesta es negativa. Cf. Rancière, J. (2011). Momentos políticos. Madrid: Clave 
Intelectual, pp. 133-135. En vocabulario fenomenológico: el movimiento que se efectúa desde N2 
(“comunidad de singulares” —el sintagma es de Jean-Luc Nancy—) hasta N3 (las instituciones 
simbólicas —en este caso, en registro político—) es de transposición, nunca de deducción. Su confusión 



M a r z o  
2 0 1 8  

    38 

 
 

Las antinomias del raciouniversalismo (Aproximaciones) | Juan Antonio González Ponte 

 

 

de nuevas estructuras políticas que pongan en obra tales capacidades, que no 

pertenecen48 de antemano a ninguna clase particular.   

Y esto sólo puede producirse mediante la ejecución de operaciones práxicas 

organizadas. En ningún caso se trata de inyectar o insuflar “conciencia de clase” a los 

sujetos desde una instancia externa al tejido social, en perspectiva de sobrevuelo. En 

efecto, la conciencia de clase es coextensiva a tales operaciones práxicas, el nexo 

mismo que las entrelaza. Sospechamos, sin embargo, que todavía son muchos los que 

se representan la “conciencia de clase” de forma mentalista, como una abstracción 

intelectual, al modo escolástico49.  

Y es que “conocer el bien” no conlleva necesariamente “hacer el bien”. El 

intelectualismo moral o político no deja de ser, en ocasiones, una excusa para desviar 

la crítica ineludible a los fundamentos filosóficos esgrimidos y a su conexión con las 

condiciones materiales de existencia (sosteniendo, por ejemplo, cuando los 

resultados políticos no son los esperados, y mediante una hipótesis ad hoc 

                                                                                                                                                   
es la que lleva a Toni Negri, por ejemplo, a derivar de la multitudo una política y una ética comunistas 
específicas. 
48 Nuevamente en términos fenomenológicos: las relaciones de pertenencia “no funcionan” en el nivel 
proteico “superior”, donde se origina la universalidad —a la que accedemos por anábasis, en segundo 
orden, desde la “zona” simbólica de intermediación, que es en la que “se produce” la partición 
atributiva de la humanidad—. Cf. Urbina, R. (2014). Estromatología. Teoría de los niveles fenomenológicos. 
Madrid: Brumaria.  

49 Contra el idealismo de la conciencia, larvado en algunas corrientes marxistas, mantiene Balibar: «Por 
lo demás, esta posición pura y simplemente idealista fue criticada ya por Marx: se puede incluso decir 
que es la crítica de toda posibilidad de identificar la política con los efectos y las figuras de la 
conciencia, lo que representa, desde el principio, el elemento de materialismo irreductible, motor de la 
evolución teórica de Marx y de su progresiva ruptura con toda la ideología burguesa». (Cf. el artículo 
Balibar, E. (1978) “Marx, Engels y el Partido Revolucionario”, en Cuadernos Políticos, núm. 18. México 
D.F.: Editorial Era. pp. 35-46.  
http://www.cuadernospoliticos.unam.mx/cuadernos/contenido/CP.18/CP.18.35.EtienneBalibar.pdf). 
En efecto, si se reemplaza la idea hegeliana de Espíritu por la de Materia, conservando los mismos 
“atributos” o “características” que subyacen a tales nociones (por ejemplo, suponiendo que la Materia 
—no ya el Espíritu— es la “sustancia absoluta” en que las conciencias “conforman la perfecta libertad 
e independencia de su contraposición”), el monismo metafísico de la sustancia y el idealismo seguirán 
presentes. Cf. Fenomenología del Espíritu. Cap. IV. La verdad de la certeza de sí mismo: «Más tarde 
vendrá para la conciencia la experiencia de lo que el espíritu es, esta substancia absoluta que, en la 
perfecta libertad e independencia de su contraposición, es decir, de distintas conciencias que son para 
sí, es la unidad de las mismas: el yo es el nosotros y el nosotros el yo». Para una crítica de este punto, 
Cf. González Ponte, Juan Antonio. "Tesis sobre el cuerpo (im-)propio", en: Eikasia. Revista de Filosofía 
(www.revistadefilosofia.com), núm. 47. Oviedo, España, Eikasia Ediciones, 2013 (enero); pp. 581-586.  
 



39 

M a z o  
2 0 1 8  

 
 

 
Las antinomias del raciouniversalismo (Aproximaciones) | Juan Antonio González Ponte 

 

 

completamente gratuita, que estos se deben a “la falta de conciencia”50 o a la 

“alienación” de la sociedad civil —provocada o no por el Estado—). Como sentencia 

Rancière, «no existe evidencia alguna de que el conocimiento de una situación 

acarree el deseo de cambiarla»51. No hay vanguardia política que atesore unas 

verdades “científicas” que empujen indefectiblemente a esta y a sus acólitos a 

transformar la realidad, a generar dinámicas de raciouniversalización. Como 

tampoco «[...] hay ignorante que no sepa una multitud de cosas». Y es «sobre esa 

capacidad en acto, sobre el que toda enseñanza debe fundarse»52. Añadiremos: y toda 

política emancipatoria.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                
50 Cometiendo, así, un círculo vicioso: ¿por qué el resto de la sociedad no engrana con nuestros planes 
y programas políticos? Porque carece de “conciencia de clase”. ¿Por qué la sociedad carece de 
“conciencia de clase”? Porque no es capaz de imbricarse con “nuestros” planes y programas políticos. 
Desde una perspectiva materialista, sin embargo, el problema no reside en “tener” o no “tener” 
conciencia de clase (como si esta fuese una sustancia primitiva y no una relación —o haz de relaciones— 
que se fragua en las luchas sociales y políticas —de clases, de estados, etc.—); la cuestión esencial es: 
¿cuáles son los contenidos objetivos de dicha “conciencia de clase”?   
51 Cf. Rancière, J. (2010). El espectador emancipado. Buenos Aires: Manantial, pp. 9-28. 
52 Cf. Rancière, J. (2010). El maestro ignorante: cinco lecciones sobre la emancipación intelectual. Barcelona: 
Laertes. 



M a r z o  
2 0 1 8  

    40 

 
 

Las antinomias del raciouniversalismo (Aproximaciones) | Juan Antonio González Ponte 

 

 

 

ANEXO 

DIAGRAMA DE RACIOUNIVERSALIZACIÓN 

 
 

 



41 

M a z o  
2 0 1 8  

 
 

 
Las antinomias del raciouniversalismo (Aproximaciones) | Juan Antonio González Ponte 

 

 

 

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 
Adorno, Th. (1998). Minima Moralia. Madrid: Taurus. 
Althusser, L. (1970). La revolución teórica de Marx. México: Siglo XXI. 
Althusser, L. (2002). Para un materialismo aleatorio. Madrid: Arena. 
Aulo Gelio. (2009). Noches Áticas. Madrid: Akal. 
Badiou, A. (2008). Lógica de los mundos. El ser y el acontecimiento,2. Buenos Aires: Manantial. 
Badiou, A. (2010). Segundo Manifiesto por la filosofía. Buenos Aires. Editorial Manantial. 
Badiou, A. (2017). Filosofía y la idea del comunismo. Conversación con Peter Engelmann. Madrid: Editorial 

Trotta. 
Balibar, E. (1978). “Marx, Engels y el Partido Revolucionario”, en Cuadernos Políticos, núm. 18. México 

D.F.: Editorial Era. pp. 35-46. 
http://www.cuadernospoliticos.unam.mx/cuadernos/contenido/CP.18/CP.18.35.EtienneBalibar.pdf 

Balibar, E. (2002). Politics and the Other Scene. London: Verso Books. 
Balibar, E. (2010). La igualibertad. Madrid: Herder Editorial. 

Balibar, E. (2013). Ciudadanía. Buenos Aires: Adriana Hidalgo editora. 
Balibar, E. and Wallerstein, I. (1991). Race, nation, Class. Ambiguos Identities. London: Verso Books. 

Beasley-Murray, J. (2010). Poshegemonía. Teoría Política y América Latina. Buenos Aires: Paidós. 
Bryce Echenique, A. (1983). La vida exagerada de Martín Romaña. Barcelona: Círculo de Lectores. 
Bueno, G. (1972). Ensayos Materialistas. Madrid: Taurus. 
Bueno, G. (1975). Teoría & Praxis. Oviedo: Universidad de Oviedo. 
Bueno, G. (1990). Materia. Oviedo: Pentalfa Ediciones. 
Bueno, G. (1996). El sentido de la vida, seis lecturas de filosofía moral. Oviedo: Pentalfa Ediciones. 
Bueno, G. (2004). El mito de la Izquierda. Las izquierdas y la derecha. Barcelona: Ediciones B. 
Bueno, G. (2008). El mito de la Derecha. ¿Qué significa ser de derechas en la España actual?. Madrid: 

Ediciones Temas de Hoy 
Bueno, G. (2011). “Algunas precisiones sobre la idea de “holización””, en El Basilisco. Segunda época, 

núm. 42 , pp. 19-80. Oviedo: Fundación Gustavo Bueno. 
http://www.fgbueno.es/bas/pdf2/bas42b.pdf 

Cicerón (2014). La República. Madrid: Alianza Editorial. 
Davis, A. (2005). Mujeres, raza y clase. Madrid: Ediciones Akal. 
De Gouges, O. (1791): “Declaración de los Derechos de la Mujer y de la Ciudadana”, en Red Feminista 

de Derecho Constitucional. Alicante: Red Feminista de Derecho Constitucional. 
http://feministasconstitucional.org/portfolio-items/sobre-la-declaracion-de-los-derechos-de-la-
mujer-y-de-la-ciudadana/ 

Engels, F. (1968). Ludwig Feuerbach y el fin de la filosofía clásica alemana. Madrid: Ricardo Aguilera. 
Engels, F. (1998). Del socialismo utópico al socialismo científico. Barcelona: Debarris. 
González Ponte, J. A. (2013). "Tesis sobre el cuerpo (im-)propio", en Eikasia, Revista de Filosofía, núm. 

47. Oviedo: Eikasia Ediciones. pp. 581-586. http://revistadefilosofia.com/47-29.pdf 
García Calvo, A. (1999). Razón común. Edición crítica, ordenación, traducción y comentario de los restos del 

libro de Heráclito. Zamora: Editorial Lucina. 
Gramsci, A. (1977). Política y Sociedad. Barcelona: Ediciones Península. 
Gramsci, A. (2005). Antología. México: Siglo XXI. 
Hegel, G.W.F (1970). Filosofía de la historia. Barcelona: Ediciones Zeus. 
Hegel, G.W.F. (2000). Fenomenología del Espíritu. Madrid: Fondo de Cultura Económica. 
Illouz, E. (2007). Intimidades Congeladas. Las emociones del capitalismo. Buenos Aires: Katz Discusiones. 
Kant, I. (1972). La paz perpetua. Madrid: Espasa-Calpe. 
Lenin, V. L. (2017). Entre dos revoluciones. Madrid: Siglo XXI. 



M a r z o  
2 0 1 8  

    42 

 
 

Las antinomias del raciouniversalismo (Aproximaciones) | Juan Antonio González Ponte 

 

 

Losurdo, D. (2015). El pecado original del siglo XX. Madrid: Disenso. 
Lukács, G. (1970). El Joven Hegel y los problemas de la sociedad capitalista. Barcelona-México D.F.: 

Ediciones Grijalbo. 
Mao Tse Tung. (1977). Ensayos Filosóficos. Gijón: Ediciones Júcar. 
Marcuse, H. (1994). El Hombre Unidimensional. Barcelona: Ariel. 
Marx, K. (1974). Miseria de la filosofía. Gijón: Ediciones Júcar. 
Marx, K. (2002). Crítica de la Filosofía del Estado de Hegel. Madrid: Biblioteca Nueva. 
Marx, K. (2008). Escritos de Juventud sobre el Derecho. Textos 1837-1847. Barcelona: Anthropos. 
Marx, K. y Engels, F. (2014). La Ideología Alemana. Madrid: Akal. 
Massumi, B. (2017). Politics of Affect. Chicago: Haymarket Books 
Merleau-Ponty, M. (1956). Humanismo y Terror. Buenos Aires: Ediciones Leviatán. 
Nick, H. (2010). Badiou, Balibar, Ranicerè. Re-thinking Emancipation. Londres: Continuum 
Rancière, J. (1996). El desacuerdo. Política y filosofía. Buenos Aires: Nueva Visión. 
Rancière, J. (2006). El odio a la democracia. Buenos Aires: Amorrortu. 
Rancière, J. (2010). El espectador emancipado. Buenos Aires: Manantial. 
Rancière, J. (2010). El maestro ignorante: cinco lecciones sobre la emancipación intelectual. Barcelona: 

Laertes. 
Rancière, J. (2011). El tiempo de la igualdad. Barcelona: Herder. 
Rancière, J. (2011). Momentos políticos. Madrid: Clave Intelectual 
Rancière, J. (2014). El método de la igualdad. Conversaciones con Laurent Jeanpierre y Dork Zabunyan.  

Buenos Aires: Nueva Visión Editorial. 
Read, J. (2015). The Politics of Transindividuality. Boston: Brill. 
Richir, M. (2013). La contingencia del déspota. Madrid: Brumaria. 
Sieyès, E. (2008). ¿Qué es el tercer estado?. Madrid: Alianza Editorial. 
Stavrakakis, Y. (2010). La izquierda lacaniana. Psicoanálisis, teoría, política. Buenos Aires: Fondo de 

Cultura Económica. 
Therborn, G. (1987). La ideología del poder y el poder de la ideología. Madrid: Siglo XXI. 
Urbina, R. (2007). “¿La fenomenología del espíritu como Bildungsroman?”, en Eikasia, Revista de 

Filosofía, núm. 15. Oviedo: Eikasia Ediciones. p. 106. http://revistadefilosofia.com/15-04.pdf 
Urbina, R. (2014). Estromatología. Teoría de los niveles fenomenológicos. Madrid: Brumaria. 
Žižek, S. (2010). En defensa de la intolerancia. Barcelona: Editorial Sol 90. 
 
 
 
 




