JIEHE

Las antinomias del raciouniversalismo (Aproximaciones) | Juan Antonio Gonzalez Ponte

Las antinomias del raciouniversalismo (Aproximaciones)
Juan Antonio Gonzalez Ponte

Universidad de Oviedo

«La critica no arranco las flores imaginarias que adornan las cadenas
para que el hombre soporte esas cadenas sin fantasia ni consuelo, sino
para que se despoje de ellas y pueda recoger las flores vivas». Karl Marx.
Contribucién a la Critica de la Filosofia del Derecho de Hegel. Introduccion.

«Para que coincidan la revolucién de un pueblo y la emancipacién de
una clase especial de la sociedad burguesa, para que un estamento valga
como el estamento de toda la sociedad, es necesario, por el contrario, que
todos los defectos de la sociedad se condensen en una clase, que una
determinada clase resuma en si la repulsa general». Karl Marx.
Contribucién a la Critica de la Filosofia del Derecho de Hegel. Introduccion.

«No existe evidencia de que el conocimiento de una situacion acarree
el deseo de cambiarla». Jacques Ranciere. El espectador emancipado.

«No hay ignorante que no sepa una multitud de cosas. Y es sobre ese
saber, sobre esa capacidad en acto, sobre el que toda ensefanza debe
fundarse». Jacques Ranciere. El maestro ignorante.

A José Maria Laso, in memoriam, en el
bicentenario del nacimiento de Karl Marx.

Toguo, B. (2012). Purification. [Pintura]. Londres, Tate Modern.

11

Mazo
2018



12

Marzo
2018

ikaal

REVISTA DE FILOSOFIA

Sin duda, una de las afirmaciones mas conocidas de Karl Marx es la recogida en
la llamada Tesis XI sobre Feuerbach!: «Los filésofos no han hecho mas que interpretar
de diversos modo el mundo, pero de lo que se trata es de transformarlo» («Die
Philosophen haben die Welt nur verschieden interpretiert; es kommt aber darauf an, sie zu
verdndern»). La ironia que tal sentencia destila es que ella misma es filosofica. De
hecho, si hiciéramos una lectura meramente denotativa de esta afirmacion, habria
que concluir que es falsa. Al menos, por dos razones. En primer lugar, porque no es
cierto que los filésofos que precedieron a Marx se limitaran a interpretar el mundo.
Traigamos a colacion algunos ejemplos: Platon (perfilando la ciudad ideal —
Calipolis— en el libro V de La Repiiblica), Agustin de Hipona (a través de la oposicion
entre la Ciudad terrenal y la Ciudad de Dios), Tomas Moro (describiendo la Isla de
Utopia), Rousseau (pergenando su teoria del contrato social) o Kant (especulando
sobre la Paz Perpetua), incorporaron en sus respectivas filosofias politicas programas
(en muchos casos, detallados) para la transformacion de la sociedad. En segundo
lugar, y lo que es mas importante desde una perspectiva materialista: aun en el
supuesto de que la intencion de estos hubiera sido exclusivamente interpretar la
realidad, fundando una “Republica de Fildsofos”, sin —por asi decir— "mancharse
las manos", sus teorias habrian de contribuir igualmente a modificar el curso de los
acontecimientos histdricos "por encima de su voluntad" (empleando la contundente
formula marxista).

Asi, las concepciones politicas de Platon, vinculadas al ideal de ciudad-estado
(polis), no solo estuvieron vigentes hasta el surgimiento de los vastos imperios de
Macedonia y Roma, sino que influyeron notablemente en las practicas politicas del
Renacimiento (mediante las obras de Marsilio Ficino, Maquiavelo, etc.); la tesis
agustiniana, desarrollada en La Ciudad de Dios, segin la cual ninguna persona debe

lealtad incondicional a una sociedad politica terrenal, ademds de determinar las

1 Es sabido que las denominadas Tesis sobre Feuerbach —asi rotuladas por los editores soviéticos del
Instituto Marx-Engels-Lenin—, eran un conjunto de anotaciones que Marx redact6 en 1845, tituladas
Sobre Feuerbach, y concebidas mas bien como un material preparatorio para la redaccion de La ideologia
Alemana, que iniciaria durante el mismo afio junto a F. Engels. Seria este quien las transcribiria y
publicaria pdstumamente como apéndice a su opusculo Ludwig Feuerbach y el fin de la filosofia cldsica
alemana, impreso en 1888. Las Tesis sobre Feuerbach fueron traducidas en 1936 al espafiol por Wenceslao
Roces. Disponibles en: http://www.filosofia.org/lec/marfeull.htm



JIEHE

relaciones Iglesia/Estado tanto durante el Medioevo como en la modernidad (frente
al cesaropapismo), repercutio en algunas corrientes anarquistas, para las cuales su
reino “tampoco es de este mundo”; el pensamiento utdpico de Tomas Moro animod
multiples proyectos de organizacion politica, econdmica y cultural “realmente
existentes” (de hecho, Utopia fue concebida como un programa politico en el que
cabia apoyarse para organizar las sociedades politicas de Nueva Espafia —asi lo
consider6 Vasco de Quiroga, al instituir los hospitales pueblo de Santa Fe, México y
Michoacan—); la teoria rousseauniana del contrato social “pisé la realidad
convertida en republica democratica burguesa” —en palabras certeras de Engels’—;
y, como ultimo boton de muestra, apuntemos que la teoria de la paz perpetua inspiro
al presidente norteamericano Woodrow Wilson, creador de la Sociedad de Naciones,
que propuso un orden internacional erigido sobre los principios del idealismo
kantiano®.

En otras palabras: aceptar que los planteamientos filoséficos premarxistas son
solamente tedricos (no practicos) implica asumir que existe algo asi como el
"conocimiento tedrico puro”, al margen de la realidad cotidiana. Por tanto, supone
incurrir, paradojicamente, en el idealismo. Y desde una Optica materialista, al
contrario, hemos de sostener que toda interpretacion es, de algin modo, un "hacer".
Asi, sabemos que cualquier acto de habla tiene una dimension perlocucionaria
(pragmatica), es decir, produce efectos en unas circunstancias concretas. La misma
apreciacion, por ende, cabe hacer de la famosa maxima de Lenin: «analisis concretos
de las situaciones concretas». Porque, ;acaso es posible efectuar andlisis tedricos en
“situaciones abstractas”, inmateriales, fuera de las coordenadas espacio-temporales?
(No seria esto tanto como asumir, inopinadamente, la existencia de una realidad

trascendente, espiritual? Nuevamente, lo que se pretende con la maxima no es tanto

2 Engels, F. (1998). Del socialismo utdpico al socialismo cientifico. Barcelona: Debarris.

3 «Todo Estado puede y debe afirmar su propia seguridad, requiriendo a los demas para que entren a
formar con él una especie de constitucidon, semejante a la constitucion politica, que garantice el
derecho de cada uno. Esto seria una Sociedad de Naciones, la cual, sin embargo, no deberia ser un
Estado de naciones». Cf. Kant, I (1972). La paz perpetua. Segundo articulo definitivo de la paz perpetua,
pp. 107-108. Madrid: Espasa-Calpe. No olvidemos, por otra parte, que fue Georg Lukacs quien en su
interesante obra EI joven Hegel y los problemas de la sociedad capitalista vinculd el humanismo ilustrado
kantiano con el individualismo mercantilista. Cf. Lukacs, G. (1970). EI Joven Hegel y los problemas de la
sociedad capitalista. Barcelona-México D.F.: Ediciones Grijalbo.

4 Cf. Bueno, G. (1975). Teoria & Praxis. Oviedo: Universidad de Oviedo.

13

Mazo
2018



14

Marzo
2018

L] L}
REVISTA DE FILOSOFIA

invocar la realidad concreta cuanto rectificar (transformar) el contexto o coyuntura

real. Tal es el auténtico significado del aserto leninista.

II

Y es este el punto en que puede arrancar la discusion argumentada acerca de las
célebres tesis marxianas, publicadas por primera vez por Friedrich Engels en 1888,
como apéndice a la edicion de su opusculo Ludwig Feuerbach y el fin de la filosofia
clasica alemana. Porque aquello que se debate, como intentamos demostrar, no
consiste en la dicotomia irreal, ficticia, entre transformar o no la sociedad (mucho
menos, de tener o no tener tal intencion —lo que conduciria al mentalismo—), sino
en el esclarecimiento de los contenidos objetivos de dicha transformacion. Toda
oposicion sustancial entre la interpretacion abstracta (o “intelectual” —*;ser
intelectual significa necesariamente ser inteligente?”, se preguntaba Gramsci®—) y
“la calle” (la practica), es superflua a la par que interesada: quienes luchan dia a dia
contras las injusticias, las desigualdades y las servidumbres, sostienen
necesariamente interpretaciones de la realidad, sean estas mejores o peores
(rechazamos enérgicamente toda forma de elitismo que asimile la “multitud” a la
tigura del “rebafio” o del “hombre-masa” —victima de su propia ignorancia—, que
reduzca ésta a la estampa de una turba informe, cadtica y andrquica que habria que

conjurar ® ) y aquellos que son acusados de ofrecer interpretaciones sin

5Gramsci era perfectamente conocedor de que el falso contraste entre las categorias pensar/hacer debe
ser recusado y sustituido, en rigor, por la dialéctica existente entre las acciones efectivas (desplegadas
practicamente) en que se “engastan” los conceptos teodricos (desde las intuiciones y ocurrencias hasta
las doctrinas y sistemas sélidamente trabados, si se desea expresar asi). Ademas, Gramsci repar6 en la
influencia de la filosofia hegeliana en punto al papel de los “intelectuales”, concebidos como la
“aristocracia” del Estado: «En la concepcién de la ciencia politica —y no sélo de ella, sino en la de toda
la vida cultural y espiritual — ha tenido una enorme importancia la posicion atribuida por Hegel a los
intelectuales, la cual debe estudiarse cuidadosamente [...] Con Hegel se empieza a dejar de pensar
segun las castas o los “estamentos”, para pensar segtin el Estado, cuya “aristocracia” son precisamente
los intelectuales». Cf. Gramsci, A. (2005). Antologia. México: Siglo XXL. IL. 2: 1929-1932, pp. 317-318. En
la misma longitud de onda, consideramos preciso romper con este esquema conceptual, prestos a
“sodomizar” a Hegel —empleando la provocadora expresion de Deleuze—.

6Reparese en el uso metafisico de la nocién de interés en algunas corrientes marxistas: «En lugar de
intentar afrontar el problema de la constitucién ideoldgica de los sujetos de las clases en lucha,
muchos marxistas han recurrido a la tosca y utilitaria nociéon de “interés”: el “interés” de los
explotados es resistirse a la explotacion y el de los explotadores defenderla. Pero los “intereses” no
explican nada por si mismos. “Interés” es un concepto normativo que indica el tipo de accién mas
racional en un juego predeterminado, es decir, en una situacién en la que han sido definidos con



JIEHE

comprometerse con la transformacion de la realidad, lo hacen forzosamente desde
algin plano de la misma (y no desde el limbo, una torre de marfil o la Ciudad de
Dios, que no existen como materialidades empiricas). En resolucion, no se trata de
interpretar o no la realidad, sino de analizar qué tipo de interpretacion es la que se
ofrece y a qué “intereses”” (de clase social, de estatus, de “género”, etc.) obedece

ideoldgicamente®. No se trata de “estar en la calle” o no, sino de estudiar a qué

anterioridad el triunfo y la derrota». Cf. Therborn, G. (1987). La ideologia del poder y el poder de la
ideologia. Madrid: Siglo XXI, p. 11.

7Cf. Ranciére, J. (2006). El odio a la democracia. Buenos Aires: Amorrortu. En esta obra, el autor
considera que «el doblete de la democracia como forma de gobierno rigido y como forma de sociedad
permisiva [flexible, moralmente laxa, individualista, etc.], es el modo originario en el que se
racionalizé, con Platén, el odio a la democracia» (p. 133). Un “odio” que es tan viejo como la
democracia misma: «Fue primero un insulto inventado en la Grecia Antigua por quienes veian en el
innombrable gobierno de la multitud la destruccion de cualquier orden legitimo. Result6 sindnimo de
abominacién para todos cuantos pensaban que el poder correspondia por derecho a quienes se
hallaban destinados a él por su nacimiento [...] Lo es aun hoy para quienes entienden que la ley
divina revelada es el inico fundamento legitimo en la organizacién de las comunidades humanas» (p.
10). En contraposicion a este florilegio de visiones sesgadas de la democracia —contenedoras de dicho
“odio” (enfoques elitistas, aristocraticos, absolutistas, liberales, romanticos, etc.)—, Ranciere regresa
ontologicamente a la Idea de democracia como condiciéon paraddjica de la politica por la que toda
legitimidad se confronta con su ausencia de legitimidad ultima. Asi, la democracia quedaria definida
como el “gobierno de cualquiera”, que no se funda en ninguna esencia preestablecida ni esta
garantizado por ninguna forma de institucion. O, de modo contundente, “la accién que sin cesar
arranca a los gobiernos oligarquicos el monopolio de la vida ptblica” (pp. 136-137). Se comprende,
consecuentemente, “el odio a la democracia” por parte de “todos aquellos que tienen que presentar
titulos para gobernar a los hombres: nacimiento, riqueza o ciencia” (p. 135). Por cierto: nos parece
absurda la critica segtn la cual el fildsofo francés, al emplear el término “odio”, estaria incurriendo en
cierto psicologismo. Al contrario, el concepto de odio es aprovechado en un sentido objetivo,
historizado y que nos remite a Spinoza: «el odio es una tristeza acompanada por una causa exterior».
Esta filiacion spinoziana es, ademas, corroborada por las palabras con que el autor culmina su obra:
«Pero en los que saben compartir con cualquier el poder igual de la inteligencia [la democracia] puede
suscitar, a la inversa, coraje y, por lo tanto, alegria».

8 En relacion al problematico concepto de ideologia, esbozaremos aqui tres reflexiones: 1) Las
nebulosas ideologicas (mitologias, categorias metafisicas, etc.) no son simplemente concepciones
encubridoras del sistema social (aspecto negativo) sino que expresan la esencia del mismo (aspecto
afirmativo). Cf. Adorno, Th. (1998). Minima Moralia, Madrid: Taurus, Paragrafo 148, p. 233. No toda
manifestacién tedrica (ideologica, filosofica, cientifica, etc.) implica una significaciéon practica
inmediata o una toma de partido en la dialéctica de grupos sociales que componen la sociedad
politica. Es falso que cada representacion cognoscitiva esté conectada intimamente con una estructura
social. Rechazamos, por tanto, cualquier clase de monismo holista que explicite o sugiera que “todo
estd ligado con todo”, basandonos en el principio platénico de symploké. Cf. Bueno, G (1972). Ensayos
Materialistas. Madrid: Taurus. Ensayo I, Conclusion: Materialismo y Socialismo, pp. 187-188. 3). El
concepto de ideologia alberga tanto una dimensién epistemoldgica (referida al error subjetivo o a la
falsedad objetiva) como una dimension afectiva (vinculada —bajo un prisma spinoziano— al
encuentro y desencuentro de los cuerpos, a los afectos —la capacidad de afectar y ser afectado— y a
los habitos). Cf. Beasley-Murray, J. (2010). Poshegemonia. Teoria Politica y América Latina. Buenos Aires:

15

Mazo
2018



16

Marzo
2018

J1EHE

REVISTA DE FILOSOFIA

formas de organizacion sociopolitica nos referimos con esta expresion (qué medios,
fines, planes, metodologias, etc. se busca implementar) y cudl es su potencia

emancipadora.

I

Asi pues, la proposicion ha de entenderse en un plano connotativo para
aprehender su preciso sentido. Suponemos que la sentencia (anotacion) de Marx
vendria a expresar, en su contexto historico-politico, que la verdadera filosofia
materialista ha de ser solidaria de un programa de transformacién revolucionaria de
la sociedad (un programa conceptualizado como socialista, en su fase transicional, y
finalmente comunista). Es por esto que, segin el de Tréveris, dicho programa habria
de distinguirse nitidamente del comunismo ascético espartano, de las
manifestaciones tedricas anabaptistas o del caracter utopico del socialismo de Babeuf,
Saint-Simon, Fourier u Owen, y que por eso se denominaria “cientifico”
(Wissenschaftlicher Sozialismus), en la acepcion alemana que el término Wissenschaft
comporta de saber riguroso, ordenado, sistematico, etc., y no en el de las ciencias
positivas particulares que se originan en la época moderna europea (la fisica, la
quimica, etc.), a las que la filosofia, o una determinada cosmovision (Weltanschauung)
no se pueden asimilar.

Digamos, de paso, combatiendo las interpretaciones cientificistas del marxismo,
que seria el propio Marx el que identificara, en algunos tramos de su obra, el
concepto de Wissenschaft con los sistemas filosoficos del idealismo aleman (Fichte,
Hegel, Schelling), caracterizados por el intento de alcanzar una vision absoluta de la

totalidad concreta en la cual descansaria la verdad (das Wahre ist das Ganze). Enfoque

Paidos. Si el concepto de ideologia se reduce a la primera dimension sefialada, se corre el riesgo de
incurrir en el intelectualismo: "lo que necesita el obrero es conciencia de clase"; una conciencia
insuflada por un agente externo (célula o partido de vanguardia) poseedor de la verdad absoluta. Se
trata de una "ideologia", paraddjicamente, que podemos encontrar tanto en algunas versiones del
marxismo soviético como del humanismo marxista francés. Si el concepto de ideologia se pliega a su
dimension afectiva, muy probablemente nos abalancemos sobre el relativismo: "la nocién de verdad es
una ficcién mas, despojada de todo valor de verdad”. A nuestro juicio, ambas dimensiones estan
conjugadas: la nocién de ideologia puede connotar error o falsedad (“camara oscura”, “mundo
invertido”), mas no necesariamente: «Todas las sociedades humanas —escribe Althusser— secretan la
ideologia como el elemento y la atmdsfera indispensable a su respiracion, a su vida historica». Cf.
Althusser, L (1970). La revolucion tedérica de Marx. México: Siglo XXI, p. 192.



JIEHE

epistemologico constructivista, al cabo, (fundamentalmente adecuacionista) que se
opondria al descripcionismo empirista, para el cual la verdad residiria en los sens-
data. El conocimiento sistematico, especulativo y dialéctico (Wissenschaft) no se
confundiria, asi pues, para Marx, con la ciencia (science), que —desde posiciones
positivistas y afines— describiria hechos y prediciria fendmenos.

Alcance con mencionar aqui que también Gramsci, comentando las distintas
acepciones que la Idea de ciencia desprende (como “investigacion fisica”, como
“método”, incluso como filosofia —*“;existe un método en general? Y si existe,
isignifica algo mas que filosofia?”, reflexionaba el filosofo sardo—), elaboraria una
acerada critica al mecanicismo de ciertas corrientes marxistas, consustancial al
cientificismo aludido: «Es necesario plantear exactamente el problema de la
previsibilidad de los acontecimientos historicos para poder criticar a fondo la
concepcidon del causalismo mecéanico, para privarla de todo prestigio cientifico y
reducirla a puro mito». A fin de cuentas —para culminar ya esta cuestion—: ;podria
el marxismo, remontdndose a sus primeros principios, predecir un acontecimiento
revolucionario con la misma precision con que la astronomia puede deducir la
posicion de un planeta (Pluton, por ejemplo) basdndose en las leyes newtonianas del
movimiento? ;O acaso ocurrird que un acontecimiento tal, en que estalla la verdad
politica —segun A. Badiou’—, es impredecible por naturaleza?

Siguiendo la terminologia de Badiou, un acontecimiento (que es mas que una
mera modificacion de la realidad, un hecho o una “singularidad débil”) no puede ser
deducido o predecido categorialmente. Como se verd, la verdad de un
acontecimiento no se restringe al fulgor de su momento irruptivo, a su aparicion
imprevista, sino que se testifica por sus consecuencias. Un acontecimiento sdlo puede
calificarse retrospectivamente. Asi, por ejemplo, la Comuna de Paris es un
acontecimiento histdrico-politico en la medida en que «propone al pensamiento una
regla de la emancipacidn, revelada por octubre de 1917, pero también por el verano

de 1967 en China, o el mayo del 68 francés [...] porque lo que cuenta no es solamente

9En absoluto puede el acontecimiento ser interpretado, en el caso de Badiou, como una revelaciéon o
un milagro religioso, como hacen en ocasiones, y entre otros, S. Zizek o D. Bensaid. Cf. Badiou, A.
(2008). Logica de los mundos. El ser y el acontecimiento,2. Buenos Aires: Manantial. Libro V, Secciéon 1, pp.
403-421.

17

Mazo
2018



18

Marzo
2018

J1EHE

REVISTA DE FILOSOFIA

la intensidad excepcional de su surgimiento [...] sino aquello que, en la duracidn, ese
surgimiento, aunque desvanecido, dispone como gloriosas e inciertas
consecuencias».
1\Y

Desde los planteamientos que aqui estamos dibujando, por lo tanto, una
verdadera filosofia materialista habria de mantener una relacion necesaria, no
contingente, con determinados modelos, prototipos u ortogramas politico-praxicos
de signo racionalista y universalista: raciouniversalistas. Podra observarse que esto es
lo que Marx y Engels definirian justamente en La Ideologia Alemana'®, en un sentido
genérico, como comunismo: «el comunismo no es un estado que debe implantarse, un
ideal al que haya de sujetarse la realidad». Y contintian escribiendo: «Nosotros
llamamos comunismo al movimiento real que anula y supera el estado de cosas
actual (die wirkliche Bewegung, welche den jetzigen Zustand aufhebt)». Asi, si nos
acogemos a esta definicion, sin que esta sea asimilada a coordenadas hegelianas, el
comunismo no podra ser considerado como el fin insoslayable del proceso de
transformacion de las sociedades politicas, desde sus formas primitivas hasta
nuestros dias (como se supone desde versiones metafisico-teleologicas del
marxismo). Ni tampoco simplemente como el resultado necesario del desarrollo
capitalista, un engendro suyo vinculado a la crisis estructural del capital, a la
tendencia decreciente de la tasa de ganancia (es el caso de las concepciones

cientificistas-economicistas).

10 A juicio de Marx y Engels, el comunismo es de suyo un proceso histérico (es decir, no una idea
metafisica) que parte de la premisa del incremento de las fuerzas productivas y del intercambio
mercantil en un plano universal, instaurado por el capitalismo industrial, que este habria de superar
(de modo que el comunismo no puede ser reducido, entonces, a un “fenémeno local”,
“circunstancial”). Cf. Marx, K. y Engels, F. (2014). La Ideologia Alemana. Madrid: Akal, pp. 28-29. Esto
no es oObice, sin embargo, para hacer notar la importancia de aquellas experiencias politicas e incluso
morales, dadas a pequefia o mediana escala, que contengan —por asi decir— “gérmenes” o “huellas” de
lo que aqui denominamos como “raciouniversalismo”. En todo caso, lo que aqui se debate es la cuestion
del alcance performativo de los proyectos raciouniversalistas. Matizar las relaciones entre las multiples
acepciones de comunismo y de las versiones de raciouniversalismo, exigiria analisis de calibre mas
fino que desbordan por completo los contornos de este articulo.



JIEHE

Como sefiala A. Badiou en sus conversaciones con Peter Engelmann!,
“comunismo” formaliza mds bien un movimiento real de transformacién de la
realidad politica en un sentido (y con un valor) universal. Un movimiento que no es
manifestacion de lo Real Absoluto sino que supone, como veremos mas adelante,
una subjetivacion colectiva dada historicamente in media res (puesto que, a diferencia
de la filosofia hegeliana, desde parametros materialistas lo Verdadero no es el
devenir de si mismo, ni el Tiempo es el ser-ahi del Concepto).

En todo caso, nos estamos refiriendo a un “movimiento” politico capaz de
transformar efectivamente la realidad (por consiguiente, no meramente utopico,
mistico o poético) mediante la eliminacion de los particularismos existentes: basense
estos en criterios religiosos (revelados), debidos a la explotacion econdmica de unas
clases sociales sobre otras, a los privilegios de estatus sociocultural de unos
determinados grupos sociales (la “clase ociosa” —en el sentido de Th. Veblen—, las
élites triunfantes, satisfechas con su forma de vida y que se arrogan el haber sido
elegidas por el “destino”, etc.), al racismo (como opresion colonial, en forma de
exterminio, etc.), a la discriminacion sexual (patriarcal, heteronormativa), etc'

Y esto, en el buen entendido de que se trata de una actividad recurrente,
incancelable, en que las contradicciones existentes de las situaciones historicas
determinadas, no pueden resolverse, de una vez por todas, a través de una tercera
instancia reconciliadora, al modo mundanista, monista y espiritualista ofrecido por
Hegel, como resultado de una colosal invaginacion de la materialidad trascendental en
el Mundo, segun el brillante analisis de Ricardo Sanchez Ortiz de Urbina'®:

«El hecho de que la historia universal, bajo el cambiante espectaculo de sus
episodios, sea el transcurso de este desarrollo y el proceso real del Espiritu,
constituye la verdadera teodicea, la justificacion de Dios en la historia. Lo tinico que

puede reconciliar el Espiritu con la historia universal y Ia realidad es la intuicion de

11 Cf. Badiou, A. (2017). Filosofia y la idea del comunismo. Conversacion con Peter Engelmann. Madrid:
Editorial Trotta

12Para analizar las relaciones dialécticas entre los diversos particularismos, Cf. Balibar, E. and
Wallerstein, 1. (1991). Race, nation, Class. Ambiguous Identities. London: Verso Books. Cap. 3, Racism
and Nationalism (existe traduccion espafiola, también publicada en 1991: Raza, Nacion y Clase. Madrid:
Iepala).

13 Cf. Urbina, R. (2007). “;La fenomenologia del espiritu como Bildungsroman?”, en Eikasia, Revista de
Filosofia, mtm. 15. Oviedo: Eikasia Ediciones, p. 106. http://revistadefilosofia.com/15-04.pdf

19

Mazo
2018



20

Marzo
2018

J1EHE

REVISTA DE FILOSOFIA

que lo que ha ocurrido y ocurre todos los dias no solo no tiene lugar sin Dios, sino
que es esencialmente la obra de El “mismo” »14,

Pero tampoco por arrumbar la concepcion teleoldgica de la historia, derivada
de la metafisica hegeliana (y a su vez del procesionismo gnostico), en virtud de la
cual las contradicciones ontoldgicas y politicas llegan a anularse (defender un
materialismo pluralista, como nosotros hacemos aqui, significa, por decirlo
brevemente, que la cancelacion ultima de la realidad es imposible y que, por tanto, el
“fin de la historia” es una idea limite'®), debiéramos incurrir, a sensu contrario, en una
version por la cual los procesos politicos estarian en revolucion permanente, en una
continua metamorfosis, que negaria la estabilidad (estasis) de las formas
institucionales politicas: de hecho, su estasis podria interpretarse como la conexion
de multiples esquemas dindmicos de transformacion, un poco al modo en que los
periodos bioldgicos de estasis —segun la teoria del equilibrio puntuado propuesta
por Niles Eldredge y Stephen Jay Gould—, es decir, de permanencia o cambios
menores en las especies existentes, se conjugaria con los “bruscos” cambios de
especiacion, en que surgirian otras nuevas.

Asi, dicho esto, la filosofia se intercalaria como un momento imprescindible en el
ejercicio recurrente de los procesos racioniversalistas, desarrollando una funcién
critica incesante de los elementos ideoldgicos (superestructurales) que irian brotando
de la propia actividad transformadora («Es en la practica donde el hombre tiene que
demostrar la verdad [...] la terrenalidad de su pensamiento» —Tesis II sobre
Feuerbach—). La labor filosofica, entonces, no seria ociosa: “un problema
escolastico”. Tampoco una tarea puramente descriptiva, que dejaria “todo como
estd” —en palabras de Wittgenstein, que provocarian la indignacién de un Marcuse,
para el cual dicha declaracién vendria a ser «una prueba de sadomasoquismo
académico [...] una autodenuncia de los intelectuales cuyo trabajo no conduce a

resultados técnicos»— . Muchisimo menos, finalmente, quedaria reducida la

14 Cf. Hegel, G.W.F (1970). Filosofia de la historia. Barcelona: Ediciones Zeus, p. 473.

15Cf. “Los ensayos Materialistas y la historia de la Filosofia”, articulo de Vidal Pefia publicado en:
Revista Meta, Congreso sobre la filosofia de Gustavo Bueno (enero 1989), Editorial Complutense, 1992,
pp- 15-26.

16 Viene al caso mencionar que justamente refiriéndose a la Tesis XI sobre Feuerbach, sefiala Marcuse,
en nota a pie de pagina: “La proposicion de que la filosofia deja todo como es puede ser verdad dentro
del contexto de la tesis de Marx sobre Feuerbach (donde es al mismo tiempo negada) o como



JIEHE

tilosofia a una muestra de empatia positiva para con la “humanidad doliente”, a una
“educacion sentimental” o “espiritual”. Porque no basta con sentir las injusticias, es
necesario entenderlas (aprehender su génesis y estructura). Y para ello son
imprescindibles los pertrechos tedricos de la critica racionalista, a fin de combatir las
supercherias y creencias falsas que tanto abundan en nuestras sociedades
capitalistas; precisamente, porque estas las fomentan: el tarot, el hordscopo, la

biodanza, el reiki, la homeopatia o los “circulos espirituales progresistas”!”.

\%
Por supuesto, el racionalismo universalista sobre el que aqui estamos pivotando

de ninguna manera podria consistir en rendir homenaje a la Diosa Razéon —al modo

autodefinicion del neo-positivismo, pero como proposicion general sobre el pensamiento filoséfico es
incorrecta”. No podemos sino estar de acuerdo en esta cuestion con Marcuse, si bien reconocemos que,
en gran medida, su critica al neopositivismo es de factura sociologista.

17 Podemos cuenta con la existencia de un Circulo de Espiritualidad Progresista, desde el cual se
propone “vivir la espiritualidad unida al compromiso con la ética y la justicia [...] promoviendo
acciones  politicas que potencien al ser humano de modo integral’. Véase:
https://podemosespiritualidadprogresista.wordpress.com/. =~ Apuntaremos  brevemente  unos
comentarios criticos. En primer lugar, desconocemos si el concepto de Espiritu es empleado en su
acepcién mitologico- religiosa (“espiritu de la lluvia”, “taltimo aliento”, etc.), metafisica, o en todas a
la vez, por mor del “ecumenismo” o, en sentido ampliado, del “dialogo religioso”. En cualquier caso,
la nociéon de Espiritu, en tanto se concibe como una forma disociada de toda materia, es una
pseudoidea que niega los atributos esenciales que se predican de las materialidades determinadas:
multiplicidad y codeterminacién. Como se echa de ver, los miembros del referido circulo aceptan la
existencia de entidades inmateriales y simples (sin “unas partes fuera de otras” —partes extra
partes—), que serian ademas la causa de su propia accién (causa sui). En segundo lugar, hemos de
seflalar que el deseo expreso de potenciar “al ser humano de forma integral”, por muy
bienintencionado que este parezca, participa de una perniciosa ideologia de la autorrealizacion
(promovida, entre otros, por Carl Rogers o Abraham Maslow), segiin la cual el ser humano estaria
dotado de un impulso orgéanico interno que consistiria en la actualizacion de las capacidades
individuales de las que este ya dispone, aunque no sea consciente de ello. Se trata de un enfoque
metafisico que pide el principio, puesto que presupone aquello que trata de demostrar: la existencia
de tal “impulso organico interno”. Llamamos por ello la atencién sobre el éxito que esta ideologia
cosecha en la cultura capitalista-individualista (jtt eres el tinico responsable de todo lo que te ocurre
—independientemente de las circunstancias—! jTu temor al éxito es lo que impide que te realices!). La
consecuencia que se extrae de estas premisas es clara: quien no triunfe es un fracasado o un enfermo
(pues no ha sabido o podido desarrollar ese “impulso organico interno” potencial). Para un analisis
critico de la narrativa (y negocio) de la autorrealizacion, cf. Illlouz, E. (2007). Intimidades Congeladas. Las
emociones del capitalismo. Buenos Aires: Katz Discusiones, pp. 98-108. Por tultimo, habra que
reprocharles a los componentes del mencionado circulo espiritual (o circulo cuadrado —a tenor de sus
contradicciones—) que en “nuestro interior” no reside la subjetividad, sino que se encuentran las
visceras (los pulmones, el tubo digestivo, etc.). Preferimos interrumpir aqui nuestros comentarios
criticos.

21

Mazo
2018



22

Marzo
2018

L] L}
REVISTA DE FILOSOFIA

de los hebertistas o de algunos clubes ilustrados influenciados por los philosophes
enciclopedistas—, asi como otros que se sitian en las antipodas ideologicas de estos
(quizas no tanto), rinden honores a la Santisima Virgen Maria'®. No empleamos aqui
una categoria estdtica de razon, confrontada maniqueamente con lo “irracional”.

Por nuestra parte, apelamos al “raciouniversalismo” como un proceso dindmico y
recurrente de desbordamiento de los particularismos existentes (proceso que es antes
una actividad que un producto o estructura —antes enérgeia que ergon—) y que se
vertebraria, siguiendo en esto a Gustavo Bueno', en dos momentos o procesos

operatorios reciprocos:

18En clave parddica, asi expresa el escritor peruano Alfredo Bryce Echenique, a su manera, la
secularizacion de ciertas ceremonias e instituciones del Antiguo Régimen en Francia: «Y hablando de
Dios, debo decir que nunca he visto nada mas religioso que un matrimonio civil en Francia: Para
empezar, el sermon: igualito que en la iglesia le pegan a uno un susto de la madona, lo llenan a uno de
consejos [...] Otra cosa: el local. No digo que fuera iglesias, pero si lo que mas se le parece. No era
iglesia, era templo: ahi estd, ya di, era un verdadero templo, con su altar, su oficiante, sus bancas, su
colecta para las obras de la alcaldia, en vez de la parroquia, en fin, una ceremonia religiosa en la que
solo Dios brillaba por su ausencia y eso solo porque la reptiblica burguesa modelo 1789, como tantas
otras cosas que imitaron, se paséd de la iglesia al templo el dia en que a Dios se lo cargaron unos
cuantos filésofos, conservando de El tan sélo sus aspectos més précticos, y el dia en que al pobre Luis
XVI se lo cargaron, por haber andado gobernando por derecho divino y cosas asi, aunque
conservando la reptblica esa diversos aspectos practicos de sus practicas, mas algunos refinadisimos
sobrevivientes que hablan un francés delicioso y que se gastan unos apellidos tan largos que a
menudo a los extranjeros nos resulta imposible retenerlos». Cf. Bryce Echenique, A. (1983). La vida
exagerada de Martin Romaiia. Barcelona: Circulo de Lectores, pp. 138-139.

19 Es necesario constatar que ambos momentos no se ajustan conformando un proceso lineal
teleoldgico o siguiendo un patrén uniforme, como se prescribiria desde una perspectiva hegeliana,
sino que mantienen relaciones de encabalgamiento, se efecttian en diversas oleadas. De hecho, los
multiples procesos de racionalizacion universalista —raciouniversalizaciéon— que se han desarrollado
histéricamente (y que, tras la Revolucién Francesa, en buena parte de la literatura politica occidental
se definen —etic— como las diversas corrientes de izquierdas —jacobinismo, liberalismo, anarquismo,
socialdemocracia, comunismos—) estan enfrentadas entre si, tanto tedrica como practicamente
[advirtamos que calificar como “de izquierdas” a procesos raciouniversalistas previos a la
transformacion del Antiguo Régimen implica cometer un anacronismo]. Utilizando una analogia
musical, diriamos que las izquierdas politicas no se relacionan como las distintas lineas instrumentales
de una fuga, que repiten o imitan las mismas melodias o temas musicales, transponiendo la tonalidad.
Las izquierdas histéricas no mantienen una unidad ideolégica de fondo, un minimo comun
denominador. Por eso, es mas correcto hablar de generaciones de izquierda —otros diran: cortes,
hiatos— que de modulaciones (término que seria mejor reservar para referirse a las derechas
politicas). Cf. los sugestivos y polémicos ensayos de Gustavo Bueno EI mito de la Izquierda. Las
izquierdas y la derecha (2004) y EI mito de la Derecha. ;Qué significa ser de derechas en la Espafia actual?
(2008).



Pikasia

- Una fase analitica o negativa, basada en la descomposicion (o “trituracion”) de
aquellas instituciones que entranan los particularismos aludidos: la alianza del trono y
el altar, los sistemas capitalistas depredadores de propiedad privada, la coalicion de
“la clase terrateniente y la burguesia compradora” —en palabras de Mao—, etc.

Pero esta transformacion de las partes anatomicas —heterogéneas—, de una
sociedad politica de referencia {Il), también puede alcanzar a otras morfologias
suyas, como puedan ser «las morfologias urbanas jerarquizadas, al sistema de
reclutamiento de funcionarios o de soldados, a la organizacion de hospitales,
prisiones o escuelas [...]»%.

¢(Acaso no podria interpretarse la obra de Foucault, por cierto, como un intento
de sobrepasar el andlisis de las partes anatdmicas de las sociedades politicas en las
que se centrarian determinadas corrientes marxistas —a partir de esquemas
dicotdmicos tales como burguesia/proletariado, clase dominante/clase dominada,
etc.—, trasladando el foco hacia otros horizontes y examinando con una mirada
renovada el funcionamiento de algunas instituciones (psiquidtricas, punitivas,
sexuales, etc.), involucradas en la “historia de la locura”, el “nacimiento de la
clinica”, los “dispositivos disciplinarios de vigilancia” (como el Pandptico de
Bentham), la “historia de la sexualidad”, etc., no examinadas lo suficientemente por
tales corrientes marxistas?

- Una fase sintética o positiva, consistente en la edificacion de nuevas
instituciones, partiendo del estadio previamente establecido, investidas por
“principios universales igualitarios”: v.g. en el curso de la Revolucion Francesa, la
Revolucion Haitiana, las Cortes de Cadiz, la Comuna de Paris, la Revolucion de
Octubre, la Revolucién Cultural China, etc. En rigor, se trata de una reconfiguracion
del campo politico de partida (Il =+ 1l") que funda un nuevo orden politico (sin
perjuicio de la continuidad interna sistatica del mismo, de la “identidad heredada”) a
través de la constitucién de nuevas constelaciones institucionales.

En efecto, tras la suspension de las jerarquias, roles y significantes dominantes

del campo politico —lo que también podria denominarse proceso destituyente— se

20 Cf. Bueno, G. (2004) Op. Cit., p. 124. Cf. Bueno, G. (2011). El significado del término holizacién, como
metodologia de racionalizacién, seria posteriormente desarrollado por el autor en: «Algunas
precisiones sobre la idea de “holizacion”», en EI Basilisco. Segunda época, num. 42, pp. 19-80. Oviedo:
Fundacion Gustavo Bueno. http://www.fgbueno.es/bas/pdf2/bas42b.pdf

23

Mazo
2018



24

Marzo
2018

J1EHE

REVISTA DE FILOSOFIA

hace imprescindible la generacién de nuevas estructuras politicas que “demuestren”
el vigor y el alcance transformador (“performativo”) de las secuencias
raciouniversalistas. Aqui radica la prueba de fuego del acontecimiento, que se
decantara no tanto ya por la disrupcion del orden previamente establecido (paso
logico necesario) como por la organizacion de sus consecuencias. Nos referimos, asi,
a la potencia de un proyecto raciouniversalista para hacer efectivos sus términos en
el campo de partida (su niicleo esencial), expandirse o propagarse mas alla de su
primer dominio sin que estos desfallezcan, y mantenerse en el tiempo (duratio). Lo
redefiniremos como potencia emancipadora.

Asi las cosas, cabria poner en correspondencia la idea de “raciouniversalismo”
con lo que el filosofo E. Balibar denominara la proposition de 1’égaliberté®': la idea
limite (dicho en “lacanés”: la “exigencia imposible/real”) de un universalismo
dirigido a la totalidad del género humano. Esta proposicion nos conducira a la
dialéctica existente entre el universalismo intensivo y el universalismo extensivo que
veremos a continuacion.

Enlazando con lo expuesto hasta el momento, entenderemos por universalismo

intensivo la idea segun la cual todo proceso politico raciouniversalista no puede ser

21 Reconstruyendo las nociones romanas de aequa libertas y de aequum ius con que Ciceron define la res
publica: «Itaque nulla alia in civitate, nisi in qua populi potestas summa est, ullum domicilium libertas
habet: qua quidem certe nihil potest esse dulcius; et quae, si aequa non est, ne libertas quidem est»
(«Por ello, la libertad no tiene morada en otra ciudad que en la que el poder supremo pertenece al
pueblo; y es tan cierto el hecho de que no hay nada mas dulce que la libertad como el de que si no es
igual para todos ni siquiera es libertad»). Repiiblica, I, XXXI. Como se cita en: Balibar, E. (2013).
Ciudadania. Buenos Aires: Adriana Hidalgo Editora, p.52. Siguiendo esta orientacion marcada por el
fildsofo estoico, Balibar sostendra la necesaria unidad dialéctica de las ideas de libertad e igualdad,
enfrentandose asi tanto a aquellos liberales que confieren una prioridad ontolégica y epistemoldgica a
la nocion de libertad, haciendo de ella derecho natural, como también a determinadas tendencias
socialistas, que se caracterizarian por privilegiar la idea de igualdad, en desmedro de la primera
categoria. “Tendencias socialistas”, al parecer, segin las interpretaciones (neo-)liberales de autores
como F. Hayeck o L. von Mises, que ya podrian rastrearse en la moderna obra de J. Rousseau, “padre
del Terror” y “abuelo del gulag”. Para una critica implacable y concisa de este topico ideologico, cf. El
pecado original del siglo XX, de Domenico Losurdo (2015): «Es una ilusion pensar que defender a capa 'y
espada el valor absoluto del individuo es de por si un antidoto contra los estallidos revolucionarios y
los derramamientos de sangre que conllevan. Este valor absoluto es lo que Rousseau procura subrayar
cuando, en el Discurso sobre la economia politica, afirma que el pacto social podria ser nulo “si en el
Estado pereciera un solo ciudadano al que se habria podido socorrer, si uno solo estuviera
injustamente encarcelado, si un solo juicio concluyera con un fallo manifiestamente injusto».
Situaciones que deben remediarse sin dejarse estorbar por el “pretexto del bien publico” o del “orden
publico”, ese terrible “flagelo”.



JIEHE

restringido o limitado, ni en un sentido geografico, socioldgico o antropologico, como
fundamentalmente tampoco fenomenologico. De manera que ningin grupo social
puede quedar excluido de su radio de accién (“por naturaleza”, en funcion de su
“identidad cultural”, etc.).

Desemboca aqui la paradoja consistente en que el principio universal,
incondicionalmente exigible, de derechos de ciudadania esta gravado, sin embargo,
por condiciones histdrico-politicas determinadas. Porque, claro parece, los procesos
de racionalizacion universalista tnicamente pueden ser llevados a cabo desde
determinadas plataformas politicas particulares (comunidades, Estados-nacion,
regiones internacionales, etc.). Designaremos a este momento como universalismo
extensivo o expansivo.

En consecuencia, esta dialéctica existente entre el universalismo intensivo y el

universalismo extensivo causara dos tipos de contradicciones, interrelacionadas entre si:

- Por un lado, las contradicciones externas, que son fruto del conflicto entre tales
plataformas. A su trasluz puede explicarse la revuelta de esclavos de Santo Domingo
de 1791, que conducird a la independencia de Haiti respecto del gobierno colonial
francés; o también, por ejemplo, la oposicidn entre los afrancesados y los liberales
patriotas espafioles, en el contexto de la Guerra de la Independencia, iniciada en 1808
—enfrentados sendos bandos, a su vez, a los patriotas reaccionarios—; igualmente la
ruptura chino-soviética, originada en 1958 y que concluird tras el derrumbe de la
URSS en 1991, etc.

- Por otro lado, las contradicciones internas, que se producen cuando
determinadas categorias sociales (los “esclavos asalariados”, las mujeres, los “sin
papeles”, etc.) son relegadas a la condicion de minorias, como sujetos explotados u

oprimidos?, en la concavidad de las plataformas politicas de referencia, generando

una contradiccion con los propios principios universalistas, con su nucleo esencial.

2«Donde hay explotacion, hay lucha, donde hay opresiéon, hay resistencia», afirmaba Mao tiempo
antes de que Foucault popularizara que alla donde hay poder surgen focos y estrategias de
contrapoder. En efecto, el Poder omnimodo constituye una idea-limite. Por cierto que refiriéndose a la
relacion entre el conocimiento y la practica, el saber y el hacer, Mao aseveraria: «los marxistas
consideran que la actividad del hombre en la produccion es su actividad practica mas fundamental, la
que determina todas sus demas actividades», afiadiendo a renglén seguido: «la practica social del
hombre no se reduce a la produccién sino que tiene muchas otras formas: la lucha de clases, la vida

25

Mazo
2018



26

Marzo
2018

J1EHE

REVISTA DE FILOSOFIA

Una muestra de contradiccion interna en un proceso raciouniversalista surge tras
la constitucion de la Nacion francesa, en el marco de la nueva Francia
Revolucionaria. Pues si bien la Declaracion de los Derechos del Hombre y del Ciudadano,
aprobada por la Asamblea Nacional Constituyente el 26 de agosto de 1789,
determina en su articulo primero que «todos los hombres nacen y permanecen libres
e iguales en derechos», las mujeres serian excluidas de la vida politica, negdndoles su
participacion en igualdad real con los hombres. Lo que demostraba, en el recinto
interno de la sociedad francesa, que el ortograma raciouniversalista no habia sido
desarrollado hasta sus tultimas consecuencias.

Seria Olimpia de Gouges quien redactara en 1791 la Declaracién de los Derechos de
la Mujer y de la Ciudadana, denunciando justamente esta situacion y reivindicando la
igualdad de los derechos de ambos sexos: “si la mujer tiene el derecho de subir al
cadalso, debe tener igualmente el de subir a la tribuna”. Tras la trituracion
holizadora de las partes anatomicas de la sociedad francesa, la soberania habria de
descansar en la Nacion, es decir, en “la reunion de ciudadanos libres e iguales”. Pero
comoquiera que esta no se materializara, Olimpia de Gouges se vio obligada a
redefinir el concepto de Nacion del siguiente modo: «[La Nacién] no es mas que la
reunion de la Mujer y el Hombre: ningan cuerpo, ningin individuo, puede ejercer
autoridad que no emane de ellos»*.

Posteriormente, con el desarrollo de las sociedades capitalistas, se agravaran sin
duda atn mas, y con nuevos perfiles, los particularismos por razén de clase social,

sexo (“género”) y raza. Asi, seran destacadamente las corrientes feministas de

politica, las actividades cientificas, artisticas, etc.». El Gran Timonel enfatizaria asi la intrincacion del
conocimiento teérico y la experiencia politica: «<no es materialista quien niegue la sensacion, niegue la
experiencia directa, o nieguen la participacion personal en la practica transformadora de la realidad.
Es por esto que los sabelotodos son ridiculos. Un antiguo proverbio chino dice “Si uno no entra en la
guarida del tigre, ;como podra apoderarse de sus cachorros?». No puede perderse de vista que tales
palabras serian escritas por Mao en el verano de 1937, es decir, dos afios después de haberse
convertido en la cabeza visible del Partido Comunista Chino, tras ser elegido presidente de la
comisién militar del Comité Central y miembro del ejecutivo, en medio de la odisea conocida como la
Larga Marcha y una guerra civil revolucionaria que duraba ya casi una década. Cf. Mao Tse Tung
(1977). Ensayos Filoséficos. Gijon: Ediciones Jticar.

2 Cf. De Gouges, O. (1791). Declaracién de los Derechos de la Mujer y de la Ciudadana, en Red Feminista
de Derecho Constitucional. Alicante: Red Feminista de Derecho Constitucional.
http://feministasconstitucional.org/portfolio-items/sobre-la-declaracion-de-los-derechos-de-la-mujer-
y-de-la-ciudadana/



ElKd3d

inspiracion marxista las que critiquen con mayor contundencia esta “triple
discriminacion” (y adn otras): las diferencias economicas y de estatus entre mujeres
de “clase media” y mujeres asalariadas, entre mujeres blancas y negras, etc. Como
reflexionaria licidamente Angela Davis: «Ser mujer ya es una desventaja en esta
sociedad siempre machista; imaginen ser mujer y ser negra. Ahora hagan un
esfuerzo mayor, cierren los ojos y piensen, ser mujer, ser negra y ser comunista»?*.

Se manifiesta, en este sentido, la antinomia existente entre los derechos del
Hombre (de cualsea) y los derechos del Ciudadano (dados en funcién de las distintas
modalidades de membresia politica). O, abundando, entre unos derechos virtuales
(del Hombre) concebidos como inalienables —por respecto a toda morfologia
institucional politica—, y unos derechos (del Ciudadano) positivos, instituidos y
efectivos.

Tenemos asi, por un lado, el universalismo intensivo, virtual y genérico, la idea
directriz o guia proléptica segun la cual no hay razon objetiva alguna que justifique
(tedrica o historicamente) la segregacion o elevacidbn de unas partes politicas
(sociedades, sujetos, individuos personales, etc.) por respecto de otras. Desde un
prisma materialista, esta universalidad se funda en la iqualdad trascendental de los
hombres en relacion a su propia individualidad corpdrea, afectiva y operatoria; en el

hecho de ser co-operarios del mundo, por asi decir®. Pero dicha universalidad, como

24 Cf. Davis, A. (2005). Mujeres, raza y clase. Madrid: Ediciones Akal. Para analizar las contradicciones,
internas y externas (respecto a una sociedad politica determinada I), que surgen de la dialéctica
universalismo intensivo/universalismo extensivo, resulta provechoso el concepto de
“interseccionalidad”. Si bien el término fue introducido por Kimberlé Williams Crenshaw y otras
autoras feministas en la década de los 80, refiriéndose con €l a las confluencias de diferentes tipos de
discriminacién, fue Angela Davis quien lo desarrollaria de manera destacada, argumentando que es
imposible comprender una forma de opresién sin atender al resto de opresiones y privilegios del
organigrama social. Segtin Davis, no es posible comprender y enfrentarse al machismo sin tener en
cuenta el racismo, la homofobia, o el clasismo. O a la inversa: no es posible enfrentarse al clasismo sin
atender al machismo, el racismo o la homofobia.

%5 E] neologismo “transindividualidad”, acufiado por Gilbert Simondon y reconstruido entre otros por
autores como Etienne Balibar o Roberto Esposito, es un concepto polisémico. Este nos permite
entender la mutua constituciéon de la individualidad y la colectividad, frente a concepciones
sustancialistas de dichos términos. Pero también puede servirnos para explicar la individuacion
humana como un conjunto metaestable de procesos in fieri, en constante actualizacion. Cf. Read, J.
(2015). The Politics of Transindividuality. Boston: Brill, p. 266: «[...] What is perhaps unique to Spinoza, or
the intersection between Spinoza and transindividuality, is that he situates these multiple and conflicting
individuations on different levels of subjective experience: affective, imagination, and rationality».

27

Mazo
2018



28

Marzo
2018

J1EHE

REVISTA DE FILOSOFIA

recuerda Bueno, no implica simultaneidad, puesto que «estamos ante un proceso
milenario, histérico. Un proceso que nunca acaba, no ya porque siempre existan
pasos ulteriores que dar (seguin la perspectiva del progreso indefinido) sino porque
es preciso recomenzarlo continuamente, a saber, con cada nueva generacion en tanto ella
procede de un nivel genérico (ontogenéticamente hablando)»*.

La universalidad, en consecuencia, no esta dada “al principio”, sino que se va
constituyendo (por “propagacion”, “contagio”, etc.) a partir de determinados centros
de irradiacion o plataformas politicas que, como hemos sefialado, dado que son
multiples y diferentes, pueden mantener relaciones conflictivas o turbulentas entre
si. Y la universalidad tiene su origen fenomenoldgico®, pues, en cada uno de nosotros
en tanto que “si-mismos” en desajuste (écart) con nosotros mismos. Una
universalidad que no es obvia (obvious), como si se presentara ante nuestros ojos,
saliendo a nuestro encuentro, como si estuviera al alcance de nuestra mano. Al
contrario, esta nos exige regresar titdnicamente (regressus) al nivel en el que se genera
en comun el sentido, “transversal” (por recurrencia) a la particion atributiva de la
humanidad en instituciones simbolicas.

El universalismo intensivo, por tanto, no supone la unién de todo el género
humano en una comunidad universal. De hecho, la idea de lo comiin compartido
entre todos los hombres presenta criterios de conexion tanto como gérmenes de
disociacion®. Es en el progressus historico-politico donde el género humano se nos
muestra “partido” en clases disyuntas entre si (clases sociales, Estados, etc.). Todo
proceso de raciouniversalizacion, por ende, parte de este realidad efectiva: he ahi lo
que designamos como universalismo extensivo. Pero si se trata de un verdadero

proceso de raciouniversalizacion, en ¢él habrda de resonar el armoénico de la

26 Cf. Bueno, G. (1996). El sentido de la vida, seis lecturas de filosofia moral. Oviedo: Pentalfa Ediciones, p.
360.

27 Cf. Massumi, B. (2017). Politics of Affect. Chicago: Haymarket Books, p. 79. Resulta muy interesante
contrastar la perspectiva de la fenomenologia genética renovada (Marc Richir, Ricardo Sanchez Ortiz de
Urbina, Pelayo Pérez, etc.) con el enfoque mas propiamente deleuziano de este autor: «a micro political
event can have broad range. What qualifies it as micropolitical is the way it happens, not the dimension it takes
[...] By micropolitical we mean returning to the generative moment of experience, at the dawning of an
event, to produce a modulatory commotion internal to the constitution of the event».

28 Cf. Bueno, G. (1996). Op. Cit., p. 314.



JIEHE

humanitas®, de esa igualdad trascendental de los hombres a la que alude Bueno en el
pasaje citado de El sentido de la vida. Y este es el principio sin fin.

Por eso la confrontacion entre los Derechos del Hombre y del Ciudadano puede
leerse como un capitulo de esta dialéctica universalista, que se recrea sin cesar. En
definitiva, la “humanidad” no esta dada a priori: si existiese la naturaleza humana
como género anterior, la historia no seria mas que una vegetacion externa a la vida de
los hombres de carne y hueso. Razon por la cual el universalismo que “dimana” de la
Declaracion de los Derechos Humanos es antes un universalismo ético —abstracto—
que politico. Un universalismo humanista que se nos presenta, sin embargo, a la
postre, saturado institucionalmente por unos particulares contenidos simbdlicos y
politicos.

Asi lo consideraria con tino Merleau-Ponty: «el humanismo occidental es un
humanismo en comprension —algunos montan guardia alrededor del tesoro de la
cultura occidental, los demas obedecen— que subordina, a la manera del Estado
hegeliano, la humanidad de hecho a una cierta idea del hombre y a las instituciones que la
llevan [...]»*. O como afirma con su acostumbrada vehemencia S. Zizek, un “falso
universalismo”, neutro y equidistante, que niega el caracter antagénico de la
sociedad («el hombre de los derechos humanos no es sino el varon europeo, blanco,
propietario y heterosexual») y que se conjuga (iugum: bajo el mismo yugo) con la
expansion global de las estructuras economico-politicas capitalistas®.

Porque, en fin, es ciertamente constatable que el universalismo no siempre “hace
lo que dice o dice lo que hace”: «[..] Todos sabemos que, a pesar de que las

revoluciones americana y francesa declararon que todos los hombres (es decir: los

2Emplearemos aqui el término latino humanitas con el objetivo explicito de huir tanto de una idea
metafisica absorbente de Humanidad, entendida como una entidad ya dada, aprioristica, como de la
reduccién naturalista del género humano a categorias cientificas (zooldgicas, etoldgicas, antropoldgicas,
etc.). En absoluto se utilizard como traduccién romana de lo que los griegos llamaban paideia
(madeia), como desenvolvimiento 6ptimo del “homo humanus”, como “cultura”, etc. Cf. Aulo Gelio.
(2009). Noches Aticas. Madrid: Akal. Se trata de regresar al nivel originario (N2), dicho en términos
fenomenoldgicos propios de Ricardo Sanchez Ortiz de Urbina; no de mantenerse en el orden
simbdlico (N3).

30Cf. Merleau-Ponty, M. (1956). Humanismo y Terror. Buenos Aires: Ediciones Leviatan. Segunda Parte.
Cap. 2, El Yogi y el Proletario, p. 211.

31Cf. Zizek, S. (2010). En defensa de la intolerancia. Barcelona: Editorial Sol 90. Por una suspensién de
izquierdas de la ley, p. 76.

29

Mazo
2018



30

Marzo
2018

J1EHE

REVISTA DE FILOSOFIA

seres humanos) eran “libres e iguales por derecho de nacimiento”, los drdenes
sociales y politicos resultantes se impregnaron de una serie de restricciones,
discriminaciones y aspectos autoritarios, que comienzan con la exclusion de las
mujeres y los trabajadores asalariados de la ciudadania plena. En resumen, eran
claramente contradictorias con respecto a sus propios principios universalistas»®.

Lo que refrenda la idea de que, en los procesos politicos de raciouniversalizacion
(de lucha contra privilegios adquiridos historicamente, procedimientos oligdrquicos,
dominaciones econdmicas, instrumentalizaciones —en el sentido que Horkheimer y
Adorno confieren a la idea de razdén instrumental—, controles biopoliticos —en
terminologia de Foucault—... o como se desee enunciar), los principios tedricos
pueden ser suspendidos o neutralizados mediante una contraccion particularista, en
funcién de las circunstancias (en el limite, conduciendo a la degeneracion o
cancelacion de los acontecimientos transformadores mismos).

Y es que, en concordancia con el léxico de Badiou, diriamos que es la recurrencia
del acontecimiento la que exige la rectificacion constante de la praxis politica. Como
hemos argumentado, la verdad del mismo no descansaria en el momento irruptivo
—condicidn necesaria, ciertamente, pero no suficiente- sino en la organizacién de sus
consecuencias. «En tiempos revolucionarios, millones y millones de hombres
aprenden en semanas mds que en un ano entero de vida rutinaria y sonolienta»,
decia Lenin el 30 de agosto de 1917, en su articulo Las ensefianzas de la revolucion’.
Reverbera, sin duda, en estas palabras del lider soviético la intensidad del
acontecimiento, aquello que trastoca casi por completo las lineas politicas que
preceden a la revoluciodn, asi como los cursos biograficos de los millones de personas
por ella concernidas.

Pero tras desatarse la insurreccion, desencadenado el momento impugnador del
orden pretérito, el problema fundamental consistira en la organizacion de un inédito
poder politico que deshaga los particularismos existentes. En clave leninista, el
asunto se basara entonces en como configurar un Estado que «deje de ser, segtun la

expresion de Engels, un Estado [...] en el verdadero sentido de la palabra». De lo que

32Cf. Balibar, E. (2002). Politics and the Other Scene. London: Verso Books. Radical Thinkers. Cap. 8,
Ambiguous Universality, p. 167. [traduccion propia].
3 Cf. Lenin, V. L. (2017). Entre dos revoluciones. Madrid: Siglo XXI.



JIEHE

se trata, segin Lenin, es de la creacion de un poder estatal que no se asimile al de una
“republica parlamentaria burguesa” y que se aproxime mas bien a la esencia de la
Comuna de Paris. Esta aporia contenida en la formulacién de un “Estado sin Estado”
constituye, desde luego, uno de los mayores problemas del legado marxista del siglo
XX. Y nos revela una tension estructural en el mismo que da pie a discernir sus
versiones mas anarquizantes de las mas estatistas, e incluso estatolatras®. Pero
sigamos.

En sintesis, si defendemos en oposicion a toda definicion deductiva o
prescriptivista de la politica, que los procesos de racionalizacion universalista suponen
la oscilacion permanente entre la destruccion (no absoluta) y la reconstruccion de las
instituciones (historicas y simbdlicas), debe concluirse que no existe nada semejante a
una apropiacion de lo universal o una instalacion en el reino de lo universal. Por ello, el
“advenimiento” de los Derechos del Hombre y del Ciudadano no puede concebirse como
un punto de no retorno en el que el hombre se convertiria de facto “en el portador de lo
universal que ya lo era por destino®”.

Como concluye Balibar: «toda esta historia —a menudo dramdtica— capta
nuestra atencidn sobre la finitud de los momentos insurreccionales o, dicho de otro
modo, sobre el hecho de que no existe algo asi como las universalidades
emancipatorias absolutamente universales».

Esta seria otra explicacion satisfactoria de por qué tienen lugar las
contradicciones —arriba referidas— en el curso de los momentos politicos
emancipatorios, o de por qué en términos histdricos, para decirlo a las claras, los
movimientos obreros europeos y sus organizaciones de clase hayan sido ciegos por

completo, en determinadas circunstancias, a los problemas de la opresion colonial o

34 E] lector juzgard cuales han sido o son las posiciones teodricas y practicas respecto al Estado de
algunos de los filésofos predominantes en este articulo: Bueno, Badiou, Balibar y Ranciere. Para una
evaluacion sucinta del pensamiento politico de los tres ultimos (su rechazo de los compromisos
pragmaticos del eurocomunismo con la socialdemocracia, la critica al estalinismo, su defensa del
“espiritu” de mayo del 68, etc.) Cf. Nick, H. (2010). Badiou, Balibar, Ranciére. Re-thinking Emancipation.
Londres: Continuum.

3% Cf. Balibar, E. (2010). La igualibertad. Madrid: Herder Editorial. A los efectos de estudiar esta
dialéctica, confrontese el texto original de la Declaracién de los Derechos del Hombre y del Ciudadano, de
1789, con sus reescrituras mas o menos abortadas de 1793 (Declaracion Montafiesa) y de 1795
(Declaracion Termidoriana).

31

Mazo
2018



L] L]
REVISTA DE FILOSOFIA

Las antinomias del raciouniversalismo (Aproximaciones) | Juan Antonio Gonzalez Ponte

de las situaciones dramaticas de explotacion doméstica, privada y publica de las

mujeres, por poner unicamente dos ejemplos.

Condicion humana: un contraste entre el armonismo

vitalista circular y el pesimismo jansenista.

3 Matisse, H. (1910). La danza [Pintura]. San Petersburgo, Museo del

Marzo Hermltage.
2018

«Imaginemos un grupo de hombres encadenados, todos ellos,
condenados a muerte, algunos de los cuales son decapitados cada
dia en presencia de los demas, quienes aguardan, perdida toda
esperanza, que les llegue su turno: tal es la imagen de la condicién
humana».

Pascal, B. Pensamientos

VI
Los avatares histdricos nunca siguen una direccién preestablecida o una légica
anticipada, que bastaria conocer “cientificamente” para abonar la realizacion
(Verwirklichung) de la revolucion. La historia no se rige por el principio de razon

suficiente ni tiene un sentido ultimo (lo cual no implica negar las relaciones causales



JIEHE

ni las determinaciones materiales)®*. Aquellos marxistas de estirpe hegeliana que
confian en la “astucia de la razén” deberian reparar en la vecindad de sus esquemas
conceptuales con el providencialismo del ya citado Agustin de Hipona, los
planteamientos metafisicos de la mano invisible de Adam Smith o la concepcion
kantiana del “plan secreto de la naturaleza”, entre otros autores.

Repensar la conexion esencial entre la filosofia materialista y el
raciouniversalismo politico, en sus diferentes formas, pasa en definitiva por zafarse
del teleologismo atenazador y plantear las “condiciones de (trans)posibilidad” en
que un determinado orden politico (con sus particularidades y particularismos —con
su juego de capacitaciones y exclusiones—) queda suspendido por el efecto
imprevisto de “la parte de los sin parte”¥, invalidandose asi los particularismos
irracionales establecidos. Como afirma rotundamente Jacques Ranciere: «La politica
existe porque hay momentos en que sucede lo que no deberia suceder»®.

Pero, ;cudl es el sujeto transformador que opera en los procesos de
raciouniversalizacion? ;Quiénes son los “sin-parte” (sans-part)?, nos preguntaremos.
Dicho término —acufiado por Ranciere— no identifica un colectivo social excluido o
un subconjunto “minorizado” que se localizaria empiricamente y que se trataria de
representar a escala politica, sino que nombra el hiato o movimiento de ruptura que, a

través de una subjetivacion politica®, pone en jaque a la totalidad social misma (su

36 Cf. la interpretaciéon que Yannis Stavrakakis, en La izquierda lacaniana (2010), realiza de las
respectivas teorias del acontecimiento de Alain Badiou y Slavoj Zizek. Segun el autor, en desacuerdo
con lo que generalmente suele exponerse, seria Badiou quien se mantendria «mas alerta a la
negatividad [...] mas fiel a la dialéctica (no hegeliana) entre lo negativo y lo positivo», entendiendo
grosso modo como momento negativo las rectificaciones del acontecimiento, necesarias para su
recurrencia, frente a su mera “glorificacion”, lo cual supondria la absolutizacion del mismo. Cf.
Althusser, L. (2002). Para un materialismo aleatorio. Madrid: Arena.

37Cf. Ranciere, J. (2011). El tiempo de la iqualdad. Barcelona: Herder.

3 Momentos en los que se impugnan colectivamente las 6rdenes y normas concebidas como naturales:
«Octipate de aquello para lo que has nacido». «Haz lo que se te ordena». «Cultiva la tierra porque eres
campesino». «Dedicate a tallar si eres carpintero». «Extrae el mineral, ya que eres minero». «Compite
con el resto de emprendedores, porque eres “empresario de ti mismo” y, por tanto, responsable de tu
propia suerte», etc. Cada uno en su sitio; cada uno en su lugar (asignado), siguiendo los regimenes de
temporalidad establecidos. Cf. Ranciere, ]. (2014). EI método de la igualdad. Conversaciones con Laurent
Jeanpierre y Dork Zabunyan. Buenos Aires: Nueva Vision Editorial.

39 Asi define Ranciére el término subjetivacion: «Por subjetivacion se entendera la produccion
mediante una serie de actos de una instancia y una capacidad de enunciaciéon que no eran
identificables en un campo de experiencia dado, cuya identificacién, por lo tanto, corre pareja con la
nueva representacion del campo de experiencia». Cf. Ranciere, ]J. (1996). El desacuerdo. Politica y
filosofia. Buenos Aires: Nueva Vision, p. 52. Desde los parametros de la fenomenologia no estandar,

33

Mazo
2018



34

Marzo
2018

L] L}
REVISTA DE FILOSOFIA

orden, su jerarquia, su reparto atributivo de funciones —funciones que van mas alla
de las relaciones economicas de produccion y que moldean lo que pensamos,
sentimos y hacemos—).

Como podra apreciarse, el formato logico-material de la idea de “la parte de los
sin parte” es eminentemente negativo: nos las habemos con un “operador de
desidentificacion” respecto del todo social y no con un concepto clasificatorio,
taxondmico, de primer grado*. Asi, el sintagma de los “sin-parte” no puede
identificarse de golpe con “los excluidos”, ni mucho menos con cualquier entidad
hipostatizada (el Obrero, el Colonizado, el Ndémada, etc). Y esto, en razon de que la
accion politica nunca esta prefigurada.

Los “sin-parte” tampoco son el “pueblo”, si por tal se entiende empiricamente la
suma de la poblacion. Ni la “totalidad social”, en su acepcion marxista. Los “sin-
parte” sobrevienen a las particiones sociales. Por ello, Ranciere asevera que esta
operacidon supone una simbolizacion complementaria y litigiosa (siempre polémica),
respecto de cualquier recuento positivo de la poblacién y de sus partes.

Situémonos por un momento en Versalles y pensemos en los Estados Generales
del 5 de mayo de 1789. Se trata de la primera asamblea general extraordinaria

convocada en Francia desde 1614. Como es sabido, la sociedad francesa del “Antiguo

que no son ajenos, al menos implicitamente, a la filosofia politica de Ranciere, diriase que el
desbordamiento (mejor que superacion) del campo actual / potencial de la experiencia politica (para el
autor, “policial”) perfila el horizonte de lo transposible. Al hilo de este asunto, es pertinente distinguir
la representaciéon imaginativa (que no imaginaria) del orden politico establecido, que hace mencién
intencional de objetos y sujetos determinados, institucionalizados, del sentido politico (analogo al
sentido estético), que se manifiesta, segiin M. Richir, bajo la forma de presentimientos, en régimen de
phantasiai, y del que s6lo gozan unos pocos (aunque no haya ningun tipo de relaciéon directa con el
grado cultura o de inteligencia de los tales): «El sentido politico es [...] sentido para una suerte de
movimiento infigurable, con sus momentos “kairdticos” que instauran, en cada tiempo y lugar con
arreglo a las circunstancias, aquellos juegos y movimientos propios de la politica que realmente
marcaran un “acontecimiento” en la historia». Cf. Richir, M. (2013). La contingencia del déspota. Madrid:
Brumaria. pp. 84-85.

40 La idea de los “sin-parte” atraviesa otros dominios sociopoliticos y ambitos ideologicos,
mostrandonos asi su amplitud y relieve. Por ejemplo, a escala de las practicas sexuales, cabria
interpretar en esta linea las reivindicaciones queer o LGTBIQA+. La condiciéon “performativa” de las
mismas, su virtualidad politica, no descansaria meramente en la blsqueda de reconocimiento de sus
componentes (afectivo, juridico, social, etc.) —siendo como es indispensable, por supuesto—, sino en
el rechazo frontal del sistema de jerarquias sexuales existente y la lucha contra las exclusiones que este
acarrea (contra la heteronormatividad, que establece que las relaciones heterosexuales son la norma —
en sentido moral, no solo estadistico— y subordina al resto de formas de comportamiento o deseo
sexual a la condicion de desviaciones patoldgicas de dicha norma).



Pikasia

Régimen” estaba repartida en tres estamentos: el clero (Primer Estado), la nobleza
(Segundo Estado) y el pueblo llano (Tercer Estado). Mientras que Luis XVI era
partidario del voto tradicionalista por ordenes, los representantes del Tercer Estado
(que constituia el 90 % de la poblacién francesa) defendian el voto individual. En este
contexto, y como respuesta a la invitacion de Jacques Necker —a la sazon Ministro
de Finanzas—, a las personas instruidas para debatir la organizacion de los Estados
generales, Emmanuel Joseph Sieyes redacto su célebre panfleto ;Qué es el tercer
Estado*'? En él, enfrentdandose a los estamentos privilegiados, escribid: «El plan de
este escrito es ciertamente sencillo. Debemos responder a tres preguntas: 1. ;Qué es el
tercer estado? TODO. 2. ;Qué ha sido hasta el presente en el orden politico? NADA.
3. ;Cuadles son sus exigencias? LLEGAR A SER ALGO...».

El razonamiento del autor podria resumirse asi: ;como es posible que
constituyendo el Tercer Estado el 90 % de la poblacion francesa no haya sido hasta el
presente mas que una nada? Lo que impugna precisamente Sieyes con su texto es ese
reparto de poderes que representan los Estados Generales: la particion de la sociedad
francesa en clero, nobleza y pueblo llano, con su asignacion correspondiente de
funciones asimétricas. Y esto es lo que llevaria finalmente al Tercer Estado ha
autoproclamarse Asamblea Nacional, un hito que marca sin duda el inicio de la
Revolucion Francesa. Como reza el primer capitulo del panfleto de Sieyes: «El Tercer
Estado es una Nacion completa». En esta secuencia histdrica, el sujeto transformador
(o “los sin-parte”) es, asi, la potencia colectiva que pone en solfa ese reparto de
poderes por la via de los hechos.

Centrémonos ahora en La Internacional, cancion escrita por Eugene Pottier, en el
marco de su obra Cantos Revolucionarios, y musicalizada en 1888 por Pierre Degeyter.
De ella destacaremos los versos “Le monde va changer de base / Nous ne sommes
rien, soyons tout!” (El mundo va a cambiar de base / Los nada de hoy todo lo han de
ser). ;Qué podria significar la expresion “los nada de hoy”? En ningun caso se trata
de afirmar burdamente que los trabajadores son nada. La operacion es mas sutil: los
trabajadores son nada en el “mundo politico” tal y como estd configurado, que es

justamente el mundo que se pretende impugnar. Y el devenir fodo, como nos

41 Cf. Sieyes, E. (2008). ;Qué es el tercer estado?. Madrid: Alianza Editorial.

35

Mazo
2018



36

Marzo
2018

J1EHE

REVISTA DE FILOSOFIA

recuerda Badiou*, supone el cambio de mundo, esto es, la transformacion
raciouniversalista del mismo, del campo politico de referencia.

Y asi habremos de reconstruir la idea de proletariado de la tradicion marxista. No
reduciéndola a su sentido originario, en el que sin duda se apoya: recordando que en
la Roma imperial, los proletarii eran en la los ciudadanos de clase mas baja, aquellos
que no tenian propiedades y solo podian aportar prole para engrosar las filas del
ejército. Tampoco cinéndose a su evolucion semdntica: subrayando, por ejemplo, que
en 1832, cuando el procurador que esta a cargo de procesar a Auguste Blanqui le
pregunta cudl es su profesion, este responderia que proletario, “la profesion de la
mayoria de nuestro pueblo, que no tiene derechos sociales” (en este escenario,
“proletario” no significard un oficio, sino “un nombre de los sin parte”). Tampoco,
por ultimo, podra equiparse al concepto de clase obrera, en sentido positivo: el
marxismo no es un obrerismo.

Proletariado es una excepcion inmanente. Inmanente, ya que su constitucion
depende de las condiciones materiales de existencia. Excepcional, puesto que su
aparicion como tal supone la negacion y subsecuente transformacion
raciouniversalista del campo politico de partida (lI), expresado en nuestros términos;
del mundo previamente reglado, siguiendo a Badiou. Por tanto, la idea de
proletariado no es una sustancia representativa, puesto que esta no supone ningtn
atributo ontoldgico en particular. En este sentido preciso, su universalidad es una
universalidad negativa. O como sosteniamos, esta se basa en una operacion légico-
material de “desidentificacion”.

Marx lo dejara claro en varias de sus obras. Por ejemplo, en la Introduccion a la
Critica de la filosofia del derecho de Hegel, donde el proletariado es definido como «una
clase de la sociedad burguesa que no es una clase de la sociedad burguesa»*. Lo que
quiere decir, como apuntdbamos, que es una excepcion inmanente: se genera en la
sociedad (“la clase de la sociedad”) que como sujeto politico transformara («[...] que
no es una clase de la sociedad»). O en Miseria de la Filosofia: «una clase oprimida

constituye la condicion vital de toda sociedad fundada en el antagonismo de clases.

42 Cf. Badiou, A. (2010). Segundo Manifiesto por la filosofia. Buenos Aires. Editorial Manantial.

4 Cf. Marx, K. (2008). Escritos de Juventud sobre el Derecho. Barcelona: Anthropos, p. 108.



JIEHE

La liberacion de la clase oprimida implica, pues, necesariamente, la creacion de una
sociedad nueva»**

Asi, volviendo a nuestros planteamientos iniciales, podriamos decir que, en la
tradicion marxista, el proletariado es ese movimiento mismo de transformacion de las
relaciones sociales vigentes, trazado por una subjetivacion colectiva. Un movimiento que
se entreteje en dos momentos complementarios: uno negativo, de destruccion de los
particularismos de partida (que no es una mera “modificacion” de la realidad
politica: «las fuerzas productivas ya adquiridas y las relaciones sociales existentes no
puedan coexistir unas al lado de las otras»*®); otro positivo, de configuracion de
nuevas relaciones sociales desde coordenadas universalistas («la creacion de una
sociedad nueva»). Logramos anudar finalmente, de este modo, las fases de lo que
hemos denominado procesos de raciouniversalizacion, la dialéctica existente entre el
universalismo intensivo y el universalismo extensivo, y el problematico estatuto del

sujeto transformador, operante en dichos procesos.

VII
El universalismo politico radica en el punto de exclusion o excepcidn trascendental
de la sociedad, en su elemento supernumerario. Los procesos de universalizacion parten
de la disputa, del litigio —pues «la guerra [polemos] es el padre de todas las
cosas»*— pero abren nuevas posibilidades que actualizan el principio que afirma la

capacidad universal de cualquiera, su radical igualdad®. Lo que conlleva la creacion

#Cf. Marx, K. (1974). Miseria de la filosofia. Gijon: Ediciones Jucar, p. 258.

4 Cf. Marx, K. (1974). Op. Cit., p. 258.

46 Garcia Calvo, A. (1999). Razon comiin. Edicion critica, ordenacion, traduccion y comentario de los restos del
libro de Herdclito. Zamora: Editorial Lucina.

#Para Ranciere, el sentido de la palabra “comunismo” es intrinseco a las practicas raciouniversalistas.
Asi, el autor opone a las légicas de la desigualdad —a la existencia de los particularismos— un
principio de igualdad definido por dos axiomas: a) en primer lugar, la igualdad no es una meta a
alcanzar, sino un punto de partida, “una presuposicion que abre el camino a una posible verificaciéon”;
b) en segundo lugar, la inteligencia es una (en el sentido de Joseph Jacotot). Hay una inteligencia que
pertenece a todos “por ser inteligencia de todos”. La emancipacion es entonces la afirmacion de esta
inteligencia comziin y la verificacion del potencial de la igualdad de las inteligencias. Ahora bien, ;acaso
puede deducirse del “comunismo de las inteligencias” —en términos del autor— alguna forma especifica
de comunismo? La respuesta es negativa. Cf. Rancieére, J. (2011). Momentos politicos. Madrid: Clave
Intelectual, pp. 133-135. En vocabulario fenomenoldgico: el movimiento que se efectia desde N2
(“comunidad de singulares” —el sintagma es de Jean-Luc Nancy—) hasta N3 (las instituciones
simbdlicas —en este caso, en registro politico—) es de transposicién, nunca de deduccion. Su confusion

37

Mazo
2018



38

Marzo
2018

J1EHE

REVISTA DE FILOSOFIA

de nuevas estructuras politicas que pongan en obra tales capacidades, que no
pertenecen*® de antemano a ninguna clase particular.

Y esto solo puede producirse mediante la ejecucion de operaciones praxicas
organizadas. En ninguin caso se trata de inyectar o insuflar “conciencia de clase” a los
sujetos desde una instancia externa al tejido social, en perspectiva de sobrevuelo. En
efecto, la conciencia de clase es coextensiva a tales operaciones praxicas, el nexo
mismo que las entrelaza. Sospechamos, sin embargo, que todavia son muchos los que
se representan la “conciencia de clase” de forma mentalista, como una abstraccion
intelectual, al modo escolastico®.

Y es que “conocer el bien” no conlleva necesariamente “hacer el bien”. El
intelectualismo moral o politico no deja de ser, en ocasiones, una excusa para desviar
la critica ineludible a los fundamentos filosoficos esgrimidos y a su conexion con las
condiciones materiales de existencia (sosteniendo, por ejemplo, cuando los

resultados politicos no son los esperados, y mediante una hipotesis ad hoc

es la que lleva a Toni Negri, por ejemplo, a derivar de la multitudo una politica y una ética comunistas
especificas.

4 Nuevamente en términos fenomenoldgicos: las relaciones de pertenencia “no funcionan” en el nivel
proteico “superior”, donde se origina la universalidad —a la que accedemos por anabasis, en segundo
orden, desde la “zona” simbdlica de intermediacidn, que es en la que “se produce” la particion
atributiva de la humanidad —. Cf. Urbina, R. (2014). Estromatologia. Teoria de los niveles fenomenoldgicos.
Madrid: Brumaria.

4 Contra el idealismo de la conciencia, larvado en algunas corrientes marxistas, mantiene Balibar: «Por
lo demas, esta posicion pura y simplemente idealista fue criticada ya por Marx: se puede incluso decir
que es la critica de toda posibilidad de identificar la politica con los efectos y las figuras de la
conciencia, lo que representa, desde el principio, el elemento de materialismo irreductible, motor de la
evolucion tedrica de Marx y de su progresiva ruptura con toda la ideologia burguesa». (Cf. el articulo
Balibar, E. (1978) “Marx, Engels y el Partido Revolucionario”, en Cuadernos Politicos, num. 18. México
D.F.: Editorial Era. pp. 35-46.
http://www.cuadernospoliticos.unam.mx/cuadernos/contenido/CP.18/CP.18.35.EtienneBalibar.pdf).
En efecto, si se reemplaza la idea hegeliana de Espiritu por la de Materia, conservando los mismos
“atributos” o “caracteristicas” que subyacen a tales nociones (por ejemplo, suponiendo que la Materia
—no ya el Espiritu— es la “sustancia absoluta” en que las conciencias “conforman la perfecta libertad
e independencia de su contraposicion”), el monismo metafisico de la sustancia y el idealismo seguiran
presentes. Cf. Fenomenologia del Espiritu. Cap. IV. La verdad de la certeza de si mismo: «Mas tarde
vendra para la conciencia la experiencia de lo que el espiritu es, esta substancia absoluta que, en la
perfecta libertad e independencia de su contraposicién, es decir, de distintas conciencias que son para
si, es la unidad de las mismas: el yo es el nosotros y el nosotros el yo». Para una critica de este punto,
Cf. Gonzdlez Ponte, Juan Antonio. "Tesis sobre el cuerpo (im-)propio", en: Eikasia. Revista de Filosofia
(www.revistadefilosofia.com), nim. 47. Oviedo, Espafia, Eikasia Ediciones, 2013 (enero); pp. 581-586.



' "
ElKdald
completamente gratuita, que estos se deben a “la falta de conciencia”’® o a la
“alienacion” de la sociedad civil —provocada o no por el Estado—). Como sentencia
Ranciere, «no existe evidencia alguna de que el conocimiento de una situacién
acarree el deseo de cambiarla»®. No hay vanguardia politica que atesore unas
verdades “cientificas” que empujen indefectiblemente a esta y a sus acdlitos a
transformar la realidad, a generar dindmicas de raciouniversalizaciéon. Como
tampoco «[...] hay ignorante que no sepa una multitud de cosas». Y es «sobre esa

capacidad en acto, sobre el que toda ensefianza debe fundarse»®. Anhadiremos: y toda

politica emancipatoria.

% Cometiendo, asi, un circulo vicioso: jpor qué el resto de la sociedad no engrana con nuestros planes
y programas politicos? Porque carece de “conciencia de clase”. ;Por qué la sociedad carece de
“conciencia de clase”? Porque no es capaz de imbricarse con “nuestros” planes y programas politicos.
Desde una perspectiva materialista, sin embargo, el problema no reside en “tener” o no “tener”
conciencia de clase (como si esta fuese una sustancia primitiva y no una relacion —o haz de relaciones—
que se fragua en las luchas sociales y politicas —de clases, de estados, etc.—); la cuestion esencial es:
(cuales son los contenidos objetivos de dicha “conciencia de clase”?

51 Cf. Ranciere, J. (2010). El espectador emancipado. Buenos Aires: Manantial, pp. 9-28.

52 Cf. Ranciere, J. (2010). EI maestro ignorante: cinco lecciones sobre la emancipacion intelectual. Barcelona:
Laertes.

39

Mazo
2018



40

Marzo
2018

Pikasi

REVISTA DE FILOSOFIA

ANEXO

DIAGRAMA DE RACIOUNIVERSALIZACION

DIMENSIONES DIMENSION DIMENSION
PAthe POLITICA FENOMENOLOGICA
1) ORDEN POLITICO SINNSTIFTUNG
ESTABLECIDO: (sentidos
H ATRIBUCION DE institucionalizados)
FUNCIONES Y
e . RESPONSABILIDADES
Campo politico de partida ACTUALES Ambito de lo
posible/imposible
[INSTITUCIONES] (There is not

Particularismos de referencia

alternative!)

FASE ANALITICA

2) TRANSFORMACION DE
LAS INSTITUCIONES Y
RELACIONES DE PODER

(Acontecimiento: momento
emancipatorio, disruptivo,
insurreccional, etc.)

SINNBILDUNG
(sentidos haciéndose)

Reconfiguracién de los

it

FASE SINTETICA

[PROCESO DESTITUYENTE] posibles: japarencia de
/L./ lo transposible?
CRITERIO EXTENSIVO: ?%p
alcance transformador de los 7(/
proyectos raciouniversalistas 3

(dialéctica de clases sociales y
Estados)

CRITERIO INTENSIVO:

Reforma/Revolucion

; O@

A &

R
2 0%,
° a2

o)
SINNSTIFTUNG
(sedimentacién de
nuevos sentidos)

3) NUEVO ORDEN POLITICO
[PROCESO CONSTITUYENTE]

(Surgimiento de nuevos

particularismos?




Pikasia

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Adorno, Th. (1998). Minima Moralia. Madrid: Taurus.

Althusser, L. (1970). La revolucién tedrica de Marx. México: Siglo XXL.

Althusser, L. (2002). Para un materialismo aleatorio. Madrid: Arena.

Aulo Gelio. (2009). Noches Aticas. Madrid: Akal.

Badiou, A. (2008). Légica de los mundos. El ser y el acontecimiento,2. Buenos Aires: Manantial.

Badiou, A. (2010). Segundo Manifiesto por la filosofia. Buenos Aires. Editorial Manantial.

Badiou, A. (2017). Filosofia y la idea del comunismo. Conversacién con Peter Engelmann. Madrid: Editorial
Trotta.

Balibar, E. (1978). “Marx, Engels y el Partido Revolucionario”, en Cuadernos Politicos, num. 18. México
D.F.: Editorial Era. pp. 35-46.
http://www.cuadernospoliticos.unam.mx/cuadernos/contenido/CP.18/CP.18.35.EtienneBalibar.pdf

Balibar, E. (2002).  Politics  and  the  Other  Scene. London:  Verso  Books.
Balibar, E. (2010). La igualibertad. Madrid: Herder Editorial.

Balibar, E. (2013). Ciudadania. Buenos Aires: Adriana Hidalgo editora.
Balibar, E. and Wallerstein, 1. (1991). Race, nation, Class. Ambiguos Identities. London: Verso Books.

Beasley-Murray, J. (2010). Poshegemonia. Teoria Politica y América Latina. Buenos Aires: Paidos.

Bryce Echenique, A. (1983). La vida exagerada de Martin Romaria. Barcelona: Circulo de Lectores.

Bueno, G. (1972). Ensayos Materialistas. Madrid: Taurus.

Bueno, G. (1975). Teoria & Praxis. Oviedo: Universidad de Oviedo.

Bueno, G. (1990). Materia. Oviedo: Pentalfa Ediciones.

Bueno, G. (1996). El sentido de la vida, seis lecturas de filosofia moral. Oviedo: Pentalfa Ediciones.

Bueno, G. (2004). El mito de la Izquierda. Las izquierdas y la derecha. Barcelona: Ediciones B.

Bueno, G. (2008). EI mito de la Derecha. ;Qué significa ser de derechas en la Espaiia actual?. Madrid:
Ediciones Temas de Hoy

1

Bueno, G. (2011). “Algunas precisiones sobre la idea de “holizacién””, en El Basilisco. Segunda época,
num. 42 , pp- 19-80. Oviedo: Fundacion Gustavo Bueno.
http://www.febueno.es/bas/pdf2/basd2b.pdf

Cicerdn (2014). La Repuiblica. Madrid: Alianza Editorial.

Davis, A. (2005). Mujeres, raza y clase. Madrid: Ediciones Akal.

De Gouges, O. (1791): “Declaracién de los Derechos de la Mujer y de la Ciudadana”, en Red Feminista

de  Derecho  Constitucional. Alicante: Red Feminista de Derecho Constitucional.
http://feministasconstitucional.org/portfolio-items/sobre-la-declaracion-de-los-derechos-de-la-

mujer-y-de-la-ciudadana/
Engels, F. (1968). Ludwig Feuerbach y el fin de la filosofia cldsica alemana. Madrid: Ricardo Aguilera.

Engels, F. (1998). Del socialismo utdpico al socialismo cientifico. Barcelona: Debarris.

Gonzalez Ponte, J. A. (2013). "Tesis sobre el cuerpo (im-)propio”, en Eikasia, Revista de Filosofia, num.
47. Oviedo: Eikasia Ediciones. pp. 581-586. http://revistadefilosofia.com/47-29.pdf

Garcia Calvo, A. (1999). Razén comiun. Edicién critica, ordenacion, traduccion y comentario de los restos del
libro de Herdclito. Zamora: Editorial Lucina.

Gramsci, A. (1977). Politica y Sociedad. Barcelona: Ediciones Peninsula.

Gramsci, A. (2005). Antologia. México: Siglo XXIL.

Hegel, G.W.F (1970). Filosofia de la historia. Barcelona: Ediciones Zeus.

Hegel, G.W.F. (2000). Fenomenologia del Espiritu. Madrid: Fondo de Cultura Econdmica.

Mlouz, E. (2007). Intimidades Congeladas. Las emociones del capitalismo. Buenos Aires: Katz Discusiones.

Kant, I. (1972). La paz perpetua. Madrid: Espasa-Calpe.

Lenin, V. L. (2017). Entre dos revoluciones. Madrid: Siglo XXI.

41

Mazo
2018



42

Marzo
2018

ikaal

REVISTA DE FILOSOFIA

Losurdo, D. (2015). EI pecado original del siglo XX. Madrid: Disenso.

Lukacs, G. (1970). El Joven Hegel y los problemas de la sociedad capitalista. Barcelona-México D.F.:
Ediciones Grijalbo.

Mao Tse Tung. (1977). Ensayos Filoséficos. Gijon: Ediciones Jtcar.

Marcuse, H. (1994). El Hombre Unidimensional. Barcelona: Ariel.

Marx, K. (1974). Miseria de la filosofia. Gijon: Ediciones Jucar.

Marx, K. (2002). Critica de la Filosofia del Estado de Hegel. Madrid: Biblioteca Nueva.

Marx, K. (2008). Escritos de Juventud sobre el Derecho. Textos 1837-1847. Barcelona: Anthropos.

Marx, K. y Engels, F. (2014). La Ideologia Alemana. Madrid: Akal.

Massumi, B. (2017). Politics of Affect. Chicago: Haymarket Books

Merleau-Ponty, M. (1956). Humanismo y Terror. Buenos Aires: Ediciones Leviatan.

Nick, H. (2010). Badiou, Balibar, Ranicere. Re-thinking Emancipation. Londres: Continuum

Rancieére, J. (1996). El desacuerdo. Politica y filosofia. Buenos Aires: Nueva Vision.

Ranciere, J. (2006). El odio a la democracia. Buenos Aires: Amorrortu.

Ranciere, ]. (2010). El espectador emancipado. Buenos Aires: Manantial.

Ranciere, J. (2010). EI maestro ignorante: cinco lecciones sobre la emancipacién intelectual. Barcelona:
Laertes.

Ranciere, J. (2011). El tiempo de la iqualdad. Barcelona: Herder.

Ranciere, J. (2011). Momentos politicos. Madrid: Clave Intelectual

Ranciére, J. (2014). EI método de la igualdad. Conversaciones con Laurent Jeanpierre y Dork Zabunyan.
Buenos Aires: Nueva Vision Editorial.

Read, J. (2015). The Politics of Transindividuality. Boston: Brill.

Richir, M. (2013). La contingencia del déspota. Madrid: Brumaria.

Sieyes, E. (2008). ;Qué es el tercer estado?. Madrid: Alianza Editorial.

Stavrakakis, Y. (2010). La izquierda lacaniana. Psicoandlisis, teoria, politica. Buenos Aires: Fondo de
Cultura Econémica.

Therborn, G. (1987). La ideologia del poder y el poder de la ideologia. Madrid: Siglo XXIL.

Urbina, R. (2007). “;La fenomenologia del espiritu como Bildungsroman?”, en Eikasia, Revista de
Filosofia, nim. 15. Oviedo: Eikasia Ediciones. p. 106. http://revistadefilosofia.com/15-04.pdf

Urbina, R. (2014). Estromatologia. Teoria de los niveles fenomenoldgicos. Madrid: Brumaria.

Zizek, S. (2010). En defensa de la intolerancia. Barcelona: Editorial Sol 90.






