
43 

M a r z o  
2 0 1 8  

 
	

 
Víscera, vivencia y dispositivo. Fenomenología y transhumanismo | Pablo Posada Varela	

	

	

Víscera, vivencia y dispositivo. Fenomenología y transhumanismo 
Pablo Posada Varela 
Bergische Universität Wuppertal – Université Paris Sorbonne 
pabloposadavarela@gmail.com 
 
 
	
Resumen 
 
Querer abordar la cuestión del transhumanismo en 
sus fundamentos implica tratar de la especificidad 
de lo humano. Entendemos que la cuestión de la 
frontera entre adentro y afuera en los seres vivos es 
estratégica a este efecto. Los casos del animal y del 
ser humano revelan una no coincidencia entre un 
adentro que llamamos “visceral” y otro que 
denominamos “transcendental”. Esta dependencia 
no coincidente entre el adentro transcendental y el 
adentro visceral se complejifica en el animal, pero, 
sobre todo, en el ser humano. Por lo demás, el 
concepto de facticidad transcendental vehicula esa 
“interioridad” en sentido doble – visceral y 
transcendental – en relación de dependencia no 
total, de dependencia en desajuste o no-
coincidencia. Desde esta situación fenomenológica, 
examinaremos los efectos potenciales de la técnica 
(y sus prótesis tecnológicas) sobre la inmanencia 
del sentido haciéndose como sentido encarnado. 
Esclareceremos el peligro manifiesto de una 
evacuación progresiva del adentro transcendental 
por exteriorización sucesiva de las operaciones 
corpóreas de constitución, lo cual dará lugar a un 
sistema cinestésico cada vez más desenraizado, 
proliferante y algoritmizado cuya insistencia e 
intimación constantes y acuciantes rebasará y 
anegará adentro transcendental, toda serenidad 
sinestésica, tan necesaria al trabajo reflexionante 
del sentido 
 
Palabras clave 
Facticidad transcendental, Territorio, Filtro, Piel, 
Fenomenología, Medio interno, Membrana, 
Transcendental, Visceral, Exteriorización de las 
operaciones, Técnica, Cinestesia, Sinestesia, 
Prótesis, R. Debray, E. Husserl, D. W. Winnicott. 
 

Abstract 
 
If we ought to consider transhumanism and ponder 
its phenomenological significance, we shall first 
reflect on borders in its broader sense, which also 
happens to be its most concrete signification: the 
border or the frontier among the living beings in 
general, then by the animals and, finally, in the 
precise case of humain beings. These two last 
instances show a fundamental non-coincidence 
between an inner space or interiority that we shall 
call “visceral”, and a “transcendental” interiority. 
Such a non-coincident dependence between the 
transcendental and the visceral enhances 
dramatically the complexity of the border (and, 
consequently, the relations between the inner and 
the outer environment) both by the animals and by 
the human beings. The concept of transcendantal 
facticity gathers a double “interiority”: a visceral 
and a transcendental one. Both are in a relation of 
not-complete dependence. Starting from this 
phenomenological fact, we examine the potential 
effects that the technique (and its many 
technological prothesis) has on the immanence of 
sense as an embodied sense in the making. We 
point out a progressive disappearance of the 
transcendental interior, boosted by the growing 
exteriorization of the constitutive operativity. The 
whole process comes to an algorithmically 
upgraded but rootless kinesthetic system that 
hampers the transcendantal inside, unsettling the 
serenity of its basic synesthesia 
 
Keywords 
Transcendental facticity, Territory, Filter, Skin, 
Phenomenology, Internal environment, Membrane, 
Transcendantal, Visceral, Exteriorization of 
operations, Technique, Synesthesia, Kinesthesis, 
Prothesis, D. W. Winnicott, E. Husserl, R. Debray 




