J1EHE

REVISTA DE FILOSOFIA

Viscera, vivencia y dispositivo. Fenomenologia y transhumanismo

Pablo Posada Varela

Bergische Universitit Wuppertal — Université Paris Sorbonne

pabloposadavarela@gmail.com

Resumen

Querer abordar la cuestion del transhumanismo en
sus fundamentos implica tratar de la especificidad
de lo humano. Entendemos que la cuestion de la
frontera entre adentro y afuera en los seres vivos es
estratégica a este efecto. Los casos del animal y del
ser humano revelan una no coincidencia entre un
adentro que llamamos “visceral” y otro que
denominamos “transcendental”. Esta dependencia
no coincidente entre el adentro transcendental y el
adentro visceral se complejifica en el animal, pero,
sobre todo, en el ser humano. Por lo demas, el
concepto de facticidad transcendental vehicula esa
“interioridad” en sentido doble — visceral y
transcendental — en relacion de dependencia no
total, de dependencia en desajuste o no-
coincidencia. Desde esta situacion fenomenologica,
examinaremos los efectos potenciales de la técnica
(y sus protesis tecnoldgicas) sobre la inmanencia
del sentido haciéndose como sentido encarnado.
Esclareceremos el peligro manifiesto de una
evacuacion progresiva del adentro transcendental
por exteriorizacion sucesiva de las operaciones
corporeas de constitucion, lo cual dard lugar a un
sistema cinestésico cada vez mas desenraizado,
proliferante y algoritmizado cuya insistencia e
intimacién constantes y acuciantes rebasard y
anegara adentro transcendental, toda serenidad
sinestésica, tan necesaria al trabajo reflexionante
del sentido

Palabras clave
Facticidad transcendental, Territorio, Filtro, Piel,

Fenomenologia, Medio interno, Membrana,
Transcendental, Visceral, Exteriorizacion de las
operaciones, Técnica, Cinestesia, Sinestesia,

Proétesis, R. Debray, E. Husserl, D. W. Winnicott.

Abstract

If we ought to consider transhumanism and ponder
its phenomenological significance, we shall first
reflect on borders in its broader sense, which also
happens to be its most concrete signification: the
border or the frontier among the living beings in
general, then by the animals and, finally, in the
precise case of humain beings. These two last
instances show a fundamental non-coincidence
between an inner space or interiority that we shall
call “visceral”, and a “transcendental” interiority.
Such a non-coincident dependence between the
transcendental and the visceral enhances
dramatically the complexity of the border (and,
consequently, the relations between the inner and
the outer environment) both by the animals and by
the human beings. The concept of transcendantal
facticity gathers a double “interiority”: a visceral
and a transcendental one. Both are in a relation of
not-complete dependence. Starting from this
phenomenological fact, we examine the potential
effects that the technique (and its many
technological prothesis) has on the immanence of
sense as an embodied sense in the making. We
point out a progressive disappearance of the
transcendental interior, boosted by the growing
exteriorization of the constitutive operativity. The
whole process comes to an algorithmically
upgraded but rootless kinesthetic system that
hampers the transcendantal inside, unsettling the
serenity of its basic synesthesia

Keywords

Transcendental facticity, Territory, Filter, Skin,
Phenomenology, Internal environment, Membrane,
Transcendantal, Visceral, Exteriorization of
operations, Technique, Synesthesia, Kinesthesis,
Prothesis, D. W. Winnicott, E. Husserl, R. Debray

43

Marzo
2018





