] ‘( ]
REVISTA DE FILOSOFIA
Numero 80 resefias

Historia de la Filosofia. 2° de Bachillerato, Alberto Hidalgo Tufion,
Eva Alvarez Martino, Salvador Centeno Prieto, Roman Garcia Fernandez. Madrid, Paraninfo,
2017, 424pp. ISBN 13: 9788428338493

Resefia realizada por Jesis Emmanuel Ferreira Gonzalez. Instituto de
Investigaciones Filosoficas "Luis Villoro", de la Universidad Michoacana de San Nicolas de
Hidalgo (Morelia, Michoacan, México).

El jueves 12 de octubre de 2017, se presento

Paraninfo

dicho libro en el Instituto de Investigaciones
Filosoficas “Luis Villoro”, de la Universidad
Michoacana de San Nicolas de Hidalgo, en
Morelia, Michoacan, México.

Teniendo bien clara la idea de Daniel ]J.
Boorstin, acerca de que lo propio de la
condicién humana es hacerse preguntas y que,
aunque a veces la creencia en haber encontrado

respuestas nos haga olvidarnos y nos aliene de o Sl

EVA ALVAREZ MARTINO
SALVADOR CENTENO PRIETO
ROMAN GARCIA FERNANDEZ

nuestra verdadera condicion, es la busqueda

de respuestas la que nos mantiene unidos, nos

define como humanos y asegura nuestra preservacion!, Alberto Hidalgo Tunoén,
coordinador de dicho libro, plantea la orientacion de la Historia de la Filosofia:
postulando que son las preguntas las que nos permiten calibrar el sentido y alcance
de lo teorizado en cada época, e incluso, que son los problemas los que posibilitan
delimitar apropiadamente los cambios de ciclo en la Historia de la Filosofia.

Frente a la imagen estatica de la philosophia perennis que tiende a homogenizar,
bajo un patrén universal de cierto conjunto de verdades y valores, el coordinador
propone una cara dindmica y heterogénea de la historia de la filosofia, que sin
embargo, no llega a caer en un relativismo de posturas filosoficas, ni sélo en una
clasificacion de corrientes de pensamiento sistematizadas; lo dice muy bien

recordando a Heraclito de Efeso, cuando éste se refiriere a la primera disputa

! Daniel J. Boorstin, Los pensadores, 1988. Citado por Alberto Hidalgo Tufién (Coord.), Historia de la

225

Marzo
2018



' "
ElKdAld

metafisica ocurrida en Occidente: “ello no tiene por qué convertir la historia de la
tilosofia en una rapsodia de avatares sin sentido o en el panegirico de una
ideologia.”? Y en ese sentido, afirma el coordinador que el preguntar, que se dice de
muchas maneras, no impide, sin embargo, observar soluciones que parecen obedecer
a “una estructura finita de posibilidades logicas que producen afinidades electivas
subterraneas entre autores y escuelas de distintos ciclos.”® Afinidades por eleccion,
que observamos, pueden dar pie a un cierto tipo de universalismo, puesto que
sostiene el autor, que la universalizacion comenzada en Grecia atin no termina, y
apoyado en Derrida, afirma que la universalizaciéon de la filosofia, hoy debe
profundizar en el camino que ha tenido de desplazamientos, mutaciones,
rompimientos, extensiones para seguir liberdndose cada vez mas de los limites
étnicos, geograficos y politicos (Derrida, 2001). Ante lo anterior nos preguntamos: ;es
acaso que el coordinador considera viable un universalismo? Por lo menos, ya nos
deja ver que, si este es posible, no seria en el sentido de la homogeneidad, como el
caso moderno; quizas un otro universalismo en el sentido de lo heterogéneo, pero sin
caer en la atomizacidn de las diversidades, como ocurre con la posmodernidad, sino
mas bien una «heterogeneidad enlazada», en el que se guardan vinculos

226 subterraneos entre pensadores de distintas épocas. jAcaso un universalismo

Marzo subterraneo?, ;quizds un universalismo ontoldgico en el que se comuniquen las
diferentes capas o estratos del Ser, quizas un universalismo que implique un libre
juego de enlazamientos a distancia?

Ahora bien, lo interesante es que en la postura filosofica del coordinador puede
observarse tanto una critica al universalismo moderno, como un cuestionamiento a la
tilosofia relativista posmoderna, lo que puede verse en el apartado “Pero, ;hay
filosofia después de la modernidad?” o “La derrota del pensamiento”. En la Unidad
24 El pensamiento posmoderno, del libro en mencion.

El coordinador observa que el poder de las preguntas, es precisamente el que
rompe el patron homogéneo de la perspectiva de la filosofia Perennis. Sostiene: “la
Historia de la Filosofia no puede entenderse como una seleccion aislada de sistemas

tiloséficos, debido a que cada autor esta siempre en didlogo tanto con su propia

2 Alberto Hidalgo Tunén (Coord.), “Introduccidon general”, Historia de la Filosofia. 2° de Bachillerato,
Madrid, Paraninfo, 2016.
3 Idem.



I| n
REVISTA DE FILOSOFIA

Numero 80 resefias

época como con las propuestas anteriores en la historia.”* El coordinador nos
muestra que para entender lo fundamental de un pensador es indispensable —
ademas de atender al contexto de la vida y obra del presente—, ver el entrelazo de
preguntas que éste tiende a los diferentes planteamientos del pasado.

En el libro Historia de la filosofia, no solo encontraran un recorrido con sentido en
la historia de la filosofia, sino también una expresion bien clara de la significacion y
alcances de la filosofia misma. Pareciera que el orden del método en el pensamiento
de Alberto Hidalgo Tufién implica, que antes que preguntarse por la historia de la
tilosofia, fundamentalmente tengamos que preguntar por la filosofia en si, es mas,
por el filésofo en cuanto tal, y pensar su ser, en razéon de su comportamiento... A
partir de su tarea y su circunstancia —recorddndonos con ello a Ortega y Gasset—.
Alberto Hidalgo Tufion tiene bien claro cudl es la tarea del fildsofo, bajo una Optica
correspondiente a la de una investigacion que anhela comprender la vida y la
existencia humana a través de la temporalidad, y sostiene que ésta, se rige por unos
signos muy distintos a los de la mitologia y la religion, ambitos en que los desfilan
tiguras tales como la del adivino y del profeta; y menciona que mientras que “(e)l
adivino pretende leer el futuro interpretando los equivocos signos del presente. [...]
[Y] (e)l profeta prescribe el futuro desde la autoridad imponente de un dios eterno
que habla por su boca. [...] la tarea del filosofo: [...] consiste en experimentar las
contradicciones del presente y preguntar incesantemente sobre la manera de
solucionarlas.”> Afirma que: “(e)l filésofo, desde Socrates, descubre su ignorancia:
ama el saber que desconoce. No pretende adivinar el futuro, aunque no excluye
ninguna conjetura a priori. Tampoco prescribe lo que sucederd, salvo por lo que
respecta a la mintscula parcela sobre la que tiene algin poder: su vida.”® Palabras en
las que se descubre la humildad y sencillez del filésofo, porque no aspira a cosas que
estén fuera de sus potencias y posibilidades, siempre reconociendo sus limitaciones
—Ilo que nos recuerda al filosofo como ser del limite, de Eugenio Trias—, y aspira a

una comprension racional de su puesto en el cosmos, como diria Max Scheler.

4+ Alberto Hidalgo Tufién (Coord.), “Contraportada”, Historia de la Filosofia. 2° de Bachillerato, Madrid,
Paraninfo, 2017.

5 Alberto Hidalgo Tufidén (Coord.), “Introduccion general”, Historia de la Filosofia. 2° de Bachillerato,
Madrid, Paraninfo, 2017.

6 Idem.

227

Marzo
2018



228

Marzo
2018

tikasia

Por otra parte, el coordinador del libro atiende a Marx, en la idea de que la
humanidad sdlo se plantea, en cada época, las preguntas que esta en posibilidad de
responder; que, ademas, implica el hecho de que el fildsofo es un funcionario porque
funge como preguntador. Aspecto que me recordd la pregunta por el papel que el
tilésofo tiene frente a las instituciones, el cual ya encaraba Nietzsche, quien
cuestionaba el papel del fildsofo como funcionario. Pensando un poco en esto,
observamos que es problematico, porque somos filosofos que dependemos de, y
habitamos en, instituciones del Estado. Y la critica a las instituciones, implica destruir
el lugar donde habitamos, vivir en la calle, incluso vivir fuera de la cultura, vivir en
la naturaleza salvaje, y si lo propio del hombre es ser cultural ;como ir en contra de
una codificacion que hasta ahora le ha sido propia? Ahora bien, quizas no sdlo se
puede instituir bajo la orientacion del poder, de forma injusta bajo la piedra angular
de la ideologia, que es en la que se fundamenta el Estado, sino que también, es
posible instituir bajo las formas del valor, justa y libremente, bajo la critica y la
verdad de la filosofia. Recordando con Luis Villoro, que la filosofia es aquel
pensamiento critico tanto de las verdades objetivas de la ciencia positiva que se
divulgan como inamovibles’, como de las ideologias que tienen cara de verdad pero
sirven a intereses particulares®, asi como también de los dogmas’, que han sido el
fundamento de las religiones y de esa institucion llamada Iglesia; que son en el
fondo, en el caso de estas ultimas, las brujulas que orientan el tipo de investigacion
del adivino y del profeta. Habria que ver qué pasa con las figuras que desfilan del
lado del Estado y, no solo los que ya sabemos de entrada que estan del lado del
poder, como la del dictador, sino de aquellos cuya resistencia frente al poder, y
teniendo por bandera un valor, se convierten en victimas de un poder impositivo
mas, tales como el «politico progresista», la «masa» o el «guerrillero-terrorista»;
figuras que expone Luis Villoro en el capitulo 3, titulado, “Valores en politica”, del
Poder y el valor.'® Me detengo en este problema, puesto que lo considero clave para

comprender la postura y, por ende, la tarea del filésofo frente a la Iglesia, al Estado y

7 Luis Villoro, “Filosofia y dominacién”, en EI concepto de ideologia y otros ensayos, México, FCE, 2007, p.
120-135.

8 Luis Villoro, “Del concepto de ideologia”, en El concepto de ideologia y otros ensayos, p. 15-37.

9 Luis Villoro, “El concepto de Dios y la pregunta por el sentido”, en Vislumbres de lo otro, México, El
Colegio Nacional/Verdehalago, 2006, p. 87-96.

10 Luis Villoro, El poder y el valor, México, FCE, 1997, pp. 88-90.



I| n
REVISTA DE FILOSOFIA

Numero 80 resefias

a la ciencia, ademas, porque la idea que destila esta reflexion la vemos coherente con
la idea que Alberto Hidalgo Tufion tiene del perfil del filosofo y de su tarea en la
época actual en la que vivimos en un mundo desbocado y globalizado. Pareciera
decir Alberto Hidalgo Tundén apoyado en su maestro Gustavo Bueno, que la filosofia
no es una ciencia positiva y que éstas no se han originado de ella; lo que no implica
tampoco que la filosofia se mueva a espaldas de las ciencias positivas. En este
sentido, el coordinador citando ;Qué es la filosofia?'!, en la actividad 22.2 del libro,
sostiene: “(e)sto no significa que sea esta perspectiva filosofica la que confiere la
cientificidad a las ciencias categoriales. Por el contrario, el saber cientifico, si lo es
efectivamente, es «regla de si mismo» (de su «evaluacién») y no necesita de
fundamentos filosoficos.”!? Sin embargo, también afirma: “(l)a critica filosofica tiene
aqui una mision bien clara, a saber, la mision catartica [...]”** La tarea de la filosofia
es la de mantenerse a una distancia critica conveniente o adecuada respecto de todas
las ciencias. Afirma el coordinador que cuenta esta Historia de la Filosofia que
“[desde] Socrates, la filosofia pone al descubierto nuestra ignorancia radical acerca
de todas las cosas, imponiéndonos como tarea unica y decisiva la autorreflexion:
‘conocete a ti mismo’. La Filosofia problematiza la realidad, enjuicia los multiples
puntos de vista que se expresan en la convivencia social y mediante la palabra viva,
hablada sobre todo, hace preguntas incisivas y pertinentes en cada situacion.”*

Pareciera sostener Alberto Hidalgo Tundn, con Ortega y Gasset, que la filosofia
tiene la tarea de someter la razon a la vitalidad, localizarla dentro de lo bioldgico y
supeditarla a lo espontaneo: mostrar que es la cultura, la razon, el arte, la ética
quienes han de servir a la vida y no al revés; y, sostener junto con €él, que la vida es
tarea y mision de la filosofia. Tarea que es multiple y con muchas facetas puesto que
el hombre es un fabricador de universos.'®

Ahora bien, si vamos caminando en la comprension de la filosofia orientados por

problemas, por ejemplo, si nos detenemos en el problema del filésofo frente a las

11 Gustavo Bueno, ;Qué es la filosofin?, Oviedo, Ed. Pentalfa (2% ed.), 1995, pp. 117-118. Citado por
Alberto Hidalgo Tufion (Coord.), Historia de la Filosofia. 2° de Bachillerato, Madrid, Paraninfo, 2016, pp.
372-373.

12 Alberto Hidalgo Tufién (Coord.), Historia de la Filosofia. 2° de Bachillerato, Madrid, Paraninfo, 2017, p.
372.

13 Idem.

14 Cfr. Alberto Hidalgo Tunén (Coord.), Op. cit., 2017, p. 30.

15 [bid., p. 341.

229

Marzo
2018



. .
ElKdAld

instituciones, como lo hemos hecho nosotros, el libro Historia de la filosofia, nos provee
de elementos para reflexionar mas atinadamente sobre ello y, en el caso de éste, es
sin duda un problema que no tiene sus fundamentos ultimos en la filosofia moderna
—mismo que lo podemos ver en las unidades correspondientes al “Ciclo F:
Introduccién al ciclo de la Modernidad Ilustrada: Criticismo, Ideologia y Utopia
social” —, sino que nos remite al momento de la institucionalizacion de la filosofia, en
la edad antigua que puede verse en el “Clico B” “La cristalizacion institucional. La
tilosofia como institucién simbdlica”, del libro coordinado por Alberto Hidalgo
Tunodn, en donde puntualmente podemos ir a la academia de Platén, la “Unidad 4.
Platon la Filosofia Académica” que esta circunscrita a este ciclo. Ademads, ver la
“Unidad 8. La filosofia al servicio de la teologia en las religiones monoteistas”, que
esta circunscrita en el “Ciclo D: Introduccion al ciclo de la metafisica religiosa:
sinagogas, iglesias y mezquitas”.

Como veran el gran atractivo didactico de este libro es que no sigue una
secuencia lineal por las edades o épocas de la filosofia (Antigiiedad, Medievo,
Modernidad, Posmodernidad y Edad Contemporanea), sino que presenta a la
historia a través de Ciclos que son viajes que operan a lo largo de una trayectoria

29 circular, capaces de repetirse varias veces, pero en que en cada repeticion cambia su
Marzo modo de darse dependiendo del contexto, resonando asi en diferentes momentos los
sentidos originales de la ideas filosoficas.

El libro tiene ademas un area de actividades al final de cada unidad para reforzar
el conocimiento y comprension de cada apartado. Las actividades consisten en
cuestionarios, modulos de lectura e interpretacion, ejercicios de parafrasis del texto y

de redaccion en general; modulos de comparacion, contraste de ideas entre

diferentes autores, etc.





