Pikasis

REVISTA DE FILOSOFIA

Georges Bataille y Gilles Deleuze. Desde Nietzsche

por una filosofia menor
Maria Garcia Pérez. Doctora por la Universidad de Granada

I. INTRODUCCION

Se podria decir que Bataille vivid y escribié en el deleuziano tiempo del Aidn
diferente del tiempo cronoldgico, esto es, en aquella temporalidad capaz de albergar
lineas de fuga, en definitiva, de transgredir y de situarse en el limite. Pornografo y
filésofo, bibliotecario y frecuentador de burdeles, seminarista y ateo después,
nietzscheano y marxista, mistico y bebedor, antiimperialista y antimilitarista pero
pensador de la comunidad'... contradicciones a nuestra vista si no estamos en
condiciones de entender que, en todo, incluso en su faceta mas teorica, Bataille se
ponia en juego y ponia en juego al otro, ya fuera lector, amigo, amante, etc. En este
sentido podemos decir que Bataille realiza una transgresion de la filosofia por la
filosofia misma a través, no solo de ella, sino también mediante el recurso a la
literatura (con sus poemas y novelas), asi como con la adopcidon de una perspectiva
multidisciplinar que abarca desde la antropologia a la historia del arte y las
religiones pasando por la economia o la sociologia. Pero esta, si se quiere, es la parte
mas superficial del juego, lo importante, lo que constituye la union del contenido de
sus reflexiones con la forma en que las expresa, es que el propio Bataille, como
decimos, se pone alli en juego arriesgando lo mas profundo de su ser tal y como él lo
entendio: como exuberancia sin cese y sin tasa. Basta adentrarse en la Suma Ateoldgica
para percibir con claridad este punto: “En el desgarramiento o en la ndusea, en los
desfallecimientos en que flaquean las piernas, y hasta en el momento de mi muerte,

jugaré. (...)Ta que me lees, seas quien seas: juega tu suerte. Como yo lo hago, sin

1 Pensadores de la talla de Jean-Luc Nancy o Roberto Esposito han recuperado a Bataille en clave
impolitica. A este respecto V. Nancy, J-L., La comunidad desobrada, Madrid, Arena Libros, 2001;
Esposito, R., Categorias de lo impolitico, trad. Roberto Raschella, Buenos Aires, Katz, 2006; Esposito, R.,

Communitas, origen y destino de la comunidad, Buenos Aires, Amorrortu editores, 2003.

139

Julio-
agosto
2018



140

Julio-
agosto
2018

Bikasis

REVISTA DE FILOSOFIA

prisas, lo mismo que en el instante en que escribo, te juego.”> Ahora bien, es este un
juego tragico, el juego del nifio nietzscheano que afirma la vida con todo lo terrible y
lo maravilloso que puede albergar. El mismo juego al que, a nuestro juicio, Deleuze
apel6 al referirse a la multiplicidad en su ontologia (o nomadologia) de la diferencia,
del litigio sin reposo, subrepresentativo y presubjetivo, de fuerzas en relacion que
componen el ultimo estrato de lo real. Un juego creativo que es el del genuino
filosofo, aquél capaz de conectar con el afuera inconsciente respecto del pensamiento
representativo, con el non-savoir, de pensar lo impensado desde una voluntad de
poder afirmativa, activa.

Estas son, grosso modo, las claves que vamos desentrafiar en adelante y que
conectan a nuestros dos autores con Nietzsche. Tras rastrear la influencia que el
aleman tuvo sobre ambos procuraremos estar autorizados para entender el
pensamiento batailleano como una filosofia menor, emulando asi el analisis que ya
hiciera Deleuze en Kafka, por una literatura menor sobre el autor de La Metamorfosis.
Simultaneamente daremos cuenta de un tipo de comprension del quehacer filoséfico
en tanto que erosofia buscando una dltima conexion soterrada entre Deleuze y Bataille
que tiene que ver con dos conceptos que ambos manejan y que nos ponen sobre su

pista: el signo y la herida.

II. NIETZSCHE EN BATAILLE. VOLUNTAD DE SUERTE (CHANCE) Y
TRAGEDIA

La relacién de Bataille con Nietzsche comienza pronto. Tenemos constancia de
que su primer acercamiento al aleman coincide con la cura psicanalitica a la que se
sometio Bataille de la mano de su amigo Adrien Borel y que tendra como resultado,
en 1929, su primera novela Historia del ojo, escrita bajo el pseudonimo Lord Auch.
Anos mas tarde dedicara a este autor su obra enmarcada dentro de la trilogia de la
Summa ateolégica escrita en los albores de la Segunda Guerra Mundial bajo el titulo
Sobre Nietzsche, voluntad de suerte. Pero desde aquellos afios de descubrimiento
Nietzsche serd sin lugar a dudas una constante en Bataille. Algunas de sus

declaraciones nos ayudan a reafirmar este punto:

2 Bataille, G., Sobre Nietzsche. Voluntad de suerte, trad. de F. Savater, Madrid, Taurus, 1989, p. 120.



Pikasis

REVISTA DE FILOSOFIA

“J’ai connu l'ceuvre de Nietzsche en 1923, elle m’a donné I'impression de n’avoir rien
d’autre a dire”3/ “La pensée de Nietzsche est si vivante en moi qu’en le relisant j'ai le
sentiment d’étre écorché vif”. / “jQuel malheur que ce bougre de Nietzsche ait existé, il ne ME
reste presque plus rien a dire aujourd’hui !”. Waldberg, 1. & Waldberg, P.,Un Amour acéphale.
Correspondance 1940-1949, Paris, Editions de la Différence. 1992, p-73.

En cualquier caso, uno de los empenos de Bataille, sobre todo en los afios de la
revista Acéphale, serd el de rescatar a Nietzsche de la apropiacion que el nazismo
habia llevado a cabo de sus lecturas y es ahi donde el francés interpreta al aleman de
modo decisivo para su filosofia. ;Quién es pues Nietzsche en Bataille? Pues bien, en
primer lugar podemos decir que en el francés encontramos un tratamiento del
nihilismo no explicito aunque si muy especifico. En efecto, para Bataille toda la
decadencia de Occidente se cifra en el primado que éste ha otorgado al principio de
utilidad, al calculo y al proyecto. Asi, en su peculiar modo de transvalorar los
valores, observa que la busqueda ancestral del Bien no esconde mas la que querencia
de un beneficio, mientras que el Mal responderia por su lado a una donacion sin
contrapartidas. De este modo, nos dice, la metafisica Occidental que recorre todas
nuestras manifestaciones sociales, culturales, politicas y econdmicas ha caido en una
vision restringida de la realidad, del ser y del hombre mismo y ha acabado, asi, por
despotenciarlo. La utilidad, la acumulacién (del saber, de los recursos, etc),

"

constituye una moral del ocaso por la cual se ha pretendido detener el devenir... “el
ocaso -que responde a los momentos de agotamiento, de fatiga- concede todo el valor
al cuidado de conservar y enriquecer el ser. De €l provienen las reglas morales.”* Un
devenir que en Bataille toma la forma de derroche, de gasto improductivo que
procura la transformacion de los seres hasta su inmolacion. “La cumbre responde al
exceso, a la exuberancia de las fuerzas. Lleva a su maximo la intensidad tragica. Se
conecta con los gastos de energia sin tasa, con la violacion de la integridad de los

seres. Luego estd mas proxima del mal que del bien.” Ese es el lugar, el motor sin

telos y sin finalidad de la parte maldita, de todos aquellos fendmenos que el

3 Bataille, G., CEuvres complétes VII (Anexos), present. de M. Foucault, ed. de D. Hollier, T. Klossowski,
M. Leduc, H. Ronse y J.-M. Rey, Paris, Gallimard, 1970-1988, p. 615

4 Bataille, G., Sobre Nietzsche. Voluntad de suerte, op.cit., p. 48.

5 Bataille, G., Sobre Nietzsche. Voluntad de suerte, op.cit., p. 48.

141

Julio-
agosto
2018



142

Julio-
agosto
2018

. .
Elfddld

pensamiento occidental ha denostado y ha dejado impensados: el lujo, la fiesta, el

arte, el erotismo, etc.

En la confeccion de su peculiar teoria antropoldgica y, también, en su particular
respuesta a Hegel con una elaboracion que quiere rebasar la dialéctica mediante lo
que Derrida denomind negatividad sans emploi®, Bataille encuentra los resortes tltimos
de tal cuestion. En la emergencia de la humanidad serd la aparicion de la consciencia
objetivante y la dicotomia sujeto-objeto la causa de esta primacia de la utilidad. El
miedo a la muerte de un individuo que se sabe solo y, en tanto que tal, inico, movera
al hombre a querer tinicamente conservarse. Bataille da en este punto la razén a
Hegel y a Marx: en el origen del Yo, de la subjetividad humana, encontramos la
Accion Negadora y, también, el trabajo. Pero a ambos se les habria escamoteado algo
esencial que con mayor potencia rige nuestra vida: una suerte de pulsion irrefrenable
por la recuperacion de la vida animal y su inmanencia. Asi, frente a la trascendencia
operada por la consciencia, Bataille da a luz un impulso hacia la inmanencia, hacia
un estado primigenio y comunional con el resto de seres, fuente de todas las
transgresiones. Es aqui donde nuestro autor realiza su asesto de muerte al Yo y se
inmiscuye en el terreno de la ontologia: el sujeto solo aspira a conservarse, a
mantener intacta su identidad, y por eso objetiva y trabaja, pero, al mismo tiempo, la
irrefrenable busqueda de comunidad arrastra al Yo a su disolucidn, a abrirse hasta
desaparecer en el éxtasis. Por eso, el amo hegeliano no es mas que otro esclavo a ojos
del francés, pero, por eso también, el marxismo padece el lastre de la utilidad que
lleva a los horrores del totalitarismo soviético. Mas alla de Hegel y Marx, por tanto,
Nietzsche: “los seres, los hombres, no pueden 'comunicarse' -vivir- mas que fuera de
si mismos. Y como deben 'comunicarse', deben querer ese mal, la mancha, que
poniendo su propio ser en juego, los vuelve penetrables el uno para el otro (...) Es
derruyendo en mi mismo, en otro, la integridad del ser, como me abro a la
comunicacion, como accedo a la cumbre moral”.” Pero, en rigor, la razén de este
impulso no la encontramos propiamente en la consciencia, sino en su afuera. Ella, per
se, no puede buscar su propio deceso. Antes bien éste tiene que ver con ese devenir

en forma de derroche que siempre se le escapa, que siempre le excede y que

6 V. Derrida, J., "De la economia restringida a la economia general. Un hegelianismo sin reserva", en
La escritura y la diferencia, trad. de P. Pefialver Gdmez, Barcelona, Anthropos, 1989.
7 Bataille, G., Sobre Nietzsche Voluntad de suerte, op.cit., pps. 54 y 55.



n )
REVISTA DE FILOSOFIA

pertenece al ser mismo. Un devenir que en ultima instancia, por tanto, es el que

constituye y destituye simultaneamente a todos los seres:

“Lo que tu eres depende de la actividad que une los elementos sin niimero que te
componen, de una intensa comunicacion de esos elementos entre ellos. Son contagios de
energia, de movimiento, de calor o transferencias de elementos que constituyen interiormente
la vida de tu ser organico. La vida no estd nunca situada en un punto particular: pasa
rapidamente de un punto a otro (o de multiples puntos a otros puntos), como una corriente o
como una especie de fluido eléctrico. Asi, donde quisieras captar tu sustancia intemporal, no
encuentras mas que un deslizamiento, los juegos mal coordinados de tus elementos
perecederos.

Mas alla, tu vida no se limita a ese inaprehensible fluir interior; fluye también hacia
fuera y se abre incesantemente a lo que corre o brota hacia ella. El torbellino duradero que te
compone choca con torbellinos semejantes con los que forma una vasta figura animada con su
agitacion mesurada”. Bataille, G., La experiencia interior, seguida del Método de meditacién y del

Post-scriptum 1953, trad. de F. Savater, Madrid, Taurus, 1986, pps. 103-104.

Asi es, el devenir es este juego de comunicacion azarosa y pre-subjetiva que
atraviesa a todos los seres, que los hace y los deshace, los crea y los destruye al
tiempo. Un juego en el que no guia ningin principio rector trascendente, en que no
hay teleologia ni finalismo, sino sdlo azar, el albur, la caida de un dado. Por tanto,
Bataille profundiza en Nietzsche sin llevarle la contraria: su voluntad de poder ha de
ser entendida fuera de toda utilidad, de todo proyecto y, asi, de toda forma de
dominacion. Ha de entenderse, pues, como voluntad de suerte (chance). Porque la
voluntad nietzscheana si es verdaderamente afirmativa entonces no busca nada. O,
de otro modo, el poder no es el objeto de esa voluntad sino sélo en tanto que nihil.
Distinguir el poder al que se refirié6 Nietzsche de la dominacion de la consciencia
conservadora que ata a la vida y al ser mismo deteniendo su exuberante movimiento
debe pasar, pues, por entenderla como voluntad que afirma aquél azar, al juego del
nifo y su recreo. Este es el sentido ultimo del derroche batailleano porque afirmar el
azar es tanto como conjurar el proyecto, la finalidad y el calculo que domenan al
mundo y al hombre. “La Voluntad de poder es el ledn, pero ;no sera el nifo la voluntad

de suerte?8 S0lo de este modo se entiende que el ser en Bataille se prefigure como

8 Bataille, G., Sobre Nietzsche, voluntad de suerte, op.cit., p. 188.

143

Julio-
agosto
2018



144

Julio-
agosto
2018

. .
Elfddld

amante y como artista: un ser abierto, herido de contingencia y atravesado por una

fulgurante necesidad de comunidad y de comunicacién, un ser, al cabo, que se

derrocha en flujos energéticos no mensurables que desbaratan la identidad y la

permanencia del Yo haciendo que siempre devenga otro.. Un Yo, pues, herido

siempre de contingencia, precario y provisional, abierto y en juego.

La consecuencia mas explicitamente politica de esta tesis de Bataille que, como
decimos, quiso librar a la nietzscheana voluntad de poder de toda interpretaciéon que
la ligara a la dominacion y, con ello, al nazismo y al fascismo, es que ésta tampoco
puede tener que ver con la estructura estatal ni con ningtn tipo de institucion. Ni
patrias militarizadas ni economias capitalistas, ni totalitarismo ni liberalismo
burgués, esta es la divisa, porque de fondo ambas comparten el mismo presupuesto
subyacente: la conservacion, la acumulacion de fuerzas y de recursos. En concreto,
respecto al surgimiento de los estados nazi y fascista, pero también del estalinismo
soviético como hemos apuntado, Bataille es claro y hace valer su antiestatismo.
Porque si el deceso del Yo supone la ausencia de principio rector, en la teoria politica
esto ha de traducirse en la ausencia de un jefe, y, asi, de un Fiihrer, es decir, en una
“comunidad humana SIN CABEZA”.9 Comunidad, por consiguiente, de aquel
monstruo acéfalo que su amigo André Masson pintd para la portada de la revista
Acéphale, comunidad maldita, comunidad del nifio que se resiste a los rigores de la
adultez, que transgrede y que, sin embargo, es inocente. Podemos asomarnos ahora
brevemente a la visién que Bataille tuvo de Numancia y sustraerla en lo posible a la
caracterizacion realizada por Esposito en torno al paradigma sacrificial hobbesiano
como comunidad de muerte.’°

En 1937, Bataille dedico a la obra cervantina un fragmento en su articulo para
Documents, “Cronica nietzscheana”. Numancia como comunidad gira en torno a su
propio sacrificio, emerge de él y se convierte en simbolo contra todo poder militarista
e imperialista. Su tragica historia frente a los poderes de Roma y el general Escipidn,

su ejemplo de resistencia y lucha por repeler la conquista, alcanza su cumbre en el

9 Bataille, G. “Cronica nietzcheana”, en La conjuracion sagrada. Ensayos 1929-1939, selecc., trad. y
prologo de Silvio Mattoni, Buenos Aires, Adriana Hidalgo editora, 2003. p. 205.

10 Esposito entiende la comunidad batailleana a través de la nocion de lo 'sacro’ o sagrado que “pone
en juego la existencia inscribiéndola dentro de la necesidad de una muerte en comtn” (Esposito, R.,
Categorias de lo impolitico, op.cit., p. 309) de manera que “el objeto irrepresentable de la representacion
es entonces la decisién de una muerte en comun, la comunidad decidida en la muerte” (Ibid., p. 318).



Pikasis

REVISTA DE FILOSOFIA

rebasamiento del miedo a la muerte hasta su ejecucion. Pero entendamos esto a
fondo: de lo que se trata en Numancia no es de morir o matar para obtener una
victoria por mor de un sentir nacionalista o patridtico, sino justamente de lo
contrario, esto es, de arrebatar todo lo util y todo lo beneficioso que hubiera dentro
de sus murallas para que no sea disfrutado por el Imperio, para que sus riquezas no
sirvan, para que sus ciudadanos no sean esclavos. Asi es, mas alla de las coordenadas
de victoria o derrota, estamos en el terreno del juego en que se afirma el devenir, en
que se resiste de toda parte a la homogeneizacion, en este caso, a la asimilacion
romana, metafora del fascismo que asola Europa y que se combate en Espafia. Por
eso “los numantinos sin jefe estan ubicados en la region de la noche y de la Tierra, en
la region habitada por los fantasmas de la madre-tragedia”.11 Esta es la clave: una
(no)conduccion sin principio rector, sin representacion. Porque, recordemos, aqui la
Tierra es de donde nace Dionisos: de la “Tierra desgarrada por el fuego del Cielo,
nace fulminado y por ende cargado con el fuego de la dominacion que se torna el
FUEGO DE LA TIERRA”.12 Si, fulminada por la representacion, por la pretension de
un juego reglado y encauzado por un amo, por un sujeto alzado como fundamento
primero de todo conocimiento y de toda accion, por un sujeto que sdlo aspira a
dominar y a ser reconocido como representante y que en ello muestra su servilismo.
Esta es la misma oposicién que Nietzsche, nos dice Bataille, supo ver entre el
Kinderland y el Vaterland, entre el reino de los nifios y el reino de los padres.
Kinderland es aquella comunidad abierta y transida por el juego y la suerte mas alla
de toda forma de coercion estatalista, de toda forma homogénea que tienda a
devolver a a los hombres a la dimension de la necesidad, de la utilidad y del calculo
estratégico.

Pero pasemos ya a Deleuze para encaminarnos luego a un cierto modo de
comprender la filosofia recogiendo en ambos esta herencia nietzscheana que estamos

esbozando.

11 Bataille, G., loc.cit., p. 201.
12 Ibid., p. 199.

145

Julio-
agosto
2018



146

Julio-
agosto
2018

Bikasis

REVISTA DE FILOSOFIA

III. NIETZSCHE EN DELEUZE. CAOSMOS NOMADA Y ETERNO RETORNO
DE LA DIFERENCIA

Como es sabido, la primera parte de la produccion filosofica de Deleuze consiste
en una serie de estudios monograficos dedicados a diversos autores entre los que se
encuentra Nietzsche. Pero tal y como sucede con el resto de pensadores a los que
dedicé sus primeras letras (Spinoza, Leibniz o Bergson) Nietzsche vendra al francés
para quedarse. Por tanto, si para Bataille fue una constante también lo fue para
Deleuze y, del mismo modo que vimos en el primero, también en este pensador
podemos encontrar una peculiar pugna contra el nihilismo'® decadentista e,
igualmente, una apuesta por un nihilismo activo, creativo.

Lo que Deleuze descubre en Nietzsche es una realidad subrepresentativa poblada
de fuerzas en interafeccion y cualificadas, en sus encuentros azarosos y a-logicos, por
la voluntad de poder. Esta dimensién, que configura la ontologia de nuestro autor y
que es morada de flujos intensivos, se esconde tras los fenomenos de la
representacion y constituye un impensado, un afuera o inconsciente-Ello respecto del
pensamiento y su consciente-Yo: “Nunca encontraremos el sentido de algo
(fendmeno humano, bioldgico o incluso fisico), si no sabemos cual es la fuerza que se
apropia de la cosa, que la explota, que se apodera de ella o se expresa en ella”.’* En
este sentido, el verdadero pensamiento s6lo puede hallarse en un mas alld respecto
de la representacion y de la consciencia mds aun si tenemos en cuenta que su origen
se encuentra en la afeccion. Asi es, para Deleuze el valor de un concepto reside en su
génesis y ella consiste en el encuentro, forzado y forzoso, del pensamiento con su
afuera. Pensar es entonces dejarse afectar por lo heterogéneo. Pero lo fundamental
hasta aqui es entender que Deleuze hace suyo a Nietzsche en el momento en que esta
ontologia es capaz de subvertir todo el esquema de la metafisica Occidental desde
Platén. En efecto, la tarea de Deleuze, como ya fue la de Heidegger y luego la de
Derrida, es la de derribar el edificio de la filosofia tradicional que arranca en la

Grecia clasica, en este caso, rescatando los simulacros, esto es, a lo inahaprensible por

13 V. Sdez Rueda, L., “Ser, nada y diferencia, el nihilismo némada de G.Deleuze, mas alla de
Nietzsche y Heidegger”, en Saez Rueda/De la Higuera (eds.), Pensar la Nada, Ensayos sobre filosofia y
nihilismo, Madrid, Biblioteca Nueva, 2009.

14 Deleuze, G., Nietzsche y la filosofia, trad. de C. Artal, Barcelona, Anagrama, 1998, p. 10.



" :
EIkddld

la Idea. El simulacro es multiplicidad en perpetua transformacion, es, en definitiva,

esa intensio ductil y siempre plural ignorada tras los fendmenos de la extensio, tras el

mundo representado, mensurable y funcional. Pero una de las ideas principales de

Deleuze a este respecto y que no se nos debe escapar es que esta dimension intensiva

es fundamentalmente productiva.

Para entender esto en primer lugar hay que profundizar en el pluralismo
deleuziano pues nunca hay, para nuestro autor, una fuerza aislada. Al contrario, la
fuerza se define en profundidad, cualitativamente, por su relacion con otras fuerzas
con las que a su vez se diferencia: “El ser de la fuerza es el plural. El concepto de
fuerza es pues, en Nietzsche, el de una fuerza relacionada con otra fuerza: bajo este
aspecto, la fuerza se llama voluntad. La voluntad (voluntad de poder) es el elemento
diferencial de la fuerza”.'® Ahi se encuentra una de las claves de la interpretacion
deleuziana sobre el pensador aleman. La voluntad de poder es el diferenciante y,
como tal, es la tinica que (in)articula los encuentros de las fuerzas entre si. Andando
el tiempo ella tomara la forma logica de sintesis disyunta (y, y, y...) en tanto que
union diferencial de singularidades productora, a su vez, de nuevas diferencias: “nos
referimos (...) a una operacion segun la cual dos cosas o dos determinaciones son
afirmadas por su diferencia, es decir, no son objetos de afirmacién simultanea sino en
la medida en que su diferencia es también afirmada, es también afirmativa. No se
trata en absoluto de una identidad de los contrarios, todavia inseparable en tanto que
tal de un movimiento negativo y de la exclusion. Se trata de una distancia positiva de
los diferentes: no ya identificar dos contrarios a lo mismo, sino afirmar su distancia

s

como aquello que los remite uno a otro en tanto que 'diferentes.16 Sintesis disyunta
o union de lo diferente que, sin embargo conserva (su) la diferencia afirmandola,
creadora ultima ademas de nuevas pujanzas diferenciales, cuyo movimiento se cifra
en una autopoiesis inmanente, en un caosmos. Si, porque en su encuentro las fuerzas
hacen emerger una nueva diferencia de potencial que a su vez se relaciona con otras
en una eterna sucesion sin final. Ocurre entonces que la textura tltima de la realidad,

el entramado mismo de esta ontologia, ha de entenderse como problema. La realidad

es, en primer lugar, realidad-problema y de sus distribuciones intensivas dependen

15 Ibid., p. 14.
16 Deleuze, G., Ldgica del sentido, Madrid, Paidés Surcos 10, 1990, p. 207.

147

Julio-
agosto
2018



148

Julio-
agosto
2018

: :
EIKdAld

las soluciones dadas en el dmbito de la extensio: esta mesa, este animal, yo y tu. Pero
la nocién de problema no pertenece a nuestra subjetividad, porque el problema no es
aqui algo que la conciencia y la inteligencia se plantean y que supone su escollo a
rebasar, sino que se refiere a la estructura misma del ser: el ser es ser-problema como
multiplicidad de puntos de intensio conexionados y en litigio, que conforman un
sistema metaestable al solucionarse o actualizarse como fendmenos. Ahora bien,
estas soluciones son meramente provisionales porque bajo ellas contintia insistiendo
el bullicio del devenir intensivo. Es asi que se gestan los fenomenos de la
representacion: “Cualquier fendmeno expresa relaciones de fuerzas, cualidades de
fuerzas y de poder, matices de dichas cualidades, en resumen, un tipo de fuerzas y
de querer. (...) Por eso la voluntad de poder es esencialmente creadora y donadora: no
aspira, no busca, no desea, sobre todo no desea el poder. Da: el poder, en la voluntad,
es algo inexpresable (movil, variable, plastico); el poder en la voluntad, es como 'la
virtud que da’; la voluntad por el poder es en si misma donadora de sentido y de
valor”.17 Otra vez, como ocurria en Bataille, la voluntad de poder queda sustraida de
toda interpretacion que la ligue al dominio. Asi, Deleuze ve en el poder, de nuevo, no
un objeto al que la voluntad tienda, sino el elemento genuinamente creador en ella,
portador de la novedad y de la diferencia. En el fondo podriamos decir que la
voluntad de poder deleuzianamente interpretada es, como en Bataille, un elemento
de derroche, en tanto que, como vemos, tiene que ver con un tipo de donacién que
escapa a la consciencia cosificadora.

Pero con esta tltima apreciacion nos estamos adentrando ya en la segunda de las
claves de la lectura de Deleuze a cerca de Nietzsche, el eterno retorno. Efectivamente,
para Deleuze el eterno retorno nietzscheano tiene que ver con este eterno venir de las
diferencias. Eterno retorno pues siempre de lo nuevo, nunca de lo Mismo, lo Igual o
lo Idéntico. Por eso el tiempo deleuziano asignado a esta region intensiva y
subrepresentativa es el tiempo del Aion o tiempo del Acontecimiento diferente del
tiempo cronologico. Tiempo imposible de cuantificar, tiempo que sintetiza las tres
dimensiones temporales, el pasado, el presente y el futuro. Eterno retorno, pues, que
procura el derribo de la identidad introduciendo un eje transformador que asegura el

devenir como produccion de novedad y, de este modo, arrasa con toda estabilidad,

17 Deleuze, G., Nietzshce y la filosofia, op.cit., p. 274.



" .
EIkddld
con toda permanencia, con toda identidad del ser consigo mismo. A esto se refiere
Deleuze cuando afirma que el porvenir tiene que ver siempre con la muerte porque,
como decimos, es la disolucion de la identidad lo que esta en juego cada vez: “estd en
relacion esencial con la muerte, (...) porque promueve e implica 'una vez por todas' la
muerte de lo que es uno. Si estd en relacion esencial con el porvenir, es porque el
porvenir es el despliegue y la explicacion de lo multiple, de lo diferente, de lo

7

fortuito por si mismos y 'por todas las veces'.18 Ahora bien, esa disolucion ocurre en
profundidad, esto es, en aquél Ello, instancia impersonal y pre-subjetiva, intensiva y
diferencial: Por eso la muerte del Yo es, en primer lugar, una muerte impersonal, no
en primera persona, sino en el 'se: es un “'se muere' mas profundo que el 'yo
muero"”.19

Hay que anadir que para Deleuze esto ocurre también con el cuerpo: €l pierde su
identidad funcional al devenir cuerpo sin drganos (CsO). Porque desde el punto de
vista del Ello las fuerzas son fuerzas-deseo y asi, el inconsciente es visto por
Deleuze, contrariando al psicoanalisis, como fabrica productora del mismo. Pero aqui
el deseo es deseo en y de la multiplicidad. Por consiguiente, para Deleuze no
deseamos tal o cual objeto, tal o cual sujeto, deseamos una multiplicidad, deseamos
(en) el devenir intensivo que nos deshace y en el que a la postre resucitamos siendo
otros. El CsO es, pues, un caosmos deseante: “El CsO es deseo, €l y gracias a él se
desea”.? Pero en esta altura ya no debemos entender al cuerpo sin 6rganos como una
instancia individual y biologica simplemente opuesta al organismo. El cuerpo sin
organos designa de forma mas general y, al mismo tiempo, mds precisa, todo lo
inconsciente, todo lo que esta fuera de la representacion. Designa, pues, todo el fluir
energético y deseante sustraido a la codificacidon o carga significante y subjetivante
socio-cultural: “El CsO es lo que queda cuando se ha suprimido todo. Y lo que se
suprime es precisamente el fantasma, el conjunto de significancias y de
subjetivaciones”.?! Por eso Deleuze distinguira dos caras para esta energia libidinal:
una cara molar, codificada, en que el deseo es deseo consciente en tanto que guiado

por representaciones socio-culturales instituidas propias de la extensio-social; y otra

18 Deleuze, G., Diferencia y repeticién, Buenos Aires, Amorrotu editores, 2002, p. 181.

19 Ibid., p. 178.

20 Deleuze, G., & Guattari, F., Mil Mesetas, capitalismo y esquizofrenia, Valencia, Pre-textos, 2002, p. 169.
21 Ibid, p. 157.

149

Julio-
agosto
2018



150

Julio-
agosto
2018

Bikasis

REVISTA DE FILOSOFIA

cara molecular, descodificada y descodificante, capaz de encontrar salidas
inesperadas, de tender lineas de fuga, desbordando al sujeto y, con ello, a su cuerpo
y al cuerpo social en general.

Por tanto, este juego intensivo que arrasa al sujeto y al cuerpo-organismo
también tiene sus consecuencias politico-sociales tal y como ocurria con Bataille.
Deleuze propone asi su nomadologia frente al sedentarismo, su rizoma frente a los
sistemas arborescentes, su maquina de guerra frente al aparato de Estado. A nuestro
juicio la misma pasién nietzscheana anima estos postulados: “La mania de
representar, de ser representado, de hacerse representar; de tener representantes y
representados: ésta es la mania comun a todos los esclavos, la tinica relaciéon que
conciben entre ellos, la relacion que se imponen, su triunfo. La nocion de
representacion envenena la filosofia; es el producto directo del esclavo y de la
relacion de los esclavos, constituye la peor interpretacion del poder, la mas mediocre
y la mas baja”.22 El estatalismo y la ldgica de la representaciéon quedan superados
pues, para encaminarse hacia lo que Deleuze denomina “anarquias coronadas”.23 En
efecto, el poder unido a la representacién da lugar a la dominacién y con ello al
triunfo del esclavo que impone cauces y fronteras, que estria la Tierra. De ello es
presa la figura estatal, lo constituido, o lo molar en palabras de Deleuze. Resistir a
esta esclavitud, a lo intolerable de la dominacion, pasa por colocarse en el nivel
intensivo y molecular de las fuerzas-deseo en litigioso juego eterno, esto es, de los
deseos aun sin codificar, sin lindes, en el espacio liso donde las pujanzas
diferenciales y disyuntas, el juego deseante, desterritorializa lo territorializado. En el
lugar, en suma, de un ser que es amante y artista, (des)hecho de afecciones y creador

de novedad.
IV. PENSAMIENTO SOBERANO Y EROSOFIA. EL SIGNO Y LA HERIDA

Hemos visto cémo las filosofias de Deleuze y de Bataille en cierto modo se tocan
o guardan un peculiar aire de familia a través de su influencia comun nietzscheana.

En este sentido creemos que hay dos conceptos pertenecientes a cada uno de

22 Deleuze, G., Nietzsche y la filosofia, op.cit., pps 115-116.
23 Deleuze, G., Diferencia y repeticion, op.cit., pps. 102, 393, 410 y 446.



" .
EIkddld

nuestros autores que en esta linea pueden ser puestos en conjuncion, o mejor, en una
sintesis disyunta, parafraseando a Deleuze, de manera que podamos entender la
Filosofia de un modo nuevo. A penas los hemos rozado ya, nos referimos al signoy a
la herida. Ellos son aperturas, infimas mirillas tras las que se esconde todo el secreto
de la intensio y sus movimientos transformadores asi como del derroche y su
exuberancia sin tasa, respectivamente. Veamos, para Deleuze el elemento de
conexion de la extensio en cuanto representacion ligada al Yo con la intensio como
nivel subrepresentativo, es el signo como marca de lo heterogéneo en profundidad,
de la diferencia multiple. Mientras que para Bataille la herida es, de modo analogo,
condiciéon de posibilidad de toda comunicacion, de toda apertura de los seres. En
ambos, también en Deleuze, lo capital es, pues, la inmanencia mas alla de la
dicotomia que marca la trascendencia entre el sujeto y el objeto.

En el caso de Bataille la herida es, en un primer momento, la hendidura de los
cuerpos, la grieta hacia su interioridad, la rendija que los abre y los expone a la
alteridad en la relacion sexual. Pero hay mas porque la herida supone, mas
ampliamente, el acceso a nuestra parte maldita: al derroche mismo, hecho de
encuentros azarosos, de transgresiones de la moral, de decesos del yo. La herida es el
desgarramiento del sujeto hasta las lagrimas y la risa, esto es, hasta lo que él
denomina como non-savoir... No es sélo pues la ranura de los cuerpos por la cual ellos
se conectan hasta el orgasmo: es también la ranura de la conciencia, el lugar por el
que ella se dirige hacia su excrecencia... El orgasmo, esa petit mort, es también éxtasis
del Yo en que éste vacila, tiembla y se deshace en una dimension inmanente. En
definitiva, la herida conecta utilidad y derroche marcando la salida del plano del
calculo y de la provision de medios para un fin, la salida de la dicotomia sujeto-
objeto y de la comunicacion entre individuos formados y cerrados, para arrojarnos
sin medida al dmbito del gasto improductivo, del derroche energético sin tasa y del
azar que recorre al ser pulverizando toda permanencia y toda identidad.

Avancemos entonces ahora en Deleuze: ;qué es en profundidad el signo? El
signo es aquello que violenta al Yo, a la consciencia representativa en el camino hacia
la verdad, por eso tiene dos caras: una tendida hacia el objeto y otra hacia la intensio

misma: “Cada signo tiene dos mitades: designa un objeto y significa algo distinto”.*

24 Deleuze, G., Proust y los signos, Barcelona, Anagrama, 1995, p. 37.

151

Julio-
agosto
2018



152

Julio-
agosto
2018

: :

Elfddld
Podemos afirmar en consecuencia que el signo es lo que procura la apertura de esa
consciencia representativa moviendo a su disolucion, iniciando el movimiento
forzado. El objeto, pues ya no lo es tal, €l se torna haz intensivo del que el signo es
marca, huella a seguir, a desenrollar o explicar. Pero esto solo puede ocurrir si
tenemos en cuenta que el pensamiento mismo, la subjetividad representativa, es
deudora, en tanto que efecto o superficie, de una sensibilidad diferencial e intensiva:
de la capacidad de afectar y ser afectados. El signo emerge de ahi dadas las
diferencias de intensio contraidas en el espiritu®. Por eso el verdadero pensamiento
no tiene que ver con la actividad de la representacion y del mundo efectuado. Por el
contrario, el pensamiento soberano, si se nos permite aqui la licencia batailleana, es
una contemplacion por cuanto esta atravesado de una pasividad mas fundamental y
primera que en su encuentro con su impensado, con el afuera al que apunta el signo,
es conmovido y forzado a no ser mas si mismo. El signo es pues una instancia
afectiva inscrita en el envés de los fenomenos: “Un fendémeno no es una apariencia ni
tampoco una aparicidn, sino un signo, un sintoma que encuentra su sentido en una
fuerza actual”.?

A nuestro modo de ver, ocurre lo mismo respecto de la estructura de la herida.
Ella constituye un dolor, una perturbacion para el cuerpo y el sujeto que la padece.
Pero, aunque pueda parecer lo contrario, no les pertenece. La herida viene del afuera
del cuerpo y del yo, por mas que se inscriba en ellos. Tiene entonces también dos
caras: sus bordes estan en el sujeto, pero su centro es un abismo, un agujero negro
que lo destroza y lo desorganiza. La herida estd en todas las cosas, en todo sujeto y
en todo objeto, porque bajo todos ellos habita el derroche. Es, en suma, violacién de
los limites del sujeto, de su saber, de su moral, de su ser consciente y actual entero
porque es el lugar de conexion del concepto con su exceso.

Entonces, con Deleuze, el signo, pues, es la apertura a la multiplicidad y al

devenir en tanto que posibilita la sintesis disyunta entre la consciencia-serie,

25 En este punto Deleuze sigue a Hume para desarrollar un “empirismo trascendental” que de cuenta
de las condiciones de posibilidad del conocimiento eludiendo el primado del sujeto para postular una
suerte de sensibilidad diferencial capaz de generar el habito a base de contraer intensios dispares. Esta
sensibilidad a la que se refiere cuando habla de “espiritu” no se encontraria pues tan sélo en el ser
humano, sino que perteneceria a toda materia. V. Deleuze, G., Diferencia y repeticion, op.cit., pps. 100 ss.
y 219 ss.

26 Deleuze, G., Nietzsche y la filosofia, op.cit., p. 10.



" .

EIkddld
entendida intensionalmente en su profundidad constituyente e inconsciente, y el
objeto o fendmeno-serie’” al que tiende. Y, con Bataille, la herida es igualmente
apertura en este caso a la exuberancia del ser, a su dilapidacion. El verdadero
pensamiento entonces, o pensamiento soberano mas alla de la representacién servil
que aqui tratamos de tematizar, es un pensamiento herido, afectado, puesto en juego
en el éxtasis.

Pero hay mas, porque en este rizoma que estamos tratando de vislumbrar entre
los dos franceses, hay un lugar en que Deleuze vincula el signo al amor. En efecto, en
Proust y los signos encontramos pasajes en que Deleuze habla de Albertina para
descubrirnos algo mas a cerca del signo y del pensamiento mismo: “el buscador de
verdad es el celoso que sorprende un signo mentiroso en el rostro del amado”?, vale
decir, en la superficie extensa de los fendmenos. Veamoslo de otro modo: dijimos en
un punto anterior que el ser se define en Deleuze como problema y que las
respuestas soélo son salidas provisionales a esta problematicidad ultima la cual, pues,
nunca llega a resolverse de una vez para siempre. Por tanto, toda respuesta apunta al
problema que la funda y que la rebasa: toda respuesta miente, toda respuesta, en
tanto que resolucion provisoria en superficie, guarda un vinculo especial con su no-
resuelto, con el non-savoir, con lo desconocido. Lo que verdaderamente tiene valor
entonces en esta teoria del conocimiento es el encuentro con lo problematico, con lo
irresuelto, con los movimientos de la intensio plural y diferencial. Las soluciones son
siempre segundas. El filésofo o, més bien ya, el erdsofo, es el que busca la verdad, si,
pero esta verdad es ya una mentira en tanto que oculta este submundo intensivo y
pre-fenoménico. Sélo desde aqui puede entenderse ademas que Deleuze bautice a las
ideas como Ideas-problema porque ellas apuntan al exceso intensivo que nos
atraviesa y nos constituye, al exceso de la diferencia. El erdsofo es el que entra en
contacto con ese exceso y en €l se derrocha también, porque lo que seduce de la
verdad es su mentira oculta e inagotable... De ahi que, en la misma linea, en la

experiencia interior que Bataille propone no se alcance reposo alguno, ni objetividades

27 Deleuze utiliza el vocablo “serie” para referirse a los fenémenos de la representaciéon en su
dimensién sub-representativa y pre-fenoménica, es decir, en su calidad de sintesis disyunta que
conecta puntos de intensio heterogéneos. (V. Deleuze, G., Diferencia y repeticion, op.cit., pps. 100-118 y
429-446).

28 Deleuze, G., Proust y los signos, op.cit., p. 181.

153

Julio-

agosto
2018



154

Julio-
agosto
2018

Bikasis

REVISTA DE FILOSOFIA

cerradas ni verdades eternas. Aqui se cifra la soberania del pensamiento, su eterna
herida, su devenir: “Sélo la filosofia reviste una extrafia dignidad por el hecho de que
asume la puesta en cuestion infinita. No son sus resultados los que le valen un
prestigio indiscutible (...) Todo su valor reside en la ausencia de reposo que

mantiene” .?®
V. CONCLUSIONES. POR UNA FILOSOFiA MENOR

Como ya hemos dicho al inicio, si alguien se jugo en sus textos, si alguien mostrd
su herida hasta el final para dar cuenta de su propia tragedia, la tragedia de la
exuberancia nietzscheana que atraviesa y configura todo el cosmos, ese fue Georges
Bataille. Y bajo estas premisas se puede entender mejor la propia heterodoxia de su
obra, su caracter no sistematico y sus incursiones ora en la novela, ora en el poema, o
en el ensayo, el articulo y la escritura confesional. Bataille estalla en un crisol de
estilos porque juega sin reglas preestablecidas, porque, en ultimo término, no busca
NADA, y es asi que transgrede sin tregua. Cualquiera de sus obras es per se
inclasificable pues todas estan prenadas de lineas de fuga que van de un estilo a otro
sin dejar intacto a ninguno. En efecto, porque sdlo librando a la filosofia de su
atadura al principio de utilidad podemos encontrar un verdadero pensamiento, un
pensamiento soberano. Bajo la pluma de Bataille este guardara un rasgo
fundamental: una denodada pugna sin fin por deshacerse de los rigores que
caracterizan de la Academia filosofica. Sus textos en respuesta a Hegel son un
testimonio de esta cuestion tal y como hemos visto. Pero aqui estamos solo frente a
un primer nivel que podriamos denominar de critica interna, esto es, cuando Bataille
se pone la mascara del filosofo para volverse ordenado. Ahora bien, creemos que el
francés muestra su verdadero rostro, su rostro de erdsofo, justamente alli donde en
apariencia mas lo oculta, en sus obras literarias firmadas bajo pseudonimo. Es el caso
de la novela Historia del ojo que ya mencionamos al inicio. Vamos a tratar de hacer
ahora, siguiendo nuestro rizoma, un breve andlisis de la misma bajo el prisma

deleuziano.

29 Bataille, G., El culpable, Madrid, Taurus, 1981, p. 144.



" .
EIkddld

(Qué nos muestra alli Bataille? ;cual es el substrato profundo de esta truculenta
narracion? Un ojo siempre herido, siempre violentamente penetrado, un ojo que tan
pronto es 6rgano visual como ano, pero también testiculo, sol y huevo... No, en esta
novela de Bataille no hay un sujeto protagonista, no hay un héroe. No es ni Simona,
ni Marcela ni el propio Bataille escondido bajo uno de los personajes. Asimismo la
accion que la recorre no es la accidén de una consciencia que sopesa hechos y decide
en consecuencia. El protagonista es, pues, una multiplicidad y su tnica accion, el
devenir mismo: metamorfosis. Con ello desde el inicio, nuestro autor rompe con el
lenguaje representativo, con el lenguaje de la utilidad... Escuchemos a este respecto a
Deleuze: “El lenguaje no existe sino gracias a la distincion y a la complementariedad
de un sujeto de enunciacion, en relacion con el sentido; y de un sujeto de enunciado,
en relacion con la cosa designada, o directamente o por metafora. Este tipo de uso
comun del lenguaje puede llamarse extensivo o representativo”.?® Pero hay una
posibilidad otra para el lenguaje, un (contra)uso que trunca este esquema y que hace
que la escritura se torne verdadera creacion y, que al cabo, desbaratandola,
haciéndola salir fuera de si, sea llevada a la region intensiva y subrepresentativa que
hemos descrito cuando sefialdbamos la influencia nietzscheana en Deleuze. Aqui la
fuerza es deseo, en definitiva, flujos intensivos en devenir que procuran los cambios
de naturaleza que llevan a cada objeto a no ser lo que es, a ser un otro. Y en esto
consiste el erotismo de la novela de Bataille: flujos intensivos de deseo en la orina, en
la sangre, en el semen, en el vino, en el lodazal, en el salitre del agua de mar, en la
lluvia y en el sudor...

Estos son algunos de los rasgos que Deleuze apunta para lo que él denomind
“literatura menor”, pero ;porqué este nombre? ;porqué menor? Y, ;porqué
adscribirlo a la filosofia si, ademas, lo que analizamos es una novela? Con respecto a
la primera pregunta la respuesta es sencilla: Deleuze distingue la literatura menor de
una literatura mayor en tanto que la primera responde a una linea de fuga tendida
sobre la segunda, esto es, a un devenir que trae la novedad. La literatura mayor es,
pues, un tipo de escritura propia de la representacion y, ademas, propia del género
literario que se vincula con la tradicién nacional de los pueblos; mientras que la

literatura menor seria aquella capaz de llevar al lenguaje de la representacion a las

30 Deleuze, G. & Guattari, F, Kafka, por una literatura menor, México, Editorial Era, 1999, p. 34.

155

Julio-
agosto
2018



156

Julio-
agosto
2018

. .
Elfddld
regiones intensivas que lo deshacen para crear algo nuevo. Este es el caso de Kafka,
de un judio de Praga que en sus escritos desterritorializa la lengua germana para
llevarla mas alla del territorio propio de su lengua y su nacidon. No hacia otras
lenguas u otras naciones ya constituidas, sino hacia “desterritorializaciones
absolutas” 3! Goethe, nos dice, fue un maestro de la literatura mayor; Kafka de la
literatura menor. Ocurre con Bataille algo similar, a nuestro juicio, en torno a la
filosofia: él rompe el lenguaje de la representacion en que el pensamiento occidental
se ha movido, e Historia del Ojo es un ejemplo de ello porque, ademas, y esto es lo
importante, todos esos devenires que procuran cada vez la metamorfosis del ojo
tienen que ver con la transgresion a una de las metaforas principales de la filosofia
platonica: el ojo que ve la luz imagen del entendimiento y que llega hasta el mundo
inteligible donde habita el Bien. Si analizamos la escena de la corrida de toros en
Madrid, muy parecida a la que describe Bataille en una Iglesia de Sevilla, vemos
cdmo el ojo aqui queda atravesado por el hasta de un toro, monstruo solar, y cémo,
sacado de su drbita, deviene de manera simultanea testiculo de la bestia y ano presto
para los flujos deseantes de Simona. Por tanto, el sol no es aqui el Bien, sino que,
como vemos, se asocia al animal, al derroche, que acaba por acometer su asesto de
muerte al hombre a través de la perforacion de su ojo, extraido del craneo del sujeto.
A nuestro juicio, la transgresion que conexiona heterogéneos es entonces mas bien
una desterritorializacion que recupera la multiplicidad, el simulacro. Es un asesto a
la filosofia como filosofia mayor, filosofia de los maestros, de Platon, de Descartes o
Hegel, guardianes del pensamiento en que se ha forjado Occidente. Y es que esta
obra cumple con la (no) estructura de la sintesis disyunta deleuziana, esto es, de un
tipo de relacion que afirma la diferencia y que, en dicha afirmacién produce algo
nuevo desbordando toda significacion: hacer del ojo un huevo, hacer del organismo
un CsO, bajar la representacion a lo subrepresentativo o, mejor, hacer subir al
simulacro: “El CsO como el huevo lleno anterior a la extension del organismo y a la
organizacion de los 6rganos, anterior a la formacion de los estratos, el huevo intenso
que se define por ejes y vectores, gradientes y umbrales, tendencias dinamicas con
mutacion de energia, movimientos cinematicos con desplazamiento de grupos,

migraciones, y todo ello independiente de las formas accesorias, puesto que los

31 Ibid., p. 24.



Pikasis

REVISTA DE FILOSOFIA

organos solo aparecen y funcionan aqui como intensidades puras”®... Si, el huevo es
también la imagen deleuziana del CsO, ;no podriamos ver entonces al ojo como la
imagen batailleana de la utilidad, de la representacion? El ojo-organismo deviene
huevo-CsO y a su vez éste deviene ano... Ano solar:33 el huevo-CsO como continuum,
como plano de inmanencia: unidad de todos los CsO, continuum de flujos, universo
hecho de encuentros azarosos inmanentes, de intensios en su disparidad productiva
no calculable: caosmos exuberante, excretante.

En resumen, desde Deleuze asistimos en Bataille a un devenir-novela de la
filosofia, como en otras ocasiones a un devenir-poema, devenir-escritura
confesional... etc. Donde ni una ni otra, ni género literario ni filosofia, pueden
considerarse acabados porque ninguno queda intacto: “los criterios de Kafka
(nosotros decimos de Bataille) son completamente nuevos y sdlo valen para €él, con
comunicaciones de un texto a otro, con recursos, intercambios, etc., dirigidos a
constituir un rizoma, una madriguera, un mapa de transformaciones. Aqui cada
fracaso es una obra maestra, un tallo en el rizoma” .3* Nietzscheana obra maestra de

este maestro del juego que también fue Bataille.
157

BIBLIOGRAFIA PRINCIPAL Julio-

agosto
2018

Bataille, G., CEuvres completes VII (Anexos), (1970-1988) present. de M. Foucault, ed. de D. Hollier, T.
Klossowski, M. Leduc, H. Ronse y J.-M. Rey, Paris: Gallimard.

Bataille, G., (1989) Sobre Nietzsche. Voluntad de suerte, trad. F. Savater, Madrid, Taurus.

Bataille, G., (1986) La experiencia interior, seguida del Método de meditacién y del Post-scriptum 1953,
trad. de F. Savater, Madrid, Taurus.

Bataille, G., (2003) “Croénica nietzcheana”, en La conjuracién sagrada. Ensayos 1929-1939, selecc., trad.
y prélogo de Silvio Mattoni, Buenos Aires, Adriana Hidalgo editora.

Bataille, G., (1981) EI culpable, Madrid, Taurus.

Deleuze, Gilles (2000) Nietzsche y la filosofia, Barcelona, Anagrama.

Deleuze, Gilles, Logica del sentido (1990) Madrid, Paidds Surcos 10.

Deleuze, Gilles, Diferencia y repeticién (2002) Buenos Aires, Amorrotu editores.

Deleuze, Gilles, Proust y los signos (1995) Barcelona, Anagrama.

Deleuze, G. & Guattari, F. (2002) Mil Mesetas, capitalismo y esquizofrenia, Valencia, Pre-textos.

Deleuze, G. & Guattari, F. Kafka, por una literatura menor (1999) México, Editorial Era.

Deleuze, G. & Guattari, F. El Antiedipo, capitalismo y esquizofrenia (1985) Barcelona, Paidds Ibérica.

32 Deleuze, G., Mil Mesetas, capitalismo y esquizofrenia, op.cit., pps 158-159.

33 Deleuze, G. & Guattari, F., El Antiedipo, capitalismo y esquizofrenia, Barcelona, Paidos Ibérica, 1985 p.
11.

34 Deleuze, G., Kafka, por una literatura menor, op.cit., p. 60.



158

Julio-
agosto
2018

Bikasis

REVISTA DE FILOSOFIA

BIBLIOGRAFIA SECUNDARIA

Derrida, Jacques (1989) "De la economia restringida a la economia general. Un hegelianismo sin
reserva', en La escritura y la diferencia, trad. de P. Pefialver Gomez, Barcelona, Anthropos.

Esposito, R. (2006) Categorias de lo impolitico, trad. Roberto Raschella, Buenos Aires, Katz.

Esposito, R. (2203) Communitas, origen y destino de la comunidad, Buenos Aires, Amorrortu editores.

Waldberg, 1. & Waldberg, P. (1992) Un Amour acéphale. Correspondance 1940-1949, Paris, Editions de la
Différence.

Nancy, J-L, (2001) La comunidad desobrada, Madrid, Arena Libros.

Sdez Rueda, Luis (2009) “Ser, nada y diferencia, el nihilismo némada de G.Deleuze, mas alla de
Nietzsche y Heidegger”, en Sdez Rueda/De la Higuera (eds.), Pensar la Nada, Ensayos sobre
filosofia y nihilismo, Madrid, Biblioteca Nueva.



