
139 

J u l i o -  
a g o s t o  
2 0 1 8  

 
 

 
Georges Bataille y Gilles Deleuze. Desde Nietzsche por una filosofía menor | María García Pérez 

 

 

Georges Bataille y Gilles Deleuze. Desde Nietzsche 
por una filosofía menor 
María García Pérez. Doctora por la Universidad de Granada 

 
 

 
 

I. INTRODUCCIÓN  

 

Se podría decir que Bataille vivió y escribió en el deleuziano tiempo del Aión 

diferente del tiempo cronológico, esto es, en aquella temporalidad capaz de albergar 

líneas de fuga, en definitiva, de transgredir y de situarse en el límite. Pornógrafo y 

filósofo, bibliotecario y frecuentador de burdeles,  seminarista y ateo después, 

nietzscheano y marxista, místico y bebedor, antiimperialista y  antimilitarista pero 

pensador de la comunidad1... contradicciones a nuestra vista si no estamos en 

condiciones de entender que, en todo, incluso en su faceta más teórica, Bataille se 

ponía en juego y ponía en juego al otro, ya fuera lector, amigo, amante, etc. En este 

sentido podemos decir que Bataille realiza una transgresión de la filosofía por la 

filosofía misma a través, no sólo de ella, sino también mediante el recurso a la 

literatura (con sus poemas y novelas),  así como con la adopción de una perspectiva 

multidisciplinar que abarca desde la antropología a la historia del arte y las 

religiones pasando por la economía o la sociología. Pero esta, si se quiere, es la parte 

más superficial del juego, lo importante, lo que constituye la unión del contenido de 

sus reflexiones con la forma en que las expresa, es que el propio Bataille, como 

decimos, se pone allí en juego arriesgando lo más profundo de su ser tal y como él lo 

entendió: como exuberancia sin cese y sin tasa. Basta adentrarse en la Suma Ateológica 

para percibir con claridad este punto: “En el desgarramiento o en la náusea,  en los 

desfallecimientos en que flaquean las piernas, y hasta en el momento de mi muerte, 

jugaré. (…)Tú que me lees, seas quien seas: juega tu suerte. Como yo lo hago, sin 

                                                
1 Pensadores de la talla de Jean-Luc Nancy o Roberto Esposito han recuperado a Bataille en clave 
impolítica. A este respecto V. Nancy, J-L., La comunidad desobrada, Madrid, Arena Libros, 2001; 
Esposito, R., Categorías de lo impolítico, trad. Roberto Raschella, Buenos Aires, Katz, 2006;  Esposito, R., 
Communitas, origen y destino de la comunidad, Buenos Aires, Amorrortu editores, 2003. 



J u l i o -  
a g o s t o  
2 0 1 8  

    140 

 
 

 
Georges Bataille y Gilles Deleuze. Desde Nietzsche por una filosofía menor | María García Pérez 

 

 

prisas, lo mismo que en el instante en que escribo, te juego.”2 Ahora bien, es este un 

juego trágico, el juego del niño nietzscheano que afirma la vida con todo lo terrible y 

lo maravilloso que puede albergar. El mismo juego al que, a nuestro juicio, Deleuze 

apeló al referirse a la multiplicidad en su ontología (o nomadología) de la diferencia, 

del litigio sin reposo, subrepresentativo y presubjetivo, de fuerzas en relación que 

componen el último estrato de lo real. Un juego creativo que es el del genuino 

filósofo, aquél capaz de conectar con el afuera inconsciente respecto del pensamiento 

representativo, con el non-savoir, de pensar lo impensado desde una voluntad de 

poder afirmativa, activa.  

Estas son, grosso modo, las claves que vamos desentrañar en adelante y que 

conectan a nuestros dos autores con Nietzsche. Tras rastrear la influencia que el 

alemán tuvo sobre ambos procuraremos estar autorizados para entender el 

pensamiento batailleano como una filosofía menor, emulando así el análisis que ya 

hiciera Deleuze en Kafka, por una literatura menor sobre el autor de La Metamorfosis. 

Simultáneamente daremos cuenta de un tipo de comprensión del quehacer filosófico 

en tanto que erosofía buscando una última conexión soterrada entre Deleuze y Bataille 

que tiene que ver con dos conceptos que ambos manejan y que nos ponen sobre su 

pista: el signo y la herida. 

 

II. NIETZSCHE EN BATAILLE. VOLUNTAD DE SUERTE (CHANCE) Y 

TRAGEDIA 

  

La relación de Bataille con Nietzsche comienza pronto. Tenemos constancia de 

que su primer acercamiento al alemán coincide con la cura psicanalítica a la que se 

sometió Bataille de la mano de su amigo Adrien Borel y que tendrá como resultado, 

en 1929, su primera novela Historia del ojo, escrita bajo el pseudónimo Lord Auch. 

Años más tarde dedicará a este autor su obra enmarcada dentro de la trilogía de la 

Summa ateológica escrita en los albores de la Segunda Guerra Mundial bajo el título 

Sobre Nietzsche, voluntad de suerte. Pero desde aquellos años de descubrimiento 

Nietzsche será sin lugar a dudas una constante en Bataille. Algunas de sus 

declaraciones nos ayudan a reafirmar este punto:  

                                                
2 Bataille, G., Sobre Nietzsche. Voluntad de suerte, trad. de F. Savater, Madrid, Taurus, 1989, p. 120. 



141 

J u l i o -  
a g o s t o  
2 0 1 8  

 
 

 
Georges Bataille y Gilles Deleuze. Desde Nietzsche por una filosofía menor | María García Pérez 

 

 

 
“J’ai connu l’œuvre de Nietzsche en 1923, elle m’a donné l’impression de n’avoir rien 

d’autre à dire”3/ “La pensée de Nietzsche est si vivante en moi qu’en le relisant j’ai le 

sentiment d’être écorché vif”. / “¡Quel malheur que ce bougre de Nietzsche ait existé, il ne ME 

reste presque plus rien à dire aujourd’hui !”. Waldberg, I. & Waldberg, P.,Un Amour acéphale. 

Correspondance 1940-1949, París, Éditions de la Différence. 1992, p. 73. 

 

En cualquier caso, uno de los empeños de Bataille, sobre todo en los años de la 

revista Acéphale, será el de rescatar a Nietzsche de la apropiación que el nazismo 

había llevado a cabo de sus lecturas y es ahí donde el francés interpreta al alemán de 

modo decisivo para su filosofía. ¿Quién es pues Nietzsche en Bataille? Pues bien, en 

primer lugar podemos decir que en el francés encontramos un tratamiento del 

nihilismo no explícito aunque sí muy específico. En efecto, para Bataille toda la 

decadencia de Occidente se cifra en el primado que éste ha otorgado al principio de 

utilidad, al cálculo y al proyecto. Así, en su peculiar modo de transvalorar los 

valores, observa que la búsqueda ancestral del Bien no esconde más la que querencia 

de un beneficio, mientras que el Mal respondería por su lado a una donación sin 

contrapartidas. De este modo, nos dice, la metafísica Occidental que recorre todas 

nuestras manifestaciones sociales, culturales, políticas y económicas ha caído en una 

visión restringida de la realidad, del ser y del hombre mismo y ha acabado, así, por 

despotenciarlo. La utilidad, la acumulación (del saber, de los recursos, etc), 

constituye una moral del ocaso por la cual se ha pretendido detener el devenir... “el 

ocaso -que responde a los momentos de agotamiento, de fatiga- concede todo el valor 

al cuidado de conservar y enriquecer el ser. De él provienen las reglas morales.”4 Un 

devenir que en Bataille toma la forma de derroche, de gasto improductivo que 

procura la transformación de los seres hasta su inmolación. “La cumbre responde al 

exceso, a la exuberancia de las fuerzas. Lleva a su máximo la intensidad trágica. Se 

conecta con los gastos de energía sin tasa, con la violación de la integridad de los 

seres. Luego está más próxima del mal que del bien.”5  Ese es el lugar, el motor sin 

telos y sin finalidad de la parte maldita, de todos aquellos fenómenos que el 

                                                
3 Bataille, G., Œuvres complètes VII (Anexos), present. de M. Foucault, ed. de D. Hollier, T. Klossowski, 
M. Leduc, H. Ronse y J.-M. Rey, Paris, Gallimard, 1970-1988, p. 615 
4  Bataille, G., Sobre Nietzsche. Voluntad de suerte, op.cit., p. 48. 
5  Bataille, G., Sobre Nietzsche. Voluntad de suerte, op.cit., p. 48. 



J u l i o -  
a g o s t o  
2 0 1 8  

    142 

 
 

 
Georges Bataille y Gilles Deleuze. Desde Nietzsche por una filosofía menor | María García Pérez 

 

 

pensamiento occidental ha denostado y ha dejado impensados: el lujo, la fiesta, el 

arte, el erotismo, etc. 

En la confección de su peculiar teoría antropológica y, también, en su particular 

respuesta a Hegel con una elaboración que quiere rebasar la dialéctica mediante lo 

que Derrida denominó negatividad sans emploi6, Bataille encuentra los resortes últimos 

de tal cuestión.  En la emergencia de la humanidad será la aparición de la consciencia 

objetivante y la dicotomía sujeto-objeto la causa de esta primacía de la utilidad. El 

miedo a la muerte de un individuo que se sabe solo y, en tanto que tal, único, moverá 

al hombre a querer únicamente conservarse. Bataille da en este punto la razón a 

Hegel y a Marx: en el origen del Yo, de la subjetividad humana, encontramos la 

Acción Negadora y, también, el trabajo. Pero a ambos se les habría escamoteado algo 

esencial que con mayor potencia rige nuestra vida: una suerte de pulsión irrefrenable 

por la recuperación de la vida animal y su inmanencia. Así, frente a la trascendencia 

operada por la consciencia, Bataille da a luz un impulso hacia la inmanencia, hacia 

un estado primigenio y comunional con el resto de seres, fuente de todas las 

transgresiones. Es aquí donde nuestro autor realiza su asesto de muerte al Yo y se 

inmiscuye en el terreno de la ontología: el sujeto sólo aspira a conservarse, a 

mantener intacta su identidad, y por eso objetiva y trabaja, pero, al mismo tiempo, la 

irrefrenable búsqueda de comunidad arrastra al Yo a su disolución, a abrirse hasta 

desaparecer en el éxtasis. Por eso, el amo hegeliano no es más que otro esclavo a ojos 

del francés, pero, por eso también, el marxismo padece el lastre de la utilidad que 

lleva a los horrores del totalitarismo soviético. Más allá de Hegel y Marx, por tanto, 

Nietzsche: “los seres, los hombres, no pueden 'comunicarse' -vivir- más que fuera de 

sí mismos. Y como deben 'comunicarse', deben querer ese mal, la mancha, que 

poniendo su propio ser en juego, los vuelve penetrables el uno para el otro (…) Es 

derruyendo en mí mismo, en otro, la integridad del ser, como me abro a la 

comunicación, como accedo a la cumbre moral”.7 Pero, en rigor, la razón de este 

impulso no la encontramos propiamente en la consciencia, sino en su afuera. Ella, per 

se, no puede buscar su propio deceso. Antes bien éste tiene que ver con ese devenir 

en forma de derroche que siempre se le escapa, que siempre le excede y que 
                                                

6 V. Derrida, J., "De la economía restringida a la economía general. Un hegelianismo sin reserva", en 
La escritura y la diferencia, trad. de P. Peñalver Gómez,  Barcelona, Anthropos, 1989. 
7 Bataille, G., Sobre Nietzsche Voluntad de suerte, op.cit., pps. 54 y 55. 



143 

J u l i o -  
a g o s t o  
2 0 1 8  

 
 

 
Georges Bataille y Gilles Deleuze. Desde Nietzsche por una filosofía menor | María García Pérez 

 

 

pertenece al ser mismo. Un devenir que en última instancia, por tanto, es el que 

constituye y destituye simultáneamente a todos los seres:  

 
 “Lo que tú eres depende de la actividad que une los elementos sin número que te 

componen, de una intensa comunicación de esos elementos entre ellos. Son contagios de 

energía, de movimiento, de calor o transferencias de elementos que constituyen interiormente 

la vida de tu ser orgánico. La vida no está nunca situada en un punto particular: pasa 

rápidamente de un punto a otro (o de múltiples puntos a otros puntos), como una corriente o 

como una especie de fluido eléctrico. Así, donde quisieras captar tu sustancia intemporal, no 

encuentras más que un deslizamiento, los juegos mal coordinados de tus elementos 

perecederos. 

 Más allá, tu vida no se limita a ese inaprehensible fluir interior; fluye también hacia 

fuera y se abre incesantemente a lo que corre o brota hacia ella. El torbellino duradero que te 

compone choca con torbellinos semejantes con los que forma una vasta figura animada con su 

agitación mesurada”. Bataille, G., La experiencia interior, seguida del Método de meditación y del 

Post-scriptum 1953, trad. de F. Savater, Madrid, Taurus, 1986, pps. 103-104. 

 

Así es, el devenir es este juego de comunicación azarosa y pre-subjetiva que 

atraviesa a todos los seres, que los hace y los deshace, los crea y los destruye al 

tiempo. Un juego en el que no guía ningún principio rector trascendente, en que no 

hay teleología ni finalismo, sino sólo azar, el albur, la caída de un dado. Por tanto, 

Bataille profundiza en Nietzsche sin llevarle la contraria: su voluntad de poder ha de 

ser entendida fuera de toda utilidad, de todo proyecto y, así, de toda forma de 

dominación. Ha de entenderse, pues, como voluntad de suerte (chance). Porque la 

voluntad nietzscheana si es verdaderamente afirmativa entonces no busca nada. O, 

de otro modo, el poder no es el objeto de esa voluntad sino sólo en tanto que nihil. 

Distinguir el poder al que se refirió Nietzsche de la dominación de la consciencia 

conservadora que ata a la vida y al ser mismo deteniendo su exuberante movimiento 

debe pasar, pues, por entenderla como voluntad que afirma aquél azar, al juego del 

niño y su recreo. Este es el sentido último del derroche batailleano porque afirmar el 

azar es tanto como conjurar el proyecto, la finalidad y el cálculo que domeñan al 

mundo y al hombre. “La Voluntad de poder es el león, pero ¿no será el niño la voluntad 

de suerte?8 Sólo de este modo se entiende que el ser en Bataille se prefigure como 

                                                
8 Bataille, G., Sobre Nietzsche, voluntad de suerte, op.cit., p. 188. 



J u l i o -  
a g o s t o  
2 0 1 8  

    144 

 
 

 
Georges Bataille y Gilles Deleuze. Desde Nietzsche por una filosofía menor | María García Pérez 

 

 

amante y como artista: un ser abierto, herido de contingencia y atravesado por una 

fulgurante necesidad de comunidad y de comunicación, un ser, al cabo, que se 

derrocha en flujos energéticos no mensurables que desbaratan la identidad y la 

permanencia del Yo haciendo que siempre devenga otro... Un Yo, pues, herido 

siempre de contingencia, precario y provisional, abierto y en juego. 

La consecuencia más explícitamente política de esta tesis de Bataille que, como 

decimos, quiso librar a la nietzscheana voluntad de poder de toda interpretación que 

la ligara a la dominación y, con ello, al nazismo y al fascismo, es que ésta tampoco 

puede tener que ver con la estructura estatal ni con ningún tipo de institución. Ni 

patrias militarizadas ni economías capitalistas, ni totalitarismo ni liberalismo 

burgués, esta es la divisa, porque de fondo ambas comparten el mismo presupuesto 

subyacente: la conservación, la acumulación de fuerzas y de recursos. En concreto, 

respecto al surgimiento de los estados nazi y fascista, pero también del estalinismo 

soviético como hemos apuntado, Bataille es claro y hace valer su antiestatismo. 

Porque si el deceso del Yo supone la ausencia de principio rector, en la teoría política 

esto ha de traducirse en la ausencia de un jefe, y, así, de un Führer, es decir, en una 

“comunidad humana SIN CABEZA”. 9  Comunidad, por consiguiente, de aquel 

monstruo acéfalo que su amigo André Masson pintó para la portada de la revista 

Acéphale, comunidad maldita, comunidad del niño que se resiste a los rigores de la 

adultez, que transgrede y que, sin embargo, es inocente. Podemos asomarnos ahora 

brevemente a la visión que Bataille tuvo de Numancia y sustraerla en lo posible a la 

caracterización realizada por Esposito en torno al paradigma sacrificial hobbesiano 

como comunidad de muerte.10 

En 1937, Bataille dedicó a la obra cervantina un fragmento en su artículo para 

Documents, “Crónica nietzscheana”. Numancia como comunidad gira en torno a su 

propio sacrificio, emerge de él y se convierte en símbolo contra todo poder militarista 

e imperialista. Su trágica historia frente a los poderes de Roma y el general Escipión, 

su ejemplo de resistencia y lucha por repeler la conquista, alcanza su cumbre en el 
                                                

9 Bataille, G. “Crónica nietzcheana”, en La conjuración sagrada. Ensayos 1929-1939, selecc., trad. y 
prólogo de Silvio Mattoni, Buenos Aires, Adriana Hidalgo editora, 2003. p. 205. 
10 Esposito entiende la comunidad batailleana a través de la noción de lo 'sacro' o sagrado que “pone 
en juego la existencia inscribiéndola dentro de la necesidad de una muerte en común” (Esposito, R., 
Categorías de lo impolítico, op.cit., p. 309) de manera que “el objeto irrepresentable de la representación 
es entonces la decisión de una muerte en común, la comunidad decidida en la muerte” (Ibid., p. 318). 



145 

J u l i o -  
a g o s t o  
2 0 1 8  

 
 

 
Georges Bataille y Gilles Deleuze. Desde Nietzsche por una filosofía menor | María García Pérez 

 

 

rebasamiento del miedo a la muerte hasta su ejecución. Pero entendamos esto a 

fondo: de lo que se trata en Numancia no es de morir o matar para obtener una 

victoria por mor de un sentir nacionalista o patriótico, sino justamente de lo 

contrario, esto es, de arrebatar todo lo útil y todo lo beneficioso que hubiera dentro 

de sus murallas para que no sea disfrutado por el Imperio, para que sus riquezas no 

sirvan, para que sus ciudadanos no sean esclavos. Así es, más allá de las coordenadas 

de victoria o derrota, estamos en el terreno del juego en que se afirma el devenir, en 

que se resiste de toda parte a la homogeneización, en este caso, a la asimilación 

romana, metáfora del fascismo que asola Europa y que se combate en España. Por 

eso “los numantinos sin jefe están ubicados en la región de la noche y de la Tierra, en 

la región habitada por los fantasmas de la madre-tragedia”.11 Esta es la clave: una 

(no)conducción sin principio rector, sin representación. Porque, recordemos, aquí la 

Tierra es de donde nace Dionisos: de la “Tierra desgarrada por el fuego del Cielo, 

nace fulminado y por ende cargado con el fuego de la dominación que se torna el 

FUEGO DE LA TIERRA”.12 Sí, fulminada por la representación, por la pretensión de 

un juego reglado y encauzado por un amo, por un sujeto alzado como fundamento 

primero de todo conocimiento y de toda acción, por un sujeto que sólo aspira a 

dominar y a ser reconocido como representante y que en ello muestra su servilismo.  

Esta es la misma oposición que Nietzsche, nos dice Bataille, supo ver entre el 

Kinderland y el Vaterland, entre el reino de los niños y el reino de los padres. 

Kinderland es aquella comunidad abierta y transida por el juego y la suerte más allá 

de toda forma de coerción estatalista, de toda forma homogénea que tienda a 

devolver a a los hombres a la dimensión de la necesidad, de la utilidad y del cálculo 

estratégico. 

Pero pasemos ya a Deleuze para encaminarnos luego a un cierto modo de 

comprender la filosofía recogiendo en ambos esta herencia nietzscheana que estamos 

esbozando. 

  

                                                
11 Bataille, G., loc.cit., p. 201. 
12 Ibid., p. 199. 



J u l i o -  
a g o s t o  
2 0 1 8  

    146 

 
 

 
Georges Bataille y Gilles Deleuze. Desde Nietzsche por una filosofía menor | María García Pérez 

 

 

III. NIETZSCHE EN DELEUZE. CAOSMOS NÓMADA Y ETERNO RETORNO 

DE LA DIFERENCIA 

  

Como es sabido, la primera parte de la producción filosófica de Deleuze consiste 

en una serie de estudios monográficos dedicados a diversos autores entre los que se 

encuentra Nietzsche. Pero tal y como sucede con el resto de pensadores a los que 

dedicó sus primeras letras (Spinoza, Leibniz o Bergson) Nietzsche vendrá al francés 

para quedarse. Por tanto, si para Bataille fue una constante también lo fue para 

Deleuze y, del mismo modo que vimos en el primero, también en este pensador 

podemos encontrar una peculiar pugna contra el nihilismo 13  decadentista e, 

igualmente, una apuesta por un nihilismo activo, creativo.  

Lo que Deleuze descubre en Nietzsche es una realidad subrepresentativa poblada 

de fuerzas en interafección y cualificadas, en sus encuentros azarosos y a-lógicos, por 

la voluntad de poder. Esta dimensión, que configura la ontología de nuestro autor y 

que es morada de flujos intensivos, se esconde tras los fenómenos de la 

representación y constituye un impensado, un afuera o inconsciente-Ello respecto del 

pensamiento y su consciente-Yo: “Nunca encontraremos el sentido de algo 

(fenómeno humano, biológico o incluso físico), si no sabemos cuál es la fuerza que se 

apropia de la cosa, que la explota, que se apodera de ella o se expresa en ella”.14 En 

este sentido, el verdadero pensamiento sólo puede hallarse en un más allá respecto 

de la representación y de la consciencia más aun si tenemos en cuenta que su origen 

se encuentra en la afección. Así es, para Deleuze el valor de un concepto reside en su 

génesis y ella consiste en el encuentro, forzado y forzoso, del pensamiento con su 

afuera. Pensar es entonces dejarse afectar por lo heterogéneo. Pero lo fundamental 

hasta aquí es entender que Deleuze hace suyo a Nietzsche en el momento en que esta 

ontología es capaz de subvertir todo el esquema de la metafísica Occidental desde 

Platón. En efecto, la tarea de Deleuze, como ya fue la de Heidegger y luego la de 

Derrida, es la de derribar el edificio de la filosofía tradicional que arranca en la 

Grecia clásica, en este caso, rescatando los simulacros, esto es, a lo inahaprensible por 

                                                
13 V. Sáez Rueda, L., “Ser, nada y diferencia, el nihilismo nómada de G.Deleuze, más allá de 
Nietzsche y Heidegger”,  en Sáez Rueda/De la Higuera (eds.), Pensar la Nada, Ensayos sobre filosofía y 
nihilismo, Madrid, Biblioteca Nueva, 2009. 
14 Deleuze, G., Nietzsche y la filosofía, trad. de C. Artal, Barcelona, Anagrama, 1998, p. 10. 



147 

J u l i o -  
a g o s t o  
2 0 1 8  

 
 

 
Georges Bataille y Gilles Deleuze. Desde Nietzsche por una filosofía menor | María García Pérez 

 

 

la Idea. El simulacro es multiplicidad en perpetua transformación, es, en definitiva, 

esa intensio dúctil y siempre plural ignorada tras los fenómenos de la extensio, tras el 

mundo representado, mensurable y funcional. Pero una de las ideas principales de 

Deleuze a este respecto y que no se nos debe escapar es que esta dimensión intensiva 

es fundamentalmente productiva.  

Para entender esto en primer lugar hay que profundizar en el pluralismo 

deleuziano pues nunca hay, para nuestro autor, una fuerza aislada. Al contrario, la 

fuerza se define en profundidad, cualitativamente, por su relación con otras fuerzas 

con las que a su vez se diferencia: “El ser de la fuerza es el plural. El concepto de 

fuerza es pues, en Nietzsche, el de una fuerza relacionada con otra fuerza: bajo este 

aspecto, la fuerza se llama voluntad. La voluntad (voluntad de poder) es el elemento 

diferencial de la fuerza”.15 Ahí se encuentra una de las claves de la interpretación 

deleuziana sobre el pensador alemán. La voluntad de poder es el diferenciante y, 

como tal, es la única que (in)articula los encuentros de las fuerzas entre sí. Andando 

el tiempo ella tomará la forma lógica de síntesis disyunta (y, y, y...) en tanto que 

unión diferencial de singularidades productora, a su vez, de nuevas diferencias: “nos 

referimos (...) a una operación según la cual dos cosas o dos determinaciones son 

afirmadas por su diferencia, es decir, no son objetos de afirmación simultánea sino en 

la medida en que su diferencia es también afirmada, es también afirmativa. No se 

trata en absoluto de una identidad de los contrarios, todavía inseparable en tanto que 

tal de un movimiento negativo y de la exclusión. Se trata de una distancia positiva de 

los diferentes: no ya identificar dos contrarios a lo mismo, sino afirmar su distancia 

como aquello que los remite uno a otro en tanto que 'diferentes'”.16 Síntesis disyunta 

o unión de lo diferente que, sin embargo conserva (su) la diferencia afirmándola, 

creadora última además de nuevas pujanzas diferenciales, cuyo movimiento se cifra 

en una autopoiesis inmanente, en un caosmos. Sí, porque en su encuentro las fuerzas 

hacen emerger una nueva diferencia de potencial que a su vez se relaciona con otras 

en una eterna sucesión sin final. Ocurre entonces que la textura última de la realidad, 

el entramado mismo de esta ontología, ha de entenderse como problema. La realidad 

es, en primer lugar, realidad-problema y de sus distribuciones intensivas dependen 

                                                
15 Ibid., p. 14. 
16 Deleuze, G., Lógica del sentido, Madrid, Paidós Surcos 10, 1990, p. 207. 



J u l i o -  
a g o s t o  
2 0 1 8  

    148 

 
 

 
Georges Bataille y Gilles Deleuze. Desde Nietzsche por una filosofía menor | María García Pérez 

 

 

las soluciones dadas en el ámbito de la extensio: esta mesa, este animal, yo y tú. Pero 

la noción de problema no pertenece a nuestra subjetividad, porque el problema no es 

aquí algo que la conciencia y la inteligencia se plantean y que supone su escollo a 

rebasar, sino que se refiere a la estructura misma del ser: el ser es ser-problema como 

multiplicidad  de puntos de intensio conexionados y en litigio, que conforman un 

sistema metaestable al solucionarse o actualizarse como fenómenos. Ahora bien, 

estas soluciones son meramente provisionales porque bajo ellas continúa insistiendo 

el bullicio del devenir intensivo. Es así que se gestan los fenómenos de la 

representación: “Cualquier fenómeno expresa relaciones de fuerzas, cualidades de 

fuerzas y de poder, matices de dichas cualidades, en resumen, un tipo de fuerzas y 

de querer. (…) Por eso la voluntad de poder es esencialmente creadora y donadora: no 

aspira, no busca, no desea, sobre todo no desea el poder. Da: el poder, en la voluntad, 

es algo inexpresable (móvil, variable, plástico); el poder en la voluntad, es como 'la 

virtud que da'; la voluntad por el poder es en sí misma donadora de sentido y de 

valor”.17 Otra vez, como ocurría en Bataille, la voluntad de poder queda sustraída de 

toda interpretación que la ligue al dominio. Así, Deleuze ve en el poder, de nuevo, no 

un objeto al que la voluntad tienda, sino el elemento genuinamente creador en ella, 

portador de la novedad y de la diferencia. En el fondo podríamos decir que la 

voluntad de poder deleuzianamente interpretada es, como en Bataille, un elemento 

de derroche, en tanto que, como vemos, tiene que ver con un tipo de donación que 

escapa a la consciencia cosificadora. 

Pero con esta última apreciación nos estamos adentrando ya en la segunda de las 

claves de la lectura de Deleuze a cerca de Nietzsche, el eterno retorno. Efectivamente, 

para Deleuze el eterno retorno nietzscheano tiene que ver con este eterno venir de las 

diferencias. Eterno retorno pues siempre de lo nuevo, nunca de lo Mismo, lo Igual o 

lo Idéntico. Por eso el tiempo deleuziano asignado a esta región intensiva y 

subrepresentativa es el tiempo del Aion o tiempo del Acontecimiento diferente del 

tiempo cronológico. Tiempo imposible de cuantificar, tiempo que sintetiza las tres 

dimensiones temporales, el pasado, el presente y el futuro. Eterno retorno, pues, que 

procura el derribo de la identidad introduciendo un eje transformador que asegura el 

devenir como producción de novedad y, de este modo, arrasa con toda estabilidad, 

                                                
17 Deleuze, G., Nietzshce y la filosofía, op.cit., p. 274. 



149 

J u l i o -  
a g o s t o  
2 0 1 8  

 
 

 
Georges Bataille y Gilles Deleuze. Desde Nietzsche por una filosofía menor | María García Pérez 

 

 

con toda permanencia, con toda identidad del ser consigo mismo. A esto se refiere 

Deleuze cuando afirma que el porvenir tiene que ver siempre con la muerte porque, 

como decimos, es la disolución de la identidad lo que está en juego cada vez: “está en 

relación esencial con la muerte, (...) porque promueve e implica 'una vez por todas' la 

muerte de lo que es uno. Si está en relación esencial con el porvenir, es porque el 

porvenir es el despliegue y la explicación de lo múltiple, de lo diferente, de lo 

fortuito por sí mismos y 'por todas las veces'”.18 Ahora bien, esa disolución ocurre en 

profundidad, esto es, en aquél Ello, instancia impersonal y pre-subjetiva, intensiva y 

diferencial: Por eso la muerte del Yo es, en primer lugar, una muerte impersonal, no 

en primera persona, sino en el 'se': es un “'se muere' más profundo que el 'yo 

muero'”.19  

Hay que añadir que para Deleuze esto ocurre también con el cuerpo: él pierde su 

identidad funcional al devenir cuerpo sin órganos (CsO). Porque desde el punto de 

vista del Ello las fuerzas son  fuerzas-deseo y así, el inconsciente es visto por 

Deleuze, contrariando al psicoanálisis, como fábrica productora del mismo. Pero aquí 

el deseo es deseo en y de la multiplicidad. Por consiguiente, para Deleuze no 

deseamos tal o cual objeto, tal o cual sujeto, deseamos una multiplicidad, deseamos 

(en) el devenir intensivo que nos deshace y en el que a la postre resucitamos siendo 

otros. El CsO es, pues, un caosmos deseante: “El CsO es deseo, él y gracias a él se 

desea”.20 Pero en esta altura ya no debemos entender al cuerpo sin órganos como una 

instancia individual y biológica simplemente opuesta al organismo. El cuerpo sin 

órganos designa de forma más general y, al mismo tiempo, más precisa, todo lo 

inconsciente, todo lo que está fuera de la representación. Designa, pues, todo el fluir 

energético y deseante sustraído a la codificación o carga significante y subjetivante 

socio-cultural: “El CsO es lo que queda cuando se ha suprimido todo. Y lo que se 

suprime es precisamente el fantasma, el conjunto de significancias y de 

subjetivaciones”.21 Por eso Deleuze distinguirá dos caras para esta energía libidinal: 

una cara molar, codificada, en que el deseo es deseo consciente en tanto que guiado 

por representaciones socio-culturales instituidas propias de la extensio-social; y otra 

                                                
18 Deleuze, G., Diferencia y repetición, Buenos Aires, Amorrotu editores, 2002, p. 181. 
19 Ibid., p. 178. 
20 Deleuze, G., & Guattari, F., Mil Mesetas, capitalismo y esquizofrenia, Valencia, Pre-textos, 2002, p. 169. 
21 Ibid, p. 157. 



J u l i o -  
a g o s t o  
2 0 1 8  

    150 

 
 

 
Georges Bataille y Gilles Deleuze. Desde Nietzsche por una filosofía menor | María García Pérez 

 

 

cara molecular, descodificada y descodificante, capaz de encontrar salidas 

inesperadas, de tender líneas de fuga, desbordando al sujeto y, con ello, a su cuerpo 

y al cuerpo social en general. 

Por tanto, este juego intensivo que arrasa al sujeto y al cuerpo-organismo 

también tiene sus consecuencias político-sociales tal y como ocurría con Bataille. 

Deleuze propone así su nomadología frente al sedentarismo, su rizoma frente a los 

sistemas arborescentes, su máquina de guerra frente al aparato de Estado. A nuestro 

juicio la misma pasión nietzscheana anima estos postulados: “La manía de 

representar, de ser representado, de hacerse representar; de tener representantes y 

representados: ésta es la manía común a todos los esclavos, la única relación que 

conciben entre ellos, la relación que se imponen, su triunfo. La noción de 

representación envenena la filosofía; es el producto directo del esclavo y de la 

relación de los esclavos, constituye la peor interpretación del poder, la más mediocre 

y la más baja”.22 El estatalismo y la lógica de la representación quedan superados 

pues, para encaminarse hacia lo que Deleuze denomina “anarquías coronadas”.23 En 

efecto, el poder unido a la representación da lugar a la dominación y con ello al 

triunfo del esclavo que impone cauces y fronteras, que estría la Tierra. De ello es 

presa la figura estatal, lo constituido, o lo molar en palabras de Deleuze. Resistir a 

esta esclavitud, a lo intolerable de la dominación, pasa por colocarse en el nivel 

intensivo y molecular de las fuerzas-deseo en litigioso juego eterno, esto es, de los 

deseos aun sin codificar, sin lindes, en el espacio liso donde las pujanzas 

diferenciales y disyuntas, el juego deseante, desterritorializa lo territorializado. En el 

lugar, en suma, de un ser que es amante y artista, (des)hecho de afecciones y creador 

de novedad. 

 

IV. PENSAMIENTO SOBERANO Y EROSOFÍA. EL SIGNO Y LA HERIDA 

 

Hemos visto cómo las filosofías de Deleuze y de Bataille en cierto modo se tocan 

o guardan un peculiar aire de familia a través de su influencia común nietzscheana. 

En este sentido creemos que hay dos conceptos pertenecientes a cada uno de 

                                                
22 Deleuze, G., Nietzsche y la filosofía, op.cit., pps 115-116. 
23 Deleuze, G., Diferencia y repetición, op.cit., pps. 102, 393, 410 y 446.  



151 

J u l i o -  
a g o s t o  
2 0 1 8  

 
 

 
Georges Bataille y Gilles Deleuze. Desde Nietzsche por una filosofía menor | María García Pérez 

 

 

nuestros autores que en esta línea pueden ser puestos en conjunción, o mejor, en una 

síntesis disyunta, parafraseando a Deleuze, de manera que podamos  entender la 

Filosofía de un modo nuevo. A penas los hemos rozado ya, nos referimos al signo y a 

la herida. Ellos son aperturas, ínfimas mirillas tras las que se esconde todo el secreto 

de la intensio y sus movimientos transformadores así como del derroche y su 

exuberancia sin tasa, respectivamente. Veamos, para Deleuze el elemento de 

conexión de la extensio en cuanto representación ligada al Yo con la intensio como 

nivel subrepresentativo, es el signo como marca de lo heterogéneo en profundidad, 

de la diferencia múltiple. Mientras que para Bataille la herida es, de modo análogo, 

condición de posibilidad de toda comunicación, de toda apertura de los seres. En 

ambos, también en Deleuze, lo capital es, pues, la inmanencia más allá de la 

dicotomía que marca la trascendencia entre el sujeto y el objeto. 

En el caso de Bataille la herida es, en un primer momento, la hendidura de los 

cuerpos, la grieta hacia su interioridad, la rendija que los abre y los expone a la 

alteridad en la relación sexual. Pero hay más porque la herida supone, más 

ampliamente, el acceso a nuestra parte maldita: al derroche mismo, hecho de 

encuentros azarosos, de transgresiones de la moral, de decesos del yo. La herida es el 

desgarramiento del sujeto hasta las lágrimas y la risa, esto es, hasta lo que él 

denomina como non-savoir... No es sólo pues la ranura de los cuerpos por la cual ellos 

se conectan hasta el orgasmo: es también la ranura de la conciencia, el lugar por el 

que ella se dirige hacia su excrecencia... El orgasmo, esa petit mort, es también éxtasis 

del Yo en que éste vacila, tiembla y se deshace en una dimensión inmanente. En 

definitiva, la herida conecta utilidad y derroche marcando la salida del plano del 

cálculo y de la provisión de medios para un fin, la salida de la dicotomía sujeto-

objeto y de la comunicación entre individuos formados y cerrados, para arrojarnos 

sin medida al ámbito del gasto improductivo, del derroche energético sin tasa y del 

azar que recorre al ser pulverizando toda permanencia y toda identidad.  

Avancemos entonces ahora en Deleuze: ¿qué es en profundidad el signo? El 

signo es aquello que violenta al Yo, a la consciencia representativa en el camino hacia 

la verdad, por eso tiene dos caras: una tendida hacia el objeto y otra hacia la intensio 

misma: “Cada signo tiene dos mitades: designa un objeto y significa algo distinto”.24 

                                                
24 Deleuze, G., Proust y los signos, Barcelona, Anagrama, 1995, p. 37. 



J u l i o -  
a g o s t o  
2 0 1 8  

    152 

 
 

 
Georges Bataille y Gilles Deleuze. Desde Nietzsche por una filosofía menor | María García Pérez 

 

 

Podemos afirmar  en consecuencia que el signo es lo que procura la apertura de esa 

consciencia representativa moviendo a su disolución, iniciando el movimiento 

forzado. El objeto, pues ya no lo es tal, él se torna haz intensivo del que el signo es 

marca, huella a seguir, a desenrollar o explicar. Pero esto sólo puede ocurrir si 

tenemos en cuenta que el pensamiento mismo, la subjetividad representativa, es 

deudora, en tanto que efecto o superficie, de una sensibilidad diferencial e intensiva: 

de la capacidad de afectar y ser afectados. El signo emerge de ahí dadas las 

diferencias de intensio contraídas en el espíritu25. Por eso el verdadero pensamiento 

no tiene que ver con la actividad de la representación y del mundo efectuado. Por el 

contrario, el pensamiento soberano, si se nos permite aquí la licencia batailleana, es 

una contemplación por cuanto está atravesado de una pasividad más fundamental y 

primera que en su encuentro con su impensado, con el afuera al que apunta el signo, 

es conmovido y forzado a no ser más sí mismo. El signo es pues una instancia 

afectiva inscrita en el envés de los fenómenos: “Un fenómeno no es una apariencia ni 

tampoco una aparición, sino un signo, un síntoma que encuentra su sentido en una 

fuerza actual”.26 

A nuestro modo de ver, ocurre lo mismo respecto de la estructura de la herida. 

Ella constituye un dolor, una perturbación para el cuerpo y el sujeto que la padece. 

Pero, aunque pueda parecer lo contrario, no les pertenece. La herida viene del afuera 

del cuerpo y del yo, por más que se inscriba en ellos. Tiene entonces también dos 

caras: sus bordes están en el sujeto, pero su centro es un abismo, un agujero negro 

que lo destroza y lo desorganiza. La herida está en todas las cosas, en todo sujeto y 

en todo objeto, porque bajo todos ellos habita el derroche. Es, en suma, violación de 

los límites del sujeto, de su saber, de su moral, de su ser consciente y actual entero 

porque es el lugar de conexión del concepto con su exceso.  

Entonces, con Deleuze, el signo, pues, es la apertura a la multiplicidad y al 

devenir en tanto que posibilita la síntesis disyunta entre la consciencia-serie, 

                                                
25 En este punto Deleuze sigue a Hume para desarrollar un “empirismo trascendental” que de cuenta 
de las condiciones de posibilidad del conocimiento eludiendo el primado del sujeto para postular una 
suerte de sensibilidad diferencial capaz de generar el hábito a base de contraer intensios dispares. Esta 
sensibilidad a la que se refiere cuando habla de “espíritu” no se encontraría pues tan sólo en el ser 
humano, sino que pertenecería a toda materia. V. Deleuze, G., Diferencia y repetición, op.cit., pps. 100 ss. 
y 219 ss. 
26 Deleuze, G., Nietzsche y la filosofía, op.cit., p. 10. 



153 

J u l i o -  
a g o s t o  
2 0 1 8  

 
 

 
Georges Bataille y Gilles Deleuze. Desde Nietzsche por una filosofía menor | María García Pérez 

 

 

entendida intensionalmente en su profundidad constituyente e inconsciente, y el 

objeto o fenómeno-serie27 al que tiende. Y, con Bataille, la herida es igualmente 

apertura en este caso a la exuberancia del ser, a su dilapidación. El verdadero 

pensamiento entonces, o pensamiento soberano más allá de la representación servil 

que aquí tratamos de tematizar, es un pensamiento herido, afectado, puesto en juego 

en el éxtasis.  

Pero hay más, porque en este rizoma que estamos tratando de vislumbrar entre 

los dos franceses, hay un lugar en que Deleuze vincula el signo al amor. En efecto, en 

Proust y los signos  encontramos pasajes en que Deleuze habla de Albertina para 

descubrirnos algo más a cerca del signo y del pensamiento mismo: “el buscador de 

verdad es el celoso que sorprende un signo mentiroso en el rostro del amado”28, vale 

decir, en la superficie extensa de los fenómenos. Veámoslo de otro modo: dijimos en 

un punto anterior que el ser se define en Deleuze como problema y que las 

respuestas sólo son salidas provisionales a esta problematicidad última la cual, pues, 

nunca llega a resolverse de una vez para siempre. Por tanto, toda respuesta apunta al 

problema que la funda y que la rebasa: toda respuesta miente, toda respuesta, en 

tanto que resolución provisoria en superficie, guarda un vínculo especial con su no-

resuelto, con el non-savoir, con lo desconocido. Lo que verdaderamente tiene valor 

entonces en esta teoría del conocimiento es el encuentro con lo problemático, con lo 

irresuelto, con los movimientos de la intensio plural y diferencial. Las soluciones son 

siempre segundas. El filósofo o, más bien ya, el erósofo, es el que busca la verdad, sí, 

pero esta verdad es ya una mentira en tanto que oculta este submundo intensivo y 

pre-fenoménico. Sólo desde aquí puede entenderse además que Deleuze bautice a las 

ideas como Ideas-problema porque ellas apuntan al exceso intensivo que nos 

atraviesa y nos constituye, al exceso de la diferencia. El erósofo es el que entra en 

contacto con ese exceso y en él se derrocha también, porque lo que seduce de la 

verdad es su mentira oculta e inagotable... De ahí que, en la misma línea, en la 

experiencia interior que Bataille propone no se alcance reposo alguno, ni objetividades 

                                                
27 Deleuze utiliza el vocablo “serie” para referirse a los fenómenos de la representación en su 
dimensión sub-representativa y pre-fenoménica, es decir, en su calidad de síntesis disyunta que 
conecta puntos de intensio heterogéneos. (V. Deleuze, G., Diferencia y repetición, op.cit., pps. 100-118 y 
429-446). 
28 Deleuze, G., Proust y los signos, op.cit., p. 181. 



J u l i o -  
a g o s t o  
2 0 1 8  

    154 

 
 

 
Georges Bataille y Gilles Deleuze. Desde Nietzsche por una filosofía menor | María García Pérez 

 

 

cerradas ni verdades eternas. Aquí se cifra la soberanía del pensamiento, su eterna 

herida, su devenir: “Sólo la filosofía reviste una extraña dignidad por el hecho de que 

asume la puesta en cuestión infinita. No son sus resultados los que le valen un 

prestigio indiscutible (…) Todo su valor reside en la ausencia de reposo que 

mantiene”.29 

 

V. CONCLUSIONES. POR UNA FILOSOFÍA MENOR 

 

Como ya hemos dicho al inicio, si alguien se jugó en sus textos, si alguien mostró 

su herida hasta el final para dar cuenta de su propia tragedia, la tragedia de la 

exuberancia nietzscheana que atraviesa y configura todo el cosmos, ese fue Georges 

Bataille. Y bajo estas premisas se puede entender mejor la propia heterodoxia de su 

obra, su carácter no sistemático y sus incursiones ora en la novela, ora en el poema, o 

en el ensayo, el artículo y la escritura confesional. Bataille estalla en un crisol de 

estilos porque juega sin reglas preestablecidas, porque, en último término, no busca 

NADA, y es así que transgrede sin tregua. Cualquiera de sus obras es per se 

inclasificable pues todas están preñadas de líneas de fuga que van de un estilo a otro 

sin dejar intacto a ninguno. En efecto, porque sólo librando a la filosofía de su 

atadura al principio de utilidad podemos encontrar un verdadero pensamiento, un 

pensamiento soberano. Bajo la pluma de Bataille este guardará un rasgo 

fundamental: una denodada pugna sin fin por deshacerse de los rigores que 

caracterizan de la Academia filosófica. Sus textos en respuesta a Hegel son un 

testimonio de esta cuestión tal y como hemos visto. Pero aquí estamos sólo frente a 

un primer nivel que podríamos denominar de crítica interna, esto es, cuando Bataille 

se pone la máscara del filósofo para volverse ordenado. Ahora bien, creemos que el 

francés muestra su verdadero rostro, su rostro de erósofo, justamente allí donde en 

apariencia más lo oculta, en sus obras literarias firmadas bajo pseudónimo. Es el caso 

de la novela Historia del ojo que ya mencionamos al inicio. Vamos a tratar de hacer 

ahora, siguiendo nuestro rizoma, un breve análisis de la misma bajo el prisma 

deleuziano. 

                                                
29 Bataille, G., El culpable, Madrid, Taurus, 1981, p. 144. 



155 

J u l i o -  
a g o s t o  
2 0 1 8  

 
 

 
Georges Bataille y Gilles Deleuze. Desde Nietzsche por una filosofía menor | María García Pérez 

 

 

¿Qué nos muestra allí Bataille? ¿cuál es el substrato profundo de esta truculenta 

narración? Un ojo siempre herido, siempre violentamente penetrado, un ojo que tan 

pronto es órgano visual como ano, pero también testículo, sol y huevo... No, en esta 

novela de Bataille no hay un sujeto protagonista, no hay un héroe. No es ni Simona, 

ni Marcela ni el propio Bataille escondido bajo uno de los personajes. Asimismo la 

acción que la recorre no es la acción de una consciencia que sopesa hechos y decide 

en consecuencia. El protagonista es, pues, una multiplicidad y su única acción, el 

devenir mismo: metamorfosis. Con ello desde el inicio, nuestro autor rompe con el 

lenguaje representativo, con el lenguaje de la utilidad... Escuchemos a este respecto a 

Deleuze: “El lenguaje no existe sino gracias a la distinción y a la complementariedad 

de un sujeto de enunciación, en relación con el sentido; y de un sujeto de enunciado, 

en relación con la cosa designada, o directamente o por metáfora. Este tipo de uso 

común del lenguaje puede llamarse extensivo o representativo”. 30  Pero hay una 

posibilidad otra para el lenguaje, un (contra)uso que trunca este esquema y que hace 

que la escritura se torne verdadera creación y, que al cabo, desbaratándola, 

haciéndola salir fuera de sí, sea llevada a la región intensiva y subrepresentativa que 

hemos descrito cuando señalábamos la influencia nietzscheana en Deleuze. Aquí la 

fuerza es deseo, en definitiva, flujos intensivos en devenir que procuran los cambios 

de naturaleza que llevan a cada objeto a no ser lo que es, a ser un otro. Y en esto 

consiste el erotismo de la novela de Bataille: flujos intensivos de deseo en la orina, en 

la sangre, en el semen, en el vino, en el lodazal, en el salitre del agua de mar, en la 

lluvia y en el sudor...  

Estos son algunos de los rasgos que Deleuze apunta para lo que él denominó 

“literatura menor”, pero ¿porqué este nombre? ¿porqué menor? Y, ¿porqué 

adscribirlo a la filosofía si, además, lo que analizamos es una novela? Con respecto a 

la primera pregunta la respuesta es sencilla: Deleuze distingue la literatura menor de 

una literatura mayor en tanto que la primera responde a una línea de fuga tendida 

sobre la segunda, esto es, a un devenir que trae la novedad. La literatura mayor es, 

pues, un tipo de escritura propia de la representación y, además, propia del género 

literario que se vincula con la tradición nacional de los pueblos; mientras que la 

literatura menor sería aquella capaz de llevar al lenguaje de la representación a las 

                                                
30 Deleuze, G. & Guattari, F, Kafka, por una literatura menor, México, Editorial Era, 1999, p. 34. 



J u l i o -  
a g o s t o  
2 0 1 8  

    156 

 
 

 
Georges Bataille y Gilles Deleuze. Desde Nietzsche por una filosofía menor | María García Pérez 

 

 

regiones intensivas que lo deshacen para crear algo nuevo. Este es el caso de Kafka, 

de un judío de Praga que en sus escritos desterritorializa la lengua germana para 

llevarla más allá del territorio propio de su lengua y su nación. No hacia otras 

lenguas u otras naciones ya constituidas, sino hacia “desterritorializaciones 

absolutas”.31 Goethe, nos dice, fue un maestro de la literatura mayor; Kafka de la 

literatura menor. Ocurre con Bataille algo similar, a nuestro juicio, en torno a la 

filosofía: él rompe el lenguaje de la representación en que el pensamiento occidental 

se ha movido, e Historia del Ojo es un ejemplo de ello porque, además, y esto es lo 

importante, todos esos devenires que  procuran cada vez la metamorfosis del ojo 

tienen que ver con la transgresión a una de las metáforas principales de la filosofía 

platónica: el ojo que ve la luz imagen del entendimiento y que llega hasta el mundo 

inteligible donde habita el Bien. Si analizamos la escena de la corrida de toros en 

Madrid, muy parecida a la que describe Bataille en una Iglesia de Sevilla, vemos 

cómo el ojo aquí queda atravesado por el hasta de un toro, monstruo solar, y cómo, 

sacado de su órbita, deviene de manera simultánea testículo de la bestia y ano presto 

para los flujos deseantes de Simona. Por tanto, el sol no es aquí el Bien, sino que, 

como vemos, se asocia al animal, al derroche, que acaba por acometer su asesto de 

muerte al hombre a través de la perforación de su ojo, extraído del cráneo del sujeto.  

A nuestro juicio, la transgresión que conexiona heterogéneos es entonces más bien 

una desterritorialización que recupera la multiplicidad, el simulacro. Es un asesto a 

la filosofía como filosofía mayor, filosofía de los maestros, de Platón, de Descartes o 

Hegel, guardianes del pensamiento en que se ha forjado Occidente. Y es que esta 

obra cumple con la (no) estructura de la síntesis disyunta deleuziana, esto es, de un 

tipo de relación que afirma la diferencia y que, en dicha afirmación produce algo 

nuevo desbordando toda significación: hacer del ojo un huevo, hacer del organismo 

un CsO, bajar la representación a lo subrepresentativo o, mejor, hacer subir al 

simulacro: “El CsO como el huevo lleno anterior a la extensión del organismo y a la 

organización de los órganos, anterior a la formación de los estratos, el huevo intenso 

que se define por ejes y vectores, gradientes y umbrales, tendencias dinámicas con 

mutación de energía, movimientos cinemáticos con desplazamiento de grupos, 

migraciones, y todo ello independiente de las formas accesorias, puesto que los 

                                                
31 Ibid., p. 24. 



157 

J u l i o -  
a g o s t o  
2 0 1 8  

 
 

 
Georges Bataille y Gilles Deleuze. Desde Nietzsche por una filosofía menor | María García Pérez 

 

 

órganos sólo aparecen y funcionan aquí como intensidades puras”32… Sí, el huevo es 

también la imagen deleuziana del CsO, ¿no podríamos ver entonces al ojo como la 

imagen batailleana de la utilidad, de la representación? El ojo-organismo deviene 

huevo-CsO y a su vez éste deviene ano... Ano solar:33 el huevo-CsO como continuum, 

como plano de inmanencia: unidad de todos los CsO, continuum de flujos, universo 

hecho de encuentros azarosos inmanentes, de intensios en su disparidad productiva 

no calculable: caosmos exuberante, excretante. 

En resumen, desde Deleuze asistimos en Bataille a un devenir-novela de la 

filosofía, como en otras ocasiones a un devenir-poema, devenir-escritura 

confesional... etc. Donde ni una ni otra, ni género literario ni filosofía, pueden 

considerarse acabados porque ninguno queda intacto: “los criterios de Kafka 

(nosotros decimos de Bataille) son completamente nuevos y sólo valen para él, con 

comunicaciones de un texto a otro, con recursos, intercambios, etc., dirigidos a 

constituir un rizoma, una madriguera, un mapa de transformaciones. Aquí cada 

fracaso es una obra maestra, un tallo en el rizoma”.34 Nietzscheana obra maestra de 

este maestro del juego que también fue Bataille. 

 
BIBLIOGRAFÍA PRINCIPAL 

 
Bataille, G., Œuvres complètes VII (Anexos), (1970-1988) present. de M. Foucault, ed. de D. Hollier, T. 

Klossowski, M. Leduc, H. Ronse y J.-M. Rey, Paris: Gallimard. 
Bataille, G.,  (1989) Sobre Nietzsche. Voluntad de suerte, trad. F. Savater, Madrid, Taurus. 
Bataille, G., (1986) La experiencia interior, seguida del Método de meditación y del Post-scriptum  1953, 

trad. de F. Savater, Madrid, Taurus. 
Bataille, G., (2003) “Crónica nietzcheana”, en La conjuración sagrada. Ensayos 1929-1939, selecc.,  trad. 

y prólogo de Silvio Mattoni, Buenos Aires, Adriana Hidalgo editora.   
Bataille, G., (1981) El culpable, Madrid, Taurus. 
Deleuze, Gilles (2000) Nietzsche y la filosofía, Barcelona, Anagrama. 
Deleuze, Gilles, Lógica del sentido (1990) Madrid, Paidós Surcos 10.  
Deleuze, Gilles, Diferencia y repetición (2002) Buenos Aires, Amorrotu editores. 
Deleuze, Gilles, Proust y los signos (1995) Barcelona, Anagrama. 
Deleuze, G. & Guattari, F. (2002) Mil Mesetas, capitalismo y esquizofrenia, Valencia, Pre-textos.   
Deleuze, G. & Guattari, F. Kafka, por una literatura menor (1999) México, Editorial Era.  
Deleuze, G. & Guattari, F. El Antiedipo, capitalismo y esquizofrenia (1985) Barcelona, Paidós Ibérica. 
 

 

                                                
32 Deleuze, G., Mil Mesetas, capitalismo y esquizofrenia, op.cit., pps 158-159. 
33 Deleuze, G. & Guattari, F., El Antiedipo, capitalismo y esquizofrenia, Barcelona, Paidós Ibérica, 1985  p. 
11. 
34 Deleuze, G., Kafka, por una literatura menor, op.cit., p. 60. 



J u l i o -  
a g o s t o  
2 0 1 8  

    158 

 
 

 
Georges Bataille y Gilles Deleuze. Desde Nietzsche por una filosofía menor | María García Pérez 

 

 

 
BIBLIOGRAFÍA SECUNDARIA 

 
Derrida, Jacques (1989) "De la economía restringida a la economía general. Un hegelianismo sin 

reserva", en La escritura y la diferencia, trad. de P. Peñalver Gómez,  Barcelona, Anthropos. 
Esposito, R. (2006) Categorías de lo impolítico, trad. Roberto Raschella, Buenos Aires, Katz. 
Esposito, R. (2203)  Communitas, origen y destino de la comunidad, Buenos Aires, Amorrortu editores. 
Waldberg, I. & Waldberg, P. (1992) Un Amour acéphale. Correspondance 1940-1949, París, Éditions de la 

Différence.  
Nancy, J-L, (2001) La comunidad desobrada, Madrid, Arena Libros. 
Sáez Rueda, Luis (2009) “Ser, nada y diferencia, el nihilismo nómada de G.Deleuze, más allá de 

Nietzsche y Heidegger”,  en Sáez Rueda/De la Higuera (eds.), Pensar la Nada, Ensayos sobre 
filosofía y nihilismo, Madrid, Biblioteca Nueva. 

 

 

 


