
161 

J u l i o -  
a g o s t o  
2 0 1 8  

 
 

 
El meme en su temporalidad | Adrián Alonso Enguita 

 

 

 El meme en su temporalidad.   
Adrián Alonso Enguita. Doctor en filosofía. IES Montevil (Gijón) 

 
 
 

 
 

Presentación de los órdenes temporales. 

 

Sin ánimo exhaustivo, tan solo descriptivo, presentamos cuatro órdenes que 

aglutinan en sí las relaciones entre tiempo-memoria-cognición-tecnología. La idea 

que atraviesa los cuatro ejes se sintetiza de la siguiente manera: las tecnologías 

comunicativas exigen unos parámetros narrativos los cuales, a su vez, condicionan la 

manera en que nos contamos la realidad, segregando de esta manera un fondo 

temporal, una retención mnemotécnica y una significación de la realidad. Son: 

- Orden mythos: con ello con referimos a la oralidad de las sociedades ágrafas. Esta 

oralidad conlleva la creación de mitologías las cuales se sujetan a una tiempo aiónico 

(Alonso Enguita 2015: 87-100), esto es, a un tiempo de contrapresentes (Assmann 

2011), de eternos retornos, un tiempo vivo, cualitativo (Agustín, Husserl, Bergson...) 

que condiciona la identidad individual y social mediante una memoria 

institucionalizada donde los ejes rotan alrededor de la eficacia –para mantener esa 

identidad–. 

- Orden logos: con ello nos referimos al alfabeto ya instaurado y hegemónico. Este 

alfabeto conlleva un tiempo cronológico, lineal, silogístico (Aristóteles, Newton, 

Kant...), causal, secuencial (p-a-l-a-b-r-a), cuantitativo –instantes– cuyo eje no es la 

eficacia social, sino la verdad en sentido platónico. Verdad demostrada, constrastada, 

metódica, objetiva, en fin, racional, como lo es su memoria, esto es, articulada por 

términos medios silogísticos. 

- (Des)orden obsolescente: con ello nos referimos a la era eléctrica de los medios de 

masas (televisión, radio, prensa...).  Frente al contrapresente y al instante, el suceso. 

El suceso es instrascendente, es insignificante, es pura trivialidad. Se pierde la 

causalidad al romperse la linealidad. No hay antes que lleve al después, tan solo 

simultaneidad. Solo accidentes. Solo sorpresas. Veamos un programa cualquiera: 



J u l i o -  
a g o s t o  
2 0 1 8  

    162 

 
 

 
El meme en su temporalidad | Adrián Alonso Enguita 

 

 

ahora un incendio, después un accidente automovilístico, una separación de unos 

famosos, una nueva película, victoria de un equipo deportivo, etc. Cacofonía sin 

despliegue. Sucesos sucediéndose. Constante, pero no continuo. No es el suceso 

dependiente del eje de la eficacia identitaria ni de la demostración racional, lo es 

simplemente del espectáculo especular. Lo espectacular sería la teatralidad circense 

(Imbert 2004: 73). Lo especular, la búsqueda de lo íntimo, de las emociones que se 

dan en los microrrelatos que se suceden unos a otros. Lo cotidiano se sobresignifica, 

se abusa de ello, se sobredimensiona, se repite, se insiste hasta la saturación o hasta el 

suplante... quizás hasta el desinterés, momento de cambiar de tema. Pura 

desmemoria. 

- Orden vírico: con ello nos referimos a la era digital de Internet en todas sus posibles 

plataformas. Frente al contrapresente, al instante y al suceso, se nos presenta el virus 

(archivo) y el meme (digamos «idea»). No es un eterno presente, no es una 

linealidad, no es un desorden constante, es una narración sobre hipervínculos. El 

hipervínculo niega un principio y un final, niega una linealidad de 2 dimensiones y 

nos aboca a cientos de ellas, esto es, añade profundidad. Su eje no es la eficacia, no es 

la verdad, no es siquiera el espectáculo, es la relevancia –nos detendremos más 

adelante en ello–. Y será la relevancia la que determine lo recordable. 

 Con estos cuatro órdenes podremos analizar las virtudes y defectos de la 

propuesta de Dawkins, continuada sobre todo por Dennett. 

 

Memes: origen del término. 

 

El uso de la palabra «meme» ha de rastrearse, y así hacen la mayoría de autores 

que tratan el tema, hasta la obra de Dawkins El gen egoísta. En esta obra de 

divulgación científica -que poco tiene que ver con el tema a tratar aquí-, ya en sus 

últimas hojas se pregunta por la posibilidad de un enemigo, de una alternativa a los 

genes que a lo largo de sus páginas ha centrado su investigación, y la respuesta, 

claro, es que sí lo hay, los memes. No nos queda más remedio, entonces, que 

comenzar por estas últimas páginas de Dawkins recordando sus líneas que dan el 

pistoletazo de salida al estudio de los memes. Dice así: 

 



163 

J u l i o -  
a g o s t o  
2 0 1 8  

 
 

 
El meme en su temporalidad | Adrián Alonso Enguita 

 

 

«unit of cultural transmission, or a unit of imitation. “Mimeme” comes from a suitable 

Greek root, but I want a monosyllable that sounds a bit like 'gene' . . . it could alternatively be 

thought of as being related to “memory” or to the French word même ...  

Examples of memes are tunes, ideas, catch-phrases, clothes fashions, ways of making pots 

or of building arches. Just as genes propagate themselves in the gene pool by leaping from 

body to body via sperm or eggs, so memes propagate themselves in the meme pool by leaping 

from brain to brain via a process which, in the broad sense, can be called imitation. If a 

scientist hears, or reads about, a good idea, he passes it on to his colleagues and students. He 

mentions it in his articles and his lectures. If the idea catches on, it can be said to propagate 

itself, spreading from brain to brain» (Dawkins 1976: 206). 

 

Quedémonos con la primera línea: unidad de transmisión cultural. Es desde esta 

idea que se lanzan una serie de autores a descifrar las claves de estos agentes y de su 

propagación. Acompañaremos sus análisis pero no resistimos hacer algún 

comentario previo. El primero es el de la suspicacia que esta primera frase nos 

agrieta: el concepto de cultura que, dice, se transmite. Y a esta cultura le da una 

unidad, como si de una cuestión cuantitativa se tratase, y esa unidad de medida 

mensurable será el «meme». Extraño en su intento pero familiar. Extraño porque el 

concepto de cultura, ya sabemos por autores cercanos como Gustavo Bueno (Bueno 

2004), es cuanto menos problemático y la ligereza con que se emplea nos llama la 

atención (como si fuese, precisamente, aproblemático) y nos causa recelos. Familiar 

porque ya hay una larga tradición filosófica e historiográfica centrada en las 

estructuras de transmisión de conocimientos y de valores. Recordamos aquí a los 

autores de la Gran División –que trabajan el paso del orden mythos al orden logos– 

que tuvieron sus centros gravitacionales alrededor de las figuras de helenistas como 

Erik Havelock (Havelock 2008) y Walter Ong (Ong 2002), a los historiadores como 

Jan Assmann y sus conceptos precisos de «memoria cultural» y «memoria 

comunicativa» (Assmann 2011) que quedan perfectamente ilustrados en ensayos tan 

magníficos como los de Paul Zanker (Zanker 1992) a cuenta de la construcción de 

una identidad nueva para la nueva Roma por parte de Augusto, o filósofos como el 

heredero de Benjamin, Maurice Halbwachs (Halbwachs 2004), y sus estudios acerca 

de la memoria colectiva. Sea como fuere, parece un terreno bastante trillado que, de 

recoger nuevos conceptos, habrán de ser estos verdaderamente revolucionarios y 

fértiles. La cuestión, claro, es la de dilucidar si el «meme» como concepto es capaz de 



J u l i o -  
a g o s t o  
2 0 1 8  

    164 

 
 

 
El meme en su temporalidad | Adrián Alonso Enguita 

 

 

aportar algo de luz nueva a un campo que no pocos esfuerzos ha suscitado. 

Es curioso: el meme debe su legitimidad al ambiente digital del que estos 

estudiosos lo sacan para darle, no sabemos qué término emplear aquí, quizás 

academicismo por algún prejuicio universitario, y pocas veces devolverlo a su 

ambiente. El problema que hemos percibido es, en este caso, el de dar un estatus al 

concepto que se pisa con otros ya operativos. Digámoslo de otra forma: el meme 

viene a ocupar un espacio que no está libre. Dawkins posiblemente no fue consciente 

en esas últimas líneas de la fuerza que su término iba a cobrar y, aunque 

posteriormente le dedicó más interés, en ese momento la definición no dejaba de ser 

una botella flotando en el mar, una idea lanzada como epílogo al libro. Y como idea 

lanzada, más bien poco desarrollada, se mostraba frágil en su amplitud. Era, en la 

definición citada, simplemente vaga. Cultura y transmisión. Imitación. Sin atender en 

momento alguno al fondo sobre el que se pudiera mover, esto es, un fondo oral, un 

fondo alfabético, electrónico o digital. ¿Distingue el meme , de alguna forma, el mito 

de Ariadna y el silogismo aristotélico? Si se transmiten y perduran en nosotros, son 

memes. Parece poco operativo. 

Otra cuestión son aquellos que han estudiado el meme dentro de su hábitat, 

como una novedad aparecida en un medio tecnológico que ha cobrado una 

importancia inusitada. Así, podemos citar a uno de los que mejor ha entendido esta 

problemática que planteamos desde la que el meme solo tiene sentido investigado en 

su medio, Shifman, que dice: «users seem to have sensed that the meme concept 

encapsulates some of the most fundamental aspects of contemporary digital culture» 

(Shifman 2014: 4). Cuidado, no dice académicos, no dice investigadores 

universitarios, dice usuarios. Y tiene razón. A la vista de lo que iremos exponiendo, 

son los usuarios quienes han visto realmente la naturaleza del meme dentro del 

medio digital -orden vírico-. Todo intento de extrapolar los resultados fuera de él 

concluirá, creemos y defendemos, en una vaguedad que ya previamente había sido 

superada en lo que a la transmisión del conocimiento se trata. 

Shifman trata de lidiar entre las dos posturas: la nuestra en la que estamos 

sosteniendo que la vaguedad del concepto fuera del medio no es útil para el análisis, 

y la de quienes quieren prácticamente volver a interpretar la historia desde su 

estudio. Él, por su parte, considera, y en ello estamos de acuerdo, que puede resultar 



165 

J u l i o -  
a g o s t o  
2 0 1 8  

 
 

 
El meme en su temporalidad | Adrián Alonso Enguita 

 

 

útil para entender el medio digital pues, esto ya no lo dice, es un producto nativo de 

la nueva era. El meme fue lanzado al espacio por Dawkins pero no fue él quien lo 

convirtió en un concepto manejable y fértil, fueron los mismos usuarios de la red. El 

meme, fuera de Internet, es un pez agonizante. 

 

Definiciones y reduccionismo biológico. 

 

Es útil, por tanto, seguir las diversas definiciones que se han practicado para, 

precisamente, tratar de evitar esa dispersión en la que varios de los autores caen. La 

definición habrá de evitar ser vaga, esto es, ser un contenedor donde todo quepa y 

nada diga.  

La primera acepción fue acuñada, como ya hemos comentado, por Dawkins 

quien encontraba en su seno una unidad, no sabemos si cuantitativa, cualitativa o 

ambas, de transmisión cultural, sea esto lo que sea (una vez reducido cuantitativa o 

cualitativamente), por imitación (de ahí «meme» que él toma de «mimema», 

etimológicamente podría ser «algo que es imitado»). Su par al que se enfrenta es el 

gen. Cabría discutir si, mientras el gen es darwiniano, el meme pudiera ser 

lamarckiano como Dawkins en principio sugirió. Susan Blackmore, que en 1999 

escribió la que algunos consideran la obra de referencia sobre la temática, The Meme 

Machine, discutió este problema para concluir que el meme se habría de considerar 

darwiniano o lamarckiano en  función de la situación y de la perspectiva desde que 

se estudie. Más allá de la vaguedad de la respuesta, consideramos que el aprendizaje 

clave es el de entender que los memes están en una especie de competición por los 

recursos. Esto es decir más bien poco, pero nos encauza hacia un tema más 

interesante: el recurso es la atención, y esta se manifiesta en una nueva moneda de 

cambio que es la relevancia -orden vírico-.  

Sin separarnos aun de esta idea mentamos a dos autores que plantearon el 

problema del meme desde su consumo. Dicen: «Among internet insiders, “meme” is 

a popular term for describing the rapid uptake and spread of a particular idea 

presented as a written text, image, language “move,” or some other unit of cultural 

“stuff”» (Knobel & Lankshear 2007: 202). Plantean de plano el doble sentido que se 

ha dado al meme: desde el usuario destaca la velocidad de propagación de una idea, 



J u l i o -  
a g o s t o  
2 0 1 8  

    166 

 
 

 
El meme en su temporalidad | Adrián Alonso Enguita 

 

 

sea en el formato que sea, mientras que en el academicismo se le trata de sacar de su 

terreno de confort para desdibujarlo en beneficio de la duración. Es decir, en el 

academicismo se trata de recuperar la idea de una tradición que se alarga en el 

tiempo mientras que en Internet se destaca, precisamente, su velocidad de aparición, 

de difusión y, este es el punto, de desaparición. Los académicos que venimos citando 

miran al meme como un mito, un cuento, una leyenda, una idea (concepto también 

utilizado sin rigor que puede ser cualquier cosa, desde un teorema a la rueda)... todo 

cabe y todo pelea por durar en la historia, en el tiempo. Aquí radica su error: el 

tiempo. Al sacar al meme de Internet lo sacan de su temporalidad para engarzarlo en 

una temporalidad que no es la suya y que por tanto no se le ajusta. No sabemos si el 

meme quiere la eficacia identitaria, si quiere la verdad académica y racional, o si 

quiere crear espectáculo. De aquí que yerren quienes quieren estudiar la historia 

desde estas unidades nacidas, no en la oralidad o en el alfabeto, sino en la red. 

Susan Blackmore representa perfectamente este intento academicista y define el 

meme como sigue: «that is any type of information that can be copied by imitation» 

(Blackmore 1999: 367). Toda información en cantidad y cualidad cabe bajo el 

paraguas del meme. Insistimos: desde el mito de Prometeo hasta el arco pasando por 

el fuego o una fotografía. Todo. Que es tanto como decir nada. Así quiere iniciar un 

estudio de la historia. Desde la política a la religión pasando por el cerebro. Nos 

encontramos, en el fondo, ante un reduccionismo de la cultura a la biología. Nuestro 

mundo simbólico sería una proyección del mundo biológico evolutivo. 

Veamos más ejemplos de autores que sacan el meme de sus hábitat. Dicen 

Chielens y Heylighen lo siguiente: «information pattern that is being copied from 

person to person. Examples of memes are jokes, ideas, traditions, rumors, fashions 

and chain letters» (Chielens & Heylighen 2005: 14). La fuente vuelve a ser 

directamente Dawkins y así lo citan explícitamente junto a otros que trabajan en la 

misma dirección. Sin embargo, en algunos de ellos, fieles seguidores de Dawkins, se 

vislumbra la marca del cambio. Algunos, como Seth Godin, apuntan directamente, 

desde ese darwinismo (o lamarckismo) al corazón del problema. Dice Godin:  

 

«Like a real organism, memes could live and die, and more important, they could evolve. 

Every time a meme is passed from person to person, it gets touched, changed and —

sometimes— improved. Once a meme has been passed around enough, it ceases to evolve as 



167 

J u l i o -  
a g o s t o  
2 0 1 8  

 
 

 
El meme en su temporalidad | Adrián Alonso Enguita 

 

 

quickly and just becomes a building block for future memes» (Godin 2001: 94).  

 

Es decir, Godin escapa a la visión academicista que apunta a la duración (como 

hace Dawkins) para señalar al cambio, esto es, a la evolución que se sucede una vez 

que el meme ha contaminado suficiente gente la cual, como agentes infecciosos, lo 

han tocado y, en cada toque, acelerarían el proceso de su evolución (o muerte). 

Frente a la longevidad, el cambio. Frente a la duración, la pandemia. Un meme solo 

puede infectar una vez. La siguiente habrá de haber mutado para salvar las defensas. 

Ese es su tiempo.  

Continuemos repasando. Uno de los autores más citados y más prolijos en estos 

lares es Daniel C. Dennet. Su referencia constante es, una vez más, Dawkins. Es 

Dennett uno de los que saca al meme de su hábitat siguiendo la definición que 

encontramos en el Gen egoísta y lo trata de llevar más allá. Dice: «memes now spread 

around the world at the speed of light, and replicate at rates that make ever fruit flies 

and yeast cells look glacial in comparison» (Dennett 1990: 131). Ahora bien, mientras 

aplaudimos que incorpore un requisito de velocidad, obvio en el medio digital, 

insiste en emplear el concepto para entender la misma historia de la humanidad. 

Dice en su obra Darwin’s dangerous idea lo siguiente: «The first rules of memes, as for 

genes, is that replication is not necessarily for the good of anything; replicators 

flourish that are good at ... replicating —for whatever reason!» (Dennett 1995b: 362). 

Y así insiste en una manipulación posible que nos lleve a tener casi que defendernos 

de ellos. Esta dialéctica es común en estos autores: dado que plantean una unidad 

cultural manejable –el meme– plantean a su vez que esta unidad es, en mayor o 

menor medida, independiente del sujeto y por tanto se puede plantear una 

intromisión de los mismos en nuestra personalidad, como si nosotros fuésemos algo 

antes de ser culturales, como si fuésemos una tábula rassa a la que se van 

incorporando memes, empujándose unos a otros. ¿Nos controlan ellos a nosotros o 

nosotros a ellos? En sus propias palabras: Who is the boss?  

Dennett cita los mitos platónicos como memes para dar cuenta de su éxito en la 

lucha evolutiva, esto es, en la duración histórica, pero parece oscurecer lo que ya se 

planteaba, en sus líneas generales, como superado. Qué es, cómo funciona, cuáles 

son sus herramientas, cuál es su estructura, cuál es su función tanto individual como 

social, etc., son preguntas que quedan vacías desde su intento. No es operativo el 



J u l i o -  
a g o s t o  
2 0 1 8  

    168 

 
 

 
El meme en su temporalidad | Adrián Alonso Enguita 

 

 

concepto: no nos dice si es un mito oral que sostiene información vital para la 

comunidad o un mito racional que se debe analizar metódicamente o un simple 

espectáculo. No creemos que el meme, a pesar de sus últimos esfuerzos, fuera de 

Internet, tratado en un orden mythos o en un orden logos –siquiera piensa en el 

(des)orden obsolescente–, tenga algo que aportar a la discusión. De nuevo un 

reduccionismo biológico de la cultura. Dice: «Minds are in limited supply, and each 

mind has a limited capacity for memes, and hence there is a considerable competition 

among memes for entry into as many minds as possible» (Dennett 1990: 131). Y habla 

brevemente de la memoria, no cita la tradición cosificada en el ritual, en la 

institución, su evolución, sus formatos, etc.  

 Richard Brodie da en su Virus of the Mind una perspectiva en todo semejante a 

la anterior. Afirma que el meme es el código secreto de la conducta humana que, sin 

un acertado conocimiento del mismo, condiciona y manipula a las masas. Y frente a 

la definición que él denomina psicológica (la cognitiva que ya hemos tratado de 

Dennett) –que viene a decir que el meme es una unidad cultural hereditaria como el 

del gen, comparándolo con un software que compite con otros por ser el imperante 

en un hardware (nosotros)– propone una definición que quiere superar las 

anteriores: «a meme is a unit of information in a mind whose existence influences 

events such that more copies of itself get created in other minds» (Brodie 2009: 20). 

Así, un bostezo, dice, no sería un meme pues no conlleva información interna 

aunque se propague, pero la entrada de la Quinta Sinfonía de Beethoven, ejemplo 

recurrente en todos ellos, sí lo sería al transmitir, cada vez que nos venga a la cabeza, 

información relacionada, en este caso, dice, con su argumento. De esta forma los 

memes serían bloques de información en la mente que, de acuerdo con Dennett, no 

necesariamente son saludables ni buenos para el portador. 

La crítica general, entonces, es la que no admite que el «meme» como concepto 

aporte algo significativo a la historia del pensamiento, la historia de los inventos, la 

historia de... siquiera sabemos a qué esfera adjudicarlo, o si emplearlo en todas. No 

es un concepto operativo para la disciplina historiográfica ni para la filosofía. Su 

error, consideramos, es el de emplear un término de la jerga propia del orden vírico 

(digital) en campos no digitales, es decir, el de operar con él en un tiempo aiónico, 

cronológico u obsolescente. No es capaz de superar la eficacia de conceptos como el 



169 

J u l i o -  
a g o s t o  
2 0 1 8  

 
 

 
El meme en su temporalidad | Adrián Alonso Enguita 

 

 

de contrapresente que explica, entre otras muchas cosas, las dark ages (Vansina 1985), 

esos periodos olvidados entre el protopasado y el presente del orden mythos, como 

tampoco explica cómo se gestiona esa memoria oral por medio de recursos que nos 

enseñan los aedos. No es capaz de explicar cómo funciona una memoria alfabética, 

una memoria lógica de un orden logos que va relacionando datos por medios de 

términos medios, como nos decía Aristóteles. No nos explica la corta vida del suceso 

y como se van reemplazando unos a otros sin relación de continuidad, y como ello 

provoca la desmemoria del (des)orden obsolescente. Son narraciones diferentes las 

del aedo, las del filósofo y las del presentador de telediarios. También lo es la 

realizada en el espacio digital, en el orden vírico de los hipervínculos. Aquí sí se 

puede encontrar un sentido al meme. 

 

La lógica del meme. 

 

Vayamos ya a la cuestión fundamental: cuál es la lógica del meme dentro del 

medio digital. Shifman es quien mejor lo trata, creemos, cuando finalmente articula 

su idea del meme desde la perspectiva de ideas que no funcionan aisladas, sino en 

grupos que mantienen características comunes afines al medio en que se mueven. Y, 

si bien insiste, como es de esperar al manejarse desde la corriente que surge de 

Dawkins, en la propagación por imitación, al considerarlo en el medio digital se ve 

forzado a llevar su análisis bastante más lejos. No es solo imitar, es compartir. Aquí 

Shifman introduce este criterio al meme que lo saca de cualquier otra consideración 

tratada en los autores precedentes. Compartir como parte de la lógica digital que 

camina sobre las bases de datos. Dice, el meme es la mejor manera de entender 

Internet. Comencemos, por tanto, desde esta premisa. 

Shifman compara explícitamente el funcionamiento del meme con la oralidad –

orden mythos–, cuestión que agradecemos pues la hemos visto latente, nunca 

explícita, en el resto de autores. Sin embargo, se apresura a apuntalar las distancias: 

mientras lo que él denomina «mimicry», una recreación mimética como la de una 

película o una obra de de teatro, está presente en el mundo oral, el «remix» no lo está, 

al menos no tanto. El remix supone el montaje, la edición, el intercambio de partes 

para construir un todo diferente, ejercicio que podemos encontrar en la evolución de 



J u l i o -  
a g o s t o  
2 0 1 8  

    170 

 
 

 
El meme en su temporalidad | Adrián Alonso Enguita 

 

 

los mitos, pero que en la era digital supone un salto, no solo cuantitativo, sino 

cualitativo. Atenas, en los años de Pisístrato, introdujo sus naves en el relato 

homérico. Photoshop, hoy, instroduce cientos de miles de cambios en cientos de miles 

de fotografías que van a ser compartidas. Hay mayor velocidad de propagación, pero 

también mayor cantidad de copias, hay una mayor repetición, mayor exposición, 

mayor capacidad de edición, etc. En la era digital nos encontramos, mediante la 

imitación, mediante el montaje, con unas posibilidades ilimitadas, y sin olvidar la 

copia ya perfecta, la copia que no supone una degradación sino un igual (tan valioso 

es el primer archivo como su copia enviada por correo o simplemente guardado en 

otra carpeta), un salto hacia una constante construcción sobre la destrucción de 

material... pero ¿para qué? Responder a este para qué de tan frenética actividad es 

comprender el meme y, en consecuencia, entender Internet. La respuesta: para lograr 

la atención, para ser relevante. Toca desarrollarlo. 

La relevancia se habrá de atacar desde al menos dos perspectivas: la de la lógica 

misma de la estructura de Internet, a saber, el hipervínculo, y desde las necesidades 

del usuario que le da vida. La primera corresponde estudiarla en otro momento, la 

segunda nos es necesario atacarla ahora: Shifman apela, pensamos que con gran 

acierto, a una lógica social que él denomina «networked individualism». Expliquemos 

esto: en Internet se dan dos fuerzas opuestas y simultáneas que, a pesar de su 

oposición evidente, conviven, a saber: una centrífuga y otra centrípeta. La centrífuga 

busca la individualidad, la búsqueda de una identidad autónoma y claramente 

discernible, diremos que incluso atractiva. La centrípeta construye comunidades 

donde la identidad de cada miembro se siente a salvo y, no solo eso, también 

reforzada. Shifman apunta a que se da una identidad única que quiere participar de 

lleno en una comunidad, que casi hace las veces de espacio de confort y así, añade, el 

acto de ejercer de usuario activo en ella implica dos factores: demuestra la destreza 

en el mundo digital –construyendo una imagen– y permite la integración en la 

comunidad. Concluye con una sentencia demoledora: «it allows people to be 

“themselves”, together» (Shifman 2014: 34). Cada usuario encarna esta doble fuerza, 

este doble movimiento antagónico que se maneja simultáneamente: los usuarios 

expresan «their uniqueness and their connectivity» (Shifman 2014: 30). 

La conectividad y la participación suponen inmediatamente una radical torna en 



171 

J u l i o -  
a g o s t o  
2 0 1 8  

 
 

 
El meme en su temporalidad | Adrián Alonso Enguita 

 

 

la especie a tratar. Esto no es la era eléctrica donde el espectador –que no usuario– 

mantiene relaciones espectaculares y especulares con el producto ofrecido. Lo que 

enfrentamos aquí es una creación profundamente demiúrgica donde ya no solo el 

eikon platónico ha de ser dejado a espaldas con gran distancia, sino que el phantasma 

adquiere connotaciones completamente nuevas –dadas las formas en que se erige, 

esencialmente en lo que respecta a su tiempo–. No es un espejo este mundo digital, es 

más bien una proyección.  

El mundo digital no es un espejo sino que es una demiurgia plena donde 

construimos una identidad que, si bien no es todavía impermeable, lo es sin duda 

mucho más que su homólogo eléctrico. Creamos, construimos un yo, pero este yo 

parece más bien una proyección del superyó donde se desliza el Ello. Aparecen 

avatares, aparecen perfiles, muros, cuentas, etc. Una constante construcción que ha 

de ser alimentada con nuevos materiales que, si bien en algunas ocasiones vienen del 

exterior (de ahí su todavía mínima permeabilidad), en otras son puramente digitales, 

evitando su desaparición, esto es, su olvido ante una memoria muy limitada, pues así 

es su tiempo. El olvido, hemos de ser finos ahora, no es tanto la desaparición en un 

sentido clásico como la ausencia de relevancia. Nos encontramos ante una economía 

de la relevancia que se vuelve unidad de cambio, moneda en un nuevo mercado. 

Esta relevancia se ve sometida a las dos fuerzas mentadas, la centrífuga y la 

centrípeta.  

Gabriela Samela se sumerge precisamente en los usos y abusos de los usuarios de 

redes sociales. Ante las críticas al algoritmo de Facebook, comenta Samela, por 

ordenar los resultados del muro de forma que el usuario irremediablemente se veía 

expuesto «siempre a lo mismo», la red social decidió demostrar que esta exposición a 

lo mismo no era tanto producto del algoritmo como de los usos de sus miembros. 

Dice: 

 

«Defendiéndose de estas argumentaciones, el artículo de Science se toma el trabajo de 

demostrar, en términos cuantitativos y con categorías “ideológicas” que van desde “muy 

conservador” a “muy liberal”, que la no exposición a contenido ideológicamente diverso es 

más una consecuencia del modo de actuar de los individuos que de la organización creada por 

el algoritmo del News Feed: en sus muros, la gente encuentra un 28,5% de las noticias “duras” 

que va más allá de sus lineamientos ideológicos (ya que el 23% de sus amigos tienen una 

ideología distinta a la propia), pero sólo cliquea en el 24,9% de las noticias con contenido 



J u l i o -  
a g o s t o  
2 0 1 8  

    172 

 
 

 
El meme en su temporalidad | Adrián Alonso Enguita 

 

 

“transversal”» (Samela 2015: 3). 

 

Samela se da cuenta entonces de estas dos fuerzas antagónicas que operan en 

Internet para adviertir que una de ellas, la centrípeta, está sin duda ganando la 

partida. Si bien Internet nace bajo la premisa de la horizontalidad y de la libertad de 

caminos, finalmente se arrodilla ante una serie de operadores, los buscadores, que 

bajo su estructura tiranizan y centralizan todas las operaciones. En pocas palabras: 

existir, esto es, ser relevante, es tanto como someterse a Google. La Aldea Global de 

McLuhan, dice Samela, está superada en el imperio de los buscadores. La idea sería, 

originariamente, la de «un acceso ilimitado y desterritorializado a los contenidos y 

una facilidad sin restricciones» (Samela 2015: 5) mas, lo que ella llama tensión entre 

dispersión y concentración, se decantaría por la segunda. Demasiada información, 

demasiados elementos en una ingente base de datos que necesitó al poco de nacer de 

algoritmos, el principio de esa centralización. 

La cuestión es que esa centralización convergería con una repetición de lo igual. 

Samela acude a Adorno y Horkheimer para insistir en una sociedad consumista que 

no permite lo nuevo, que erradica lo nuevo si esto no ha sido testado como eficaz y 

que se termina por limitar a reproducir, de diversas maneras, lo ya probado como 

útil. Y si bien Google plantea un largo listado de hasta 200 indicadores que organizan 

los resultados y que determinan qué es relevante, estos resultados insisten por la 

misma lógica de esos indicadores (el algoritmo) en repetirse, en reincidir. A más 

enlaces más relevancia, y a mas relevancia más enlaces. Terrible lógica para quien 

quiera entrar en la rueda. Para ser visible hay que someterse a los indicadores de 

Google. 

Esto nos devuelve a la repetición de lo mismo también en nuestras identidades 

creadas para el mundo digital. Es en plataformas como Facebook o Instagram que los 

indicadores fuerzan una repetición de lo mostrado, pero lo es más que nosotros 

insistimos en reforzarnos volviendo sobre lo mismo. Es Google, pero también 

cualquier plataforma que registra los datos de búsquedas, quien mercadea con 

información acerca nuestra en dos sentidos: para personalizar las ventas y para, en 

esa personalización, destacar, de nuevo, lo relevante. La personalización lo es al crear 

nuestra identidad en la red, pero lo es también en facilitar datos que nos devuelvan 

lo que somos; mejor: lo que querríamos ser. Internet nos vende lo que proyectamos y 



173 

J u l i o -  
a g o s t o  
2 0 1 8  

 
 

 
El meme en su temporalidad | Adrián Alonso Enguita 

 

 

nos estandariza dentro de categorías que son comunidades. Internet nos mira y nos 

devuelve nuestra imagen, ahora reforzada. Internet refuerza a base de una insistencia 

en lo mismo. Hay que puntualizar aquí: es más que un espejo, es más que especular, 

pues no es a nosotros a los que nos devuelve, sino a lo que nos gustaría ser. La 

televisión ejerce de espejo de nuestra cotidianidad para construir un simulacro; 

Internet ejerce de más que de espejo pues nos refuerza en lo que queremos ser 

devolviéndonos una proyección de nosotros mismos (no a nosotros mismos) en una 

realidad que ya siquiera es simulacro: es una realidad independiente, es una realidad 

virtual.  

Internet aprende de nosotros, qué vértigo da esto, para devolvernos nuestra 

proyección. Aprende qué nos gusta, qué nos repugna, qué nos llama la atención, qué 

nos deja indiferentes, qué detestamos, qué pensamos, a qué aspiramos... sabe 

posiblemente más de nosotros que nosotros mismos. ¿El extremo? La ciencia ficción 

nos lo ofrece: en Blade Runner 2049 (Denis Villeneuve, 2017) nos encontramos a Joi, 

ese simulacro de chica que sabe mejor que el protagonista qué quiere y qué persigue. 

Ella, que es un programa informático que recopila información, conoce los deseos y 

esperanzas del protagonista –para satisfacerlos– mejor que él mismo: conoce su 

inconsciente. Sabe que el protagonista necesita sentirse único, pero en comunidad. 

Nosotros mismos, pero juntos, como decía Shifman. Podemos aventurar que no 

queda mucho para que «no haya nada que descubrir, nada que investigar, nada que 

consumir que no haya sido ya previsto por los sistemas inteligentes que anticipan 

gustos y necesidades» (Samela 2015: 12). 

 

El meme en su temporalidad. 

 

Avanzamos desde aquí y nos lanzamos sobre su vida. ¿Cuánto dura un virus? 

Realmente poco. La economía de la relevancia implementada por el algoritmo de los 

buscadores que determinan qué es importante, qué es influyente, qué es lo relevante, 

penalizan la longevidad de lo que envejece y pudre con prontitud. Las noticias se 

desfasan, así como los vídeos, las canciones o las fotografías. Dejan de ser relevantes 

solo después de haberse propagado. En sus cortas vidas funcionan como una 

epidemia del tipo modelo SIR. Los sujetos comienzan siendo susceptibles, imberbes e 



J u l i o -  
a g o s t o  
2 0 1 8  

    174 

 
 

 
El meme en su temporalidad | Adrián Alonso Enguita 

 

 

ingenuos, para ser contagiados, y, en su contagio, posibles nuevos agentes 

infecciosos que irán a contagiar a otros mientras ellos superan la enfermedad y 

quedan inmunizados... al menos del virus, no del meme que se puede manifestar de 

muy diversas formas (como la gripe año a año). Solo en la mutación el inmune torna 

de nuevo susceptible.  

Las sucesivas oleadas de infecciones han de ser diversas, han de mutar o cambiar 

de registro, esto es, han de ser un mismo meme en diversas formas y formatos, o 

simplemente un diferente meme. ¿Para qué? Recordemos que no estamos en un 

medio especular, sino proyectivo. Deseamos ser lo que construimos denodadamente 

en la red. Con esa foto de perfil en una librería o esta con nuestros hijos nos 

definimos como intelectuales o como buenos padres. Pero la foto se desfasa y hay 

que continuar ejerciendo el arte de la escritura de un discurso que es una identidad 

digital. ¿Quiénes somos? Somos los que estamos en la comunidad de literatura 

filosófica o en la de deportes acuáticos. Somos lo que compartimos, somos lo que 

transitamos, somos lo que creamos. Y nos esforzamos por crear material que nos cree 

a nosotros. 

Si ya tenemos la motivación y contamos con el mecanismo, solo nos queda 

ponerlo en funcionamiento, y el motor no es otro que el descrito. Un algoritmo al que 

someternos para que la economía de la relevancia nos arrastre y eleve en la ola de la 

influencia. Somos en Internet lo que nuestra posición relativa estructural nos permite 

ser, esto es, nos permite influenciar. Contamos ya con los dos elementos propios del 

mundo digital: la base de datos y su lógica. Solo dibujaremos nuestro yo digital 

aportando periódicamente contenidos a la gran base de datos que se ajusten a los 

indicadores de los algoritmos de los buscadores; lo contrario sería tanto como no ser. 

No actualizar, es decir, no crear nuevos contenidos o evolucionar y mutar los que 

van envejeciendo es tanto como caer en el posicionamiento. ¿Cómo funciona 

Facebook? Solo están presentes quienes aportan a su perfil, ya sabemos: ¿Qué haces? 

¿Qué piensas? ¿A quién conoces? Etc. Y así aparecer en los muros de aquellos a 

quienes estás vinculado como activo, esto es, como existente. ¿Qué es Twitter? Una 

ingente tarea de decir, de hablar, de expresar, porque el que calla oscurece, y el que 

oscurece pasa a a ser fondo, a perder posicionamiento, a perder followers. La 

actividad debe ser constante. ¿Cuál es la lógica de Instagram? Colgar, y subir, y 



175 

J u l i o -  
a g o s t o  
2 0 1 8  

 
 

 
El meme en su temporalidad | Adrián Alonso Enguita 

 

 

actualizar; foto tras foto; comentario tras comentario. Y compartir, y gustar, y 

agradar bajo los requisitos que los virus exigen. ¿Cuánto dura Sobrr? Es el extremo, 

es la red social en la que todo lo publicado y aportado tiene fecha de caducidad, 

concretamente 24h, tras lo cual acaba con tu creación, es decir, acaba con tu identidad 

y, por tanto, con tu pasado; en definitiva, acaba contigo. Aquí vislumbramos, casi 

tocamos, el tiempo del mundo digital. Ya nos empuja su movimiento. 

Fondo y figura. Lo que no es iluminado por el algoritmo no existe, es tan solo el 

fondo de lo que sí es iluminado. Pero la iluminación dura poco. Un tenue brillo 

seguido de un fogonazo que languidece con prontitud; pronto, un nuevo brillo. 

Economía de la relevancia. Volvamos la vista sobre los Mass Media, sobre el mundo 

eléctrico: en ellos el flujo es hacia el espectador. En los Social Media, el mundo digital, 

el flujo va hacia y desde el usuario. Preciosa dialéctica entre el sacro espectador y el 

bárbaro canibal. Y si bien los medios eléctricos saben perdida la carrera en busca de 

las primicias, pretenden guardar su honor en una respetabilidad que van arrastrando 

como último harapo mientras recogen sus contenidos de Internet para reelaborarlos. 

El mundo digital sabe que tiene el monopolio de la actualidad y que ya nadie nunca 

se lo quitará. Creará su propia actualidad. Es más, y así seremos más precisos, dictará 

qué es la actualidad. Pues solo el mundo digital se maneja bajo la tiranía de la 

relevancia en hipervínculos. Es él el que filtra y elige qué se viraliza, qué es 

importante, a qué hay que atender porque es lo actual. Crea el virus y lo propaga 

bajo su lógica. Y ese es el momento en el que nace el tiempo digital. 

El meme, por tanto, se debe considerar al lado del virus. Ambos configuran un 

nuevo orden bajo la suela de la nueva tecnología. Se equivocan Dawkins y Dennet al 

ahogar su creación fuera de este orden vírico, al tratar de aplicarlo a los órdenes 

mythos, logos y obsolescente. El meme funciona no más que en el tiempo vírico que 

deviene de la narración del hipermedia, esto es, del hipervínculo. Se configura para 

él, finalmente, una nueva memoria: recordaremos lo que esté a pocos clics, lo que el 

buscador nos ofrezca. No habrá contrapresente institucionalizado (aedos, liturgias, 

ceremonias...) ni instantes (términos medios), siquiera el desorden eléctrico del 

suceso, ahora habrá enlaces controlados por buscadores que nos conocerán mejor 

que nosotros mismos. 

 



J u l i o -  
a g o s t o  
2 0 1 8  

    176 

 
 

 
El meme en su temporalidad | Adrián Alonso Enguita 

 

 

Bibliography 

 

Alonso Enguita, Adrián, “Kairós como origen de la disciplina histórica”, Eikasia: revista de filosofía, 61, 
2015,  87-100. 

Alonso Enguita, Adrián, “La ubicación de la «imagen» en la dialéctica platónica tras la filosofía de 
Virilio”, Eikasia: revista de filosofía, 76, 2017,  323-42. 

Aristóteles, Parva Naturalia, trans. Jorge A Serrano (Madrid: Alianza), 1993. 
Assmann, Jan, Historia y mito en el mundo antiguo: los orígenes culturales de Egipto, Israel y Grecia, trans. 

Ambrosio Berasain Villanueva (Madrid: Gredos), 2011. 
Blackmore, Susan, The meme machine, ed. Oxford University Press (Ocford), 1999. 
Brodie, Richard, Virus of the mind. The new science of the meme, ed. Hay House (USA), 2009. 
Bueno, Gustavo, El mito de la cultura. Ensayo de una filosofía materialista de la cultura (Barcelona: Prensa 

Ibérica), 2004. 
Chielens, Klaas and Heylighen, Francis, Operationalization of Meme Selection Criteria: Methodologies to 

Empirically Test Memetic Predictions, Proceedings of the Joint Symposium on Socially Inspired 
Computing, 2005,  14-20. 

Dawkins, Richard, The selfish gene, ed. Oxford University Press (Oxford), 1976. 
Dawkins, Richard, The extended phenotype, ed. Oxford university press (Oxford), 1982. 
Dennett, Daniel, Memes and the exploitation of imagination, The Journal of Aesthetics and Art Criticism, 

28 (2), 1990,  127-35. 
Dennett, Daniel,, La conciencia explicada. Una teoría interdisciplinar, ed. Paidós, trans. Sergio Barari 

Ravera (Barcelona), 1995a. 
Dennett, Daniel,, Darwin's dangerous idea. Evolution and the meanings of life, ed. Penguin Books 

(London), 1995b. 
Dennett, Daniel,, De las bacterias a Bach. La evolución de la mente, trans. Marc Figueras (Barcelona: 

Pasado y presente), 2017. 
Godin, Seth, Unleashing the Ideavirus: Stop Marketing AT People! Turn Your Ideas into Epidemics by helping 

Your Customers Do the Marketing thing for You, ed. Hyperion (New York), 2001. 
Halbwachs, Maurice, La memoria colectiva, trans. Inés Sancho-Arroyo (Zaragoza: Prensas universitarias 

de Zaragoza), 2004. 
Havelock, Eric, La musa aprende a escribir: Reflexiones sobre oralidad y escritura desde la Antigüedad hasta el 

presente, trans. Antonio Alegre Gorri (Barcelona: Paidós), 2008. 
Imbert, Gérard, De lo espectacular a lo especular (apostilla a La Sociedad del Espectáculo), CIC, 9, 2004,  69-

81. 
Johnson, Steven, Sistemas emergentes. O qué tienen en común hormigas, neuronas, ciudades y software, ed. 

Turner, trans. María Florencia Ferré (Madrid), 2008. 
Knobel, Michele and Lankshear, Colin, 'Online memes, affinities, and cultural production', in Colin 

Lankshear and Michele Knobel (eds.), Litearacies sampler (29; Nre York: Peter Lang), 2007. 
Landow, George P., Hipertexto 3.0. Teoría crítica y nuevos medios en la era de la globalización, trans. 

Antonio José Antón Fernández (Barcelona: Paidós Ibérica), 2009. 
Manovich, Lev, El lenguaje de los nuevos medios de comunicación, trans. Óscar Fontrodoma (Barcelona: 

Paidós), 2005. 
Montesinos-López, Osval Antonio and Hernández-Suárez, Carlos Moisés, Modelos matemáticos para 

enfermedades infecciosas, Salud pública de México, 49 (3), 2007,  218-26. 
Ong, W. J., Oralidad y Escritura: Tecnologías de la Palabra, trans. Angélica Scherp (México: Fondo de 

Cultura Económica), 2002. 
Samela, Gabriela, Internet y la repetición de lo igual, AVATARES de la comunicación y la cultura, 10, 

2015,  1-15. 
Shifman, Limor, Memes in a Digital World: Reconciling with a Conceptual Troublemaker, Journal of 



177 

J u l i o -  
a g o s t o  
2 0 1 8  

 
 

 
El meme en su temporalidad | Adrián Alonso Enguita 

 

 

Computer-Mediated Communication, 18, 2013,  362-77. 
Shifman, Limor, Memes in digital culture, ed. MIT Press (Cambridge), 2014. 
Solé, Ricard, Redes Complejas. Del genoma a Internet, ed. Tusquets (Barcelona), 2009. 
Vansina, J., Oral Tradition as History (Kenya, Uganda & Tanzania: James Currey), 1985. 
Zanker, Paul, Augusto y el poder de las imágenes (Madrid: Alianza Editorial), 1992. 
 

 


