
277 

J u l i o -  
a g o s t o  
2 0 1 8  

 
 

 
Libros, reseñas y comentarios 

 

	

 

Edickson Minaya, SER-EN-(LA)-RELACIÓN. Ensayos para una 
hermenéutica relacionista. Oviedo, Eikasia, 2108. ISBN: 978-84-15203-45-
2. www.eikasia.es 
 

 
 

El presente texto corresponde a lo que 

podría llamarse ensayos «reunidos». Una 

compilación de papers que, pese a ser escritos 

en circunstancias diversas y en distintos 

momentos, mantienen un hilo conductor 

común y unas direcciones bastantes 

específicas que se desarrollarán en las 

argumentaciones expuestas.  

Lo que aquí intentamos, es el 

planteamiento y fundamentación de lo que 

llamo ontología o hermenéutica relacionista. Sin 

embargo, el término puede parecer confuso 

pero es el mejor para significar dicha actitud, 

pues entiende que «la realidad en cuanto tal» 

es «relación». En este sentido, para esta concepción ontológica el concepto de la 

relación juega un papel fundamental.  

Pero, más que presentarla como un “movimiento” o posible “corriente nueva” en 

filosofía, trataríase de fundar una actitud diferente hacia la realidad. Esta visión se 

correspondería con los nuevos modos de ser en el mundo que estamos 

experimentando en la llamada globalización, una sociedad ligada a la alta tecnología, 

pero también con el paradigma hermenéutico de la filosofía, que tuvo su relativa 

concreción en la obra del filósofo alemán George Gadamer en los años sesenta. Pero 

además, es heredera de la práctica semiológica y la gran revolución lingüística del 

siglo pasado.  

No obstante, nuestro planteamiento está motivado por una larga tradición 

ontológica que hemos podido corroborar a través de las obras de Amor Ruibal y su 

noción de «co-relación», José Ferrater Mora y su «integracionismo», Alfonso López 



    278 

J u l i o -  
A g o s t o  
2 0 1 8  

	
  

 
Libros, reseñas y comentarios 

	

	

M
a
y
o
-
J
u
n
i
o  

2
0
1
8  

Quintás y su concepto de «lo relacional», Rof Carballo y el concepto de «urdimbre» y 

Andrés Ortiz-Osés con su «ontología implicacionista». Además, encontramos 

algunas ideas en Heidegger, Romano Guardini, Maurice Merleau-Ponty, Gianni 

Vattimo, Michel Salanski y Frederic Nef.   

Es cierto, todos estos autores son diferentes entre sí. Más he encontrado puntos 

comunes donde todos convergen. En este caso he optado por establecer diálogo, 

hacer el papel de mediador entre posiciones y apresurar la conmensurabilidad entre 

teorías filosóficas desde la práctica intertextual. Y aunque no expongo ningún 

estudio sobre ellos, quedan involucrados en mi concepción general de la filosofía, 

como de la realidad misma. O para decirlo en lengua de los savans universitarios: 

constituyen mi cadre theorique (marco teórico). En muchas de sus tesis encontramos 

convergencias que han sido digeridos a mi modo y manera, sin necesidad de 

reducirlas o sacarlas de sus respectivos contextos.  

Mi modo de hacer filosofía posee un carácter intertextual en la que se dan cita “la 

formulación renovada de ideas y palabras pensadas o pronunciadas a medias por el 

tesoro filosófico tradicional” (Trías, 1983, p.7), optando así por el carácter de mediación 

de las concepciones permitiéndome actualizar sus contenidos. De este modo, “tiendo 

a destilar mis propias ideas desde la interpretación de otros pensamientos” (Trias, 

p.11), cumpliendo con el ideal hermenéutico de la aplicación. Sólo de esta forma, creo, 

se pueden recrear pensamientos clásicos y ya tradicionales en premisas propias. Lo 

que Heidegger llamaba como pensar a partir de lo pensado, pero pensando lo todavía no 

(2003).  

Mi concepción relacionista sólo es posible gracias a la quiebra de un tipo de 

pensar que, por muchos siglos, gobernó todos los espacios del pensamiento, se trata 

de la metafísica (tradicional). Quiebra que sólo acontece en el contexto de la filosofía 

actual. Por esta razón, dedicamos un apartado a reflexionar sobre dicha crisis y sobre 

el impacto positivo que ha tenido a lo largo del pensamiento filosófico y científico 

contemporáneo, en lo que respecta a la construcción de un concepto de realidad más 

inteligible y menos substancialista, empero más amigable con las formas de vida que 

emergen en nuestra actualidad descarnada y globalizada1. 

                                                
1	En	este	sentido,	entendemos	que	cada	época	histórica	construye	un	modo	de	percibir	y	entender	lo	real.	
Es	decir,	construye	una	ontología	que	le	pauta	el	sentido	a	la	existencia.	Hay,	pues,	una	historicidad	en	«lo-
ontológico»	que	impone	siempre	una	forma	de	pensamiento.		



279 

J u l i o -  
a g o s t o  
2 0 1 8  

 
 

 
Libros, reseñas y comentarios 

 

	

Hemos organizado nuestro discurso a modo de pensar en tres espacios 

interconectados y que nombramos así: el espacio de la crisis, el espacio del sentido de la 

filosofía actual y el espacio de la realidad y sus límites. De tal manera que crítica, historia 

y ontología se conjugan en una sola mirada capaz de abrir nuevas discusiones 

filosóficas, así como la de establecer nuevos conceptos o ideas-fuerzas.  

Cabe decir, además, que la totalidad de estos ensayos se enmarcan en una 

tradición de pensamiento bastante específico: la fenomenología y la hermenéutica. Y 

que además, pretenden ser una contribución a su debate actual con el objetivo de 

hacerlas más aprovechables, pero tomando en cuenta los modos distintos de hacer 

filosofía. 

Sin dudas, lo expuesto aquí, constituye una primera reflexión. Pues, el debate 

que iniciamos no pretende ni clausurarse ni agotarse. Más bien, se inserta en el 

espíritu que compromete a la nueva filosofía actual: la apertura, el diálogo, el 

cuestionamiento y la problematización, o la filosofía concebida como límite y 

apertura2.  

De su parte, ontología o hermenéutica relacionista significa que el ser se 

manifiesta por una confrontación con su antinomia: con aquello que parece «contra-

decirle».  

Sin embargo, en dicha “confrontación” emerge la relación. Es decir, el ser es 

relación. O bien el ser no puede ser pensado sin el otro o lo otro que no es él. Y que su 

sentido se funda tras “la asunción y sublimación que se producen al reconocerse el 

carácter de diferencia y alteridad del «otro»” (Trías, p.11). Lo que invita a tener que 

conciliar los opuestos y tratar de mediar a través de un lenguaje dialéctico que 

intenta dialogar con lo negado.  

Así, el ser aparece como un signo relativo, hecho de la parte del otro. Y esto mismo vale 

para la realidad en su totalidad. Los términos de las realidades son inseparables y 

solo pensadas en el marco de la relación de lo uno y lo otro.  

Ya basta de comprender la realidad, al hombre, el mundo como substancia. 

Ahora, cabe pensarlo bajo el modelo de la red, el tejido, el enjambre, las urdimbres. 

Que se constituyen, a partir de ahora, en las formas posible de lo pensable. 

                                                
2	Véase	mi	libro	Filosofia	y	sentido	(2004).		



    280 

J u l i o -  
A g o s t o  
2 0 1 8  

	
  

 
Libros, reseñas y comentarios 

	

	

M
a
y
o
-
J
u
n
i
o  

2
0
1
8  

De este modo, la hermenéutica relacionista atiende a un régimen específico: el 

régimen diseminatorio. La realidad no es un cuadro uniforme, uni-lineal sino 

protuberante, con desviaciones, rasgaduras, con espacios opacos... Como 

consecuencia, la ontología relacionista pretende construir un modelo que “supera” 

los discursos que propugnan por una realidad unívoca, pero ayudando a representar 

el mundo como tejido de orden, desorden o caos.  

Este «régimen diseminatorio» nos permite evaluar la realidad y el mundo a 

partir de un punto de vista que incluye/implicando los opuestos.  

Esperamos que estos ensayos motiven al genuino debate de las ideas filosóficas 

en nuestro país y toda la región. (Edickson Minaya, « Introducción» a Ser-en-(la)-

relación. Ensayos para una hermenéutica relacionista. Oviedo, Eikasia, 2108, pp.7-10). 

 
Índice 

 
 

Introducción: redes, relaciones, enjambres, urdimbres y textos 

       

2. El sentido de la filosofía contemporánea 

3. La filosofía como ontología de la actualidad: una respuesta a la crisis de nuestro tiempo 

4. La posmodernidad en filosofía contemporánea como nuevo espacio de pensamiento 

5. Ser del logos y logos del ser: la ineludible dialéctica entre lenguaje, existencia y mundo 

6. Texto y mundo 

7. “Homo-interpres”: el hombre como «animal simbólico» y «hermeneuticum». 

8. La realidad como relación, urdimbre y red 

Referencias bibliográficas 

 


