Pikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

La anarquia del noema

Jacques Derrida y la generalidad del phainesthai

Ivan Trujillo. Visiting Scholar at University of California — Riverside
itryjillocorrea@gmail.com

Sumario
Introduccion
I. La estructuralidad o la trascendentalidad de la abertura

II. La doble abertura: la anarquia del noema y la receptividad
2.1. Neutralizacion sin negacion e irrealidad
2.2. Irregionalidad y regionalizacion

2.3.Finitud originaria y necesidad de profundizacion de una fenomenologia de la temporalidad
2.4. La “génesis del noema a partir de un objeto real pasivamente acogido”

III. El tiempo, el lenguaje, el otro
3.1. La “objetividad en general” y “la no fenomenalidad originaria” del otro
3.2. Temporalizacion e intersubjetividad trascendental: la génesis de la objetividad.

Introduccion

Tras varios anos en que los estudios sobre el pensamiento derridiano lo situaban
en una post-fenomenologia de la que no era necesario ya decir palabra alguna,
amparados quiza en no poca medida en cierta distancia culpable con respecto a

Husserl que Derrida mismo ha debido reconocer en una entrevista', es claro que la

1En el curso de una entrevista con Antonie Spire, el afio 1999, Derrida reconocia sentirse inquieto y
con una cierta mala conciencia con respecto a su distancia con Husserl. Cf. Derrida, Jacques, jPalabra!
Instantineas filoséficas, Trotta, Madrid, 2001, p. 63. Cf. Derrida, Jacques, Sur la parole, Poche Essai,
Paris, 1999, p. 84.

69

Septiembre
Octubre
2018



70

Sept.-
Octubre
2018

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

relacion de Derrida con la fenomenologia no ha dejado de explicitarse y de
profundizarse sobre todo desde comienzo de los afios 90. En esta misma entrevista, y
de un modo que podria resultar sorpresivo, admitira que cuando se trata de
deshacerse de sedimentaciones especulativas y tedricas, de librarse o de liberarse
presuposiciones filosdficas, la fenomenologia “siempre es el recurso de la
deconstruccion”, y que incluso es lo que hace que “la deconstruccion fuera a la vez
un gesto fenomenoldgico”? Por otra parte, serd precisamente en el nombre de lo que
le parece invencible en la exigencia fenomenoldgica que, mediante “una descripcion
mas exigente”, se encarnizard en general contra los presupuestos filoséficos,
especulativos, de la fenomenologia misma, y en particular contra aquello que en ésta,
merced a su fidelidad al principio a la intuicion, no le permite hablar del tiempo o del
otro. Se podria mostrar, en efecto, que en La voix et le phénomene, libro publicado en
1967, Derrida observa que Husserl, en su descripcion del movimiento de la
temporalizacion realizado en sus Lecciones sobre la conciencia interna del tiempo, hace
fracasar o interrumpir este mismo principio. Segun esto, lo que en 1967 era estar
contra Husserl con Husserl, no significaba entonces otra cosa que estar con la
fenomenologia en tanto que se muestra ella misma apta para la deconstruccion de
sus presupuestos filosoficos.

Ahora bien, esto que ha hecho Derrida en 1967 y que en 1999 dice que ha hecho,
quiza lo sepamos mejor ahora, después de la publicacién en 1990 de su Mémoire de
los anos 1953-1954: Le probleme de la genése dans la philosophie de Husserl®. La
publicacion bastante tardia de este trabajo del joven Derrida ha sido importante por
al menos tres razones. De un lado, en razon de que clarifica la continuidad de una
lectura post-fenomenoldgica de Husserl, la que, por lo mismo y hasta un cierto
punto, puede ser entendida también como una lectura post-husserliana. De otro lado,
en razon del cardcter en gran medida pionero del estudio derridiano sobre el

problema fenomenologico de la génesis*, y mas ampliamente, tanto en razén de su

2 Ambas citas en Derrida, ;Palabra!op. cit., p. 63.

3 Derrida, Jacques Derrida, Le probléme de la genése dans la philosophie de Husserl, PUF, Paris, 1990.

¢ Piénsese por ejemplo en el gran interés que desde hace algunos afios han cobrado, con una
proliferacién notable de trabajos, la fenomenologia genética. Dentro de este interés hay que destacar,
sin duda, el trabajo de Marc Richir. Piénsese ademas en la importancia que ha cobrado la muy reciente
publicacion del Manuscritos C del Archivo Husserl en Lovaina, sélo el afio 2006. Estando todavia



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

temprana distancia con respecto a la fenomenologia de un Sartre o de un Merleau-
Ponty, como en razon de cierta también temprana cercania con ciertos motivos de la
fenomenologia post-husserliana francesa®, muchos de los cuales se estrecharan con
posterioridad®. Finalmente, también, porque tras su publicacién el afio 1990 se han
desencadenado una serie de trabajos suyos en los que la relaciéon con la
fenomenologia sigue produciéndose de modo muy explicito, tendiendo un puente

entre los motivos ya presentes en sus mas tempranos trabajos y los mas tardios.

inédito, este Manuscrito tiene una decisiva influencia en la hipdtesis de su Mémoire. Cf. Husserl,
Edmund, Husserl, Spite Texte Uber Zeitkonstitution (1929-1934). Die C-Manuskripte, Springer,
Dordrecht, 2006.

5 Muy interesante nos parece el trabajo de Francois-David Sebbah L’épreuve de la limite; Derrida, Henry,
Levinas et la phénoménologie. Se puede ver alli situado a Derrida en medio de la fenomenologia francesa
contemporanea que “se esta haciendo” y comenzar a reconocer afinidades, indiferencias y hostilidades
(Levinas, Henry, Derrida, pero también Desanti, Marion, Maldiney, etc.). Nos parece sin embargo que
el tratamiento de la situacidon de Derrida en este conjunto es demasiado restrictivo. Tomando como
hilo conductor la nocién de intencionalidad, Sebbah se concentra en “la espectralizacion derridiana de
la intencionalidad” en explicito y sumario detrimento de lo que llama “sus trabajos de comentarista de
Husserl en los que muestra profusamente que la intencionalidad hace culminar la presencia en el
lugar mismo de su éxtasis”. En el presente texto mostramos, por el contrario, que incluso en los textos
referidos exclusivamente a Husserl el problema de la intencionalidad es vista desde mas de una
posibilidad y dentro de una problematica que, como veremos, es para Derrida la raiz misma de la
espectralidad en la que Sebbah mismo se muestra interesado: la “anarquia del noema”. El pasaje
citado del texto de Sebbah en Sebbah, Francois-David, L’épreuve de la limite; Derrida, Henry, Levinas et
la phénoménologie, PUF, Paris, 2001, p. 28.

¢ Situdndolo en una cierta relacion de afinidad con Desanti y de confrontaciéon con Marion, Sebbah ha
seflalado con justa razéon al problema del don como uno de los importantes desarrollos
fenomenoldgicos derridianos. Lo que es interesante al menos por dos razones. La primera, es que
Donner le temps, de Derrida, publicado en 1991, es el resultado de un seminario realizado entre los
afos 1977-1978 en torno a la problematica del don, del “acontecimiento de don”, lo cual muestra ya un
efectivo desarrollo fenomenolégico atin antes de la publicacién de su Mémoire. La segunda, es que de
acuerdo a la problematica derridiana del don, la posibilidad del acontecimiento de don depende de
aparezca como imposible, de que el don no aparezca como tal para que tenga lugar, de que aparezca
como una sorpresa, de que aparezca como no presentandose. En este modo especificamente
derridiano de aparecer del don, y del aparecer en general, se podria buscar cierta afinidad o
proximidad, y también cernir cierta distancia, con el caracter acontecial de lo dado en Maldiney y con
el concepto de fenomenalizacion de Marc Richir. Con respecto a Maldiney, algo de esta distancia
quizas se pueda desde ya atisbar en Derrida, Jacques, Le Toucher, Galilée, Paris, 2000, p. 238. Con
respecto a Marc Richir, sefialamos algunas cosas mas adelante. Para la problematica del don, ver
Derrida, Jacques, Donner le temps 1. La fausse monnaie, Galilée, Paris, 1991). Hay version en espafiol en
Derrida, Jacques, Dar (el) tiempo. 1. La moneda falsa, Paido6s, Buenos Aires, 1995). Un pequeno texto en el
que, entre otras cosas, se retoma la relacién entre don y acontecimiento, se encuentra en Derrida,
Jacques, Dire I'événement, est-ce possible?, L’Harmattan, Paris, 2001). Hay version en espafiol en Jacques
Derrida, Decir el acontecimiento, jes posible? (Madrid: Libros de Arena). Una aproximacién a Henry
Maldiney en contraste con Michel Henry, lo podemos encontrar en el articulo de MENA, Patricio,
“Pathos y phainomenon. Del cdmo al donde de la manifestacion”.

71

Septiembre
Octubre
2018



72

Sept.-
Octubre
2018

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

Tras la publicacion de su Mémoire, encontramos entonces a Derrida volviendo
explicitamente sobre la fenomenologia. En esta retoma explicita hay por lo menos
dos libros en que un rasgo fenomenoldgico, considerado muy temprano en su obra,
resulta decisivo en su enfoque. Es lo que llama la “anarquia del noema”.Y en ambos

casos dicho rasgo esta relacionado con lo que llama, a su vez, la “ley del phainesthai”.

El primer libro es Le Toucher, dedicado a Jean-Luc Nancy, cuya primera version
esta datada en 19927. Es este un libro sobre el tocar, sobre el contacto, sobre la carne,
sobre el cuerpo, que ademas de volver sobre la fenomenologia de Husserl, analiza y
discute también algunos trabajos de la fenomenologia francesa (Merleau-Ponty,
Didier Franck, Jean-Louis Chrétien, Henry Maldiney, etc.). En el décimo capitulo,
vemos a Derrida haciendo referencia a “la epokhé” y a la “inclusidon no-real del noema
en la vida (Erlebnis) fenomenologica de la conciencia” para senalar aquello que
“fenomenoldgicamente, suspende, el contacto en el contacto y lo divide en contacto [a
méme] con la experencia tactil en general”®. Por una aparte, segin nuestro autor, la
epokhé suspende la realidad del contacto y libera el sentido intencional o fenomenal.
Dira enseguida: “No puedo entonces tener, plenamente, tanto [et] el contacto como [et]
el sentido del contacto”. Es que, por otra parte, el contenido noematico solo puede
aparecer o fenomenalizarse si “no pertenece realmente ni a la cosa tocada”, cualquiera
ella sea, “ni al tejido de mi Erlebnis”. De acuerdo a esta “ley del phainesthai”,
relacionada con la liberacion del sentido intencional y con la no pertenencia real de su
contenido, se abre segiin Derrida el espacio de una différance sin la cual “no habria
contacto como tal, el contacto no apareceria, pero con ella no aparece nunca tampoco

en su plena pureza, nunca en plenitud inmediata alguna™.

7 Derrida, Jacques, Le Toucher, op. cit..

8 Derrida, Jacques, Le Toucher, op. cit., p. 257.

o Ibid. Bastan estos primeros enunciados derridianos sobre la epokhé y la noematicidad para
aprovechar de comenzar a explorar cierta cercania entre Derrida y Marc Richir, al menos a partir de
algunos de los tempranos textos de este ultimo. Es probable que si hubiese que tramar una discusion
entre ambos, debiera ésta tener la forma de confrontacion entre la fenomenalidad del fendmeno
derridiana y la fenomenalizacion richiriana. Lejos en todo caso de pretender esto aqui, nos
conformaremos con sefialar algunos posibles puntos de dialogo conducente a la misma, y siempre a
pie de pagina.



Pikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

Ahora bien, esta alusion a ley del phainesthai vinculada en definitiva a una
reduccion y a una intencionalidad que no parece poder asegurar la presencia plena
de un objeto, la encontramos también en Spectres de Marx, publicado en 1993%. La
anarquia del noema tendra en este trabajo un papel discreto pero gravitante. Se hace
referencia a ella tan sélo en una nota del altimo capitulo de este libro, pero lo que alli
se dice es decisivo para el concepto de espectralidad con el cual se organiza. Pese a la
enorme repercusion de este libro, pese a que el concepto mismo de espectralidad
tenia un muy claro sesgo fenomenoldgico, y pese la notable recepcion que tuvo al
cabo de unos afos, la relacion del concepto de espectralidad con la fenomenologia
siempre brilld por su ausencia en sus estudios y comentarios. Hoy todavia es posible
encontrar incontables textos que trabajan sobre o a partir de este libro que no se han
preguntados jamas por la incidencia que la fenomenologia puede tener sobre él.

En la nota que aludimos, tras haber comenzado el capitulo sefialando como, a
proposito de la produccion del fantasma, Marx procede a replicar a Max Stirner en La
ideologia alemana, Derrida observa que la fenomenalidad del espectro debia ser
comprendida a partir de la “generalidad del phainesthai” y no segtin los términos de
una, seguramente muy fecunda, fenomenologia de lo espectral, cuya ldgica es
delimitar un campo dentro de una disciplina regional. A propodsito de esta
generalidad se dird en seguida que el “phainesthai mismo (antes de su determinacion
como fendmeno o como fantasia, por consiguiente, como fantasma) es la posibilidad
misma del espectro, porta la muerte, da (la) muerte, trabaja (en) el duelo”. En la
nota al pie se dird también que este phainesthai se explica con el noema, con lo que
“Husserl identifica, de un modo tan sorprendente pero tan fuerte, como un
componente intencional pero no real de la vivencia fenomenologica”’2. En el mismo
sentido que en Le Toucher, se aclarara enseguida que, a diferencia de los otros

términos de las dos correlaciones planteadas por Husserl (ndesis-noema y hylé-

10 Derrida, Jacques, Spectres de Marx, Galilée, Paris, 1993. Utilizaremos aqui la version en espafiol:
Derrida, Jacques, Espectros de Marx, Trotta, Madrid, 1995. Hay otros textos asociados a la problematica
de la espectralidad que s6lo me limito a mencionar: Derrida, Jacques, Force de loi, Galilée, Paris, 1994 y
Derrida, Jacques. Politiques de 'amitié, Galilée, Paris, 1994. En espafol: Derrida, Jacques, Fuerza de ley,
Tecnos, Barcelona, 1994. Derrida, Jacques, Politicas de la amistad, Trotta, Madrid, 1998. A través de todo
este articulo, cuando no haya traducciéon al espafiol traduciremos nosotros mismo. Caso contrario,
citamos del espanol. Incluso si nos parece necesario hacer modificaciones.

1 Derrida, Jacques, Espectros de Marx, op.cit., p. 215. Traduccion parcialmente modificada.

12 Tbid.

73

Septiembre
Octubre
2018



74

Sept.-
Octubre
2018

Pikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

morphé), el noema en su ““irrealidad’’no esta ni en el mundo ni en la conciencia, “no
es regional”, siendo de este modo “la condicion de toda experiencia, de toda
objetividad, de toda fenomenalidad”’®. Y como fue sefalado ya, el noema es
independiente tanto del mundo real como del tejido “real” de la conciencia. Derrida
se preguntara enseguida si acaso por ello el noema “no es el lugar mismo de la
aparicion, la posibilidad esencial, general, no regional del espectro”%. Y por ello,
también, si acaso es lo que inscribe “la posibilidad del otro y del duelo en la
fenomenalidad misma del fenémeno”.

Tomando en cuenta la estrecha relacién que el problema del espectro mantiene
con la cuestion del noema tal y como aqui es sugerida, resulta entonces sorprendente
que ninguno de los comentarios sobre Spectres de Marx recogidos por ejemplo en 1999
Ghostly Demarcation, texto ya clasico de la recepcion marxista del trabajo de Derrida,
haya siquiera hecho mencion de este importante asunto®. Siendo al parecer s6lo un
aspecto susceptible de llamar la atencion del investigador dedicado a la relacion de
Derrida con la fenomenologia, es el caso, por ejemplo, de Leonard Lawlor en su
trabajo Derrida and Husserl ', esta cuestion fenomenoldgica, fenomenologico-
trascendental, parece ser el eslabon perdido que une el asunto de todos estos trabajos
con la fenomenologia. A favor de una valoracion fundamentada de lo que se juega en
éste, tal es nuestra apuesta, tenemos razones para creer que una importante porcion
de los malentendidos, incluso de la mala recepcion del trabajo de Derrida por parte
de los comentaristas, tiene que ver con el nulo interés, si no con el desconocimiento,

de lo que Derrida llamo un dia, y mas tempranamente, la “anarquia del noema”.

13 Derrida, Jacques, Espectros de Marx, op.cit., p. 216.

14 Derrida, Jacques, Espectros de Marx, op. cit., p.215.

15 SPRINKER, Michael (ed.), Ghostly Demarcation. A Symposium on Jacques Derrida’s Specters of Marx,
Verso, Londres/Nueva York, 2008. La primera edicion es del afio 1999. Por fuera de esta recepcion
marxista hay, sin embargo, al menos una excepcién. Aunque sin referir en ningtin momento a la
cuestion noematica, en su libro Explication et reconstruction du Capital Jacques Bidet hace una recepcion
de la espectralidad que desregionaliza el fenomeno ideoldgico y que espectraliza la estructura
histérica. Cf. BIDET, Jacques, Explication et reconstruction du Capital, PUF, Paris, 2004.

16 LAWLOR, Leonard, Derrida and Husserl: The Basic Problem oh Phenomenology, Indiana University
Press, Indiana, 2002. Resulta sorprendente que en su libro, Francois-David Sebbah, con todo el
privilegio alli se le ha querido otorgar a la espectralidad, no haya siquiera hecho mencién de este
asunto. Es quizas el precio de haber desechado considerar los escritos tempranos. Precio que parece
haberse pagado en el cuarto capitulo de la tercera parte bajo el subtitulo “La subjectivité spectrale
selon J. Derrida”. Cf. Sebbah, J.F., L'épreuve de la limite, op. cit., p. 211-231.



Pikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

Procederemos entonces asi: en primer lugar, bajo el subtitulo “La
estructuralidad”, expondremos la problematica que enmarca la nocién de anarquia
del noema en el mas temprano texto dedicado a la fenomenologia, es decir el mas
proximo a la Mémoire: “ ‘Genese et structure’ et la phénoménologie”. En segundo
lugar, bajo el subtitulo, “La doble abertura: la anarquia del noema y la receptividad”,
pondremos en conexidn este texto temprano con Le probleme de la genése dans la
philosphie de Husserl. Una serie de problematicas comparecen alli: la posibilidad de
una reduccién sin negacion, la irregionalidad noemadtica que demanda una
conversion de la fenomenologia y la necesidad de una regionalizacion, la
intencionalidad considerada en toda su envergadura y el problema de la
receptividad. En relacion con el conjunto de estas problematicas mostramos al joven
Derrida sugiriendo la posibilidad de abrir la fenomenologia hacia una eidética mas
apta y esto sobre la base de una profundizaciéon de una fenomenologia de la
temporalidad. Finalmente, en tercer lugar, bajo el subtitulo “El tiempo, el lenguaje, el
otro”, exploramos dos vias que nos aproximaran a la problematica de la inscripcion
del otro en la fenomenalidad del fendmeno. Primero, relacionada con el tipo de
objetividad abierta por una noematicidad en la que aparece el otro. Segundo,
relacionada con lo que tempranamente a Derrida se le mostré como la relacion con el

otro en la génesis intersubjetiva de la objetividad en general.
I. La estructuralidad o la trascendentalidad de la abertura

De la anarquia del noema hablara Derrida en el mas temprano texto recogido en
L’écriture et la différence (1967)'7: “ ‘Genese et structure’ et la phénoménologie”.
Sabemos que este texto, que remonta a una conferencia realizada el afio 1959, es
recogido el afo 1967 no sin modificaciones. Y aunque al parecer la locuciéon

“anarquia del noema” no habia hecho su aparicion en 1959'8, mostramos aqui que su

17 Derrida, Jacques, L'écriture et la différence, Seuil, Paris, 1967. Utilizaremos la version en espafiol:
Derrida, Jacques, La escritura y la diferencia, Anthropos, Barcelona, 1985.

18 En una version dactilografiada de 10 carillas en el Archivo Derrida en Irvine (box 57, folder 8), la
locuciéon no aparece. Esta versidon, que muy probablemente sea el discurso de 1959, esta, sin duda,
menos elaborada que las publicadas en 1965 (cf. Génese et structure) y en 1967 (cf. La escritura y la
diferencia).

75

Septiembre
Octubre
2018



76

Sept.-
Octubre
2018

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

concepto ya esta al menos delineado en su Mémoire de 1953-54, publicado sélo casi 40
anos después.

En este texto de La escritura y la diferencia, acabando de considerar el problema
“estructura-génesis” impuesto a Husserl en primer lugar en las fronteras de la
fenomenologia (es el uso de la génesis en el marco de un psicologismo intencional),
Derrida procede a considerar el paso a la actitud fenomenoldgica provocado por la
radicalizacidon de los presupuestos de la psicologia y de la historia. Aunque se trata
de sorprender el mismo problema en el campo de la fenomenologia, estd advertido
que solo se trata de un problema andlogo, o “paralelo”, para decirlo con Husserl y su
nocién de “paralelismo”. La reduccion trascendental, como veremos, es la que, segin
Derrida, “convierte nuestra atencidon hacia esa nada en que la totalidad del sentido y
el sentido de la totalidad dejan aparecer su origen”!. Ahora bien, situdndose en el
momento en que la fenomenologia presenta un designio “resueltamente estatico y

estructural”, es decir, en “la primera fase de la descripcion fenomenologica y de los

19 Derrida, Jacques, La escritura y la diferencia, op, cit., p. 227. Un poco después en este texto, esta nocion
estd relacionada con la posibilidad de esclarecer la distancia que debe separar una psicologia
fenomenoldgica de una fenomenologia trascendental. Dificil esclarecimiento en todo caso pues pasa
por “preguntarse por esa nada que les impide juntarse”. Nada como paralelismo “que libera el espacio
de una cuestion trascendental”. Ver también Derrida, Jacques, La voix et le phénoméne, PUF., Paris,
1967, pp. 11-13. En adelante citaremos la version en espafiol de este trabajo: Derrida, Jacques Derrida,
La voz y el fenémeno, Pre-Textos, Valencia, 1995. No sin tener a la vista este tltimo trabajo de Derrida,
en su ariculo “Le probléeme du psychologisme. Quelques réflexions préliminaires” Marc Richir aborda
“la nada” en la que consiste este paralelismo como la diferencia entre la subjetividad psicologica y la
subjetividad trascendental. Asi, el psicologismo trascendental del que habla Husserl mas tardiamente,
en Phinomenologische Psychologie (Husserliana, B IX), comporta la confusiéon entre ambas
subjetividades. Se trata de una nada que no es visible, que se burla de toda presentificacion, que se
hurta a toda intuicién. Esta nada es un punto de contacto, un “punto de tangencia” (point de tangence),
incluso una contaminacion entre lo trascendental y lo real, para utilizar una expresion caracteristica de
la Memoria del joven Derrida de la que no sabemos si Richir tiene noticia (lo que no es improbable),
pero que sin duda esta implicada aqui. Es que el cogito no “es nunca captaciéon pura del ego
trascendental, sino captacion de un todo donde se entremezclan el yo trascendental y el yo
psicoldgico”. Para Richir, es este un “punto de inestabilidad” (point d’instabilité) de la fenomenologia
trascendental que repite su inestabilidad inicial consistente en ese gesto de la reducciéon que se
esforzaba en pensar, fuera de toda supresion, de acuerdo a un como si el mundo no estuviera ahi.
Volveremos sobre este ultimo aspecto. Un poco después, al hablar de la invisibilidad del sujeto
trascendental implicada por la problematica de la nada, hablara de la indesarraigable pasividad del
cogito en términos de contaminacion: “Car si le sujet transcendantal est invisible —étant toujours caché
par le sujet psychique-, c’est sans doute que tout cogito est irréductiblement contaminé par ce que
Husserl appelerait une aperception, c’est-a-dire par l'anticipation d’un horizon, qui I'horizon méme
du monde”. Los pasajes citados en Richir, Marc, “Le probléeme du psychologisme. Quelques réflexions
préliminaires”, Annales de I’Institut de Philosophie de I'U.LB, Bruxelles, 1969, pp. 129 y 131.



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

17

analisis ‘constitutivos”” de la que Ideas I seria la huella mds elaborada, Derrida
recuerda que Husserl hard, de un lado, la distincién entre estructura empirica y
estructura eidética (bajo la influencia de la reduccion eidética), y de otro, la distincion
entre estructura empirica y estructura eidético-trascendental (bajo la influencia de la
reduccion trascendental), sin que en esta época la génesis aparezca involucrada. Este
designio seria estatico y estructural por dos razones al menos: de un lado, porque
Husserl excluye sistematicamente toda preocupacion genética, de otro lado porque
dedicandose a la articulacion entre el objeto en general (cualesquiera sea su region de
pertenencia) y la conciencia en general (Ur-Region), define las formas de la evidencia
en general pretendiendo alcanzar la dltima jurisdiccion critica y fenomenologica.
Como veremos después, esta cuestion de “un objeto en general” en Husserl estara en
el centro de una temprana discusion con Levinas en un texto llamado “Violencia y
metafisica”, también en La escritura y la diferencia.

Se dice entonces que en el interior de la trascendentalidad pura de la conciencia
el problema “estructura-génesis” tomaria el menos dos formas, el de la clausura y el
de la abertura. Tras hablar en primer lugar de lo que seria la anexactitud de las
esencias de la conciencia pura o esencias vagas, Derrida habla enseguida de la
“anarquia del noema” en el marco de los cuatro polos y dos correlaciones o
estructuras (noético-noematica y morpho-hilética) en relacion con el momento en que
Husserl en Ideas I describe la intencionalidad trascendental como una estructura
originaria (una “archi-estructura”). Tratdndose aqui, segun Derrida, de la estructura
compleja de la intencionalidad como origen del sentido y de la abertura a la luz de la
fenomenalidad, se advierte el sin-sentido que ocluye esta estructura desde ambos
lados de la correlacion: de un lado, en la anarquia del noema; de otro lado, en la hylé
como receptividad, sin la cual la conciencia no recibiria nada que fuese otro que ella.
Ambos aspectos situados en relacion con una “trascendentalidad de la abertura”.

Podriamos preguntarnos aqui ;por qué Derrida decide presentar en primer lugar
la correlacion noésis-noema y no la correlacion morpho-hilética? En el articulo en
francés de 1966 “La phénoménologie et la cloture de la métaphysique”?’, comenzara

hablando de la hylé y luego del noema?!. ;Por qué Derrida invierte la presentacion

20 Derrida, Jacques, “La phénoménologie et la cloture de la métaphysique”, Revue ALTER 8, 2000.
2 Derrida, Jacques Derrida, “La phénoménologie et la cloture”, op. cit., p. 79.

77

Septiembre
Octubre
2018



78

Sept.-
Octubre
2018

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

del orden de las correlaciones desde el articulo en La escritura y la diferencia a este otro
articulo? Hay que tomar en cuenta que en Ideas I Husserl presenta primero la
correlacion hylé-morphé y luego la correlacion noesis-noema??. Se puede advertir que
en el articulo de 1966 la presentacién de las correlaciones viene precedida por la
problematica de la epokhé y de las reducciones, mas o menos como viene precedida
en Ideas I la Tercera Seccion de la Segunda («Meditacién fenomenoldgica
fundamental») en que se expone la epokhé fenomenologica y las reducciones?. En La
escritura y la diferencia, en cambio, la presentacion de las correlaciones (en primer
lugar la correlaciébn noesis-noema, en segundo lugar casi exclusivamente la
problematica de la hylé), estd enmarcada en la problemadtica de la estructuralidad
(ligado al problema génesis-estructura) y viene precedida inmediatamente por la
anexactitud de las esencias de la conciencia pura, es decir por la rigurosidad propia de
una ciencia eidética descriptiva como lo es la fenomenologia (diferencia entre ciencia
exacta y ciencia morfologica)?. Pero esta prioridad otorgada aqui a la presentacion

de la correlacion noético-noematica parece no responder solo a un asunto contextual.
II. La doble abertura: la anarquia del noema y la receptividad

Aunque seguiremos el orden de exposicion de este texto que comienza
presentando la correlacion noesis-noema en el marco de una fenomenologia

trascendental que se ha resuelto encarar la problematica de la trascendencia, haremos

2 Dentro de la Tercera Seccion: “Sobre el método y los problemas de la fenomenologia pura” y tras
los Preliminares metodologicos del Cap I, la primera correlacion es presentada casi finalizando el Cap
II: “Estructuras universales de la conciencia pura”. La segunda correlacion es presentada dentro del
Cap III: “Néesis y noema”. Cf. Husserl, Edmund, Ideas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia
fenomenoldgica, FCE, México / Buenos Aires, 1962.

2 En ALTER se dice que en la etapa marcada por Idess I, si bien que preliminar en lo que respecta a lo
que sera la progresion indefinida de la reduccion (“que encuentra siempre en su camino residuos
ingenuos, naturales y no criticos, estructuras constituidas que es preciso reducir para recuperar la
fuente constituyente”), no entrega “una descripciéon muy elaborada de las estructuras mas generales
de la conciencia trascendental tal y como se descubre en esta primera etapa de la reduccion:
correlacion hylé-morphé y correlacion noesis-noema ”. Jacques Derrida, “La phénoménologie et la
cloture”, 79. En su Mémoire estamos situados dentro de la seccién denominada “La epokhé y la
fenomenologia estatica”, siendo la seccién siguiente “La fenomenologia genética”.

24 Cf. Derrida, Jacques Derrida, Introduccién a El origen de la geometria de Husserl, Manantial, BA, 2000.
Ver Capitulo III



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

pie en primer lugar y brevisimamente en la problematica de la reduccion, pero no ya
tal y como estd expuesta en el articulo de 1966, sino en Le probleme de la genese dans la
philosophie de Husserl. En particular, bajo el subtitulo “La réduction et 1’exclusion
idéaliste de la genese”, dentro del Cap II (“L’epokhé radicale et l'irréductibilité de la

genese”) de la Segunda Parte (“La ‘neutralisation’ de la genese”)%.

2.1. Neutralizacion sin negacion e irrealidad

Se trata del paso de la reduccidon eidética a la reduccidon trascendental. Tras
afirmar que la reduccidn neutralizante no niega, sino que “conserva lo que
suspende”, que “mantiene el sentido del ‘objeto’ cuya existencia ‘neutraliza’?,
Derrida hard notar, de paso, que Husserl dejaba en la sombra un problema genético
si de lo que se trataba con la reduccion eidética era de pasar de la singularidad real a
la generalidad eidética, de acceder a un a priori concreto mediante intuicion, a saber:
“¢como lo concreto de la esencia podia escapar a una sintesis constitutiva
suponiendo alguna temporalidad?”?. Obviamente que antes que esto pueda remitir
a una geénesis trascendental (mas alla de Ideas I), es la posibilidad de una reduccion
ya no eidética la que podia revelar a una esencia como estdticamente constituida.
Obviamente que esto en definitiva supone estar instalado ya bajo la correlacion
noético-noematica, es decir bajo el influjo de la reduccion trascendental. Pero Derrida
se demora. Antes de que la conciencia se vuelva constituyente, la conciencia sera
tematizada como residuo fenomenoldgico. Lo que nos interesa, en tanto, es destacar
la insistencia derridiana en que la neutralizacion no es negacion, que la reduccion no
puede dar lugar a la oposicidn, sino que consiste en una alteracion radical de la tesis

por la cual nada ha cambiado: “lo absoluto de lo Otro, es lo Mismo”?.

25 Cf. Derrida, Jacques, Le probléme de la geneése dans la philosophie de Husserl, PUF, Paris, pp. 133-149.

2 Derrida, Jacques, Le probleme... op, cit., p. 132.

27 Derrida, Jacques, Le probleme... op. cit., p. 133.

28 En este aspecto de la Mémoire del joven Derrida parece posible situar un dialogo con el escrito de
Richir “Le rien enroulé”. Una relacion al parecer sin oposicion entre lo Mismo y lo Otro, sobre la base
de una reduccién que no suprime, sino que conserva lo que suspende, es lo que comenzamos a leer,
por ejemplo, en el articulo “Le rien enroulé”: “Et c’est parce que I’Autre est Autre du Méme (de 1'objet
non clarifié) que la réduction est une mise entre parenthese; non pas suppresion de l'objet (non
clarifié), mais suspension”. Richir, Marc, “Le rien enroulé”, “Le rien enroulé — Esquisse d’"une pensée

79

Septiembre
Octubre
2018



80

Sept.-
Octubre
2018

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

Se podria mostrar que esta insistencia se propaga por toda la obra derridiana.
Para no ir muy lejos, considérese por ejemplo en su Introduccion a El origen de la
geometria de Husserl, la objecion al filosofo vietnamita Tran-Duc-Thao, quien habria
esperado simplemente en Phénoménologie et Matérialisme Dialectique*>ver a Husserl
levantar las reducciones eidética y trascendental para ver a la fenomenologia
historica tomar por fin en cuenta al hecho como tal: la reduccion husserliana no ha
tenido jamas el sentido -muy por el contrario- de una negacién, de una ignorancia de
un olvido que abandona las condiciones reales del sentido y la facticidad en general,
“pues el sentido no es ninguna otra cosa que el sentidode la realidad o de la facticidad”*.
En este sentido, la reduccion que en Husserl determina la conciencia como region
ontologica no tiene sino el caracter de una reduccion trascendental estrecha, la que
Husserl mismo presentaria como encaminandose hacia una reduccion mas radical
que haria aparecer esta region como mads originaria y constituyente que otras
regiones (como Ur-Region). Sin embargo, cuando esto sucede, “la objetividad
temporal forma originariamente parte del flujo puro de la conciencia a titulo de
significacion noética”, es decir forma parte de una “correlacion noético-noematica
situada en el recinto de la subjetividad absoluta”?!. Y cuando esto se impone no se ve
cdmo la salida del idealismo en Husserl pueda darse a través de algun tipo de
realismo por la via de lo ante-predicativo, pues atin ahi lo noematico termina por
imponerse*>. A no ser que el noema mismo, y fuera ya de todo realismo, no
pertenezca “realmente” (en sentido no mundano) a la conciencia.
Siguiendo a Husserl en La escritura y la diferencia (volvemos a “’Génesis y
estructura’ y la fenomenologia”), Derrida comienza presentando a la noesis y al
noema como momentos intencionales de la vivencia, destacando inmediatamente que

el “noema no pertenece realmente a la conciencia”®. Sin decir aqui todavia lo que

de la phénoménalisation”. Textures 70/7.8, Distortions, Bruxelles, 1970, p. 5. En una innegable
continuidad con el texto que ya hemos citado, lo que esta en juego en este problematica de lo Otro de
lo Mismo es la relacion entre lo constituyente y lo constituido en el movimiento de la
fenomenalizacién.

2 Tran-Duc-Thao, Phénoménologie et Matérialisme Dialectique, Gordon Breach, Paris, 1971.

30 Derrida, Jacques, Introduccién a El origen de la geometria de Husserl, Manantial, BA., p. 38.

31 Derrida, Jacques, Le probleme... op. cit., p. 144.

32 Derrida, Jacques, Le probleme...op. cit., p. 145

3 La cursiva es de nuestro autor.



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

quiere decir “realmente”, va a aclarar inmediatamente que esto no significa que no sea
una instancia en la conciencia en general... (“Hay en la conciencia en general una
instancia que no le pertenece realmente”). Pero, ;qué es esta conciencia en general?
Tras decir que se trata del “tema dificil pero decisivo de la inclusion no-real (reell) del
ndema”, nos enteramos enseguida de aquello en lo que consiste el noema, es decir
aquello en lo que consiste su no “realidad” (no mundana), pero también su no
realidad (mundana), o sea, comenzamos a enterarnos de qué irrealidad (no
fantastica) se trata: “es la objetividad del objeto, el sentido y el ‘como tal” de la cosa
para la conciencia”, luego “no es ni la cosa determinada en si misma, en su existencia
salvaje cuyo noema es justamente el aparecer, ni un momento propiamente subjetivo,
‘realmente’ subjetivo, puesto que se da indudablemente como objeto para la
conciencia” *. No siendo ni del mundo ni de la conciencia (Derrida hablara
metaforicamente de “tejido de la conciencia”, para hacer referencia aqui a ese
“realmente”, subjetivo), es el mundo o alguna cosa del mundo para la conciencia.
“Esta no pertenencia real a alguna region sea ésta cual sea, ni aunque fuese a la archi-
region [Ur-Region], esta anarquia del ndema es la raiz y la posibilidad misma de la
objetividad y del sentido”®. ;Qué quiere decir “ni aunque fuese a la archi-region [Ur-
region]”? ;Por qué se ha dicho “ni aunque fuese a la archi-region”? En el presente
contexto (1959), digamos al menos que no tratdndose ya la conciencia como una
region distinguida entre regiones (por ejemplo la “regién” conciencia y la “region”
realidad, como conciencia aparte encerrada sobre si), sino tratandose de una region
constituyente segun la cual toda trascendencia esta incluida en el yo trascendental,
esta anarquia entrana, al parecer, una posibilidad fenomenal o fenoménica mds

general, un phainesthai en general®.

3 Derrida, Jacques, La escritura y la diferencia, op. cit., p. 224.

35 Ibid.

36 Este phainesthai en general, esta fenomenalidad del fenémeno de la que habla Derrida deberia poder
ser confrontada con la fenomenalizacion richiriana. En el “Esquisse d’une pensée de la
phénoménalisation”, asi reza el subtitulo de “Le rien enroulé”, se comienza por decir que se entendera
por fenomenalizacion “les mouvements par lesquels ‘quelque chose’ se fait phénomene, c’est-a-dire se
manifeste, devient présent” (p. 3). Sacha Carlson, en su trabajo De la composition phénoménologique, ha
puesto de relieve, a proposito del aparecer, del ser intuicionado en una experiencia fenomenoldgica,
como Richir se separa de Husserl cuando se intenta comprender lo que distingue el modo de
aparicion de la esfera fenomenologico-trascendental (o que Richir llama “lo Otro”) y el modo de
aparicion de las cosas mundanas (lo que Richir llama “lo Mismo”), es decir, también, lo constituyente

81

Septiembre
Octubre
2018



82

Sept.-
Octubre
2018

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

2.2. Irregionalidad y regionalizacion

Volvamos ahora a su Mémoire para atisbar los limites de esta archi-region. Segun
Derrida, el idealismo absoluto de Husserl (alli donde la conciencia lo es todo)
supondria cierto déficit de intencionalidad al ser considerado el mundo no en su
realidad sino en su valor noematico. El mundo es reducido a su sentido originario
para la conciencia. Por lo mismo que podemos imaginar la inexistencia del mundo sin
suprimir la intencionalidad de la conciencia. Lo que implica que sdlo cuando la
intencionalidad de la conciencia esta encerrada en la estructura noético-noematica es
que una variacion total de la facticidad es posible. Momento en el cual la objetividad
noematica «reemplaza», segin Derrida, la objetividad real. Asi la intencionalidad
puede ser conservada independientemente de la existencia real del objeto. De ahi que

sea inevitable que la conciencia absoluta sea presentada como el residuo tras el

y lo constituido. En efecto, para Richir, observa Carlson, “l’Autre ne peut étre vu, intuitionné, méme
pas comme telos situé a 'infini : ‘il n'y a rien [...] ici a apercevoir’ ” (p. 67). CARLSON, Sacha, De Ia
composition phénoménologique. Essai sur le sens de la phénoménologie transcendantale chez Marc Richir.
Université Catholique de Louvain, Louvain, 2014, p. 67. Esta nada, que ya hemos mencionado mas
arriba, es lo que esta siempre en juego (“parce qu’il y a rien”, subrayara Richir) en un doble
movimiento de la fenomenalizacién. Porque no podemos adentrarnos aqui en estos movimientos,
limitémonos a poner de relieve dos aspectos: 1) La reduccién como apertura a lo indeterminado: En
las primeras paginas de “Le rien enroulé”, Richir expone el modo de proceder fenomenoldgico de
Husserl, en contra de una objetividad légica fundada sobre si, consistente en la clarificacion del objeto
légico mediante reduccion, y donde la reduccion aparece como un retorno introspectivo a la vida pura
de la conciencia, pero también como apertura al campo del Otro (del objeto). Tras decir que “parce que
I’Autre est Autre du Méme (de I'objet non clarifié)” no se trata nunca de supresion, sino de suspension
del objeto (no clarificado), leemos: “I’ Autre, I'en-soi a son lieu dans la conscience, et ce que la conscience
vise, c’est I'objet non-clarifié — le Méme. La différence entre le Méme et 1’Autre est donc dans la
conscience, dans un certain ‘oubli” de la conscience. Par ailleurs, I’Autre est indéterminé (‘oublié¢’, non-
présent). La réduction est ainsi, en tant qu’ouverture a l’Autre, ouverture a l'indéterminé. Mais
I'indéterminé n’est pas radicalement indéterminé (indéterminé séparé) : c’est I'indéterminé (I’ Autre)
du Méme, il appartient donc au Méme” (5-6). 2) La fenomenalizacién como presencia sin plenitud: En
vias de terminar la primera parte de su texto, Richir dira que lo que esto vuelve imposible es la “plena
presencia a si” (présence pleine a soi). Es que la presencia no puede relacionarse nunca consigo si no es
“par l'intermédiaire de 1'Autre de la présence (comme non-Méme et comme Méme du Méme)”.
Asimismo entonces, nunca plenamente presente, siempre minado desde dentro por una cierta
indeterminacion, el ente fenomenalizado consiste en “le devenir-présent de I'étant, jamais la réalisation
d’une plenitude de présense en laquelle I'étant serait purement présent. Cela serait-il possible, I'étant
irait a I'anéantissement puisqu’il exigerait simultanément I'exclusion de tout Autre (ce qui abolirait le
Méme comme Méme)” (11).



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

aniquilamiento del mundo. No hay salida realista, como ya sabemos, a la
estructuracion noematica®.

Sin embargo, el déficit de intencionalidad, su desvelamiento insuficiente, estaria
segun Derrida animado por una “intuicién profunda”. Es una “verdad que compone

con su contrario”. Husserl realizaria asi “la elucidacion mas audaz de la

3 La reduccion trascendental ;podria ser entendida como un como si? Es lo que piensa Richir. En “Le

7

probléeme du psychologisme...” Richir explica la problematica de la constitucion como un
“anunciarse” (s’annoncer), como un venir al encuentro del ente de tal manera que es en el venir que el
ente se anuncia: “comme si'il n’était pas la”. Asi, la reduccién “semble devoir permettre la ‘liberation’
du jeu dans lequel l'informe se tend aveuglément vers la forme”. Observa un poco después que el
concepto de diferencia es un concepto operatorio “central” (Richir utiliza comillas) del pensamiento
husserliano, y que es el concepto de una diferencia invisible que distingue un término presente (lo
psiquico, el ente) y uno que no esta ni presente ni ausente (la subjetividad trascendental). Enseguida,
dice, con Derrida, que lo aboluto no puede ser dicho sino en la medida en que se difiere “sin
descanso” (sans reldche), sin que nunca se haga presente. Tras lo cual Richir sefialard que quizas no hay
mas que mito del origen, sugiriendo también que la filosofia es un discurso riguroso “en lo
imaginario, de lo imaginario”. Planteemos tres alcances derridianos para un posible didlogo: 1. En
L’écriture et la différence Derrida hablara de la experiencia trascendental que, como constituyente, es la
intencionalidad a la vez como “productora y reveladora”. Esta “unidad originaria”, es “la raiz comun
de la actividad y la pasividad”, o sea, la posibilidad misma del sentido. En su Mémoire, el joven
Derrida ya habia reparado en la dificultad de que una originariedad fenomenolodgica tenga la
pretension absoluta de ser la constitucion primera del sentido si ella esta precedida “par ce qu’on
pourrait appeler une ‘primitivité’ historique”. El problema era entonces cdmo comenzar por una
complicacion. O el de la contaminacién entre lo trascendental y lo mundano. O el de hacer de un
comienzo absoluto un falso comienzo. 2. En su Introduction a L’origine de la géométrie de Husserl, tras
insistir en que ningtin devenir real interesa a Husserl si no es mas que un ejemplo variable, Derrida se
va a preguntar si la independencia eidética sacada a la luz por una ficcién en el marco de un idealismo
metodologico (Ideas I) puede ser valido en el momento en que Husserl estudia, en las Meditaciones
cartesianas, la constitucion genética del ego, en la unidad de su historia. Pese a que alli Husserl
considera que ninguna facticidad mundana puede penetrar en la conciencia pura, Derrida se
preguntara si acaso dicha conciencia puede ser libre con respecto a hechos en la irremplazabilidad, la
irreversibilidad y la invariabilidad de sus encadenamientos. Enseguida, se preguntara si acaso la
estructuras sedimentarias alli implicadas podrian sobrevivir, de derecho, a la variacién total de la
facticidad. En otras palabras, hay una conciencia pasada, estructuralmente implicada en toda
conciencia presente, que parece poder sobrevivir a la variacion imaginaria, a o a la ficciéon como tal. 3.
Lo anterior podria significar tener que pensar el como si, lo imaginario o la ficciéon, a partir de la
problematica de la historicidad. En Donner le temps, por ejemplo, a proposito del acontecimiento de
don, Derrida dice alli que debe parecer suertudo (chanceux), aprehendido como el correlato intencional
de una percepcion absolutamente sorprendida por el encuentro de lo que ella percibe, mas alla de su
horizonte de anticipacién. Para la problematica de la constituciéon y el como si ver Marc Richir, “Le

4

probléeme du psychologisme...”, op. cit, 125. Para la intencionalidad a la vez como productora y
reveladora ver Derrida, Jacques, L’écriture et la différence, op. cit., p. 235. Para el problema de la
complicacion y contaminacion, ver Derrida, Derrida, Le probleme... op. cit., pp. 13 y 30. Para la
historicidad que aproblema al como si, ver ver Derrida, Jacques, Introduction a L’origine de la géométrie
de Husserl, PUF, Paris, 1962 p. 96. Para la necesidad de lo aleatorio y de la estructura intencional, ver

Derrida, Jacques, Donner le temps, Galilée, Paris, 1991,156.

83

Septiembre
Octubre
2018



84

Sept.-
Octubre
2018

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

intencionalidad”, desarrollandola en toda su envergadura: el acto intencional como
acto, de hecho, real. El problema de esta posibilidad es que no se podria distinguir la
vivencia de la facticidad natural y ninguna evidencia seria posible,“nuestro
sentimiento de evidencia se volveria puro fantasma”. Por otro lado, el lado de la
pasividad de la intencionalidad, el objeto que ella recibe no puede no ser un objeto
real y pre-noematico. Aunque ella no sea un acto real, mundano, pues es irreal, es no
obstante conciencia de un objeto real en tanto que tal. Ahora bien, si es eso como acto
intencional, ;cdmo es esta conciencia del objeto real como contenido de este acto,
como noema? ;Qué seria la realidad de la “irrealidad” (no fantastica) noematica?
Observo, de paso, que no son pocos los pasajes derridianos —en los que estan
comprometidos varios destinos dentro de su pensamiento- en los que va a insistir en
la irrealidad del acto, del contenido del acto, como de la Idea. Brevemente: En su
Introduccion a El origen de la geometria de Husserl, por ejemplo, se distinguira la
irrealidad del noema (que no es mas que “la objetividad del objeto, el aparecer de su
‘como tal’ para una conciencia”), la irrealidad no fantastica del eidos (que “no es otra
que el sentido y la posibilidad de la realidad factica a la que remite siempre,
inmediatamente 0 no, como la prescripcion rigurosa de su modo esencial de
aparecer”) y la irrealidad de la Idea (que “es menos ser que un eidos”, pues “el objeto
es un objeto determinable y accesible a una intuicion finita”, mientras que la Idea no
lo es, siendo mas bien el “Telos de la determinabilidad infinita del ser, la abertura del
ser a la luz de su fenomenalidad, luz de la luz, sol del sol visible, sol oculto que
muestra sin mostrarse”)3®.

Pero preguntando por la realidad del noema parece ya perderse de vista la
anarquia de la que se esta aqui hablando y que tiene que ver con su esencial

«irrealidad». Parece que no se hace otra cosa que regionalizarlo. No designando el

3 Derrida, Jacques, Introduccién... op.cit., p. 152. Tras decir que “no hay fenomenologia de la Idea”,
tras referirse a la Idea como “determinabilidad”, “como horizonte de toda intuicién en general”, como
“medio invisible del ver analogo a la diafanidad del Diaphano aristotélico”, Derrida hablara poco
después, objetandole a Ricceur la no existencia de la distincion entre intencion e intuicion en Husserl,
de la Idea como una “intencién vacia” sin “intuicién fenomenolégica determinada”. Se dira que
Husserl “sittia el espacio en que la conciencia se significa a si misma la prescripcién de la Idea y se
reconoce asi como conciencia trascendental a través del signo del infinito: es el intervalo entre la Idea
de lo infinito en su evidencia formal-finita, pero concreta, y la infinitud misma de la que se tiene la
Idea”. Ibid.



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

noema sino lo que es para la conciencia, la realidad con la que él se relacionaria no
podria ser sino la «realidad» (irreal) de la conciencia. Y, como ya sabemos, él no es un
componente «real» (subjetivo), sino intencional de ella. Va a decir Derrida en
“’Génesis y estructura’ y la fenomenologia” que “como abertura al ‘como tal” del ser
y a las determinaciones de la totalidad de las regiones en general, [e] noema] no
puede ser descrito, stricto sensu y simplemente, a partir de una estructura regional
determinada”®. A no ser que por cierta apariencia disimuladora de la reduccion
trascendental el noema dé acceso a una region determinada. Y es lo que precisamente
sucede toda vez que la reduccion trascendental debe permanecer reduccion eidética
para saber de qué se va a seguir hablando y para evitar tanto el idealismo empirico
como el idealismo absoluto®.

Esta disimulacion hace pensar en una cierta complicidad originaria en Husserl
(como en Heidegger) entre el aparecer y la disimulacién*. En su Introduccién a
Elorigen de la geometria de Husserl, tras decir que Husserl jamds ha hecho de la Idea en
si misma el tema de una descripcion fenomenoldgica, jamas ha definido directamente
su tipo de evidencia (en el interior de una fenomenologia cuyo principio de los
principios y cuya evidencia es la presencia inmediata de la cosa en carne y en hueso),
ha reiterado a pie de pagina la necesidad para la reduccion de permanecer reducciéon
eidética, pero también la “necesidad de hacer aparecer el fundamento absoluto y
originario del sentido del ser en una region, la region ‘conciencia” unificada por un
ego y una Idea, es decir en una region que, aunque Ur-Region, no es menos un

dominio de entes determinados”*. ;Pero qué significa esta constriccion, esta
[

3 Derrida, Jacques, La escritura y la diferencia, op. cit., p. 223.

40 Derrida, Jacques, La escritura y la diferencia, op.cit., p. 223. En el articulo recogido en ALTER Derrida
va a decir: “En un cierto sentido, la reduccion trascendental es una reduccion eidética. Lo que ella
permite describir, serd siempre una necesidad de esencia y no una factualidad empirica. Esta es en
efecto “reducida” al mismo tiempo que la totalidad del mundo del cual ella forma parte.
Comprendiendo la reduccion trascendental como reduccion eidética, estaremos seguros de evitar el
idealismo empirico o el idealismo absoluto: no es tal o cual conciencia empirica, tal o cual subjetividad
real que resiste a la hipdtesis del aniquilamiento del mundo (Ideas I, § 49), puesto que ella no forma
parte de eso. Simplemente la esencia — no la existencia- de la conciencia es independiente de la
existencia del mundo: es la condicion de posibilidad del aparecer de un mundo en general”. Derrida,
Jacques, “La phénoménologie et la cloture de la métaphysique”, Revue ALTER, Paris, 2000, p. 79.

4 Cf. Dastur, Frangoise, Déconstruction et phénoménologie. Derrida en débat avec Husserl y Heidegger,
Hermann Editeur, Paris, 2016.

# Derrida, Jacques, Introduccién... op. cit., p. 152.

85

Septiembre
Octubre
2018



86

Sept.-
Octubre
2018

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

necesidad de hacer aparecer regionalmente el fundamento originario del sentido,
incluso si se trata de la archi-region? Derrida va a decir que significa reconocer que
“el idealismo trascendental, segtin la propia tradicion kantiana, no es posible sin la
afirmacién de una finitud radical del filésofo. El fundamento unitario de todas las
regiones s0lo puede aparecer en una regidn; este fundamento no puede, entonces,
sino disimularse bajo un signo de estancia determinado en el momento mismo en
que se muestra como fundamento. Sin esta ocultacion el discurso filosofico
renunciaria a todo lo eidético, es decir, a todo sentido. La limitacion eidética es pues
indispensable”#. Derrida reconoce desde su Mémoire la necesidad insoslayable del
eidetismo como el momento inaugural de toda filosofia actual o posible. Y lo hay no
incluso, sino precisamente si en toda diafanidad eidética es su fundamento el que se
oculta. Un poco mas adelante Derrida hablara de la Idea como de la posibilidad de la
evidencia y de la apertura al ver mismo; “la determinabilidad como horizonte de toda
intuicidon en general, medio invisible del ver andlogo a la diafanidad del Diaphano
aristotélico, tercero elemental pero proveniencia una de la vista y de lo visible”#. Sin
esta determinabilidad, sin esta apertura, nada apareceria. Es la transparencia como
tinitud. Es por esto, creemos, que en la discusion que siguid a “’Génesis y estructura’
y la fenomenologia” Derrida va a decir que “el noema es la diafanidad del ‘como

tal””4.

2.3. Finitud originaria y necesidad de profundizacion de una fenomenologia de la

temporalidad

Segin Derrida, la anarquia del noema demanda una conversion de la

fenomenologia: “Se podria pensar, va a decir, que una vez claramente reconocida la

43 Ibid.

# Derrida, Jacques, Introduccién, op. cit., pp. 151-152.

M. de Gandillac, Goldmann et Piaget (dirs). Entretiens sur les notions de Genese et de Structure,
Mouton, Paris, 1965, p. 262. Habria, en todo caso, que seguir la operacion en apariencia disimuladora,
regionalizadora, incluso estrictural, de la reduccién trascendental, en cada uno de los textos en que
Derrida parece darla a ver. Por ejemplo hasta el “Parergon”, en La vérité en peinture donde es como una
suerte de reduccion trascendental, la epokhé de una tesis de existencia la que, con sus suspenso, “libera,
en ciertas condiciones formales, la afeccién pura del placer”. Derrida, Jacques, La vérité en peinture,
Flammarion, Paris, 1978, pp. 52-53.



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

no-realidad del noema, hubiese sido consecuente la conversion de todo el método
fenomenologico y el abandono, junto con la Reduccidn, del idealismo trascendental
en su conjunto”#¢. Habria que preguntarse qué tipo de fenomenologia podria salir de
una tal conversion. Porque siendo asi de consecuente, dird Derrida enseguida, se corre
el riesgo de condenarse al silencio (“lo que es siempre posible”, ;1o que en general
puede suceder?), y de renunciar a un rigor que solo pueden asegurar la limitacion
eidética-trascendental y un cierto “regionalismo”. En todo caso, este motivo de la
conversion de la fenomenologia viene precisamente de su Mémoire en relacion con la
busqueda de un eidetismo mas apto bajo la sobrepuja de la génesis. Asi bajo el
subtitulo “La contradiction de la genese active” dentro del Cap II (“La constitution
génétique del’ego et le passage a une nouvelle forme de 'idéalisme transcendantal”):
“Seria legitimo esperar ahora una conversion total del método. La reduccion eidética,
la reduccion trascendental, y la intuicion eidética que ellas volvian posible, se
aplicaban a momentos constituidos por un sujeto”¥. También en el Cap. 1 (“Le
naissance et les crises de la philosophie”) de la Cuarta Parte, donde esta conversion
esta ligada precisamente a la exigencia de pensar una finitud originaria sobre la base

de una continuidad entre lo mundano y lo trascendental. Leemos ahi lo siguiente:

“Pero al asegurar la sintesis pasiva la continuidad entre lo mundano y lo trascendental, no
podemos ya distinguir en todo rigor la constituciéon empirica de la constitucion trascendental.
Habria entonces una génesis de la idea de la filosofia a partir de lo que no es ella, un
conocimiento de lo que no es ella a partir de la toma de conciencia filosdfica. Pero entonces,
(como la idea de una tarea infinita puede instituirse en una finitud pura? ;No es acaso
necesario que, de alguna manera, lo infinito estuviera ya presente en la finitud humana? Y si
fuera asi, ;por qué se develaria en lo finito? Tantas preguntas que una simple “eidética”
fundada en un idealismo fenomenolégico no puede resolver y que deberia motivar una
conversion radical. No es mas que abandonando el punto de vista de una eidética inapta para
dar cuenta de la génesis de la idea y volviéndose a una ontologia nueva que podremos intentar
describir fielmente y de vivir -puesto que también se trata de una ‘tarea’ tedrica- o de revivir
esta génesis. Esta ontologia, lejos de ignorar el momento esencial e insuperable de la

fenomenologia eidética, mostrara, por la profundizacion de una fenomenologia de la

4 Derrida, Jacques, La escritura y la diferencia, op. cit., p. 224.
47 Derrida, Jacques, Le probleme... op. cit., p. 224.

87

Septiembre
Octubre
2018



88

Sept.-
Octubre
2018

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

temporalidad que, al nivel de la existencia temporal originaria, el hecho y la esencia, lo empirico

y lo trascendental son inseparables y dialécticamente solidarios”*s.

¢(Es esta profundizacion de una fenomenologia de la temporalidad la que ha visto
ver pasar al espectro alli donde lo que debia aparecer era una nueva ontologia? ;Que
seria una eidética mas apta cuando se trata del espectro? ;Qué es el phainesthai
mismo, antes de su determinacién como fendmeno o como fantasia (phantasma),
como fantasma (fantome) como posibilidad misma del espectro? ;Por qué la
generalidad del phainesthai, antes que someterse a la delimitacion de wuna
fenomenologia de lo espectral, deberia dejarse pensar en relacién con la posibilidad
espectral de toda espectralidad en la via de la inclusion intencional y no «real»del
noema en la conciencia? La “irrealidad” del noema: “su independencia tanto con
respecto al mundo como al tejido real [reelle] de la subjetividad egologica” y como “el
lugar mismo de la aparicion, la posibilidad esencial, general, no regional del
espectro”. ;Por qué es esta “irrealidad” lo que inscribe la posibilidad del otro y del
duelo en la fenomenalidad misma del fendmeno? Habrd que detenerse en esta

secuencia: el tiempo, el otro.

2.4. La “génesis del noema a partir de un objeto real pasivamente acogido”

(Cuan “irreal” debe ser el noema para no serlo “realmente”? Lo que esta en
juego, lo sabemos, es el phainesthai en general. Esto podria explicarse con la otra
correlacion, con la correlacion morpho-hilética, si no fuera que Husserl, segiin

Derrida, hace de la pasividad un noema asimilado a la “irrealidad” (“real”) de la

4 Derrida, Jacques, Le probleme... op. cit, pp. 256-257. El momento esencial e insuperable de una
fenomenologia eidética y la necesidad de superar una eidética inapta, permiten inscribir al joven
Derrida en las motivaciones de varios fenomenologos post-husserlianos, desde Merleau-Ponty a
Richir. En un texto de Richir sobre la “Krisis” de Husserl, al que volvemos mas adelante, leemos esto:
“il manque a Husserl, comme le dernier Merleau-Ponty l'avait déja indiqué, et comme j’ai tenté de le
montrer ailleurs, une nouvelle éidetique ou un tout nouveau mode de 'éidetique, qui distingue celle-ci
de I'éidetique ol se fondent, ou plutdt s’instituent les idealités logico-mathématques”. Richir, Marc,
“Relire la ‘Krisis’ de Husserl — Pour une position nouvelle de quelques problemes phénoménologiques
fondamentaux”, Esprit, 7-8 : Paul Ricoeur, Paris, 1988, pp. 129-151.



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

vivencia “en la totalidad estructurada de la experiencia intencional” . No
distinguiendo ya la pasividad del noema asi asimilado, toda la “realidad” de la
vivencia es reducida a su significacion constituida. Entonces, ni la pasividad (la hylé)
puede dejar de ser ideal, ni el noema puede dejar de ser presa de lo “real”, es decir
del tejido subjetivo. Pero asi, para Derrida, no se explica bien que la actividad noética
requiera de un correlato noematico que pueda, por ejemplo, estar fundado en un
objeto dado “en persona” en la percepcion. Si el noema parece ser otra cosa que la
ndesis, otra cosa que el acto intencional, otra irrealidad que la irrealidad del acto, es
porque puede sacar a la intencionalidad de su encierro noético como componente
“no-real” de la conciencia. Queda entonces por pensar qué seria una verdadera
“génesis del noema a partir de un objeto ‘real’ pasivamente acogido”®’. ;En qué
consiste entonces esta pasividad? ;Como se explica el noema con esta pasividad?
Entonces la hylé5!. Tratada después del noema en La escritura y la diferencia es, a
diferencia de éste, que es un componente intencional y no-real, “un componente real
[réelle] pero no-intencional de la vivencia”, “es la materia sensible (vivida y no real)
del afecto antes de toda animacién mediante la forma intencional” 5>. Para
comprender en qué consiste esta no-intencionalidad sera necesario preguntarse aqui
qué puede significar este antes cuando se trata de la “irrealidad” de la vivencia
intencional y hasta qué punto compromete la actividad intencional. Va a decir
Derrida enseguida: “Es el polo de pasividad pura, de esta no-intencionalidad sin la

cual la conciencia no recibiria nada que le fuera otro y no podria ejercer su actividad

4 Derrida, Jacques, Le probleme... op. cit., p. 152.

50 Derrida, Le probleme, 152.

51 En ALTER, como ya fue, dicho la presentaciéon de la correlaciéon hylé-morphé precede a la
presentacion de la correlacion noesis-noema: “La hylé, es la materia sensible de la vivencia: no el rojo
de la cosa que estd en el mundo y se ve excluido por la reduccion, sino el aparecer del rojo como pura
cualidad sensible; tampoco la sensacion como realidad natural, fisiolégica o psicoldgica, que esta
también en el mundo, sino el fendmeno vivido que le corresponde y que, €l, no esta en el mundo. Esta
‘materia’ fenomenoldgica no es intencional (lo que planteara temibles problemas en cuanto a su
relacion con la conciencia intencional) y pertenece realmente (reell, que Husserl opone a real,
designando siempre una realidad natural) a la vivencia, a la conciencia. Es animada, activada por una
intencion que le da forma, por una morphé que es intencional y pertenece también realmente (reell) a la
conciencia. Una vez animada...”. Derrida, Jacques Derrida, “La phénoménologie et la cloture de la
métaphysique”, Revue ALTER, Paris, 2000, p. 79.

52 Derrida, Jacques, La escritura y la diferencia... op. cit., p.224.

89

Septiembre
Octubre
2018



90

Sept.-
Octubre
2018

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

intencionalidad”®. Se trata de una receptividad que es una “abertura esencial”. ;En
qué consiste esta abertura esencial?

En su Mémoire, dentro del tema “La matiere et la forme de la intentionnalité”,
subrayando un pasaje de Ideas I en la que, a propodsito de los momentos “reales” de la
vivencia, Husserl habla en nombre de la vivencia “en el sentido mas amplio de esta
palabra”, Derrida va a observar: 1) que la hylé (sensible; sensuel) antes de ser animada
por la intencionalidad es ya una vivencia, 2) que es en tanto que no intencional que
ella es animada por la forma intencional; 3) pero que siendo no intencional, no hay
evidencia que nos permita decidir que la hylé es animada por la forma intencional; 4)
que solo tenemos derecho de determinar la hylé como vivencia a partir del momento
en que una morphé intencional ha venido a animarla; 5) lo cual quiere decir que en
tanto que tal y antes de estar dotada de un sentido intencional, ella, como vivencia,
puede ser tanto una realidad mundana como una “realidad” fenomenologica.

Todo indica que en cuanto puede ser una realidad mundana y no sélo una
«realidad» fenomenologica, es decir, en cuanto puede ser otra cosa que un noema, es
que la hylé como polo de pasividad pura puede abrir la conciencia a otra cosa que ella
misma. Asi el correlato noematico, que no esta incluido “realmente” en la vivencia,
puede sacar a la intencionalidad de su encierro noético en cuanto su “irrealidad” esta
ya fundada, fundacién que puede ser tanto una “realidad” fenomenologica como una
realidad mundana. Puede ser, pues seria preciso un noema regionalizado, asimilado a
la “irrealidad” de la vivencia en la totalidad estructurada de la experiencia

intencional”, para poder determinarlo®.

33 Ibid.

54 Derrida, Jacques, Le probleme... op. cit., p. 154.

5 Podemos entender mejor ahora lo que puede querer decir que el noema es el sentido (de algo) para
la conciencia. En una entrevista con Bernard Stiegler leemos: “no hay sentido para (...), no hay sentido
para una existencia en general (...) sino en la medida en ese proceso de apropiacién... ya esta en
marcha. De apropiacién o de reapropiacién: tanto una como la otra. Para que ‘esto’ tenga sentido, es
preciso que yo pueda, por ejemplo, redoblar, repetir, aunque sea virtualmente, que pueda apropiarme
mediante esta iterabilidad, ver lo que veo, acercarme, comenzar a identificar, reconocer, en el sentido
mas amplio de estos términos: hay alli procesos de apropiacidn en el sentido mas amplio. Sélo hay
sentido con esta condicién. Pero por esta misma razon, tampoco hay sentido mas que en la medida en
que este proceso de apropiacion se hace fracasar de antemano o se ve amenazado por el fracaso y
queda virtualmente prohibido, limitado, terminado: el sentido no depende de mi, es lo que no podra
reapropiarme totalmente. Y lo que llamo ‘exapropiacién’ es ese doble movimiento en que me dirijo
hacia el sentido con la intencién de apropiarme de él, pero a la vez sé y deseo, lo reconozca o no, que



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

Lo que atafie a la génesis del noema, segin Derrida Husserl no lo aclara. Y
Derrida mismo tampoco dice mucho mas en este contexto al parecer preocupado
como estd de mostrar como Husserl mantiene a la hylé enmarcada en el plano
constituido de la correlacion noético-noematica, sin hacer intervenir el tiempo
de manera decisiva: “siempre la temporalidad evocada es objeto temporal,
noema constituido, significacion del tiempo mas que tiempo de Ia
significacion”®. No dejara de observar sin embargo que la dualidad noético-
hilética, aceptada por Husserl al nivel de una constitucion ya cumplida, tiene
que ser originariamente constituyente para evitar el peligro del confinamiento
subjetivo de la intencionalidad. En este sentido, es solo tras ser constituida en
si misma como correlacion que ella debe constituir el noema: “en una palabra,
es necesario que ella constituya la unidad mientras la supone”. “Esto es lo que
se llama la dialéctica”¥, dird el joven Derrida en ese momento. Lo que también se
puede decir asi: desde que se habla de una realidad trascendental ya no se
puede posponer la génesis, o la cuestion del tiempo. Y lo que no se puede
posponer, no se deja dominar. Hay la reduccion del tiempo, pero también hay el
tiempo de la reduccion’®.

Lo que Derrida ha enunciado mas tardiamente como “ley del phainesthai”, nos da
a entender no soélo que el noema, andrquico, no pertenece ni al mundo ni a la

conciencia, sino que es la diafanidad que se abre mediante la epokhé, la que se

91

Septiembre
Octubre
2018

siga siendo extrafio a mi, trascendente, otro, que permanezca alli donde hay alteridad”. Enseguida: “Si
pudiera reapropiarme totalmente el sentido, exhaustivamente y sin dejar nada, no habria sentido. Si
no quiero apropiarme de él en absoluto, tampoco lo hay. Asi pues hace falta (el faltar de este hace falta
es la existencia misma) un movimiento de apropiacién terminado, una exapropiacion”. Y un poco mas
adelante, aquello en lo que consiste la intencionalidad: “La intencionalidad es un proceso de
apropiacion por repeticion, por identificacion, por idealizacion: me apropio del otro, o bien de un
objeto o de lo que fuere. Y en primer lugar ‘yo mismo’, el mismo ‘yo’ (je) del que también debe
apropiarse un ipse apropiador-apropiado cuyo ‘poder’ (marcado en lo que vincula el ipse con potis,
luego con el hospes y el hostis de la hospitalidad) no tiene atin la forma de la egoicidad [egoité] y menos
todavia la de la conciencia. Pero al mismo tiempo hace falta que aquello de que me apropio se
mantenga afuera, siga siendo suficientemente otro (que yo) para tener atin sentido. El duelo se da por
todos lados. La condicién del sentido, en general, es una apropiacién finita, una exapropiacion. Para
un ser infinito no hay sentido”. Entrevista con Bernard Stiegler, en Stiegler, Bernard / Derrida, Jacques,
Ecografias de la television, EUDEBA, Buenos Aires, 1998, p. 138.

5% Derrida, Jacques, Le probleme... op. cit., p. 195.

57 Derrida, Jacques, Le probleme... op. cit., p. 196.

58 Cf. Derrida, Jacques, Le probleme... op. cit., p. 197.



92

Sept.-
Octubre
2018

Pikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

determina como tal. Es mas alla de su Mémoire que encontramos alusiones mas
precisas a la noematicidad, a la objetividad trascendental y en general a la
idealidad. Nunca en la forma de wun tratado, estos problemas se dejan
explicitar, enunciar y hasta desarrollar en varios textos y no tan solo en los
dedicados a la fenomenologia husserliana. El problema del recurso derridiano
al cuestionamiento trascendental y a su necesaria renovacion estara aqui
tempranamente implicados. En la medida en que la oclusion de la estructura de la
que antes se hablado concierne al ojo, habria que comenzar a reconocer en el
phainesthai en general, en la fenomenalidad, la tactil apertura de un ojo quizas mas

abierto que el fendmeno.
III. El tiempo, el lenguaje, el otro

3.1. La “objetividad en general” y “la no fenomenalidad originaria” del otro

En un texto temprano dedicado a Emmanuel Levinas recogido en La escritura y la
diferencia, “Violencia y metafisica”, Derrida le objeta a éste en primer lugar su anti
teoreticismo fundado en el primado de la conciencia de objeto husserliana. Este
primado, advierte Derrida, es el del objeto o “de la objetividad en general”®. Lo que
implica reconocer la renovacion, la ampliacién y la flexibilizacion por parte de la
fenomenologia de esta nocion de objeto en general. “La jurisdiccion ultima de la
evidencia estd abierta al infinito, a todos los tipos de objetos posibles, es decir, a todo
sentido pensable, es decir, presente a una conciencia en general”®. La independencia
absoluta de la evidencia ética, reclamada por Levinas, no resulta ni pensable, ni
entendible, fuera de la evidencia fenomenoldgica en general. Desde que el sentido
ético es pensado Husserl comienza a tener razon. La fenomenologia trascendental es
un dominio de evidencias absolutamente previas; es el dominio de una conciencia
concreta en general. Una fenomenologia de la ética no tiene ningin enraizamiento
real. Todo sentido determinado, todo noema, supone la posibilidad de un noema en

general. Y cualquier cosa que sea sOlo es pensable en la noematicidad. Levinas

5 Derrida, Jacques, La escritura y la diferencia, op. cit. p. 163. La cursiva es de Derrida.
60 Tbid.



Pikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

protestaria contra un sentido corriente de lo teorético. El sentido fenomenologico
trascendental de lo teorético es el del aparecer en general; por €l todo pensamiento y
todo lenguaje, de hecho y de derecho, incluso de lo no teorético, esta vinculado al
teoreticismo.

Derrida le objetara también a Levinas el que le impute a las Meditaciones
cartesianas de Husserl la posibilidad de dejar perder la alteridad infinita del otro
reduciéndola a lo Mismo. Y esto a partir del supuesto que hacer del otro un alter-ego
es neutralizar su alteridad absoluta. Pero para Derrida el Husserl de las Meditaciones
no hace otra cosa que cuidar la significacion de la alteridad del otro. Se trata de
describir alli “cdmo el otro en tanto que otro, en su alteridad irreductible, se me
presenta a mi”®.. Y se me presenta como “no-presencia originaria”. Es que el otro
como fendomeno del ego es el fendmeno de una cierta fenomenalidad irreductible
para el ego en general (el eidos ego). Si hay un fendmeno de lo totalmente-otro, una
evidencia de lo totalmente-otro como tal, lo que se muestra ahi es “una no-
fenomenalizacion originaria”. “Es ese aparecer del otro como lo que no puedo ser
jamas, es esa no-fenomenalidad originaria lo que viene a ser interrogado como

fendmeno intencional del ego”®2.
3.2. Temporalizacién e intersubjetividad trascendental: la génesis de la objetividad

En el Capitulo IV de su Introduccion a El origen de la geometria de Husserl Derrida
se pregunta por la génesis de la objetividad en general. Lo que es analizado por
Derrida en el Capitulo IV. Como bien va a decir Paola Marrati en La genese et la
trace, resumiendo el problema en juego: “Su problematica consiste en el paso
de la evidencia subjetiva del sentido a su valor objetivo, paso que no puede
cumplirse sino por la intersubjetividad. Se trata de comprender como el
sentido, una vez aparecido a una conciencia cualquiera, se vuelve ideal, es
decir universalmente valido e inteligible para todo el mundo. Husserl se

pregunta por las condiciones de posibilidad de la idealidad en si misma. Ellas

61 Derrida, Jacques, La escritura y la diferencia, op. cit., p. 165.
62 Derrida, Jacques, La escritura y la diferencia, op. cit., p. 166.

93

Septiembre
Octubre
2018



94

Sept.-
Octubre
2018

Pikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

son el lenguaje y la escritura”®. Dicho de otra manera: para que el sentido se vuelva
universalmente valido e inteligible para todo elmundo una vez aparecido a una
conciencia cualquiera, la conciencia individual tiene que ser ya, de alguna
manera, una conciencia inter-subjetiva. Lo que es posible si ella es ya, en si
misma, lenguaje. E1 problema de una intersubjetividad en el interior de la
conciencia individual es algo que se va a plantear sélo terminando el Capitulo
VI, presidido por la problematica del “lenguaje trascendental” entendido a partir
del lenguaje hablado y no haciendo referencia a la escritura mas que de
manera muy implicita, es decir justo antes del Capitulo VII dedicado
expresamente al tema de la escritura.

Derrida viene del Capitulo V en el que ha procedido a decir que la
conquista de la objetividad ideal del sentido geométrico se da sobre la base de
una objetividad ideal que es la del lenguaje en general. Este reconocimiento del
lenguaje como medio de la idealidad se ha hecho distinguiendo tres niveles: el
de la palabra, el del contenido intencional y el del objeto mismo. En todos los
niveles lo que estd en juego esla posibilidad de la neutralizacion de la
existencia factica, de la identidad ideal, de la traducibilidad y de Ila
transmisibilidad. Pero comparado con el segundo nivel, el nivel de la
objetividad ideal de la geometria es el de una objetividad absoluta y sin
limite, por lo que Derrida va a decir: “Se suprime toda adherencia a una
contingencia real. La posibilidad de la traduccion, que se confunde con la de la
tradicion, se abre al infinito”®. Y de lo que en esta objetividad ideal se trata es
de “la verdadera objetidad [objectité]” geométrica, por lo que, tanto enel caso
de invalidez o de sinsentido (non-sens), el sentido nunca deja de mantener
una relacion esencial con la intencidon de verdad. Ahora bien, en el marco de
la pregunta por el origen de la objetividad, que es aqui la pregunta que
intenta contestar Husserl, la liberacion de la objetividad absoluta con respecto a
una subjetividad factica no puede no recurrir al lenguaje. Es la exigencia, de

derecho, de una subjetividad transcendental y de wuna historicidad a la vez

63 Marrati, Paola, La genese et la trace. Derrida lecteur de Husserl et Heidegger, Kluwer,
Dordrecht/Londres/Boston, 1998, p. 45.
64 Derrida, Jacques, Introduccién... op. cit., p. 67.



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

intrinseca y esencial. Es de lo que se trata precisamente en el capitulo
siguiente (Capitulo VI), en la forma de cierto retorno husserliano al lenguaje
como “medio indispensable y condicion de posibilidad de la objetividad ideal
absoluta, de la verdad misma”, lo que equivale a su “puesta en circulacion
historica e intersubjetiva”. Este retorno es, cuestion juridica, en primer término al
habla.

Esta prioridad es lo que hace del sujeto, “identidad a si o eventualmente
conciencia de identidad a si, conciencia de si”, un sujeto hablante. Se trata
entonces, en primer término, del retorno al habla pero recuperada en su
pureza originaria, al habla como “condicion juridica concreta de la verdad”; al
sujeto hablante como sujeto capaz de constituir el objeto ideal; se trata en
definitiva de una encarnacion histdrica que libera lo trascendental, es decir, de
un “lenguaje trascendental”. De esta misma idealidad lingiiistica Derrida habia
dicho que se trataba de la practica de una eidética inmediata y en relaciéon con
la cual tras hablar, siguiendo a E. Fink, de “una irreductible proximidad del
lenguaje al pensamiento originario”, se preguntaba si esa inmediatez era “la
vecindad del pensamiento consigo mismo”®. Habiendo establecido primero que
“constituir un objeto ideal es ponerlo a disposicion permanente de una mirada
pura”, va a decir ahora que esta idealidad lingiiistica “es el medio en el que
el objeto ideal se deposita como lo que se sedimenta o lo que se pone en
depdsito”®. En cuanto a este medio (milieu) Derrida explicard que se trata de
“un acto de consignacion originaria”’, no exterior, que consiste en la
“produccién de un objeto comun”. Por lo que vale la pena hacer notar que, un
poco antes, él ha traducido la expresion alemana “Dokumentierungen” por
“consignaciones” (comnsignations), utilizada por Husserl para explicar que la
geometria es “idénticamente la misma” tanto en las expresiones orales como
en “las consignaciones escritas y otras”®. También es necesario senalar que
Derrida hablard enseguida conjuntamente de la “Dokumentierung” de la

“corporalidad espiritual” del lenguaje y del enunciado como “cumplimiento de

65 Derrida, Jacques, Introduccién... op. cit., p. 65.
6 Derrida, Jacques, Introduccién... op. cit., p. 74.
67 Derrida, Jacques, Introduccién... op. cit., p. 67.

95

Septiembre
Octubre
2018



96

Sept.-
Octubre
2018

Pikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

la intencién de verdad”®®. Que sea comun, en tanto, significa que se trata ya
de un objeto ajeno a algun propietario original, que ha tenido lugar una
desposesion o una expropiacién, que el registro de que se trata no es para
nada privado. Ahora bien, ademds de producir, el lenguaje guarda (garde) la
verdad, resguarddndola imperecederamente ante una mirada. Alli ésta crece y se
proyecta. S6lo porque el lenguaje es el elemento (élément) de la tradicion, es
que la “retencién y la prospeccion del sentido” son posibles mas allda de la
finitud individual. El reconocimiento entonces de que el lenguaje constituye la
objetividad absoluta expresandola no significa otra cosa que la intersubjetividad
trascendental es condicion de la objetividad.

La cuestion de la intersubjetividad se impone en toda su profundidad tras
poner en relacion al lenguaje con la “conciencia de cohumanidad”, la que en
conjunto con el “mundo” designan la totalidad abierta, infinita, de las
experiencias posibles, y donde la “consciencia de serencomunidad en un unico
y mismo mundo, funda la posibilidad de un lenguaje universal”®. En efecto,
habiendo reconocido que al gedmetra fundador ya le estd dada la posibilidad
del lenguaje, cabe afirmar que es produciendo en si mismo “la identidad y la
permanencia ideal de un objeto” que éste puede ser comunicado. Es en el
interior de la conciencia individual que se produce “el reconocimiento y la
comunicacion de lo ‘mismo” ”. Es que “tras la evidencia viva y transitoria, tras
el desvanecimiento de una retencién finita y pasiva, el sentido puede ser
reproducido como lo ‘mismo’ en la actividad de una rememoracion; no ha
regresado a la nada””. No habria desde entonces objetividad del objeto sin la
posibilidad de una reproduccion a través de la cual el sentido sobrevive al
desvanecimiento de la retencion. Que esta reproduccion, que es aqui la de la
rememoracion, produzca la identidad y la permanencia ideal de un objeto a
través de la cual éste es comunicado como lo mismo no obstante el paso del
tiempo, es sefial de cémo estd dada ya la posibilidad del lenguaje en la

conciencia individual.

68 Derrida, Jacques, Introduccién... op. cit., p. 74.
6 Derrida, Jacques, Introduccién... op. cit., p. 75.
70 Derrida, Jacques, Introduccién... op. cit., p. 83.



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

Para Derrida, en la La voz y el fenémeno, la retencion o recuerdo primario como
la rememoraciéon o recuerdo secundario, comportan “dos formas de retorno o
de restitucion del presente””!, vale decir significan la repetibilidad en general
no solo como posibilidad, sino también como amenaza, de la integridad de lo
mismo o delo absoluto del sentido. En lo que habra implicado una cierta relacion
con la ficcion. Tras explicar en nota al pie que el paso de la retencidén pasiva
al recuerdo (souvenir), o a la rememoracion (ressouvenir), es aquello que
“produce” la idealidad y la objetividad y que “hace aparecer otros origenes
absolutos como tales”?2, Derrida va a hablar de “recubrimiento de identidad”
(recouvrement d’identité): “Es en este recubrimiento de identidad que se anuncia
la idealidad como tal y en general, en un sujeto egoldgico””®. En cierto sentido no
hemos ido entonces mas alla de la conciencia individual, pues el sentido es el
sentido para “otros momentos del mismo sujeto”. Aunque, también, al parecer
ya no estamos solo en ella. Estamos, por asi decirlo, situados en una zona en que
la conciencia no esta sola, oso6lo consigo misma, individualmente. O estd consigo
misma, pero temporalmente, inter-subjetivamente. En todo caso, la intersubjetividad
de la que aqui se va a hablar es la siguiente: “La intersubjetividad es pues,
primero, en cierta forma, la relacion no empirica de mi conmigo mismo, de mi
presente actual con otros presentes como tales, es decir, como otros y como
presentes (como presentes pasados), la relacion de un origen absoluto con otros
origenes absolutos, siempre mios pese a su alteridad radical. Gracias a esta
circulacion de los absolutos originarios, la misma cosa puede ser pensada a
través de los momentos y de los actos absolutamente distintos”’%. No se trata
aqui , segun Derrida, de otra cosa que del Presente Viviente, de la “auto-
temporalizacion” segin la cual una alteridad irreductible abre la posibilidad de
una subjetividad que ya no puede ser simplemente la de la actividad
egologica. Por lo mismo es que si el Presente Viviente es esa originariedad
absoluta que permite la reduccion de toda alteridad, su misma “dialecticidad”

impide que esta reduccion sea una negacion. Mas bien “constituye lo otro

7t Derrida, Jacques, La voz y el fendmeno, op. cit., p. 121.
72 Derrida, Jacques, Introduccién... op. cit., p. 83.

73 Ibid.

74 Ibid.

97

Septiembre
Octubre
2018



98

Sept.-
Octubre
2018

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

como otro en si y lo mismo como lo mismo en lo otro””. En efecto, es porque
hay una reduccidon de toda alteridad que hay la posibilidad de que la alteridad
temporal pueda aparecer como tal y ser constituida en el Presente Viviente.
Pero, asimismo también, es porque esta reduccion es sin negacion que solo la
alteridad temporal es la que “permite la identidad absoluta del presente viviente
como identidad a si (mismo) de la no identidad a si (mismo)”7°.

Desde su Mémoire, ya lo he dicho, respetar la integridad de la intencionalidad,
reconocer toda su envergadura, significa reconocer que la reduccién conserva lo
que suspende, que neutraliza la oposicion entre lo empirico y lo trascendental, entre
la realidad y la “irrealidad” fenomenolodgica. Ahora bien, también sabemos que
esto no significa abandonar la filosofia, es decir, aqui, en principio, renunciar a
la fenomenalidad fenomenoldgico-trascendental, sino precisamente adentrarse en
la problematica de la fenomenalidad. Lo que se anuncia precisamente aqui con
esta relacion entre el movimiento de la temporalizacion y de la constitucién de
la intersubjetividad trascendental es cierta “no-presencia irreductible”, como se
va a decir en Lavoz y el fendmeno. Todo sera cuestion de paso o de pasaje””. En este
altimo texto se hablara del “paso de la retencion a la re-presentacion
(Vergegenwirtigung) en la constitucion de la presencia de un objeto (Gegenstand)
temporal cuya identidad puede ser repetida”’®. De otro lado, del “paso
necesario por la a-presentacion en la relacion con el alter ego, es decir en la
relacion con lo que hace posible una objetividad ideal en general, al ser la
intersubjetividad la condicion de la objetividad y no siendo esta absoluta mas
que en el caso de los objetos ideales””. En la medida en que conciernen a la

historicidad trascendental, ambos pasos, son también el paso de la luz del

75 Ibid.

76 Derrida, Jacques, Introduccion... op. cit., p. 178.

77 Aunque no hacemos otra cosa que dejar anunciado este problema, habria que puntualizar lo
siguiente: en esta problematica fenomenolédgica del paso parece jugarse esa presencia que jamas se
hace presente, de la que habla Derrida. Que eso se dé sobre la base de cierta composicion, resulta en
cierto modo decisivo para entender el estatuto de la nada de la que hemos hablado mucho antes. Es
este un [ugar derridiano muy importante en relaciéon con el cual hay que confrontar la “laguna”
(lacune) de la que habla Richir, por ejemplo en su texto sobre la Krisis. Y de un modo mas general, es
preciso confrontar el pensamiento derridiano de la presencia que jamas se hace presente con el
pensamiento richiriano de una presencia que no es ya el presente.

78 Derrida, Jacques Derrida, La voz y el fenémeno, op. cit., p. 43.

79 Ibid.



Pikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

sentido como peligro absoluto del paso de una Palabra que, no obstante
invisible, debe hacerse oir a través de lo visible. Entre un arjé y un telos la
retrospeccion abre la posibilidad de una “finitud originaria”®.

Bibliografia

Bidet, Jacques. Explication et reconstruction du Capital. PUF, Paris, 2004.

Carlson, Sacha. De la composition phénoménologique. Essai sur le sens de Ia
phénoménologie transcendantale chez Marc Richir. Université Catholique de
Louvain, Louvain, 2014.

Dastur, Francoise. Déconstruction et phénoménologie. Derrida en débat avec Husserl y
Heidegger. Hermann Editeurs, Paris, 2016.

Derrida, Jacques. Introduction a I’Origine de la géométrie de Husserl. PUF, Paris, 1962.

- La voix et le phénomeéne. PUF, Paris, 1967.

- L’écriture et la différence. Seuil, Paris, 1967.

- La vérité en peinture. Flammarion, Paris, 1978.

- La escritura y la diferencia. Anthropos, Barcelona, 1989.

- Le probleme de la genese dans la philosophie de Husserl. PUF, Paris, 1990.

- Donner le temps I. La fausse monnaie. Galilée, Paris, 1991.

- Spectres de Marx. Galilée, Paris, 1993.

- Dar (el) tiempo. 1. La moneda falsa. Paidds, Buenos Aires, 1995.

- La voz y el fendomeno. Pre-Textos, Valencia, 1995.

- Espectros de Marx. Trotta, Madrid, 1998.

- Sur la parole. Poche Essai, Paris, 1999.

- Le Toucher. Galilée, Paris, 2000.

- “La phénoménologie et la cloture de la métaphysique”, Revue ALTER 8, Paris,
2000.

80 Marc Richir observa que no se puede hablar de un arjé alli donde hay una laguna (lacune), un vacio,
un hiato. Limitandonos a sugerir, en el supuesto de que es de lo que habla Richir, que quiza Derrida
no haya dejado nunca de pensar un arjé intervenido por una cierta falta de fundamento o de sentido,
entendemos en esta observacion que el problema de la laguna reclama un telos en el seno del cual la
pérdida del origen se retoma reflexionandose infinitamente. Se evita asi el horizonte metafisico de la
Krisis segtin el cual, en un horizonte teleolégico, se hace como si en el infinito las paralelas debian
juntarse. Incluso bajo el supuesto de este como si, Derrida va a sostener que la reactivacion del origen
del sentido en Husserl no es nunca “ni inmediata ni total”, y que, por lo mismo, una conciencia de
historicidad no parece en si misma disociable de la posibilidad de una “finitud originaria” en la que la
distincion entre el hecho y el sentido podria borrarse. Ahora bien, y a despecho de un un racionalismo
que podria entenderse como clausurante, en Voyous (2003), 40 afios después de de su Introduction a
L’Origine de la Géométrie (1962), Derrida reconoce en las esencias vagas pero rigurosas, la posibilidad
de situar un incalculable “ni irracional ni dudable” en Husserl. Para el problema de una finitud
originaria sefialado por Derrida en su Introduccién, ver nuestro trabajo De la possibilité d'une fiction
historique chez Jacques Derrida, L'Harmattan, Paris, 2017, p. 100.

99

Septiembre
Octubre
2018



100

Sept.-
Octubre
2018

REVISTA DE FILOSOFIA

- Introduccion a El origen de la geometria de Husserl. Manantial, BA, 2000.

- jPalabra! Instantdneas filoséficas. Trotta, Madrid, 2001.

- Dire I’événement, est-ce possible? L’'Harmattan, Paris, 2001.

- Decir el acontecimiento, jes posible? Libros de Arena, Madrid, 2006.

Gandillac, Goldmann et Piaget (dirs). Génese et structure. ~ Mouton, Paris, 1965.

Gandillac, Goldmann et Piaget (dirs). Entretiens sur les notions de Geneése et de
Structure. Mouton, Paris, 1965.

Husserl, Edmund. Spite Texte Uber Zeitkonstitution (1929-1934). Die C-Manuskripte.
Dordrecht, Springer, 2006.

Husserl, Edmund. Ideas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia fenomenologica.
FCE, México / Buenos Aires, 1962.

Lawlor, Leonard. Derrida and Husserl: The Basic Problem oh Phenomenology. Indiana
University Press, Indiana, 2002.

Marrati, Paola. La genése et la trace. Derrida lecteur de Husserl et Heidegger. Kluwer,
Dordrecht/Londres/Boston, 1998.

Mena, Patricio. “Pathos y phainomenon. Del como al donde de la manifestacion”.

Richir, Marc. “Le probleme du psychologisme. Quelques réflexions préliminaires”,
Annales de IInstitut de Philosophie de I’U.LB, Bruxelles, 1969.

Richir, Marc. “Le rien enroulé — Esquisse d'une pensée de la phénoménalisation”.
Textures 70/7.8 (Bruxelles : Distorsions), 1970.

Richir, Marc. “Relire la ‘Krisis’ de Husserl — Pour une position nouvelle de quelques
problemes phénoménologiques fondamentaux”, Esprit, 7-8: Paul Ricoeur,
Paris, 1988.

Sprinker, Michael (ed). Ghostly Demarcation. Verso, Londres/Nueva York, 2008.

Frangois-David Sebbah L’épreuve de la limite; Derrida, Henry, Levinas et la
phénoménologie. PUF, Paris, 2001.

Bernard Stiegler / Jacques Derrida, Ecografias de la television. EUDEBA, Buenos Aires,
1998.

Ttan-Du'c-Thao, Phénoménologie et Matérialisme Dialectique. Gordon Breach, Paris,
1971.

Trujillo, Ivan. De la possibilité d'une fiction historique chez Jacques Derrida. L’Harmattan,
Paris, 2017.



