
69 

S e p t i e m b r e -  
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

La anarquía del noema.  Jacques Derrida y la generalidad del phainesthai | Iván Trujillo 

 

 

La anarquía del noema 
Jacques Derrida y la generalidad del phainesthai 
Iván Trujillo. Visiting Scholar at University of California – Riverside 
itrujillocorrea@gmail.com 
  
  
 
 
 

 
 
Sumario 
 
Introducción 
 
I. La estructuralidad o la trascendentalidad de la abertura 
 
II. La doble abertura: la anarquía del noema y la receptividad  
2.1. Neutralización sin negación e irrealidad 
2.2. Irregionalidad y regionalización 

2.3.Finitud originaria y necesidad de profundización de una fenomenología de la temporalidad 
2.4. La “génesis del noema a partir de un objeto real pasivamente acogido” 
 
III. El tiempo, el lenguaje, el otro 
3.1. La “objetividad en general” y “la no fenomenalidad originaria” del otro 
3.2. Temporalización e intersubjetividad trascendental: la génesis de la objetividad. 
 

 
Introducción 

 

Tras varios años en que los estudios sobre el pensamiento derridiano lo situaban 

en una post-fenomenología de la que no era necesario ya decir palabra alguna, 

amparados quizá en no poca medida en cierta distancia culpable con respecto a 

Husserl que Derrida mismo ha debido reconocer en una entrevista1, es claro que la 

                                                
1 En el curso de una entrevista con Antonie Spire, el año 1999, Derrida reconocía sentirse inquieto y 
con una cierta mala conciencia con respecto a su distancia con Husserl. Cf. Derrida, Jacques, ¡Palabra! 
Instantáneas filosóficas, Trotta, Madrid, 2001, p. 63.  Cf. Derrida, Jacques, Sur la parole, Poche Essai, 
Paris, 1999, p. 84.  



    70 

S e p t . -
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

La anarquía del noema.  Jacques Derrida y la generalidad del phainesthai | Iván Trujillo 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

relación de Derrida con la fenomenología no ha dejado de explicitarse y de 

profundizarse sobre todo desde comienzo de los años 90. En esta misma entrevista, y 

de un modo que podría resultar sorpresivo, admitirá que cuando se trata de 

deshacerse de sedimentaciones especulativas y teóricas, de librarse o de liberarse 

presuposiciones filosóficas, la fenomenología “siempre es el recurso de la 

deconstrucción”, y que incluso es lo que hace que “la deconstrucción fuera a la vez 

un gesto fenomenológico”2. Por otra parte, será precisamente en el nombre de lo que 

le parece invencible en la exigencia fenomenológica que, mediante “una descripción 

más exigente”, se encarnizará en general contra los presupuestos filosóficos, 

especulativos, de la fenomenología misma, y en particular contra aquello que en ésta, 

merced a su fidelidad al principio a la intuición, no le permite hablar del tiempo o del 

otro. Se podría mostrar, en efecto, que en La voix et le phénomène, libro publicado en 

1967, Derrida observa que Husserl, en su descripción del movimiento de la 

temporalización realizado en sus Lecciones sobre la conciencia interna del tiempo, hace 

fracasar o interrumpir este mismo principio. Según esto, lo que en 1967 era estar 

contra Husserl con Husserl, no significaba entonces otra cosa que estar con la 

fenomenología en tanto que se muestra ella misma apta para la deconstrucción de 

sus presupuestos filosóficos.  

Ahora bien, esto que ha hecho Derrida en 1967 y que en 1999 dice que ha hecho, 

quizá lo sepamos mejor ahora, después de la publicación en 1990 de su Mémoire de 

los años 1953-1954: Le problème de la genèse dans la philosophie de Husserl 3 . La 

publicación bastante tardía de este trabajo del joven Derrida ha sido importante por 

al menos tres razones. De un lado, en razón de que clarifica la continuidad de una 

lectura post-fenomenológica de Husserl, la que, por lo mismo y hasta un cierto 

punto, puede ser entendida también como una lectura post-husserliana. De otro lado, 

en razón del carácter en gran medida pionero del estudio derridiano sobre el 

problema fenomenológico de la génesis4, y más ampliamente, tanto en razón de su 

                                                
2 Ambas citas en Derrida,  ¡Palabra ! op. cit., p.  63.  
3 Derrida, Jacques Derrida,  Le problème de la genèse dans la philosophie de Husserl, PUF, Paris, 1990.  
4 Piénsese por ejemplo en el gran interés que desde hace algunos años han cobrado, con una 
proliferación notable de trabajos, la fenomenología genética. Dentro de este interés hay que destacar, 
sin duda, el trabajo de Marc Richir. Piénsese además en la importancia que ha cobrado la muy reciente 
publicación del Manuscritos C del Archivo Husserl en Lovaina, sólo el año 2006. Estando todavía 



71 

S e p t i e m b r e -  
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

La anarquía del noema.  Jacques Derrida y la generalidad del phainesthai | Iván Trujillo 

 

 

temprana distancia con respecto a la fenomenología de un Sartre o de un Merleau-

Ponty, como en razón de cierta también temprana cercanía con ciertos motivos de la 

fenomenología post-husserliana francesa5, muchos de los cuales se estrecharán con 

posterioridad6. Finalmente, también, porque tras su publicación el año 1990 se han 

desencadenado una serie de trabajos suyos en los que la relación con la 

fenomenología sigue produciéndose de modo muy explícito, tendiendo un puente 

entre los motivos ya presentes en sus más tempranos trabajos y los más tardíos. 

                                                                                                                                                   
inédito, este Manuscrito tiene una decisiva influencia en la hipótesis de su Mémoire. Cf. Husserl, 
Edmund,  Husserl, Späte Texte Über Zeitkonstitution (1929-1934). Die C-Manuskripte, Springer, 
Dordrecht, 2006.      
5 Muy interesante nos parece el trabajo de François-David Sebbah L’épreuve de la limite; Derrida,  Henry, 
Levinas et la phénoménologie. Se puede ver allí situado a Derrida en medio de la fenomenología francesa 
contemporánea que “se está haciendo” y comenzar a reconocer afinidades, indiferencias y hostilidades 
(Levinas, Henry, Derrida,  pero también Desanti, Marion, Maldiney, etc.). Nos parece sin embargo que 
el tratamiento de la situación de Derrida en este conjunto es demasiado restrictivo. Tomando como 
hilo conductor la noción de intencionalidad, Sebbah se concentra en “la espectralización derridiana de 
la intencionalidad” en explícito y sumario detrimento de lo que llama “sus trabajos de comentarista de 
Husserl en los que muestra profusamente que la intencionalidad hace culminar la presencia en el 
lugar mismo de su éxtasis”. En el presente texto mostramos, por el contrario, que incluso en los textos 
referidos exclusivamente a Husserl el problema de la intencionalidad es vista desde más de una 
posibilidad y dentro de una problemática que, como veremos, es para Derrida la raíz misma de la 
espectralidad en la que Sebbah mismo se muestra interesado: la “anarquía del noema”. El pasaje 
citado del texto de Sebbah en Sebbah, François-David, L’épreuve de la limite; Derrida,  Henry, Levinas et 
la phénoménologie, PUF, Paris, 2001, p. 28.          
6 Situándolo en una cierta relación de afinidad con Desanti y de confrontación con Marion, Sebbah ha 
señalado con justa razón al problema del don como uno de los importantes desarrollos 
fenomenológicos derridianos. Lo que es interesante al menos por dos razones. La primera, es que 
Donner le temps, de Derrida,  publicado en 1991, es el resultado de un seminario realizado entre los 
años 1977-1978 en torno a la problemática del don, del “acontecimiento de don”, lo cual muestra ya un 
efectivo desarrollo fenomenológico aún antes de la publicación de su Mémoire. La segunda, es que de 
acuerdo a la problemática derridiana del don, la posibilidad del acontecimiento de don depende de 
aparezca como imposible, de que el don no aparezca como tal para que tenga lugar, de que aparezca 
como una sorpresa, de que aparezca como no presentándose. En este modo específicamente 
derridiano de aparecer del don, y del aparecer en general, se podría buscar cierta afinidad o 
proximidad, y también cernir cierta distancia, con el carácter acontecial de lo dado en Maldiney y con 
el concepto de fenomenalización de Marc Richir. Con respecto a Maldiney, algo de esta distancia 
quizás se pueda desde ya atisbar en Derrida, Jacques, Le Toucher, Galilée, Paris, 2000, p. 238. Con 
respecto a Marc Richir, señalamos algunas cosas más adelante. Para la problemática del don, ver 
Derrida, Jacques, Donner le temps I. La fausse monnaie, Galilée, París, 1991). Hay versión en español en 
Derrida, Jacques, Dar (el) tiempo. I. La moneda falsa, Paidós, Buenos Aires, 1995). Un pequeño texto en el 
que, entre otras cosas, se retoma la relación entre don y acontecimiento, se encuentra en Derrida, 
Jacques, Dire l’événement, est-ce possible?, L’Harmattan, Paris, 2001). Hay versión en español en Jacques 
Derrida,  Decir el acontecimiento, ¿es posible? (Madrid: Libros de Arena). Una aproximación a Henry 
Maldiney en contraste con Michel Henry, lo podemos encontrar en el artículo de MENA, Patricio, 
“Pathos y phainomenon. Del cómo al donde de la manifestación”.       



    72 

S e p t . -
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

La anarquía del noema.  Jacques Derrida y la generalidad del phainesthai | Iván Trujillo 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

Tras la publicación de su Mémoire, encontramos entonces a Derrida volviendo 

explícitamente sobre la fenomenología. En esta retoma explícita hay por lo menos 

dos libros en que un rasgo fenomenológico, considerado muy temprano en su obra, 

resulta decisivo en su enfoque. Es lo que llama la “anarquía del noema”.Y en ambos 

casos dicho rasgo está relacionado con lo que llama, a su vez, la “ley del phainesthai”. 

  

El primer libro es Le Toucher, dedicado a Jean-Luc Nancy, cuya primera versión 

está datada en 19927. Es este un libro sobre el tocar, sobre el contacto, sobre la carne, 

sobre el cuerpo, que además de volver sobre la fenomenología de Husserl, analiza y 

discute también algunos trabajos de la fenomenología francesa (Merleau-Ponty, 

Didier Franck, Jean-Louis Chrétien, Henry Maldiney, etc.). En el décimo capítulo, 

vemos a Derrida haciendo referencia a “la epokhé” y a la “inclusión no-real del noema 

en la vida (Erlebnis) fenomenológica de la conciencia” para señalar aquello que 

“fenomenológicamente, suspende, el contacto en el contacto y lo divide en contacto [à 

même] con la experencia táctil en general”8. Por una aparte, según nuestro autor, la 

epokhé suspende la realidad del contacto y libera el sentido intencional o fenomenal. 

Dirá enseguida: “No puedo entonces tener, plenamente, tanto [et] el contacto como [et] 

el sentido del contacto”. Es que, por otra parte, el contenido noemático sólo puede 

aparecer o fenomenalizarse si “no pertenece realmente ni a la cosa tocada”, cualquiera 

ella sea, “ni al tejido de mi Erlebnis”. De acuerdo a esta “ley del phainesthai”, 

relacionada con la liberación del sentido intencional y con la no pertenencia real de su 

contenido, se abre según Derrida el espacio de una différance sin la cual “no habría 

contacto como tal, el contacto no aparecería, pero con ella no aparece nunca tampoco 

en su plena pureza, nunca en plenitud inmediata alguna”9. 

                                                
7  Derrida, Jacques, Le Toucher, op. cit.. 
8  Derrida, Jacques, Le Toucher, op. cit., p. 257. 
9  Ibid. Bastan estos primeros enunciados derridianos sobre la epokhé y la noematicidad para 
aprovechar de comenzar a explorar cierta cercanía entre Derrida y Marc Richir, al menos a partir de 
algunos de los tempranos textos de este último. Es probable que si hubiese que tramar una discusión 
entre ambos, debiera ésta tener la forma de confrontación entre la fenomenalidad del fenómeno 
derridiana y la fenomenalización richiriana. Lejos en todo caso de pretender esto aquí, nos 
conformaremos con señalar algunos posibles puntos de diálogo conducente a la misma, y siempre a 
pie de página. 



73 

S e p t i e m b r e -  
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

La anarquía del noema.  Jacques Derrida y la generalidad del phainesthai | Iván Trujillo 

 

 

Ahora bien, esta alusión a ley del phainesthai vinculada en definitiva a una 

reducción y a una intencionalidad que no parece poder asegurar la presencia plena 

de un objeto, la encontramos también en Spectres de Marx, publicado en 199310. La 

anarquía del noema tendrá en este trabajo un papel discreto pero gravitante. Se hace 

referencia a ella tan sólo en una nota del último capítulo de este libro, pero lo que allí 

se dice es decisivo para el concepto de espectralidad con el cual se organiza. Pese a la 

enorme repercusión de este libro, pese a que el concepto mismo de espectralidad 

tenía un muy claro sesgo fenomenológico, y pese la notable recepción que tuvo al 

cabo de unos años, la relación del concepto de espectralidad con la fenomenología 

siempre brilló por su ausencia en sus estudios y comentarios. Hoy todavía es posible 

encontrar incontables textos que trabajan sobre o a partir de este libro que no se han 

preguntados jamás por la incidencia que la fenomenología puede tener sobre él. 

En la nota que aludimos, tras haber comenzado el capítulo señalando cómo, a 

propósito de la producción del fantasma, Marx procede a replicar a Max Stirner en La 

ideología alemana, Derrida observa que la fenomenalidad del espectro debía ser 

comprendida a partir de la “generalidad del phainesthai” y no según los términos de 

una, seguramente muy fecunda, fenomenología de lo espectral, cuya lógica es 

delimitar un campo dentro de una disciplina regional. A propósito de esta 

generalidad se dirá en seguida que el “phainesthai mismo (antes de su determinación 

como fenómeno o como fantasía, por consiguiente, como fantasma) es la posibilidad 

misma del espectro, porta la muerte, da (la) muerte, trabaja (en) el duelo”11. En la 

nota al pie se dirá también que este phainesthai se explica con el noema, con lo que 

“Husserl identifica, de un modo tan sorprendente pero tan fuerte, como un 

componente intencional pero no real de la vivencia fenomenológica”12. En el mismo 

sentido que en Le Toucher, se aclarará enseguida que, a diferencia de los otros 

términos de las dos correlaciones planteadas por Husserl (nóesis-noema y hylé-
                                                

10  Derrida, Jacques, Spectres de Marx, Galilée, Paris, 1993. Utilizaremos aquí la versión en español: 
Derrida, Jacques, Espectros de Marx, Trotta, Madrid, 1995. Hay otros textos asociados a la problemática 
de la espectralidad que sólo me limito a mencionar: Derrida, Jacques, Force de loi, Galilée, París, 1994 y 
Derrida, Jacques. Politiques de l’amitié, Galilée, Paris, 1994. En español: Derrida, Jacques, Fuerza de ley, 
Tecnos, Barcelona, 1994. Derrida, Jacques, Políticas de la amistad, Trotta, Madrid, 1998. A través de todo 
este artículo, cuando no haya traducción al español traduciremos nosotros mismo. Caso contrario, 
citamos del español. Incluso si nos parece necesario hacer modificaciones.       
11 Derrida, Jacques, Espectros de Marx, op.cit., p. 215. Traducción parcialmente modificada.  
12 Ibid.  



    74 

S e p t . -
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

La anarquía del noema.  Jacques Derrida y la generalidad del phainesthai | Iván Trujillo 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

morphé), el noema en su “‘irrealidad’”no está ni en el mundo ni en la conciencia, “no 

es regional”, siendo de este modo “la condición de toda experiencia, de toda 

objetividad, de toda fenomenalidad” 13 . Y como fue señalado ya, el noema es 

independiente tanto del mundo real como del tejido “real” de la conciencia. Derrida 

se preguntará enseguida si acaso por ello el noema “no es el lugar mismo de la 

aparición, la posibilidad esencial, general, no regional del espectro”14. Y por ello, 

también, si acaso es lo que inscribe “la posibilidad del otro y del duelo en la 

fenomenalidad misma del fenómeno”. 

Tomando en cuenta la estrecha relación que el problema del espectro mantiene 

con la cuestión del noema tal y como aquí es sugerida, resulta entonces sorprendente 

que ninguno de los comentarios sobre Spectres de Marx recogidos por ejemplo en 1999 

Ghostly Demarcation, texto ya clásico de la recepción marxista del trabajo de Derrida, 

haya siquiera hecho mención de este importante asunto15. Siendo al parecer sólo un 

aspecto susceptible de llamar la atención del investigador dedicado a la relación de 

Derrida con la fenomenología, es el caso, por ejemplo, de Leonard Lawlor en su 

trabajo Derrida and Husserl 16 , esta cuestión fenomenológica, fenomenológico-

trascendental, parece ser el eslabón perdido que une el asunto de todos estos trabajos 

con la fenomenología. A favor de una valoración fundamentada de lo que se juega en 

éste, tal es nuestra apuesta, tenemos razones para creer que una importante porción 

de los malentendidos, incluso de la mala recepción del trabajo de Derrida por parte 

de los comentaristas, tiene que ver con el nulo interés, si no con el desconocimiento, 

de lo que Derrida llamó un día, y más tempranamente, la “anarquía del noema”. 

                                                
13 Derrida, Jacques, Espectros de Marx, op.cit., p. 216. 
14 Derrida, Jacques, Espectros de Marx, op. cit.,  p. 215. 
15  SPRINKER, Michael (ed.), Ghostly Demarcation. A Symposium on Jacques Derrida’s Specters of Marx, 
Verso, Londres/Nueva York, 2008. La primera edición es del año 1999. Por fuera de esta recepción 
marxista hay, sin embargo, al menos una excepción. Aunque sin referir en ningún momento a la 
cuestión noemática, en su libro Explication et reconstruction du Capital Jacques Bidet hace una recepción 
de la espectralidad que desregionaliza el fenómeno ideológico y que espectraliza la estructura 
histórica. Cf. BIDET, Jacques, Explication et reconstruction du Capital, PUF, Paris, 2004.       
16 LAWLOR, Leonard, Derrida and Husserl: The Basic Problem oh Phenomenology, Indiana University 
Press, Indiana, 2002. Resulta sorprendente que en su libro, François-David Sebbah, con todo el 
privilegio allí se le ha querido otorgar a la espectralidad, no haya siquiera hecho mención de este 
asunto. Es quizás el precio de haber desechado considerar los escritos tempranos. Precio que parece 
haberse pagado en el cuarto capítulo de la tercera parte bajo el subtítulo “La subjectivité spectrale 
selon J. Derrida”. Cf. Sebbah, J.F., L’épreuve de la limite, op. cit., p. 211-231.  



75 

S e p t i e m b r e -  
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

La anarquía del noema.  Jacques Derrida y la generalidad del phainesthai | Iván Trujillo 

 

 

Procederemos entonces así: en primer lugar, bajo el subtítulo “La 

estructuralidad”, expondremos la problemática que enmarca la noción de anarquía 

del noema en el más temprano texto dedicado a la fenomenología, es decir el más 

próximo a la Mémoire: “ ‘Genèse et structure’ et la phénoménologie”. En segundo 

lugar, bajo el subtítulo, “La doble abertura: la anarquía del noema y la receptividad”, 

pondremos en conexión este texto temprano con Le problème de la genèse dans la 

philosphie de Husserl. Una serie de problemáticas comparecen allí: la posibilidad de 

una reducción sin negación, la irregionalidad noemática que demanda una 

conversión de la fenomenología y la necesidad de una regionalización, la 

intencionalidad considerada en toda su envergadura y el problema de la 

receptividad. En relación con el conjunto de estas problemáticas mostramos al joven 

Derrida sugiriendo la posibilidad de abrir la fenomenología hacia una eidética más 

apta y esto sobre la base de una profundización de una fenomenología de la 

temporalidad. Finalmente, en tercer lugar, bajo el subtítulo “El tiempo, el lenguaje, el 

otro”, exploramos dos vías que nos aproximarán a la problemática de la inscripción 

del otro en la fenomenalidad del fenómeno. Primero, relacionada con el tipo de 

objetividad abierta por una noematicidad en la que aparece el otro. Segundo, 

relacionada con lo que tempranamente a Derrida se le mostró como la relación con el 

otro en la génesis intersubjetiva de la objetividad en general. 

 

I. La estructuralidad o la trascendentalidad de la abertura 
 

De la anarquía del noema hablará Derrida en el más temprano texto recogido en 

L’écriture et la différence (1967)17: “ ‘Genèse et structure’ et la phénoménologie”. 

Sabemos que este texto, que remonta a una conferencia realizada el año 1959, es 

recogido el año 1967 no sin modificaciones. Y aunque al parecer la locución 

“anarquía del noema” no había hecho su aparición en 195918, mostramos aquí que su 

                                                
17 Derrida, Jacques, L’écriture et la différence, Seuil, Paris, 1967. Utilizaremos la versión en español: 
Derrida, Jacques, La escritura y la diferencia, Anthropos, Barcelona, 1985.    
18 En una versión dactilografiada de 10 carillas en el Archivo Derrida en Irvine (box 57, folder 8), la 
locución no aparece. Esta versión, que muy probablemente sea el discurso de 1959, está, sin duda, 
menos elaborada que las publicadas en 1965 (cf. Génese et structure) y en 1967 (cf. La escritura y la 
diferencia).     



    76 

S e p t . -
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

La anarquía del noema.  Jacques Derrida y la generalidad del phainesthai | Iván Trujillo 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

concepto ya está al menos delineado en su Mémoire de 1953-54, publicado sólo casi 40 

años después.  

En este texto de La escritura y la diferencia, acabando de considerar el problema 

“estructura-génesis” impuesto a Husserl en primer lugar en las fronteras de la 

fenomenología (es el uso de la génesis en el marco de un psicologismo intencional), 

Derrida procede a considerar el paso a la actitud fenomenológica provocado por la 

radicalización de los presupuestos de la psicología y de la historia. Aunque se trata 

de sorprender el mismo problema en el campo de la fenomenología, está advertido 

que sólo se trata de un problema análogo, o “paralelo”, para decirlo con Husserl y su 

noción de “paralelismo”. La reducción trascendental, como veremos, es la que, según 

Derrida, “convierte nuestra atención hacia esa nada en que la totalidad del sentido y 

el sentido de la totalidad dejan aparecer su origen”19. Ahora bien, situándose en el 

momento en que la fenomenología presenta un designio “resueltamente estático y 

estructural”, es decir, en “la primera fase de la descripción fenomenológica y de los 

                                                
19 Derrida, Jacques, La escritura y la diferencia, op, cit., p. 227. Un poco después en este texto, esta noción 
está relacionada con la posibilidad de esclarecer la distancia que debe separar una psicología 
fenomenológica de una fenomenología trascendental. Difícil esclarecimiento en todo caso pues pasa 
por “preguntarse por esa nada que les impide juntarse”. Nada como paralelismo “que libera el espacio 
de una cuestión trascendental”. Ver también Derrida, Jacques, La voix et le phénomène, PUF., Paris, 
1967, pp. 11-13. En adelante citaremos la versión en español de este trabajo: Derrida, Jacques Derrida,  
La voz y el fenómeno, Pre-Textos, Valencia, 1995. No sin tener a la vista este último trabajo de Derrida,  
en su arículo “Le problème du psychologisme. Quelques réflexions préliminaires” Marc Richir aborda 
“la nada” en la que consiste este paralelismo como la diferencia entre la subjetividad psicológica y la 
subjetividad trascendental. Así, el psicologismo trascendental del que habla Husserl más tardíamente, 
en Phänomenologische Psychologie (Husserliana, B IX), comporta la confusión entre ambas 
subjetividades. Se trata de una nada que no es visible, que se burla de toda presentificación, que se 
hurta a toda intuición. Esta nada es un punto de contacto, un “punto de tangencia” (point de tangence), 
incluso una contaminación entre lo trascendental y lo real, para utilizar una expresión característica de 
la Memoria del joven Derrida de la que no sabemos si Richir tiene noticia (lo que no es improbable), 
pero que sin duda está implicada aquí. Es que el cogito no “es nunca captación pura del ego 
trascendental, sino captación de un todo donde se entremezclan el yo trascendental y el yo 
psicológico”. Para Richir, es este un “punto de inestabilidad” (point d’instabilité) de la fenomenología 
trascendental que repite su inestabilidad inicial consistente en ese gesto de la reducción que se 
esforzaba en pensar, fuera de toda supresión, de acuerdo a un como si el mundo no estuviera ahí. 
Volveremos sobre este último aspecto. Un poco después, al hablar de la invisibilidad del sujeto 
trascendental implicada por la problemática de la nada, hablará de la indesarraigable pasividad del 
cogito en términos de contaminación: “Car si le sujet transcendantal est invisible –étant toujours caché 
par le sujet psychique-, c’est sans doute que tout cogito est irréductiblement contaminé par ce que 
Husserl appelerait une aperception, c’est-à-dire par l’anticipation d’un horizon, qui l’horizon même 
du monde”. Los pasajes citados en Richir, Marc, “Le problème du psychologisme. Quelques réflexions 
préliminaires”, Annales de l’Institut de Philosophie de l’U.LB,  Bruxelles, 1969, pp. 129 y 131. 



77 

S e p t i e m b r e -  
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

La anarquía del noema.  Jacques Derrida y la generalidad del phainesthai | Iván Trujillo 

 

 

análisis ‘constitutivos’” de la que Ideas I sería la huella más elaborada, Derrida 

recuerda que Husserl hará, de un lado, la distinción entre estructura empírica y 

estructura eidética (bajo la influencia de la reducción eidética), y de otro, la distinción 

entre estructura empírica y estructura eidético-trascendental (bajo la influencia de la 

reducción trascendental), sin que en esta época la génesis aparezca involucrada. Este 

designio sería estático y estructural por dos razones al menos: de un lado, porque 

Husserl excluye sistemáticamente toda preocupación genética, de otro lado porque 

dedicándose a la articulación entre el objeto en general (cualesquiera sea su región de 

pertenencia) y la conciencia en general (Ur-Region), define las formas de la evidencia 

en general pretendiendo alcanzar la última jurisdicción crítica y fenomenológica. 

Como veremos después, esta cuestión de “un objeto en general” en Husserl estará en 

el centro de una temprana discusión con Levinas en un texto llamado “Violencia y 

metafísica”, también en La escritura y la diferencia. 

Se dice entonces que en el interior de la trascendentalidad pura de la conciencia 

el problema “estructura-génesis” tomaría el menos dos formas, el de la clausura y el 

de la abertura. Tras hablar en primer lugar de lo que sería la anexactitud de las 

esencias de la conciencia pura o esencias vagas, Derrida habla enseguida de la 

“anarquía del noema” en el marco de los cuatro polos y dos correlaciones o 

estructuras (noético-noemática y morpho-hilética) en relación con el momento en que 

Husserl en Ideas I describe la intencionalidad trascendental como una estructura 

originaria (una “archi-estructura”). Tratándose aquí, según Derrida, de la estructura 

compleja de la intencionalidad como origen del sentido y de la abertura a la luz de la 

fenomenalidad, se advierte el sin-sentido que ocluye esta estructura desde ambos 

lados de la correlación: de un lado, en la anarquía del noema; de otro lado, en la hylé 

como receptividad, sin la cual la conciencia no recibiría nada que fuese otro que ella. 

Ambos aspectos situados en relación con una “trascendentalidad de la abertura”.  

Podríamos preguntarnos aquí ¿por qué Derrida decide presentar en primer lugar 

la correlación noésis-noema y no la correlación morpho-hilética? En el artículo en 

francés de 1966 “La phénoménologie et la clôture de la métaphysique”20, comenzará 

hablando de la hylé y luego del noema21. ¿Por qué Derrida invierte la presentación 

                                                
20 Derrida, Jacques,  “La phénoménologie et la clôture de la métaphysique”,  Revue ALTER 8, 2000.  
21 Derrida, Jacques Derrida,  “La phénoménologie et la clôture”, op. cit., p. 79. 



    78 

S e p t . -
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

La anarquía del noema.  Jacques Derrida y la generalidad del phainesthai | Iván Trujillo 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

del orden de las correlaciones desde el artículo en La escritura y la diferencia a este otro 

artículo? Hay que tomar en cuenta que en Ideas I Husserl presenta primero la 

correlación hylé-morphé y luego la correlación nóesis-noema22. Se puede advertir que 

en el artículo de 1966 la presentación de las correlaciones viene precedida por la 

problemática de la epokhé y de las reducciones, más o menos como viene precedida 

en Ideas I la Tercera Sección de la Segunda («Meditación fenomenológica 

fundamental») en que se expone la epokhé fenomenológica y las reducciones23. En La 

escritura y la diferencia, en cambio, la presentación de las correlaciones (en primer 

lugar la correlación nóesis-noema, en segundo lugar casi exclusivamente la 

problemática de la hylé), está enmarcada en la problemática de la estructuralidad 

(ligado al problema génesis-estructura) y viene precedida inmediatamente por la 

anexactitud de las esencias de la conciencia pura, es decir por la rigurosidad propia de 

una ciencia eidética descriptiva como lo es la fenomenología (diferencia entre ciencia 

exacta y ciencia morfológica)24. Pero esta prioridad otorgada aquí a la presentación 

de la correlación noético-noemática parece no responder sólo a un asunto contextual. 

 

II. La doble abertura: la anarquía del noema y la receptividad  
 

Aunque seguiremos el orden de exposición de este texto que comienza 

presentando la correlación nóesis-noema en el marco de una fenomenología 

trascendental que se ha resuelto encarar la problemática de la trascendencia, haremos 

                                                
22  Dentro de la Tercera Sección: “Sobre el método y los problemas de la fenomenología pura” y tras 
los Preliminares metodológicos del Cap I, la primera correlación es presentada casi finalizando el Cap 
II: “Estructuras universales de la conciencia pura”. La segunda correlación es presentada dentro del 
Cap III: “Nóesis y noema”. Cf. Husserl, Edmund, Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía 
fenomenológica, FCE, México / Buenos Aires, 1962.    
23 En ALTER se dice que en la etapa marcada por Ideas I, si bien que preliminar en lo que respecta a lo 
que será la progresión indefinida de la reducción (“que encuentra siempre en su camino residuos 
ingenuos, naturales y no críticos, estructuras constituidas que es preciso reducir para recuperar la 
fuente constituyente”), no entrega “una descripción muy elaborada de las estructuras más generales 
de la conciencia trascendental tal y como se descubre en esta primera etapa de la reducción: 
correlación hylé-morphé y correlación noesis-noema ”. Jacques Derrida,  “La phénoménologie et la 
clôture”, 79. En su Mémoire estamos situados dentro de la sección denominada “La epokhé y la 
fenomenología estática”, siendo la sección siguiente “La fenomenología genética”. 
24 Cf. Derrida, Jacques Derrida,  Introducción a El origen de la geometría de Husserl, Manantial, BA, 2000. 
Ver Capítulo III.   



79 

S e p t i e m b r e -  
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

La anarquía del noema.  Jacques Derrida y la generalidad del phainesthai | Iván Trujillo 

 

 

pie en primer lugar y brevísimamente en la problemática de la reducción, pero no ya 

tal y como está expuesta en el artículo de 1966, sino en Le problème de la genèse dans la 

philosophie de Husserl. En particular, bajo el subtítulo “La réduction et l’exclusion 

idéaliste de la genèse”, dentro del Cap II (“L’epokhé radicale et l’irréductibilité de la 

genèse”) de la Segunda Parte (“La ‘neutralisation’ de la genèse”)25. 

 

2.1. Neutralización sin negación e irrealidad 

 

Se trata del paso de la reducción eidética a la reducción trascendental. Tras  

afirmar que la reducción neutralizante no niega, sino que “conserva lo que 

suspende”, que “mantiene el sentido del ‘objeto’ cuya existencia ‘neutraliza’”26, 

Derrida hará notar, de paso, que Husserl dejaba en la sombra un problema genético 

si de lo que se trataba con la reducción eidética era de pasar de la singularidad real a 

la generalidad eidética, de acceder a un a priori concreto mediante intuición, a saber: 

“¿cómo lo concreto de la esencia podía escapar a una síntesis constitutiva 

suponiendo alguna temporalidad?”27. Obviamente que antes que esto pueda remitir 

a una génesis trascendental (más allá de Ideas I), es la posibilidad de una reducción 

ya no eidética la que podía revelar a una esencia como estáticamente constituida. 

Obviamente que esto en definitiva supone estar instalado ya bajo la correlación 

noético-noemática, es decir bajo el influjo de la reducción trascendental. Pero Derrida 

se demora. Antes de que la conciencia se vuelva constituyente, la conciencia será 

tematizada como residuo fenomenológico. Lo que nos interesa, en tanto, es destacar 

la insistencia derridiana en que la neutralización no es negación, que la reducción no 

puede dar lugar a la oposición, sino que consiste en una alteración radical de la tesis 

por la cual nada ha cambiado: “lo absoluto de lo Otro, es lo Mismo”28.  

                                                
25 Cf. Derrida, Jacques, Le problème de la genèse dans la philosophie de Husserl, PUF, Paris, pp. 133-149.   
26 Derrida, Jacques, Le problème… op, cit., p. 132.  
27 Derrida, Jacques, Le problème… op. cit., p. 133.  
28 En este aspecto de la Mémoire del joven Derrida parece posible situar un diálogo con el escrito de 
Richir “Le rien enroulé”. Una relación al parecer sin oposición entre lo Mismo y lo Otro, sobre la base 
de una reducción que no suprime, sino que conserva lo que suspende, es lo que comenzamos a leer, 
por ejemplo, en el artículo  “Le rien enroulé”: “Et c’est parce que l’Autre est Autre du Même (de l’objet 
non clarifié) que la réduction est une mise entre parenthèse ; non pas suppresion de l’objet (non 
clarifié), mais suspension”. Richir, Marc, “Le rien enroulé”, “Le rien enroulé – Esquisse d’une pensée 



    80 

S e p t . -
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

La anarquía del noema.  Jacques Derrida y la generalidad del phainesthai | Iván Trujillo 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

 Se podría mostrar que esta insistencia se propaga por toda la obra derridiana. 

Para no ir muy lejos, considérese por ejemplo en su Introducción a El origen de la 

geometría de Husserl, la objeción al filósofo vietnamita Tran-Duc-Thao, quien habría 

esperado simplemente en Phénoménologie et Matérialisme Dialectique29ver a Husserl 

levantar las reducciones eidética y trascendental para ver a la fenomenología 

histórica tomar por fin en cuenta al hecho como tal: la reducción husserliana no ha 

tenido jamás el sentido –muy por el contrario- de una negación, de una ignorancia de 

un olvido que abandona las condiciones reales del sentido y la facticidad en general, 

“pues el sentido no es ninguna otra cosa que el sentidode la realidad o de la facticidad”30. 

En este sentido, la reducción que en Husserl determina la conciencia como región 

ontológica no tiene sino el carácter de una reducción trascendental estrecha, la que 

Husserl mismo presentaría como encaminándose hacia una reducción más radical 

que haría aparecer esta región como más originaria y constituyente que otras 

regiones (como Ur-Region). Sin embargo, cuando esto sucede, “la objetividad 

temporal forma originariamente parte del flujo puro de la conciencia a título de 

significación noética”, es decir forma parte de una “correlación noético-noemática 

situada en el recinto de la subjetividad absoluta”31. Y cuando esto se impone no se ve 

cómo la salida del idealismo en Husserl pueda darse a través de algún tipo de 

realismo por la vía de lo ante-predicativo, pues aún ahí lo noemático termina por 

imponerse32. A no ser que el noema mismo, y fuera ya de todo realismo, no 

pertenezca “realmente” (en sentido no mundano) a la conciencia.  

Siguiendo a Husserl en La escritura y la diferencia (volvemos a “‘Génesis y 

estructura’ y la fenomenología”), Derrida comienza presentando a la noesis y al 

noema como momentos intencionales de la vivencia, destacando inmediatamente que 

el “noema no pertenece realmente a la conciencia”33. Sin decir aquí todavía lo que 

                                                                                                                                                   
de la phénoménalisation”. Textures 70/7.8, Distortions, Bruxelles, 1970, p. 5. En una innegable 
continuidad con el texto que ya hemos citado, lo que está en juego en este problemática de lo Otro de 
lo Mismo es la relación entre lo constituyente y lo constituido en el movimiento de la 
fenomenalización. 
29 Tran-Duc-Thao, Phénoménologie et Matérialisme Dialectique, Gordon Breach, Paris, 1971.  
30 Derrida, Jacques, Introducción a El origen de la geometría de Husserl, Manantial, BA., p. 38.  
31 Derrida, Jacques, Le problème… op. cit., p. 144. 
32 Derrida, Jacques, Le problème…op. cit., p. 145 
33 La cursiva es de nuestro autor.  



81 

S e p t i e m b r e -  
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

La anarquía del noema.  Jacques Derrida y la generalidad del phainesthai | Iván Trujillo 

 

 

quiere decir “realmente”, va a aclarar inmediatamente que esto no significa que no sea 

una instancia en la conciencia en general... (“Hay en la conciencia en general una 

instancia que no le pertenece realmente”). Pero, ¿qué es esta conciencia en general? 

Tras decir que se trata del “tema difícil pero decisivo de la inclusión no-real (reell) del 

nóema”, nos enteramos enseguida de aquello en lo que consiste el noema, es decir 

aquello en lo que consiste su no “realidad” (no mundana), pero también su no 

realidad (mundana), o sea, comenzamos a enterarnos de qué irrealidad (no 

fantástica) se trata: “es la objetividad del objeto, el sentido y el ‘como tal’ de la cosa 

para la conciencia”, luego “no es ni la cosa determinada en sí misma, en su existencia 

salvaje cuyo noema es justamente el aparecer, ni un momento propiamente subjetivo, 

‘realmente’ subjetivo, puesto que se da indudablemente como objeto para la 

conciencia” 34 . No siendo ni del mundo ni de la conciencia (Derrida hablará 

metafóricamente de “tejido de la conciencia”, para hacer referencia aquí a ese 

“realmente”, subjetivo), es el mundo o alguna cosa del mundo para la conciencia. 

“Esta no pertenencia real a alguna región sea ésta cual sea, ni aunque fuese a la archi-

región [Ur-Region], esta anarquía del nóema es la raíz y la posibilidad misma de la 

objetividad y del sentido”35. ¿Qué quiere decir “ni aunque fuese a la archi-región [Ur-

region]”? ¿Por qué se ha dicho “ni aunque fuese a la archi-región”? En el presente 

contexto (1959), digamos al menos que no tratándose ya la conciencia como una 

región distinguida entre regiones (por ejemplo la “región” conciencia y la “región” 

realidad, como conciencia aparte encerrada sobre sí), sino tratándose de una región 

constituyente según la cual toda trascendencia está incluida en el yo trascendental, 

esta anarquía entraña, al parecer, una posibilidad fenomenal o fenoménica más 

general, un phainesthai en general36. 

                                                
34 Derrida, Jacques, La escritura y la diferencia, op. cit., p. 224.  
35 Ibid.  
36 Este phainesthai en general, esta fenomenalidad del fenómeno de la que habla Derrida debería poder 
ser confrontada con la fenomenalización richiriana. En el “Esquisse d’une pensée de la 
phénoménalisation”, así reza el subtítulo de “Le rien enroulé”, se comienza por decir que se entenderá 
por fenomenalización “les mouvements par lesquels ‘quelque chose’ se fait phénomène, c’est-à-dire se 
manifeste, devient présent” (p. 3). Sacha Carlson, en su trabajo De la composition phénoménologique, ha 
puesto de relieve, a propósito del aparecer, del ser intuicionado en una experiencia fenomenológica, 
cómo Richir se separa de Husserl cuando se intenta comprender lo que distingue el modo de 
aparición de la esfera fenomenológico-trascendental (lo que Richir llama “lo Otro”) y el modo de 
aparición de las cosas mundanas (lo que Richir llama “lo Mismo”), es decir, también, lo constituyente 



    82 

S e p t . -
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

La anarquía del noema.  Jacques Derrida y la generalidad del phainesthai | Iván Trujillo 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

2.2. Irregionalidad y regionalización 

 

Volvamos ahora a su Mémoire para atisbar los límites de esta archi-región. Según 

Derrida, el idealismo absoluto de Husserl (allí donde la conciencia lo es todo) 

supondría cierto déficit de intencionalidad al ser considerado el mundo no en su 

realidad sino en su valor noemático. El mundo es reducido a su sentido originario 

para la conciencia. Por lo mismo que podemos imaginar la inexistencia del mundo sin 

suprimir la intencionalidad de la conciencia. Lo que implica que sólo cuando la 

intencionalidad de la conciencia está encerrada en la estructura noético-noemática es 

que una variación total de la facticidad es posible. Momento en el cual la objetividad 

noemática «reemplaza», según Derrida, la objetividad real. Así la intencionalidad 

puede ser conservada independientemente de la existencia real del objeto. De ahí que 

sea inevitable que la conciencia absoluta sea presentada como el residuo tras el 

                                                                                                                                                   
y lo constituido. En efecto, para Richir, observa Carlson, “l’Autre ne peut être vu, intuitionné, même 
pas comme telos situé à l’infini : ‘il n’y a rien […] ici à apercevoir’ ”  (p. 67). CARLSON, Sacha, De la 
composition phénoménologique. Essai sur le sens de la phénoménologie transcendantale chez Marc Richir. 
Université Catholique de Louvain, Louvain, 2014, p. 67. Esta nada, que ya hemos mencionado más 
arriba, es lo que está siempre en juego (“parce qu’il y a rien”, subrayará Richir) en un doble 
movimiento de la fenomenalización. Porque no podemos adentrarnos aquí en estos movimientos, 
limitémonos a poner de relieve dos aspectos: 1) La reducción como apertura a lo indeterminado: En 
las primeras páginas de “Le rien enroulé”, Richir expone el modo de proceder fenomenológico de 
Husserl, en contra de una objetividad lógica fundada sobre sí, consistente en la clarificación del objeto 
lógico mediante reducción, y donde la reducción aparece como un retorno introspectivo a la vida pura 
de la conciencia, pero también como apertura al campo del Otro (del objeto). Tras decir que “parce que 
l’Autre est Autre du Même (de l’objet non clarifié)” no se trata nunca de supresión, sino de suspensión 
del objeto (no clarificado), leemos: “l’Autre, l’en-soi a son lieu dans la conscience, et ce que la conscience 
vise, c’est l’objet non-clarifié – le Même. La différence entre le Même et l’Autre est donc dans la 
conscience, dans un certain ‘oubli’ de la conscience. Par ailleurs, l’Autre est indéterminé (‘oublié’, non-
présent). La réduction est ainsi, en tant qu’ouverture à l’Autre, ouverture à l’indéterminé. Mais 
l’indéterminé n’est pas radicalement indéterminé (indéterminé séparé) : c’est l’indéterminé (l’Autre) 
du Même, il appartient donc au Même” (5-6). 2) La fenomenalización como presencia sin plenitud: En 
vías de terminar la primera parte de su texto, Richir dirá que lo que esto vuelve imposible es la “plena 
presencia a sí” (présence pleine à soi). Es que la presencia no puede relacionarse nunca consigo si no es 
“par l’intermédiaire de l’Autre de la présence (comme non-Même et comme Même du Même)”. 
Asimismo entonces, nunca plenamente presente, siempre minado desde dentro por una cierta 
indeterminación, el ente fenomenalizado consiste en “le devenir-présent de l’étant, jamais la réalisation 
d’une plenitude de présense en laquelle l’étant serait purement présent. Cela serait-il possible, l’étant 
irait à l’anéantissement puisqu’il exigerait simultanément l’exclusion de tout Autre (ce qui abolirait le 
Même comme Même)” (11).        



83 

S e p t i e m b r e -  
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

La anarquía del noema.  Jacques Derrida y la generalidad del phainesthai | Iván Trujillo 

 

 

aniquilamiento del mundo. No hay salida realista, como ya sabemos, a la 

estructuración noemática37.  

Sin embargo, el déficit de intencionalidad, su desvelamiento insuficiente, estaría 

según Derrida animado por una “intuición profunda”. Es una “verdad que compone 

con su contrario”. Husserl realizaría así “la elucidación más audaz de la 

                                                
37 La reducción trascendental ¿podría ser entendida como un como si? Es lo que piensa Richir. En “Le 
problème du psychologisme...” Richir explica la problemática de la constitución como un 
“anunciarse” (s’annoncer), como un venir al encuentro del ente de tal manera que es en el venir que el 
ente se anuncia: “comme si’il n’était pas là”. Así, la reducción “semble devoir permettre la ‘liberation’ 
du jeu dans lequel l’informe se tend aveuglément vers la forme”. Observa un poco después que el 
concepto de diferencia es un concepto operatorio “central” (Richir utiliza comillas) del pensamiento 
husserliano, y que es el concepto de una diferencia invisible que distingue un término presente (lo 
psíquico, el ente) y uno que no está ni presente ni ausente (la subjetividad trascendental). Enseguida, 
dice, con Derrida,  que lo aboluto no puede ser dicho sino en la medida en que se difiere “sin 
descanso” (sans relâche), sin que nunca se haga presente. Tras lo cual Richir señalará que quizás no hay 
más que mito del origen, sugiriendo también que la filosofía es un discurso riguroso “en lo 
imaginario, de lo imaginario”.  Planteemos tres alcances derridianos para un posible diálogo: 1. En 
L’écriture et la différence Derrida hablará de la experiencia trascendental que, como constituyente, es la 
intencionalidad a la vez como “productora y reveladora”. Esta “unidad originaria”, es “la raíz común 
de la actividad y la pasividad”, o sea, la posibilidad misma del sentido. En su Mémoire, el joven 
Derrida ya había reparado en la dificultad de que una originariedad fenomenológica tenga la 
pretensión absoluta de ser la constitución primera del sentido si ella está precedida “par ce qu’on 
pourrait appeler une ‘primitivité’ historique”. El problema era entonces cómo comenzar por una 
complicación.  O el de la contaminación entre lo trascendental y lo mundano. O el de hacer de un 
comienzo absoluto un falso comienzo. 2. En su Introduction à L’origine de la géométrie de Husserl, tras 
insistir en que ningún devenir real interesa a Husserl si no es más que un ejemplo variable, Derrida se 
va a preguntar si la independencia eidética sacada a la luz por una ficción en el marco de un idealismo 
metodológico (Ideas I) puede ser válido en el momento en que Husserl estudia, en las Meditaciones 
cartesianas, la constitución genética del ego, en la unidad de su historia. Pese a que allí Husserl 
considera que ninguna facticidad mundana puede penetrar en la conciencia pura, Derrida se 
preguntará si acaso dicha conciencia puede ser libre con respecto a hechos en la irremplazabilidad, la 
irreversibilidad y la invariabilidad de sus encadenamientos. Enseguida, se preguntará si acaso la 
estructuras sedimentarias allí implicadas podrían sobrevivir, de derecho, a la variación total de la 
facticidad. En otras palabras, hay una conciencia pasada, estructuralmente implicada en toda 
conciencia presente, que parece poder sobrevivir a la variación imaginaria, a o a la ficción como tal. 3. 
Lo anterior podría significar tener que pensar el como si, lo imaginario o la ficción, a partir de la 
problemática de la historicidad. En Donner le temps, por ejemplo, a propósito del acontecimiento de 
don, Derrida dice allí que debe parecer suertudo (chanceux), aprehendido como el correlato intencional 
de una percepción absolutamente sorprendida por el encuentro de lo que ella percibe, más allá de su 
horizonte de anticipación. Para la problemática de la constitución y el como si ver Marc Richir, “Le 
problème du psychologisme...”, op. cit., 125. Para la intencionalidad a la vez como productora y 
reveladora ver Derrida, Jacques,  L’écriture et la différence, op. cit., p. 235. Para el problema de la 
complicación y contaminación, ver Derrida, Derrida,  Le problème… op. cit., pp. 13 y 30. Para la 
historicidad que aproblema al como si, ver ver Derrida, Jacques, Introduction à L’origine de la géométrie 
de Husserl, PUF, París, 1962 p. 96. Para la necesidad de lo aleatorio y de la estructura intencional, ver 
Derrida, Jacques, Donner le temps, Galilée, Paris, 1991,156.  



    84 

S e p t . -
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

La anarquía del noema.  Jacques Derrida y la generalidad del phainesthai | Iván Trujillo 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

intencionalidad”, desarrollándola en toda su envergadura: el acto intencional como 

acto, de hecho, real. El problema de esta posibilidad es que no se podría distinguir la 

vivencia de la facticidad natural y ninguna evidencia sería posible,“nuestro 

sentimiento de evidencia se volvería puro fantasma”. Por otro lado, el lado de la 

pasividad de la intencionalidad, el objeto que ella recibe no puede no ser un objeto 

real y pre-noemático. Aunque ella no sea un acto real, mundano, pues es irreal, es no 

obstante conciencia de un objeto real en tanto que tal. Ahora bien, si es eso como acto 

intencional, ¿cómo es esta conciencia del objeto real como contenido de este acto, 

como noema? ¿Qué sería la realidad de la “irrealidad” (no fantástica) noemática? 

Observo, de paso, que no son pocos los pasajes derridianos –en los que están 

comprometidos varios destinos dentro de su pensamiento- en los que va a insistir en 

la irrealidad del acto, del contenido del acto, como de la Idea. Brevemente: En su 

Introducción a El origen de la geometría de Husserl, por ejemplo, se distinguirá la 

irrealidad del noema (que no es más que “la objetividad del objeto, el aparecer de su 

‘como tal’ para una conciencia”), la irrealidad no fantástica del eidos (que “no es otra 

que el sentido y la posibilidad de la realidad fáctica a la que remite siempre, 

inmediatamente o no, como la prescripción rigurosa de su modo esencial de 

aparecer”) y la irrealidad de la Idea (que “es menos ser que un eidos”, pues “el objeto 

es un objeto determinable y accesible a una intuición finita”, mientras que la Idea no 

lo es, siendo más bien el “Telos de la determinabilidad infinita del ser, la abertura del 

ser a la luz de su fenomenalidad, luz de la luz, sol del sol visible, sol oculto que 

muestra sin mostrarse”)38. 

Pero preguntando por la realidad del noema parece ya perderse de vista la 

anarquía de la que se está aquí hablando y que tiene que ver con su esencial 

«irrealidad». Parece que no se hace otra cosa que regionalizarlo. No designando el 

                                                
38  Derrida, Jacques, Introducción… op.cit., p. 152. Tras decir que “no hay fenomenología de la Idea”, 
tras referirse a la Idea como “determinabilidad”, “como horizonte de toda intuición en general”, como 
“medio invisible del ver análogo a la diafanidad del Diaphano aristotélico”, Derrida hablará poco 
después, objetándole a Ricœur la no existencia de la distinción entre intención e intuición en Husserl, 
de la Idea como una “intención vacía” sin “intuición fenomenológica determinada”. Se dirá que 
Husserl “sitúa el espacio en que la conciencia se significa a sí misma la prescripción de la Idea y se 
reconoce así como conciencia trascendental a través del signo del infinito: es el intervalo entre la Idea 
de lo infinito en su evidencia formal-finita, pero concreta, y la infinitud misma de la que se tiene la 
Idea”. Ibid.   



85 

S e p t i e m b r e -  
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

La anarquía del noema.  Jacques Derrida y la generalidad del phainesthai | Iván Trujillo 

 

 

noema sino lo que es para la conciencia, la realidad con la que él se relacionaría no 

podría ser sino la «realidad» (irreal) de la conciencia. Y, como ya sabemos, él no es un 

componente «real» (subjetivo), sino intencional de ella. Va a decir Derrida en 

“‘Génesis y estructura’ y la fenomenología” que “como abertura al ‘como tal’ del ser 

y a las determinaciones de la totalidad de las regiones en general, [el noema] no 

puede ser descrito, stricto sensu y simplemente, a partir de una estructura regional 

determinada”39. A no ser que por cierta apariencia disimuladora de la reducción 

trascendental el noema dé acceso a una región determinada. Y es lo que precisamente 

sucede toda vez que la reducción trascendental debe permanecer reducción eidética 

para saber de qué se va a seguir hablando y para evitar tanto el idealismo empírico 

como el idealismo absoluto40.  

Esta disimulación hace pensar en una cierta complicidad originaria en Husserl 

(como en Heidegger) entre el aparecer y la disimulación41. En su Introducción a 

Elorigen de la geometría de Husserl, tras decir que Husserl jamás ha hecho de la Idea en 

sí misma el tema de una descripción fenomenológica, jamás ha definido directamente 

su tipo de evidencia (en el interior de una fenomenología cuyo principio de los 

principios y cuya evidencia es la presencia inmediata de la cosa en carne y en hueso), 

ha reiterado a pie de página la necesidad para la reducción de permanecer reducción 

eidética, pero también la “necesidad de hacer aparecer el fundamento absoluto y 

originario del sentido del ser en una región, la región ‘conciencia’ unificada por un 

ego y una Idea, es decir en una región que, aunque Ur-Region, no es menos un 

dominio de entes determinados” 42 . ¿Pero qué significa esta constricción, esta 

                                                
39 Derrida, Jacques, La escritura y la diferencia, op. cit., p. 223.   
40 Derrida, Jacques, La escritura y la diferencia, op.cit., p. 223. En el artículo recogido en ALTER Derrida 
va a decir: “En un cierto sentido, la reducción trascendental es una reducción eidética. Lo que ella 
permite describir, será siempre una necesidad de esencia y no una factualidad empírica. Esta es en 
efecto “reducida” al mismo tiempo que la totalidad del mundo del cual ella forma parte. 
Comprendiendo la reducción trascendental como reducción eidética, estaremos seguros de evitar el 
idealismo empírico o el idealismo absoluto: no es tal o cual conciencia empírica, tal o cual subjetividad 
real que resiste a la hipótesis del aniquilamiento del mundo (Ideas I, § 49), puesto que ella no forma 
parte de eso. Simplemente la esencia – no la existencia- de la conciencia es independiente de la 
existencia del mundo: es la condición de posibilidad del aparecer de un mundo en general”. Derrida, 
Jacques, “La phénoménologie et la clôture de la métaphysique”,  Revue ALTER, Paris, 2000, p. 79. 
41 Cf. Dastur, Françoise, Déconstruction et phénoménologie. Derrida en débat avec Husserl y Heidegger, 
Hermann Éditeur, Paris, 2016.   
42 Derrida, Jacques, Introducción… op. cit., p. 152. 



    86 

S e p t . -
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

La anarquía del noema.  Jacques Derrida y la generalidad del phainesthai | Iván Trujillo 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

necesidad de hacer aparecer regionalmente el fundamento originario del sentido, 

incluso si se trata de la archi-región? Derrida va a decir que significa reconocer que 

“el idealismo trascendental, según la propia tradición kantiana, no es posible sin la 

afirmación de una finitud radical del filósofo. El fundamento unitario de todas las 

regiones sólo puede aparecer en una región; este fundamento no puede, entonces, 

sino disimularse bajo un signo de estancia determinado en el momento mismo en 

que se muestra como fundamento. Sin esta ocultación el discurso filosófico 

renunciaría a todo lo eidético, es decir, a todo sentido. La limitación eidética es pues 

indispensable”43. Derrida reconoce desde su Mémoire la necesidad insoslayable del 

eidetismo como el momento inaugural de toda filosofía actual o posible. Y lo hay no 

incluso, sino precisamente si en toda diafanidad eidética es su fundamento el que se 

oculta. Un poco más adelante Derrida hablará de la Idea como de la posibilidad de la 

evidencia y de la apertura al ver mismo; “la determinabilidad como horizonte de toda 

intuición en general, medio invisible del ver análogo a la diafanidad del Diaphano 

aristotélico, tercero elemental pero proveniencia una de la vista y de lo visible”44. Sin 

esta determinabilidad, sin esta apertura, nada aparecería. Es la transparencia como 

finitud. Es por esto, creemos, que en la discusión que siguió a “‘Génesis y estructura’ 

y la fenomenología” Derrida va a decir que “el noema es la diafanidad del ‘como 

tal’”45.   

 

2.3. Finitud originaria y necesidad de profundización de una fenomenología de la 

temporalidad  

 

Según Derrida, la anarquía del noema demanda una conversión de la 

fenomenología: “Se podría pensar, va a decir, que una vez claramente reconocida la 

                                                
43 Ibid. 
44 Derrida, Jacques, Introducción, op. cit., pp. 151-152.  
45 M. de Gandillac, Goldmann et Piaget (dirs). Entretiens sur les notions de Genèse et de Structure, 
Mouton, Paris, 1965, p. 262. Habría, en todo caso, que seguir la operación en apariencia disimuladora, 
regionalizadora, incluso estrictural, de la reducción trascendental, en cada uno de los textos en que 
Derrida parece darla a ver. Por ejemplo hasta el “Párergon”, en La vérité en peinture donde es como una 
suerte de reducción trascendental, la epokhé de una tesis de existencia la que, con sus suspenso, “libera, 
en ciertas condiciones formales, la afección pura del placer”. Derrida, Jacques, La vérité en peinture, 
Flammarion, Paris, 1978, pp. 52-53.  



87 

S e p t i e m b r e -  
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

La anarquía del noema.  Jacques Derrida y la generalidad del phainesthai | Iván Trujillo 

 

 

no-realidad del noema, hubiese sido consecuente la conversión de todo el método 

fenomenológico y el abandono, junto con la Reducción, del idealismo trascendental 

en su conjunto”46. Habría que preguntarse qué tipo de fenomenología podría salir de 

una tal conversión. Porque siendo así de consecuente, dirá Derrida enseguida, se corre 

el riesgo de condenarse al silencio (“lo que es siempre posible”, ¿lo que en general 

puede suceder?), y de renunciar a un rigor que sólo pueden asegurar la limitación 

eidética-trascendental y un cierto “regionalismo”. En todo caso, este motivo de la 

conversión de la fenomenología viene precisamente de su Mémoire en relación con la 

búsqueda de un eidetismo más apto bajo la sobrepuja de la génesis. Así bajo el 

subtítulo “La contradiction de la genèse active” dentro del Cap II (“La constitution 

génétique del’ego et le passage à une nouvelle forme de l’idéalisme transcendantal”): 

“Sería legítimo esperar ahora una conversión total del método. La reducción eidética, 

la reducción trascendental, y la intuición eidética que ellas volvían posible, se 

aplicaban a momentos constituidos por un sujeto”47. También en el Cap. 1 (“Le 

naissance et les crises de la philosophie”) de la Cuarta Parte, donde esta conversión 

está ligada precisamente a la exigencia de pensar una finitud originaria sobre la base 

de una continuidad entre lo mundano y lo trascendental. Leemos ahí lo siguiente:  

 
“Pero al asegurar la síntesis pasiva la continuidad entre lo mundano y lo trascendental, no 

podemos ya distinguir en todo rigor la constitución empírica de la constitución trascendental. 

Habría entonces una génesis de la idea de la filosofía a partir de lo que no es ella, un 

conocimiento de lo que no es ella a partir de la toma de conciencia filosófica. Pero entonces, 

¿cómo la idea de una tarea infinita puede instituirse en una finitud pura? ¿No es acaso 

necesario que, de alguna manera, lo infinito estuviera ya presente en la finitud humana? Y si 

fuera así, ¿por qué se develaría en lo finito? Tantas preguntas que una simple “eidética” 

fundada en un idealismo fenomenológico no puede resolver y que debería motivar una 

conversión radical. No es más que abandonando el punto de vista de una eidética inapta para 

dar cuenta de la génesis de la idea y volviéndose a una ontología nueva que podremos intentar 

describir fielmente y de vivir -puesto que también se trata de una ‘tarea’ teórica- o de revivir 

esta génesis. Esta ontología, lejos de ignorar el momento esencial e insuperable de la 

fenomenología eidética, mostrará, por la profundización de una fenomenología de la 

                                                
46 Derrida, Jacques, La escritura y la diferencia, op. cit., p. 224.             
47 Derrida, Jacques, Le problème… op. cit., p. 224.   



    88 

S e p t . -
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

La anarquía del noema.  Jacques Derrida y la generalidad del phainesthai | Iván Trujillo 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

temporalidad que, al nivel de la existencia temporal originaria, el hecho y la esencia, lo empírico 

y lo trascendental son inseparables y dialécticamente solidarios”48. 

 

¿Es esta profundización de una fenomenología de la temporalidad la que ha visto 

ver pasar al espectro allí donde lo que debía aparecer era una nueva ontología? ¿Que 

sería una eidética más apta cuando se trata del espectro? ¿Qué es el phainesthai 

mismo, antes de su determinación como fenómeno o como fantasía (phantasma), 

como fantasma (fantôme) como posibilidad misma del espectro? ¿Por qué la 

generalidad del phainesthai, antes que someterse a la delimitación de una 

fenomenología de lo espectral, debería dejarse pensar en relación con la posibilidad 

espectral de toda espectralidad en la vía de la inclusión intencional y no «real»del 

noema en la conciencia? La “irrealidad” del noema: “su independencia tanto con 

respecto al mundo como al tejido real [reelle] de la subjetividad egológica” y como “el 

lugar mismo de la aparición, la posibilidad esencial, general, no regional del 

espectro”. ¿Por qué es esta “irrealidad” lo que inscribe la posibilidad del otro y del 

duelo en la fenomenalidad misma del fenómeno? Habrá que detenerse en esta 

secuencia: el tiempo, el otro.  

 

 

2.4. La “génesis del noema a partir de un objeto real pasivamente acogido” 

 

¿Cuán “irreal” debe ser el noema para no serlo “realmente”? Lo que está en 

juego, lo sabemos, es el phainesthai en general. Esto podría explicarse con la otra 

correlación, con la correlación morpho-hilética, si no fuera que Husserl, según 

Derrida, hace de la pasividad un noema asimilado a la “irrealidad” (“real”) de la 

                                                
48 Derrida, Jacques, Le problème… op. cit., pp. 256-257. El momento esencial e insuperable de una 
fenomenología eidética y la necesidad de superar una eidética inapta, permiten inscribir al joven 
Derrida en las motivaciones de varios fenómenologos post-husserlianos, desde Merleau-Ponty a 
Richir. En un texto de Richir sobre la “Krisis” de Husserl, al que volvemos más adelante, leemos esto: 
“il manque à Husserl, comme le dernier Merleau-Ponty l’avait déjà indiqué, et comme j’ai tenté de le 
montrer ailleurs, une nouvelle éidetique ou un tout nouveau mode de l’éidetique, qui distingue celle-ci 
de l’éidetique où se fondent, ou plutôt s’instituent les idealités logico-mathématques”. Richir, Marc, 
“Relire la ‘Krisis’ de Husserl – Pour une position nouvelle de quelques problèmes phénoménologiques 
fondamentaux”, Esprit, 7-8 : Paul Ricoeur, Paris, 1988, pp. 129-151.      



89 

S e p t i e m b r e -  
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

La anarquía del noema.  Jacques Derrida y la generalidad del phainesthai | Iván Trujillo 

 

 

vivencia “en la totalidad estructurada de la experiencia intencional” 49 . No 

distinguiendo ya la pasividad del noema así asimilado, toda la “realidad” de la 

vivencia es reducida a su significación constituida. Entonces, ni la pasividad (la hylé) 

puede dejar de ser ideal, ni el noema puede dejar de ser presa de lo “real”, es decir 

del tejido subjetivo. Pero así, para Derrida, no se explica bien que la actividad noética 

requiera de un correlato noemático que pueda, por ejemplo, estar fundado en un 

objeto dado “en persona” en la percepción. Si el noema parece ser otra cosa que la 

nóesis, otra cosa que el acto intencional, otra irrealidad que la irrealidad del acto, es 

porque puede sacar a la intencionalidad de su encierro noético como componente 

“no-real” de la conciencia. Queda entonces por pensar qué sería una verdadera 

“génesis del noema a partir de un objeto ‘real’ pasivamente acogido”50. ¿En qué 

consiste entonces esta pasividad? ¿Cómo se explica el noema con esta pasividad?     

Entonces la hylé51. Tratada después del noema en La escritura y la diferencia es, a 

diferencia de éste, que es un componente intencional y no-real, “un componente real 

[réelle] pero no-intencional de la vivencia”, “es la materia sensible (vivida y no real) 

del afecto antes de toda animación mediante la forma intencional” 52 . Para 

comprender en qué consiste esta no-intencionalidad será necesario preguntarse aquí 

qué puede significar este antes cuando se trata de la “irrealidad” de la vivencia 

intencional y hasta qué punto compromete la actividad intencional. Va a decir 

Derrida enseguida: “Es el polo de pasividad pura, de esta no-intencionalidad sin la 

cual la conciencia no recibiría nada que le fuera otro y no podría ejercer su actividad 

                                                
49 Derrida, Jacques, Le problème… op. cit., p. 152. 
50 Derrida,  Le problème, 152.  
51 En ALTER, como ya fue, dicho la presentación de la correlación hylé-morphé precede a la 
presentación de la correlación noesis-noema: “La hylé, es la materia sensible de la vivencia: no el rojo 
de la cosa que está en el mundo y se ve excluido por la reducción, sino el aparecer del rojo como pura 
cualidad sensible; tampoco la sensación como realidad natural, fisiológica o psicológica, que está 
también en el mundo, sino el fenómeno vivido que le corresponde y que, él, no está en el mundo. Esta 
‘materia’ fenomenológica no es intencional (lo que planteará temibles problemas en cuanto a su 
relación con la conciencia intencional) y pertenece realmente (reell, que Husserl opone a real, 
designando siempre una realidad natural) a la vivencia, a la conciencia. Es animada, activada por una 
intención que le da forma, por una morphé que es intencional y pertenece también realmente (reell) a la 
conciencia. Una vez animada...”. Derrida, Jacques Derrida,  “La phénoménologie et la clôture de la 
métaphysique”, Revue ALTER, Paris, 2000, p. 79.      
52 Derrida, Jacques, La escritura y la diferencia… op. cit.,  p. 224. 



    90 

S e p t . -
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

La anarquía del noema.  Jacques Derrida y la generalidad del phainesthai | Iván Trujillo 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

intencionalidad”53. Se trata de una receptividad que es una “abertura esencial”. ¿En 

qué consiste esta abertura esencial?  

En su Mémoire, dentro del tema “La matière et la forme de la intentionnalité”, 

subrayando un pasaje de Ideas I en la que, a propósito de los momentos “reales” de la 

vivencia, Husserl habla en nombre de la vivencia “en el sentido más amplio de esta 

palabra”, Derrida va a observar: 1) que la hylé (sensible; sensuel) antes de ser animada 

por la intencionalidad es ya una vivencia, 2) que es en tanto que no intencional que 

ella es animada por la forma intencional; 3) pero que siendo no intencional, no hay 

evidencia que nos permita decidir que la hylé es animada por la forma intencional; 4) 

que sólo tenemos derecho de determinar la hylé como vivencia a partir del momento 

en que una morphé intencional ha venido a animarla; 5) lo cual quiere decir que en 

tanto que tal y antes de estar dotada de un sentido intencional, ella, como vivencia, 

puede ser tanto una realidad mundana como una “realidad” fenomenológica54.  

Todo indica que en cuanto puede ser una realidad mundana y no sólo una 

«realidad» fenomenológica, es decir, en cuanto puede ser otra cosa que un noema, es 

que la hylé como polo de pasividad pura puede abrir la conciencia a otra cosa que ella 

misma. Así el correlato noemático, que no está incluido “realmente” en la vivencia, 

puede sacar a la intencionalidad de su encierro noético en cuanto su “irrealidad” está 

ya fundada, fundación que puede ser tanto una “realidad” fenomenológica como una 

realidad mundana. Puede ser, pues sería preciso un noema regionalizado, asimilado a 

la “irrealidad” de la vivencia en la totalidad estructurada de la experiencia 

intencional”, para poder determinarlo55. 

                                                
53 Ibid. 
54 Derrida, Jacques, Le problème… op. cit., p. 154. 
55 Podemos entender mejor ahora lo que puede querer decir que el noema es el sentido (de algo) para 
la conciencia. En una entrevista con Bernard Stiegler leemos: “no hay sentido para (...), no hay sentido 
para una existencia en general (...) sino en la medida en ese proceso de apropiación... ya está en 
marcha. De apropiación o de reapropiación: tanto una como la otra. Para que ‘esto’ tenga sentido, es 
preciso que yo pueda, por ejemplo, redoblar, repetir, aunque sea virtualmente, que pueda apropiarme 
mediante esta iterabilidad, ver lo que veo, acercarme, comenzar a identificar, reconocer, en el sentido 
más amplio de estos términos: hay allí procesos de apropiación en el sentido más amplio. Sólo hay 
sentido con esta condición. Pero por esta misma razón, tampoco hay sentido más que en la medida en 
que este proceso de apropiación se hace fracasar de antemano o se ve amenazado por el fracaso y 
queda virtualmente prohibido, limitado, terminado: el sentido no depende de mí, es lo que no podrá 
reapropiarme totalmente. Y lo que llamo ‘exapropiación’ es ese doble movimiento en que me dirijo 
hacia el sentido con la intención de apropiarme de él, pero a la vez sé y deseo, lo reconozca o no, que 



91 

S e p t i e m b r e -  
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

La anarquía del noema.  Jacques Derrida y la generalidad del phainesthai | Iván Trujillo 

 

 

 Lo que atañe a la génesis del noema, según Derrida Husserl no lo aclara.  Y  

Derrida mismo tampoco dice  mucho  más  en  este  contexto  al  parecer  preocupado  

como  está  de mostrar  cómo  Husserl  mantiene  a  la  hylé  enmarcada  en  el  plano  

constituido  de  la  correlación noético-noemática,  sin  hacer  intervenir  el  tiempo  

de  manera  decisiva:  “siempre  la  temporalidad evocada  es  objeto  temporal,  

noema  constituido,  significación  del  tiempo  más  que  tiempo  de  la 

significación”56.  No  dejará  de  observar  sin  embargo  que  la  dualidad  noético-

hilética,  aceptada por  Husserl  al  nivel  de  una  constitución  ya  cumplida,  tiene  

que  ser  originariamente constituyente  para  evitar  el  peligro  del  confinamiento  

subjetivo  de  la  intencionalidad.  En  este sentido,  es  sólo  tras  ser  constituida  en  

sí  misma  como  correlación  que  ella  debe  constituir  el noema:  “en  una  palabra,  

es  necesario  que  ella  constituya  la  unidad  mientras  la  supone”. “Esto es lo que 

se llama la dialéctica”57, dirá el joven Derrida en ese momento. Lo  que  también  se  

puede  decir  así:  desde  que  se  habla  de  una realidad  trascendental  ya  no  se  

puede  posponer  la  génesis,  o  la  cuestión  del  tiempo. Y lo que no se puede 

posponer, no se deja dominar.  Hay la reducción del tiempo, pero también hay el 

tiempo de la reducción58. 

Lo que Derrida ha enunciado más tardíamente como “ley del phainesthai”, nos da 

a entender no sólo que el noema, anárquico, no pertenece ni al mundo ni a la 

conciencia, sino que es la diafanidad que se abre mediante la epokhé, la que se 

                                                                                                                                                   
siga siendo extraño a mí, trascendente, otro, que permanezca allí donde hay alteridad”. Enseguida: “Si 
pudiera reapropiarme totalmente el sentido, exhaustivamente y sin dejar nada, no habría sentido. Si 
no quiero apropiarme de él en absoluto, tampoco lo hay. Así pues hace falta (el faltar de este hace falta 
es la existencia misma) un movimiento de apropiación terminado, una exapropiación”. Y un poco más 
adelante, aquello en lo que consiste la intencionalidad: “La intencionalidad es un proceso de 
apropiación por repetición, por identificación, por idealización: me apropio del otro, o bien de un 
objeto o de lo que fuere. Y en primer lugar ‘yo mismo’, el mismo ‘yo’ (je) del que también debe 
apropiarse un ipse apropiador-apropiado cuyo ‘poder’ (marcado en lo que vincula el ipse con potis, 
luego con el hospes y el hostis de la hospitalidad) no tiene aún la forma de la egoicidad [egoité] y menos 
todavía la de la conciencia. Pero al mismo tiempo hace falta que aquello de que me apropio se 
mantenga afuera, siga siendo suficientemente otro (que yo) para tener aún sentido. El duelo se da por 
todos lados. La condición del sentido, en general, es una apropiación finita, una exapropiación. Para 
un ser infinito no hay sentido”. Entrevista con Bernard Stiegler, en Stiegler, Bernard / Derrida, Jacques, 
Ecografías de la televisión, EUDEBA, Buenos Aires, 1998, p. 138.     
56 Derrida, Jacques, Le problème… op. cit., p. 195. 
57 Derrida, Jacques, Le problème… op. cit., p. 196. 
58 Cf. Derrida, Jacques, Le problème… op. cit., p. 197.   



    92 

S e p t . -
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

La anarquía del noema.  Jacques Derrida y la generalidad del phainesthai | Iván Trujillo 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

determina como tal. Es  más  allá  de su Mémoire que  encontramos  alusiones  más  

precisas  a  la  noematicidad,  a  la objetividad  trascendental  y  en  general  a  la  

idealidad.  Nunca  en  la  forma  de  un  tratado,  estos problemas  se  dejan  

explicitar,  enunciar  y  hasta  desarrollar  en  varios  textos  y  no  tan  sólo  en  los 

dedicados  a  la  fenomenología  husserliana.  El  problema  del  recurso  derridiano  

al cuestionamiento  trascendental  y  a  su  necesaria  renovación  estará  aquí  

tempranamente implicados.  En la medida en que la oclusión de la estructura de la 

que antes se hablado concierne al ojo, habría que comenzar a reconocer en el 

phainesthai en general, en la fenomenalidad, la táctil apertura de un ojo quizás más 

abierto que el fenómeno. 

 

III. El tiempo, el lenguaje, el otro 
 

3.1. La “objetividad en general” y “la no fenomenalidad originaria” del otro 

 

En un texto temprano dedicado a Emmanuel Levinas recogido en La escritura y la 

diferencia, “Violencia y metafísica”, Derrida le objeta a éste en primer lugar su anti 

teoreticismo fundado en el primado de la conciencia de objeto husserliana. Este 

primado, advierte Derrida, es el del objeto o “de la objetividad en general”59. Lo que 

implica reconocer la renovación, la ampliación y la flexibilización por parte de la 

fenomenología de esta noción de objeto en general. “La jurisdicción última de la 

evidencia está abierta al infinito, a todos los tipos de objetos posibles, es decir, a todo 

sentido pensable, es decir, presente a una conciencia en general”60. La independencia 

absoluta de la evidencia ética, reclamada por Levinas, no resulta ni pensable, ni 

entendible, fuera de la evidencia fenomenológica en general. Desde que el sentido 

ético es pensado Husserl comienza a tener razón. La fenomenología trascendental es 

un dominio de evidencias absolutamente previas; es el dominio de una conciencia 

concreta en general. Una fenomenología de la ética no tiene ningún enraizamiento 

real. Todo sentido determinado, todo noema, supone la posibilidad de un noema en 

general. Y cualquier cosa que sea sólo es pensable en la noematicidad. Levinas 

                                                
59 Derrida, Jacques, La escritura y la diferencia, op. cit. p. 163. La cursiva es de Derrida. 
60 Ibid.  



93 

S e p t i e m b r e -  
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

La anarquía del noema.  Jacques Derrida y la generalidad del phainesthai | Iván Trujillo 

 

 

protestaría contra un sentido corriente de lo teorético. El sentido fenomenológico 

trascendental de lo teorético es el del aparecer en general; por él todo pensamiento y 

todo lenguaje, de hecho y de derecho, incluso de lo no teorético, está vinculado al 

teoreticismo.    

Derrida le objetará también a Levinas el que le impute a las Meditaciones 

cartesianas de Husserl la posibilidad de dejar perder la alteridad infinita del otro 

reduciéndola a lo Mismo. Y esto a partir del supuesto que hacer del otro un alter-ego 

es neutralizar su alteridad absoluta. Pero para Derrida el Husserl de las Meditaciones 

no hace otra cosa que cuidar la significación de la alteridad del otro. Se trata de 

describir allí “cómo el otro en tanto que otro, en su alteridad irreductible, se me 

presenta a mí”61. Y se me presenta como “no-presencia originaria”. Es que el otro 

como fenómeno del ego es el fenómeno de una cierta fenomenalidad irreductible 

para el ego en general (el eidos ego). Si hay un fenómeno de lo totalmente-otro, una 

evidencia de lo totalmente-otro como tal, lo que se muestra ahí es “una no-

fenomenalización originaria”. “Es ese aparecer del otro como lo que no puedo ser 

jamás, es esa no-fenomenalidad originaria lo que viene a ser interrogado como 

fenómeno intencional del ego”62.  

 

3.2. Temporalización e intersubjetividad trascendental: la génesis de la objetividad 

 

En el Capítulo IV de su Introducción a El origen de la geometría de Husserl Derrida 

se pregunta por la génesis de la objetividad en general. Lo que es analizado por 

Derrida en el Capítulo IV. Como  bien  va  a  decir Paola Marrati en La genèse et la 

trace,  resumiendo  el  problema  en  juego:  “Su  problemática  consiste  en  el  paso  

de  la evidencia  subjetiva  del  sentido  a  su  valor  objetivo,  paso  que  no  puede  

cumplirse  sino  por  la intersubjetividad.  Se  trata  de  comprender  cómo  el  

sentido,  una  vez  aparecido  a  una  conciencia cualquiera,  se  vuelve  ideal,  es  

decir  universalmente  válido  e  inteligible  para  todo  el  mundo. Husserl  se  

pregunta  por  las  condiciones  de  posibilidad  de  la  idealidad  en  sí  misma.  Ellas 

                                                
61 Derrida, Jacques, La escritura y la diferencia, op. cit., p. 165. 
62 Derrida, Jacques, La escritura y la diferencia, op. cit., p. 166. 



    94 

S e p t . -
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

La anarquía del noema.  Jacques Derrida y la generalidad del phainesthai | Iván Trujillo 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

son el lenguaje y la escritura”63. Dicho de otra manera: para que el sentido se vuelva 

universalmente válido e inteligible para todo elmundo  una  vez  aparecido  a  una  

conciencia  cualquiera,  la  conciencia  individual  tiene  que  ser  ya, de  alguna  

manera,  una  conciencia  inter-subjetiva.  Lo  que  es  posible  si  ella  es  ya,  en  sí  

misma, lenguaje. El  problema  de  una  intersubjetividad  en  el  interior  de  la  

conciencia  individual  es  algo que  se  va  a  plantear  sólo  terminando  el  Capítulo 

VI,  presidido  por  la  problemática  del “lenguaje  trascendental” entendido  a  partir  

del  lenguaje  hablado  y  no  haciendo  referencia  a  la escritura  más  que  de  

manera  muy  implícita,  es  decir  justo  antes  del  Capítulo VII  dedicado 

expresamente  al  tema  de  la  escritura.  

Derrida  viene  del  Capítulo V  en  el  que  ha  procedido  a decir  que  la  

conquista  de  la  objetividad  ideal  del  sentido  geométrico  se  da  sobre  la  base  de  

una objetividad  ideal  que  es  la  del  lenguaje  en  general.  Este  reconocimiento del  

lenguaje  como  medio  de  la  idealidad  se  ha  hecho  distinguiendo  tres  niveles:  el  

de  la  palabra, el  del  contenido  intencional  y  el  del  objeto  mismo.  En  todos  los  

niveles  lo  que  está  en  juego  es la  posibilidad  de  la  neutralización  de  la  

existencia  fáctica,  de  la  identidad  ideal,  de  la traducibilidad  y  de  la  

transmisibilidad.  Pero  comparado  con  el  segundo  nivel,  el  nivel  de  la 

objetividad  ideal  de  la  geometría  es  el  de  una  objetividad  absoluta  y  sin  

límite,  por  lo  que Derrida  va  a  decir:  “Se  suprime  toda  adherencia  a  una  

contingencia  real.  La  posibilidad  de  la traducción,  que  se  confunde  con  la  de  la  

tradición,  se  abre  al  infinito”64.  Y  de  lo  que  en  esta objetividad  ideal  se  trata  es  

de  “la  verdadera  objetidad  [objectité]”  geométrica,  por  lo  que,  tanto  en el  caso  

de  invalidez  o  de  sinsentido  (non-sens),  el  sentido  nunca  deja  de  mantener  

una  relación esencial  con  la  intención  de  verdad.  Ahora  bien,  en  el  marco  de  

la  pregunta  por  el  origen  de  la objetividad,  que  es  aquí  la  pregunta  que  

intenta  contestar  Husserl,  la  liberación  de  la objetividad  absoluta  con  respecto  a  

una  subjetividad  fáctica  no  puede  no  recurrir  al  lenguaje. Es la exigencia, de 

derecho, de una subjetividad  transcendental  y  de  una  historicidad  a  la  vez 

                                                
63  Marrati, Paola, La genèse et la trace. Derrida lecteur de Husserl et Heidegger, Kluwer,   
Dordrecht/Londres/Boston, 1998, p. 45. 
64 Derrida, Jacques, Introducción… op. cit., p. 67. 



95 

S e p t i e m b r e -  
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

La anarquía del noema.  Jacques Derrida y la generalidad del phainesthai | Iván Trujillo 

 

 

intrínseca  y  esencial.  Es  de  lo  que  se  trata  precisamente  en  el  capítulo  

siguiente  (Capítulo VI),  en  la  forma  de  cierto  retorno  husserliano  al  lenguaje  

como  “medio  indispensable  y condición  de  posibilidad  de  la  objetividad  ideal  

absoluta,  de  la  verdad  misma”,  lo  que equivale  a  su  “puesta  en  circulación  

histórica  e  intersubjetiva”.  Este retorno es, cuestión jurídica, en primer término al 

habla.   

Esta prioridad es lo  que  hace  del  sujeto,  “identidad  a  sí  o  eventualmente  

conciencia  de  identidad  a  sí, conciencia de sí”, un sujeto hablante. Se  trata  

entonces,  en  primer  término,  del  retorno  al  habla  pero  recuperada  en  su  

pureza originaria,  al  habla  como  “condición  jurídica  concreta  de  la  verdad”;  al  

sujeto  hablante  como sujeto  capaz  de  constituir  el  objeto  ideal;  se  trata  en  

definitiva  de  una  encarnación  histórica  que libera  lo  trascendental,  es  decir,  de  

un  “lenguaje  trascendental”.  De  esta  misma  idealidad lingüística  Derrida  había  

dicho  que  se  trataba  de  la  práctica  de  una  eidética  inmediata  y  en relación  con  

la  cual  tras  hablar,  siguiendo  a  E.  Fink,  de  “una  irreductible  proximidad  del 

lenguaje  al  pensamiento  originario”,  se  preguntaba  si  esa  inmediatez  era  “la  

vecindad  del pensamiento  consigo  mismo”65.  Habiendo  establecido  primero  que  

“constituir  un  objeto  ideal es  ponerlo  a  disposición  permanente  de  una  mirada  

pura”,  va  a  decir  ahora  que  esta  idealidad lingüística  “es  el  medio  en  el  que  

el  objeto  ideal  se  deposita  como  lo  que  se  sedimenta  o  lo  que se  pone  en  

depósito”66.  En  cuanto  a  este  medio  (milieu)  Derrida  explicará  que  se  trata  de  

“un acto  de  consignación  originaria”,  no  exterior,  que  consiste  en  la  

“producción  de  un  objeto  común”. Por  lo  que  vale  la  pena  hacer  notar  que,  un  

poco  antes,  él  ha  traducido  la  expresión  alemana “Dokumentierungen”  por  

“consignaciones”  (consignations),  utilizada  por  Husserl  para  explicar que  la  

geometría  es  “idénticamente  la  misma”  tanto  en  las  expresiones  orales  como  

en  “las consignaciones  escritas  y  otras”67.  También  es  necesario  señalar  que  

Derrida  hablará  enseguida conjuntamente  de  la  “Dokumentierung”  de  la  

“corporalidad  espiritual”  del  lenguaje  y  del enunciado  como  “cumplimiento  de  

                                                
65 Derrida, Jacques, Introducción… op. cit., p. 65.  
66 Derrida, Jacques, Introducción… op. cit., p. 74. 
67 Derrida, Jacques, Introducción… op. cit., p. 67. 



    96 

S e p t . -
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

La anarquía del noema.  Jacques Derrida y la generalidad del phainesthai | Iván Trujillo 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

la  intención  de  verdad”68.  Que  sea  común,  en  tanto, significa  que  se  trata  ya  

de  un  objeto  ajeno  a  algún  propietario  original,  que  ha  tenido  lugar  una 

desposesión  o  una  expropiación,  que  el  registro  de  que  se  trata  no  es  para  

nada  privado.  Ahora bien,  además  de  producir,  el  lenguaje  guarda  (garde)  la  

verdad,  resguardándola  imperecederamente ante  una  mirada.  Allí ésta crece y se 

proyecta. Sólo  porque  el  lenguaje  es  el  elemento  (élément) de  la  tradición,  es  

que  la  “retención  y  la  prospección  del  sentido”  son  posibles  más  allá  de  la 

finitud  individual.  El  reconocimiento  entonces  de  que  el  lenguaje  constituye  la  

objetividad absoluta  expresándola  no  significa  otra  cosa  que  la  intersubjetividad  

trascendental  es  condición de la objetividad.      

La  cuestión  de  la  intersubjetividad  se  impone  en  toda  su  profundidad  tras  

poner  en relación  al  lenguaje  con  la  “conciencia  de  cohumanidad”,  la  que  en  

conjunto  con  el  “mundo” designan  la  totalidad  abierta,  infinita,  de  las  

experiencias  posibles,  y  donde  la  “consciencia  de serencomunidad  en  un  único  

y  mismo  mundo,  funda  la  posibilidad  de  un  lenguaje universal”69.  En  efecto,  

habiendo  reconocido  que  al  geómetra  fundador  ya  le  está  dada  la posibilidad  

del  lenguaje,  cabe  afirmar  que  es  produciendo  en  sí  mismo  “la  identidad  y  la 

permanencia  ideal  de  un  objeto”  que  éste  puede  ser  comunicado.  Es  en  el  

interior  de  la conciencia  individual  que  se  produce  “el  reconocimiento  y  la  

comunicación  de  lo  ‘mismo’ ”.  Es que  “tras  la  evidencia  viva  y  transitoria,  tras  

el  desvanecimiento  de  una  retención  finita  y  pasiva, el  sentido  puede  ser  

reproducido  como  lo  ‘mismo’  en  la  actividad  de  una  rememoración;  no ha  

regresado  a  la  nada”70.  No  habría  desde  entonces  objetividad  del  objeto  sin  la  

posibilidad de  una  reproducción  a  través  de  la  cual  el  sentido  sobrevive  al  

desvanecimiento  de  la  retención. Que  esta  reproducción,  que  es  aquí  la  de  la  

rememoración, produzca  la  identidad  y  la  permanencia  ideal  de  un  objeto  a  

través  de  la  cual  éste  es comunicado  como  lo  mismo  no  obstante  el  paso  del  

tiempo,  es  señal  de  cómo  está  dada  ya  la posibilidad  del  lenguaje  en  la  

conciencia  individual.   

                                                
68 Derrida, Jacques, Introducción… op. cit., p. 74.  
69 Derrida, Jacques, Introducción… op. cit., p. 75. 
70 Derrida, Jacques, Introducción… op. cit., p. 83.  



97 

S e p t i e m b r e -  
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

La anarquía del noema.  Jacques Derrida y la generalidad del phainesthai | Iván Trujillo 

 

 

Para Derrida, en la La voz y el fenómeno, la retención  o  recuerdo  primario  como  

la  rememoración  o  recuerdo  secundario,  comportan  “dos formas  de  retorno  o  

de  restitución  del  presente”71,  vale  decir  significan  la  repetibilidad  en general  

no  sólo  como  posibilidad,  sino  también  como  amenaza,  de  la  integridad  de  lo  

mismo  o  de lo  absoluto  del  sentido.  En lo que habrá implicado una cierta  relación  

con  la  ficción. Tras  explicar  en  nota  al  pie  que  el  paso  de  la  retención  pasiva  

al  recuerdo  (souvenir),  o a  la  rememoración  (ressouvenir),  es  aquello  que  

“produce”  la  idealidad  y  la  objetividad  y  que “hace  aparecer  otros  orígenes  

absolutos  como  tales”72, Derrida  va  a  hablar  de  “recubrimiento de  identidad”  

(recouvrement  d’identité):  “Es  en  este  recubrimiento  de  identidad  que  se  anuncia  

la idealidad como tal y en general, en un sujeto egológico”73. En  cierto  sentido  no  

hemos  ido  entonces  más  allá  de  la  conciencia  individual,  pues  el sentido  es  el  

sentido  para  “otros  momentos  del  mismo  sujeto”.  Aunque, también, al parecer 

ya no estamos sólo en ella. Estamos,  por  así  decirlo,  situados  en  una  zona  en  que  

la  conciencia  no  está  sola,  o sólo  consigo  misma, individualmente.  O está consigo 

misma, pero temporalmente, inter-subjetivamente.  En todo caso, la intersubjetividad 

de la que aquí se  va  a  hablar  es  la  siguiente:  “La  intersubjetividad  es  pues,  

primero,  en  cierta  forma,  la  relación no  empírica  de  mí  conmigo  mismo,  de  mi  

presente  actual  con  otros  presentes  como  tales,  es decir,  como  otros  y  como  

presentes  (como  presentes  pasados),  la  relación  de  un  origen absoluto  con  otros  

orígenes  absolutos,  siempre  míos  pese  a  su  alteridad  radical.  Gracias  a  esta 

circulación  de  los  absolutos  originarios,  la  misma  cosa  puede  ser  pensada  a  

través  de  los momentos  y  de  los  actos  absolutamente  distintos”74.  No  se  trata  

aquí , según Derrida, de  otra  cosa  que  del Presente  Viviente,  de  la  “auto-

temporalización”  según  la  cual  una alteridad  irreductible  abre  la  posibilidad  de  

una  subjetividad  que  ya  no  puede  ser  simplemente la  de  la  actividad  

egológica.  Por  lo  mismo  es  que  si  el  Presente  Viviente  es  esa  originariedad 

absoluta  que  permite  la  reducción  de  toda  alteridad,  su  misma  “dialecticidad”  

impide  que  esta reducción  sea  una  negación.  Más  bien  “constituye  lo  otro  

                                                
71 Derrida, Jacques, La voz y el fenómeno, op. cit., p. 121. 
72 Derrida, Jacques, Introducción… op. cit., p. 83.   
73 Ibid. 
74 Ibid. 



    98 

S e p t . -
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

La anarquía del noema.  Jacques Derrida y la generalidad del phainesthai | Iván Trujillo 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

como  otro  en  sí  y  lo  mismo  como  lo mismo  en  lo  otro”75.  En  efecto,  es  porque  

hay una  reducción  de  toda  alteridad  que  hay  la  posibilidad  de  que  la  alteridad  

temporal  pueda aparecer  como  tal  y  ser  constituida  en  el  Presente  Viviente.  

Pero,  asimismo  también,  es  porque esta  reducción  es  sin  negación  que  sólo  la  

alteridad  temporal  es  la  que  “permite  la  identidad absoluta del presente viviente 

como identidad a sí (mismo) de la no identidad a sí (mismo)”76.   

Desde su Mémoire, ya lo he dicho, respetar  la integridad  de la intencionalidad, 

reconocer  toda  su envergadura, significa  reconocer  que  la  reducción  conserva  lo  

que  suspende,  que neutraliza la oposición entre lo empírico y lo trascendental, entre 

la realidad y la “irrealidad” fenomenológica.  Ahora  bien,  también  sabemos  que  

esto  no  significa  abandonar  la  filosofía,  es decir,  aquí,  en  principio,  renunciar  a  

la  fenomenalidad  fenomenológico-trascendental,  sino precisamente  adentrarse  en  

la  problemática  de  la  fenomenalidad.  Lo  que  se  anuncia precisamente  aquí  con  

esta  relación  entre  el  movimiento  de  la  temporalización  y  de  la constitución  de  

la  intersubjetividad  trascendental  es  cierta  “no-presencia  irreductible”,  como  se 

va  a  decir  en  La voz y el fenómeno.  Todo será cuestión de paso o de pasaje77.  En este 

último texto se hablará del  “paso  de  la retención  a  la  re-presentación  

(Vergegenwärtigung)  en  la  constitución  de  la  presencia  de  un  objeto (Gegenstand)  

temporal  cuya  identidad  puede  ser  repetida”78.  De  otro  lado,  del  “paso  

necesario por  la  a-presentación  en  la  relación  con  el  alter  ego,  es  decir  en  la  

relación  con  lo  que  hace  posible una  objetividad  ideal  en  general,  al  ser  la  

intersubjetividad  la  condición  de  la  objetividad  y  no siendo  esta  absoluta  más  

que  en  el  caso  de  los  objetos  ideales”79.  En  la  medida  en  que conciernen  a  la  

historicidad  trascendental,  ambos  pasos,  son también  el  paso  de  la  luz  del  
                                                

75 Ibid. 
76 Derrida, Jacques, Introducción… op. cit., p. 178. 
77 Aunque no hacemos otra cosa que dejar anunciado este problema, habría que puntualizar lo 
siguiente: en esta problemática fenomenológica del paso parece jugarse esa presencia que jamás se 
hace presente, de la que habla Derrida. Que eso se dé sobre la base de cierta composición, resulta en 
cierto modo decisivo para entender el estatuto de la nada de la que hemos hablado mucho antes. Es 
este un lugar derridiano muy importante en relación con el cual hay que confrontar la “laguna” 
(lacune) de la que habla Richir, por ejemplo en su texto sobre la Krisis. Y de un modo más general, es 
preciso confrontar el pensamiento derridiano de la presencia que jamás se hace presente con el 
pensamiento richiriano de una presencia que no es ya el presente.         
78 Derrida, Jacques Derrida,  La voz y el fenómeno, op. cit., p. 43.  
79 Ibid.  



99 

S e p t i e m b r e -  
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

La anarquía del noema.  Jacques Derrida y la generalidad del phainesthai | Iván Trujillo 

 

 

sentido  como  peligro  absoluto  del  paso  de  una  Palabra  que,  no obstante  

invisible,  debe  hacerse  oír  a  través  de  lo  visible.  Entre un arjé y un telos la 

retrospección abre la posibilidad de una ‟finitud originaria”80. 

Bibliografía 

 

Bidet, Jacques. Explication et reconstruction du Capital. PUF, Paris, 2004. 
Carlson, Sacha. De la composition phénoménologique. Essai sur le sens de la 

phénoménologie transcendantale chez Marc Richir. Université Catholique de 
Louvain, Louvain, 2014. 

Dastur, Françoise. Déconstruction et phénoménologie. Derrida en débat avec Husserl y 
Heidegger. Hermann Éditeurs, Paris, 2016. 

Derrida, Jacques. Introduction à l’Origine de la géométrie de Husserl. PUF, Paris, 1962.  
– La voix et le phénomène. PUF, Paris, 1967. 
– L’écriture et la différence. Seuil, Paris, 1967. 
– La vérité en peinture. Flammarion, Paris, 1978.  
– La escritura y la diferencia. Anthropos, Barcelona, 1989. 
– Le problème de la genèse dans la philosophie de Husserl. PUF, Paris, 1990. 
– Donner le temps I. La fausse monnaie. Galilée, Paris, 1991.  
– Spectres de Marx. Galilée, Paris, 1993.  
– Dar (el) tiempo. I. La moneda falsa. Paidós, Buenos Aires, 1995.  
– La voz y el fenómeno. Pre-Textos, Valencia, 1995. 
– Espectros de Marx. Trotta, Madrid, 1998. 
– Sur la parole. Poche Essai, Paris, 1999. 
– Le Toucher. Galilée, Paris, 2000.    
– “La phénoménologie et la clôture de la métaphysique”,  Revue ALTER 8, Paris, 

2000. 

                                                
80 Marc Richir observa que no se puede hablar de un arjé allí donde hay una laguna (lacune), un vacío, 
un hiato. Limitándonos a sugerir, en el supuesto de que es de lo que habla Richir, que quizá Derrida 
no haya dejado nunca de pensar un arjé intervenido por una cierta falta de fundamento o de sentido, 
entendemos en esta observación que el problema de la laguna reclama un telos en el seno del cual la 
pérdida del origen se retoma reflexionándose infinitamente. Se evita así el horizonte metafísico de la 
Krisis según el cual, en un horizonte teleológico, se hace como si en el infinito las paralelas debían 
juntarse. Incluso bajo el supuesto de este como si, Derrida va a sostener que la reactivación del origen 
del sentido en Husserl no es nunca ‟ni inmediata ni total”, y que, por lo mismo, una conciencia de 
historicidad no parece en sí misma disociable de la posibilidad de una ‟finitud originaria” en la que la 
distinción entre el hecho y el sentido podría borrarse. Ahora bien, y a despecho de un un racionalismo 
que podría entenderse como clausurante, en Voyous (2003), 40 años después de de su Introduction à 
L’Origine de la Géométrie (1962), Derrida reconoce en las esencias vagas pero rigurosas, la posibilidad 
de situar un incalculable ‟ni irracional ni dudable” en Husserl. Para el problema de una finitud 
originaria señalado por Derrida en su Introducción, ver nuestro trabajo De la possibilité d’une fiction 
historique chez Jacques Derrida,  L’Harmattan, Paris, 2017, p. 100.         



    100 

S e p t . -
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

La anarquía del noema.  Jacques Derrida y la generalidad del phainesthai | Iván Trujillo 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

– Introducción a El origen de la geometría de Husserl. Manantial, BA, 2000. 
– ¡Palabra! Instantáneas filosóficas. Trotta, Madrid, 2001. 
– Dire l’événement, est-ce possible? L’Harmattan, Paris, 2001.  
– Decir el acontecimiento, ¿es posible? Libros de Arena, Madrid, 2006. 
Gandillac, Goldmann et Piaget (dirs). Génèse et structure.  Mouton, Paris, 1965. 
Gandillac, Goldmann et Piaget (dirs). Entretiens sur les notions de Genèse et de 

Structure. Mouton, Paris, 1965. 
Husserl, Edmund. Späte Texte Über Zeitkonstitution (1929-1934). Die C-Manuskripte. 

Dordrecht, Springer, 2006. 
Husserl, Edmund. Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica. 

FCE, México / Buenos Aires, 1962. 
Lawlor, Leonard. Derrida and Husserl: The Basic Problem oh Phenomenology. Indiana 

University Press, Indiana, 2002. 
Marrati, Paola. La genèse et la trace. Derrida lecteur de Husserl et Heidegger. Kluwer, 

Dordrecht/Londres/Boston,  1998. 
Mena, Patricio. “Pathos y phainomenon. Del cómo al donde de la manifestación”. 
Richir, Marc. “Le problème du psychologisme. Quelques réflexions préliminaires”, 

Annales de l’Institut de Philosophie de l’U.LB, Bruxelles, 1969.   
Richir, Marc. “Le rien enroulé – Esquisse d’une pensée de la phénoménalisation”. 

Textures 70/7.8 (Bruxelles : Distorsions), 1970.  
Richir, Marc. “Relire la ‘Krisis’ de Husserl – Pour une position nouvelle de quelques 

problèmes phénoménologiques fondamentaux”, Esprit, 7-8 : Paul Ricoeur, 
Paris, 1988. 

Sprinker, Michael (ed). Ghostly Demarcation. Verso, Londres/Nueva York, 2008.  
François-David Sebbah L’épreuve de la limite; Derrida, Henry, Levinas et la 

phénoménologie. PUF,  Paris, 2001. 
Bernard Stiegler / Jacques Derrida, Ecografías de la televisión. EUDEBA, Buenos Aires, 

1998. 
Tŕan-Du'c-Thao, Phénoménologie et Matérialisme Dialectique. Gordon Breach, Paris, 

1971. 
Trujillo, Iván. De la possibilité d’une fiction historique chez Jacques Derrida. L’Harmattan, 

Paris, 2017.  
 


