
103 

S e p t i e m b r e -  
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
Michel Onfray y el kinismo | Santiago Vargas Oliva 

 

 

Michel Onfray y el kinismo 
Santiago Vargas Oliva. Universidad de Almería 
  

 
 
 
 

 
 
1.  Introducción 

 

En un momento en que la contracultura y el Mayo del 68 quedan tan lejanos, y en 

el que las revoluciones democráticas de 2011 parecen haberse sosegado sin haber 

tenido repercusión práctica en los sistemas occidentales, puede parecer que 

Fukuyama tenga más razón que nunca. Si hubo una cosa que el pensamiento 

contracultural de los años 50 y 60 denunció de nuestra sociedad, fue la tecnocracia: 

criticó a los gurús de la eficiencia. Los descendientes de aquella estirpe liberal se 

hacen visibles hoy con sus tácticas de guerra contra las disciplinas de las 

humanidades. Aquellos primeros detractores de la tecnocracia, como lo fueron los 

hippies, manifestaban un signo que ha sido recurrente en momentos de revolución o 

movimientos sociales: el signo del perro.  

Los filósofos cínicos antiguos han sido una fuente de inspiración habitual en la 

Ilustración, en el Mayo del 68, para la teoría crítica e incluso en las plazas de todo el 

mundo en 2011. El retorno a los antiguos también ha sido una constante a lo largo de 

los tiempos en momentos de ebullición cultural. De ese modo, han surgido híbridos 

que permiten afrontar los problemas y ofrecer soluciones en el presente, 

estableciendo puentes de contacto entre la Modernidad y la Antigüedad.  Los 

filósofos cínicos, con Diógenes de Sinope como maestro más significativo, han sido 

alabados por los estudiosos por tres principales causas: primero, porque pusieron en 

práctica una vida filosófica en consonancia con su pensamiento, es decir, por su 

coherencia entre el hacer y el decir; segundo, porque colocaron su independencia y 

libertad por encima de cualquier cosa, y tercero, porque manifestaron abiertamente 

su postura contestataria frente al orden social y al poder que lo maneja. 

Estas mismas características son perfectamente apreciables en la figura del 

filósofo contemporáneo francés Michel Onfray, reconocido –y apasionado– estudioso 



    104 

S e p t . -
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

Michel Onfray y el kinismo | Santiago Vargas Oliva 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

de Diógenes y los cínicos. Onfray ha fundado una Universidad Popular para 

contrarrestar la educación institucionalizada, ha elaborado una Contrahistoria de la 

filosofía con el fin de crear un discurso alternativo al ofrecido por la institución del 

pensamiento, y su presencia en los medios va encaminada a denunciar los defectos 

sociales y hegemónicos del sistema actual. El filósofo francés es un ejemplo de esa 

hibridación entre lo antiguo y lo moderno; además, su discurso, tanto hablado como 

escrito, posee la tan necesaria cualidad de ser refrescante, diferente e inspirador. Por 

todo ello, es una figura a la que merece la pena dar el debido relieve, sobre todo si lo 

hacemos desde la perspectiva de Diógenes de Sinope y la antigua filosofía cínica. 

 

2.  El redimensionamiento onfraiano de la obra de arte 

 

Mientras que Michel Onfray ha escrito decenas de obras, de los antiguos cínicos 

no se conserva ninguna. Su corpus queda reducido a los dichos y hechos que otros 

les atribuyen y que ellos protagonizaban con un comportamiento irreverente. 

Comencemos, pues, por comprender la redimensión que Onfray efectúa del quehacer 

cínico, en especial de la anécdota. A su juicio, Marcel Duchamp1, con su Fountain 

(1917), “dio el golpe de gracia al crimen nietzscheano” perpetrado sobre la dicotomía 

bueno/malo y, por ende, bello/feo. El dadaísmo proponía dos hechos realmente 

revolucionarios e innovadores en la historia del arte: primero, la necesaria 

connivencia autor-espectador en la formación conjunta de la obra de arte; segundo, la 

desaparición de la taxonomía de materiales nobles/innobles (Fuerza 139), la llamada 

revolución del ready-made2. Estas dos premisas (comunicación autor-espectador y 

muerte del arte aristocrático e institucionalizado) permiten al francés recibir el 

comportamiento kínico artísticamente, estéticamente, como si de una obra pictórica o 

escultórica se tratase. 

Las anécdotas cínicas –las historietas que conservamos– son la obra de arte; esos 

                                                
1 Artista francés (1887-1968) del movimiento dadaísta. Según los dadaístas, como explica Ramírez en su 
Historia del arte contemporáneo, “el espectador completa la obra de arte con su mirada o con su eventual 
manipulación, el arte lo hacemos todos” (Ramírez 2006: 237). En 1917 Duchamp presentó su Fountain –en 
español Fuente o Urinario– ante un jurado de un concurso de arte que ganó. De ese modo rompió 
conceptualmente con el arte de lo bello. 
2 Se denomina ready-made al arte realizado con objetos o materiales que no se consideran artísticos. Uno de sus 
pioneros es el citado Marcel Duchamp. 



105 

S e p t i e m b r e -  
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
Michel Onfray y el kinismo | Santiago Vargas Oliva 

 

 

gestos escenificados por los cínicos “proporcionan un soporte a algo que las excede: 

se trata de «una transmisión de códigos»” que debemos “descifrar y leer” (Fuerza 

154-155). Así pues, Onfray nos propone una estética kínica donde el cuerpo actúa 

como material y que tiene como propósito alabar el cuerpo. Porque este se convierte, 

a través de la anécdota kínica, en una grandísima obra de arte cuya actitud podemos 

cultivar y en un medio para expresar significados. El cuerpo como obra de arte ejerce 

de ‘antídoto’ del idealizado arte de lo bello. La relación con la performance es 

evidente: 

 
El cínico actúa como un comediante ontológico y sabe que la gente entenderá su puesta en 

escena. […] La apuesta de la ironía da por sentada la inteligencia del espectador: ya aquí el 

observador crea el cuadro (cínico). La mitad del trabajo de elaboración del sentido la lleva a 

cabo el tercero que asiste a la escena. Y además –revolución de los soportes a su manera–, la 

escena filosófica sale de la Escuela, del lugar cerrado, enclaustrada en sí misma, esotérica, para 

abrirse al mundo: fuera, en público, la filosofía se practica de forma exotérica. (Fuerza 156) 

 

El redimensionamiento de la anécdota convierte al cuerpo en soporte3 de la obra 

de arte, que sirvió a los cínicos “para teatralizar el pensamiento y escenificar las 

ideas” (Fuerza 156). Sigue en esto a Peter Sloterdijk, quien en su Crítica de la razón 

cínica había llegado a la clara conclusión de que Diógenes “desarrollaba un 

materialismo pantomímico” (Sloterdijk 2003: 178).  

Esta nueva magnitud que convierte la expresión corporal en materia artística 

inmanente supone que la citada expresión artística, como todas, utiliza unos códigos 

que se hace necesario descifrar, y ahí entra en juego el lector/espectador de la 

anécdota, que en este caso es la obra de arte. Con sus escenificaciones, como un 

comediógrafo que busca las risas entre su público, Diógenes buscaba causar efecto 

entre los asistentes mediante sus pantomimas satíricas y contestatarias. Con ellas 

buscaba receptores que fueran capaces de comprender lo que decía, pues muchas 

requerían de cierta inteligencia. Si no, ¿cómo se interpretaría a un hombre que porta 

un candil y se pasea por la plaza de la ciudad buscando hombres? (D.L. VI 41). 

 

                                                
3 El soporte es la base material sobre la que se realiza la obra de arte, la expresión artística. Para Onfray, como 
para Nietzsche, el cuerpo es el mejor soporte y la vida es la expresión artística. Sobre esta teoría, Onfray 
construyó su gran escrito La escultura de sí. 



    106 

S e p t . -
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

Michel Onfray y el kinismo | Santiago Vargas Oliva 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

3.  El kinismo de Michel Onfray a partir de las anécdotas diogénicas 
 

Diógenes fue entonces mi maestro, por lo menos un maestro que se niega a 

ser considerado como tal. Yo envidiaba esa vida sin cadenas, sin límites, esa 

existencia libre de un hombre que no manda y que sobre todo no quiere 

alguien que lo mande… se propone llevar adelante la vida libre de un filósofo 

libre. (FCP 10) 

 

Es muy notable el hecho de que, de sus casi ochenta obras publicadas, el retrato 

de los cínicos apareciera pronto, en segundo lugar. Comenzó su andadura en la 

filosofía, por así decirlo, escribiendo en Cinismos sobre estos harapientos héroes 

transgresores, y la referencia a estos filósofos en obras posteriores ha sido bastante 

habitual. Las virtudes que elogia en ellos no son pocas, y concuerdan con su 

concepción filosófica: una vida acorde con los actos, autonomía e independencia, 

nominalismo, exaltación del placer y crítica del poder, entre otros. Decantarse por 

unos elementos del movimiento filosófico desechando otros que hayan podido 

observar diversos autores le permitirá poner de relieve, siempre desde la más 

impoluta cohesión, su sistema filosófico hedonista y su postura libertaria y 

postanarquista.  

La anécdota en Diógenes y sus compañeros cumple con aquello que, según 

Onfray, se le debe pedir a una obra de arte: “generar sentido” (Antimanual 84). El 

resto depende de la participación relevante del espectador como decodificador de esa 

voluntad estética y comunicativa. Veamos, a continuación, el análisis semántico de 

los pequeños teatros satíricos que interpretaron estos vagabundos. Con el fin de 

organizar los contenidos, propongo una ordenación en tres apartados, cuyo hilo 

conductor sean las propias anécdotas narradas por Diógenes Laercio y otras fuentes 

antiguas, ya que estas son el elemento distintivo y propio de la expresión filosófica 

kínica.  

La propuesta de Contrahistoria del filósofo francés gira –en contraposición al 

idealismo– en torno a pensamientos inmanentes asociados al festejo del cuerpo y sus 

posibilidades, algo que también valora en la escuela del kinismo. Por eso mismo, el 

primero de los tres apartados irá destinado a aquellas anécdotas asociadas al cuerpo 

y al hedonismo (§ 4). El segundo contendrá aquellas anécdotas en las que se observa 



107 

S e p t i e m b r e -  
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
Michel Onfray y el kinismo | Santiago Vargas Oliva 

 

 

una actitud contestataria del poder, las instituciones y las convenciones sociales (§ 5). 

Por último, la tercera sección estará dedicada a la acción neokínica (§ 6) que pone en 

marcha Onfray a través de la búsqueda de espacios o escenarios donde comunicar. 

En otras palabras, si la anécdota kínica es una propuesta teatral cuyo escenario es el 

ágora, los “nuevos cínicos” (como Onfray los llama) deben buscar nuevos escenarios 

donde denunciar las quimeras de la sociedad posmoderna. 

 

4.  Hedonismo, cuerpo e inmanencia 

 

4.1.  Bíos kynikós 

 

Conforme a la metodología peripatética de estudio de la obra en relación con la 

biografía del autor, “al filósofo se le exigía una plena concordancia entre la obra y su 

existencia” (Pérez Cortés 2004: 79). También Onfray valora en los cínicos la total 

coherencia entre sus prédicas y sus actitudes y, por tanto, para él son filósofos por 

excelencia. La equivalencia entre su profesor Lucien Jerphagnon, Diógenes y los 

cínicos, así como los epicúreos y los cirenaicos, es absoluta en el prólogo de Cinismos. 

En ese mismo escrito nuestro autor se formula la gran pregunta “¿quién es filósofo?”, 

y resuelve que filósofo “no es el triturador de conceptos” de nuestros días –y de otros 

no tan cercanos–, sino “aquel que, en la sencillez y hasta en la indigencia, introduce 

el pensamiento en su vida y da vida a su pensamiento” (Cinismos 69). Se trata de 

comprender la filosofía de forma antigua; la forma moderna no pide esa coherencia 

vital. Por ello se hace necesario, en palabras del propio Onfray, “evitar ese doble 

escollo … el filósofo lo es veinticuatro horas al día” (Fuerza 68); “cuesta imaginar a 

Epicuro siendo epicúreo entre las nueve y las doce del día, retomando su acción 

después del almuerzo e interrumpiéndose a las seis de la tarde” (Comunidad 119). Los 

del triángulo subversivo4, en concreto, son filósofos cuya vida es consustancial a sus 

reflexiones; a diferencia de Heidegger, existencialista de día, nazi de noche o 

viceversa: “el filósofo lo es veinticuatro horas al día, incluso cuando hace la lista de la 

lavandería antes de retomar el argumento habitual...” (Fuerza 68).  

                                                
4 El “triángulo subversivo”, como lo llama él, incluye al propio Diógenes, a Antístenes y a Aristipo el cirenaico. 

Mantienen una común actitud antiplatónica y de rechazo del idealismo (Contrahistoria 132). 



    108 

S e p t . -
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

Michel Onfray y el kinismo | Santiago Vargas Oliva 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

 

4.2.  Hedonismo 

 

Diógenes de Sinope saciaba sus necesidades más básicas e instintivas en plena 

ágora. El onanismo exhibicionista del maestro era absolutamente descarado; 

mientras se masturbaba a la vista de todos, se jactaba de ello diciendo “¡Ojalá fuera 

posible frotarse también el vientre para no tener hambre!” (D.L. VI 46 = Dióg., fr. 147 

Giannantoni)5. Cuenta Diógenes Laercio que “acostumbraba a realizar en público 

tanto las cosas de Deméter como las de Afrodita”, y cuando le reprochaban su 

actitud se defendía diciendo “que si comer no es malo, tampoco lo es en el ágora” 

(D.L. VI 69 = Dióg, fr. 147 Giann.). Por “las cosas de Afrodita” se puede entender el 

acto sexual; al menos, eso nos da a entender el biógrafo. Esa puesta en escena tan 

radical obligaba a los demás en convertirse en voyeurs; sin duda ese era su objetivo, 

manifestar que no mostraba ningún respeto por aquel centro político que tanto 

significaba para sus observadores; de todos modos, de la transgresión social y 

política nos ocuparemos más tarde. Crates, discípulo aventajado de Diógenes, e 

Hiparquia, con quien estaba unido en un inusual matrimonio6, copulaban en público 

sin ningún problema. Estos dos tuvieron un hijo llamado Pasicles; cierto día, “cuando 

salió del servicio militar, (Crates) lo condujo a la habitación de una prostituta, y le 

dijo que ésa era la boda que le disponía su padre” (D.L. VI 88 = Crat., fr. 19 Giann.); 

con ello, su viejo padre le mostró la poca deferencia que mostraba por la institución 

matrimonial; aunque de ello también hablaremos después. Según parece, los Perros 

filosóficos eran bastante aficionados a frecuentar lugares de alterne; cuenta Plutarco 

que las visitas de Diógenes al prostíbulo no eran, ni mucho menos, aisladas 

(Plutarco, Sobre la educación de los hijos, 7, 5c = Dióg., fr. 398 Giann.). El ascetismo 

kínico, que tanto alabaron los cristianos, no era para nada algo que tuviera que ver 

con la castidad, como hemos podido apreciar en las anteriores anécdotas. El debate 

que se plantea aquí ya ha sido tratado en otros espacios literarios: ¿ascetismo o 

                                                
5 Véase, además, Dión Crisóstomo, Discursos VI, 18. [N.B. Citaremos la obra de Diógenes Laercio a través de la 
traducción de García Gual (1987). Entre paréntesis indicaremos la numeración que cada testimonio presenta en 
la edición de Giannantoni (1990)]. 
6 Crates, mucho mayor que ella, intentó convencerla (obligado por los padres de ella) de que no lo amara, pero 
ella amenazó a sus padres con suicidarse si no accedían a la unión. Vivieron en la indigencia, ambos desposeídos 
de todo bien material, contentándose con lo básico y con los cuerpos del uno y la otra (D.L. VI 96-97). 



109 

S e p t i e m b r e -  
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
Michel Onfray y el kinismo | Santiago Vargas Oliva 

 

 

hedonismo? Branham hace la siguiente consideración: 

 
Ejerce una autoridad (Diógenes) que va mucho más allá de la de alguien que aboga por el 

ascetismo o el hedonismo, y en cualquier caso no podemos recurrir a criterio alguno para 

separar al verdadero Diógenes del falso, pues cualquier criterio al que nos atengamos implicará 

una interpretación de las tradiciones disponibles. (Branham 2000: 125) 

 

Diferente es el caso de otros filósofos considerados miembros de la escuela, como 

Bión de Borístenes (335-245 a.e.c.) 7 , que ha sido catalogado como un “cínico 

hedonizante” (Branham y Goulet-Cazé 2000: 24). También Carlos García Gual, que 

en su estudio de los cínicos ofrece un inventario de otros muchos personajes que 

abrazaron las ideas del kynismós, al referirse al mismo Bión, a Menipo de Gádara (1.ª 

mitad del s. III a.e.c.), Meleagro de Gádara (135-50 a.e.c.) o Leónidas de Tarento (s. III 

a.e.c.), dice que practicaron cierto “hedonismo fácil” (Secta 49). No cabe duda de que, 

a priori, la actitud sexual de la que hicieron gala Diógenes o el matrimonio Hiparquia-

Crates (kynogamía) sería catalogada como depravada o excesiva. Por su parte, 

Heinrich Niehues-Pröbsting, a propósito de la recepción moderna del cinismo en 

relación con el hedonismo, observa que para una persona que tome como actitud 

vital la búsqueda del placer, el kinismo no pasa de ser “una mínima y tosca 

satisfacción de las necesidades” (Niehues-Pröbsting 2000: 439)8.  Puede que perseguir 

prostitutas y mantener relaciones consigo mismo en mitad de un tumulto de 

personas pueda parecer “tosco”; sin embargo, forma parte de esa retórica de la 

pantomima que busca crear significados con independencia de que ese acto sea bello 

a la vista. En cualquier caso, como se aprecia, la discusión sobre el carácter hedonista 

de estos filósofos no es un debate, ni mucho menos, inédito. 

Voviendo a Onfray, es mucho más directo: “el cínico se vuelve hedonista al 

preferir la calma que ofrece el goce, más seguro que el estado en que lo deja a uno 

cualquier renuncia. Obedecer al deseo es la mejor manera de olvidarlo”  (Cinismos 

62). Su apropiación del deseo es total; directamente decanta la balanza hacia uno de 

los dos lados y les coloca el apelativo de hedonistas sin vacilar. En realidad, todos los 
                                                

7 La fuente principal sobre Bión de Borístenes es, de nuevo, Diógenes Laercio (IV 46-58); v. una reseña de lo 
esencial de su vida en Branham–Goulet-Cazé (2000: 502-503). 
8 Niehues-Pröbsting está hablando, en ese pasaje, de la recepción de Wieland (1733-1813), que publicó en 1770 
Sócrates mainomenos o los diálogos de Diógenes de Sinope, una obra dedicada a ensalzar los valores de la 
independencia presentes en la figura del sabio de Sinope. 



    110 

S e p t . -
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

Michel Onfray y el kinismo | Santiago Vargas Oliva 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

autores que rescata para su Contrahistoria son, de una forma o de otra, hedonistas, 

aduladores del cuerpo, y los kínicos entran para él dentro de esa lista. Los adora –a 

Diógenes en particular, al que considera un maestro– y guían su lectura. Asimismo, 

toda su cosmovisión viene determinada por su sistema hedonista y, por ende, 

también por su lectura de las anécdotas.  

Otro punto de vista interesante lo ofrece María Daraki. Para la autora, el kinismo 

es “un elogio de las necesidades básicas y del métron” (Daraki 1996: 12). Quedémonos 

con esa lectura y, sobre todo, con la última palabra de la cita: métron, porque 

representa el núcleo de la “apropiación” hedonista que hace Onfray de la actitud 

sexual kínica. Pero hagamos algunas matizaciones. En primer lugar, nada tiene que 

ver alimentarse para sobrevivir –como lo hace cualquier animal– con los grandes 

banquetes que se daban ricos y gobernantes. En segundo lugar, considero el sexo 

entre las necesidades básicas, como ya lo hicieron muchos antropólogos9, de ninguna 

manera homologable a la dependencia sentimental que los kínicos rechazaron y de la 

que posteriormente nos ocuparemos.10 Puede ser que “el sabio no permite que el 

deseo lo aliene; antes bien, lo encauza a través del placer” (Cinismos 62). O bien es 

una forma bastante locuaz de llegar a la excelsa meta que tanto buscaban: la 

naturaleza, la animalidad. Mantener sexo en la plaza pública es una actitud propia 

del perro, al igual que comer y defecar o miccionar allí11. Para el más impúdico de los 

animales el foro no representa algo especial, es una convención cultural humana.  

Puede ser de gran interés observar cómo Onfray, dentro de su exposición sobre 

los sabios, articula el hedonismo que en ellos ve con la ascesis y el desapego. Y aquí 

es donde toma un valor relevante la aportación de Daraki: satisfacer sin caer en la 

necesidad alienante, sin anhelar alguien o algo –otra persona o el sexo– de tal manera 

que perdamos la autonomía, la individualidad o la razón. Ante una necesidad 

instintiva, “Diógenes lo satisfacía (dicho deseo) a fin de no dejarse esclavizar por él y 

                                                
9 Sobre las necesidades en el ser humano, el antropólogo norteamericano Abraham Maslow publicó la teoría más 
aceptada y, de hecho, utilizada en cualquier disciplina de estudio (desde el marketing a la antropología). En su 
artículo “Una teoría de la motivación humana”, de 1943, propuso que el sexo ha de ser estudiado como “una 
necesidad puramente fisiológica”. 
10 Como explicaba el mismo Masslow (1943), “Una cosa que se debe enfatizar en este punto es que el amor no 
es sinónimo de sexo”. 
11 Una de las más graciosas anécdotas sobre Diógenes de Sinope cuenta que, durante un banquete, unos 
comensales que allí se encontraban le arrojaron unos huesos en señal de burla, llamándolo perro. Como reacción, 
el sinopense levantó la pierna y les orinó encima, tal como haría un perro (D.L. VI 46 = Dióg., fr. 146 Giann.). 



111 

S e p t i e m b r e -  
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
Michel Onfray y el kinismo | Santiago Vargas Oliva 

 

 

de conservar libre el espíritu” (Cinismos 62), y así mantener su autonomía. La relación 

maniqueísta que se tiende a establecer entre ascesis y hedonismo es, para él, una 

farsa: “el hedonismo supone la ascesis, la exige” (Contrahistoria 136); supone el 

entrenamiento de la autonomía y una forma de canalizar la potencia sexual. Sobre 

este aspecto, la autonomía,  pasamos a hablar en el siguiente apartado. 

 

4.3.  Autonomía e independencia 

 

A lo largo de este apartado abarcaremos tres aspectos diferentes de la búsqueda 

kínica de la autonomía: primero, una aproximación al concepto; segundo, la 

apropiación libertaria de Onfray; por último, la intervención directa contra el 

consumismo occidental contemporáneo a partir de la figura de los antiguos. 

Cuenta Laercio que Diógenes de Sinope, “observando a un ratón que corría de 

arriba abajo … sin anhelar ninguna de las cosas que pasan por deseables”, abrazó su 

estilo de vida autónoma (D.L. VI 22 = Dióg., fr. 172 Giann.). El retrato que traza el 

biógrafo habla por sí solo: entre otras actividades, vivió en un tonel, dobló el manto 

para no usar otra prenda más, dormía también sobre el mismo manto, comía en la 

calle, mendigaba y bebía con las manos. Su ascesis material ha sido alabada por no 

pocos intelectuales, como el ilustrado Denis Diderot. Pero volvamos a Diógenes. 

Junto a ese ratón que paseaba despreocupado por el hecho de no poseer bienes 

materiales algunos, encontramos a un niño. Diógenes sólo portaba en su zurrón una 

colodra para beber agua y un plato para la comida; no obstante, acabó 

desprendiéndose de ellos, pues vio a un muchacho que bebía con las manos y 

sujetaba la comida con el pan; no quiso ser menos en cuanto a independencia y 

también se desprendió de esos objetos (D.L. VI 37). El maestro se mostraba como el 

más pretencioso y nadie podía superarlo en sus ansias de libertad; como explica 

García Gual, “Diógenes se ha desprendido de las preocupaciones cotidianas que 

hacen a los hombres distintos a los animales, y con ello se ufana de conseguir la 

independencia y la libertad” (1987: 13). 

La valoración de Michel Onfray respecto del innegociable principio de la 

autonomía tiene que ver con este elogio de las necesidades básicas: sexo y 

alimentación, en su justa medida fisiológica. El métron no admite la ostentación ni el 



    112 

S e p t . -
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

Michel Onfray y el kinismo | Santiago Vargas Oliva 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

lujo; se trata de vivir con lo que la naturaleza nos dé. En este sentido, el rechazo de lo 

superfluo es una alabanza de la independencia, puntal clave del pensamiento kínico. 

Onfray equipara este rechazo con el hedonismo: es bueno en la medida en que sea 

“una progresión hacia la felicidad … una teleología de la liberación” (Cinismos 65). 

Así es como Onfray conecta ambas anécdotas: hilvana un discurso muy claro que le 

permite apropiarse de los antiguos cínicos. Además, se muestra siempre audaz al 

encomiar la austeridad de su pensamiento, lo cual se debe a que el ascetismo también 

fue interpretado en otro tiempo como síntoma de una (antihistórica) devoción 

cristiana de Diógenes. Onfray, por eso, siempre lo asocia a la liberación personal, 

para diferenciar esa lectura del ascetismo cristiano que conduce a Dios.  

La independencia y el desapego de Diógenes son encomiados por el filósofo 

francés por la raíz solipsista que les otorga: (refiriéndose a la independencia) “se trata de 

construir la propia singularidad como una obra de arte que no tiene copia” (Cinismos 

78). Es una manera de mantenerse ajeno a todo aquello que no seamos nosotros 

mismos. Se aprecia, incluso, el matiz existencialista que promueve como directriz 

vital: “el imperativo categórico del método cínico es la desesperanza” (ibid. 151); es 

decir, quien nada espera, de nada es dependiente.  

Es, cuando menos, ilustrativo que Shmueli (1970), en su ensayo comparativo 

sobre los kínicos antiguos y los hippies modernos, observara una correspondencia 

entre el rechazo hippie del consumismo burgués (como factor importante del 

inconformismo social que planteaban) y la independencia extrema de Diógenes. Yo, 

como Lord Byron, creo que la vestimenta –la apariencia– es “el espejo del espíritu” 

(Schenk 1983) y que esta tiene mucho que decir sobre la persona y su forma de 

entender el mundo. De hecho, de la misma forma que el orden burgués, que posee 

los medios de producción y la capacidad de conceder trabajo, canoniza la adecuada 

forma de presentarse para que a uno lo dejen servirlos, una actitud de rechazo de ese 

orden debe presentarse a sí misma como una efigie contrapuesta. Michel Onfray ve 

esto en los kínicos, pues, como bien apunta, “el aspecto de su vestimenta y su estilo 

concentran las virtudes de la escuela” (Cinismos 45). 

A los participantes en los movimientos sociales anticapitalistas de los últimos 



113 

S e p t i e m b r e -  
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
Michel Onfray y el kinismo | Santiago Vargas Oliva 

 

 

años se les han endosado epítetos como perroflautas, piojosos, sucios o insalubres12. El 

lenguaje no es inocente, y responde, como creador y reproductor de conciencia, a la 

conciencia dominante. En el mundo posmoderno, una subcultura es rechazada 

mientras no es absorbida por los mercados para su distribución; al entrar en la tienda 

de cualquier multinacional se pueden observar estantes dedicados a ropa hip-hop, 

heavy, camisetas de Nirvana, pantalones cagaos, etc. En referencia a la contracultura de 

Diógenes, Onfray establece una correspondencia entre la tendencia anticonsumista y 

el quehacer kínico: “el comportamiento cínico vuelve inútil la lógica mercantil, ataca 

al comercio e invita a limitar la circulación de las riquezas y, por lo tanto, el 

enriquecimiento de los ricos” (Cinismos 46). 

Citando aquella frase tan conocida del sabio de Sinope, “el amor al dinero es la 

patria de todos los males” (D.L. VI 50 = Dióg., fr. 228 Giann.). En la misma línea, 

Onfray considera que “el desapego es algo necesario para el filósofo” (Cinismos 179), 

pues de él depende su independencia. Por su concepción defensiva del hedonismo, 

los placeres quedan divididos en dos parcelas: los del tener y los del ser 

(Contrahistoria 139). Los primeros están asociados al mercado, a lo superfluo y al 

ansia de poseer; los segundos, a un entrenamiento que busca, siempre, la 

construcción autónoma de la persona. 

 

4.4.  Nominalismo 

 

Si hay un personaje con el que Diógenes mantiene una férrea disputa intelectual 

en las numerosas anécdotas que de él se cuentan, ese es Platón (427-347 a.e.c.); así lo 

avalan las anécdotas transmitidas por Diógenes Laercio que conciernen a ambos. 

Cierto día, en la polis ateniense, el fundador de la Academia hablaba, como casi 

siempre, de conceptos. En esta ocasión buscaba una definición lo más precisa posible 

de qué es un hombre; concluyó que este era un “bípedo implume”. Diógenes el 

Perro, que andaba por allí, cogió un gallo, lo desplumó, lo colocó allí, en medio de 

quienes seguían la conferencia, y añadió: “He aquí el hombre de Platón” (D.L. VI 40 = 

                                                
12 Sería objeto de un estudio interesante ver cómo en la época postindustrial del consumo (incluso antes) se 
tiende a asociar a aquellos que no aceptan la lógica mercantil con la suciedad. En algunos debates interesantes 
sobre los Perros, se ha concluido que solo ese factor puede tener algo de lógica, por esa curiosidad terminológica 
que supone que se le dé al trastorno de acumular basura el nombre del maestro Diógenes. 



    114 

S e p t . -
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

Michel Onfray y el kinismo | Santiago Vargas Oliva 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

Dióg., fr. 63 Giann.)13. Es fácil imaginar que todo el mundo rio a carcajadas. A raíz de 

esta popular anécdota del gallo, algunos pensadores –entre ellos Onfray– han 

observado un nominalismo14 patente en su pensamiento. 

La centralidad del nominalismo en el pensamiento kínico no es exclusiva de 

Onfray. De hecho, él se apoya en Jean-Paul Dumont (1989), a quien cita en Cinismos. 

Dumont había tomado este mismo episodio del gallo para establecer que los kínicos 

fueron filósofos nominalistas. El debate está servido. Otras muchas escenas podrían 

darle la razón: en otra ocasión, Platón hablaba sobre el mundo de las Ideas; Diógenes, 

que lo escuchaba atentamente, no pudo resistirse a manifestarle –con irónica 

modestia– su imposibilidad para ver la Idea de mesa y la de vaso, mientras que la 

mesa y el vaso sí podía verlos (D.L. VI 53 = Dióg., fr. 62 Giann.). Otra fantástica 

anécdota es aquella, ya mencionada, que muestra a Diógenes portando un candil en 

mitad de la plaza pública –en pleno día– con el fin de encontrar a un hombre. 

Diógenes no veía al hombre, sólo veía hombres singulares, únicos, diferentes y 

siempre deficientes en relación con su exigente concepto de “hombre”. Algunos 

ejemplos en la misma línea de Dumont (y del propio Onfray) son, por ejemplo, el 

escritor anarquista Ángel Cappelletti, que califica la actitud kínica de “nominalismo 

radical” (1990: 60), o Fallas López (1999), cuyo artículo marcha en esa misma 

dirección. Asimismo, Porter (2000), en su ensayo dedicado al estoico Aristón de 

Quíos (s. III a.e.c.)15, alega que este se aproximó a sus antecesores cínicos: Antístenes 

argumentaba a menudo, “con criterio nominalista, que las definiciones de esencias 

singulares sólo afectan a cualidades intangibles (por ejemplo, la condición de 

caballo), pero no a la cosa en sí (por ejemplo, este caballo que yo veo con mis ojos)”, y 

una tendencia similar mostró también Diógenes (Porter 2000: 243). Con todo, el 

acuerdo o no en la caracterización del cínico como nominalista es variado; sin ir más 

                                                
13 Platón se vio obligado a completar su definición añadiendo: “y de uñas planas”. 
14 En filosofía, el nominalismo afirma que sólo existen los particulares (y quizá las colecciones de particulares). 
Es una doctrina metafísica general, que niega la existencia de todos los objetos abstractos. Aparece en oposición 
al platonismo (Audi 2004, s.v. nominalismo). Asimismo, Onfray es defensor de esta postura práctica, quizá por 
influencia estructuralista: Los estructuralistas han defendido análogos de algunas de las posiciones tradicionales 
acerca de los universales, como el realismo y el nominalismo (Audi 2004, s.v. estructuralismo). Por otro lado, 
creo (como explicaré después) que Onfray practica un nominalismo constructivo. Retomando la definición del 
Diccionario Akal de filosofía (Audi 2004), el “nominalismo constructivo” opera como un lenguaje en desarrollo 
siempre abierto a la introducción de nuevos términos y categorías sin apelar a ficciones convenientes (Audi 2004, 
s.v. nominalismo constructivo). 
15 Discípulo de Zenón, que a su vez lo fue de Crates el Cínico. 



115 

S e p t i e m b r e -  
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
Michel Onfray y el kinismo | Santiago Vargas Oliva 

 

 

lejos, Marie-Odile Goulet-Cazé rebatió la postura de Dumont (Flores-Júnior 2011: 

174). 

Si entramos en la lectura de Michel Onfray, el concepto de “nominalismo” no es 

un punto cualquiera, ni mucho menos, sino una cuestión insoslayable. En cada uno 

de los apartados de este trabajo aparece, en mayor o menor medida, el nominalismo 

como guía. Su causa radica –de ahí el tema que enlaza estos apartados– en el sistema 

que propone: el hedonismo, la singularidad del cuerpo y la persona; el cuerpo debe 

ser “nominalista, ateo, encarnado y mecánico” (Fuerza 166). En la línea del rechazo de 

los universalismos, toda propuesta de existencia que plantea Onfray (ética, relaciones 

personales, grupales, acción política, etc.) incita a los actores –y a sus actos– a ser 

singulares. 

La lectura nominalista de los perros atenienses es profusa, como hemos visto. 

Asimismo, no creo que este sea un rasgo de apropiación de su recepción: las razones 

que Diógenes da a Onfray para convertirlo en un arma arrojadiza contra el idealismo 

están más que justificadas; de hecho, el Cínico ya supuso un quebradero de cabeza 

para el maestro de lo ideal en el s. IV: “de forma negativa, el cinismo es un 

antiplatonismo: de forma positiva, un perspectivismo nominalista” (Fuerza 155).  

Caer en el idealismo es una cuestión que preocupa mucho a Michel Onfray; 

siempre anda con pies de plomo a la hora de agrupar conceptos y categorías. Él se 

denomina tajantemente, como hemos visto, un nominalista. Antes de caer en 

abstracciones fundadas, prefiere poner en marcha un ejercicio creativo de 

introducción de nuevos conceptos y categorías. Dentro de la filosofía, este 

pensamiento y acción teórica es denominado nominalismo constructivo.  

 

4.5.  Materialismo 

 

Afirmaba Diógenes que, “según la recta razón, todo estaba en todo y circulaba 

por todo. Así, por ejemplo, en el pan había carne y en la verdura, pan, puesto que 

todos los cuerpos se contaminan con todos” (D.L. VI 73 = Dióg., fr. 132 Giann.). De lo 

cual se extrae una clara concepción materialista atomista; cualquiera de las anécdotas 

seleccionadas en el epígrafe anterior podríamos traerlas a colación en este, dedicado 

al materialismo. Onfray ve en los kínicos, como no podía ser de otra manera, una 



    116 

S e p t . -
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

Michel Onfray y el kinismo | Santiago Vargas Oliva 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

clara tendencia a esa cosmovisión: “el nominalismo cínico también es 

materialismo...” (Cinismos 100). La concepción atomista onfraiana de la existencia 

queda más que patente, quizás cada vez más, en cada línea que escribe. Sin ir más 

lejos, una el Tratado de ateología, una de sus obras más celebradas, podemos leer: 

 
Los materialistas, radicales, cínicos, hedonistas, ateos, sensualistas y voluptuosos … ellos 

saben que sólo existe un mundo y que toda promoción de los mundos subyacentes lleva a la 

pérdida del uso y beneficio del único que hay. Pecado realmente mortal. (Ateología 226) 

 

El proceso crítico es el mismo en el que se basa la obra anteriormente citada: 

nominalismo y materialismo constituyen una estrategia de combate contra el 

idealismo, base del judeocristianismo. La religión idealista y monoteísta, como ya 

dedujo Nietzsche, es una doctrina de depreciación de la vida, de rechazo del cuerpo 

y de lo sensual. La propuesta de Onfray favorece lo real, el cuerpo es el núcleo. En 

ese sentido, Sloterdijk, igual que el filósofo francés, observa que, sobre todo, la 

propuesta de acción crítica (mediante la teatralidad y la pantomima pública, la 

anécdota) es una forma de reacción práctica que aglutina esa visión atómica: 

 
El quinismo griego descubre como argumentos la animalidad del cuerpo humano y de sus 

gestos y desarrolla un materialismo pantomímico… (Sloterdijk 2003: 178) El materialismo 

ocurrente no se satisface con palabras, sino que pasa al terreno de la argumentación material 

que rehabilita al cuerpo. (ibid. 181) 

 

De modo que la lucha no puede tomar los mismos instrumentos que el enemigo. 

El rechazo del idealismo no se puede llevar a cabo mediante palabras, conceptos y 

categorías, sino que debe utilizar como lanza lo real, lo singular, las armas del 

mundo sensible: el cuerpo. A Diógenes “el cuerpo le sirvió para teatralizar el 

pensamiento y escenificar las ideas” (Fuerza 156). 

 

5.  La performance como crítica institucional 

 

Uno de los lugares comunes donde coinciden los estudiosos del kinismo antiguo 

es en la enérgica crítica que estos realizan de la sociedad, la política y las leyes; 



117 

S e p t i e m b r e -  
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
Michel Onfray y el kinismo | Santiago Vargas Oliva 

 

 

sintetizando, de lo cultural. Diógenes era antiprometeico 16 : no “hacía ninguna 

concesión a las convenciones de la ley, sino sólo a los preceptos de la naturaleza, 

afirmando que mantenía el mismo género de vida que Heracles, sin preferir nada a la 

libertad” (D.L. VI 71 = Dióg., fr. 291 Giann.). En un rechazo total de la cultura y sus 

avances, los kínicos se negaron a utilizar el fuego y a escribir, que son dos grandes 

progresos de la civilización; según una de las versiones de su muerte, el sabio falleció 

de indigestión al intentar tragarse un pulpo crudo (D.L. VI 76 = Dióg., fr. 94 Giann.). 

El fuego era el emblema de Prometeo y de la cultura, de la civilización; Diógenes 

quiso renunciar a él. En cuanto a la escritura, Daraki explica que los kínicos se 

negaron a escribir porque rechazaron los avances del ser humano civilizado (Daraki 

1996: 13)17. 

¿Qué propusieron estos filósofos en su crítica de la cultura y la sociedad? Para 

García Gual reflejan en sus formas un “modo de rebelión cultural”, puesto en marcha 

a través de una “provocativa renuncia a toda actividad cívica y política” que 

“sintoniza con nuestras propias inquietudes” (García Gual 1987: 2-3). Aunque las 

formas y doctrinas destinadas a rechazar los valores dominantes son muchas, para 

explicar esta cuestión podemos acudir aquí a tres de ellas (anticultura, contracultura y 

filosofía underground) y posteriormente ver de qué manera lo expone Onfray. Esta 

división tripartita es una forma de aproximación a tres teorías interesantes sobre el 

quehacer crítico: 

a) La visión anticultural propone la negación de toda civilización y la vuelta y 

huida radical a la naturaleza (phýsis). Esta postura, por tanto, edifica sus esquemas a 

partir de la negación de aquellos otros imperantes en una polis griega tradicional: 

Atenas. Sin ir más lejos, el patriotismo ateniense se edificaba a partir de la 

autodesignada superioridad con respecto al bárbaro: la vieja y tan eficaz herramienta 

de la alteridad como alienación. De modo que la construcción anticultural supone la 

negación total de la polis griega. López Cruces (en prensa), a partir sobre todo del 

resumen que el epicúreo Filodemo (110-50 a.e.c.) hace de un diálogo de Diógenes 

                                                
16 El dios Prometeo es el gran héroe de la civilización. Como indica Pierre Grimal (2010), “es simplemente el 
bienhechor de la humanidad… Engañó a Zeus por el amor a los hombres (filantropía). Robó para ellos el fuego 
tras habérselo arrebatado Zeus a los hombres (s.v. Prometeo).  
17 El debate sobre si los antiguos cínicos escribieron algunas obras continúa, no obstante, abierto. María Daraki 
insiste en su naturaleza antiprometeica: “lo escrito se opone, no a lo «oral» exactamente, sino a la vida cínica” 
(Daraki 13). Sin embargo, los catálogos de obras que ofrece Laercio de Antístenes y Diógenes, aunque pueden 
incluir atribuciones falsas, llevan a pensar que algo escribieron.  



    118 

S e p t . -
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

Michel Onfray y el kinismo | Santiago Vargas Oliva 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

titulado República18, individúa cuáles pudieron ser los principios cívicos que rigieran 

esa “antirrepública”. Ese cuerpo legislativo, formulado “mediante el sistema de 

espejos deformantes característico de la historiografía herodotea, proponía una 

ciudad que no era sino la inversión (y, por tanto, la negación) de las ciudades griegas 

en general y, en concreto, de Atenas”. La anticultura, la antirrepública, es observada 

aquí como un proceso en el que desde la ciudadanía plena y el acatamiento de todas 

las leyes y tabúes sociales se “avanza gradualmente” transgrediendo la norma hacia 

la naturaleza radical; y ese “camino que atraviesa la naturaleza sería el cinismo” 

(kynismós).  

b) La visión contracultural19 congregaría un conjunto, “una constelación cultural 

que difiere radicalmente de los valores y concepciones fundamentales de nuestra 

sociedad” (Roszak20, 1980: 10).  

c) Por último, las filosofías del underground. Como explica el filósofo Luis 

Racionero (2010), el término contracultura en España proviene de una interpretación 

inexacta de la traducción del inglés, donde counter-culture tiene una idea de 

compensación en aquellos aspectos sociales en los que se produce un “declive”. Con 

el fin de aportar una idea más “amplia” de la concepción de lucha cultural, el autor 

se decanta por la palabra underground, por ser esta “la tradición del pensamiento 

heterodoxo que corre paralela y subterránea a lo largo de toda la historia de 

Occidente” (Racionero 2010: 10)21. 

Dejando a un lado la aclaración terminológica anterior, y tendiendo un lazo entre 

ambos conceptos (contracultura y underground), tenemos dos posturas diferentes 

para la interpretación: (i) el camino hacia la phýsis radical (anticultura) y (ii) el 

camino de la contracultura/underground. ¿Qué nos dice Onfray al respecto? 

“Diógenes está menos a favor de la anticultura sistemática que de la contracultura 

metódica. Nada en él puede hacer pensar en una optimización de la tendencia 

                                                
18 J. L. López Cruces, siguiendo a Husson (2010), indica que incluso el título podría ser una forma de escarnio al 
propio Platón, cuya gran obra se tituló República. 
19 Procedente del neologismo inglés counter-culture. 
20 Theodore Roszak fue un estudioso de la revolución contracultural de los años 50 y 60 que acuñó el término 
counter-culture. En su estudio se ocupó fundamentalmente de los jóvenes de esa época y de la recepción que 
estos hicieron de otras corrientes culturales, como el orientalismo o el marxismo. 
21 Según el autor, “esta Gran Tradición Underground se caracteriza por dos tendencias fundamentales: la 
búsqueda de una solidaridad mundial y el cortocircuitaje de las líneas de poder, distribución, producción e 
información de las organizaciones autoritarias” (Racionero,  2010: 11). 



119 

S e p t i e m b r e -  
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
Michel Onfray y el kinismo | Santiago Vargas Oliva 

 

 

natural” (Cinismos 138). ¿Qué propuso Diógenes? Difícil saberlo e innecesario, creo. 

El debate es intenso y reconfortante; aquí analizaremos solo cómo lo recibe Onfray. 

Racionalista convencido, anarquista y autor constructivo, el francés se apropia de la 

figura de Diógenes y define sus anécdotas como “artificios retóricos” (ibid.). Ve en 

ellos un baluarte para poner en práctica el voluntarismo estratégico que ya había 

defendido Foucault (2012): desvelar y ridiculizar los valores establecidos hasta que 

dejen de tener sentido. El exceso y la radicalidad de los actos de estos filósofos 

buscaban hacer ver al resto cuán ridículas eran sus concepciones, sus creencias y los 

valores de su contrato social tácitamente firmado. 

¿Cómo organizar la exposición crítica? El modo de abarcar la oposición a todos 

los contenidos cívico-sociales y culturales que intentaron derruir nos obliga a 

establecer una clasificación con el fin de organizar su desarrollo, aunque se trate más 

de una tarea funcional que de una enunciación exacta. En la Crítica de la razón cínica, 

Peter Sloterdijk dice que el “aspecto crítico-social y político existente en el impulso 

quínico explica por qué el quinismo parece escrito expresamente para los potenciales 

de resistencia social de hoy día” (Sloterdijk 2003: 249)22. El cinismo, que Sloterdijk 

identifica con el poder y la clase política burguesa que traza los contornos de la 

conciencia dominante, es la antítesis de ese otro “quinismo” –Kynismus– histórico de 

Diógenes, que se afana en desnudar al primero. El quinismo es, entonces, un maestro 

de la sospecha, un tifón contra la cultura occidental dominante: “con Diógenes 

empieza en la filosofía europea la resistencia contra el descartado juego del 

«discurso»” (ibid. 176). Los dos cinismos –de un lado, el cinismo; del otro, el 

quinismo o kinismo– sólo se pueden entender desde una relación maniquea. 

Además, Sloterdijk propone un tercer punto de vista del concepto, que giraría en 

torno a la “polémica” percepción de las diferentes propuestas realizadas y veladas 

por la clase dominante. Es decir, la “polémica” entre la “verdad oficial” de la 

conciencia burguesa y la “verdad no oficial o desnuda” de los héroes críticos (ibid. 

328). ¿Y cuáles son esos centros de polémica? Sloterdijk diferencia entre Zynismus –

cinismos– cardinales y secundarios. En el primer grupo inscribe el cinismo militar, el 

estatal, el sexual, el de la medicina, el religioso y el del saber. En el segundo nivel, el 

autor completa esta serie de aparatos con otros rasgos que permiten su lazo 

                                                
22 El capítulo se titula “El gabinete de los cínicos: 1. Diógenes de Sinope. Hombre-perro, filósofo, vagabundo”.  



    120 

S e p t . -
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

Michel Onfray y el kinismo | Santiago Vargas Oliva 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

ideológico; entre ellos observa tres: i) lo que él mismo llama “Amoralia”23, ii) el 

cinismo de prensa o informativo y iii) “el cinismo de intercambio”, el cinismo del 

capital, la contratación y la adquisición. Un cinismo este que queda ejemplificado con 

la siguiente cita: “la función cínica del dinero se manifiesta en su capacidad de 

implicar los valores superiores en negocios sucios” (ibid. 464)24.  

Onfray realiza en Cinismos una exposición semejante. Acude, como ya hemos 

indicado en otra parte de este ensayo, a la dualidad contradictoria cinismo/cinismo 

vulgar. A propósito del segundo, al que dedica un apéndice de ese mismo libro25, 

afirma que su “teoría es demagógica, y la práctica, insolente” (Cinismos 200). Aquí 

confluyen claramente las dos posturas, la de Onfray y la de Sloterdijk, asociando el 

cinismo vulgar al poder y a la forma en que este vende sus intereses de forma 

falsamente interclasista. Ambos ven en los supuestos culturales actuales ese 

desdoblamiento de la conciencia ilustrada y utilizan el kinismo de Diógenes como 

intervención, como arma arrojadiza contra la superestructura ideológica. Pero 

Onfray hace una precisión: todos esos cinismos vulgares que podemos individuar 

son de arbitraria clasificación y están entrelazados, “se imbrican extrañamente” (ibid. 

200), por lo cual es difícil aislarlos. Entre esos cinismos vulgares distingue: i) el 

religioso, ii) el político, iii) el clerical, iv) el militar, v) el revolucionario26, vi) el 

capitalista y vii) el ético, que define como “el motor de todos los demás” (ibid. 217), 

pues supone la anulación de la individualidad en favor de las relaciones de 

obediencia. Y, aunque no ocupan un mismo espacio dentro de su exposición, el autor 

francés enumera otros aspectos de la superestructura ideológica que podemos añadir 

a los anteriores, pues la crítica moderna la realiza por boca de los antiguos perros; 

hablamos de viii) el matrimonio y la familia nuclear, ix) el nacionalismo y, por 

último, x) el trabajo, que formaría parte, en términos marxistas, de la 
                                                

23 El apartado de la obra de Peter Sloterdijk donde se halla esta exposición podemos encontrarlo en la segunda 
parte de su libro –punto II. B.1– y se titula “Minima Amoralia: Confesión, broma, crimen” (Sloterdijk 2003: 
443-451). En él, el filósofo alemán expone cómo los medios del espectáculo (cine, teatro, novela), mediante sus 
discursos caracterizados por grandes dosis de violencia, permiten hacer que encajen ideológicamente las 
propuestas morales y éticas contradictorias de los aparatos cínicos anteriormente citados, v.g. la moral cristiana y 
su mandamiento “no matarás” con la  moral militar de “todo por la patria”. 
24 Sloterdijk hace especial hincapié en demostrar que la prepotencia del dinero reside en sus ansias de hacerse 
con todo y mercantilizarlo. Aquella frase que dice que todo tiene un precio es la prueba de ello. El ansia 
megalómana de adquisición deja su huella en aspectos como la comercialización de la mujer, por ejemplo. 
25 El título de ese apéndice es “Fragmentos de cinismo vulgar” (Cinismos 199-219). 
26 A través de él, el autor ejerce una dura crítica de la conciencia revolucionaria bolchevique y marxista ortodoxa, 
que toma como puntos de partida la violencia y la sumisión del individualismo al interés general. 



121 

S e p t i e m b r e -  
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
Michel Onfray y el kinismo | Santiago Vargas Oliva 

 

 

infraestructura27. 

Por tanto, las formas de organizar las cuestiones de crítica social pueden ser 

diversas, e incluso arbitrarias. El ordenamiento que seguiremos en lo que sigue 

comenzará, primero, con la crítica kínica del nómos (§5.1) y con el modo en que 

Onfray la traslada a la actualidad; segundo, la crítica del poder (§5.2) como uno de 

los grandes manifiestos de la anécdota de Diógenes; tercero, la crítica a las 

instituciones políticas y sociales (§5.3); y cuarto, el cosmopolitismo (§ 5.4) como 

propuesta coherente de las anteriores críticas.  

 

5.1.  Crítica del nómos28 

 

Antístenes, iniciador de la escuela cínica, fue el primero de ellos en decretar que 

“el sabio vivirá no de acuerdo con las leyes establecidas, sino de acuerdo con las de la 

virtud” (D.L. VI 11 = Antíst., fr. 134 Giann.). En lugar de las leyes, los filósofos 

llamados perros apelaban a la phýsis, a las leyes de la naturaleza, y actuaban con el fin 

de “asilvestrar la vida” (Daraki 1996: 8). Esta corriente «anticultural» debió de 

plasmarse en la antirrepública que tuvo que ser la República diogénica que antes he 

mencionado. La crítica del nómos –su desprecio de la ley ateniense– es la base del 

resto de críticas (políticas, ritualistas, morales, etc.), pues tanto estas como el mismo 

nómos no son para ellos más que una mera convención. Las convenciones para los 

cínicos no son más “que meros prejuicios irracionales y enemigas de la satisfacción 

de las necesidades naturales” (Long 2000: 54). El rechazo de los fundamentos 

epistemológicos sobre los que se sustenta la sociedad griega fue total; consideraban 

sus normas y convenciones sociales irracionales y arbitrarias. De igual manera, 

concebía Diógenes la moral como gregaria; el Kínico desempeña, en  palabras de 

Sloterdijk, el papel de “médico de la sociedad” (Sloterdijk 2003: 257). Cree que debe 

curar a sus conciudadanos del mal que sufren, cuyo síntoma es el peor de los 

                                                
27 En el prólogo a su Contribución a la crítica de la economía política (1986), Marx establece dos zonas que 
explican la estructura de la sociedad: i) la infraestructura económica y ii) la superestructura, con el nivel político-
jurídico y el nivel ideológico. Dentro de este segundo nivel se encontrarían el Estado, las leyes, la religión, el 
arte, la filosofía, etc. 
28 Nómos, término griego, viene a significar ‘ley’; las normas y leyes de la convivencia ciudadana de la 
civilización, de la cultura. 



    122 

S e p t . -
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

Michel Onfray y el kinismo | Santiago Vargas Oliva 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

posibles: la infelicidad. Para el kínico el fin de la filosofía es alcanzar la felicidad29. En 

esta medida, su filosofía era eminentemente práctica, funcional y utilitaria, como el 

mismo Onfray recalca; los medios para alcanzar la felicidad son la despreocupación y 

la alabanza de las necesidades básicas. Teorías utilitaristas posteriores no le quitan la 

razón. Remontémonos a aquella paradoja animalista que expone Tom Regan en The 

case for animal rights (1983): en ella plantea que, en un bote salvavidas en el que se 

encuentran cinco seres, de los cuales cuatro son humanos y el quinto un perro, es 

necesario arrojar a uno por la borda para que el bote no se hunda. Regan defiende 

que la vida del perro tiene menos valor que la del ser humano y, por ello, el can debe 

ser arrojado. Pero este no es el debate: ahora nos interesa la postura utilitarista, que 

sostiene que el único que no debe ser arrojado por la borda es el perro, pues tiene 

mayores posibilidades de llevar una vida feliz en la medida en que su felicidad se 

basa en una vida simple y despreocupada (Guren 1995: 476). En cierta manera, no le 

falta razón, y puede considerarse una concepción similar a la de los maestros. 

Los kínicos propusieron, utilizando la metáfora de Branham, “invalidar la 

moneda en curso” (2000)30. El valor de la moneda es algo acordado por todos, sin 

cuestionarnos el porqué; pagamos, compramos e intercambiamos a partir de un 

acuerdo social respecto al papel o a un metal. La metáfora monetaria sugiere la 

destrucción de toda concepción relativa; es decir, que se atenga a un lugar y 

momento histórico. Para Diógenes “sólo hay un gobierno justo: el del Universo” 

(D.L. VI 72 = Dióg., fr. 353 Giann.), y ese gobierno sólo se concibe de acuerdo con una 

ley, la de la naturaleza (phýsis). Por ello, denuncian la más elemental de las leyes 

griegas, la ley del nacimiento. Antístenes, “desdeñando a los atenienses que se 

jactaban de su condición de nacidos de la tierra, les decía que en nada eran más 

nobles que los caracoles y los saltamontes” (D.L. VI 1 = Antíst., fr. 8 Giann.), que 

también habían nacido en suelo ateniense. El sentimiento de pertenencia y su 

atribución de derechos a los hombres carecía de sentido alguno para los perros.  

Onfray, individualista radical, ve en su propuesta naturalista una forma de 

                                                
29 Al preguntarle (a Antístenes) cuál era la mayor dicha entre los humanos, dijo: “El morir feliz” (D.L. VI 5 = 
Antíst., fr. 17 Giann.). 
30 A partir de esta anécdota surge un debate que menciona Onfray en su obra. Asimismo, Branham utiliza la 
metáfora por su carácter abiertamente subversivo, se trata del máximo nivel de transgresión del nómos: la 
corrupción del sistema monetario. 



123 

S e p t i e m b r e -  
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
Michel Onfray y el kinismo | Santiago Vargas Oliva 

 

 

destrucción creadora; a su juicio, los kínicos pretenden “alcanzar la tabla rasa de 

Descartes, un horizonte sin fin que no sea quimérico, sobre el cual poder sentar las 

bases del edificio que mejor se avenga a sus ideas” (Cinismos 138). Su lectura no es 

anticultural sino contracultural y constructiva; para el fundador de la Universidad 

Popular, la moral y las normas sujetas a ella subyugan la libertad individual 

sobreponiendo la colectividad –y las estructuras de poder que la controlan– al 

individuo. De ese modo, “el proyecto cínico no es colectivo; por el contrario, propone 

una revolución singular como consecuencia de la cual el derecho positivo pierde su 

razón” (Cinismos 193). No se quiere ver en ellos una negación radical de la cultura31, 

sino una concepción panteísta en la que el individuo es ese todo. De hecho, como 

cuenta Dión Crisóstomo, Diógenes invitaba a “tomar como modelo la vida de los 

dioses” (Discursos, VI 31 = Dióg., fr. 583 Giann.). Onfray se apropia de su tendencia 

natural para empezar a construir una crítica de correspondencia; es decir, pone de 

relieve los aspectos comunes de la sociedad ateniense posclásica y de nuestras 

civilizaciones contemporáneas con el fin de reprender elementos de ambas que 

atenten contra la independencia y la libertad del individuo. La intervención crítica se 

extiende, como ya hicieran los propios kínicos, a todos los ámbitos de la sociedad 

civil. Cada uno de ellos será abordado en los siguientes apartados.  

 

5.2.  Crítica del poder 

 

De entre las anécdotas más conocidas y repetidas por la tradición y la 

divulgación kínica se encuentra aquella en la que Diógenes toma el sol y es 

interrumpido por cierto personaje. Así lo cuenta Diógenes Laercio: “Cuando tomaba 

el sol en el Craneo, se plantó ante él Alejandro y le dijo: «Pídeme lo que quieras». Y él 

contestó: «No me hagas sombra»” (D.L. VI 38 = Dióg., fr. 33 Giann.). Nada tenían que 

ofrecerle los poderosos, por mucho poder que ostentaran, ni siquiera Alejandro 

Magno. Tampoco los temía en absoluto; el mismo Alejandro le preguntó: “¿No me 

temes?”, y Diógenes le contestó: “¿Por qué? ¿Eres un bien o un mal?”. Como él 

                                                
31 Es una interpretación plausible. Moles recuerda que existe una “aparente tradición cínica menos hostil a la 
polis y alude a una frase de Antístenes (aunque no le da validez a la fuente, que es Estobeo, IV 4, 28 = Antíst., fr. 
70 Giann.) que compara a la ciudad-estado con el fuego: “Si te acercas demasiado te quemas, si te alejas 
demasiado te hielas” (Moles 2000: 146). 



    124 

S e p t . -
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

Michel Onfray y el kinismo | Santiago Vargas Oliva 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

respondió “Un bien”, dijo: “Pues ¿quién teme un bien?” (D. L. VI 68 = Dióg., fr. 40 

Giann.). Tampoco veía con buenos ojos a los que rodeaban como moscas a los 

gobernantes. Un tipo que se vanagloriaba de compartir grandes banquetes con 

Alejandro Magno también fue objeto de burla por parte del perro: “No es más que un 

infeliz, que come y cena cuando le parece bien a Alejandro” (D. L. VI 45 = Dióg., fr. 30 

Giann.). Otro episodio lo contrapone a su gran rival intelectual, Platón, a quien 

criticó por su falta de autonomía y libertad. Platón marchó a Siracusa a servir en la 

corte del tirano Dioniso. “En una ocasión, Platón, al verle lavar unas lechugas, se le 

acercó y en voz baja le dijo: «Si adularas a Dionisio, no lavarías lechugas». Y él 

respondió igualmente en voz baja: «Y si tú lavaras lechugas, no adularías a 

Dionisio»” (D.L. VI 58 = Dióg., fr. 56 Giann.); claro está que el irreductible Diógenes 

prefería la libertad de limpiar sus hortalizas antes que agachar la cabeza ante 

cualquier personalidad. Asimismo, la parresía32 de Diógenes no se limitaba a los 

ciudadanos de a pie; su tozuda manía de decir la verdad a cualquier precio se 

extendía también a los poderosos. Cuando lo condujeron ante la presencia de Filipo 

II de Macedonia33, se produjo el siguiente episodio: El monarca “le preguntó quién 

era, y contestó: «Un observador de tu ambición insaciable»” (D.L. VI 43 = Dióg., fr. 27 

Giann.). 

Todos los analistas han alabado la libertad del Perro y su insumisión. Es, quizá, el 

rasgo más destacable de la escuela. Onfray basa su propuesta neokínica –en la 

posmodernidad– en esa insumisión al orden, al poder y la consecuente libertad y 

autonomía que esta actitud confiere:  

 
Siempre existirán los señores importantes a los que hay que sonarles la nariz, los profesores 

ciruela, los poderosos arrogantes y los que compran filósofos tal como se compran esclavos, a 

los que hay que aclararles que preferimos el sol antes que sus luces artificiales, los que nos 

impiden vivir y que merecen una buena patada en el culo, los vendedores de falsas novedades, 

que deberíamos abofetear con urgencia... (FCP 11). 

 

Esta actitud es asumida por el francés hasta las últimas consecuencias. Por 

                                                
32Vocablo del griego antiguo que sirve para designar aquella actitud de decir la verdad en pro de ayudar a la 
persona que recibe la objeción. Lo ha estudiado bien Foucault (2004). 
33 Filipo II de Macedonia (382-336 a.e.c.) fue el padre y predecesor de Alejandro Magno en el trono de 
Macedonia. 



125 

S e p t i e m b r e -  
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
Michel Onfray y el kinismo | Santiago Vargas Oliva 

 

 

ejemplo, la financiación de su Universidad Popular rechaza las subvenciones 

públicas. Onfray toma como máxima –pues la repite numerosas veces– aquella cita 

de Nietzsche en La Gaya Ciencia que expresa que “tan odioso me es mandar como 

servir”. Hablamos aquí de un pilar de la concepción política que propone. Su Política 

de un rebelde es una manifestación de la necesidad de abordar la falta de autonomía 

tanto en el ámbito laboral como en la actividad revolucionaria o manifestante, un 

elemento que el propio filósofo llama la microrresistencia. Su concepción es libertaria a 

cualquier precio, y su lectura de Diógenes, como ya otros han observado 34 , 

completamente ácrata: “Diógenes era un anarquista, puesto que no aceptaba otro 

poder que no fuera el que cada uno dispone sobre sí mismo” (Cinismos 162). 

 

5.3.  Crítica de las instituciones griegas 

 

5.3.1.  Tabúes 

 

La subversión kínica del nómos se complementa, como bien indica Daraki, con el 

rechazo del thémiston, de las leyes y convenciones no escritas como parte de una 

ecléctica negación de todo orden social: 

 
No se contentaban con denunciar las discriminaciones impuestas por el orden cívico entre 

hombres y mujeres, libres y esclavos, ciudadanos y no-ciudadanos; a esto le añaden la apología 

del incesto, del canibalismo, y el abandono de los muertos a las aves de rapiña. (Daraki 1996: 14) 

 

Branham no duda tampoco en catalogar a Diógenes como “un violador de 

tabúes”, debido a su “voluntad de burlar las reglas que todos los demás deben 

observar” (Branham 2000: 139). El escándalo kínico es atrevido, irreverente, ácido e, 

incluso, gore. Hablemos de esos tres grandes discursos tan descarados: 

(i) El incesto. Algunas fuentes recogidas por María Daraki contienen información 

sobre la “herencia cínica del estoicismo”35. Gracias a ese compendio sabemos que 

defendieron las prácticas sexuales entre padre e hija, así como entre hijo y madre o 

                                                
34 J. L. López Cruces (en prensa); Dudley  (1937); Cappelletti (2010).  
35 El fundador de la escuela estoica, Zenon de Citio (334-262 a.e.c.), fue prosélito de Crates de Tebas y, por tanto, 
estuvo en contacto absoluto con los planteamientos kínicos, que fueron transmitidos en los primeros momentos 
de la escuela del Pórtico Pintado. 



    126 

S e p t . -
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

Michel Onfray y el kinismo | Santiago Vargas Oliva 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

entre hermanos (Daraki 1996: 9). De hecho, según atestiguan, ante el revés del 

destino que sufrió Edipo, Diógenes opinaba que lo mejor que podría haber hecho 

este era, siendo rey, “legalizar el incesto en Tebas” (Dión Crisóstomo, Discursos, X 30 

= Dióg., fr. 586 Giann.). Porque toda prohibición es convencional. En su afanosa 

búsqueda por asilvestrar la vida, piensa que las prácticas que llevan a cabo los 

animales no son nunca censurables por los humanos virtuosos. 

(ii) El abandono de los muertos a las aves de rapiña: Algunos dicen que, en el trance 

de morir, Diógenes “encargó que lo dejaran sin enterrar para que cualquier animal 

pudiera alimentarse de él” (D.L. VI 79 = Dióg., fr. 101 Giann.). En esta manifestación, 

el Kínico dejaba bastante claro que no sentía ningún respeto por las “leyes de 

Antígona”, que estaban fundamentadas en el honor de la persona difunta y en el 

correcto devenir de su vida posterior: los griegos colocaban dos óbolos (monedas de 

escaso valor) en los ojos de sus muertos con el fin de que pagaran a Caronte, el 

barquero que debía cruzarlos en su barca al otro lado del río Aqueronte, donde se 

encontraba el reino de Hades, el lugar de la ultratumba. 

(iii) El canibalismo o antropofagia. Cuenta Laercio que a Diógenes de Sinope “no le 

parecía impío el devorar trozos de carne humana” (D.L. VI 73 = Dióg., fr. 132 

Giann.)36. Seguramente Diógenes había leído a Herodoto, quien contaba que algunas 

sociedades consideradas bárbaras para los griegos lo practicaban; con ese argumento 

denunciaba la relatividad de las prohibiciones culturales. Asimismo, estaban de 

acuerdo en comer carne de sus miembros perdidos (si se les amputaba un brazo, por 

ejemplo); no veían con malos ojos, tampoco, el comer a los muertos o que los hijos 

devoraran a sus padres (Daraki 1996: 9). 

¿Cómo interpreta Onfray todas estas escandalosas manifestaciones? En la línea 

de Branham, Onfray entiende que sus excesivos y llamativos alegatos “tienen el valor 

de artificios retóricos” (Cinismos 138). Su finalidad es desenmascaradora; es decir, 

pretenden desvelar no sólo las propias convenciones,  sino la sobriedad y el cinismo 

–vulgar– con que la sociedad los propugna y los defiende. El sagaz y descarado 

ataque de Diógenes a los cimientos de la concepción social ateniense (ciudadanía, 

                                                
36 La antropofagia es uno de los puntos más radicales del breviario kínico. El canibalismo era cosa de bárbaros. 
Esa propuesta es tan radical como abiertamente anticiudadana, y produjo las críticas más brutales de su figura. 
De hecho, lo mismo observa Onfray, quien subraya que “en su invitación a comer carne humana Diógenes 
concentra lo esencial del pensamiento cínico” (Cinismos 127). 



127 

S e p t i e m b r e -  
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
Michel Onfray y el kinismo | Santiago Vargas Oliva 

 

 

familia, rituales) maravilla al filósofo francés; para él son formas realmente eficaces 

de demostrar a sus oyentes que “una interdicción sólo es válida para la civilización 

que la proclama y que no se aplica del mismo modo en otras tradiciones” (ibid. 127). 

 

5.3.2.  Ritualismo 

 

Centrémonos en el punto tratado anteriormente, la práctica promulgada por 

Diógenes de abandonar el cuerpo de los difuntos o, incluso, comérselos. La 

insolencia de Diógenes era ilimitada; a lo dicho podemos añadir otros alegatos 

igualmente estrambóticos, tales como que no creía que fuera “impropio llevarse 

cualquier cosa de un templo” (D.L. VI 73 = Dióg., fr. 353 Giann.). Branham lo ve así: 

“Que Diógenes defienda el robo en los templos y niegue validez a tabúes 

alimentarios y sexuales tan fundamentales como los relativos al canibalismo y el 

incesto, es coherente con su actitud antirritualista” (Branham 2000: 129). Fiel a su 

parresía, aquellos que acostumbraban a realizar cualquier rito religioso asumían el 

riesgo de sufrir el escarnio del sabio. Otro perro más tardío, Demonacte de Chipre 

(ca. 70-170 de nuestra era), de quien Luciano de Samosata escribió una biografía, ante 

la censura de otros por no acudir a orar al templo, los rebatía alegando que si las 

divinidades existen, lo escucharán sea cual sea el lugar desde donde les hable (Vida 

de Demonacte, cap. 27). El kínico se niega a seguir patrones de conducta. Los 

sacrificios, los rituales o las congregaciones son impugnados por ellos de la misma 

manera que rechazan toda convención social. En este sentido, Onfray, como 

declarado ateo radical, no puede estar más de acuerdo con el rechazo ritualista kínico 

a causa de la merma en la soberanía individual que comporta (Cinismos 158). 

Asimismo, a través de las anécdotas anteriormente vistas, el autor del Tratado de 

ateología ejecuta una intervención crítica contra lo que llama cinismo vulgar clerical, al 

que condena por su papel catalizador, manipulador y controlador de las masas. No 

obstante, y es la cuestión que entraremos a valorar a continuación, existe una abismal 

diferencia entre afirmar que el kinismo o Diógenes son antirritualistas y afirmar que 

este último fue ateo. 

 

5.3.3.  Religión 



    128 

S e p t . -
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

Michel Onfray y el kinismo | Santiago Vargas Oliva 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

 

La ridiculización de los rituales, los discursos religiosos y las actitudes piadosas 

por parte de los antiguos kynikói fue profusa, y su lectura es bastante admitida. En 

este espacio nos ocuparemos, sin embargo, de poner sobre la mesa la cuestión de si 

fueron ateos o no. Goulet-Cazé, en su escrito dedicado a “La religión y los primeros 

cínicos” (2000), se propone analizar, dentro del grandísimo abanico de lecturas 

antiguas, las interpretaciones de los cínicos en términos religiosos. Asimismo, puesto 

que no debemos perder de vista a Onfray, sólo nos centraremos en una parte de esas 

corrientes: la exégesis atea.  

En primer lugar, aunque parezca algo descabellado para la época clásico-

helenística, sí existieron en ella pensadores ateos; es decir, hubo quienes sostuvieron 

que no existían los dioses; valga como ejemplo Diágoras de Melos o Teodoro, 

llamado el Ateo. Pero veamos si Antístenes y Diógenes –los primeros cínicos– son 

susceptibles de ser descritos, como algunos lo han hecho, como filósofos ateos. Con 

respecto a Antístenes, tras revisar todas las fuentes conservadas, Goulet-Cazé 

defiende que creía en un dios y mantenía una relación especial con esa deidad, que 

estaba asociada a la naturaleza (Goulet-Cazé 2000: 95-96). Con respecto a Diógenes, 

la corriente de lectura atea es tangible, aunque las fuentes son inconsistentes como 

para dar una respuesta firme. A su juicio, el tratamiento de la cuestión no es simple, 

y existen riesgos a la hora de emitir un veredicto; uno de ellos reside en el peligro de 

“proyectar sobre las actitudes religiosas de los cínicos nuestras ideas modernas sobre 

la religión” (ibid. 69), algo que debe evitarse.   

La lectura de Michel Onfray avanza por otros derroteros. A él no le importa hacer 

un juicio sobre la historicidad del ateísmo de Diógenes. Su cosmovisión materialista 

lo lleva a determinar, sin vacilaciones, que los kínicos fueron ateos (Cinismos 155). Su 

ateísmo se fundamentaba, según piensa, en una actitud libertaria radical: el 

individualismo. En cualquier caso, la crítica contemporánea de la religión que nos 

ofrece a partir de ellos siempre parte del materialismo. Para él, siempre ha existido el 

cinismo vulgar religioso como una trampa, como un desprecio del cuerpo y como 

una metodología del orden, de modo que establece una correspondencia total entre 

los mecanismos de la época en que los kínicos propusieron su estilo inconformista y 

nuestras épocas moderna y posmoderna, y apela a la retórica materialista de 



129 

S e p t i e m b r e -  
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
Michel Onfray y el kinismo | Santiago Vargas Oliva 

 

 

Diógenes para derribarlo. 

 

5.3.4.  Matrimonio 

 

Antes de nada, hemos de puntualizar que existe poco debate al respecto. Las 

opiniones concuerdan, en una amplia mayoría, en que los Perros no gustaban del 

matrimonio, evidentemente por el menoscabo de la autonomía que comportaba y 

aún comporta. Diógenes, fiel a su estilo, “elogiaba a los que se disponían a casarse y 

no se casaban” (D.L. VI 29 = Dióg., fr. 297 Giann.), y cuando le preguntaban sobre 

“cuál es el momento oportuno para casarse, dijo: «Los jóvenes todavía no, los viejos 

ya no»” (D.L. VI 54 = Dióg., fr. 200 Giann.). Su ideario alternativo es descrito por 

Diógenes Laercio, quien explica pormenorizadamente su alternativa libertina. Para 

Diógenes, “las mujeres debían ser comunes, sin establecer ningún matrimonio, sino 

que el que persuadiera a una se uniera con la que lo persuadiera a él. Por eso también 

los hijos habían de ser comunes” (D.L. VI 72 = Dióg., fr. 353 Giann.). Crates e 

Hiparquia, marido y mujer aunque no de forma, para nada, ortodoxa, se unieron en 

lo que se llamó kynogamía (unión kínica). En primer lugar, lo hicieron en igualdad 

extrema: ausencia total de bienes y de dote, algo que contradice de todo punto el 

matrimonio griego basado en la conservación de la propiedad. Además, en una 

época en la que la unión hombre-mujer se producía mediante el acuerdo concertado 

entre familias, la kynogamía determina que sólo hace falta el consentimiento mutuo 

(Branham y Goulet-Cazé 2000: 22). En segundo lugar, la pareja rompió con su 

performance37 la distinción ateniense entre los espacios público y privado. Onfray ve 

esta pareja con buenos ojos, pues agarran con fuerza esa máxima de que la felicidad 

“no es compatible con el nomos” (Contrahistoria 135).  

Asimismo, la cuestión sobre las relaciones afectivas ha sido ampliamente tratada 

por el francés en algunos de sus libros, como v.g. Teoría del cuerpo enamorado. Su 

postura frente al matrimonio y la procreación es radical y negadora. El matrimonio, 

invención para el control de la libido, supone para él una forma de “castidad 

familiar”. Así, manifiesta que “contra el matrimonio, el cínico promueve la unión 

libre, confiada al capricho de la fantasía” (Cinismos 186). La concepción onfraiana de 
                                                

37 Recordemos que ambos (Crates e Hiparquia) yacían en público, mantenían relaciones sexuales en plena ágora; 
cf. D.L. VI 97 (= Crat., fr. 21 Giann.): “(Hiparquia) se unía con él en público”. 



    130 

S e p t . -
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

Michel Onfray y el kinismo | Santiago Vargas Oliva 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

las relaciones afectivo-sexuales parece congeniar con la actitud desvergonzada de los 

Perros y las Perras. En clara oposición a la epistemología tradicional que seguimos 

reproduciendo mediante prácticas cristianas y formas de contrato tradicional (como 

lo es el matrimonio), el autor del Tratado de ateología establece una propuesta 

alternativa basada en el “contrato hedonista” y “sinalagmático”. En cuanto a la tan 

alabada labor social de engendrar descendencia, su apuesta se concentra en lo que él 

llama la “metafísica de la esterilidad”. Su invitación es “lúdica”; se niega, frente al 

ascetismo y el pudor cristiano, a reducir las posibilidades del cuerpo a lo socialmente 

impuesto. En lugar de eso, en su obra Teoría del cuerpo enamorado proyecta las figuras 

de Diógenes con su masturbación pública y de Crates e Hiparquia con su coito 

público como ejemplos de la liberación sexual. Según Onfray, ellos gritan a los cuatro 

vientos el “¡Fin de las convenciones y de los usos culpables de la carne!” (Cuerpo 82). 

 

5.4.  Cosmopolitismo 

 

La cuestión sobre la declarada ciudadanía universal preconizada por Diógenes de 

Sinope y otros kínicos podemos, asimismo, encuadrarla dentro de este apartado 

como la culminación de las anteriores críticas: cosmopolitismo como negación de la 

polis. 

Cuando a Diógenes de Sinope le preguntaban de dónde era, respondía: 

“Cosmopolita” (D.L. VI 63 = Dióg., fr. 355 Giann.), un ciudadano del mundo. Él 

entendía que el único gobierno justo era el del universo (D. L. VI 72 = Dióg., fr. 353 

Giann.), y cuando se mofaban de su persona por haber sido condenado al destierro38 

de su ciudad natal, Sinope, contestaba: “Y yo a ellos (los condeno) a la permanencia 

en su ciudad” (D.L. VI 49 = Dióg., fr. 11 Giann.). Daraki (1996: 14) observa que dentro 

de su concepción naturalista Diógenes se proclamaba apátrida, “el desterrado”; ese 

cosmopolitismo formaba parte de una actitud de contestación a la ley de ciudadanía 

ateniense y a la discriminación en las tres esferas (hombres/mujeres; ciudadanos/no 

ciudadanos; esclavos/libres). John Moles dedica un ensayo precisamente a la cuestión 

del cosmopolitismo; para él, Diógenes no sólo no tenía polis, sino que rechazaba el 

propio concepto de polis porque era “contrario a la naturaleza” (Moles 2000: 144). En 
                                                

38 Se cuenta que fue desterrado por falsificar moneda, v. D. L. VI, 20 = Dióg., fr. 2 Giann.  



131 

S e p t i e m b r e -  
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
Michel Onfray y el kinismo | Santiago Vargas Oliva 

 

 

ese mismo análisis, se plantea cómo una persona contraria a la ciudad se mantiene en 

ella: la causa de ello no puede ser otra que su papel de “misionero filantrópico” (ibid. 

145 y 154) que mediante sus actuaciones aspira a ser de verdadera ayuda a sus 

semejantes. Por ello defiende que el cosmopolitismo kínico no solo fue negativo, por 

su oposición total al nómos, sino que también tuvo una dimensión positiva por la 

pretensión de ayudar al resto de ciudadanos a alcanzar la felicidad (ibid. 162).  

El cosmopolitismo de Diógenes es, en la obra de Onfray, un punto de partida 

excelente para su intervención crítica contra un cinismo vulgar: el nacionalismo. El 

filósofo francés arremete, mediante relaciones de correspondencia entre los 

mecanismos de homogeneización existentes en el nacionalismo griego y en el 

contemporáneo, contra las distinciones de nacimiento, tan importantes en la Atenas 

clásica y helenística como en las políticas de inmigración y control fronterizo actual. 

En la línea de Daraki, el rechazo de la ley del nacimiento es una reprobación de las 

distinciones metafísicas de alteridad. De hecho, citando aquel enunciado de 

Antístenes que indica que “hay que tener más estima por el justo que por el familiar” 

(D.L. VI 12 = Antíst., fr. 134 Giann.), Onfray percibe que es un tema de candente 

actualidad y una fórmula válida para cualquier época. 

 

5.5.  Feminismo 

 

Si el cosmopolitismo supone la negación del nómos y su ley de nacimiento es 

categorizada como insuficiente y arbitraria, no existe ninguna razón para no incluir a 

las mujeres en esa urbe del cosmos. Y así es como lo entienden los Perros. Antístenes 

afirmaba, provocando con total seguridad la indignación de otros filósofos de 

convicciones más aristocráticas, que “la virtud del hombre y la de la mujer es la 

misma” (D.L. VI 12 = Dióg., fr. 134 Giann.). La ciudadanía y participación política les 

estaba vetada a ellas en Grecia; era un espacio reservado a los hombres atenienses de 

pura cepa. Si Diógenes Laercio hace hincapié en afirmar que Antístenes pensaba de 

este modo, eso solo puede significar que era una posición heterodoxa en su época. 

Asimismo, otra muestra de ello es la relación de igualdad y compañerismo recíproco 

que mantuvieron Crates e Hiparquia: cuando la dama decidió seguir al viejo Crates, 

este, que había hecho lo posible por disuadirla, finalmente se desnudó delante de ella 



    132 

S e p t . -
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

Michel Onfray y el kinismo | Santiago Vargas Oliva 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

y le dijo: “Este es el novio, esta tu hacienda: delibera ante esta situación. Porque no 

vas a ser mi compañera si no te haces con estos mismos hábitos” (D.L. VI  96 = 

Hiparq., fr. 1 Giann.). Ella, por supuesto, aceptó. Hiparquia frecuentó lugares de 

debate político como una igual dentro de su escuela. Del mismo modo que su 

precursor Antístenes le concedió la igualdad intelectual, ella se esforzó en defenderla 

ante todos: un día, rebatió a Teodoro el Ateo objetándole que “lo que no sería 

considerado un delito si lo hiciera Teodoro tampoco será considerado delito si lo 

hace Hiparquia”. Aquel hombre no supo qué contestar y se limitó a arrancar las 

vestiduras de la mujer con el objetivo de que esta se ruborizase, y le objetó que ahora 

no sabría reparar su prenda. Ella se reafirmó diciendo que el tiempo que no ha 

estado en el telar, como las demás mujeres, lo había invertido en la educación (D.L. 

VI 97 = Hiparq., fr. 1 Giann.). Su fuerza irreverente es tan potente como la de 

cualquier otro miembro de su secta, con independencia de su sexo. 

¿Podemos observar aquí, tomando parámetros modernos, un feminismo? El tema 

es complejo. Autores más dedicados a analizar la corrección de los contextos y las 

informaciones no se aventurarán a ello, pero Sloterdijk y Onfray sí que lo 

manifiestan, sobre todo el francés, quien dice ver en ellos “un relativo feminismo de 

buena ley” (Cinismos 186). Sloterdijk, por su parte, fiel a su propuesta de realización 

de la teoría crítica, toma las armas del kinismo con el fin de destruir y reconstruir los 

supuestos contemporáneos; además establece puentes entre épocas, observando que 

la actitud de los antiguos es un “quinismo que puede observarse en los actuales 

movimientos feministas” (Sloterdijk 2003: 377). 

 

6.  La acción: en busca de nuevos escenarios 
 

Cínicos son los rebeldes que ponen su orgullo por encima de las prebendas que ofrece la 

colaboración con los poderes establecidos, cínicos son también los rebeldes que ponen el 

pensamiento al servicio de la insumisión antes que al de las fuerzas que desvitalizan al 

individuo, y cínicos son, finalmente, los que oponen el saber al poder a modo de contrapoder. 

(Rebelde 208) 

 

En Filosofar como un perro, publicado en España en 2013, Michel Onfray pide 

abiertamente que los nuevos kínicos salgan y se expresen, que pongan en marcha 



133 

S e p t i e m b r e -  
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
Michel Onfray y el kinismo | Santiago Vargas Oliva 

 

 

nuevas performances y desvelen las quimeras de hoy. El filósofo normando piensa que 

“se trata de inventar modalidades existenciales cínicas en un mundo en el que las 

formas han cambiado” (FCP 11).  

La anécdota kínica es ante todo comunicativa, portadora de significados. El 

propio Onfray ha encontrado esa vía de escape para canalizar su descontento. Si 

Diógenes orinaba en plena ágora, el nuevo kinismo debe encontrar su ágora, su 

escenario. El ágora de Onfray parece encontrarse en los medios de comunicación, 

donde tiene mucha presencia y, sobre todo, audiencia y repercusión. En un intento 

por volver a hacer aquello que tanto aprecia en Diógenes y Aristipo (dirigirse a toda 

la gente, sacar el conocimiento a la calle), apuesta por servirse de los medios de 

comunicación en la medida de lo posible. De hecho, él hace especial hincapié en 

defender que los medios tienen un alto impacto en la gente y, a la vez, son una 

plataforma excepcional para llegar a ella. Entre otros medios, Onfray ha aparecido y 

aparece en televisión, radio, prensa escrita, prensa electrónica y revistas de 

politología. Podemos entender el eco que tiene en la sociedad si sabemos, por 

ejemplo, que Nicolas Sarkozy, presidente de la República Francesa entre 2007 y 2012, 

le concedió una entrevista en solitario. Sería más que interesante dedicar otro 

espacio, en posteriores trabajos sobre el autor, a revisar los escenarios donde aparece 

y los proyectos que el autor pone en marcha para hacer llegar su filosofía a la gente.  

 

Conclusiones 

 

A lo largo de este ensayo se ha pretendido un acercamiento a un filósofo 

contemporáneo, Michel Onfray, a través de uno antiguo, Diógenes de Sinope, a quien 

el primero considera uno de sus grandes maestros. Sobre Onfray, hemos podido 

observar algunas características que demuestran de sobra por qué es un autor 

interesante para el estudio en nuestro país. En primer lugar, ambiciona una vida 

coherente con su pensamiento, es decir, su mayor objetivo es vivir una vida 

filosófica. En segundo lugar, siempre es alentador observar cómo un doctor en 

filosofía arremete sin reparos contra la academia, pues esto puede servir como 

incentivo para mejorar las instituciones en la que nos encontramos. En tercer lugar, el 

hecho de que un filósofo sea una figura tan mediática en el país francés puede 



    134 

S e p t . -
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

Michel Onfray y el kinismo | Santiago Vargas Oliva 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

servirnos para ver qué cosas podemos traer, adaptar o probar en el nuestro, con el fin 

de hacer ver a todos cuán valiosos son los estudios de humanidades. Por último, 

podríamos resaltar la creatividad con la que afronta el saber filosófico, haciéndolo 

accesible e interesante a muchísimas personas (algunos de sus libros son best sellers). 

Algunos le reprocharán que sea un autor de divulgación (con todo el carácter 

peyorativo de la palabra), pero ¿acaso intentar llegar a la mayor cantidad de gente 

posible es un defecto? No lo creo. Podemos dar un paso adelante y ver positivamente 

las fórmulas que Onfray propone (como otros tantos en España ya intentan) o 

directamente le colocamos el calificativo de divulgador y nos dedicamos a otros 

menesteres (académicos, supongo). 

Por otro lado, encontramos al sabio de Sinope. Un personaje que parece ser 

rechazado por todos, tanto por filósofos como por no filósofos y que, al final, poco 

sitio encuentra. Podríamos proponer tomarlo como adalid de las humanidades, hoy 

que tantas armas necesitamos para defendernos de aquella tecnocracia a la que nos 

referíamos al inicio de este trabajo. Diógenes es intrépido, independiente, 

contestatario y satírico. A quien no gusta es porque teme ser “el otro” en esas 

anécdotas en las que el perro participa (el poderoso, el gregario, el fiel seguidor, el 

ortodoxo o el irreflexivo). Diógenes es el perroflauta por excelencia, el ilustre líder 

diacrónico. Vivimos en tiempos donde se hace más necesario que nunca reflexionar 

sobre nuestra servidumbre, plantearnos nuevas formas de lucha e intentar hacernos 

fuertes en la crítica sobre la realidad alienante que nos rodea. Debemos plantearnos 

si queremos seguir caminando detrás del rebaño camino del teatro o si, por el 

contrario, aun a riesgo de ser vituperados por los caminantes, cambiamos 

radicalmente de sentido:  

 
Entraba en el teatro en contra de los demás, que salían. Al preguntarle que por qué, dijo: 

“Eso es lo que trato de hacer durante toda mi vida”. (D.L. VI  64 = Dióg., fr. 267 Giann.) 

 

Lista de obras de Onfray citadas abreviadamente 

 

Antimanual = Onfray, M. (2005). Antimanual de filosofía. Lecciones socráticas y 
alternativas, I. Ganuza (trad.). Madrid: Edaf (ed. or. París: Bréal, 
2001). 



135 

S e p t i e m b r e -  
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
Michel Onfray y el kinismo | Santiago Vargas Oliva 

 

 

Ateología = Onfray, M. (2006). Tratado de ateología. Física de la metafísica, L. Freire 
(trad.). Barcelona: Anagrama (ed. or. París: Grasset, 2005). 

Cinismos = Onfray, M. (2002). Cinismos. Retrato de los filósofos llamados perros, A. 
Bixio (trad.). Buenos Aires: Paidós (ed. or. París: Grasset, 1990). 

Comunidad = Onfray, M. (2008). La comunidad filosófica. Manifiesto por una 
Universidad Popular, A. García Castro (trad.). Barcelona: Gedisa 
(ed. or. París: Galilée, 2004). 

Contrahistoria = Onfray, M. (2007). Contrahistoria de la filosofía I: Sabidurías de la 
antigüedad, M.A Galmarini (trad.). Barcelona: Anagrama (ed. or. 
París: Grasset, 2006). 

Cuerpo = Onfray, M. (2002). Teoría del cuerpo enamorado. Por una erótica solar, 
X. Brotons (trad.). Madrid: Pre-Textos (ed. or. París: Grasset, 2000). 

FCP = Onfray, M. (2013). Filosofar como un perro, M. Shapire (trad.). 
Buenos Aires: Capital Intelectual (ed. or. París: Éditions Galilée, 
2010). 

Fuerza = Onfray, M. (2008). La fuerza de existir. Manifiesto hedonista, L. Freire 
(trad.). Barcelona: Anagrama (ed. or. París: Grasset, 2006). 

Rebelde = Onfray, M. (2011). Política del rebelde. Tratado de la resistencia y la 
insumisión, E. Kosikci y S. Kot (trads.). Barcelona: Anagrama (ed. 
or. París: Grasset, 1997). 

 

Bibliografía 

Fuentes primarias 

 

Diógenes Laercio. (2007). Vidas de filósofos ilustres, C. García Gual (trad.). Madrid: Alianza. 
Dión Crisóstomo.  (1988). Discursos, G. Morocho Gayo y G. del Cerro Calderón (trads.), 4 vol. Madrid: 

Gredos. 
Giannantoni, Gabriele [ed.] (1990). Socratis et Socraticorum reliquiae, 4 vol. Roma: Bibliopolis. 
Luciano de Samosata. (2010). Diálogos cínicos, Guzmán, C. (trad.). Madrid: Alianza. 
Onfray, Michel. (2002). Cinismos. Retrato de los filósofos llamados perros, A. Bixio (trad.). Buenos Aires: 

Paidós (ed. or. París: Grasset, 1990). 
Onfray, Michel. (2002). Teoría del cuerpo enamorado. Por una erótica solar, X. Brotons (trad.). Madrid: Pre-

Textos (ed. or. París: Grasset, 2000). 
Onfray, Michel. (2005). Antimanual de filosofía. Lecciones socráticas y alternativas, I. Ganuza (trad.). 

Madrid: Edaf (ed. or. París: Bréal, 2001). 
Onfray, Michel. (2006). Tratado de ateología. Física de la metafísica, L. Freire (trad.). Barcelona: Anagrama 

(ed. or. París: Grasset, 2005). 
Onfray, Michel. (2007). Contrahistoria de la filosofía I: Sabidurías de la antigüedad, M.A. Galmarini (trad.). 

Barcelona: Anagrama (ed. or. París: Grasset, 2006). 
Onfray, Michel. (2008). La comunidad filosófica. Manifiesto por una Universidad Popular, A. García 

Castro (trad.). Barcelona: Gedisa (ed. or. París: Galilée, 2004). 
Onfray, Michel. (2008). La fuerza de existir. Manifiesto hedonista, L. Freire (trad.). Manifiesto hedonista. 

Barcelona: Anagrama (ed. or. París: Grasset, 2006). 
Onfray, Michel. (2011). Política del rebelde. Tratado de la resistencia y la insumisión, E. Kosikci y S. Kot 

(trads.). Barcelona: Anagrama (ed. or. París: Grasset, 1997). 
Onfray, Michel. (2013). Filosofar como un perro, M. Shapire (trad.). Buenos Aires: Capital Intelectual (ed. 

or. París: Éditions Galilée, 2010). 
Plutarco. (1987). Moralia, tomo V. London: Harvard University Press. 



    136 

S e p t . -
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

Michel Onfray y el kinismo | Santiago Vargas Oliva 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

 

Fuentes secundarias 

 

Audi, Robert (ed.). (2004). Diccionario Akal de filosofía, H. Marraud y E. Alonso (trads.). Madrid: Akal.  
Branham, Robert Bracht – Goulet-Cazé, Marie-Odile. (eds.). (2000). Los cínicos. Barcelona: Seix Barral 

(ed. or. California: University of California Press, 1996). 
Branham, Robet Bracht. “Invalidar la moneda en curso: La retórica de Diógenes y la invención del 

cinismo”, en Branham – Goulet-Cazé (2000), pp. 111-142. 
Cappelletti, Ángel. (1990). Notas de filosofía griega. Venezuela: Universidad Simón Bolívar y el Instituto 

de Cooperación Iberoamericana de Venezuela (ICIV). 
Cappelletti, Ángel. (2010). La ideología anarquista. Barcelona: El grillo libertario.   
Daraki, María (1996). “Los cínicos”, en M. Daraki y G. Romeyer-Dherbey (1996). La filosofía helenística: 

cínicos, estoicos y epicúreos. Madrid: Akal, pp. 7-16. 
Dudley, Donald. (1937). A History of Cynicism from Diogenes to the Sixth Century A.D. Londres: Methuen 

and Co. Ltd. 
Dumont, Jean Paul. (1989). “Des paradoxes à la philodoxie, être cynique ou pas”. L’âne, n.º 37.  
Fallas López, Luis. (1999). “Dos filosofías desde lo singular en el pensamiento antiguo: Cínicos y 

Cirenaicos”. Revista de filosofía de la Universidad de Costa Rica, n.º 93, pp. 385-393. 
Flores-Júnior, Olimar. (2011). Reseña de S. Husson, La République de Diogéne, Paris 2010, en Kléos, n.º 

15, pp. 141-198. 
Foucault, Michel. (2004). Discurso y verdad en la antigua Grecia. Barcelon, Buenos Aires, México: Paidós 

Ibérica. 
Foucault, Michel. (2012). Historia de la sexualidad. Madrid: Biblioteca Nueva. 
García Gual, Carlos. (1987). La secta del perro. Madrid: Alianza.  
García Gual, Carlos. “La actualidad de los cínicos”, en Branham – Goulet-Cazé (2000), pp.1-10. 
Goulet-Cazé, Marie-Odile. “La religión y los primeros cínicos”, en Branham – Goulet-Cazé (2000), pp. 

69-111.   
Goulet-Cazé, Marie-Odile. (1986). L’Ascése cynique VI, 70-71. Un commentaire de Diogéne Laërce. Paris: 

Librairie philosophique J. Vrin. 
Grimal, Pierre. (2010). Diccionario de mitología griega y romana, Francisco Payarols (trad.). Barcelona: 

Paidós. 
Guren, Lori. “Los animales”, en Singer, P. (1995). Ética aplicada. Madrid: Alianza, pp. 469-483. 
Husson, Suzanne (2010). La République de Diogène. Une cité en quête de la nature, Paris: Librairie 

philosophique J. Vrin. 
Long, Anthony. “La tradición socrática: Diógenes, Crates y la ética helenística”, en Branham – Goulet-

Cazé (2000), pp. 45-69. 
López Cruces, J. L. “Cuerpo cínico, cuerpo cívico. La ciudad de Diógenes”, Res Publica (en prensa). 
López Cruces, J. L. (2015). “Diógenes, ciudad sin ley”, en A. Pociña y J. M. García González (eds.), 

Hombres notables en Grecia y Roma (col. “En Grecia y Roma”, 5). Granada: EUG, pp. 177-194. 
Marx, Karl. (1986). Contribución a la crítica de la economía política. México: Siglo XXI. 
Maslow, A. (1945).”Una teoría de las necesidades básicas”.  Psychological Review, n.º 50, 370-396. 
Moles, John. “El cosmopolitismo cínico”, en Branham – Goulet-Cazé (2000), pp. 142-163. 
Niehues-Pröbsting, Heinrich. “La recepción moderna del cinismo: Diógenes y la Ilustración”, en 

Branham – Goulet-Cazé (2000), pp. 430-475. 
Nietzsche, Friedrich (2001). La gaya ciencia. Madrid: Akal. 
Pavis, Patrice. (1984). Diccionario del teatro: Dramaturgia, estética y semiología. Barcelona: Paidós. 
Pérez Cortés, Sergio. (2004). Palabras de filósofos: oralidad, escritura y memoria en la filosofía antigua. 



137 

S e p t i e m b r e -  
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
Michel Onfray y el kinismo | Santiago Vargas Oliva 

 

 

México D.F: Siglo XXI. 
Porter, James. “La filosofía de Aristón de Quíos”, en Branham – Goulet-Cazé (2000), pp. 208-251. 
Racionero, Luis. (2010). Filosofías del Underground. Barcelona: Anagrama. 
Ramírez, Juan Antonio. (2006). Historia del arte IV: El mundo contemporáneo (1997). Madrid: Alianza. 
Regan, Tom. (1983). The case for animal rights. Berkeley: University of California Press. 
Roszak, Theodore. (1980). El nacimiento de una contracultura (7.ª ed.). Barcelona: Kairós. 
Schenk, Herbert. (1983). El Espíritu de los románticos europeos: Ensayo sobre historia de la cultura. 

México: Fondo de Cultura Económica. 
Shmueli, Efraim. (1970). “Modern Hippies and ancient cynics: a comparison of philosophical and 

political development and its lessons”. Cahier d´histoire mondiale, 12, pp. 490-512. 
Sloterdijk, Peter. (2003). Crítica de la razón cínica, Vega, M. (trad.). Madrid: Siruela (ed. or. Frankfurt: 
Suhrkamp Verlag, 19 


