
173 

S e p t i e m b r e -  
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

Genealogías de la crisis: Massimo Cacciari y el surgimiento del pensamiento impolítico italiano | Guillermo Bialakowsky 

 

 

Perspectivas críticas del concepto de arte en la 
fenomenología de Marc Richir 
Juan Carlos Montoya Duque. Magíster en Filosofía 
Benemérita Universidad Autónoma de Puebla, México 
  
  

 
 
 

El arte cumple en la fenomenología de Marc Richir una función de horizonte: es un 
medio privilegiado de apertura a la fenomenalidad del fenómeno, hasta tal punto que la nueva 
fenomenología, refundada y refundida sobre el corpus husserliano, parece aproximarse hasta 
los linderos del arte. Pero a pesar de cumplir este papel central, el arte nunca fue para Richir 
objeto de una indagación exclusiva y mínimamente sistemática. Interesado principalmente en 
su concepción del fenómeno como “nada sino fenómeno” (rien que phénomène) y por el 
campo de concreciones fenomenológicas al que éste abre, se limita a prestar atención a una 
dimensión del arte que, según nuestra consideración, es muy limitada: la dimensión de lo 
infigurable, que se corresponde directamente con el campo fenomenológico salvaje. El 
proceder de Richir es comprensible si se toma en cuenta que su obra explora exclusivamente 
ese campo fenomenológico desde distintas perspectivas, y en este sentido no habría porqué 
exigirle que efectuara una indagación que es competencia exclusiva de los filósofos e 
historiadores del arte. Sin embargo es criticable si se repara en el hecho de que tiende a 
identificar el “verdadero arte” (expresión muy recurrente en su obra) con aquellas obras cuyo 
contenido se asimila o, aún, se identifica con este campo salvaje de concreciones 
fenomenológicas, descartando de antemano todo el arte cuyo contenido es más o menos 
figurable. Como ejemplo de este sesgo, que deriva en una postura dictatorial como la que 
sigue, leamos la valoración que, en Du rôle de la phantasia au le théâtre et dans le roman, 
hace del realismo de Balzac:  

 
En este sentido, el enemigo más temible de la literatura (y de la novela) es, en el rigor de nuestros 

términos, la imaginación. Lo testimonian las descripciones demasiado minuciosas de lugares o de 
personajes, como por ejemplo en Balzac –y cuando esas descripciones se quieren cuasi-objetivas hasta 
en los detalles, como en Robbe-Grillet, la atmósfera deviene irrespirable y el aburrimiento se despliega 
muy rápidamente: precisamente por el cuidado cuasi obsesivo de la figuración intuitiva, que está en las 
antípodas de toda vivacidad fenomenológica (Richir, 2003, p. 24).   

 
Richir tiene razones muy poderosas, que derivan de su arquitectónica fenomenológica, 

para impugnar la figurabilidad en el arte, pero no es cuidadoso al momento de valorar hasta 
qué punto deben extenderse esos criterios. Una consecuencia de esta falta de cuidado es 



    174 

S e p t . -
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

Genealogías de la crisis: Massimo Cacciari y el surgimiento del pensamiento impolítico italiano | Guillermo Bialakowsky 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

descartar la figurabilidad en el arte, cuya presencia es cada vez más masiva, bajo el título de 
arte no verdadero. De lo cual resulta que el arte en Richir, si no se abre de alguna manera (en 
sus formas o en sus “temas”) a la infigurabilidad de la fenomenalidad del fenómeno, no es 
arte, con lo que se convierte en una filosofía del arte limitada a observar las obras que se 
acoplan a su concepción del fenómeno. Y teniendo en cuenta el potencial crítico de su 
fenomenología con respecto a las instituciones simbólicas diversas de la vida contemporánea, 
se traduce en una concepción del arte excesivamente normativa. Toda normativa abre 
horizontes, pero si es excesiva termina marginándose ella misma: si hay una fenomenología 
del arte en Richir es, por su orientación ultra-legalista, una fenomenología utópica del arte.  

Ahora bien, un trabajo de reorientación de la idea del arte desde la propia arquitectónica 
richiriana es posible y, sobre todo, necesario. Esta reorientación busca darle otro cauce y otras 
derivas a la noción de arte dentro de su arquitectónica, con el fin de hacerla más amplia y más 
tolerante con las realidades del arte a lo largo y en el presente de su historia. Este artículo 
pretende ser un primer paso, modesto, en dirección a este objetivo. La idea rectora de esta 
reorientación es la siguiente: frente al privilegio casi exclusivo de la dimensión 
fenomenológico-salvaje del arte en la obra de Richir, es necesario volver atentamente la 
mirada a las instituciones simbólicas del arte, a sus determinantes históricos, y explorar cómo 
éstos se articulan problemáticamente con dicha dimensión fenomenológica, asumiendo con él 
la idea, sólida por demás, de que la historia del pensamiento, de la cual el arte hace parte 
fundamental, se articula a partir de la interacción dinámica del campo de las instituciones 
simbólicas (histórico) con el campo fenomenológico (trans-histórico). Nuestro aporte residirá 
en determinar cuáles son esas instituciones simbólicas del arte y cómo condicionan la 
emergencia del campo fenomenológico al que, por lo general, se limita Richir. 

 
La dimensión simbólica del arte 

 
Las observaciones de Richir en torno a la dimensión simbólica del arte son prácticamente 

nulas, exceptuando el notable estudio de la técnica desde una perspectiva simbólica en 
Phénoménologie et institution symbolique (1988, p. 45 y ss.). Lo que sigue es una propuesta 
interpretativa para caracterizar dicha dimensión a partir de una teoría de la técnica. 

La dimensión simbólica del arte, tal como nosotros la interpretamos, se refiere en 
términos generales a lo que en él es histórico. Esta historicidad es legible a partir de tres 
índices fundamentales: su dureza (física), su duración (temporal y espacial), su durabilidad 
(transmisibilidad). La dureza alude  a la dimensión físico-material de las obras, al hecho de 
que invariantemente se presentan en un cuerpo (Körper): incorporación. La duración se 
refiere a la permanencia más o menos estable de la obra en el espacio y el tiempo reales, y en 
este sentido está íntimamente asociada con la dureza. Por último, la durabilidad apunta a la 
transmisibilidad de las técnicas y de los significados del arte a partir de la enseñanza y el 



175 

S e p t i e m b r e -  
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

Genealogías de la crisis: Massimo Cacciari y el surgimiento del pensamiento impolítico italiano | Guillermo Bialakowsky 

 

 

aprendizaje: historicidad. Incorporación, duración e historicidad son pues los elementos 
constitutivos de la dimensión simbólica del arte, los cuales podemos sintetizar en el último de 
ellos: la historicidad.  

La historia del arte, que desde ahora es simbólica, debe entenderse, si seguimos a Richir 
en sus ordenamientos arquitectónicos, como una historia de las diversas relaciones de lo 
simbólico con lo fenomenológico, es decir, de lo histórico con lo trans-histórico, de las 
instituciones del arte que fungen como complejos de legalidades que abren campos de 
posibilidades y de imposibilidades con la libertad incondicionada del pensar fenomenológico. 
Esta libertad se abre paso de modo incondicionado a través de las constricciones simbólicas, 
dándoles aliento y vitalidad. 

Consideramos importante explorar esta dimensión simbólica del arte a partir de dos 
enfoques fundamentales: el primero, a partir del segundo capítulo de Phénoménologie et 
institution symbolique, titulado “La fundación de la libertad fenomenológica en Fichte” 
(Richir, 1988, p. 45 y ss.), en el que Richir sienta, aunque indirectamente, las bases 
fenomenológicas para una teoría del arte en su dimensión técnica. Y el segundo, a partir de 
los análisis sobre la  génesis fenomenológica de la historicidad en L´expérience du penser 
(1996, p. 24 y ss.). A partir de estas perspectivas abriremos el campo fenomenológico 
arquitectónico que nos debe servir de base para la reorientación de la fenomenología del arte 
de Richir.  

 
La técnica como alteridad 

 
Entendemos el arte en cuanto técnica en el sentido moderno de Kant: como la producción 

libre de objetos a partir de la representación de lo que éstos deben ser, es decir, a partir de la 
representación de fines (Cfr.: Kant, 1992, p. 213). Para Richir esta dimensión técnica debe ser 
comprendida como un ejercicio de dar forma a una materia ella misma subsistente (lo que 
hemos interpretado como durabilidad), en la que se funda, según nosotros, su historicidad. 
Reparando en el hecho de que la conciencia de sí en Fichte requiere de un límite exterior 
(mundo) que la limite y, así, retorne en libertad sobre sí misma, Richir advierte que este límite 
lo constituye, en un primer y fundamental momento, la técnica, y en un sentido muy general 
toda praxis, entendiendo por ésta un hacer teleológico que procede conforme a la 
representación de determinados fines y en los que la conciencia encuentra su 
autodeterminación. En la praxis la conciencia se auto-limita, y las formas primigenias de esta 
limitación son lo que hemos llamado la dureza, la duración y la durabilidad. Esta limitación es 
simbólica porque proviene de la institución de la conciencia en el lugar del Otro, lo que 
equivale a decir que toda técnica, y la teleología que le es siempre subyacente, se fundan en 
vínculos intersubjetivos. En este sentido, la durabilidad (que es al mismo tiempo dureza y 
duración) representa una “fractura” en la fenomenalidad de los fenómenos de lenguaje: 



    176 

S e p t . -
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

Genealogías de la crisis: Massimo Cacciari y el surgimiento del pensamiento impolítico italiano | Guillermo Bialakowsky 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

 
Dicho de otro modo, lo que surge de esta fractura es la técnica en su sentido clásico, a saber, la 

technè como arte de producir formas en una materia ella misma subsistente: es entonces el ejercicio de 
una teleología en la que todo el problema es el del origen de las formas que se deben producir, de su 
determinidad que no puede surgir,  si bien por mediaciones que permenecen oscuras para nosotros, más 
que de la institución simbólica (Richir, 1988, p. 47, nosotros enfatizamos en negrilla).  

 
La técnica proviene, en el orden fenomenológico, de la institución simbólica, que debe 

entenderse como fractura o como “laguna” en el seno de la fenomenalidad del fenómeno. 
Esta interrupción ocurre al interior de los fenómenos de lenguaje, cuyo órgano fundamental es 
el Leib, y aún el Phantasieleib, caracterizado por ser flotante, blando, libre. El influjo de la 
teleología técnica (representación de fines) sobre el fenómeno de lenguaje abre el campo 
simbólico de la dureza, la duración y la durabilidad, campo que es estrictamente co-extensivo 
de la institución de la intersubjetividad. Socialidad simbólica que emerge como el límite o la 
barrera necesarios para la incorporación (que debe distinguirse cuidadosamente de la 
encarnación) del sujeto al cuerpo social. Si hay un cuerpo simbólico (hecho de metáforas y 
metonimias) es irreductiblemente un cuerpo social en el que el fenómeno de lenguaje (“ser-
en-el-mundo”) ha enajenado parte de sí, parte que retorna desde el inconsciente y lo 
imaginario en la forma de un mecanismo de repetición que puede amenazar en casos 
extremos la estabilidad relativa de la concreción del Phantasieleib, volatilizándolo en la 
inestabilidad atmosférica del Bildobjekt, correlativo del Phantomleib. Habría que entender la 
teleología técnica, según esto, como un conjunto de procesos que contribuye a la socialidad 
simbólica, y por tanto a la humanización, implicando la institución del sujeto en el lugar del 
Otro (Richir, 1988, p. 56). Cuando la técnica se vuelve invasiva y domina la mayor parte de la 
vida social, lo hace en detrimento del campo fenomenológico, favoreciendo la formación de 
mecanismos sociales de repetición y de un inconsciente simbólico que retorna bajo el 
predominio de lo imaginario, tal como lo vemos en general en la vida contemporánea, y en 
particular en el arte.  

Lo simbólico funda la historicidad del arte entendido restringidamente en su dimensión 
técnica, pero el arte en cuanto fenómeno no se restringe a él. Tal como en Fichte hay un 
conflicto entre libertad y determinidad, cuya solución sólo puede darse a partir del 
“flotamiento de la imaginación” (Richir, 1988, p. 47), podemos afirmar que en el arte la 
dimensión simbólica (determinidad simbólica) puede abrirse a la libertad fenomenológica a 
partir del juicio reflexionante en el sentido kantiano, y por tanto a partir del uso de la 
imaginación, comprendida en su función libremente (no conceptual) esquematizante: 
esquematismo reflexionante. Siendo consecuentes con lo que hemos dicho, este 
esquematismo reflexionante es una forma de temporalización de las determinidades 
simbólicas en el que básicamente éstas se “ablandan”, en el que cobran aliento, libertad, alas 



177 

S e p t i e m b r e -  
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

Genealogías de la crisis: Massimo Cacciari y el surgimiento del pensamiento impolítico italiano | Guillermo Bialakowsky 

 

 

en un sentido platónico de la belleza. Es la puesta en juego del Leib y del Phantasieleib, 
cuyos órganos principales son la imaginación y la phantasia, y que representan la libertad con 
respecto a las determinidades de la Körperlichkeit del arte. En relación con la técnica en 
Fichte, Richir afirma lo siguiente:  

 
[E]ste conflicto irreductible no puede ser “tratado”, según Fichte, más que por lo que él llama el 

flotamiento de la imaginación (Einbildungskraft). Y, explica él, este flotamiento  entre la libertad y la 
determinidad temporaliza, hace surgir el tiempo en el cual la permanencia del objeto es aprehendida 
como sustrato o materia, y dónde su forma (Gestalt) parece susceptible de ser alterada; como si, por esta 
distinción misma, toda forma objetiva pudiera reflexionarse como el fin (el efecto) de una causa como 
concepto determinado –con lo que asistimos de hecho al nacimiento de lo que Kant llamaba el juicio 
teleológico reflexionante en el que el mundo comprendido como “conjunto” de las formas objetivas 
parece, en su totalidad como en sus formas particulares, como si hubiese sido producido por una causa 
suprema, por un artista razonable (según lo que Kant designaba por “técnica de la naturaleza”) (Richir, 
1988, p. 48).  

 
Se trata en efecto de la finalidad en régimen de como si, según la cual sólo formalmente 

tienen la naturaleza y sus “productos” una técnica subyacente. No es que se fenomenalicen las 
determinidades objetivas como fenómenos de lenguaje, esto sería domeñar indebidamente su 
irreductible durabilidad simbólica, sino más bien lo que ocurre es que se fenomenalizan como 
símbolos o emblemas de la libre fenomenalidad. En este carácter emblemático reside la 
necesidad de hablar de re-temporalización y re-espacialización efectuadas desde los “bordes” 
o “alrededor” de las lagunas simbólicas (Richir, 1988, p. 49). Una interpretación semejante 
del juicio reflexionante kantiano la encontramos en Schiller, cuando interpreta la belleza 
como “libertad en la apariencia”: 

 
Pero como esta libertad es tan sólo un préstamo de la razón, dado que no puede ser libre nada más 

que lo suprasensible y que la libertad [es decir, el nada sino fenómeno] como tal no puede caer nunca 
en el terreno de los sentidos [e.d. de la institución simbólica], en resumen, ya que aquí lo único que 
importa es que un objeto aparezca libre y no que lo sea realmente, así pues, esta analogía de un objeto 
con la forma de la razón práctica no es libertad de hecho, sino sólo libertad en la apariencia, autonomía 
en la apariencia (Schiller, 1990, p. 19) 

 
Emparentada a esta noción de libertad en la apariencia se encuentra la idea  de que la 

“belleza es naturaleza en conformidad con el arte” (Schiller, 1990, p. 49), pues la belleza 
cumple una función mediadora entre la libertad de la naturaleza y las determinidades del arte 
en su aspecto técnico, mediación que se da en el seno de la apariencia. Sólo en ésta puede el 
espíritu dirigirse al carácter singular de los objetos físicos, por ejemplo. Esto lleva a Schiller 
a observar que los cuerpos, considerados en su apariencia, dejan ver sus caracteres singulares 
o, por decirlo así, su personalidad. Considerados objetivamente en cuanto a su peso los 



    178 

S e p t . -
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

Genealogías de la crisis: Massimo Cacciari y el surgimiento del pensamiento impolítico italiano | Guillermo Bialakowsky 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

cuerpos están sometidos por igual a la fuerza de gravedad. Un caballo español es más pesado 
que un pato, pero en función de su estilo singular el caballo es más liviano porque absorbe el 
peso con mayor libertad: sus movimientos son más ligeros y armónicos, como si no arrastrase 
ningún peso consigo, mientras que los del pato son pesados, dejan entrever el peso de la 
gravedad en él:  

 
Colóquese un pesado caballo de carga junto a un ligero corcel español. La carga que el primero 

acostumbra a arrastrar le ha robado naturalidad a sus movimientos, de tal manera que, aunque no lleve 
un carro del que tirar, camina tan fatigosa y torpemente como si lo llevara. Sus movimientos ya no 
surgen de su naturaleza específica, sino que delatan la carga del carro. El ligero corcel, por el contrario, 
no ha sido nunca acostumbrado a aplicar una fuerza mayor de la que él mismo se siente impulsado a 
exteriorizar al hacer uso de su máxima libertad. Cada uno de sus movimientos es un efecto de su 
naturaleza abandonada a sí misma. De ahí que se mueva tan ligero como si careciera de peso […] 
«Viéndolo, nadie tomará en cuenta que es un cuerpo», tal es la victoria de la forma específica del 
caballo sobre la naturaleza general de los cuerpos, que ha de obedecer a la gravedad (Schiller, 1990, p. 
53). 

 
El campo de la apariencia pone en juego la libertad, que en cuanto pura es una idea de la 

razón que puede fenomenalizarse a partir del juego libre de las facultades cognoscitivas, a 
saber, entendimiento e imaginación. Richir, siguiendo esta misma orientación, observa que en 
Fichte es necesario que la libertad, es decir el fenómeno de lenguaje, sea incitada o 
despertada desde fuera de sí, desde lo externo de la praxis, que como hemos visto es de origen 
simbólico. Es necesario un choque (Anstoss) venido del exterior para que el fenómeno de 
lenguaje encuentre (trouve) las lagunas de fenomenalidad en su interior (Richir, 1988, p. 51), 
como haciendo eco en él. En la técnica, que está instituida intersubjetivamente, se da el 
reencuentro de la libertad y la necesidad. Richir es cuidadoso al advertir que, desde su punto 
de vista, esto no ocurre así, porque la técnica y el campo intersubjetivo por sí solos no 
conllevan libertad, de tal suerte que hay un desfase irreductible entre la libertad del fenómeno 
de lenguaje y las constricciones de la técnica, desfase que hará que la libre esquematización se 
dé siempre a distancia, en desajuste con respecto a las determinidades simbólicas. Es la razón 
por la cual hablará de mímesis (que se hace irreductiblemente a distancia) no especular, activa 
y desde dentro (Richir, 2004, p. 89). Esto implica que la socialidad simbólica que es 
coextensiva de la intersubjetividad no agota de por sí la libertad fenomenológica, como 
optimistamente lo creyeron Fichte y Hegel. Es necesaria entonces la institución del sujeto en 
el lugar del Otro, institución que implica su incorporación, para poder hablar de que hay una 
materia subsistente que, mediante la técnica y el arte, sea re-esquematizada en el seno de la 
libertad fenomenológica. Es necesaria la interacción fenomenológica del Körper y el Leib, 
porque sin esta “inscripción instituyente, por el Otro, de las lagunas en fenomenalidad del 
fenómeno de lenguaje en el cuerpo (en lo que consiste propiamente la institución simbólica), 



179 

S e p t i e m b r e -  
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

Genealogías de la crisis: Massimo Cacciari y el surgimiento del pensamiento impolítico italiano | Guillermo Bialakowsky 

 

 

el Leib como cuerpo de carne no podría sin duda ´insularizarse´ (…)” (Richir, 1988, p. 62). 
Hay conciencia de sí encarnada, y no pura carne indivisa del Leib y del mundo, justo por la 
institución simbólica del sujeto en el lugar del Otro. A partir de esta institución es que hay una 
materia por trabajar técnica y artísticamente, materia que es correlativa del Körper. Para 
Richir, como para Fichte, el cuerpo se divide en cuerpo material y en cuerpo fenomenológico, 
y se mantienen en tensión irreductible. La imaginación (para Richir será la phantasia) es la 
mediadora entre ambos, a través de ella se esquematizan las determinidades simbólicas que 
están ligadas a las concretudes de las esencias salvajes fuera de lenguaje del campo 
fenomenológico (Cfr.: Richir, 1988, p. 66).   

En todo arte hay una dimensión técnica, en la medida en que siempre está incitado por 
una materia subsistente que es preciso re-esquematizar, y posee esta dimensión aún en los 
casos en que las obras tienden a su desmaterialización. En la poesía, por ejemplo, que es un 
arte por antonomasia más inmaterial o espiritual, esta dimensión simbólica está presente: se 
trata de la materialidad de las palabras y sus significados más o menos sedimentados, que 
cumplen el papel de una necesaria alteridad en el seno de la libertad del fenómeno de 
lenguaje. Esta alteridad, ligada como hemos visto a la materialidad de los objetos técnicos y, 
correlativamente, a la materialidad del Körper, funda la historicidad en el sentido en que 
líneas arriba la entendimos: como durabilidad. La alteridad es la base material sobre la que se 
inscribe la durabilidad de los objetos técnicos, y a partir de él se hacen posible la enseñanza, 
el aprendizaje, la transmisión y la tradición en el marco de las prácticas artísticas.  

 
Lo simbólico desde una perspectiva genética  

 
En L´expérience du penser Richir lleva a cabo un breve análisis del estatuto 

fenomenológico de las habitualidades en Husserl. A partir de este análisis será posible sentar 
las bases fenomenológico-genéticas de la historicidad, y en particular, por nuestra propia 
cosecha, las bases de la historicidad del arte.  

Lo primero que hay que notar es que por las habitualidades, en Husserl, la subjetividad 
trascendental se abre a su historicidad, a su singularidad concreta propia, y por tanto se trata 
de una orientación genética, en la medida en que el yo y el objeto no son meros polos de una 
relación estática, y en esa medida no son abstractos, sino yo y objeto concretos, plenos de 
contenido. Las habitualidades son nuevas propiedades que permanecen (que duran), son 
adquisiciones del yo que pueden repetirse, a las que se puede volver de manera repetida: 
“revenir (zurükkommen) à elle de manière répétée” (Richir, 1996, p. 48). Se trata de lo 
habitualmente propio, de lo que el yo se apropia mediante habitus en el juzgar y en el utilizar 
un objeto por ejemplo. Es el yo persistente a través de estos habitus quien permanece, y en 
cuya permanencia se funda la repetibilidad, la cual es habitual y no rememorada: para utilizar 
un cuchillo correctamente no tengo que rememorar cómo lo utilicé las primeras veces, sino 



    180 

S e p t . -
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

Genealogías de la crisis: Massimo Cacciari y el surgimiento del pensamiento impolítico italiano | Guillermo Bialakowsky 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

que lo utilizo directamente, pues es un saber habitual que permanece en lo implícito y a 
disposición inmediata para efectuar una reactivación: “[a]ún más, la persistencia que hay en 
el Yo [Moi] es, de ello tomamos conciencia, la persistencia de sus habitus” (Richir, 1996, p. 
48). No hay objeto idéntico y persistente (Vorhanden en el sentido de Heidegger) sin 
habitualidades, pues éstas son correlativas de la constitución permanente de los objetos. En 
todo esto se juega la Stiftung de un sentido objetivo correlativo de determinados habitus del 
yo, y por tanto se pone en juego la institución simbólica, a través de la cual se dan la 
adquisición, el aprendizaje y la transmisión de sentidos. Las habitualidades corresponden a 
las “sedimentaciones objetivas”, a una “cierta pasividad”, ellas se amontonan (s´entassent) las 
unas sobre las otras, constituyendo una génesis que es una “Historia” (Richir, 1996, p. 50). El 
habitus puede ser entendido también como una convicción del yo que se mantiene disponible; 
se trata de una institución subjetiva que es al mismo tiempo intersubjetiva: “institución del Yo 
e institución de la sociabilidad de los Yoes” (Richir, 1996, p. 51), pues el yo no extrae de sí 
mismo las habitualidades sino que imita (Husserl: folgt nach) al otro, de suerte que toda 
reactivación (Nachstiftung) acontece por vía de imitación (Nachfolge): “[…] la Stiftung y las 
«habitualidades» correspondientes no persisten solamente a través del tiempo, sino también a 
través de la «transferencia» intersubjetiva” (Richir, 1996, p. 52), de tal suerte que las 
habitualidades implican la intersubjetividad, específicamente la intersubjetividad mediada por 
la pasividad más o menos reflexionada de la imitación. Del grado de esta pasividad dependerá 
qué tan viviente o “muerta” sea la institución simbólica en que dichos sentidos se configuran, 
qué tan creadora o mecánica ella sea.  

En este sentido, es licito concluir con Husserl, y enfáticamente con Richir, que los 
habitus o las habitualidades constituyen de por sí una conformación de sentido intersubjetivo: 
los habitus son también institución simbólica de la cultura y lo social: “no hay cultura y, en 
efecto, no hay institución simbólica sin aprendizaje. El aprendizaje y la adquisición vienen, 
esencialmente, de los otros” (Richir, 1996, p. 52).  

De esta lectura se deriva una nueva determinación del significado de lo simbólico: se 
trata de formaciones de sentido intersubjetivo que son susceptibles de repetibilidad, que 
permanecen y son identificables. En lo que sigue trataremos de entender cómo la institución 
simbólica, incluyendo los demás sentidos determinados a través de los cuales la hemos 
perfilado en este artículo, juega un papel crucial para comprender el arte en sus limitaciones 
históricas, cuya principal característica es que implican sentidos y significaciones 
sedimentadas que se elaboran y se reelaboran simbólicamente al hilo de la tradición, la 
enseñanza y el aprendizaje.  

 
Límites de la noción de arte en Richir 

 



181 

S e p t i e m b r e -  
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

Genealogías de la crisis: Massimo Cacciari y el surgimiento del pensamiento impolítico italiano | Guillermo Bialakowsky 

 

 

A continuación queremos mostrar de qué manera Richir descuida la perspectiva histórica 
en sus consideraciones sobre el fenómeno del arte, e intentar abrir una vía alternativa desde su 
propia arquitectónica fenomenológica para pensar el arte contemporáneo. Decíamos que la 
postura de Richir toma carices dictatoriales, en cuanto impugna, en nombre del campo 
fenomenológico sublime, la figurabilidad en el arte, tomándola como el más temido de sus 
enemigos. Pero no se trata de ninguna manera de una impugnación por parte de Richir de las 
artes llamadas figurativas, ni de una consecuente defensa del arte abstracto o inobjetivo, sino 
de una búsqueda, a partir de las vías artísticas, del campo fenomenológico que va a 
contracorriente de las determinidades simbólicas, y que, fundamentalmente, es el campo de lo 
sublime. Cuando hablamos de una impugnación de la figurabilidad en la obra de Richir, 
aludimos al hecho de que hay en él una normativa estética: el arte es sublime (infigurable) o 
no es arte verdadero. Pero lo hacemos entendiendo que para él un trozo figurativo de mundo 
puede ser sublime, tal como lo demuestra a partir del “amarillo de Bergotte”, que se 
comprende como una Wesen salvaje fenomenológica que despierta una afectividad más 
arcaica y más nueva que todos los afectos recortados simbólicamente (Richir, 1996, p. 20). 
No estamos asumiendo el concepto de figurabilidad ingenuamente, sino, más bien, intentando 
poner a prueba las tesis de Richir a partir de las realidades históricas del arte, específicamente 
del arte del siglo XX. Consideremos dos ejemplos que aparecen reiterativamente en la obra de 
Arthur Danto: Fuente (1917) de Marcel Duchamp y Brillo Box (1964) de Andy Warhol. La 
primera es una “obra” emocionalmente neutral, pues quiere despertar la reflexión sobre el arte 
mismo antes que la afectividad de cualquier tipo, la segunda es directamente figurativa y 
pretende exaltar (¿o cuestionar?) la cultura de masas y los objetos cotidianos. Richir no 
titubearía en responder que lo que estas obras, principalmente la segunda, representan, es la 
muerte de la vivacidad fenomenológica, del pensar hiperbólico en apertura a la sublimidad de 
la afectividad más salvaje. Y para ello tiene buenas razones filosófico-fenomenológicas, la 
principal de las cuales es que la filosofía para él, desde Descartes, tiene que ver con posturas 
radicales, hiperbólicas, que se dirigen a una fundamentación desde la certeza fáctica de 
existir, campo silencioso en el que faltan las palabras, es decir, los recortes en apercepciones 
de lengua provenientes de la institución simbólica. Las razones filosóficas son de gran peso, 
pero no encuentran asidero en las realidades artísticas. La obra de Richir en su estado actual 
es útil para pensar lo sublime en el arte: la pintura de Rothko (Alexander, 2015), de Maurice 
Wykcaert (Richir, 1985), la poesía de Rilke (Richir, 2008) y las obras de pintores de aliento 
espiritual y cuasi-metafísico como Kandinsky y Kasimir Malévich, por citar sólo algunos 
ejemplos entre numerosos posibles. Pero es evidente que el arte todo no tiene esta orientación, 
que es una sola entre muchas posibles. Lo que sigue es un intento de abrir una vía de 
posicionamiento de la fenomenología de Richir frente a un mundo del arte tan plural en sus 
formas y en sus contenidos como lo es el arte contemporáneo. Esto significa finalmente que la 



    182 

S e p t . -
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

Genealogías de la crisis: Massimo Cacciari y el surgimiento del pensamiento impolítico italiano | Guillermo Bialakowsky 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

fenomenología de Richir debe poder ser útil para comprender el arte con sus realidades 
(limitantes) históricas.   

 
Tres instituciones históricas del arte 

 
En este apartado queremos caracterizar tres instituciones históricas fundamentales del 

arte: la institución mítico-mitológica, la institución filosófica y la institución pluralista. Lo 
común a las tres es que en cada una de ellas se pone en obra un modo singular de relación 
entre lo simbólico y lo fenomenológico o, más determinadamente, entre la lengua simbólica 
en que se forman las obras y las concretudes de lenguaje fenomenológico, que permanecen 
(en un sentido no simbólico) como el fondo trans-histórico que mantiene viviente esas 
conformaciones históricas del arte. En las tres instituciones encontraremos esta referencia 
problemática, en écart, al campo fenomenológico, por lo que es fundamental entender que se 
trata de tres modos de pensar, de llevar a cabo conformaciones de sentido de relevancia 
humana en el seno de las culturas históricas.  

 
1. La institución mítica del arte. En la primera parte de L´expérience du penser	Richir 

lleva a cabo una importante organización arquitectónica concerniente a dos formas 
fundamentales de articulación del campo fenomenológico con el campo simbólico, es decir, 
del “lenguaje” (que es fenómeno de lenguaje caracterizado por su performatividad) con la 
“lengua” (instituida simbólicamente). Estas formas son dos modos diferentes de pensar, es 
decir, de trabajar el écart: “pensamiento en concreción” y “pensamiento en abstracción” 
(Richir, 1996, p. 53 y ss.). 

El pensar mítico es un pensar en concreción, en el sentido de que es fundamentalmente 
polisémico: Dafne significa a la vez el enrojecimiento o el brillar de la aurora y del laurel, 
como si a través de Dafne dos cosas fueran una misma. Las concretudes fenomenológicas del 
mito se encuentran en múltiples relaciones, en semejanzas, contrastes y metamorfosis no 
regulados conceptualmente sino por transpasibilidades cada vez abiertas a indefinidos 
transposibles. Se trataría de un “juego” sobre la “polisemia de las palabras de la lengua”, 
poniendo en obra una “suerte de cratilismo” (Richir, 11996, p. 53). Los sentidos múltiples son 
puestos en el mito como en eco, no por asociación de palabras sino por condensación de 
numerosas líneas de sentido. Es notable que en el mito las “cosas” que se identifican por 
condensación no sean identidades de pensamiento, es decir, de lengua, sino “identidades de 
cosas” o de “percepciones” (Richir, 1996, p. 54), pues en el pensar mítico no hay tantas 
referencias subjetivas sino, más bien, objetivas, referencias a cosas del mundo. La identidad 
se emplaza en las cosas, no en las palabras que, desde afuera, las nombran.	Dafne es al mismo 
tiempo joven mujer y flor, no se trata de una figuración retórica. En el pensar mítico no se ha 
“fijado canónicamente, por la identidad de su referencia, el sentido de las palabras” (Richir, 



183 

S e p t i e m b r e -  
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

Genealogías de la crisis: Massimo Cacciari y el surgimiento del pensamiento impolítico italiano | Guillermo Bialakowsky 

 

 

1996, p. 54). En este sentido “la lengua mítica aparece como una lengua de concretudes de un 
pensamiento en concreción” (Richir, 1996, p. 54), entendiendo por concretudes las 
condensaciones de seres, en las que seres, cosas y estados de mundo se “mezclan 
inextricablemente al hilo de un relato” (Richir, 1996, p. 54), en un complejo de formaciones 
de sentido anterior a las identificaciones conceptuales de la filosofía. La temporalización del 
sentido en el mito se da en la forma de una búsqueda del sentido, tal como en el pensamiento 
en el marco de la institución simbólica de la filosofía, pero mientras que para éste hay una 
“idea” que da inicio o esbozo a la temporalización, esbozo a partir del cual se dan la fidelidad 
y la promesa en un avanzar y corregir constantes en el curso temporalizante, en el mito estas 
concretudes no pueden corregirse, sino que operan al hilo de sedimentaciones y metamorfosis 
en las que se engendran las unas a las otras, y esto a niveles numerosos a la vez. De manera 
que si las concretudes en el marco de la institución simbólica de la filosofía se corrigen a 
partir de sí mismas, en el pensamiento mítico las concretudes se metamorfosean 
múltiplemente (Richir, 1996, p. 55). Por carecer de esta posibilidad de corregirse, Richir 
concluye acertadamente que el pensamiento mítico posee menor negatividad:  

 
Como si, entonces, el pensamiento [mítico] que busca un sentido no pudiera retomarse, corregirse, 

recurriendo a la puesta a distancia, a la negación, incluso a la denegación, al bemol del matiz que le 
permitiría afinarse y volver a partir a la búsqueda de él mismo –como si el pensamiento en concreción 
fuera un pensamiento sin negatividad (Richir, 1996, p. 55).  

 
El pensamiento mítico no se corrige, matiza o afina al hilo de la identidad de los seres de 

los que habla, no conoce, por decirlo así, una mismidad profunda de las cosas, los seres y los 
mundos que configura. En este sentido es que advierte Richir que la “relación” del 
pensamiento mítico con el fondo fenomenológico se da sin distancia: la lengua adhiere al 
lenguaje, y en esta adherencia las concretudes o seres de lenguaje se transformaran en seres. 
Lo que quiere decir que la dimensión simbólica del mito (del “arte”) es adherente a la 
dimensión fenomenológica, lo que no significa que la lengua (simbólica) del mito sea de 
alguna manera “más fenomenológica” que, por ejemplo, la lengua filosófica, pues, en rigor, la 
intriga mítica es simbólica, en la medida en que en ella el sentido, a partir de algo que no va 
de suyo (huella arquitectónica del écart irreductible), busca “ajustar la institución simbólica 
con ella misma” (Richir, 1996, p. 55). Búsqueda del sentido en el interior de la institución 
simbólica en busca de ella misma, sin, por decirlo así, preocupación por la profundidad 
fenomenológica del lenguaje, pero, por ello mismo, movimiento al interior del lenguaje 
fenomenológico mismo, movimiento de phantasiai que no comparecen, para el pensar mítico, 
como tales, sino como seres o mundos proteiformes, intermitentes, discontinuos que operan 
más o menos autónomamente. El ingreso en nuestra época en los modos míticos de pensar 
corre el riesgo de hacerse desde la perspectiva de una “distancia estética”, en la que se pierde, 



    184 

S e p t . -
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

Genealogías de la crisis: Massimo Cacciari y el surgimiento del pensamiento impolítico italiano | Guillermo Bialakowsky 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

justamente, esta adherencia. En la medida en que el pensamiento mítico pone en obra la 
sensibilidad y afectividad de las síntesis pasivas, está constituido por asociaciones, 
condensaciones, desplazamientos, recubrimientos y co-implicaciones de sentidos múltiples en 
temporalización de phantasiai; y , así, puede decirse que explota la dimensión concretamente 
fenomenológica de la lengua, pero en vistas de otra cosa que ella misma; opera en o entre el 
lenguaje, pero no toma las concretudes por ellas mismas (Richir, 1996, p. 56), ejerciendo su 
movimiento como si estuviese tomado por el lenguaje fenomenológico: “[e]l resultado del 
mito o de la mitología será siempre la fundación simbólica, y no la actualización del lenguaje 
por él mismo” (Richir, 1996, p. 57).  

Esto significa que el pensamiento mítico tiene un bajo grado de conciencia con respecto a 
la mismidad de los Wesen y con respecto a sí mismo, lo que englobamos en el concepto de 
auto(conciencia), entendida como fenómeno de lenguaje. El mito es instituyente de las 
complexiones simbólicas de orden cósmico y socio-político (Richir, 2000, p. 240); ostenta un 
poder simbólico-instituyente omniabarcante. Por nuestra parte hablaremos de una institución 
mítica del arte, en la que éste cumplía funciones de fundación simbólica determinantes del 
orden social y cósmico. En la mentalidad mítica, el mito no es “arte” (concepto moderno), 
sino instrucción, tradición, formación social y política y cosmovisión: es el medio en el que se 
desarrolla la institución simbólica (la cultura), por lo que hablaremos de una eminente 
mentalidad artística. Aquí el arte no tiene una vocación fenomenológica sino simbólica, 
vocación instituyente, orientadora; no es arte que se sabe arte sino el medio en y por el cual se 
instituyen los contenidos de la ética y lo social, lo sagrado y el origen. El pensamiento está 
sumido en la sensibilidad o, en rigor, en la Darstellbarkeit intuitiva de las representaciones 
míticas, sumido porque no establece una distancia intencional (negatividad) con respecto a 
ellas. En este contexto, el arte es imprescindible para el cultivo de la vida.   

 
2. Institución filosófica del pensamiento e  institución estética del arte. De entrada 

afirmamos lo siguiente: la institución filosófica del pensamiento, tal como Richir la piensa, 
trae importantes implicaciones para el arte: su institución estética. En este apartado queremos 
esbozar brevemente esta tesis.  

La filosofía es para Richir, en oposición al pensamiento mítico, pensamiento en 
abstracción o “reflexividad abstractiva que extrae de la lengua identidades no-contradictorias” 
(Richir, 1996, p. 59), es decir, es un trabajo de hiper-condensación de las concretudes 
fenomenológicas indefinidas en conceptos cada vez más unitarios, por lo que se emparenta, 
por una parte, con la concepción platónica de lo Uno ( Cfr.: Richir, 1996, p. 59 y ss.) y, por 
otra parte, con las concepciones semíticas de raigambre monoteísta (Cfr.: Richir, 2004, p. 
241).  

Al escindir el Ser y lo Uno Platón instituye la lengua filosófica, en la que “el lenguaje 
fenomenológico se ha condensado en un solo golpe en lo Uno y dispersado en el ser” (Richir, 



185 

S e p t i e m b r e -  
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

Genealogías de la crisis: Massimo Cacciari y el surgimiento del pensamiento impolítico italiano | Guillermo Bialakowsky 

 

 

1996, p. 59). El lenguaje fenomenológico se condensa en lo Uno y se dispersa en seres, y así 
como lo Uno participa del ser, el lenguaje fenomenológico participa de la lengua (Richir, 
1996, p. 59). Para Platón el Uno es y el ser es uno, y el uno que es es un todo que tiene partes, 
a saber, el uno y el ser. De esto interpreta Richir que el lenguaje es lengua, y este lenguaje es 
un todo cuyas partes son el lenguaje y la lengua; luego, cada una de estas partes son a su turno 
uno que es (lenguaje que es lengua): no hay lengua que no esté penetrada de lenguaje: “[…] 
lo que significa que no hay lenguaje que no sea lengua, y que no hay lengua […] que no esté 
«pénétrée»  de lenguaje” (Richir, 1996, p. 60). El Uno que es es una «pluralidad (pléthos) 
infinita (apeiron)» de partes, de jirones de lo Uno que es. Pero Richir se separa de Platón: se 
orienta hacia la idea del campo fenomenológico como una pluralidad indefinida (no como lo 
Uno), como écart: el Uno nunca puede ser uno, pues hay una diferencia irreductible entre 
Uno y Ser, lo que explica la proliferación indefinida de las palabras filosóficas.  

Esta institución simbólica de la filosofía significa la institución del lenguaje (siempre 
fenomenológico) en la lengua del ser, como si la lengua hubiese absorbido el lenguaje y se 
cerrara sobre sí misma. Con esta hiper-condensación del campo fenomenológico (por esencia 
pluralidad indefinida) en lo Uno, la filosofía instituye la realidad (ousía), los existentes en 
tanto que tales (pregnancia ontológica de la identidad), los seres de lengua a través de los 
nombres, los objetos entendidos como seres mudos, la univocidad de las palabras 
(designación de la realidad) y la lógica predicativa, llamada a enunciar en transparencia lo que 
está más allá de ella.  

Más allá de Richir, nosotros vamos a observar que la condensación simbólica del campo 
fenomenológico (plural) en la lengua del ser (unitario, idéntico, lógico, eidético) es co-
extensiva de la institución estética del arte, cuyos orígenes se remontan a los procesos 
simbólicos de unicidad operados por la filosofía de Platón y Aristóteles, así como al precepto 
semítico de la unicidad de Dios (monoteísmo). Instituido simbólicamente, el campo 
fenomenológico se retira o se retrae sobre sí mismo (el Ser, Dios) y no hay lengua 
(figurabilidad posible) que pueda aprehenderlo adecuadamente. Aquí el Ser y Dios dejan 
atrás toda Darstellbarkeit intuitiva (intuiciones y representaciones sensibles), sobrepasan la 
imaginabilidad asociada a toda Körperlichkeit.	 El pensamiento se retira de lo sensible 
(imaginable) sobrepujando la intuitividad artística, que comparece de ahora en adelante bajo 
la sospecha de artefacto ilusionante, lo cual es visible ya en Platón. Con la consolidación 
histórica de la lengua del ser (la filosofía), el arte se convierte en asunto subjetivo: 
concerniendo primero, en la edad media principalmente, a la subjetividad artesanal, y 
segundo, ya en la edad moderna, a la esfera del gusto y la sociabilidad burguesa. En este 
contexto el arte se convierte en asunto del cultivo de la subjetividad principalmente, ya que no 
es el factor fundamental de institución de las dimensiones cósmica y socio-política; el arte 
cede el turno instituyente a la ciencia y las instituciones socio-políticas seculares. Es arte con 
conciencia de que es arte y no religión, ciencia o institución del orden cósmico y político.  



    186 

S e p t . -
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

Genealogías de la crisis: Massimo Cacciari y el surgimiento del pensamiento impolítico italiano | Guillermo Bialakowsky 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

En este sentido, la institución simbólica de la filosofía como lengua del ser representa el 
declive de las concretudes fenomenológicas que se ponían en obra (ejemplarmente) en el arte 
en su institución mítica, cobrando pregnancia la temporalidad histórica: surge la conciencia 
histórica del arte con la evidencia de sus múltiples papeles (instituciones) a lo largo de su 
historia. Estetización del arte e historicidad van de la mano, porque conciencia estética y 
conciencia histórica son indisociables.   

 
3. Institución pluralista del arte. Frente a este panorama de subjetivización e 

historización del arte, co-extensivo de la institución simbólica del pensamiento filosófico, 
conocemos la asunción de dos posturas: la primera, una lamentación romántica por la pérdida 
del lugar central del arte en los marcos simbólicos, y la segunda, el intento de reflexionar para 
decidir cuáles son las posibilidades actuales del arte. Consideramos que Richir, 
desconociendo la irreversibilidad de la historia, se orienta por la primera. Nosotros vamos a 
intentar abrir el camino de una segunda vía.  

Richir propone, casi de la nada (sin reparos en torno a las determinantes históricas), una 
nueva transposición arquitectónica, que le devolvería al arte el papel central en la cultura, 
pero esta vez como medio privilegiado de apertura a la fenomenalidad del fenómeno, que 
operaría en contrapunto de las complexiones simbólicas de la cultura: 

 
Esta transposición arquitectónica nosotros la vamos a efectuar en sentido inverso, es decir, 

relativizando la ontología como institución simbólica, y reabriendo de una vez la lengua al ser del 
lenguaje. Operación difícil, si no cuasi-imposible, si Schelling –allí volveremos largamente–, por 
ejemplo en sus lecciones sobre El Monoteísmo, no nos hubiese propuesto una suerte de equivalente, 
cuando se esfuerza en pensar el proceso teogónico. Volver a pasar, en sentido inverso, del ser (de la 
lengua del ser) al lenguaje, reabriendo la lengua del ser a la transpasibilidad de las concretudes de 
lenguaje (es decir, el acto de apercepción de lengua es suspendido), como acto de la apercepción del 
Uno que es (Dios), y de ahí reducido a la potencia (a la posibilidad de lengua), y esto, no para volver a 
pasar de la potencia al acto (actitud filosófica clásica), sino de manera que las posibilidades 
permanezcan como tales en su no-cumplimiento en acto […]. (Richir, 1996, p. 81).  

 
Aunque en este pasaje no se menciona el arte, es evidente a lo largo de la obra de Richir 

que el “instrumento” de esta nueva transposición arquitectónica lo constituye la 
fenomenología refundada, de la cual es el arte uno de los medios principales, un medio 
privilegiado de apertura a la fenomenalidad del fenómeno. En esta exigencia se juega el hecho 
de que el arte debe superar su dimensión estética, es decir, subjetiva: “[p]arece entonces, en 
efecto, que lo fenomenológico no está limitado a la «esfera estética», sino que la desborda 
ampliamente, para asumir el arte como uno de los lugares privilegiados en que los hombres se 
entregan a la fenomenalidad” (Richir, 1992, p. 54).   



187 

S e p t i e m b r e -  
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

Genealogías de la crisis: Massimo Cacciari y el surgimiento del pensamiento impolítico italiano | Guillermo Bialakowsky 

 

 

Esta exigencia arquitectónica tiene sentido si se asume la fenomenología como un aparato 
crítico que busca abrirse a la fenomenalidad primitiva descuidada en la institución clásica de 
la filosofía. Tiene sentido como crítica utópica de las instituciones simbólicas diversas de la 
vida moderna, pero parece imposible a la luz de las realidades artísticas contemporáneas, por 
la sencilla razón de que las prácticas artísticas no parecen todas interesadas en esta dimensión 
fenomenológica. Más bien, parecen operar cómodamente al interior de los códigos simbólicos 
(estéticos, imaginarios, subjetivos), en lo que sería una palmaria decadencia de la 
fenomenalidad. Si se busca pensar el arte desde la fenomenología, nos parece incorrecto 
atribuir al arte en general la función privilegiada de apertura a la fenomenalidad del 
fenómeno, en una actitud que parece más una búsqueda por acoplar el arte a una concepción 
del fenómeno como rien que phènomene. Lo cierto es que el arte que busca esta apertura 
sublime existe (Rodchénko, Malévich, Kandinsky, Wyckaert, Rilke, Mallarmé, etc.) y que no 
dejará de existir porque es una de las posibilidades del arte, pero no podemos dejar de notar 
que la estetización del arte es irreversible, por lo que seguirá creciendo en proliferación el arte 
psicológico, estético, imaginario, en una palabra, el arte bajo el signo de la pregnancia 
simbólica. Esto nos lleva a creer que es necesaria, con Richir, una fenomenología 
antropológica del arte, en la que se desvelen sus determinantes históricas (instituciones) y se 
haga evidente la pregnancia simbólica de sus realidades.  

Nuestra interrogación es la siguiente: ¿cómo podemos definir la institución simbólica 
(realidad histórica) del arte contemporáneo? No queremos hacernos ilusiones asumiendo con 
Richir la idea de que es un medio privilegiado de apertura a la fenomenalidad, pues 
consideramos que el arte lleva inscrito en sí la marca de la institución simbólica de la filosofía 
y los modos de pensar a que ella abre, y que es por tanto predominantemente subjetivo, 
estético, psicológico, imaginario: “arte en estado gaseoso” (Michaud, 2007). La sublimidad en 
el arte, a la que nos parece que se limita Richir, es una de las posibilidades del arte actual, 
pero no la determinante. El arte actual, especialmente el llamado arte de masas, permanece 
tranquilo en el campo de la afectividad psicológica, es decir, integrado pacíficamente en las 
complexiones simbólicas: económicas, políticas, sociales y existenciales; está integrado a las 
tecnologías del poder político y económico y a una formación de los individuos que favorece 
el estatus quo. Si no asumimos esta perspectiva seguiremos haciendo una fenomenología del 
arte “ideal” (cuasi-romántica), elitista y, finalmente,  autoritaria, en la que se tiene miedo 
(miedo que encuentra sus raíces en el siglo XVIII, en el que se concebía el arte como 
producto del genio: individuo solitario y elevado) a reconocer que el arte puede ser cualquier 
cosa, como lo ha señalado insistentemente Arthur Danto. El camino fructífero de la 
fenomenología de Richir, en este contexto, sería el de la fenomenología de la imaginación (a 
diferenciar de la phantasia), que proviene de la institución, por transposición arquitectónica 
desde la phantasia, de la afectividad, y por tanto operando en el campo de los mecanismos de 
repetición (Gestell simbólica), los códigos establecidos y la subjetividad psicológica: 



    188 

S e p t . -
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

Genealogías de la crisis: Massimo Cacciari y el surgimiento del pensamiento impolítico italiano | Guillermo Bialakowsky 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

eminente patología de la cultura, de la que el arte es uno de sus más evidentes síntomas. La 
dimensión de la phantasia jugaría aquí un papel crítico con respecto a las patologías de la 
cultura de índole imaginaria legibles en el arte.  

Desde esta perspectiva, la respuesta a nuestra pregunta será esta: la situación 
contemporánea del arte corresponde a su institución pluralista, en el sentido en que Danto la 
ha caracterizado a propósito de la crítica: 

 
Un mundo pluralista del arte requiere una crítica pluralista del arte, lo que significa, según mi 

opinión, una crítica que no dependa de un relato histórico excluyente, y que tome cada obra en sus 
propios términos, en términos de sus causas, sus significaciones, sus referencias y de cómo todo esto 
está materialmente encarnado y se debe entender. (Danto, 1999, p. 210).  

 
Esta institución designa en términos generales el horizonte histórico a partir del cual nos 

enfrentamos en la actualidad al arte, su historicidad, que no tiene otro origen que el de los 
cortes simbólicos. El arte pasó con las vanguardias por un período de extrema 
experimentación con sus formas y contenidos, y según la lectura de Clement Greenberg, 
encontraría sus más altas posibilidades en la abstracción pura (equivalente de la 
fenomenalidad primitiva). Pero Fuente (1917) y Brillo Box (1964) demostraron que el arte, 
reflexionando sobre sí mismo, se abría a territorios inéditos: al mundo de la vida y su 
cotidianidad. Sobre todo el Pop Art abrió este camino de posibilidades que hoy es 
sencillamente ineludible. Los determinantes simbólicos del arte se han flexibilizado y 
ampliado infinitamente: sus técnicas, su tradicionalidad, sus materiales, sus temáticas 
(significaciones instituidas), hasta el punto de que no hay reglas definidas en cuanto a 
materiales y temáticas: los habitus o habitualidades artísticas se han flexibilizado 
infinitamente y ya no es posible saber de antemano si algo es una obra o no. El arte 
contemporáneo está interesado en subvertir todos los habitus y las sedimentaciones de sentido 
concernientes al arte. Pero esta apertura se convierte a su vez en la institución de nuevas 
habitualidades u horizontes de sentido: el pluralismo, la apertura a lo inédito, el chliché de la 
innovación. De manera que las habitualidades contemporáneas del arte conciernen a la 
destrucción de las habitualidades tradicionales. Por tanto, pluralismo, entendido como 
apertura radical de las habitualidades, es el concepto que designa la condición histórica 
(simbólica) o las habitualidades del arte contemporáneo, entendidas como las disposiciones 
previas de la subjetividad que se enfrenta a las obras. Esta apertura en parte ha significado una 
inclinación a la fenomenalidad primitiva, al fondo sublime o trans-sensible del arte, tal como 
lo testifican Malévich y su búsqueda del espacio suprematista (espacio de la sensibilidad 
pura), o Kandinsky y su apertura cuasi-mística a lo “espiritual”,  por mencionar sólo dos 
ejemplos. Pero ha significado mayormente una volatilización del arte que lo hace proclive a 
asumir prácticamente cualquier rostro y a “hablar” sobre cualquier cosa: formas y contenidos 



189 

S e p t i e m b r e -  
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

Genealogías de la crisis: Massimo Cacciari y el surgimiento del pensamiento impolítico italiano | Guillermo Bialakowsky 

 

 

plurales coexisten sin problema en los museos y en el mundo de la vida cotidiana, y ya nadie, 
a excepción de los filósofos, parece preocupado por determinar claramente cuál es el 
verdadero arte. Esta apertura de los habitus, paradójicamente, ha conducido, a través del arte 
popular y la industria cultural, a la implantación de nuevos y arraigados clichés, quedando el 
ansia de renovación rebajada a la avidez por lo nuevo en una apatía que es incapaz de 
permanecer en algo, de arraigar. Es evidente que en el fondo de esta apertura radical se 
encuentra el campo fenomenológico primitivo, y que es por él que los movimientos de 
renovación (reelaboración simbólica) son posibles, pero esto no significa que todo el arte 
tenga como objetivo este campo.   

En el seno de esta institución pluralista del arte, la fenomenología de Richir sería, 
ampliada, una importante herramienta de análisis: el arte de raigambre sublime, que se abre a 
la fenomenalidad primitiva del lenguaje fenomenológico, es el arte más viviente, y no 
necesariamente el “verdadero”. Creemos que una perspectiva viable conduce a pensar el arte 
contemporáneo en términos de una escala de grados intensivos de vivacidad, en la que la 
fenomenalidad constituye el grado más alto, y el arte de masas el más bajo. Todos ellos son 
formas de apertura a la fenomenalidad en grados más o menos altos, apertura reglada 
fenomenológicamente por diferentes apercepciones: ya apercepciones de phantasia, ya 
apercepciones imaginarias. Desde el punto de vista del arte de masas, predominan las 
identificaciones psicológicas, los relatos del ego, el narcisismo, en suma, la imaginación que 
forma estructuras intersubjetivas sin otro.  

Por nuestra parte, antes de descalificar estas formaciones del arte, preferimos entenderlas 
a partir de los determinantes históricos: estamos en una época profundamente subjetiva 
(heredera de la institución estética del arte), en una cultura de los clichés coextensiva de la 
tecnificación de la vida y, por tanto, de desencuentros simbólicos, legibles a partir de la 
sujeción negativa al lugar del Otro. El campo fenomenológico se condensa (y se solidifica) en 
el instituyente simbólico, entendido como el lugar del Otro, abriendo el campo de una 
afectividad enajenada en las estabilizaciones imaginarias, constituidas por la pareja 
Bildobjekt-Bildsujet, en las que las producciones artísticas se vuelven fundamentalmente 
representativas.   

La fenomenología debe ser una instancia crítica frente a estas reificaciones de la vida 
evidentes a través de una parte importante del arte, pero no debe temer pensar la constitución 
cuasi-fenomenológica de estas formaciones culturales y asumirlas en cuanto tales, aceptando 
la pérdida del “aura” de las conformaciones artísticas. Una forma de pensarlas sería entender 
la institución pluralista del arte contemporáneo como un campo de decadencia de lo 
fenomenológico, decadencia que consideramos irreversible. La constitución fenomenológica 
de este campo corresponde a las formaciones aperceptivas de la imaginación, y todo lo que 
ellas conllevan (Richir, 2004). La fenomenología de Richir, en su dimensión antropológica, 
serviría para entender a fondo estas circunstancias. Se trataría de una antropología 



    190 

S e p t . -
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

Genealogías de la crisis: Massimo Cacciari y el surgimiento del pensamiento impolítico italiano | Guillermo Bialakowsky 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

fenomenológica del arte que tendría como objetivo situar arquitectónicamente el arte 
contemporáneo en su pregnancia imaginaria y sus determinantes simbólicas, y de abrir vías 
para la comprensión de las implicaciones que este predominio de lo imaginario tiene en el arte 
y en la vida humana. El campo fenomenológico sería un recurso crítico, muy limitado en 
cuanto a su eficacia, pero necesario frente a esta institucionalización y volatilización de la 
vida legibles en gran parte del arte actual.  

 
 

Bibliografía 
 
Alexander, Robert (2015). “De la transcendance absolue chez Marc Richir avec Mark Rothko 

en contrepoint”, en Eikasía Revista de Filosofía¸ núm. 66, pp. 183-192. 
http://www.revistadefilosofia.org/numero66.htm.  

Danto, Arthur (1999). Después del fin del arte. El arte contemporáneo y el linde de la 
historia, Barcelona, Editorial Paidós.  

Kant, Immanuel (1992). Crítica de la facultad de juzgar, Caracas, Editorial Monte Ávila 
Latinoamericana.  

Michaud, Yves (2007). El arte en estado gaseoso, México, Editorial Fondo de Cultura 
Económica.  

Richir, Marc (1985). “Maurice Wyckaert: l'orée du monde”, en La part de l'oeil, nº1: Arts 
Plastiques et Psychanalyse,  Bruselas, pp. 139-148. 

Richir, Marc (1988). Phénoménologie et institution symbolique. (Phenomènes, temps et êtres 
II). Grenoble, Editorial Jérôme Millon.  

Richir, Marc (1992). Méditations phénoménologiques. Phénoménologie et phénoménologie 
du langage, Grenoble, Editorial Jérôme Millon.  

Richir, Marc (1996). L´Expérience du penser. Phénoménologie, philosophie, mythologie. 
Grenoble, Editorial Jérôme Millon.  

Richir, Marc (2000). Phénoménologie en esquisses. Nouvelles foundations, Grenoble, 
Editorial Jérôme Millon.  

Richir, Marc (2003): “Du rôle de la phantasia au théâtre et dans le roman”, en Littérature¸ 
núm. 132, Bruselas, Ediciones de la Universidad Libre de Bruselas, pp. 24-33.  

Richir, Marc (2004). Phantasia, imagination, affectivité, Grenoble, Editorial Jérôme Millon. 
Richir, Marc (2008). “Phénoménologie de l’élément poétique“, en Studia Phaenomenologica, 

vol. VIII – Humanitas,  Bucarest, pp. 177-186. 
Schiller, Friedrich (1990). Kallias. Cartas sobre la educación estética del hombre. Madrid, 

Editorial Anthropos.  


