Pikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

Perspectivas criticas del concepto de arte en la

fenomenologia de Marc Richir

Juan Carlos Montoya Duque. Magister en Filosofia
Benemérita Universidad Auténoma de Puebla, México

El arte cumple en la fenomenologia de Marc Richir una funcion de horizonte: es un
medio privilegiado de apertura a la fenomenalidad del fendmeno, hasta tal punto que la nueva
fenomenologia, refundada y refundida sobre el corpus husserliano, parece aproximarse hasta
los linderos del arte. Pero a pesar de cumplir este papel central, el arte nunca fue para Richir
objeto de una indagacion exclusiva y minimamente sistematica. Interesado principalmente en
su concepcion del fendmeno como “nada sino fendmeno” (rien que phénomene) y por el
campo de concreciones fenomenologicas al que éste abre, se limita a prestar atencién a una
dimension del arte que, segiin nuestra consideracion, es muy limitada: la dimension de lo
infigurable, que se corresponde directamente con el campo fenomenologico salvaje. El
proceder de Richir es comprensible si se toma en cuenta que su obra explora exclusivamente
ese campo fenomenologico desde distintas perspectivas, y en este sentido no habria porqué
exigirle que efectuara una indagacion que es competencia exclusiva de los filosofos e
historiadores del arte. Sin embargo es criticable si se repara en el hecho de que tiende a
identificar el “verdadero arte” (expresion muy recurrente en su obra) con aquellas obras cuyo
contenido se asimila o, aun, se identifica con este campo salvaje de concreciones
fenomenoldgicas, descartando de antemano todo el arte cuyo confenido es mas o menos
figurable. Como ejemplo de este sesgo, que deriva en una postura dictatorial como la que
sigue, leamos la valoracion que, en Du réle de la phantasia au le thédtre et dans le roman,

hace del realismo de Balzac:

En este sentido, el enemigo mas temible de la literatura (y de la novela) es, en el rigor de nuestros
términos, la imaginacion. Lo testimonian las descripciones demasiado minuciosas de lugares o de
personajes, como por ejemplo en Balzac —y cuando esas descripciones se quieren cuasi-objetivas hasta
en los detalles, como en Robbe-Grillet, la atmodsfera deviene irrespirable y el aburrimiento se despliega
muy rapidamente: precisamente por el cuidado cuasi obsesivo de la figuracion intuitiva, que esta en las

antipodas de toda vivacidad fenomenologica (Richir, 2003, p. 24).

Richir tiene razones muy poderosas, que derivan de su arquitectonica fenomenoldgica,
para impugnar la figurabilidad en el arte, pero no es cuidadoso al momento de valorar hasta

qué punto deben extenderse esos criterios. Una consecuencia de esta falta de cuidado es

173

Septiembre
Octubre
2018



174

Sept.-
Octubre
2018

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

descartar la figurabilidad en el arte, cuya presencia es cada vez mas masiva, bajo el titulo de
arte no verdadero. De lo cual resulta que el arte en Richir, si no se abre de alguna manera (en
sus formas o en sus “temas”) a la infigurabilidad de la fenomenalidad del fenémeno, no es
arte, con lo que se convierte en una filosofia del arte limitada a observar las obras que se
acoplan a su concepcion del fenémeno. Y teniendo en cuenta el potencial critico de su
fenomenologia con respecto a las instituciones simbolicas diversas de la vida contemporanea,
se traduce en una concepcion del arte excesivamente normativa. Toda normativa abre
horizontes, pero si es excesiva termina marginandose ella misma: si hay una fenomenologia
del arte en Richir es, por su orientacion ultra-legalista, una fenomenologia utdpica del arte.
Ahora bien, un trabajo de reorientacion de la idea del arte desde la propia arquitectonica
richiriana es posible y, sobre todo, necesario. Esta reorientacion busca darle otro cauce y otras
derivas a la nocion de arte dentro de su arquitectonica, con el fin de hacerla mas amplia y mas
tolerante con las realidades del arte a lo largo y en el presente de su historia. Este articulo
pretende ser un primer paso, modesto, en direccidon a este objetivo. La idea rectora de esta
reorientacion es la siguiente: frente al privilegio casi exclusivo de la dimension
fenomenologico-salvaje del arte en la obra de Richir, es necesario volver atentamente la
mirada a las instituciones simbdlicas del arte, a sus determinantes histdricos, y explorar como
éstos se articulan problematicamente con dicha dimension fenomenoldgica, asumiendo con ¢l
la idea, solida por demas, de que la historia del pensamiento, de la cual el arte hace parte
fundamental, se articula a partir de la interaccion dindmica del campo de las instituciones
simbdlicas (histdorico) con el campo fenomenologico (trans-historico). Nuestro aporte residira
en determinar cudles son esas instituciones simbolicas del arte y cémo condicionan la

emergencia del campo fenomenologico al que, por lo general, se limita Richir.
La dimension simbolica del arte

Las observaciones de Richir en torno a la dimension simbolica del arte son practicamente
nulas, exceptuando el notable estudio de la técnica desde una perspectiva simboélica en
Phénoménologie et institution symbolique (1988, p. 45 y ss.). Lo que sigue es una propuesta
interpretativa para caracterizar dicha dimension a partir de una teoria de la técnica.

La dimensiéon simbdlica del arte, tal como nosotros la interpretamos, se refiere en
términos generales a lo que en ¢l es histdrico. Esta historicidad es legible a partir de tres
indices fundamentales: su dureza (fisica), su duracion (temporal y espacial), su durabilidad
(transmisibilidad). La dureza alude a la dimension fisico-material de las obras, al hecho de
que invariantemente se presentan en un cuerpo (Kérper): incorporacion. La duracion se
refiere a la permanencia mas o menos estable de la obra en el espacio y el tiempo reales, y en
este sentido estd intimamente asociada con la dureza. Por ultimo, la durabilidad apunta a la

transmisibilidad de las técnicas y de los significados del arte a partir de la ensefianza y el



Pikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

aprendizaje: historicidad. Incorporacion, duracion e historicidad son pues los elementos
constitutivos de la dimension simbolica del arte, los cuales podemos sintetizar en el Gltimo de
ellos: la historicidad.

La historia del arte, que desde ahora es simbolica, debe entenderse, si seguimos a Richir
en sus ordenamientos arquitectonicos, como una historia de las diversas relaciones de lo
simbdlico con lo fenomenolodgico, es decir, de lo histérico con lo trans-histdrico, de las
instituciones del arte que fungen como complejos de legalidades que abren campos de
posibilidades y de imposibilidades con la libertad incondicionada del pensar fenomenologico.
Esta libertad se abre paso de modo incondicionado a través de las constricciones simbolicas,
déandoles aliento y vitalidad.

Consideramos importante explorar esta dimension simbolica del arte a partir de dos
enfoques fundamentales: el primero, a partir del segundo capitulo de Phénoménologie et
institution symbolique, titulado “La fundacién de la libertad fenomenologica en Fichte”
(Richir, 1988, p. 45 y ss.), en el que Richir sienta, aunque indirectamente, las bases
fenomenoldgicas para una teoria del arte en su dimension fécnica. Y el segundo, a partir de
los andlisis sobre la génesis fenomenoldgica de la historicidad en L ‘expérience du penser
(1996, p. 24 y ss.). A partir de estas perspectivas abriremos el campo fenomenoldgico
arquitectonico que nos debe servir de base para la reorientacion de la fenomenologia del arte
de Richir.

La técnica como alteridad

Entendemos el arte en cuanto técnica en el sentido moderno de Kant: como la produccion
libre de objetos a partir de la representacion de lo que éstos deben ser, es decir, a partir de la
representacion de fines (Cfr.: Kant, 1992, p. 213). Para Richir esta dimension técnica debe ser
comprendida como un ejercicio de dar forma a una materia ella misma subsistente (1o que
hemos interpretado como durabilidad), en la que se funda, segin nosotros, su historicidad.
Reparando en el hecho de que la conciencia de si en Fichte requiere de un limite exterior
(mundo) que la limite y, asi, retorne en libertad sobre si misma, Richir advierte que este limite
lo constituye, en un primer y fundamental momento, la técnica, y en un sentido muy general
toda praxis, entendiendo por ésta un hacer teleologico que procede conforme a la
representacion de determinados fines y en los que la conciencia encuentra su
autodeterminacion. En la praxis la conciencia se auto-limita, y las formas primigenias de esta
limitacion son lo que hemos llamado la dureza, la duracion y la durabilidad. Esta limitacion es
simbolica porque proviene de la instituciéon de la conciencia en el lugar del Otro, lo que
equivale a decir que toda técnica, y la teleologia que le es siempre subyacente, se fundan en
vinculos intersubjetivos. En este sentido, la durabilidad (que es al mismo tiempo dureza y

duracién) representa una “fractura” en la fenomenalidad de los fenémenos de lenguaje:

175

Septiembre
Octubre
2018



176

Sept.-
Octubre
2018

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

Dicho de otro modo, lo que surge de esta fractura es la técnica en su sentido clasico, a saber, la
techné como arte de producir formas en una materia ella misma subsistente: es entonces el ejercicio de
una teleologia en la que todo el problema es el del origen de las formas que se deben producir, de su
determinidad que no puede surgir, si bien por mediaciones que permenecen oscuras para nosotros, mas

que de la institucion simbolica (Richir, 1988, p. 47, nosotros enfatizamos en negrilla).

La técnica proviene, en el orden fenomenologico, de la institucion simbdlica, que debe
entenderse como fractura o como “laguna” en el seno de la fenomenalidad del fenémeno.
Esta interrupcion ocurre al interior de los fenomenos de lenguaje, cuyo 6rgano fundamental es
el Leib, y ain el Phantasieleib, caracterizado por ser flotante, blando, libre. El influjo de la
teleologia técnica (representacion de fines) sobre el fenomeno de lenguaje abre el campo
simbdlico de la dureza, la duracion y la durabilidad, campo que es estrictamente co-extensivo
de la institucion de la intersubjetividad. Socialidad simbdlica que emerge como el /imite o la
barrera necesarios para la incorporacion (que debe distinguirse cuidadosamente de la
encarnacion) del sujeto al cuerpo social. Si hay un cuerpo simbolico (hecho de metéaforas y
metonimias) es irreductiblemente un cuerpo social en el que el fendomeno de lenguaje (“ser-
en-el-mundo”) ha enajenado parte de si, parte que retorna desde el inconsciente y lo
imaginario en la forma de un mecanismo de repeticidon que puede amenazar en casos
extremos la estabilidad relativa de la concrecion del Phantasieleib, volatilizandolo en la
inestabilidad atmosférica del Bildobjekt, correlativo del Phantomleib. Habria que entender la
teleologia técnica, segin esto, como un conjunto de procesos que contribuye a la socialidad
simbolica, y por tanto a la humanizacidn, implicando la institucion del sujeto en el lugar del
Otro (Richir, 1988, p. 56). Cuando la técnica se vuelve invasiva y domina la mayor parte de la
vida social, lo hace en detrimento del campo fenomenolédgico, favoreciendo la formacion de
mecanismos sociales de repeticion y de un inconsciente simbolico que retorna bajo el
predominio de lo imaginario, tal como lo vemos en general en la vida contemporanea, y en
particular en el arte.

Lo simbolico funda la historicidad del arte entendido restringidamente en su dimension
técnica, pero el arte en cuanto fendmeno no se restringe a ¢l. Tal como en Fichte hay un
conflicto entre libertad y determinidad, cuya solucion sélo puede darse a partir del
“flotamiento de la imaginacion” (Richir, 1988, p. 47), podemos afirmar que en el arte la
dimension simbdlica (determinidad simbolica) puede abrirse a la libertad fenomenologica a
partir del juicio reflexionante en el sentido kantiano, y por tanto a partir del uso de la
imaginacion, comprendida en su funciéon libremente (no conceptual) esquematizante:
esquematismo reflexionante. Siendo consecuentes con lo que hemos dicho, este
esquematismo reflexionante es una forma de temporalizacion de las determinidades

simbdlicas en el que basicamente éstas se “ablandan”, en el que cobran aliento, libertad, alas



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

en un sentido platénico de la belleza. Es la puesta en juego del Leib y del Phantasieleib,
cuyos organos principales son la imaginacion y la phantasia, y que representan la libertad con
respecto a las determinidades de la Korperlichkeit del arte. En relacion con la técnica en
Fichte, Richir afirma lo siguiente:

[E]ste conflicto irreductible no puede ser “tratado”, segiin Fichte, mas que por lo que ¢l llama el
flotamiento de la imaginacion (Einbildungskraft). Y, explica él, este flotamiento entre la libertad y la
determinidad temporaliza, hace surgir el tiempo en el cual la permanencia del objeto es aprehendida
como sustrato o materia, y donde su forma (Gestalt) parece susceptible de ser alterada; como si, por esta
distincion misma, toda forma objetiva pudiera reflexionarse como el fin (el efecto) de una causa como
concepto determinado —con lo que asistimos de hecho al nacimiento de lo que Kant llamaba el juicio
teleologico reflexionante en el que el mundo comprendido como “conjunto” de las formas objetivas
parece, en su totalidad como en sus formas particulares, como si hubiese sido producido por una causa
suprema, por un artista razonable (segin lo que Kant designaba por “técnica de la naturaleza”) (Richir,
1988, p. 48).

Se trata en efecto de la finalidad en régimen de como si, segun la cual s6lo formalmente
tienen la naturaleza y sus “productos” una técnica subyacente. No es que se fenomenalicen las
determinidades objetivas como fendmenos de lenguaje, esto seria domefiar indebidamente su
irreductible durabilidad simbolica, sino mas bien lo que ocurre es que se fenomenalizan como
simbolos o emblemas de la libre fenomenalidad. En este cardcter emblematico reside la
necesidad de hablar de re-temporalizacion y re-espacializacion efectuadas desde los “bordes”
o “alrededor” de las lagunas simbolicas (Richir, 1988, p. 49). Una interpretacion semejante
del juicio reflexionante kantiano la encontramos en Schiller, cuando interpreta la belleza

como “libertad en la apariencia”:

Pero como esta libertad es tan sdlo un préstamo de la razon, dado que no puede ser libre nada mas
que lo suprasensible y que la libertad [es decir, el nada sino fendmeno] como tal no puede caer nunca
en el terreno de los sentidos [e.d. de la institucion simbolica], en resumen, ya que aqui lo unico que
importa es que un objeto aparezca libre y no que lo sea realmente, asi pues, esta analogia de un objeto
con la forma de la razon practica no es libertad de hecho, sino sélo libertad en la apariencia, autonomia

en la apariencia (Schiller, 1990, p. 19)

Emparentada a esta nocion de libertad en la apariencia se encuentra la idea de que la
“belleza es naturaleza en conformidad con el arte” (Schiller, 1990, p. 49), pues la belleza
cumple una funcion mediadora entre la libertad de la naturaleza y las determinidades del arte
en su aspecto técnico, mediacion que se da en el seno de la apariencia. Solo en ésta puede el
espiritu dirigirse al cardcter singular de los objetos fisicos, por ejemplo. Esto lleva a Schiller
a observar que los cuerpos, considerados en su apariencia, dejan ver sus caracteres singulares

o, por decirlo asi, su personalidad. Considerados objetivamente en cuanto a su peso los

177

Septiembre
Octubre
2018



178

Sept.-
Octubre
2018

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

cuerpos estan sometidos por igual a la fuerza de gravedad. Un caballo espafiol es mas pesado
que un pato, pero en funcion de su estilo singular el caballo es més liviano porque absorbe el
peso con mayor libertad: sus movimientos son mas ligeros y arménicos, como si no arrastrase
ningin peso consigo, mientras que los del pato son pesados, dejan entrever el peso de la

gravedad en él:

Coloquese un pesado caballo de carga junto a un ligero corcel espafiol. La carga que el primero
acostumbra a arrastrar le ha robado naturalidad a sus movimientos, de tal manera que, aunque no lleve
un carro del que tirar, camina tan fatigosa y torpemente como si lo llevara. Sus movimientos ya no
surgen de su naturaleza especifica, sino que delatan la carga del carro. El ligero corcel, por el contrario,
no ha sido nunca acostumbrado a aplicar una fuerza mayor de la que él mismo se siente impulsado a
exteriorizar al hacer uso de su maxima libertad. Cada uno de sus movimientos es un efecto de su
naturaleza abandonada a si misma. De ahi que se mueva tan ligero como si careciera de peso [...]
«Viéndolo, nadie tomara en cuenta que es un cuerpo», tal es la victoria de la forma especifica del
caballo sobre la naturaleza general de los cuerpos, que ha de obedecer a la gravedad (Schiller, 1990, p.
53).

El campo de la apariencia pone en juego la libertad, que en cuanto pura es una idea de la
razéon que puede fenomenalizarse a partir del juego libre de las facultades cognoscitivas, a
saber, entendimiento e imaginacion. Richir, siguiendo esta misma orientacion, observa que en
Fichte es necesario que la libertad, es decir el fendémeno de lenguaje, sea incitada o
despertada desde fuera de si, desde lo externo de la praxis, que como hemos visto es de origen
simbdlico. Es necesario un choque (Anstoss) venido del exterior para que el fenomeno de
lenguaje encuentre (frouve) las lagunas de fenomenalidad en su interior (Richir, 1988, p. 51),
como haciendo eco en ¢él. En la técnica, que esta instituida intersubjetivamente, se da el
reencuentro de la libertad y la necesidad. Richir es cuidadoso al advertir que, desde su punto
de vista, esto no ocurre asi, porque la técnica y el campo intersubjetivo por si solos no
conllevan libertad, de tal suerte que hay un desfase irreductible entre la libertad del fenomeno
de lenguaje y las constricciones de la técnica, desfase que hara que la libre esquematizacion se
dé siempre a distancia, en desajuste con respecto a las determinidades simbolicas. Es la razéon
por la cual hablara de mimesis (que se hace irreductiblemente a distancia) no especular, activa
y desde dentro (Richir, 2004, p. 89). Esto implica que la socialidad simboélica que es
coextensiva de la intersubjetividad no agota de por si la libertad fenomenoldgica, como
optimistamente lo creyeron Fichte y Hegel. Es necesaria entonces la institucion del sujeto en
el lugar del Otro, institucion que implica su incorporacion, para poder hablar de que hay una
materia subsistente que, mediante la técnica y el arte, sea re-esquematizada en el seno de la
libertad fenomenoldgica. Es necesaria la interaccion fenomenologica del Korper y el Leib,
porque sin esta “inscripcion instituyente, por el Otro, de las lagunas en fenomenalidad del

fenomeno de lenguaje en el cuerpo (en lo que consiste propiamente la institucion simbdlica),



Pikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

el Leib como cuerpo de carne no podria sin duda ‘insularizarse” (...)” (Richir, 1988, p. 62).
Hay conciencia de si encarnada, y no pura carne indivisa del Leib y del mundo, justo por la
institucion simbolica del sujeto en el lugar del Otro. A partir de esta institucion es que hay una
materia por trabajar técnica y artisticamente, materia que es correlativa del Korper. Para
Richir, como para Fichte, el cuerpo se divide en cuerpo material y en cuerpo fenomenologico,
y se mantienen en tension irreductible. La imaginacion (para Richir serd la phantasia) es la
mediadora entre ambos, a través de ella se esquematizan las determinidades simbolicas que
estan ligadas a las concretudes de las esencias salvajes fuera de lenguaje del campo
fenomenoldgico (Cfr.: Richir, 1988, p. 66).

En todo arte hay una dimension técnica, en la medida en que siempre esta incitado por
una materia subsistente que es preciso re-esquematizar, y posee esta dimension ain en los
casos en que las obras tienden a su desmaterializacion. En la poesia, por ejemplo, que es un
arte por antonomasia mas inmaterial o espiritual, esta dimension simbolica estd presente: se
trata de la materialidad de las palabras y sus significados més o menos sedimentados, que
cumplen el papel de una necesaria alteridad en el seno de la libertad del fendmeno de
lenguaje. Esta alteridad, ligada como hemos visto a la materialidad de los objetos técnicos vy,
correlativamente, a la materialidad del Korper, funda la historicidad en el sentido en que
lineas arriba la entendimos: como durabilidad. La alteridad es la base material sobre la que se
inscribe la durabilidad de los objetos técnicos, y a partir de €l se hacen posible la ensefianza,

el aprendizaje, la transmision y la tradicion en el marco de las précticas artisticas.
Lo simbdlico desde una perspectiva genética

En L’expérience du penser Richir lleva a cabo un breve analisis del estatuto
fenomenoldgico de las habitualidades en Husserl. A partir de este analisis sera posible sentar
las bases fenomenologico-genéticas de la historicidad, y en particular, por nuestra propia
cosecha, las bases de la historicidad del arte.

Lo primero que hay que notar es que por las habitualidades, en Husserl, la subjetividad
trascendental se abre a su historicidad, a su singularidad concreta propia, y por tanto se trata
de una orientacion genética, en la medida en que el yo y el objeto no son meros polos de una
relacion estatica, y en esa medida no son abstractos, sino yo y objeto concretos, plenos de
contenido. Las habitualidades son nuevas propiedades que permanecen (que duran), son
adquisiciones del yo que pueden repetirse, a las que se puede volver de manera repetida:
“revenir (zuriikkommen) a elle de maniere répétée” (Richir, 1996, p. 48). Se trata de lo
habitualmente propio, de lo que el yo se apropia mediante habitus en el juzgar y en el utilizar
un objeto por ejemplo. Es el yo persistente a través de estos habitus quien permanece, y en
cuya permanencia se funda la repetibilidad, la cual es habitual y no rememorada: para utilizar

un cuchillo correctamente no tengo que rememorar como lo utilicé las primeras veces, sino

179

Septiembre
Octubre
2018



180

Sept.-
Octubre
2018

Pikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

que lo utilizo directamente, pues es un saber habitual que permanece en lo implicito y a
disposicion inmediata para efectuar una reactivacion: “[a]Jin mas, la persistencia que hay en
el Yo [Moi] es, de ello tomamos conciencia, la persistencia de sus habitus” (Richir, 1996, p.
48). No hay objeto idéntico y persistente (Vorhanden en el sentido de Heidegger) sin
habitualidades, pues éstas son correlativas de la constitucion permanente de los objetos. En
todo esto se juega la Stiffung de un sentido objetivo correlativo de determinados habitus del
yo, y por tanto se pone en juego la institucion simbolica, a través de la cual se dan la
adquisicion, el aprendizaje y la transmision de sentidos. Las habitualidades corresponden a
las “sedimentaciones objetivas”, a una “cierta pasividad”, ellas se amontonan (s entassent) las
unas sobre las otras, constituyendo una génesis que es una “Historia” (Richir, 1996, p. 50). El
habitus puede ser entendido también como una conviccion del yo que se mantiene disponible;
se trata de una institucion subjetiva que es al mismo tiempo intersubjetiva: “institucion del Yo
e institucion de la sociabilidad de los Yoes” (Richir, 1996, p. 51), pues el yo no extrae de si
mismo las habitualidades sino que imita (Husserl: folgt nach) al otro, de suerte que toda
reactivacion (Nachstiftung) acontece por via de imitacion (Nachfolge): “[...] la Stiftung y las
«habitualidades» correspondientes no persisten solamente a través del tiempo, sino también a
través de la «transferencia» intersubjetiva” (Richir, 1996, p. 52), de tal suerte que las
habitualidades implican la intersubjetividad, especificamente la intersubjetividad mediada por
la pasividad mas o menos reflexionada de la imitacion. Del grado de esta pasividad dependera
qué tan viviente o “muerta” sea la institucion simbolica en que dichos sentidos se configuran,
qué tan creadora o mecdanica ella sea.

En este sentido, es licito concluir con Husserl, y enfaticamente con Richir, que los
habitus o las habitualidades constituyen de por si una conformacién de sentido intersubjetivo:
los habitus son también institucion simbodlica de la cultura y lo social: “no hay cultura y, en
efecto, no hay institucion simbdlica sin aprendizaje. El aprendizaje y la adquisicion vienen,
esencialmente, de los otros” (Richir, 1996, p. 52).

De esta lectura se deriva una nueva determinacion del significado de lo simbolico: se
trata de formaciones de sentido intersubjetivo que son susceptibles de repetibilidad, que
permanecen y son identificables. En lo que sigue trataremos de entender como la institucion
simbolica, incluyendo los demas sentidos determinados a través de los cuales la hemos
perfilado en este articulo, juega un papel crucial para comprender el arte en sus limitaciones
histéricas, cuya principal caracteristica es que implican sentidos y significaciones
sedimentadas que se elaboran y se reelaboran simbolicamente al hilo de la tradicion, la

ensenanza y el aprendizaje.

Limites de la nocion de arte en Richir



Pikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

A continuacion queremos mostrar de qué manera Richir descuida la perspectiva historica
en sus consideraciones sobre el fendmeno del arte, € intentar abrir una via alternativa desde su
propia arquitectonica fenomenologica para pensar el arte contemporaneo. Deciamos que la
postura de Richir toma carices dictatoriales, en cuanto impugna, en nombre del campo
fenomenoldgico sublime, la figurabilidad en el arte, tomandola como el mas temido de sus
enemigos. Pero no se trata de ninguna manera de una impugnacion por parte de Richir de las
artes llamadas figurativas, ni de una consecuente defensa del arte abstracto o inobjetivo, sino
de una busqueda, a partir de las vias artisticas, del campo fenomenoldgico que va a
contracorriente de las determinidades simbolicas, y que, fundamentalmente, es el campo de lo
sublime. Cuando hablamos de una impugnaciéon de la figurabilidad en la obra de Richir,
aludimos al hecho de que hay en ¢l una normativa estética: el arte es sublime (infigurable) o
no es arte verdadero. Pero lo hacemos entendiendo que para €l un trozo figurativo de mundo
puede ser sublime, tal como lo demuestra a partir del “amarillo de Bergotte”, que se
comprende como una Wesen salvaje fenomenoldgica que despierta una afectividad mas
arcaica y mas nueva que todos los afectos recortados simbodlicamente (Richir, 1996, p. 20).
No estamos asumiendo el concepto de figurabilidad ingenuamente, sino, mas bien, intentando
poner a prueba las tesis de Richir a partir de las realidades historicas del arte, especificamente
del arte del siglo XX. Consideremos dos ejemplos que aparecen reiterativamente en la obra de
Arthur Danto: Fuente (1917) de Marcel Duchamp y Brillo Box (1964) de Andy Warhol. La
primera es una “obra” emocionalmente neutral, pues quiere despertar la reflexion sobre el arte
mismo antes que la afectividad de cualquier tipo, la segunda es directamente figurativa y
pretende exaltar (;0 cuestionar?) la cultura de masas y los objetos cotidianos. Richir no
titubearia en responder que lo que estas obras, principalmente la segunda, representan, es la
muerte de la vivacidad fenomenoldgica, del pensar hiperbdlico en apertura a la sublimidad de
la afectividad mas salvaje. Y para ello tiene buenas razones filoséfico-fenomenologicas, la
principal de las cuales es que la filosofia para ¢l, desde Descartes, tiene que ver con posturas
radicales, hiperbolicas, que se dirigen a una fundamentacion desde la certeza factica de
existir, campo silencioso en el que faltan las palabras, es decir, los recortes en apercepciones
de lengua provenientes de la institucion simbolica. Las razones filosoficas son de gran peso,
pero no encuentran asidero en las realidades artisticas. La obra de Richir en su estado actual
es util para pensar lo sublime en el arte: la pintura de Rothko (Alexander, 2015), de Maurice
Wykcaert (Richir, 1985), la poesia de Rilke (Richir, 2008) y las obras de pintores de aliento
espiritual y cuasi-metafisico como Kandinsky y Kasimir Malévich, por citar solo algunos
ejemplos entre numerosos posibles. Pero es evidente que el arte todo no tiene esta orientacion,
que es una sola entre muchas posibles. Lo que sigue es un intento de abrir una via de
posicionamiento de la fenomenologia de Richir frente a un mundo del arte tan plural en sus

formas y en sus contenidos como lo es el arte contemporaneo. Esto significa finalmente que la

181

Septiembre
Octubre
2018



182

Sept.-
Octubre
2018

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

fenomenologia de Richir debe poder ser util para comprender el arte con sus realidades

(limitantes) historicas.
Tres instituciones historicas del arte

En este apartado queremos caracterizar tres instituciones historicas fundamentales del
arte: la institucion mitico-mitoldgica, la institucion filoséfica y la institucion pluralista. Lo
comun a las tres es que en cada una de ellas se pone en obra un modo singular de relacion
entre lo simbdlico y lo fenomenoldgico o, mas determinadamente, entre la lengua simbdlica
en que se forman las obras y las concretudes de lenguaje fenomenoldgico, que permanecen
(en un sentido no simbolico) como el fondo trans-histérico que mantiene viviente esas
conformaciones histéricas del arte. En las tres instituciones encontraremos esta referencia
problematica, en écart, al campo fenomenolodgico, por lo que es fundamental entender que se
trata de tres modos de pensar, de llevar a cabo conformaciones de sentido de relevancia

humana en el seno de las culturas historicas.

1. La institucion mitica del arte. En la primera parte de L ‘expérience du penser Richir
lleva a cabo una importante organizacion arquitectonica concerniente a dos formas
fundamentales de articulacién del campo fenomenologico con el campo simbolico, es decir,
del “lenguaje” (que es fenomeno de lenguaje caracterizado por su performatividad) con la
“lengua” (instituida simbodlicamente). Estas formas son dos modos diferentes de pensar, es
decir, de trabajar el écart: “pensamiento en concrecion” y “pensamiento en abstraccion”
(Richir, 1996, p. 53 y ss.).

El pensar mitico es un pensar en concrecion, en el sentido de que es fundamentalmente
polisémico: Dafne significa a la vez el enrojecimiento o el brillar de la aurora y del laurel,
como si a través de Dafne dos cosas fueran una misma. Las concretudes fenomenoldgicas del
mito se encuentran en multiples relaciones, en semejanzas, contrastes y metamorfosis no
regulados conceptualmente sino por transpasibilidades cada vez abiertas a indefinidos
transposibles. Se trataria de un “juego” sobre la “polisemia de las palabras de la lengua”,
poniendo en obra una “suerte de cratilismo” (Richir, 11996, p. 53). Los sentidos multiples son
puestos en el mito como en eco, no por asociacion de palabras sino por condensacion de
numerosas lineas de sentido. Es notable que en el mito las “cosas” que se identifican por
condensacion no sean identidades de pensamiento, es decir, de lengua, sino “identidades de
cosas” o de “percepciones” (Richir, 1996, p. 54), pues en el pensar mitico no hay tantas
referencias subjetivas sino, mas bien, objetivas, referencias a cosas del mundo. La identidad
se emplaza en las cosas, no en las palabras que, desde afuera, las nombran. Dafne es al mismo
tiempo joven mujer y flor, no se trata de una figuracion retorica. En el pensar mitico no se ha

“fijado canonicamente, por la identidad de su referencia, el sentido de las palabras” (Richir,



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

1996, p. 54). En este sentido “la lengua mitica aparece como una lengua de concretudes de un
pensamiento en concrecion” (Richir, 1996, p. 54), entendiendo por concretudes las
condensaciones de seres, en las que seres, cosas y estados de mundo se “mezclan
inextricablemente al hilo de un relato” (Richir, 1996, p. 54), en un complejo de formaciones
de sentido anterior a las identificaciones conceptuales de la filosofia. La temporalizacion del
sentido en el mito se da en la forma de una busqueda del sentido, tal como en el pensamiento
en el marco de la institucion simbolica de la filosofia, pero mientras que para éste hay una
“idea” que da inicio o esbozo a la temporalizacion, esbozo a partir del cual se dan la fidelidad
y la promesa en un avanzar y corregir constantes en el curso temporalizante, en el mito estas
concretudes no pueden corregirse, sino que operan al hilo de sedimentaciones y metamorfosis
en las que se engendran las unas a las otras, y esto a niveles numerosos a la vez. De manera
que si las concretudes en el marco de la institucion simbolica de la filosofia se corrigen a
partir de si mismas, en el pensamiento mitico las concretudes se metamorfosean
multiplemente (Richir, 1996, p. 55). Por carecer de esta posibilidad de corregirse, Richir

concluye acertadamente que el pensamiento mitico posee menor negatividad:

Como si, entonces, el pensamiento [mitico] que busca un sentido no pudiera retomarse, corregirse,
recurriendo a la puesta a distancia, a la negacion, incluso a la denegacion, al bemol del matiz que le
permitiria afinarse y volver a partir a la busqueda de él mismo —como si el pensamiento en concrecion

fuera un pensamiento sin negatividad (Richir, 1996, p. 55).

El pensamiento mitico no se corrige, matiza o afina al hilo de la identidad de los seres de
los que habla, no conoce, por decirlo asi, una mismidad profunda de las cosas, los seres y los
mundos que configura. En este sentido es que advierte Richir que la “relacion” del
pensamiento mitico con el fondo fenomenolédgico se da sin distancia: la lengua adhiere al
lenguaje, y en esta adherencia las concretudes o seres de lenguaje se transformaran en seres.
Lo que quiere decir que la dimensién simbolica del mito (del “arte”) es adherente a la
dimension fenomenoldgica, lo que no significa que la lengua (simbdlica) del mito sea de
alguna manera “mas fenomenoldgica” que, por ejemplo, la lengua filosofica, pues, en rigor, la
intriga mitica es simbdlica, en la medida en que en ella el sentido, a partir de algo que no va
de suyo (huella arquitectonica del écart irreductible), busca “ajustar la institucion simbolica
con ella misma” (Richir, 1996, p. 55). Bisqueda del sentido en el interior de la institucion
simbolica en busca de ella misma, sin, por decirlo asi, preocupacién por la profundidad
fenomenoldgica del lenguaje, pero, por ello mismo, movimiento al interior del lenguaje
fenomenoldgico mismo, movimiento de phantasiai que no comparecen, para el pensar mitico,
como tales, sino como seres o mundos proteiformes, intermitentes, discontinuos que operan
mas o menos autonomamente. El ingreso en nuestra época en los modos miticos de pensar

corre el riesgo de hacerse desde la perspectiva de una “distancia estética”, en la que se pierde,

183

Septiembre
Octubre
2018



184

Sept.-
Octubre
2018

Pikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

justamente, esta adherencia. En la medida en que el pensamiento mitico pone en obra la
sensibilidad y afectividad de las sintesis pasivas, estd constituido por asociaciones,
condensaciones, desplazamientos, recubrimientos y co-implicaciones de sentidos multiples en
temporalizacion de phantasiai; 'y , asi, puede decirse que explota la dimension concretamente
fenomenoldgica de la lengua, pero en vistas de otra cosa que ella misma; opera en o entre el
lenguaje, pero no toma las concretudes por ellas mismas (Richir, 1996, p. 56), ejerciendo su
movimiento como si estuviese fomado por el lenguaje fenomenolédgico: “[e]l resultado del
mito o de la mitologia sera siempre la fundacion simbdlica, y no la actualizacion del lenguaje
por ¢l mismo” (Richir, 1996, p. 57).

Esto significa que el pensamiento mitico tiene un bajo grado de conciencia con respecto a
la mismidad de los Wesen y con respecto a si mismo, lo que englobamos en el concepto de
auto(conciencia), entendida como fendémeno de lenguaje. El mito es instituyente de las
complexiones simbodlicas de orden cdsmico y socio-politico (Richir, 2000, p. 240); ostenta un
poder simbolico-instituyente omniabarcante. Por nuestra parte hablaremos de una institucion
mitica del arte, en la que éste cumplia funciones de fundacion simboélica determinantes del
orden social y cosmico. En la mentalidad mitica, el mito no es “arte” (concepto moderno),
sino instruccion, tradicion, formacion social y politica y cosmovision: es el medio en el que se
desarrolla la institucion simbolica (la cultura), por lo que hablaremos de una eminente
mentalidad artistica. Aqui el arte no tiene una vocacion fenomenoldgica sino simbolica,
vocacion instituyente, orientadora; no es arte que se sabe arte sino el medio en y por el cual se
instituyen los contenidos de la ética y lo social, lo sagrado y el origen. El pensamiento esta
sumido en la sensibilidad o, en rigor, en la Darstellbarkeit intuitiva de las representaciones
miticas, sumido porque no establece una distancia intencional (negatividad) con respecto a

ellas. En este contexto, el arte es imprescindible para el cultivo de la vida.

2. Institucion filosdfica del pensamiento e institucion estética del arte. De entrada
afirmamos lo siguiente: la institucion filosofica del pensamiento, tal como Richir la piensa,
trae importantes implicaciones para el arte: su institucion estética. En este apartado queremos
esbozar brevemente esta tesis.

La filosofia es para Richir, en oposicion al pensamiento mitico, pensamiento en
abstraccion o “reflexividad abstractiva que extrae de la lengua identidades no-contradictorias”
(Richir, 1996, p. 59), es decir, es un trabajo de hiper-condensacion de las concretudes
fenomenoldgicas indefinidas en conceptos cada vez mas unitarios, por lo que se emparenta,
por una parte, con la concepcion platdnica de lo Uno ( Cfr.: Richir, 1996, p. 59 y ss.) y, por
otra parte, con las concepciones semiticas de raigambre monoteista (Cfr.. Richir, 2004, p.
241).

Al escindir el Ser y lo Uno Platén instituye la lengua filosofica, en la que “el lenguaje

fenomenologico se ha condensado en un solo golpe en lo Uno y dispersado en el ser” (Richir,



Pikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

1996, p. 59). El lenguaje fenomenologico se condensa en lo Uno y se dispersa en seres, y asi
como lo Uno participa del ser, el lenguaje fenomenologico participa de la lengua (Richir,
1996, p. 59). Para Platon el Uno es y el ser es uno, y el uno que es es un todo que tiene partes,
a saber, el uno y el ser. De esto interpreta Richir que el lenguaje es lengua, y este lenguaje es
un todo cuyas partes son el lenguaje y la lengua; luego, cada una de estas partes son a su turno
uno que es (lenguaje que es lengua): no hay lengua que no esté penetrada de lenguaje: “[...]
lo que significa que no hay lenguaje que no sea lengua, y que no hay lengua [...] que no esté
«pénétrée» de lenguaje” (Richir, 1996, p. 60). El Uno que es es una «pluralidad (pléthos)
infinita (apeiron)» de partes, de jirones de lo Uno que es. Pero Richir se separa de Platon: se
orienta hacia la idea del campo fenomenoldgico como una pluralidad indefinida (no como lo
Uno), como écart: el Uno nunca puede ser uno, pues hay una diferencia irreductible entre
Uno y Ser, lo que explica la proliferacion indefinida de las palabras filosoficas.

Esta institucion simbolica de la filosofia significa la institucion del lenguaje (siempre
fenomenoldgico) en la lengua del ser, como si la lengua hubiese absorbido el lenguaje y se
cerrara sobre si misma. Con esta hiper-condensacion del campo fenomenologico (por esencia
pluralidad indefinida) en lo Uno, la filosofia instituye la realidad (ousia), los existentes en
tanto que tales (pregnancia ontoldgica de la identidad), los seres de lengua a través de los
nombres, los objetos entendidos como seres mudos, la univocidad de las palabras
(designacion de la realidad) y la l6gica predicativa, llamada a enunciar en transparencia lo que
estd mas alla de ella.

Mas alla de Richir, nosotros vamos a observar que la condensacion simbolica del campo
fenomenoldgico (plural) en la lengua del ser (unitario, idéntico, logico, eidético) es co-
extensiva de la institucion estética del arte, cuyos origenes se remontan a los procesos
simbolicos de unicidad operados por la filosofia de Platon y Aristdteles, asi como al precepto
semitico de la unicidad de Dios (monoteismo). Instituido simbdlicamente, el campo
fenomenoldgico se retira o se retrae sobre si mismo (el Ser, Dios) y no hay lengua
(figurabilidad posible) que pueda aprehenderlo adecuadamente. Aqui el Ser y Dios dejan
atras toda Darstellbarkeit intuitiva (intuiciones y representaciones sensibles), sobrepasan la
imaginabilidad asociada a toda Korperlichkeit. El pensamiento se retira de lo sensible
(imaginable) sobrepujando la intuitividad artistica, que comparece de ahora en adelante bajo
la sospecha de artefacto ilusionante, lo cual es visible ya en Platon. Con la consolidacion
historica de la lengua del ser (la filosofia), el arte se convierte en asunto subjetivo:
concerniendo primero, en la edad media principalmente, a la subjetividad artesanal, y
segundo, ya en la edad moderna, a la esfera del gusto y la sociabilidad burguesa. En este
contexto el arte se convierte en asunto del cultivo de la subjetividad principalmente, ya que no
es el factor fundamental de institucion de las dimensiones cosmica y socio-politica; el arte
cede el turno instituyente a la ciencia y las instituciones socio-politicas seculares. Es arte con

conciencia de que es arte y no religion, ciencia o institucion del orden césmico y politico.

185

Septiembre
Octubre
2018



186

Sept.-
Octubre
2018

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

En este sentido, la institucion simbolica de la filosofia como lengua del ser representa el
declive de las concretudes fenomenologicas que se ponian en obra (ejemplarmente) en el arte
en su institucién mitica, cobrando pregnancia la temporalidad histérica: surge la conciencia
historica del arte con la evidencia de sus multiples papeles (instituciones) a lo largo de su
historia. Estetizacion del arte e historicidad van de la mano, porque conciencia estética y

conciencia historica son indisociables.

3. Institucion pluralista del arte. Frente a este panorama de subjetivizacion e
historizacion del arte, co-extensivo de la institucion simbdlica del pensamiento filosofico,
conocemos la asuncion de dos posturas: la primera, una lamentacion romantica por la pérdida
del lugar central del arte en los marcos simbdlicos, y la segunda, el intento de reflexionar para
decidir cudles son las posibilidades actuales del arte. Consideramos que Richir,
desconociendo la irreversibilidad de la historia, se orienta por la primera. Nosotros vamos a
intentar abrir el camino de una segunda via.

Richir propone, casi de la nada (sin reparos en torno a las determinantes histéricas), una
nueva transposicion arquitectonica, que le devolveria al arte el papel central en la cultura,
pero esta vez como medio privilegiado de apertura a la fenomenalidad del fenomeno, que

operaria en contrapunto de las complexiones simbdlicas de la cultura:

Esta transposicién arquitectonica nosotros la vamos a efectuar en sentido inverso, es decir,
relativizando la ontologia como institucion simbolica, y reabriendo de una vez la lengua al ser del
lenguaje. Operacion dificil, si no cuasi-imposible, si Schelling —alli volveremos largamente—, por
ejemplo en sus lecciones sobre El Monoteismo, no nos hubiese propuesto una suerte de equivalente,
cuando se esfuerza en pensar el proceso teogonico. Volver a pasar, en sentido inverso, del ser (de la
lengua del ser) al lenguaje, reabriendo la lengua del ser a la transpasibilidad de las concretudes de
lenguaje (es decir, el acto de apercepcion de lengua es suspendido), como acto de la apercepcion del
Uno que es (Dios), y de ahi reducido a la potencia (a la posibilidad de lengua), y esto, no para volver a
pasar de la potencia al acto (actitud filosofica clasica), sino de manera que las posibilidades

permanezcan como tales en su no-cumplimiento en acto [...]. (Richir, 1996, p. 81).

Aunque en este pasaje no se menciona el arte, es evidente a lo largo de la obra de Richir
que el “instrumento” de esta nueva transposicion arquitectonica lo constituye la
fenomenologia refundada, de la cual es el arte uno de los medios principales, un medio
privilegiado de apertura a la fenomenalidad del fendmeno. En esta exigencia se juega el hecho
de que el arte debe superar su dimension estética, es decir, subjetiva: “[p]arece entonces, en
efecto, que lo fenomenologico no esta limitado a la «esfera estética», sino que la desborda
ampliamente, para asumir el arte como uno de los lugares privilegiados en que los hombres se

entregan a la fenomenalidad” (Richir, 1992, p. 54).



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

Esta exigencia arquitectonica tiene sentido si se asume la fenomenologia como un aparato
critico que busca abrirse a la fenomenalidad primitiva descuidada en la institucion clasica de
la filosofia. Tiene sentido como critica utdpica de las instituciones simbolicas diversas de la
vida moderna, pero parece imposible a la luz de las realidades artisticas contemporaneas, por
la sencilla razén de que las practicas artisticas no parecen todas interesadas en esta dimension
fenomenoldgica. Més bien, parecen operar comodamente al interior de los cddigos simbolicos
(estéticos, imaginarios, subjetivos), en lo que seria una palmaria decadencia de la
fenomenalidad. Si se busca pensar el arte desde la fenomenologia, nos parece incorrecto
atribuir al arte en general la funcion privilegiada de apertura a la fenomenalidad del
fendmeno, en una actitud que parece mas una busqueda por acoplar el arte a una concepcion
del fenomeno como rien que phénomene. Lo cierto es que el arte que busca esta apertura
sublime existe (Rodchénko, Malévich, Kandinsky, Wyckaert, Rilke, Mallarmé, etc.) y que no
dejara de existir porque es una de las posibilidades del arte, pero no podemos dejar de notar
que la estetizacion del arte es irreversible, por lo que seguira creciendo en proliferacion el arte
psicologico, estético, imaginario, en una palabra, el arte bajo el signo de la pregnancia
simbdlica. Esto nos lleva a creer que es necesaria, con Richir, una fenomenologia
antropologica del arte, en la que se desvelen sus determinantes histdricas (instituciones) y se
haga evidente la pregnancia simbdlica de sus realidades.

Nuestra interrogacion es la siguiente: jcomo podemos definir la institucion simbdlica
(realidad historica) del arte contemporaneo? No queremos hacernos ilusiones asumiendo con
Richir la idea de que es un medio privilegiado de apertura a la fenomenalidad, pues
consideramos que el arte lleva inscrito en si la marca de la institucion simbolica de la filosofia
y los modos de pensar a que ella abre, y que es por tanto predominantemente subjetivo,
estético, psicoldgico, imaginario: “arte en estado gaseoso” (Michaud, 2007). La sublimidad en
el arte, a la que nos parece que se limita Richir, es una de las posibilidades del arte actual,
pero no la determinante. El arte actual, especialmente el llamado arte de masas, permanece
tranquilo en el campo de la afectividad psicologica, es decir, integrado pacificamente en las
complexiones simbolicas: econdmicas, politicas, sociales y existenciales; esta integrado a las
tecnologias del poder politico y econdmico y a una formacion de los individuos que favorece
el estatus quo. Si no asumimos esta perspectiva seguiremos haciendo una fenomenologia del
arte “ideal” (cuasi-romantica), elitista y, finalmente, autoritaria, en la que se tiene miedo
(miedo que encuentra sus raices en el siglo XVIII, en el que se concebia el arte como
producto del genio: individuo solitario y elevado) a reconocer que el arte puede ser cualquier
cosa, como lo ha senalado insistentemente Arthur Danto. El camino fructifero de la
fenomenologia de Richir, en este contexto, seria el de la fenomenologia de la imaginacion (a
diferenciar de la phantasia), que proviene de la institucion, por transposicion arquitectonica
desde la phantasia, de la afectividad, y por tanto operando en el campo de los mecanismos de

repeticion (Gestell simbolica), los coddigos establecidos y la subjetividad psicoldgica:

187

Septiembre
Octubre
2018



188

Sept.-
Octubre
2018

Pikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

eminente patologia de la cultura, de la que el arte es uno de sus mas evidentes sintomas. La
dimension de la phantasia jugaria aqui un papel critico con respecto a las patologias de la
cultura de indole imaginaria legibles en el arte.

Desde esta perspectiva, la respuesta a nuestra pregunta sera esta: la situacion
contemporanea del arte corresponde a su institucion pluralista, en el sentido en que Danto la

ha caracterizado a propdsito de la critica:

Un mundo pluralista del arte requiere una critica pluralista del arte, lo que significa, segun mi
opinién, una critica que no dependa de un relato histoérico excluyente, y que tome cada obra en sus
propios términos, en términos de sus causas, sus significaciones, sus referencias y de cémo todo esto

estd materialmente encarnado y se debe entender. (Danto, 1999, p. 210).

Esta institucion designa en términos generales el horizonte histdrico a partir del cual nos
enfrentamos en la actualidad al arte, su historicidad, que no tiene otro origen que el de los
cortes simbolicos. El arte pasé con las vanguardias por un periodo de extrema
experimentacién con sus formas y contenidos, y segun la lectura de Clement Greenberg,
encontraria sus mas altas posibilidades en la abstraccion pura (equivalente de la
fenomenalidad primitiva). Pero Fuente (1917) y Brillo Box (1964) demostraron que el arte,
reflexionando sobre si mismo, se abria a territorios inéditos: al mundo de la vida y su
cotidianidad. Sobre todo el Pop Art abrid este camino de posibilidades que hoy es
sencillamente ineludible. Los determinantes simbodlicos del arte se han flexibilizado y
ampliado infinitamente: sus técnicas, su tradicionalidad, sus materiales, sus temaéticas
(significaciones instituidas), hasta el punto de que no hay reglas definidas en cuanto a
materiales y tematicas: los habitus o habitualidades artisticas se han flexibilizado
infinitamente y ya no es posible saber de antemano si algo es una obra o no. El arte
contemporaneo esta interesado en subvertir todos los habitus y las sedimentaciones de sentido
concernientes al arte. Pero esta apertura se convierte a su vez en la institucion de nuevas
habitualidades u horizontes de sentido: el pluralismo, la apertura a lo inédito, el chliché de la
innovacion. De manera que las habitualidades contemporaneas del arte conciernen a la
destruccion de las habitualidades tradicionales. Por tanto, pluralismo, entendido como
apertura radical de las habitualidades, es el concepto que designa la condicion historica
(simbdlica) o las habitualidades del arte contemporaneo, entendidas como las disposiciones
previas de la subjetividad que se enfrenta a las obras. Esta apertura en parte ha significado una
inclinacion a la fenomenalidad primitiva, al fondo sublime o trans-sensible del arte, tal como
lo testifican Malévich y su busqueda del espacio suprematista (espacio de la sensibilidad
pura), o Kandinsky y su apertura cuasi-mistica a lo “espiritual”, por mencionar sélo dos
ejemplos. Pero ha significado mayormente una volatilizacion del arte que lo hace proclive a

asumir practicamente cualquier rostro y a “hablar” sobre cualquier cosa: formas y contenidos
y



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

plurales coexisten sin problema en los museos y en el mundo de la vida cotidiana, y ya nadie,
a excepcion de los filésofos, parece preocupado por determinar claramente cual es el
verdadero arte. Esta apertura de los habitus, paraddjicamente, ha conducido, a través del arte
popular y la industria cultural, a la implantacion de nuevos y arraigados clichés, quedando el
ansia de renovacion rebajada a la avidez por lo nuevo en una apatia que es incapaz de
permanecer en algo, de arraigar. Es evidente que en el fondo de esta apertura radical se
encuentra el campo fenomenoldgico primitivo, y que es por ¢l que los movimientos de
renovacion (reelaboracion simbolica) son posibles, pero esto no significa que todo el arte
tenga como objetivo este campo.

En el seno de esta institucion pluralista del arte, la fenomenologia de Richir seria,
ampliada, una importante herramienta de analisis: el arte de raigambre sublime, que se abre a
la fenomenalidad primitiva del lenguaje fenomenoldgico, es el arte mds viviente, y no
necesariamente el “verdadero”. Creemos que una perspectiva viable conduce a pensar el arte
contemporaneo en términos de una escala de grados intensivos de vivacidad, en la que la
fenomenalidad constituye el grado mas alto, y el arte de masas el mas bajo. Todos ellos son
formas de apertura a la fenomenalidad en grados méas o menos altos, apertura reglada
fenomenoldgicamente por diferentes apercepciones: ya apercepciones de phantasia, ya
apercepciones imaginarias. Desde el punto de vista del arte de masas, predominan las
identificaciones psicoldgicas, los relatos del ego, el narcisismo, en suma, la imaginacién que
forma estructuras intersubjetivas sin otro.

Por nuestra parte, antes de descalificar estas formaciones del arte, preferimos entenderlas
a partir de los determinantes historicos: estamos en una época profundamente subjetiva
(heredera de la institucion estética del arte), en una cultura de los clichés coextensiva de la
tecnificacion de la vida y, por tanto, de desencuentros simbolicos, legibles a partir de la
sujecion negativa al lugar del Otro. El campo fenomenologico se condensa (y se solidifica) en
el instituyente simbolico, entendido como el lugar del Otro, abriendo el campo de una
afectividad enajenada en las estabilizaciones imaginarias, constituidas por la pareja
Bildobjekt-Bildsujet, en las que las producciones artisticas se vuelven fundamentalmente
representativas.

La fenomenologia debe ser una instancia critica frente a estas reificaciones de la vida
evidentes a través de una parte importante del arte, pero no debe temer pensar la constitucion
cuasi-fenomenoldgica de estas formaciones culturales y asumirlas en cuanto tales, aceptando
la pérdida del “aura” de las conformaciones artisticas. Una forma de pensarlas seria entender
la institucion pluralista del arte contemporaneo como un campo de decadencia de lo
fenomenoldgico, decadencia que consideramos irreversible. La constituciéon fenomenologica
de este campo corresponde a las formaciones aperceptivas de la imaginacion, y todo lo que
ellas conllevan (Richir, 2004). La fenomenologia de Richir, en su dimension antropolégica,

serviria para entender a fondo estas circunstancias. Se trataria de una antropologia

189

Septiembre
Octubre
2018



190

Sept.-
Octubre
2018

Pikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

fenomenoldgica del arte que tendria como objetivo situar arquitectonicamente el arte
contemporaneo en su pregnancia imaginaria y sus determinantes simbolicas, y de abrir vias
para la comprension de las implicaciones que este predominio de lo imaginario tiene en el arte
y en la vida humana. El campo fenomenoldgico seria un recurso critico, muy limitado en
cuanto a su eficacia, pero necesario frente a esta institucionalizacion y volatilizacion de la

vida legibles en gran parte del arte actual.

Bibliografia

Alexander, Robert (2015). “De la transcendance absolue chez Marc Richir avec Mark Rothko
en contrepoint”, en FEikasia Revista de Filosofia, num. 66, pp. 183-192.
http://www.revistadefilosofia.org/numero66.htm.

Danto, Arthur (1999). Después del fin del arte. El arte contempordneo y el linde de la
historia, Barcelona, Editorial Paidos.

Kant, Immanuel (1992). Critica de la facultad de juzgar, Caracas, Editorial Monte Avila
Latinoamericana.

Michaud, Yves (2007). El arte en estado gaseoso, México, Editorial Fondo de Cultura
Econémica.

Richir, Marc (1985). “Maurice Wyckaert: 1'orée du monde”, en La part de l'oeil, n°1: Arts
Plastiques et Psychanalyse, Bruselas, pp. 139-148.

Richir, Marc (1988). Phénoménologie et institution symbolique. (Phenomenes, temps et étres
1I). Grenoble, Editorial Jérdéme Millon.

Richir, Marc (1992). Méditations phénoménologiques. Phénoménologie et phénoménologie
du langage, Grenoble, Editorial Jérdme Millon.

Richir, Marc (1996). L’Expérience du penser. Phénoménologie, philosophie, mythologie.
Grenoble, Editorial Jérdme Millon.

Richir, Marc (2000). Phénoménologie en esquisses. Nouvelles foundations, Grenoble,
Editorial Jéréme Millon.

Richir, Marc (2003): “Du role de la phantasia au théatre et dans le roman”, en Littérature,
num. 132, Bruselas, Ediciones de la Universidad Libre de Bruselas, pp. 24-33.

Richir, Marc (2004). Phantasia, imagination, affectivité, Grenoble, Editorial Jérome Millon.

Richir, Marc (2008). “Phénoménologie de I’élément poétique*, en Studia Phaenomenologica,
vol. VIII — Humanitas, Bucarest, pp. 177-186.

Schiller, Friedrich (1990). Kallias. Cartas sobre la educacion estética del hombre. Madrid,
Editorial Anthropos.




