
193 

S e p t i e m b r e -  
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
Testigo y acontecimiento. Una mirada hacia lo improbable Francisco | José Pérez Fernández 

 

 

Testigo y acontecimiento. Una mirada hacia lo improbable. 
Francisco José Pérez Fernández. Universidad de Sevilla. 
  
  
  

 
 
 

 
 

Adentrarse en el universo de la subjetividad conduce a una serie de dificultades 

espinosas de asumir y aún de contemplar en la filosofía contemporánea. Las 

diferentes versiones de la misma derivan hacia una pérdida de perspectivas por las 

que no es difícil extraviarse. Un itinerario comenzaría por la concepción de la 

subjetividad trascendental husserliana hasta el Dasein heideggeriano, pasando por la 

ipseidad de Ricoeur, y la descentralización levinasiana, así como la inmanencia 

estructural de Deleuze, Guattari, y, en otro sentido, la concepción de Badiou, sin 

olvidar las interpretaciones sociologistas de Lipovetsky, Baudrillard y Maffesoli, y a 

pesar de tantos y diversos acercamientos se debe concluir que la preocupación por tal 

concepto manifiesta la importancia y relevancia que tiene el concepto de 

subjetividad, y desde ella, quizás con mayor autoridad, la noción de mundo o 

mundos que desde su reconfiguración podría darse. En cualquier caso, se muestra 

una interrelación destinal entre la subjetividad y el mundo o los mundos.  

No obstante, se debería tener en cuenta que en esta relación, la apertura de 

mundo no se ofrece, sólo y exclusivamente, desde una subjetividad constituyente de 

sentido, sino también y, en mayor medida, desde la noción de acontecimiento que 

desborda los límites de la comprensión del mundo o mundos. No podríamos 

acercarnos a la definición de subjetividad que pretende desvelarse en este texto, sin 

atender al concepto de acontecimiento como lugar de transgresión de los límites 

dados en cualquier mundo. Así pues, si Descartes al comienzo de la segunda parte 

del Discurso del método decide dedicarse a sus pensamientos y componer una obra en 

la soledad protegida de una tienda de campaña, aclimatada por una estufa, donde el 

mundo queda suspendido y sin conversación con un prójimo, atenta a su reflexión en 

una tranquilidad ausente de molestias y con la única finalidad de adentrarse en una 



    194 

S e p t . -
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

Genealogías de la crisis: Massimo Cacciari y el surgimiento del pensamiento impolítico italiano | Guillermo Bialakowsky 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

conciencia solitaria, donde el mundo se representa1 sin exterioridad alguna, para 

trazar las líneas maestras de una comprensión de ese mismo mundo mediado por 

una conciencia extrañada e instalada en una experiencia cuasi-sepulcral desde la que 

asumir sus propias representaciones. Entonces, desde estas páginas, se caminará en 

sentido contrario, aun asumiendo la potencia de la conciencia para la comprensión 

del mundo y de uno mismo, se pretenderá el acercamiento a la omnipresencia y 

omnipotencia del mundo en su presentación a través de la noción de acontecimiento. 

De este modo, se intentará entender cómo el acontecimiento desborda la visión y 

comprensión del pensamiento humano, así como su capacidad para transbordar las 

estructuras de la experiencia y su fuerza para impeler a la refundación o renovación 

de la misma. 

Para poder entender mejor ese itinerario, deberíamos acercarnos a algún ejemplo 

donde este ímpetu del acontecimiento se haya mostrado en algún momento de la 

historia. Se trata de recuperar algunos instantes donde el ser humano encuentre algo 

que le desborde y trastoque su visión y pasión por el mundo. Primo Levi, eterno 

interno, muestra un ejemplo terrible de la significación de la bondad humana. 

Cuenta que esperando la escudilla de comida que se repartía a cierta hora del día 

sintió una descomposición corporal que le obligó a abandonar su lugar en la misma, 

con la consiguiente pérdida de la escudilla. No obstante, su acompañante en la cola 

se la guardó sin comerla ni beberla, anulando su necesidad de alimento y 

conservándola para cuando él llegara tras resolver sus problemas intestinales y, de 

este modo, salvarle la vida al menos por un día más: acto soberano de bondad que 

interrumpió la miserable existencia provocada por otros hombres junto a él. 

Desde el ámbito de la estética, otro ejemplo que podríamos traer a colación, es la 

fuente de Duchamp. El artista, al margen de cualquier técnica artística, toma un objeto 

cotidiano, en este caso un urinario público, y lo instala en un museo jugando con el 

nombre del objeto y adjudicándole otra función; en este caso, y por la información 

                                                
1  Afirma Descartes, en este sentido, que estando en Alemania «a donde me había llamado la ocasión 
de las guerras que aún no ha terminado, y volviendo al ejército de la coronación del emperador, el 
comienzo del invierno me detuvo en un cuartel, donde, no encontrando conversación alguna que me 
divirtiese, y no teniendo, por otra parte, felizmente, cuidados ni pasiones que me turbasen, 
permanecía todo el día encerrado solo junto a una estufa, disponiendo de un completo vagar para 
entregarme a mis pensamientos» (DESCARTES, R., Discurso del método, Orbis, Barcelona, 1983, pág. 
53). 



195 

S e p t i e m b r e -  
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
Testigo y acontecimiento. Una mirada hacia lo improbable Francisco | José Pérez Fernández 

 

 

proporcionada por la inscripción, una fuente. Como consecuencia de ello, el objeto 

rompe su identidad basada en la utilidad, alejándose de su campo de significación, 

pero también desalojando al continente, en este caso, el museo que asumiendo el 

objeto no transformado y creado para otro espacio, desfonda al propio continente en 

el medida en que ocupa un lugar que no le corresponde. Así pues, el objeto –digamos 

ya surrealista- se transforma en una máquina negativa que impugna todas las 

relaciones implicadas en la división y prohibición sobre la que se asienta la mayoría 

de las estructuras culturales. 

Por último, tomemos el ejemplo utilizado por Patocka para elaborar un concepto 

como solidaridad de los perturbados. Acontece durante las navidades de 1914 cuando 

un grupo de soldados saltaron las trincheras para reunirse e intercambiarse 

obsequios en plena guerra. Se encontraron en tierra de nadie y perdiendo su 

identidad guerrera atravesaron, o así parecía, los límites permitidos por la situación 

en la que se encontraban. Posteriormente fueron trasladados, amonestados y 

muertos. Con un solo gesto, la interrupción de los disparos y el acercamiento de unos 

y otros, rompieron al menos por un instante (quizás eterno) con una dinámica de 

destrucción, mostrando, desde el abismo de una muerte segura, la humanidad 

perdida desde un canto de navidad y un presente de tabaco y alcohol. Descentraron 

y construyeron un acontecimiento de forma inconsciente a través de un acercamiento 

que significaba una huida hacía el vacío abierto desde la muerte. Podríamos afirmar, 

a riesgo de equivocarnos que el acontecimiento surge del caos, del caos de la 

significación y su puesta en entredicho. 

Frente a este acontecimiento –que podría considerarse una anécdota de guerra, 

aunque no lo consideramos como tal en la medida en que abre todo un espacio de 

paz y bondad- podríamos encontrar otros de gran maldad y destrucción donde el 

abismo se abre hacía la aniquilación y la extensión de una noche sin fin. No obstante, 

quedémonos con éste y seamos optimista en un mundo donde la esperanza parece 

alumbrar poco. 

No obstante, y al margen de los ejemplos, quisiéramos adentrarnos en la 

significación conceptual del acontecimiento y su potencialidad para romper las 

estructuras mundanas desde su aparición. El acontecimiento se muestra como 

ruptura, como un evento donde las estructuras dominantes y donadoras de sentido 



    196 

S e p t . -
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

Genealogías de la crisis: Massimo Cacciari y el surgimiento del pensamiento impolítico italiano | Guillermo Bialakowsky 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

se ven sometidas a tal forzamiento que rompe el sentido y comprensión del mundo. 

En el primer caso contemplado, la bondad se muestra como una acción en contra de 

la supervivencia de uno de los afectados; guardar la escudilla muestra un hecho que 

rompe la dinámica de supervivencia de un individuo afectado por un hambre 

suprema pero que pone por encima de su necesidad, la necesidad del Otro. En el 

caso del ready-made de Duchamp, la obra de arte se desconecta de una tradición, así 

como afronta un nuevo modo de hacer y contemplar la obra. En el último caso, la 

guerra como máquina de destrucción, se muestra como un lugar donde se salva la 

humanidad y espacio de reconocimiento mutuo. Es decir, la guerra se interrumpe, 

rompe y salta en pedazos tan sólo con el acercamiento y reconocimiento de los 

contendientes. La realidad “guerra” es suspendida al menos por unos momentos y 

transfigurada desde su propia realidad interna. Desde tal interrupción se presenta el 

acontecimiento como cesura reflexiva a través de la cual el mundo muestra otra 

forma de ser y el sujeto se adhiere a una comprensión donde el mundo se presenta 

como un afuera extraño que debe ser atendido. 

 

*    *    * 

 

Para poder comprender en toda su extensión la inconmensurabilidad de un 

acontecimiento debemos, en primer lugar, establecer de algún modo los límites que 

tal acontecimiento desborda y transborda. Es decir, intentaremos, aunque sea 

provisionalmente, definir y delimitar un concepto de realidad en el que el mundo 

adquiera un sentido en el que el hombre pueda habitar. Para ello, se tomará como 

referente el mundo de la vida cotidiana en la medida en que es este mundo desde donde 

nos acercamos a nuestras más primarias experiencias2. De este modo, el sujeto, en 

tanto ser en y para el Mundo, se halla envuelto en unas estructuras mundanas 

interpretadas e interpretativas que le confieren su carácter mundano-social, así como 

                                                
2 «”Mundo de la vida cotidiana” significará el Mundo intersubjetivo que existía mucho antes de 
nuestro nacimiento, experimentado e interpretado por Otros, nuestros predecesores, como un Mundo 
organizado. Ahora está dado a nuestra experiencia e interpretación. Toda interpretación de este 
Mundo se basa en un acervo de experiencias anteriores de él, nuestras propias experiencias y las que 
nos han transmitido nuestros padres y maestros, que funcionan como un esquema de referencia en la 
forma de “conocimiento a mano”» (Schütz, A., Problema de la realidad social, Amorrortu, Buenos Aires, 
1974, pág. 198). 



197 

S e p t i e m b r e -  
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
Testigo y acontecimiento. Una mirada hacia lo improbable Francisco | José Pérez Fernández 

 

 

su lugar en tal Mundo, ofreciéndole una comprensión global adecuada para su 

incorporación y adecuación a tal realidad. Dicha comprensión viene mediada por 

diversas presuposiciones que se le ofrecen al sujeto a través del acervo de 

conocimientos que le son predonados por sus antecesores en la historicidad de la 

comprensión del mundo, o en su afirmación interpretativo-predecesora3. Por lo cual 

hemos de decir que esos procedimientos interpretativos proporcionan el background 

mínimo de realidad necesario para mantener el reconocimiento del Mundo, 

posibilitando una visión de la totalidad del mismo común a los interactuantes. Así 

pues, será desde este background mínimo de realidad desde donde las experiencias 

nuevas podrán ser reconocidas, esto es, desde donde, dado su carácter global, 

podrán ser asumidas en el acervo de experiencias previas. Se habrá de reconocer con 

Husserl que 

 
«el ser del mundo en su totalidad es lo sobreentendido, de lo que nunca se duda y no ha sido 

adquirido primero mediante la actividad judicativa, sino que ya es presupuesto para todo juicio. 

Conciencia del mundo es conciencia en el modo de la certeza de creencia y no algo adquirido mediante 

un acto de asentar el ser [Seinssetzung], que se presenta ex profeso en el contexto de la vida, un 

acto de aprehensión como existente [als daseiend] o tal vez del juicio existencial predicativo»4. 

 

Concluiremos, pues, que es desde el carácter interior-anónimo de estos 

presupuestos como el mundo se hace disponible y habitual y, por tanto, se configura 

para el sujeto como un lugar familiar (oikós) y dispuesto para la proyección de la 

ejecución. Todo ello, en la medida en que la habitualidad que autoriza los 

presupuestos del acervo de conocimiento, permite a la acción ser automática o 

inercial y, en la mayor parte de los casos, no-consciente, en virtud de que la finalidad 

propuesta por el esquema de referencia como “conocimiento a la mano” sea la de 

señalar y marcar diversos objetos y personas para su más fácil reconocimiento. El 

                                                
3  Así pues, podrá decirnos Gadamer, H-G., en Verdad y Método (Sígueme, Salamanca, 1984, pág. 350), 
que «nos encontramos siempre en tradiciones, y éste nuestro estar dentro de ellas no es un 
comportamiento objetivador que pensara como extraño o ajeno lo que dice la tradición; ésta es 
siempre más bien algo propio, ejemplar o aborrecible, es un reconocerse en el que para nuestro juicio 
histórico posterior no se aprecia apenas conocimiento, sino un imperceptible ir transformándose al 
paso de la misma tradición» 
4  Husserl, E., Experiencia y juicio. Investigaciones acerca de la genealógica de la lógica, U.N.A.M, México, 
1980, pág. 31. 



    198 

S e p t . -
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

Genealogías de la crisis: Massimo Cacciari y el surgimiento del pensamiento impolítico italiano | Guillermo Bialakowsky 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

mundo se ha ordenado y organizado como un conjunto de marcas y orientaciones 

para un mejor encuentro con la realidad, en la medida en que las estructuras 

organizativas que forman parte del conocimiento anónimo impelen al sujeto a 

entender el mundo de una determinada manera y no otra y, en ningún caso, como un 

conjunto cerrado de experiencias sino, al contrario, como un horizonte abierto a una 

infinidad de experiencias nuevas, aunque, antes bien, teledirigidas5. 

Ahora bien, debemos partir de la certeza de que el mundo de la vida cotidiana es 

un mundo interpretado, sin que su interpretación deba ser entendida como 

individual, sino, más bien, como una experiencia colectiva que recorre el pasado y el 

presente, además de proponer las líneas a seguir en el futuro (horizonte). En este 

sentido, este acervo de conocimientos que interpreta el Mundo y proporciona una 

visión del mismo se podría denominar tradición. Esto es, un conocimiento previo que, 

dado su carácter anterior, pre-organiza y pre-constituye el Mundo convocando con 

ello un espacio común de comunicación y conocimiento donde los diversos sujetos 

pueden interactuar entre sí y con el Mundo 6 . La tradición, pues, en tanto 

conocimiento previo y anónimo, ofrece una visión del Mundo que ayuda a actuar y 

realizarse en él, además de proporcionar formas de estar en la realidad. Por 

consiguiente, diremos que la tradición se constituye, de alguna forma, en un arcaico 

abstracto que dispone y ordena nuestra visión del Mundo, ocultando bajo su oscuro 

manto al sujeto y al objeto, llevándolos en su anonimato por los caminos trazados 

por ella7. De este modo, la fuerza de la tradición y nuestra visión del mundo vienen, 

también, encauzadas por el lenguaje que, según Gadamer, 

                                                
5  Esta misma idea se encuentra en Ortega y Gasset, cuando nos describe la «estructura de “nuestro” 
mundo» como una correlación de “campos pragmáticos” en los que el sujeto se halla envuelto en su 
discurrir vital. Con ello, nos dice que «se nos ha complicado un poco más la estructura del mundo, 
pues ahora tenemos tres planos o términos en él: en primer término, la cosa que nos ocupa, en segundo 
el horizonte a la vista, dentro del cual aparece, y en tercer término el más allá latente “ahora”» (Ortega y 
Gasset, J., El hombre y la gente,  Alianza/Revista de Occidente, Madrid, 1988, pág. 72). 
6  Habermas, J., Teoría de la acción comunicativa. Racionalidad de la acción y racionalización social, Taurus, 
Madrid, 1988, pág. 104: «El mundo de la vida acumula el trabajo de la interpretación realizado por las 
generaciones pasadas; es el contrapeso conservador contra el riesgo de disentimiento que comporta 
todo proceso de entendimiento que esté en curso. Por tanto, e inevitablemente, todo disenso implica 
un consenso (previo)». 
7  En este sentido, Merleau-Ponty revela el carácter pre-dado de la tradición, así como su dominio de 
nuestra visión del mundo y de nuestra actuación sobre él: «El nivel primordial está en el horizonte de 
todas nuestras percepciones, pero de un horizonte que, por principio, nunca puede ser alcanzado y 



199 

S e p t i e m b r e -  
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
Testigo y acontecimiento. Una mirada hacia lo improbable Francisco | José Pérez Fernández 

 

 

 
«no es sólo una de las dotaciones de que está pertrechado el hombre tal como está en el Mundo, 

sino que en él se basa y se representa el que los hombres simplemente tengan Mundo. Para el 

hombre, el Mundo está ahí como mundo, en una forma bajo la cual no tiene existencia para 

ningún otro ser vivo puesto en él. Y esta existencia del Mundo está constituida 

lingüísticamente»8. 

 

Desde esta perspectiva, pues, el lenguaje no se ha de entender solamente como 

medio de comprensión y definición del Mundo, sino también, y quizás, en mayor 

medida, como un medio de actuación y comunicación sobre y entre los interactuantes en 

las relaciones sociales marcadas ya por el mismo lenguaje y la tradición. Así pues, 

diremos que el lenguaje cotidiano viene enmarcado en su propia contextualización 

mundana, es decir, pertenece esencialmente al ámbito del ejecutar en la medida en 

que da la palabra a sus propias presuposiciones. El lenguaje, por tanto, es un modo 

de hacer y comunicar cosas, no sólo un medio para (meramente) describir y definir, 

ya que las estructuras de (mera) información vienen ya presupuestas y marcadas. 

Con esto se quiere alumbrar que una de las funciones primordiales del lenguaje de la 

vida cotidiana no es tanto representar y describir una realidad, en la medida en que 

ésta venga configurada por la conjunción antes nombrada entre tradición y lenguaje, 

cuanto la de crear unas relaciones comunicativas de interacción entre los sujetos 

mundanos que les permitan actuar en el Mundo según el sentido pragmático que los 

orienta.  En suma, bajo el manto de la tradición lingüística se hallan involucrados, 

incluso reactiva o contradictoriamente, los modos de vida y toda experiencia 

histórica mundana natural vital de cualquier sujeto que comparta en alguna medida 

dicha tradición. En este sentido, podemos decir con Gadamer, que «en verdad no es 

la historia la que nos pertenece, somos nosotros los que pertenecemos a ella»9, o que 

«la comprensión misma debe ser considerada menos como una acción de la 
                                                                                                                                                   

tematizado en una percepción expresa. (…); que mi historia sea la secuencia de una prehistoria de la 
que aquélla utiliza los resultados adquiridos, mi existencia personal, la continuación de una tradición 
pre-personal» (Merleau-Ponty, M., Fenomenología de la percepción, Península, Barcelona, 1985, págs. 
268-69). 
8  Gadamer, H-G., Verdad y método, pág. 531. Para este autor, «la tradición no es un simple acontecer 
que pudiera conocerse o dominarse por la experiencia, sino que es lenguaje, esto es, habla por sí 
mismo como lo hace un tú. El tú no es objeto sino que se comporta con respecto a “objetos”» (ibíd. Pág. 
434). 
9  Ibíd., pág. 344. 



    200 

S e p t . -
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

Genealogías de la crisis: Massimo Cacciari y el surgimiento del pensamiento impolítico italiano | Guillermo Bialakowsky 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

subjetividad que como un desplazarse uno mismo hacia un acontecer de la 

tradición»10. 

La realidad del mundo de la vida cotidiana se carga de sentido y significación, 

mostrando al hombre como un “ser en el mundo”, curándose en el trato con los útiles. La 

realidad se torna en un ámbito de sentido donde se manipulan objetos y donde las 

relaciones se encuentran perfectamente enmarcadas en la disponibilidad de los 

papeles sociales y en el reconocimiento mutuo promovido por una tradición y 

lenguaje común. Tal estructura de la realidad configura un mundo perfectamente 

organizado donde todo tiene una significación reconocida y reconocible y donde el 

sujeto se muestra seguro desde una interioridad centrada en la seguridad de tal 

mundo, conformado desde un tiempo propio, la tradición y un espacio dominado 

por una técnica que permite manipular el entorno que le rodea. De este modo, 

«Mundo remite –afirma Sloterdijk- a todo lo que puede ser contenido por una forma o 

por una frontera conocida. Lo podríamos designar también, adecuadamente, como 

un contexto autógeno»11, más aún, completo desde una virtualidad con la suficiente 

potencia para asumir nuevos elementos que tornándose indisponibles son asumidos 

con una ampliación o reconsideración de sentido. 

En este sentido, podría interpretarse el ser-ahí heideggeriano como la virtualidad 

de crear un mundo donde el hombre se muestre como dueño y pastor de su estancia 

en el mundo alrededor de unas estructuras fácticas mundanas en las que poder vivir 

y transformar. Alguien adherido a tal facticidad, involucrado en ella y movido por la 

vorágine de un mundo lleno de posibilidades que desarrollar 12 . En tales 

posibilidades es donde se desarrolla el tiempo de lo humano, un tiempo de espera y 

de transformación de sentido de mundo. «El mundo –afirma Blumenberg- en vías de 

convertirse en vivencia le reclama a la vida el precio de su tiempo –de todo su 

tiempo, de más tiempo del que tiene-. Y según la amplitud de la vivencia tenida del 

                                                
10 Ibíd., pág. 363. 
11  Sloterdijk, P., Esferas II. Globos. Macrosferología, Siruela, Madrid, 2004, pág. 176. 
12 Así afirma Heidegger que «el ente que está constituido esencialmente por el estar-en-el-mundo es 
siempre su “Ahí” [Da] (…) El “aquí” y el “allí” sólo son posibles en un “Ahí”, es decir, solo si hay un 
ente que, en cuanto ser del “Ahí”, ha abierto la espacialidad. Este ente lleva en su ser más propio el 
carácter del no-estar-cerrado. La expresión “Ahí” mienta esta aperturidad esencial. Por medio de ella, 
este ente (el Dasein) es “ahí” [ex-siste] para él mismo a una con el estar-siendo-ahí del mundo» 
(Heidegger, M., Ser y tiempo, Trotta, Madrid, 2003, pág. 157). 



201 

S e p t i e m b r e -  
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
Testigo y acontecimiento. Una mirada hacia lo improbable Francisco | José Pérez Fernández 

 

 

mundo, también más tiempo cada vez. El mundo se jacta ante la vida del tiempo que 

se toma de mundos a mundos, y que él tiene»13. 

La realidad se ha conformado como un lugar con sentido, donde el hombre ha 

afirmado su posición en el mundo, donde ha encontrado un plexo de útiles 

haciéndole su vida más fácil. También maneras de organizarse para usar mejor los 

elementos y sacarle un mayor rendimiento. Incluso ha distribuido sus relaciones con 

la trascendencia alejándole de sus mayores temores. Todo ello dirigido por la 

búsqueda y donación de un sentido a una vida caduca, mortecina y temerosa de lo 

desconocido, de todo lo que queda más allá y no puede ser controlado. 

Luchar contra la incertidumbre y contra todo aquello que pudiera socavar la 

tranquilidad, la normalidad y sosiego de nuestra vida cotidiana es lo que pretende en 

gran medida la donación de sentido. Ahora bien, todo este plexo de estructuras 

mantiene una ordenación y una configuración del Mundo donde el hombre 

encuentra comodidad y confort14. No obstante, surgen algunas experiencias donde 

todo esto se transforma en una situación de peligro. El peligro se hace patente desde 

la indisponibilidad de todo lo construido y pone al hombre en una tensión desde la 

que su cuerpo puede transformarse en una especie de máquina dentro de un 

horizonte de modificaciones y alteraciones desde el cual la vida se transforma en un 

espacio de supervivencia. Este marco –digamos inhumano, aunque quizás no sea la 

expresión más adecuada, si bien da muestra de una situación de extrañeza y 

extrañamiento- predispone a una percepción de realidad transformada, indispuesta, 

alterada y en gran medida maquínica: «lo maravilloso de este mundo, sobrio y 

peligroso a la vez, es el registro de los instantes en los que aparece el peligro: un 

                                                
13 Blumenberg, H., Tiempo de vida, tiempo de mundo, Pre-Textos, Valencia, 2007, pág. 26. 
14  «El poder supremo –afirma Jünger- con el que, por el contrario, el burgués ve garantizada su 
seguridad es la razón. Cuanto más cerca se encuentra del centro de la razón tanto más se diluyen las 
sombras que ocultan lo peligroso. Por ello, el estado ideal que el progreso debe alcanzar consiste en el 
dominio universal de la razón que no solo ha de reducir el caudal de las fuentes de lo peligroso sino 
que, en última instancia, está llamado a agotarlas. Y esto tiene lugar cuando, a la luz de la razón, lo 
peligroso se revela como algo sin sentido, quedando por tanto privado de su derecho a ser real. Así 
pues, de lo que se trata en este mundo es de ver lo peligroso como un sinsentido, proceso éste que 
culmina en el preciso instante en que, en el espejo de la razón, el peligro queda reflejado como un 
error». (Jünger, E., El mundo transformado, seguido de El instante peligroso, Pre-Textos, Valencia, 2005, 
pág. 310). 



    202 

S e p t . -
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

Genealogías de la crisis: Massimo Cacciari y el surgimiento del pensamiento impolítico italiano | Guillermo Bialakowsky 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

registro que aun cuando no compromete directamente la conciencia humana, está 

realizado por máquinas»15. 

  

*       *       * 

 

Volvamos a uno de los acontecimientos del comienzo de este texto. Dos ejércitos 

atrincherados, fuertemente pertrechados y dominados por un miedo inaudito e 

ignoto, deciden, el día de Navidad, poner fin durante unas horas a la dinámica de 

muerte de la condición bélica. Probablemente este hecho sea considerado un 

acontecimiento en la medida en que marca un momento de ruptura que abre una 

nueva posibilidad de enfrentarse a unas condiciones infrahumanas. Tal hecho 

conforma una posición asimétrica en una dinámica que cambia de rumbo, aún por 

unas horas. Abre, sin duda alguna, una línea de posibilidad y un punto de fuga de 

una situación, digamos, agotada (la permanencia en las trincheras). La realidad se 

impone en un estruendo de ruptura y en un intervalo que abre una serie de 

posibilidades de significación difícil de entrever, una nueva realidad se abre desde la 

saturación de significación abierta tras él. 

Podríamos decir tras lo admitido que el acontecimiento no admite la pertenencia 

del sujeto a la realidad y abre una brecha de incomprensión donde la realidad se 

impone advirtiéndole de su riqueza y potencialidad, mostrando no sólo la finitud 

humana sino también la no-totalidad del Mundo, una multiplicidad inasumible, 

saturadora de la experiencia. El ser humano salta desde el momento en que no 

entiende nada de lo que está pasando y su experiencia se muestra bloqueada por la 

interminable información asumida. Se estaría, en parte de acuerdo con Badiou, 

cuando afirma que 

 
«por consiguiente, seguirá siendo siempre dudoso que haya habido acontecimiento, salvo para el 

que interviene, que decide su pertenencia a la situación. Lo que sí habrá serán las consecuencias 

de un múltiple particular, contadas por uno en la situación y de las que se pone en evidencia que 

no eran calculables. En síntesis, habrá habido azar en la situación, pero el que interviene no está 

nunca legitimado para pretender que el punto de interrupción de la ley en la que se origina ese 

                                                
15  Ibíd., pág. 314. 



203 

S e p t i e m b r e -  
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
Testigo y acontecimiento. Una mirada hacia lo improbable Francisco | José Pérez Fernández 

 

 

azar, dependa de una decisión de pertenencia que concierne las inmediaciones de un sitio 

definido»16.  

 

Si bien se han de tener en cuenta la inconmensurabilidad de consecuencias y el 

atoramiento al que conduce, quizás no sea éste el carácter a destacar en estas páginas 

del acontecimiento sino y, en mayor medida, la dimensión demoledora de una 

presencia que transforma una visión de mundo, desde la cual un afuera se hace 

presente y patente en la desestabilización de una conciencia mundana. 

En este sentido, el acontecimiento se presenta como un intervalo que abre y 

descompone un mundo y una forma de mirar. Como hemos dicho, el sujeto sale 

inquieto, por utilizar una palabra aséptica, enfrentado a la experiencia de su 

presencia. No es solamente una ruptura sino, quizás y en mayor medida, una 

abertura desde la cual pudiera abrirse la posibilidad de un nuevo mirar. El 

acontecimiento muestra un presente abierto, un nuevo comienzo, la posibilidad de 

abrir una nueva realidad. El acontecimiento es el guion entre las palabras, aquello 

que abriendo permite asomarse al abismo de la significación. La parada en la 

metralla se muestra como ese espacio de reflexión donde lo singular se impone a la 

estructura donde el individuo se descubre como hombre, donde la vida singular se 

impone sobre la vida individual, donde el yo se descubre como Otro y no operario al 

servicio de una institución social. De este modo, el acontecimiento se presenta como 

una negatividad, pero no desde una estructura asertiva del decir no, sino desde una 

estancia externa en la que la imposición se muestra de una forma vehemente. Se 

afirma “no” sin haber un yo reivindicando su individualidad. El acontecimiento se hace 

presente como imposición y el hombre se encuentra desplazado o instalado en una 

situación a la que, aun perteneciendo, no controla. Se encuentra en ella como en un 

acto creativo, podríamos decir que asiste, pero solo en la medida en que es capaz de 

tomar conciencia de lo que allí sucede, pero sin intentar ni poder controlarlo, porque 

no entiende lo que está pasando, tan sólo podría afirmar su situación en un lugar 

donde el sentido ha desaparecido o se ha marchado. Se estaría de acuerdo con Nancy 

cuando afirma que «la sorpresa es el salto en el espacio-tiempo de nada que venga de 

“antes” ni de “otra parte”: es entonces el salto en el espacio-tiempo del espacio-

                                                
16  Badiou, A., El ser y el acontecimiento, Manantial, Buenos Aires, 1999, pág. 231. 



    204 

S e p t . -
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

Genealogías de la crisis: Massimo Cacciari y el surgimiento del pensamiento impolítico italiano | Guillermo Bialakowsky 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

tiempo “mismo”. Es el tener-lugar del lugar, del allí que no es un lugar “para” el ser, 

sino el ser en tanto que lugar, el ser-lo-ahí, no el ser presente, sino lo presente del ser en 

tanto que llega y que, por tanto, no es»17. 

Un acontecimiento nunca pertenece a un lugar, lo desborda y transporta hacia un 

tiempo que no le pertenece. Inicia algo desde el cual el devenir se transforma en algo 

distinto y la diversidad hace su aparición sin atender a consecuencias. Desde su 

aparición, el acontecimiento abre un impasse en el tiempo y en el espacio. Se muestra 

como un intervalo o, por utilizar una expresión de Kundera, una paradoja terminal, es 

decir, un momento donde el sentido del mundo se pierde o se oculta tras una 

ruptura inasumible. Así escribe Kundera que  

 
«aquellos últimos tiempos apacibles en los que el hombre sólo tenía que combatir a los monstruos 

de su alma, los tiempos de Joyce y Proust, quedaron atrás. En las novelas de Kafka, Hasek, Musil 

y Broch, el monstruo llega del exterior y se llama Historia; ya no se parece al tren de los 

aventureros; es impersonal, ingobernable, incalculable, ininteligible –y nadie se le escapa. Es el 

momento (al terminar la guerra del 14) en que la pléyade de los grandes novelistas centro-

europeos vio, tocó, captó las paradojas terminales de la Edad Moderna». Esos novelistas 

«demuestran cómo, en las condiciones de las “paradojas terminales”, todas las categorías 

existenciales cambian de pronto de sentido: ¿qué es la aventura si la libertad de acción de un K. es 

absolutamente ilusoria?...»18. 

 

Podríamos pensar que el acontecimiento transfigura la realidad, la hace ser otra, 

pero incluso pudiendo ser así, el acontecer no sólo transforma lo real, sino que abre 

una grieta a través de la cual se desangra el sentido. Obliga, de este modo, a 

reconfigurar tal realidad o, mejor, desde tal sinsentido se sufre una apertura a través 

de la cual avistar multitud de posibilidades anuladoras del sentido. Se revela como 

un presente sin futuro, sin condiciones, desde el cual cualquier cosa podría ocurrir y 

donde el sujeto se muestra anulado para la acción y la comprensión. Todo ello en 

gran medida porque depende del azar y la irreversibilidad de lo acontecido. 

Pareciera que el acontecimiento es sin causa, no hay explicación posible a lo dado, sin 

embargo, se muestra desde una presencia arrolladora, no hay posibilidad de 

                                                
17  Nancy, J-L., Ser singular plural, Arenas, Madrid, 2006, pág. 187. 
18  Kundera, M., El arte de la novela, Tusquets, Barcelona, 1987, pág. 22. 



205 

S e p t i e m b r e -  
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
Testigo y acontecimiento. Una mirada hacia lo improbable Francisco | José Pérez Fernández 

 

 

modificarlo, ha acontecido, ahí está. La demasía del acontecimiento muestra la 

impotencia y finitud del sujeto, el cual no sabe responder, tan sólo asistir a lo dado: 

testigo de lo acontecido, el ser humano se conforma en un ser desplazado por y en la 

realidad. Una fuerza centrífuga lo expulsa, lo hace salir fuera ante la incomprensión 

de lo acontecido, lo desplaza al caos como lugar donde Prometeo no puede habitar o, 

al menos, busca la forma de reintegrar la capacidad de habitar en un mundo 

inhabitable. Tan solo queda esperar lo inesperado, aquello que abre al hombre a la 

alteridad, a lo que no es uno, sino raramente otro. Podríamos decir que esta capacidad 

de lo real para darse en el modo de la imposición es lo que podremos denominar 

acontecimiento. Quizás una experiencia similar sea la que describe Rosset cuando 

afirma que «lo real inmediato sólo es admitido y comprendido en la medida en que 

pueda ser considerado como la expresión de un real diferente, el único que le 

confiere su sentido y su realidad. Este mundo, que en sí carece de sentido, recibe su 

significación y su ser de otro mundo que lo dobla o, más bien, de otro mundo en 

relación al cual este mundo no es sino un engañoso remedo»19. 

El acontecimiento rompe el eje de coordenadas de nuestra experiencia, es decir, 

la estructura espaciotemporal. No se encuadra en una linealidad temporal en la 

medida en que no puede ser comprendido, no tiene pasado y su futuro es 

irreconocible. Su espacio es universal-singular, trastoca todos los niveles del 

entendimiento. Además, por otra parte, elude la posibilidad de ser nombrado, la 

palabra es incapaz de anudar su significado ya que éste escapa a la posibilidad de 

encuadrarlo en lo hasta ahora conocido. Se diría que rompe lo que llamaríamos el 

principio de no contradicción porque su aparición queda al margen de la negación de 

la contradicción, esto es, su aparición no rompería tal principio porque no cabría 

contradicción desde el momento en que es un ser primigenio. El regalo de Man Ray 

sería un ejemplo encontrado y buscado de tal acontecimiento. La indisponibilidad 

del objeto hace patente la imposibilidad de su comprensión. Una plancha con clavos 

solo encuentra una fuerza de comprensión dentro de un marco como el del arte 

donde su inutilidad da muestra de lo que quiere afirmar: la posibilidad del arte. Pero el 

acontecimiento pone en suspenso toda nuestra comprensión del mundo. Tal mundo 

se indispone a nuestra propia compresión y el sujeto mundano se muestra como un 

                                                
19  Rosset, Cl., Lo real y su doble. Ensayo sobre la ilusión, Tusquets, Barcelona, 1993, pág. 51. 



    206 

S e p t . -
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

Genealogías de la crisis: Massimo Cacciari y el surgimiento del pensamiento impolítico italiano | Guillermo Bialakowsky 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

dispositivo obsoleto. No encuentra su lugar ante el mundo, ya que éste se transforma 

en un lugar incomprensible. El sujeto mundano se halla tan solo a la espera, diríamos 

expectante, por la estupefacción producida en lo acontecido; la espera de una 

iluminación que haga aparecer algún sentido o forma de responder a ello: al menos 

dar cuenta, tan solo poder asistir al nacimiento de algo incomprensible e intentar 

nombrar, aun por aproximación, aquello que se nos muestra. De este modo, se 

intenta acceder a ello, a pesar del deslumbramiento, al igual que la idea de Bien 

platónica, tras un esfuerzo a que el acontecimiento se presente de un modo sino 

comprensible, al menos, dentro de los límites de un marco de comprensión 

establecido. El sentido se produce ante la imposición de un acontecimiento siempre 

singular. 

No obstante, la espera siempre abre un tiempo, quizás un tiempo vacío, pero 

tiempo al fin y al cabo, desde donde se muestra el comienzo de algo nuevo, la 

posibilidad de recuperar lo perdido y avanzado. Este es el tiempo de lo que Patocka 

llama la solidaridad de los perturbados: 

 
«El miedo de superar este estado es la solidaridad de los perturbados. La solidaridad de aquellos que 

han padecido el choque, de aquellos que están en condiciones de comprender lo que conduce a la 

vida y a la muerte y, en consecuencia, a la historia. Capaces de comprender que la historia es ese 

conflicto de la vida desnuda, encadenada por el miedo, con la vida en la cima, que no planifica la 

cotidianidad por venir sino que ve claramente que la cotidianidad, la luz, su vida y su “paz” 

tendrán un fin»20. 

 

Tras el acontecimiento se presenta un tiempo sin causa, solo conocido por los 

efectos y, por ello, una finitud sin sentido, con una trayectoria corta que mira hacia 

un futuro irreconocible desde el cual no se entiende el pasado21. De ahí que Patocka 

destaque el papel de la nuda vida, aquello que no tiene ningún valor y puede acabar 

en cualquier momento. Ante tal acontecimiento, el hombre ha de recuperar aquello 

                                                
20  Patocka, J., Ensayos heréticos. Sobre la filosofía de la historia, Península, Barcelona, 1988, pág. 160. 
21  Afirma, en este sentido, Marion que «la finitud se experimenta y se atesta no tanto por la penuria de 
lo dado ante la mirada, sino porque esa mirada no puede a veces medir la amplitud de lo dado. O a la 
inversa, midiéndose con lo dado, la mirada lo experimenta a veces como sin medida común respecto a 
ella, en el sufrimiento de una pasividad esencial. La finitud se revela más ante el fenómeno saturado 
que ante el fenómeno pobre». (Marion, J-L., Siendo dado. Ensayo para una fenomenología de la donación, 
Síntesis, Madrid, 2008, pág. 338). 



207 

S e p t i e m b r e -  
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
Testigo y acontecimiento. Una mirada hacia lo improbable Francisco | José Pérez Fernández 

 

 

que lo mantiene en el mundo: «Al asumir la responsabilidad de sí mismo y de los 

demás, el hombre plantea implícitamente la cuestión del sentido de un modo nuevo 

y completamente distinto (…). Así pues, la perturbación inicial del sentido aceptado 

no es una caída en el sinsentido, sino, por el contrario, el descubrimiento de 

posibilidades de lograr un régimen más libre y más exigente de lo sentido»22. 

Pareciera que ésta es la única salida a la presencia del acontecimiento: descubrir 

nuevos modos de mirar y dejarse atrapar por los signos de tal evento. La 

imposibilidad de hacerse cargo del acontecimiento en su acontecer implica la 

necesidad de atender a sus efectos y signos que conduzcan al corazón mismo del 

evento. El advenimiento del acontecimiento comprime todo mi conocimiento 

haciéndolo falible, no justificable, aún, inadmisible. Lo podríamos decir de otro 

modo, en palabras de Zizek, «un Acontecimiento no es nada sino su propia 

inscripción en el orden del ser, un corte/ruptura en el orden del ser por el cual el ser 

nunca podrá ser un Todo coherente»23. Se muestra una grieta abierta hacia un nuevo 

orden de posibilidades desde el cual el hombre ha de lanzarse a encontrar nuevas 

formas de acercarse a la realidad, en la medida en que el acercamiento a la presencia 

de lo acontecido desintegra cualquier marco de comprensión. Pero tal 

derrumbamiento supuesto en el acontecimiento abre la posibilidad a la presencia de 

lo imposible. Se abre un tiempo nuevo, donde el pasado resbala y el futuro se presenta como 

un intento de no deslizarse tras el pasado incierto. O como diría Derrida, «el tiempo del 

acontecimiento no es el tiempo de la historia. Ni del calendario. Es un tiempo sin 

cronología –ni lugar- que no termina de llegar (ocurrir) de otro modo, un tiempo que 

desafía el tiempo hasta hacerlo posible»24. De este modo, el acontecimiento muestra 

la precariedad de la soledad humana, absorbiendo todo el trabajo del hombre y el 

sentido donado al mundo. Hay un nuevo comienzo, una apertura cíclica y desde la 

cual pareciera un nuevo proceso de reconocimiento. Ante su presencia se muestra 

una diferencia en el concepto de subjetividad. Hay un descentramiento, ya no nos 

encontramos ante una subjetividad constituyente de sentido, sino, más bien, al 

contrario, un sujeto que asiste a una ruptura del significado dado desde, quizás, un 

                                                
22  Patocka, J., Ensayos heréticos, pág. 83. 
23  Zizek, S., Visión de paralaje, F.C.E., Buenos Aires, 2006, pág. 201. 
24  Derrida, J., Sussana, G., y Nouss, A., Decir el acontecimiento, ¿es posible?, Arena Libros, Madrid, 2006, 
pág. 26. 



    208 

S e p t . -
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

Genealogías de la crisis: Massimo Cacciari y el surgimiento del pensamiento impolítico italiano | Guillermo Bialakowsky 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

afuera incomprensible que impone un desequilibrio en todo lo conocido 

anteriormente. El advenimiento del acontecimiento comprime todo el conocimiento, 

e incluso la historia, haciéndolo falible, no justificable. El acontecimiento rompe las 

estructuras de nuestra experiencia y de lo previsible. Si conocer, para el positivismo, 

es prever, el acontecimiento rompe la previsibilidad del conocimiento humano. 

Rompe el sentido del mundo y, por tanto, la relación de ser-en-el-mundo; «en 

realidad es patente que nada puede mostrarse a nosotros más que en una conexión 

comprensible, dotada de sentido en el marco de nuestra apertura al mundo, apertura 

que a su vez no tiene más significado que el hecho de que no estamos en el mundo 

como testigos y espectadores indiferentes, sino que el ser-en-el-mundo es aquello que 

para nosotros tiene más propiamente sentido»25. Este sentido se diluye ante el 

advenimiento del acontecimiento.  

Esta pérdida de sentido se podría comprender como una suspensión del 

principio de identidad, estructura que conforma la posibilidad de conocer la 

realidad. El principio de identidad, asimilado como el principio básico del 

conocimiento, se muestra incapacitado para poder dar cuenta de la realidad y la 

imposibilidad de encontrar sentido en un mundo en que excede cualquier estancia 

humana. Tal ruptura del principio de identidad descontrola todas las posibilidades 

humanas y mundanas. Un ejemplo de ello podríamos encontrarlo en los juegos 

surrealistas desde el momento en que buscan el descoyuntamiento de las relaciones 

de los objetos y la apertura de múltiples y nuevas comprensiones de la realidad. 

Tales juegos, si de algún modo tienen sentido, se debe a su constitución como 

máquinas de desintegración de sentidos. A pesar de poner en evidencia el principio de 

identidad, pretende, en la mayoría de los casos, acabar con un tipo de racionalidad y 

de conciencia en un intento por abrir el campo de fenomenalidad en la búsqueda de 

provincias de significados inéditas. O quizás ser un retardador de la experiencia, 

intentar frenarla para que la sorpresa y el asombro hagan su aparición. «Así, la 

sorpresa –afirma Nancy- del acontecimiento no sería solamente una situación-límite 

para un saber del ser, sería también su forma y su fin esenciales»26. Desde esta 

perspectiva, y sirva tan solo de ejemplo, los objetos surrealistas, mencionados ya al 

                                                
25  Patocka, J., Ensayos heréticos sobre filosofía de la historia, pág. 76. 
26  Nancy, J-L., Ser singular plural, pág. 180. 



209 

S e p t i e m b r e -  
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
Testigo y acontecimiento. Una mirada hacia lo improbable Francisco | José Pérez Fernández 

 

 

principio, y los collages, se construyen como retazos de realidad 

descontextualizados, fragmentarios, ruinas, además de estar y permanecer des-

historizados. Son fragmentarios, no tienen historia, o son una acumulación de historias 

des-temporalizadas. Tienen una estructura sincrónica, de simultaneidad, an-árquica 

ya que no tienen un origen único, sino que tiene múltiples procedencias; comparten 

diversos orígenes extrapolados de su contexto temporal. Por todo ello se debería 

afirmar que tienen una temporalidad original-autónoma, en la medida en que ofrecen 

la potencialidad de una experiencia originaria con la capacidad de derrocar toda 

verdad comprensiva e histórica desde el intersticio abierto por el entrecruzamiento 

de realidades heterogéneas. Por otra parte, la estructura temporal sincrónica 

mencionada muestra el rechazo de toda conjunción significativa, negación de 

cualquier totalización y, en este preciso sentido, despliegue infinito de las 

posibilidades abiertas en las conexiones inauditas, acumulativas que se fundan en un 

deseo de recobrar una experiencia que permita acceder no sólo a una nueva realidad 

sino también a su creación. 

Ciertamente el surrealismo muestra un ataque frontal contra la racionalidad 

occidental, aunque, por otra parte, pretende desvelar nuevas modalidades de dicha 

racionalidad en un intento por buscar nuevos significados y hacer frente, quizás, a 

los cambios sociales que se estaban produciendo en Europa y el Mundo en ese 

momento. Pero, lo realmente interesante de este ejemplo, no es más que un 

movimiento artístico estaba intentando reflejar la posibilidad de crear una 

experiencia estética ya expresada en los acontecimientos vividos en la época. La 

realidad se impone y la comprensión y la experiencia humana van detrás intentando 

comprender o trasfigurar tal realidad. 

Se podría pensar que el acontecimiento se muestra como un concepto que 

permite frenar la velocidad de la historia y el tiempo histórico, además de destacar la 

fuerza de la realidad. Pareciera que el acontecimiento es una mostración del ser de 

un modo desmesurado, una presencia en la ausencia de sentido. Se podría estar de 

acuerdo con Nancy, cuando afirma que 

  
«la sorpresa es el salto en el espacio-tiempo de nada que venga de “antes” no de “otra parte”: es 

entonces el salto en el espacio-tiempo del espacio-tiempo “mismo”. Es el tener-lugar del lugar, 



    210 

S e p t . -
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

Genealogías de la crisis: Massimo Cacciari y el surgimiento del pensamiento impolítico italiano | Guillermo Bialakowsky 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

del ahí que no un lugar “para” el ser, sino el ser en tanto que lugar, el ser-lo-ahí, no el ser 

presente, sino lo presente del ser en tanto que llega y que, por tanto, no es»27. 

 

La sorpresa se muestra como una desconexión, pero no sólo de nuestra 

conciencia sino de un mundo que se nos muestra extrañado, algo incomprensible, 

una presencia que remite a un vacío de conocimiento y a una presencia 

desconectada. Todo ello transforma nuestra visión de la realidad, pero no rompe 

nuestra experiencia ni desvela la capacidad de donación de sentido; ésta, la realidad 

siempre da más de sí. Quizás desde esta frase castiza se muestre la verdadera 

dimensión del acontecimiento: la realidad se hace presente de un modo que trastorna 

las capacidades y facultades humanas y reivindica su papel de incitador a la 

reflexión y a la reformulación de todo el conocimiento humano. El sentido proviene 

del sin-sentido. La realidad se impone poniendo de manifiesto el carácter secundario 

del conocimiento humano y forzando a lo humano a intentar hacerse cargo de tal 

realidad y desvelar la procedencia de lo humano; el mundo inhumano. 

Esta transformación de la realidad invierte también la relación del Yo con el 

mundo. El sujeto ya no es un foco preeminente en el conocimiento del mundo, él ya 

no constituye el fenómeno, sino que se ve constituido por él. Esta es la figura del 

testigo. Afirma, de este modo, Marion que  

 
«El testigo se opone pues al Yo porque ya no tiene la iniciativa de la manifestación (por 

facticidad), no ve totalmente el fenómeno dado (por exceso de intuición), no puede leer ni 

interpretar el exceso de intuición (por penuria de conceptos) y, finalmente, porque se deja juzgar 

(nombrar, determinar) por lo que él mismo no puede ni decir, ni pensar adecuadamente. El 

fenómeno ya no se reduce al Yo que lo mira. Inmirable, el fenómeno saturado resulta irreductible. 

El acontecimiento que adviene ya no se deja constituir como objeto; al contrario, deja la huella 

durable de su eclosión solo sobre el Yo/mí, testigo constituido desde ese momento, y a pesar suyo, 

por lo que recibe»28. 

 

La reflexión más intensa sobre la noción de testigo la encontramos en los 

supervivientes de los campos de exterminio, siendo éste un acontecimiento 

                                                
27  Ibíd., pág. 187. 
28  Marion, J-L., Siendo dado, pág. 354. 



211 

S e p t i e m b r e -  
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
Testigo y acontecimiento. Una mirada hacia lo improbable Francisco | José Pérez Fernández 

 

 

inasumible por la sensibilidad humana, no ya sólo por los hechos acaecidos. sino por 

la imposibilidad moral de la Shoah. 

Si hasta ahora hemos hablado del acontecimiento como imposición de la realidad 

ante la que el hombre debe responder y desde la cual el individuo se encuentra 

desplazado, en este acontecimiento es donde el hombre sí deja de ser humano y el 

acontecimiento lo absorbe de tal manera que éste desaparece como tal y su palabra se 

transforma en la única manera de sobrevivir. Afirma Agamben que «en un campo, 

una de las razones que pueden impulsar a un deportado a sobrevivir es convertirse 

en testigo»29. En este acontecimiento es donde la función del testigo se muestra de 

una forma más desmesurada ya que se vive en una zona gris donde se confunde la 

víctima y el verdugo y el verdugo y la víctima, de ahí que el testimonio se constituya 

como un fin en sí mismo, no sólo para reflejar una realidad sino hacer que la palabra 

tome su lugar y haga presente la ausencia de humanidad dada en tal 

acontecimiento30. Esta zona gris es la propia del acontecimiento ya que es desde ella 

donde el hombre se trastorna y transforma en un operador que debe dar testimonio 

del evento, de aquello incomprensible pero que está ahí presente en esa ausencia de 

significación como una laguna imposible de cruzar, ahí en medio, desmoronado el 

mundo como lugar de sentido. Una zona gris, ésta, donde no existe el tiempo porque 

no hay una razón para su ocurrencia, ni el espacio ya que el mundo no puede 

sustentar su presencia. El sujeto, ante esta situación, solo puede asistir e intentar 

narrar de alguna manera lo allí acontecido. Su lenguaje debe ser modificado y su 

experiencia intentará dar cabida a todo aquello acontecido a su alrededor. Así puede 

afirmar Agamben que  

 
«la lengua del testimonio es una lengua que ya no significa, pero que, en ese su no significar, se 

adentra en lo sin lengua hasta recoger otra insignificancia, la del testigo integral, la del que no 

puede prestar testimonio. No basta, pues, para testimoniar, llevar la lengua hasta el propio 

sentido, hasta la pura indeterminación de las letras (…); es preciso que este sonido despojado de 

                                                
29  Agamben, G., Lo que queda de Auschwitz. El archivo y el testigo. Homo sacer III, Pre-Textos, Valencia, 
2000, pág. 13. 
30  «El testigo –nos dice Agamben- testimonia de ordinario a favor de la verdad y de la justicia, que son 
las que prestan a sus palabras consistencia y plenitud. Pero en este caso el testimonio vale en lo 
esencial por lo que falta en él; contiene, en su centro mismo, algo que es intestimoniable, que destruye 
la autoridad de los testigos» (Ibíd., pág. 34). 



    212 

S e p t . -
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

Genealogías de la crisis: Massimo Cacciari y el surgimiento del pensamiento impolítico italiano | Guillermo Bialakowsky 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

sentido sea, a su vez, voz de algo o de alguien que por razones muy diferentes no puede 

testimoniar»31.  

 

Ante la inminencia del acontecimiento al hombre solo le queda su voz, una voz 

que es pura presencia, el “aquí estoy yo” del que se encuentra en la vorágine de lo 

acaecido. La voz se instancia como un trampolín que dispara una salida del 

acontecimiento y permite una mirada desde la cual poder comprender lo allí dado. 

Además de abrir al sí mismo desde un yo cerrado y centrado en un mundo que ya se 

ha vuelto incomprensible hacia un afuera extraño e inasumible desde los parámetros 

de esa sinrazón que debe ser subsanada. Este salir de sí mismo como evasión de lo 

acontecido ocurre para acercarse más a uno mismo en la búsqueda de una nueva 

posibilidad que permita un nuevo modo de entenderse32. La forma primera en la que 

la voz se nos da es en el silencio. El silencio es la voz del malogrado, de aquel que 

ante un acontecimiento inaudito es un cuerpo sufriente, una experiencia saturada 

que debe rehacerse ante la imposición de una realidad inasumible ante la que 

escuchar; guardar silencio es la imposición de una conciencia que pretende 

comprender el acontecimiento. El acontecimiento es una llamada. Se muestra como 

un grito desde el cual se abre una nueva dimensión a la que hay que responder; una 

respuesta que habrá de ser interminable, “irresponsable” en la medida en que su 

respuesta será infinita o, al menos interminable y siempre dialógica; habrá siempre 

varias voces respondiendo y modificando nuestra visión del mundo desde una 

llamada inasumible. «Lo visible cobra voz cuando no está previsto»33. No obstante, el 

silencio y la voz deberán ir de la mano de aquello dado de un modo desmesurado, 

incomprensible, inasumible pero dado y acontecido; no se puede desoír su presencia. 

El testigo se entrega a lo dado, a lo evidente, a aquello innegable pero incompresible, 

o dicho de otro modo aquello que nos sobreviene antes de ser buscado. En cualquier 

caso, el acontecimiento marca una cesura entre el lenguaje y el presente viviente del 

                                                
31  Ibíd., pág. 39. 
32  Afirma Levinas, en este sentido, que «la interioridad es la posibilidad misma de un nacimiento y de 
una muerte que no extraen de ningún modo su significación de la historia. La interioridad instaura un 
orden diferente del tiempo histórico en el que se constituye la totalidad, un orden en el que todo está 
pendiente, en el que siempre sigue siendo posible lo que, históricamente, ya no es posible» (Levinas, E., 
Totalidad e infinito. Ensayo sobre la exterioridad, Sígueme, Salamanca, 1987, pág. 79). 
33 Chrétien, J-L., La llamada y la respuesta, Caparrós, Madrid, 1997, pág. 57. 



213 

S e p t i e m b r e -  
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
Testigo y acontecimiento. Una mirada hacia lo improbable Francisco | José Pérez Fernández 

 

 

testigo; no hay correspondencia entre ese lenguaje al que pertenecemos y el 

acontecimiento sobrevenido y absorbente. De este modo puede decir, Agamben, 

refiriéndose al acontecimiento por antonomasia del siglo XX, que  

 
«si no hay articulación entre el viviente y el lenguaje, si el yo queda suspendido en esta 

separación, entonces puede darse el testimonio. La intimidad, que traduce nuestra no-

coincidencia con nosotros mismos, es el lugar del testimonio. El testimonio tiene lugar en el no-lugar 

de la articulación. En el no-lugar de la Voz no está la escritura, sino el testigo. Y precisamente 

porque la relación (o, más bien, la no relación) entre el viviente y el hablante reviste la forma de la 

vergüenza, de estar recíprocamente consignados a un inasumible, el ethos de esa separación no 

puede ser otra cosa que un testimonio; algo, pues, que no se puede asignar a un sujeto y 

constituye, no obstante, la única morada, la única consistencia posible de un sujeto»34. 

 

La voz se da en un cuerpo malogrado desde el cual no se reconoce la realidad y 

el mundo se ha transformado en algo distante e incomprensible. Por otra parte, el 

lenguaje se ve impotente para describir y dar sentido a una realidad sobreviniente y 

no esperada35. La voz se establece como una estructura de situación. En este sentido, 

el “heme aquí” levinasiano nos muestra la posición de un sujeto pasivo, de una 

pasividad no comprendida en la medida en que algo se da y no somos capaces de 

darle un sentido. La subjetividad se haya asaltada por una llamada exterior ante la 

cual hay que responder sin entender muy bien lo allí conformado, pero que impele a 

responder y reconfigurar la propia sensibilidad para asumir esa responsabilidad ante 

la situación impuesta. La subjetividad es vulnerable ante la imposición de una 

exterioridad que reclama una respuesta; una voz que no es más que respuesta a una 

imposición, la del acontecimiento. De este modo, tal imposición requiere una 

atención desde la responsabilidad y una respuesta a la llamada de un evento que 

transborda el sentido y, difícilmente, tendrá una respuesta. «El Sí mismo es Sujeto; -

afirma Levinas- está bajo el peso del universo como responsable de todo. La unidad 

                                                
34  Agamben, G., Lo que queda de Auschwitz. El archivo y el testigo. Homo sacer III, pág. 137. 
35  Afirma Primo Levi que «el uso de la palabra para comunicar el pensamiento, ese mecanismo 
necesario y suficiente para que el hombre sea hombre, había caído en desuso. Era una señal: para 
aquéllos, no éramos ya hombres; con nosotros, como con mulas o las vacas, no existía una diferencia 
sustancial entre el grito o el puñetazo. (…) Cuenta Marsalek, en su libro Mauthausen (Milán: La Pietra, 
1977) que en ese Lager, todavía más políglota que Auschwitz, al látigo de goma se le llamaba der 
Dolmetscher, el intérprete: el que se hacía entender por todos» (LEVI, Pr., Los hundidos y los salvados, 
Muchnik, Barcelona, 2000, págs. 79-80). 



    214 

S e p t . -
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

Genealogías de la crisis: Massimo Cacciari y el surgimiento del pensamiento impolítico italiano | Guillermo Bialakowsky 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

de universo no es eso que mi vista abraza en su unidad de la apercepción, sino lo que 

me incumbe de todas partes, lo que me contempla en los dos sentidos del término, 

me acusa; es mi tarea»36. La tarea de encontrar un lenguaje que dé cuenta del 

acontecimiento, de aquello que asalta la experiencia, haciéndose cargo de sí mismo y 

sustentando el silencio primigenio de la sorpresa acontecimental. El silencio 

primigenio se debe a la vacuidad del tiempo de la experiencia humana. El hombre se 

encuentra ante la imposibilidad de pensar y tener que rehacer de nuevo su visión del 

mundo, además de adentrarse en el abismo de reconfigurar su palabra, de limpiar su 

visión y adentrarse en un nuevo estado de conciencia. En palabras de Mujica, la 

experiencia debe constituirse desde un ámbito-entre, despejarse y «ese despeje, ese 

retraerse del sujeto, es el espacio de la comprensión sin aprehensión, de la atención 

abierta, desasida y liberada de sí. Paso atrás que más que alejar deja llegar la 

cercanía, que se abre al abismo de la inmediatez, al origen de todo lo naciente, al don 

de la creación»37. O, de otro modo, quizás con un lenguaje más brusco, la voz sólo 

puede ser recuperada en ese modo en que el ser humano puede dejar de serlo y tal 

voz intenta recuperar el resto de humanidad que aún le queda al hombre. El 

testimonio se funda en el silencio provocado por el asomo de inhumanidad que se da 

desde el sin sentido del acontecimiento. Esa voz es el único resquicio que queda al 

lenguaje y a lo humano de atestiguar la posibilidad de la desaparición de un mundo. 

La historia se interrumpe, y el hombre y su posición deben dar cuenta de esa 

posibilidad atendiendo a la imposibilidad de ser nombrado. «La “voz” es para 

nosotros –afirma Chrétien- , el encuentro con lo que ya estaba siempre presente para 

nosotros en el silencio. Es el acto por excelencia de la manifestación»38. 

El acontecimiento se conforma como un signo del sin sentido o sobre sentido, de 

aquello que presentándose desmorona nuestro mundo, nuestra forma de estar en el 

mismo, nuestro tiempo y nuestra historia, incluso nuestra historia íntima. De este 

modo, el acontecimiento se muestra como el advenimiento de una epojé en la 

subjetividad, una sumisión a lo inesperado, aquello que llega y deja en suspenso 

todo nuestro conocimiento. La subjetividad, en suspenso, se abre al silencio abrupto 

                                                
36  Levinas, E., De otro modo que ser o más allá de la esencia, Sígueme, Salamanca, 1987, pág. 185. 
37  Mujica, H., El saber de no saberse. Desierto, Cábala, el no-ser y la creación, Trotta, Madrid, 2014, pág, 25. 
38  Chrétien, J-L., La llamada y la respuesta, pág. 74. 



215 

S e p t i e m b r e -  
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
Testigo y acontecimiento. Una mirada hacia lo improbable Francisco | José Pérez Fernández 

 

 

del sin sentido, pero no ya para asumir lo dado, sino para interpretarlo, reconfigurar 

sus estructuras de la experiencia y adentrarse en las posibilidades de un nuevo 

mundo. El acontecimiento se presenta, pues, como una inscripción, cesura, en el 

mundo para poner de manifiesto la imposibilidad de pensar la totalidad y para abrir 

una nueva forma de mostración del ser. Por tanto, el acontecimiento muestra lo 

abierto del mundo, aquello a partir de lo cual se abre un nuevo sentido del que hay 

que testificar. El acontecimiento se presenta y es nuestro deber atender a su llamada 

e intentar abrir nuestro campo de fenomenalidad para intentar comprender lo que 

ahí acaece. El mundo trastornado interpela desde su desconexión con el hombre, o el 

hombre desconectado del mundo, se halla ante un evento incomprensible, sin 

sentido, incomprensible y caduco; el tiempo se hace presente en un inicio nuevo. El 

hombre ha de recuperar su relación con él mismo tras el advenimiento del 

acontecimiento. El pensamiento, de este modo, se transforma en una aventura y la 

vida humana se entorna, se muestra entre lo cerrado del sentido perdido y el 

porvenir esperanzador. El hombre se convierte en testigo de su propio acontecer, en 

un lugar por descubrir, y el mundo se metamorfosea en algo nuevo, junto con el 

tiempo: el tiempo por venir. En este punto surge la narración, el lenguaje se hace 

nuevo ante lo ignoto por decir. El hombre se encuentra ante un límite, la presencia de 

algo que lo supera, lo niega, le hace ser consciente de su finitud, de su propia 

finalización y la de los otros. El límite se torna no sólo en un cierre sino también en 

una apertura, en un intersticio presto a ser explorado. La exploración de dicha zona 

de nadie solo puede ser llevada a cabo por los símbolos constituidos con una 

multivocidad significativa. En este sentido, afirma Trías que el sujeto interpretado 

como falla, es decir, como ser del límite, 
 

«es un acontecimiento existencial que puede llegar a transfigurarse en el acontecer del símbolo. El 

símbolo pretende unificar lo escindido. Lo escindido es la cesura originaria atestiguada por el 

límite, hallada e incrustada en el corazón mismo del ser del límite. Como cesura simbólica debe 

llamarse la cesura día-bálica: aquella fisura del principio que el símbolo trata de suturar a través 

del sim-ballein, o de su acción de unificación y reunión de un conjunto escindido»39. 

 

                                                
39  Trías, E., La razón fronteriza, Destino, Barcelona, 1999, pág. 61. 



    216 

S e p t . -
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

Genealogías de la crisis: Massimo Cacciari y el surgimiento del pensamiento impolítico italiano | Guillermo Bialakowsky 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

El acontecimiento abre una grieta en la comprensión y el lenguaje que pretende 

dar cuenta del mismo, mostrando, de esto modo, una apertura del mundo 

constituida como condición necesaria para que la realidad rompa a hablar. El 

símbolo se presenta, pues, como una bisagra que pretende unir o, al menos, mediar 

entre aquello desbordante en su presencia y el sentido sobrevenido que satura la 

experiencia y el conocimiento humano. La realidad muestra su desmesura en la 

acumulación de sentidos difícilmente interpretable y aceptable por las estructuras de 

la experiencia humana. Temporalizar la desmesura del acontecimiento, hacerlo 

asequible, de algún modo, a la experiencia humana, necesita de la narración o, como 

afirma Ricoeur, «el tiempo narrado es como un puente tendido sobre el abismo que 

la especulación abre continuamente entre el tiempo fenomenológico y el tiempo 

cosmológico»40. Podríamos repetir, como al principio, que el acontecimiento pone a 

prueba la identidad del hombre y su modo de estar en el mundo. Recordemos si no 

la experiencia de la “solidaridad de los perturbados” de una manera radical, pero 

también la de los ready made como juego negador de las estructuras preexistentes. En 

cualquier caso, poner en jaque nuestra comprensión y nuestra vinculación con el 

mundo vivido. Además de enfrentarnos a nosotros mismos frente a nuestra 

comprensión del mundo y el mundo mismo que nos ofrece un exceso de 

significación. El hombre intenta temporalizar de alguna manera aquello que se le 

ofrece y en ese proceso pretende crear un tiempo humano, un tiempo en el que se le 

va la vida o como afirma Benjamin, el «narrador es el hombre al que a la larga mecha 

de su vida se le podría consumir completamente en la llama suave de su narración»41.  

De este modo, la narración se constituye en un intento por recomponer la identidad 

perdida por la aparición del acontecimiento. Reconstruir la identidad supone en 

cualquier caso un intento por asumir la alteridad como aquello sin lo cual no sería 

posible pensar la propia identidad. Ahora bien, todo ello nos debe llevar a pensar 

que el acontecimiento y su exceso de significación, conduce a abrir una cesura en la 

propia dimensión humana a la que hay que responder. Y la única manera es 

testimoniar, de algún modo, esa cesura, la grieta abierta en la propia condición 

humana. El hombre se configura como un ser intersticial y, por ello, como un ser de 

                                                
40  Ricoeur, P., Tiempo y narración. El tiempo narrado. Vol. III, Siglo XXI, Madrid, 1996, pág. 994.  
41  Benjamin, W., «El narrador» en Obras completas. Libro II. Vol. II, Abada, Madrid, 2009, pág. 67. 



217 

S e p t i e m b r e -  
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
Testigo y acontecimiento. Una mirada hacia lo improbable Francisco | José Pérez Fernández 

 

 

posibilidades en la medida en que el acontecimiento cierra los caminos transitados. 

La posibilidad se forma como un a priori de la experiencia humana. No hay razón sin 

posibilidad y no hay posibilidad sin una facticidad que cierre la experiencia humana. 

Decíamos con Nancy que el acontecimiento sorprende y desde esa sorpresa el 

mundo sufre un desplazamiento y con ella una cesura desde donde la posibilidad 

puede adentrarse en otros modos de concebir el mundo. El mundo mismo se abre 

hacia lugares ignotos y traslada la experiencia hacia nuevos modos de concebir el ser-

en-el-mundo42. Algo similar asegura Sábato cuando dice que 

 
«en esta vida única y limitada que tenemos, en cada instante nos vemos obligados a elegir un solo 

camino entre infinitos que se nos presentan. Elegir esta posibilidad es abandonar las otras a la 

nada (…) En la ficción ensayamos otros caminos, lanzando al mundo esos personajes que parecen 

de carne y hueso, pero que apenas pertenecen al universo de los fantasmas. Entes que realizan 

por nosotros, y de algún modo en nosotros, destinos que la única vida nos vedó. La novela, 

concreta pero irreal, es la forma que el hombre ha inventado para escapar a ese acorralamiento. 

Casi forma tan precaria como el sueño, pero al menos más voluntariosa. Esta es una de las raíces 

de la ficción»43. 

 

En este sentido, la subjetividad no ha de descubrirse como una identidad férrea y 

cerrada sobre sí sino, todo lo contrario, como una subjetividad abierta hacia aquellos 

lugares de desplazamiento en los que es capaz de habitar una vida nunca cerrada 

sobre parámetros de comprensión clausurados. La experiencia, pues, se establece 

como el lugar de salto hacia diversas realidades, al tiempo que es capaz de abrir 

                                                
42  De este modo, se estará de acuerdo con Agamben cuando dice que «la estructura circular del 
Dasein, cuyo ser mismo se juega en sus modos de ser, no es más que una formalización de la 
experiencia esencial de la vida fáctica, en la que es imposible distinguir entre la vida y su situación 
efectiva, entre el ser y sus modos de ser, y en la que desaparecen todas las distinciones de la 
antropología tradicional (como espíritu y cuerpo, sensación y conciencia, yo y mundo, sujeto y 
propiedades). La categoría central de la facticidad no es, en rigor, para Heidegger (como todavía lo era 
para Husserl) la Zufälligkeit, la contingencia, en virtud de la cual algo es de un cierto modo y está en 
un cierto lugar, pero podría ser de otra forma y estar en otra parte, sino la Verfallenheit, el derrumbe, 
que caracteriza a un ser que es y que tiene que ser sus propios modos de ser. La facticidad no es sólo el 
ser contingentemente en cierto modo y el estar en una cierta situación, sino la decidida asunción de 
ese modo y de esa situación, en la que lo que era dotación (Hingabe) debe ser transformado en tarea 
(Aufgabe). El Dasein, el ser-ahí que es su ahí, se coloca así en una zona de indiscernibilidad con 
respecto a todas las determinaciones tradicionales del hombre, cuyo definitivo ocaso sella» (Agamben, 
G., Homo sacer. El poder soberano y la nuda vida, Pre-textos, Valencia, 2003, pág. 190). 
43 Sábato, E., El escritor y sus fantasmas, Seix Barral, Barcelona/Caracas/México, 1979, págs. 174-75. 



    218 

S e p t . -
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

Genealogías de la crisis: Massimo Cacciari y el surgimiento del pensamiento impolítico italiano | Guillermo Bialakowsky 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

desde tal apertura un concepto de posibilidad como a priori fundamental en el 

desvelamiento de mundos. De este modo, la posibilidad, emergente de la nada 

abortada por la efectividad de la vida, abre caminos siempre nuevos que permiten la 

exploración de niveles de realidad y experiencias inexploradas. Y es este sentido de 

vacío, de indeterminación, el que autoriza la recreación de realidades alternas 

ofreciendo un conocimiento más universal que el que brinda la propia realidad 

actual. La posibilidad se muestra, pues, como una estructura de la experiencia que 

enriquece y completa, en cierto modo, el discernimiento de la efectividad, 

proporcionando un conocimiento desde la apertura de realidades no cumplidas, o 

aún peor, que podrían haberse cumplido, y despliega la facticidad mundana hacia un 

inteligencia que no se hace cargo de la totalidad (hegeliana) de lo real –de lo que es, 

no es, ni será- sino del despliegue de tal realidad, de su puesta en movimiento en la 

búsqueda de un sentido y su vinculación a una subjetividad constituyente. Así pues, 

la posibilidad no es una modalidad de la realidad, sino, más bien, un estrato 

complementario de dicha realidad en la medida en que abre a la misma hacia nuevos 

ámbitos; se podría decir que la posibilidad se da en el encuentro del hombre con el 

mundo, el acontecimiento y la búsqueda infinita de sentido. 

Ello autoriza a la subjetividad a ponerse en juego en un proceso de 

experimentación en el que desvelar las diversas virtualidades de un hombre 

inacabado a la búsqueda de una identidad nunca consumada. Por utilizar un 

lenguaje ricoeuriano y levinasiano, no más esencia ni identidad, sino la persecución 

de una ipseidad, esto es, una subjetividad que se rastree en el tiempo; una 

subjetividad menos obsesionada por su “substancia” y más preocupada por buscar 

un desvelamiento de su propio existir. Esta subjetividad se basa en una alteridad, 

desdoblamiento básico, para un intento de recuperarse continuamente a través de 

Otro ya real o ficticio en la medida en que no se pretende solo poseerse sino también 

y, quizás en mayor medida, exponerse a una saturación de sentido como la del 

Acontecimiento 44 . De ahí que nos atrevamos a decir que el yo es el mayor 

                                                
44  Afirma, de este modo, Romano que «la ipseidad, en sentido contecedero, significa siempre, como 
veremos, la capacidad del viniente de apropiarse de los posibles eventuales articulados en mundo, 
surgidos del acontecimiento, y de comprenderse a sí mismo a partir de ellos (…) Ipseidad y alteridad 
consigo mismo aparecen aquí íntimamente ligadas, y su entrelazamiento mismo es el tiempo» 
(Romano, Cl., El acontecimiento y el mundo, Sígueme, Salamanca, 2012, pág. 132). 



219 

S e p t i e m b r e -  
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
Testigo y acontecimiento. Una mirada hacia lo improbable Francisco | José Pérez Fernández 

 

 

acontecimiento, aquel que se encuentra más henchido de sentido y que más sentidos 

acumula, no sólo por su acercamiento al ser, sino por la multiplicidad de modos de 

ser que puede acumular. Además, la narración y, por tanto, su involucración en el 

tiempo, pretende desvelar y desarrollar la infinidad de mundos posibles que pudiera 

abrir tras la cesura de su propio acontecer. Ser testigo de su tiempo se muestra como 

la condición de posibilidad de cualquier subjetividad que pretenda comprenderse y 

comprender la realidad que le rodea. Intentar enfrentarse a aquello que la realidad le 

impone y rastrear las nuevas posibilidades de la llamada de la propia realidad. 

Responder a la llamada del ser-entre que la realidad siempre abre y atender a aquello 

inaudito del mundo, es narrar la existencia singular de un ser abierto al mundo y 

atento a aquello que pudiera desbordar su experiencia y estancia en un mundo en el 

que estar y habitar. De este modo, narrar es encontrar sentido ante la imposición de 

una realidad que muestra la finitud del ser humano y demorar la experiencia para 

poder entender aquello que acontece en un afuera difícil de comprender y, a veces, 

peligroso habitar. Luchar contra ello no es más que la libertad de un ser humano por 

responder a la llamada de una sangre que le induce a sobrevivir y, además, una 

aventura que enriquece los límites de su propia finitud. El futuro es la mostración de 

un ser muerto que pretende hacer de esa misma libertad, la fuerza de alguien que se 

afirma frente a una vida que no le pertenece, sino otorgada. La piedra es algo 

enfrente que pervive frente a cualquier acontecimiento, ella misma es un 

acontecimiento, el hombre se presenta ante ella, mostrando su fuerza de voluntad, 

modificando el tiempo de algo en el que no se reconoce. Sin embargo, reconoce su 

falibilidad, pero lucha contra aquello que no puede controlar. El tiempo comienza en 

ese instante y, con él, la libertad de avanzar en la aventura del sentido en la dirección 

de la búsqueda de una nueva vida donde lo realmente importante sea la 

habitabilidad de un mundo aún por descubrir. La aventura existencial del ser 

humano se abre desde el advenimiento de un acontecimiento ante el que responder; 

su respuesta inaugura un tiempo humano, una nueva forma de estar en el mundo, y 

un mundo reconfigurado donde el hombre pudiera habitar. 

Este proceso, de comienzo continuo, es lo que hace que el hombre deba hacerse 

presente continuamente, siendo ese proceso donde radica su posibilidad más plena, 

aquella que despliega todo lo que puede ser. Se estará de acuerdo con MacIntyre 



    220 

S e p t . -
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

Genealogías de la crisis: Massimo Cacciari y el surgimiento del pensamiento impolítico italiano | Guillermo Bialakowsky 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

cuando dice que «la unidad de una vida humana es la unidad de un relato de 

búsqueda»45 que no solo se establece desde lo acaecido, sino desde la multiplicidad 

de razones para hacer inteligible cualquier narración propia y que, por tanto, se 

muestra como educación del personaje al que se aspira, como educación en el 

autoconocimiento. Así pues, lo relevante de todo proceso de narración estriba en que 

un ser humano se pone en juego, establece un juego de posibilidades en el que 

desarrollar su existencia, ya sea fáctica o posible, esto es, aquello que conforma su sí 

mismo desde la asimilación de las exteriorizaciones de un afuera en el que el hombre 

se halla involucrado. Desde esta posición, tal sí mismo no puede estar constituido 

sólo por lo vivido, sino también, y quizás en la misma medida, por el universo 

virtual en el que podría vivir, sus sueños, aspiraciones, deseos,… Por ello, se 

asumirán las difíciles palabras de Levinas cuando asevera que «el sujeto, pues, no se 

describe a partir de la intencionalidad propia de la actividad representativa, de la 

objetivación, de la libertad y de la voluntad, sino que se describe a partir de la 

pasividad del tiempo» 46 ; entonces la narración se muestra como un esfuerzo 

denodado por intentar hacerse cargo del propio tiempo y de todo lo que en él ocurre, 

o podría ocurrir: todo aquello que da sentido a una existencia. La narración se 

muestra, pues, como una búsqueda por hacer presente el tiempo en una existencia 

que está en juego. Asimismo, afirma Ricoeur que «es en la ficción literaria donde la 

unión entre la acción y su agente se deja aprehender mejor, de modo que la literatura 

aparece como un vasto laboratorio para experiencias de pensamiento donde esta 

unión se somete a innumerables variaciones imaginativas»47. Es justo proponer, pues, 

una cercanía entre la narración y la existencia propia, ya que la narración permite 

establecer una reflexión sobre nuestra propia existencia desde la cual el yo narrado se 

muestra como un yo figurado desde donde se abre al sí-mismo-como-un-otro y al Otro 

como un sí mismo, estableciéndose en tal proceso de configuración y refiguración de 

la propia vida, la posibilidad de encontrar un principio de inteligibilidad que conceda 

un sentido a la existencia, desde la cual pueda interpretarse nuestra relación con 

nosotros mismos y con el mundo que nos rodea. A partir de ese momento, la 

                                                
45  Macintyre, A., Tras la virtud, Crítica, Madrid, 2001, pág. 270. 
46  Levinas, E., De otro modo que ser, o más allá de la esencia, Sígueme, Salamanca, 1987, págs. 107-108. 
47  Ricoeur, P., Sí mismo como otro, Siglo XXI, Madrid, 1996, pág. 160. 



221 

S e p t i e m b r e -  
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
Testigo y acontecimiento. Una mirada hacia lo improbable Francisco | José Pérez Fernández 

 

 

subjetividad encuentra en la narración una estructura de comprensión, permitiéndole 

desdoblarse en un ejercicio de reflexión y asumiéndose en el tiempo como lugar 

propio de la misma, siendo la experiencia propia el material con el que conformar tal 

relato. En este sentido, se coincidirá con Ricoeur al decir que 

 
«la ipseidad puede sustraerse al dilema de lo Mismo y de lo Otro en la medida en que su 

identidad descansa en una estructura temporal conforme al modelo de identidad dinámica 

fruto de la comprensión poética de un texto narrativo. El sí-mismo puede así decirse 

refigurado por la aplicación reflexiva de las configuraciones narrativas. A diferencia de la 

identidad abstracta de lo Mismo, la identidad narrativa, constituida de la ipseidad, puede 

incluir el cambio, la mutabilidad, en la cohesión de una vida»48. 

 

De este modo, podemos concluir que es desde la estructura dinámica y temporal 

de la ipseidad, desde donde se puede pensar la posibilidad, en toda su plasticidad, 

como una potencialidad de establecer un conocimiento de la subjetividad no ya solo 

como un ser capaz de comprenderse a través de la narración, sino también, y quizás 

de un modo más relevante, de crearse en los diversos espacios habitables y mundos 

que la misma puede abrir en el proceso de despliegue de las más diversas 

posibilidades que contiene la acción del hombre, sin quedar restringida a la ejecución 

del mundo de la vida cotidiana y a su poder de transformación. Así pues, la ipseidad 

se conforma como una estructura de la subjetividad que le permite ser testigo de sí 

misma y testimoniar su vinculación con el mundo y el deseo de encontrar un sentido 

a aquello que la desborda en su constitución: el tiempo y el mundo. Y por fin, el 

acontecimiento se conforma como punto de conexión entre la posibilidad de 

encontrar un sentido al mundo y su imposibilidad: la bisagra de alcanzar una 

comprensión no totalizadora de una realidad imponente. 

 

No obstante, la tierra no necesita testigos. 

 
 
Bibliografía. 
 

                                                
48  RICOEUR, P., Tiempo y narración. El tiempo narrado, Cristiandad, Madrid, 1987, pág. 998. 
 



    222 

S e p t . -
O c t u b r e  
2 0 1 8  

 
 

 
 

Genealogías de la crisis: Massimo Cacciari y el surgimiento del pensamiento impolítico italiano | Guillermo Bialakowsky 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

Agamben, G., Homo sacer. El poder soberano y la nuda vida, Pre-Textos, Valencia, 2003. 
Agamben, G., Lo que queda de Auschwitz. El archivo y el testigo. Homo sacer III, Pre-

Textos, Valencia, 2000. 
Badiou, A., El ser y el acontecimiento, Manantial, Buenos Aires, 1999. 
Benjamin, W., «El narrador» en Obras completas. Libro II. Vol. II, Abada, Madrid, 2009. 
Blumenberg, H., Tiempo de vida, tiempo de mundo, Pre-Textos, Valencia, 2007. 
Chrétien, J-L., La llamada y la respuesta, Caparrós, Madrid, 1997. 
Derrida, J., Sussana, G., Y Nouss, A., Decir el acontecimiento, ¿es posible?, Arena Libros, 

Madrid, 2006. 
Descartes, R., Discurso del método, Orbis, Barcelona, 1983. 
Gadamer, H-G., Verdad y método, Sígueme, Salamanca, 1984. 
Habermas, J., Teoría de la acción comunicativa. Racionalidad de la acción y racionalización 

social, Taurus, Madrid, 1988. 
Heidegger, M., Ser y tiempo, Trotta, Madrid, 2003. 
Husserl, E., Experiencia y juicio. Investigaciones acerca de la genealógica de la lógica, 

U.N.A.M, México, 1980. 
Jünger, E., El mundo transformado, seguido del El instante peligroso, Pre-Textos, Valencia, 

2005. 
Kundera, M., El arte de la novela, Tusquets, Barcelona, 1987. 
Levi, Pr., Los hundidos y los salvados, Muchnik, Barcelona, 2000. 
Levinas, E., De otro modo que ser o más allá de la esencia, Sígueme, Salamanca, 1987. 
Macintyre, A., Tras la virtud, Crítica, Madrid, 2001. 
Marion, J-L., Siendo dado. Ensayo para una fenomenología de la donación, Síntesis, 

Madrid, 2008. 
Merleau-Ponty, M., Fenomenología de la percepción, Península, Barcelona, 1985.  
Mujica, H., El saber de no saberse. Desierto, Cábala, el no-ser y la creación, Trotta, Madrid, 

2014. 
Nancy, J-L., Ser singular plural, Arenas, Madrid, 2006. 
Ortega Y Gasset, J., El hombre y la gente, Alianza/Revista de Occidente, Madrid, 1988. 
Patocka, J., Ensayos heréticos. Sobre la filosofía de la historia, Península, Barcelona, 1988. 
Ricoeur, P., Sí mismo como otro, Siglo XXI, Madrid, 1996. 
Ricoeur, P., Tiempo y narración. El tiempo narrado, Cristiandad, Madrid, 1997. 
Ricoeur, P., Tiempo y narración. El tiempo narrado. Vol. III, Siglo XXI, Madrid, 1996. 
Romano, Cl., El acontecimiento y el mundo, Sígueme, Salamanca, 2012. 
Sabato, E., El escritor y sus fantasmas, Seix Barral, Barcelona/Caracas/México, 1979. 
Schütz, A., Problema de la realidad social, Amorrortu, Buenos Aires, 1974. 
Sloterdijk, P., Esferas II. Globos. Macrosferología, Madrid, 2004. 
Trias, E., La razón fronteriza, Destino, Barcelona, 1999. 
Zizek, S., Visión de paralaje, F.C.E, Buenos Aires, 2006. 

 


