Pikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

Testigo y acontecimiento. Una mirada hacia lo improbable.
Francisco José Pérez Fernandez. Universidad de Sevilla.

Adentrarse en el universo de la subjetividad conduce a una serie de dificultades
espinosas de asumir y adn de contemplar en la filosofia contemporanea. Las
diferentes versiones de la misma derivan hacia una pérdida de perspectivas por las
que no es dificil extraviarse. Un itinerario comenzaria por la concepcion de la
subjetividad trascendental husserliana hasta el Dasein heideggeriano, pasando por la
ipseidad de Ricoeur, y la descentralizacion levinasiana, asi como la inmanencia
estructural de Deleuze, Guattari, y, en otro sentido, la concepcion de Badiou, sin
olvidar las interpretaciones sociologistas de Lipovetsky, Baudrillard y Maffesoli, y a
pesar de tantos y diversos acercamientos se debe concluir que la preocupacion por tal
concepto manifiesta la importancia y relevancia que tiene el concepto de
subjetividad, y desde ella, quizds con mayor autoridad, la nocion de mundo o
mundos que desde su reconfiguracion podria darse. En cualquier caso, se muestra
una interrelacion destinal entre la subjetividad y el mundo o los mundos.

No obstante, se deberia tener en cuenta que en esta relacidn, la apertura de
mundo no se ofrece, sdlo y exclusivamente, desde una subjetividad constituyente de
sentido, sino también y, en mayor medida, desde la nocién de acontecimiento que
desborda los limites de la comprension del mundo o mundos. No podriamos
acercarnos a la definicion de subjetividad que pretende desvelarse en este texto, sin
atender al concepto de acontecimiento como lugar de transgresion de los limites
dados en cualquier mundo. Asi pues, si Descartes al comienzo de la segunda parte
del Discurso del método decide dedicarse a sus pensamientos y componer una obra en
la soledad protegida de una tienda de campana, aclimatada por una estufa, donde el
mundo queda suspendido y sin conversacidon con un préjimo, atenta a su reflexion en

una tranquilidad ausente de molestias y con la tinica finalidad de adentrarse en una

193

Septiembre
Octubre
2018



194

Sept.-
Octubre
2018

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

conciencia solitaria, donde el mundo se representa’ sin exterioridad alguna, para
trazar las lineas maestras de una comprension de ese mismo mundo mediado por
una conciencia extrafiada e instalada en una experiencia cuasi-sepulcral desde la que
asumir sus propias representaciones. Entonces, desde estas paginas, se caminara en
sentido contrario, aun asumiendo la potencia de la conciencia para la comprension
del mundo y de uno mismo, se pretendera el acercamiento a la omnipresencia y
omnipotencia del mundo en su presentacion a través de la nocion de acontecimiento.
De este modo, se intentara entender como el acontecimiento desborda la vision y
comprension del pensamiento humano, asi como su capacidad para transbordar las
estructuras de la experiencia y su fuerza para impeler a la refundacion o renovacion
de la misma.

Para poder entender mejor ese itinerario, deberiamos acercarnos a algin ejemplo
donde este impetu del acontecimiento se haya mostrado en algin momento de la
historia. Se trata de recuperar algunos instantes donde el ser humano encuentre algo
que le desborde y trastoque su vision y pasion por el mundo. Primo Levi, eterno
interno, muestra un ejemplo terrible de la significacion de la bondad humana.
Cuenta que esperando la escudilla de comida que se repartia a cierta hora del dia
sintié una descomposicion corporal que le obligd a abandonar su lugar en la misma,
con la consiguiente pérdida de la escudilla. No obstante, su acompafnante en la cola
se la guardd sin comerla ni beberla, anulando su necesidad de alimento y
conservandola para cuando €l llegara tras resolver sus problemas intestinales y, de
este modo, salvarle la vida al menos por un dia mas: acto soberano de bondad que
interrumpio la miserable existencia provocada por otros hombres junto a €l.

Desde el ambito de la estética, otro ejemplo que podriamos traer a colacidn, es Ia
fuente de Duchamp. El artista, al margen de cualquier técnica artistica, toma un objeto
cotidiano, en este caso un urinario publico, y lo instala en un museo jugando con el

nombre del objeto y adjudicandole otra funcidn; en este caso, y por la informacién

1 Afirma Descartes, en este sentido, que estando en Alemania «a donde me habia llamado la ocasion
de las guerras que aun no ha terminado, y volviendo al ejército de la coronacion del emperador, el
comienzo del invierno me detuvo en un cuartel, donde, no encontrando conversacion alguna que me
divirtiese, y no teniendo, por otra parte, felizmente, cuidados ni pasiones que me turbasen,
permanecia todo el dia encerrado solo junto a una estufa, disponiendo de un completo vagar para
entregarme a mis pensamientos» (DESCARTES, R., Discurso del método, Orbis, Barcelona, 1983, pag.
53).



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

proporcionada por la inscripcion, una fuente. Como consecuencia de ello, el objeto
rompe su identidad basada en la utilidad, alejandose de su campo de significacion,
pero también desalojando al continente, en este caso, el museo que asumiendo el
objeto no transformado y creado para otro espacio, desfonda al propio continente en
el medida en que ocupa un lugar que no le corresponde. Asi pues, el objeto —digamos
ya surrealista- se transforma en una mdquina negativa que impugna todas las
relaciones implicadas en la divisién y prohibicion sobre la que se asienta la mayoria
de las estructuras culturales.

Por ultimo, tomemos el ejemplo utilizado por Patocka para elaborar un concepto
como solidaridad de los perturbados. Acontece durante las navidades de 1914 cuando
un grupo de soldados saltaron las trincheras para reunirse e intercambiarse
obsequios en plena guerra. Se encontraron en tierra de nadie y perdiendo su
identidad guerrera atravesaron, o asi parecia, los limites permitidos por la situacion
en la que se encontraban. Posteriormente fueron trasladados, amonestados y
muertos. Con un solo gesto, la interrupcion de los disparos y el acercamiento de unos
y otros, rompieron al menos por un instante (quizds eterno) con una dinamica de
destruccién, mostrando, desde el abismo de una muerte segura, la humanidad
perdida desde un canto de navidad y un presente de tabaco y alcohol. Descentraron
y construyeron un acontecimiento de forma inconsciente a través de un acercamiento
que significaba una huida hacia el vacio abierto desde la muerte. Podriamos afirmar,
a riesgo de equivocarnos que el acontecimiento surge del caos, del caos de la
significacion y su puesta en entredicho.

Frente a este acontecimiento —que podria considerarse una anécdota de guerra,
aunque no lo consideramos como tal en la medida en que abre todo un espacio de
paz y bondad- podriamos encontrar otros de gran maldad y destrucciéon donde el
abismo se abre hacia la aniquilacion y la extension de una noche sin fin. No obstante,
quedémonos con éste y seamos optimista en un mundo donde la esperanza parece
alumbrar poco.

No obstante, y al margen de los ejemplos, quisiéramos adentrarnos en la
significacion conceptual del acontecimiento y su potencialidad para romper las
estructuras mundanas desde su aparicion. El acontecimiento se muestra como

ruptura, como un evento donde las estructuras dominantes y donadoras de sentido

195

Septiembre
Octubre
2018



196

Sept.-
Octubre
2018

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

se ven sometidas a tal forzamiento que rompe el sentido y comprension del mundo.
En el primer caso contemplado, la bondad se muestra como una accion en contra de
la supervivencia de uno de los afectados; guardar la escudilla muestra un hecho que
rompe la dindmica de supervivencia de un individuo afectado por un hambre
suprema pero que pone por encima de su necesidad, la necesidad del Otro. En el
caso del ready-made de Duchamp, la obra de arte se desconecta de una tradicion, asi
como afronta un nuevo modo de hacer y contemplar la obra. En el ultimo caso, la
guerra como maquina de destruccion, se muestra como un lugar donde se salva la
humanidad y espacio de reconocimiento mutuo. Es decir, la guerra se interrumpe,
rompe y salta en pedazos tan sélo con el acercamiento y reconocimiento de los
contendientes. La realidad “guerra” es suspendida al menos por unos momentos y
transfigurada desde su propia realidad interna. Desde tal interrupcidn se presenta el
acontecimiento como cesura reflexiva a través de la cual el mundo muestra otra
forma de ser y el sujeto se adhiere a una comprension donde el mundo se presenta

como un afuera extrario que debe ser atendido.

Para poder comprender en toda su extension la inconmensurabilidad de un
acontecimiento debemos, en primer lugar, establecer de algiin modo los limites que
tal acontecimiento desborda y transborda. Es decir, intentaremos, aunque sea
provisionalmente, definir y delimitar un concepto de realidad en el que el mundo
adquiera un sentido en el que el hombre pueda habitar. Para ello, se tomara como
referente el mundo de la vida cotidiana en la medida en que es este mundo desde donde
nos acercamos a nuestras mas primarias experiencias®. De este modo, el sujeto, en
tanto ser en y para el Mundo, se halla envuelto en unas estructuras mundanas

interpretadas e interpretativas que le confieren su caracter mundano-social, asi como

2«”Mundo de la vida cotidiana” significara el Mundo intersubjetivo que existia mucho antes de
nuestro nacimiento, experimentado e interpretado por Otros, nuestros predecesores, como un Mundo
organizado. Ahora estd dado a nuestra experiencia e interpretaciéon. Toda interpretaciéon de este
Mundo se basa en un acervo de experiencias anteriores de €l, nuestras propias experiencias y las que
nos han transmitido nuestros padres y maestros, que funcionan como un esquema de referencia en la
forma de “conocimiento a mano”» (Schiitz, A., Problema de la realidad social, Amorrortu, Buenos Aires,
1974, pag. 198).



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

su lugar en tal Mundo, ofreciéndole una comprension global adecuada para su
incorporacion y adecuacion a tal realidad. Dicha comprension viene mediada por
diversas presuposiciones que se le ofrecen al sujeto a través del acervo de
conocimientos que le son predonados por sus antecesores en la historicidad de la
comprension del mundo, o en su afirmacién interpretativo-predecesora®. Por lo cual
hemos de decir que esos procedimientos interpretativos proporcionan el background
minimo de realidad necesario para mantener el reconocimiento del Mundo,
posibilitando una vision de la totalidad del mismo comun a los interactuantes. Asi
pues, sera desde este background minimo de realidad desde donde las experiencias
nuevas podrdn ser reconocidas, esto es, desde donde, dado su caracter global,
podran ser asumidas en el acervo de experiencias previas. Se habra de reconocer con

Husserl que

«el ser del mundo en su totalidad es lo sobreentendido, de lo que nunca se duda y no ha sido
adquirido primero mediante la actividad judicativa, sino que ya es presupuesto para todo juicio.
Conciencia del mundo es conciencia en el modo de la certeza de creencia y no algo adquirido mediante
un acto de asentar el ser [Seinssetzung], que se presenta ex profeso en el contexto de la vida, un

acto de aprehension como existente [als daseiend] o tal vez del juicio existencial predicativo»*.

Concluiremos, pues, que es desde el cardcter interior-anonimo de estos
presupuestos como el mundo se hace disponible y habitual y, por tanto, se configura
para el sujeto como un lugar familiar (oikds) y dispuesto para la proyeccion de la
ejecucion. Todo ello, en la medida en que la habitualidad que autoriza los
presupuestos del acervo de conocimiento, permite a la accién ser automatica o
inercial y, en la mayor parte de los casos, no-consciente, en virtud de que la finalidad
propuesta por el esquema de referencia como “conocimiento a la mano” sea la de

sefialar y marcar diversos objetos y personas para su mas facil reconocimiento. El

3 Asi pues, podra decirnos Gadamer, H-G., en Verdad y Método (Sigueme, Salamanca, 1984, pag. 350),
que «nos encontramos siempre en tradiciones, y éste nuestro estar dentro de ellas no es un
comportamiento objetivador que pensara como extrafio o ajeno lo que dice la tradicion; ésta es
siempre mas bien algo propio, ejemplar o aborrecible, es un reconocerse en el que para nuestro juicio
historico posterior no se aprecia apenas conocimiento, sino un imperceptible ir transformandose al
paso de la misma tradicion»

4 Husserl, E., Experiencia y juicio. Investigaciones acerca de la genealdgica de la I6gica, U.N.A.M, México,
1980, pag. 31.

197

Septiembre
Octubre
2018



198

Sept.-
Octubre
2018

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

mundo se ha ordenado y organizado como un conjunto de marcas y orientaciones
para un mejor encuentro con la realidad, en la medida en que las estructuras
organizativas que forman parte del conocimiento andénimo impelen al sujeto a
entender el mundo de una determinada manera y no otra y, en ningtin caso, como un
conjunto cerrado de experiencias sino, al contrario, como un horizonte abierto a una
infinidad de experiencias nuevas, aunque, antes bien, teledirigidas®.

Ahora bien, debemos partir de la certeza de que el mundo de la vida cotidiana es
un mundo interpretado, sin que su interpretacion deba ser entendida como
individual, sino, mas bien, como una experiencia colectiva que recorre el pasado y el
presente, ademas de proponer las lineas a seguir en el futuro (horizonte). En este
sentido, este acervo de conocimientos que interpreta el Mundo y proporciona una
vision del mismo se podria denominar tradicion. Esto es, un conocimiento previo que,
dado su cardcter anterior, pre-organiza y pre-constituye el Mundo convocando con
ello un espacio comtin de comunicacion y conocimiento donde los diversos sujetos
pueden interactuar entre si y con el Mundo®. La tradiciéon, pues, en tanto
conocimiento previo y andnimo, ofrece una vision del Mundo que ayuda a actuar y
realizarse en ¢él, ademds de proporcionar formas de estar en la realidad. Por
consiguiente, diremos que la tradicion se constituye, de alguna forma, en un arcaico
abstracto que dispone y ordena nuestra vision del Mundo, ocultando bajo su oscuro
manto al sujeto y al objeto, llevandolos en su anonimato por los caminos trazados
por ella’. De este modo, la fuerza de la tradicion y nuestra vision del mundo vienen,

también, encauzadas por el lenguaje que, segun Gadamer,

5 Esta misma idea se encuentra en Ortega y Gasset, cuando nos describe la «estructura de “nuestro”
mundo» como una correlacion de “campos pragmaticos” en los que el sujeto se halla envuelto en su
discurrir vital. Con ello, nos dice que «se nos ha complicado un poco mas la estructura del mundo,
pues ahora tenemos tres planos o términos en €él: en primer término, la cosa que nos ocupa, en segundo
el horizonte a la vista, dentro del cual aparece, y en tercer término el mds alld latente “ahora”» (Ortega y
Gasset, ., EI hombre y la gente, Alianza/Revista de Occidente, Madrid, 1988, pag. 72).

¢ Habermas, J., Teoria de la accion comunicativa. Racionalidad de la accién y racionalizacion social, Taurus,
Madrid, 1988, pag. 104: «El mundo de la vida acumula el trabajo de la interpretacion realizado por las
generaciones pasadas; es el contrapeso conservador contra el riesgo de disentimiento que comporta
todo proceso de entendimiento que esté en curso. Por tanto, e inevitablemente, todo disenso implica
un consenso (previo)».

7 En este sentido, Merleau-Ponty revela el caracter pre-dado de la tradiciéon, asi como su dominio de
nuestra visiéon del mundo y de nuestra actuacion sobre él: «El nivel primordial esta en el horizonte de
todas nuestras percepciones, pero de un horizonte que, por principio, nunca puede ser alcanzado y



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

«no es solo una de las dotaciones de que esta pertrechado el hombre tal como esta en el Mundo,
sino que en él se basa y se representa el que los hombres simplemente tengan Mundo. Para el
hombre, el Mundo esta ahi como mundo, en una forma bajo la cual no tiene existencia para
ningin otro ser vivo puesto en él. Y esta existencia del Mundo estd constituida

lingtiisticamente»s.

Desde esta perspectiva, pues, el lenguaje no se ha de entender solamente como
medio de comprension y definicion del Mundo, sino también, y quizds, en mayor
medida, como un medio de actuacién y comunicacion sobre y entre los interactuantes en
las relaciones sociales marcadas ya por el mismo lenguaje y la tradicion. Asi pues,
diremos que el lenguaje cotidiano viene enmarcado en su propia contextualizacion
mundana, es decir, pertenece esencialmente al dmbito del ejecutar en la medida en
que da la palabra a sus propias presuposiciones. El lenguaje, por tanto, es un modo
de hacer y comunicar cosas, no s6lo un medio para (meramente) describir y definir,
ya que las estructuras de (mera) informacion vienen ya presupuestas y marcadas.
Con esto se quiere alumbrar que una de las funciones primordiales del lenguaje de la
vida cotidiana no es tanto representar y describir una realidad, en la medida en que
ésta venga configurada por la conjuncion antes nombrada entre tradicion y lenguaje,
cuanto la de crear unas relaciones comunicativas de interaccion entre los sujetos
mundanos que les permitan actuar en el Mundo segun el sentido pragmdtico que los
orienta. En suma, bajo el manto de la tradicion lingiiistica se hallan involucrados,
incluso reactiva o contradictoriamente, los modos de vida y toda experiencia
historica mundana natural vital de cualquier sujeto que comparta en alguna medida
dicha tradicion. En este sentido, podemos decir con Gadamer, que «en verdad no es
la historia la que nos pertenece, somos nosotros los que pertenecemos a ella»’, o que

«la comprension misma debe ser considerada menos como una accion de la

199

Septiembre
Octubre
2018

tematizado en una percepcion expresa. (...); que mi historia sea la secuencia de una prehistoria de la
que aquélla utiliza los resultados adquiridos, mi existencia personal, la continuacién de una tradicion
pre-personal» (Merleau-Ponty, M., Fenomenologia de la percepcién, Peninsula, Barcelona, 1985, pags.
268-69).

8 Gadamer, H-G., Verdad y método, pag. 531. Para este autor, «la tradiciéon no es un simple acontecer
que pudiera conocerse o dominarse por la experiencia, sino que es lenguaje, esto es, habla por si
mismo como lo hace un tt. El ti1 no es objeto sino que se comporta con respecto a “objetos”» (ibid. Pag.
434).

o Ibid., pag. 344.



200

Sept.-
Octubre
2018

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

subjetividad que como un desplazarse uno mismo hacia un acontecer de la
tradicion»'.

La realidad del mundo de la vida cotidiana se carga de sentido y significacion,
mostrando al hombre como un “ser en el mundo”, curandose en el trato con los utiles. La
realidad se torna en un dmbito de sentido donde se manipulan objetos y donde las
relaciones se encuentran perfectamente enmarcadas en la disponibilidad de los
papeles sociales y en el reconocimiento mutuo promovido por una tradicién y
lenguaje comun. Tal estructura de la realidad configura un mundo perfectamente
organizado donde todo tiene una significacion reconocida y reconocible y donde el
sujeto se muestra seguro desde una interioridad centrada en la seguridad de tal
mundo, conformado desde un tiempo propio, la tradicién y un espacio dominado
por una técnica que permite manipular el entorno que le rodea. De este modo,
«Mundo remite —afirma Sloterdijk- a todo lo que puede ser contenido por una forma o
por una frontera conocida. Lo podriamos designar también, adecuadamente, como
un contexto autdgeno»!!, mas atin, completo desde una virtualidad con la suficiente
potencia para asumir nuevos elementos que torndndose indisponibles son asumidos
con una ampliacion o reconsideracion de sentido.

En este sentido, podria interpretarse el ser-ahi heideggeriano como la virtualidad
de crear un mundo donde el hombre se muestre como duefio y pastor de su estancia
en el mundo alrededor de unas estructuras facticas mundanas en las que poder vivir
y transformar. Alguien adherido a tal facticidad, involucrado en ella y movido por la
voragine de un mundo lleno de posibilidades que desarrollar 2. En tales
posibilidades es donde se desarrolla el tiempo de lo humano, un tiempo de espera y
de transformacion de sentido de mundo. «El mundo —afirma Blumenberg- en vias de
convertirse en vivencia le reclama a la vida el precio de su tiempo —de todo su

tiempo, de mas tiempo del que tiene-. Y segtin la amplitud de la vivencia tenida del

10 Jbid., pag. 363.

11 Sloterdijk, P., Esferas II. Globos. Macrosferologia, Siruela, Madrid, 2004, pag. 176.

12 Asi afirma Heidegger que «el ente que esta constituido esencialmente por el estar-en-el-mundo es
siempre su “Ahi” [Da] (...) El “aqui” y el “alli” s6lo son posibles en un “Ahi”, es decir, solo si hay un
ente que, en cuanto ser del “Ahi”, ha abierto la espacialidad. Este ente lleva en su ser mas propio el
caracter del no-estar-cerrado. La expresion “Ahi” mienta esta aperturidad esencial. Por medio de ella,
este ente (el Dasein) es “ahi” [ex-siste] para él mismo a una con el estar-siendo-ahi del mundo»
(Heidegger, M., Ser y tiempo, Trotta, Madrid, 2003, pag. 157).



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

mundo, también mas tiempo cada vez. El mundo se jacta ante la vida del tiempo que
se toma de mundos a mundos, y que €l tiene»?.

La realidad se ha conformado como un lugar con sentido, donde el hombre ha
afirmado su posicion en el mundo, donde ha encontrado un plexo de dtiles
haciéndole su vida mas facil. También maneras de organizarse para usar mejor los
elementos y sacarle un mayor rendimiento. Incluso ha distribuido sus relaciones con
la trascendencia alejandole de sus mayores temores. Todo ello dirigido por la
busqueda y donacion de un sentido a una vida caduca, mortecina y temerosa de lo
desconocido, de todo lo que queda mas alla y no puede ser controlado.

Luchar contra la incertidumbre y contra todo aquello que pudiera socavar la
tranquilidad, la normalidad y sosiego de nuestra vida cotidiana es lo que pretende en
gran medida la donacién de sentido. Ahora bien, todo este plexo de estructuras
mantiene una ordenacion y una configuracion del Mundo donde el hombre
encuentra comodidad y confort'. No obstante, surgen algunas experiencias donde
todo esto se transforma en una situacion de peligro. El peligro se hace patente desde
la indisponibilidad de todo lo construido y pone al hombre en una tension desde la
que su cuerpo puede transformarse en una especie de mdaquina dentro de un
horizonte de modificaciones y alteraciones desde el cual la vida se transforma en un
espacio de supervivencia. Este marco —digamos inhumano, aunque quizas no sea la
expresion mas adecuada, si bien da muestra de una situacién de extraneza y
extrafamiento- predispone a una percepcion de realidad transformada, indispuesta,
alterada y en gran medida maquinica: «lo maravilloso de este mundo, sobrio y

peligroso a la vez, es el registro de los instantes en los que aparece el peligro: un

13 Blumenberg, H., Tiempo de vida, tiempo de mundo, Pre-Textos, Valencia, 2007, pag. 26.

14 «El poder supremo —afirma Jiinger- con el que, por el contrario, el burgués ve garantizada su
seguridad es la razén. Cuanto mas cerca se encuentra del centro de la razén tanto mas se diluyen las
sombras que ocultan lo peligroso. Por ello, el estado ideal que el progreso debe alcanzar consiste en el
dominio universal de la razén que no solo ha de reducir el caudal de las fuentes de lo peligroso sino
que, en ultima instancia, esta llamado a agotarlas. Y esto tiene lugar cuando, a la luz de la razén, lo
peligroso se revela como algo sin sentido, quedando por tanto privado de su derecho a ser real. Asi
pues, de lo que se trata en este mundo es de ver lo peligroso como un sinsentido, proceso éste que
culmina en el preciso instante en que, en el espejo de la razon, el peligro queda reflejado como un
error». (Jinger, E., El mundo transformado, seguido de El instante peligroso, Pre-Textos, Valencia, 2005,
pag. 310).

201

Septiembre
Octubre
2018



202

Sept.-
Octubre
2018

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

registro que aun cuando no compromete directamente la conciencia humana, esta

realizado por maquinas»'.

Volvamos a uno de los acontecimientos del comienzo de este texto. Dos ejércitos
atrincherados, fuertemente pertrechados y dominados por un miedo inaudito e
ignoto, deciden, el dia de Navidad, poner fin durante unas horas a la dindmica de
muerte de la condicion bélica. Probablemente este hecho sea considerado un
acontecimiento en la medida en que marca un momento de ruptura que abre una
nueva posibilidad de enfrentarse a unas condiciones infrahumanas. Tal hecho
conforma una posicidn asimétrica en una dindmica que cambia de rumbo, aun por
unas horas. Abre, sin duda alguna, una linea de posibilidad y un punto de fuga de
una situacion, digamos, agotada (la permanencia en las trincheras). La realidad se
impone en un estruendo de ruptura y en un intervalo que abre una serie de
posibilidades de significacion dificil de entrever, una nueva realidad se abre desde la
saturacion de significacion abierta tras €l.

Podriamos decir tras lo admitido que el acontecimiento no admite la pertenencia
del sujeto a la realidad y abre una brecha de incomprension donde la realidad se
impone advirtiéndole de su riqueza y potencialidad, mostrando no sélo la finitud
humana sino también la no-totalidad del Mundo, una multiplicidad inasumible,
saturadora de la experiencia. El ser humano salta desde el momento en que no
entiende nada de lo que esta pasando y su experiencia se muestra bloqueada por la
interminable informacién asumida. Se estaria, en parte de acuerdo con Badiou,

cuando afirma que

«por consiguiente, seguira siendo siempre dudoso que haya habido acontecimiento, salvo para el
que interviene, que decide su pertenencia a la situacién. Lo que si habra seran las consecuencias
de un multiple particular, contadas por uno en la situacion y de las que se pone en evidencia que
no eran calculables. En sintesis, habra habido azar en la situacion, pero el que interviene no esta

nunca legitimado para pretender que el punto de interrupcion de la ley en la que se origina ese

15 Jbid., pag. 314.



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

azar, dependa de una decisién de pertenencia que concierne las inmediaciones de un sitio

definido»16.

Si bien se han de tener en cuenta la inconmensurabilidad de consecuencias y el
atoramiento al que conduce, quizas no sea éste el caracter a destacar en estas paginas
del acontecimiento sino y, en mayor medida, la dimension demoledora de una
presencia que transforma una vision de mundo, desde la cual un afuera se hace
presente y patente en la desestabilizacion de una conciencia mundana.

En este sentido, el acontecimiento se presenta como un intervalo que abre y
descompone un mundo y una forma de mirar. Como hemos dicho, el sujeto sale
inquieto, por utilizar una palabra aséptica, enfrentado a la experiencia de su
presencia. No es solamente una ruptura sino, quizds y en mayor medida, una
abertura desde la cual pudiera abrirse la posibilidad de un nuevo mirar. El
acontecimiento muestra un presente abierto, un nuevo comienzo, la posibilidad de
abrir una nueva realidad. El acontecimiento es el guion entre las palabras, aquello
que abriendo permite asomarse al abismo de la significacion. La parada en la
metralla se muestra como ese espacio de reflexion donde lo singular se impone a la
estructura donde el individuo se descubre como hombre, donde la vida singular se
impone sobre la vida individual, donde el yo se descubre como Otro y no operario al
servicio de una institucion social. De este modo, el acontecimiento se presenta como
una negatividad, pero no desde una estructura asertiva del decir no, sino desde una
estancia externa en la que la imposicién se muestra de una forma vehemente. Se
afirma “no” sin haber un yo reivindicando su individualidad. El acontecimiento se hace
presente como imposicion y el hombre se encuentra desplazado o instalado en una
situacion a la que, aun perteneciendo, no controla. Se encuentra en ella como en un
acto creativo, podriamos decir que asiste, pero solo en la medida en que es capaz de
tomar conciencia de lo que alli sucede, pero sin intentar ni poder controlarlo, porque
no entiende lo que estd pasando, tan solo podria afirmar su situacion en un lugar
donde el sentido ha desaparecido o se ha marchado. Se estaria de acuerdo con Nancy
cuando afirma que «la sorpresa es el salto en el espacio-tiempo de nada que venga de

“antes” ni de “otra parte”: es entonces el salto en el espacio-tiempo del espacio-

16 Badiou, A., El ser y el acontecimiento, Manantial, Buenos Aires, 1999, pag. 231.

203

Septiembre
Octubre
2018



204

Sept.-
Octubre
2018

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

tiempo “mismo”. Es el tener-lugar del lugar, del alli que no es un lugar “para” el ser,
sino el ser en tanto que lugar, el ser-lo-ahi, no el ser presente, sino lo presente del ser en
tanto que llega y que, por tanto, no es».

Un acontecimiento nunca pertenece a un lugar, lo desborda y transporta hacia un
tiempo que no le pertenece. Inicia algo desde el cual el devenir se transforma en algo
distinto y la diversidad hace su aparicion sin atender a consecuencias. Desde su
aparicion, el acontecimiento abre un impasse en el tiempo y en el espacio. Se muestra
como un intervalo o, por utilizar una expresién de Kundera, una paradoja terminal, es
decir, un momento donde el sentido del mundo se pierde o se oculta tras una

ruptura inasumible. Asi escribe Kundera que

«aquellos ultimos tiempos apacibles en los que el hombre sélo tenia que combatir a los monstruos
de su alma, los tiempos de Joyce y Proust, quedaron atras. En las novelas de Kafka, Hasek, Musil
y Broch, el monstruo llega del exterior y se llama Historia; ya no se parece al tren de los
aventureros; es impersonal, ingobernable, incalculable, ininteligible —y nadie se le escapa. Es el
momento (al terminar la guerra del 14) en que la pléyade de los grandes novelistas centro-
europeos vio, tocd, captd las paradojas terminales de la Edad Moderna». Esos novelistas
«demuestran como, en las condiciones de las “paradojas terminales”, todas las categorias
existenciales cambian de pronto de sentido: ;qué es la aventura si la libertad de accién de un K. es

absolutamente ilusoria?...»18.

Podriamos pensar que el acontecimiento transfigura la realidad, la hace ser otra,
pero incluso pudiendo ser asi, el acontecer no solo transforma lo real, sino que abre
una grieta a través de la cual se desangra el sentido. Obliga, de este modo, a
reconfigurar tal realidad o, mejor, desde tal sinsentido se sufre una apertura a través
de la cual avistar multitud de posibilidades anuladoras del sentido. Se revela como
un presente sin futuro, sin condiciones, desde el cual cualquier cosa podria ocurrir y
donde el sujeto se muestra anulado para la accion y la comprension. Todo ello en
gran medida porque depende del azar y la irreversibilidad de lo acontecido.
Pareciera que el acontecimiento es sin causa, no hay explicacion posible a lo dado, sin

embargo, se muestra desde una presencia arrolladora, no hay posibilidad de

17 Nancy, J-L., Ser singular plural, Arenas, Madrid, 2006, pag. 187.
18 Kundera, M., El arte de la novela, Tusquets, Barcelona, 1987, pag. 22.



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

modificarlo, ha acontecido, ahi esta. La demasia del acontecimiento muestra la
impotencia y finitud del sujeto, el cual no sabe responder, tan solo asistir a lo dado:
testigo de lo acontecido, el ser humano se conforma en un ser desplazado por y en la
realidad. Una fuerza centrifuga lo expulsa, lo hace salir fuera ante la incomprension
de lo acontecido, lo desplaza al caos como lugar donde Prometeo no puede habitar o,
al menos, busca la forma de reintegrar la capacidad de habitar en un mundo
inhabitable. Tan solo queda esperar lo inesperado, aquello que abre al hombre a la
alteridad, a lo que no es uno, sino raramente otro. Podriamos decir que esta capacidad
de lo real para darse en el modo de la imposicion es lo que podremos denominar
acontecimiento. Quizds una experiencia similar sea la que describe Rosset cuando
afirma que «lo real inmediato sélo es admitido y comprendido en la medida en que
pueda ser considerado como la expresion de un real diferente, el tinico que le
confiere su sentido y su realidad. Este mundo, que en si carece de sentido, recibe su
significacion y su ser de otro mundo que lo dobla o, mas bien, de otro mundo en
relacion al cual este mundo no es sino un engafnoso remedo»'.

El acontecimiento rompe el eje de coordenadas de nuestra experiencia, es decir,
la estructura espaciotemporal. No se encuadra en una linealidad temporal en la
medida en que no puede ser comprendido, no tiene pasado y su futuro es
irreconocible. Su espacio es universal-singular, trastoca todos los niveles del
entendimiento. Ademds, por otra parte, elude la posibilidad de ser nombrado, la
palabra es incapaz de anudar su significado ya que éste escapa a la posibilidad de
encuadrarlo en lo hasta ahora conocido. Se diria que rompe lo que llamariamos el
principio de no contradiccion porque su aparicion queda al margen de la negacion de
la contradiccion, esto es, su aparicion no romperia tal principio porque no cabria
contradiccion desde el momento en que es un ser primigenio. El regalo de Man Ray
seria un ejemplo encontrado y buscado de tal acontecimiento. La indisponibilidad
del objeto hace patente la imposibilidad de su comprension. Una plancha con clavos
solo encuentra una fuerza de comprension dentro de un marco como el del arte
donde su inutilidad da muestra de lo que quiere afirmar: la posibilidad del arte. Pero el
acontecimiento pone en suspenso toda nuestra comprension del mundo. Tal mundo

se indispone a nuestra propia compresion y el sujeto mundano se muestra como un

19 Rosset, Cl., Lo real y su doble. Ensayo sobre la ilusion, Tusquets, Barcelona, 1993, pag. 51.

205

Septiembre
Octubre
2018



206

Sept.-
Octubre
2018

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

dispositivo obsoleto. No encuentra su lugar ante el mundo, ya que éste se transforma
en un lugar incomprensible. El sujeto mundano se halla tan solo a la espera, diriamos
expectante, por la estupefaccion producida en lo acontecido; la espera de una
iluminacion que haga aparecer algin sentido o forma de responder a ello: al menos
dar cuenta, tan solo poder asistir al nacimiento de algo incomprensible e intentar
nombrar, aun por aproximacion, aquello que se nos muestra. De este modo, se
intenta acceder a ello, a pesar del deslumbramiento, al igual que la idea de Bien
platonica, tras un esfuerzo a que el acontecimiento se presente de un modo sino
comprensible, al menos, dentro de los limites de un marco de comprension
establecido. El sentido se produce ante la imposicién de un acontecimiento siempre
singular.

No obstante, la espera siempre abre un tiempo, quizds un tiempo vacio, pero
tiempo al fin y al cabo, desde donde se muestra el comienzo de algo nuevo, la
posibilidad de recuperar lo perdido y avanzado. Este es el tiempo de lo que Patocka

llama la solidaridad de los perturbados:

«El miedo de superar este estado es la solidaridad de los perturbados. La solidaridad de aquellos que
han padecido el choque, de aquellos que estan en condiciones de comprender lo que conduce a la
vida y a la muerte y, en consecuencia, a la historia. Capaces de comprender que la historia es ese
conflicto de la vida desnuda, encadenada por el miedo, con la vida en la cima, que no planifica la
cotidianidad por venir sino que ve claramente que la cotidianidad, la luz, su vida y su “paz”

tendran un fin»20.

Tras el acontecimiento se presenta un tiempo sin causa, solo conocido por los
efectos y, por ello, una finitud sin sentido, con una trayectoria corta que mira hacia
un futuro irreconocible desde el cual no se entiende el pasado®. De ahi que Patocka
destaque el papel de la nuda vida, aquello que no tiene ningun valor y puede acabar

en cualquier momento. Ante tal acontecimiento, el hombre ha de recuperar aquello

20 Patocka, J., Ensayos heréticos. Sobre la filosofia de la historia, Peninsula, Barcelona, 1988, pag. 160.

21 Afirma, en este sentido, Marion que «la finitud se experimenta y se atesta no tanto por la penuria de
lo dado ante la mirada, sino porque esa mirada no puede a veces medir la amplitud de lo dado. O a la
inversa, midiéndose con lo dado, la mirada lo experimenta a veces como sin medida comun respecto a
ella, en el sufrimiento de una pasividad esencial. La finitud se revela mas ante el fendmeno saturado
que ante el fenémeno pobre». (Marion, J-L., Siendo dado. Ensayo para una fenomenologia de la donacion,
Sintesis, Madrid, 2008, pag. 338).



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

que lo mantiene en el mundo: «Al asumir la responsabilidad de si mismo y de los
demas, el hombre plantea implicitamente la cuestion del sentido de un modo nuevo
y completamente distinto (...). Asi pues, la perturbacion inicial del sentido aceptado
no es una caida en el sinsentido, sino, por el contrario, el descubrimiento de
posibilidades de lograr un régimen mads libre y mas exigente de lo sentido»?.
Pareciera que ésta es la tnica salida a la presencia del acontecimiento: descubrir
nuevos modos de mirar y dejarse atrapar por los signos de tal evento. La
imposibilidad de hacerse cargo del acontecimiento en su acontecer implica la
necesidad de atender a sus efectos y signos que conduzcan al corazon mismo del
evento. El advenimiento del acontecimiento comprime todo mi conocimiento
haciéndolo falible, no justificable, ain, inadmisible. Lo podriamos decir de otro
modo, en palabras de Zizek, «un Acontecimiento no es nada sino su propia
inscripcion en el orden del ser, un corte/ruptura en el orden del ser por el cual el ser
nunca podra ser un Todo coherente»?. Se muestra una grieta abierta hacia un nuevo
orden de posibilidades desde el cual el hombre ha de lanzarse a encontrar nuevas
formas de acercarse a la realidad, en la medida en que el acercamiento a la presencia
de lo acontecido desintegra cualquier marco de comprension. Pero tal
derrumbamiento supuesto en el acontecimiento abre la posibilidad a la presencia de
lo imposible. Se abre un tiempo nuevo, donde el pasado resbala y el futuro se presenta como
un intento de no deslizarse tras el pasado incierto. O como diria Derrida, «el tiempo del
acontecimiento no es el tiempo de la historia. Ni del calendario. Es un tiempo sin
cronologia —ni lugar- que no termina de llegar (ocurrir) de otro modo, un tiempo que
desafia el tiempo hasta hacerlo posible»?. De este modo, el acontecimiento muestra
la precariedad de la soledad humana, absorbiendo todo el trabajo del hombre y el
sentido donado al mundo. Hay un nuevo comienzo, una apertura ciclica y desde la
cual pareciera un nuevo proceso de reconocimiento. Ante su presencia se muestra
una diferencia en el concepto de subjetividad. Hay un descentramiento, ya no nos
encontramos ante una subjetividad constituyente de sentido, sino, mas bien, al

contrario, un sujeto que asiste a una ruptura del significado dado desde, quizas, un

2 Patocka, J., Ensayos heréticos, pag. 83.

2 Zizek, S., Vision de paralaje, F.C.E., Buenos Aires, 2006, pag. 201.

2 Derrida, ., Sussana, G., y Nouss, A., Decir el acontecimiento, jes posible?, Arena Libros, Madrid, 2006,
pag. 26.

207

Septiembre
Octubre
2018



208

Sept.-
Octubre
2018

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

afuera incomprensible que impone un desequilibrio en todo lo conocido
anteriormente. El advenimiento del acontecimiento comprime todo el conocimiento,
e incluso la historia, haciéndolo falible, no justificable. El acontecimiento rompe las
estructuras de nuestra experiencia y de lo previsible. Si conocer, para el positivismo,
es prever, el acontecimiento rompe la previsibilidad del conocimiento humano.
Rompe el sentido del mundo y, por tanto, la relacion de ser-en-el-mundo; «en
realidad es patente que nada puede mostrarse a nosotros mas que en una conexion
comprensible, dotada de sentido en el marco de nuestra apertura al mundo, apertura
que a su vez no tiene mas significado que el hecho de que no estamos en el mundo
como testigos y espectadores indiferentes, sino que el ser-en-el-mundo es aquello que
para nosotros tiene mds propiamente sentido»?. Este sentido se diluye ante el
advenimiento del acontecimiento.

Esta pérdida de sentido se podria comprender como una suspension del
principio de identidad, estructura que conforma la posibilidad de conocer la
realidad. El principio de identidad, asimilado como el principio basico del
conocimiento, se muestra incapacitado para poder dar cuenta de la realidad y la
imposibilidad de encontrar sentido en un mundo en que excede cualquier estancia
humana. Tal ruptura del principio de identidad descontrola todas las posibilidades
humanas y mundanas. Un ejemplo de ello podriamos encontrarlo en los juegos
surrealistas desde el momento en que buscan el descoyuntamiento de las relaciones
de los objetos y la apertura de multiples y nuevas comprensiones de la realidad.
Tales juegos, si de algin modo tienen sentido, se debe a su constitucion como
mdquinas de desintegracion de sentidos. A pesar de poner en evidencia el principio de
identidad, pretende, en la mayoria de los casos, acabar con un tipo de racionalidad y
de conciencia en un intento por abrir el campo de fenomenalidad en la busqueda de
provincias de significados inéditas. O quizds ser un retardador de la experiencia,
intentar frenarla para que la sorpresa y el asombro hagan su aparicion. «Asi, la
sorpresa —afirma Nancy- del acontecimiento no seria solamente una situacion-limite
para un saber del ser, seria también su forma y su fin esenciales»?. Desde esta

perspectiva, y sirva tan solo de ejemplo, los objetos surrealistas, mencionados ya al

%5 Patocka, J., Ensayos heréticos sobre filosofia de la historia, pag. 76.
26 Nancy, J-L., Ser singular plural, pag. 180.



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

principio, y los collages, se construyen como retazos de realidad
descontextualizados, fragmentarios, ruinas, ademds de estar y permanecer des-
historizados. Son fragmentarios, no tienen historia, o son una acumulacion de historias
des-temporalizadas. Tienen una estructura sincronica, de simultaneidad, an-arquica
ya que no tienen un origen tnico, sino que tiene multiples procedencias; comparten
diversos origenes extrapolados de su contexto temporal. Por todo ello se deberia
afirmar que tienen una temporalidad original-auténoma, en la medida en que ofrecen
la potencialidad de una experiencia originaria con la capacidad de derrocar toda
verdad comprensiva e historica desde el intersticio abierto por el entrecruzamiento
de realidades heterogéneas. Por otra parte, la estructura temporal sincronica
mencionada muestra el rechazo de toda conjuncion significativa, negacion de
cualquier totalizaciébn y, en este preciso sentido, despliegue infinito de las
posibilidades abiertas en las conexiones inauditas, acumulativas que se fundan en un
deseo de recobrar una experiencia que permita acceder no sélo a una nueva realidad
sino también a su creacion.

Ciertamente el surrealismo muestra un ataque frontal contra la racionalidad
occidental, aunque, por otra parte, pretende desvelar nuevas modalidades de dicha
racionalidad en un intento por buscar nuevos significados y hacer frente, quizas, a
los cambios sociales que se estaban produciendo en Europa y el Mundo en ese
momento. Pero, lo realmente interesante de este ejemplo, no es mds que un
movimiento artistico estaba intentando reflejar la posibilidad de crear una
experiencia estética ya expresada en los acontecimientos vividos en la época. La
realidad se impone y la comprension y la experiencia humana van detras intentando
comprender o trasfigurar tal realidad.

Se podria pensar que el acontecimiento se muestra como un concepto que
permite frenar la velocidad de la historia y el tiempo histérico, ademas de destacar la
fuerza de la realidad. Pareciera que el acontecimiento es una mostracién del ser de
un modo desmesurado, una presencia en la ausencia de sentido. Se podria estar de

acuerdo con Nancy, cuando afirma que

«la sorpresa es el salto en el espacio-tiempo de nada que venga de “antes” no de “otra parte”: es

entonces el salto en el espacio-tiempo del espacio-tiempo “mismo”. Es el tener-lugar del lugar,

209

Septiembre
Octubre
2018



210

Sept.-
Octubre
2018

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

del ahi que no un lugar “para” el ser, sino el ser en tanto que lugar, el ser-lo-ahi, no el ser

presente, sino lo presente del ser en tanto que llega y que, por tanto, no es»?’.

La sorpresa se muestra como una desconexion, pero no sdélo de nuestra
conciencia sino de un mundo que se nos muestra extrafiado, algo incomprensible,
una presencia que remite a un vacio de conocimiento y a una presencia
desconectada. Todo ello transforma nuestra vision de la realidad, pero no rompe
nuestra experiencia ni desvela la capacidad de donacioén de sentido; ésta, la realidad
siempre da mds de si. Quizds desde esta frase castiza se muestre la verdadera
dimension del acontecimiento: la realidad se hace presente de un modo que trastorna
las capacidades y facultades humanas y reivindica su papel de incitador a la
reflexion y a la reformulacion de todo el conocimiento humano. El sentido proviene
del sin-sentido. La realidad se impone poniendo de manifiesto el cardcter secundario
del conocimiento humano y forzando a lo humano a intentar hacerse cargo de tal
realidad y desvelar la procedencia de lo humano; el mundo inhumano.

Esta transformacion de la realidad invierte también la relacion del Yo con el
mundo. El sujeto ya no es un foco preeminente en el conocimiento del mundo, él ya
no constituye el fendmeno, sino que se ve constituido por €él. Esta es la figura del

testigo. Afirma, de este modo, Marion que

«El testigo se opone pues al Yo porque ya no tiene la iniciativa de la manifestaciéon (por
facticidad), no ve totalmente el fendmeno dado (por exceso de intuicién), no puede leer ni
interpretar el exceso de intuicion (por penuria de conceptos) y, finalmente, porque se deja juzgar
(nombrar, determinar) por lo que él mismo no puede ni decir, ni pensar adecuadamente. El
fenémeno ya no se reduce al Yo que lo mira. Inmirable, el fenémeno saturado resulta irreductible.
El acontecimiento que adviene ya no se deja constituir como objeto; al contrario, deja la huella
durable de su eclosion solo sobre el Yo/mi, testigo constituido desde ese momento, y a pesar suyo,

por lo que recibe».

La reflexion mas intensa sobre la nocion de testigo la encontramos en los

supervivientes de los campos de exterminio, siendo éste un acontecimiento

27 Jbid., pag. 187.
28 Marion, J-L., Siendo dado, pag. 354.



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

inasumible por la sensibilidad humana, no ya sdlo por los hechos acaecidos. sino por
la imposibilidad moral de la Shoah.

Si hasta ahora hemos hablado del acontecimiento como imposicion de la realidad
ante la que el hombre debe responder y desde la cual el individuo se encuentra
desplazado, en este acontecimiento es donde el hombre si deja de ser humano y el
acontecimiento lo absorbe de tal manera que éste desaparece como tal y su palabra se
transforma en la tinica manera de sobrevivir. Afirma Agamben que «en un campo,
una de las razones que pueden impulsar a un deportado a sobrevivir es convertirse
en testigo»?. En este acontecimiento es donde la funcion del testigo se muestra de
una forma mds desmesurada ya que se vive en una zona gris donde se confunde la
victima y el verdugo y el verdugo y la victima, de ahi que el testimonio se constituya
como un fin en si mismo, no sdlo para reflejar una realidad sino hacer que la palabra
tome su lugar y haga presente la ausencia de humanidad dada en tal
acontecimiento®. Esta zona gris es la propia del acontecimiento ya que es desde ella
donde el hombre se trastorna y transforma en un operador que debe dar testimonio
del evento, de aquello incomprensible pero que esta ahi presente en esa ausencia de
significacion como una laguna imposible de cruzar, ahi en medio, desmoronado el
mundo como lugar de sentido. Una zona gris, ésta, donde no existe el tiempo porque
no hay una razéon para su ocurrencia, ni el espacio ya que el mundo no puede
sustentar su presencia. El sujeto, ante esta situacidn, solo puede asistir e intentar
narrar de alguna manera lo alli acontecido. Su lenguaje debe ser modificado y su
experiencia intentara dar cabida a todo aquello acontecido a su alrededor. Asi puede

afirmar Agamben que

«la lengua del testimonio es una lengua que ya no significa, pero que, en ese su no significar, se
adentra en lo sin lengua hasta recoger otra insignificancia, la del testigo integral, la del que no
puede prestar testimonio. No basta, pues, para testimoniar, llevar la lengua hasta el propio

sentido, hasta la pura indeterminacion de las letras (...); es preciso que este sonido despojado de

2 Agamben, G., Lo que queda de Auschwitz. El archivo y el testigo. Homo sacer III, Pre-Textos, Valencia,
2000, pag. 13.

30 «El testigo —nos dice Agamben- testimonia de ordinario a favor de la verdad y de la justicia, que son
las que prestan a sus palabras consistencia y plenitud. Pero en este caso el testimonio vale en lo
esencial por lo que falta en él; contiene, en su centro mismo, algo que es intestimoniable, que destruye
la autoridad de los testigos» (Ibid., pag. 34).

211

Septiembre
Octubre
2018



212

Sept.-
Octubre
2018

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

sentido sea, a su vez, voz de algo o de alguien que por razones muy diferentes no puede

testimoniar»3L.

Ante la inminencia del acontecimiento al hombre solo le queda su voz, una voz
que es pura presencia, el “aqui estoy yo” del que se encuentra en la voragine de lo
acaecido. La voz se instancia como un trampolin que dispara una salida del
acontecimiento y permite una mirada desde la cual poder comprender lo alli dado.
Ademas de abrir al si mismo desde un yo cerrado y centrado en un mundo que ya se
ha vuelto incomprensible hacia un afuera extrafio e inasumible desde los parametros
de esa sinrazdn que debe ser subsanada. Este salir de si mismo como evasion de lo
acontecido ocurre para acercarse mas a uno mismo en la busqueda de una nueva
posibilidad que permita un nuevo modo de entenderse®. La forma primera en la que
la voz se nos da es en el silencio. El silencio es la voz del malogrado, de aquel que
ante un acontecimiento inaudito es un cuerpo sufriente, una experiencia saturada
que debe rehacerse ante la imposicion de una realidad inasumible ante la que
escuchar; guardar silencio es la imposicion de una conciencia que pretende
comprender el acontecimiento. El acontecimiento es una llamada. Se muestra como
un grito desde el cual se abre una nueva dimensioén a la que hay que responder; una
respuesta que habra de ser interminable, “irresponsable” en la medida en que su
respuesta sera infinita o, al menos interminable y siempre dialogica; habra siempre
varias voces respondiendo y modificando nuestra vision del mundo desde una
llamada inasumible. «Lo visible cobra voz cuando no esta previsto»*. No obstante, el
silencio y la voz deberan ir de la mano de aquello dado de un modo desmesurado,
incomprensible, inasumible pero dado y acontecido; no se puede desoir su presencia.
El testigo se entrega a lo dado, a lo evidente, a aquello innegable pero incompresible,
o dicho de otro modo aquello que nos sobreviene antes de ser buscado. En cualquier

caso, el acontecimiento marca una cesura entre el lenguaje y el presente viviente del

31 Ibid., pag. 39.

32 Afirma Levinas, en este sentido, que «la interioridad es la posibilidad misma de un nacimiento y de
una muerte que no extraen de ningtin modo su significacion de la historia. La interioridad instaura un
orden diferente del tiempo historico en el que se constituye la totalidad, un orden en el que todo esta
pendiente, en el que siempre sigue siendo posible lo que, histéricamente, ya no es posible» (Levinas, E.,
Totalidad e infinito. Ensayo sobre la exterioridad, Sigueme, Salamanca, 1987, pag. 79).

3 Chrétien, J-L., La llamada y la respuesta, Caparrds, Madrid, 1997, pag. 57.



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

testigo; no hay correspondencia entre ese lenguaje al que pertenecemos y el
acontecimiento sobrevenido y absorbente. De este modo puede decir, Agamben,

refiriéndose al acontecimiento por antonomasia del siglo XX, que

«si no hay articulacion entre el viviente y el lenguaje, si el yo queda suspendido en esta
separacidon, entonces puede darse el testimonio. La intimidad, que traduce nuestra no-
coincidencia con nosotros mismos, es el lugar del testimonio. E! festimonio tiene lugar en el no-lugar
de la articulacién. En el no-lugar de la Voz no estd la escritura, sino el testigo. Y precisamente
porque la relaciéon (o, mas bien, la no relacidn) entre el viviente y el hablante reviste la forma de la
vergiienza, de estar reciprocamente consignados a un inasumible, el ethos de esa separacion no
puede ser otra cosa que un testimonio; algo, pues, que no se puede asignar a un sujeto y

constituye, no obstante, la tinica morada, la tinica consistencia posible de un sujeto»34.

La voz se da en un cuerpo malogrado desde el cual no se reconoce la realidad y
el mundo se ha transformado en algo distante e incomprensible. Por otra parte, el
lenguaje se ve impotente para describir y dar sentido a una realidad sobreviniente y
no esperada®. La voz se establece como una estructura de situacion. En este sentido,
el “heme aqui” levinasiano nos muestra la posicion de un sujeto pasivo, de una
pasividad no comprendida en la medida en que algo se da y no somos capaces de
darle un sentido. La subjetividad se haya asaltada por una llamada exterior ante la
cual hay que responder sin entender muy bien lo alli conformado, pero que impele a
responder y reconfigurar la propia sensibilidad para asumir esa responsabilidad ante
la situacion impuesta. La subjetividad es vulnerable ante la imposicion de una
exterioridad que reclama una respuesta; una voz que no es mas que respuesta a una
imposiciéon, la del acontecimiento. De este modo, tal imposicion requiere una
atencion desde la responsabilidad y una respuesta a la llamada de un evento que
transborda el sentido y, dificilmente, tendra una respuesta. «El Si mismo es Sujeto; -

afirma Levinas- esta bajo el peso del universo como responsable de todo. La unidad

3 Agamben, G., Lo que queda de Auschwitz. El archivo y el testigo. Homo sacer 111, pag. 137.

% Afirma Primo Levi que «el uso de la palabra para comunicar el pensamiento, ese mecanismo
necesario y suficiente para que el hombre sea hombre, habia caido en desuso. Era una sefial: para
aquéllos, no éramos ya hombres; con nosotros, como con mulas o las vacas, no existia una diferencia
sustancial entre el grito o el pufietazo. (...) Cuenta Marsalek, en su libro Mauthausen (Milan: La Pietra,
1977) que en ese Lager, todavia mas poliglota que Auschwitz, al latigo de goma se le llamaba der
Dolmetscher, el intérprete: el que se hacia entender por todos» (LEVI, Pr., Los hundidos y los salvados,
Muchnik, Barcelona, 2000, pags. 79-80).

213

Septiembre
Octubre
2018



214

Sept.-
Octubre
2018

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

de universo no es eso que mi vista abraza en su unidad de la apercepcion, sino lo que
me incumbe de todas partes, lo que me contempla en los dos sentidos del término,
me acusa; es mi tarea»®. La tarea de encontrar un lenguaje que dé cuenta del
acontecimiento, de aquello que asalta la experiencia, haciéndose cargo de si mismo y
sustentando el silencio primigenio de la sorpresa acontecimental. El silencio
primigenio se debe a la vacuidad del tiempo de la experiencia humana. El hombre se
encuentra ante la imposibilidad de pensar y tener que rehacer de nuevo su vision del
mundo, ademas de adentrarse en el abismo de reconfigurar su palabra, de limpiar su
vision y adentrarse en un nuevo estado de conciencia. En palabras de Mujica, la
experiencia debe constituirse desde un dambito-entre, despejarse y «ese despeje, ese
retraerse del sujeto, es el espacio de la comprension sin aprehension, de la atencion
abierta, desasida y liberada de si. Paso atras que mas que alejar deja llegar la
cercania, que se abre al abismo de la inmediatez, al origen de todo lo naciente, al don
de la creacion»¥. O, de otro modo, quizds con un lenguaje mas brusco, la voz sdlo
puede ser recuperada en ese modo en que el ser humano puede dejar de serlo y tal
voz intenta recuperar el resto de humanidad que aun le queda al hombre. El
testimonio se funda en el silencio provocado por el asomo de inhumanidad que se da
desde el sin sentido del acontecimiento. Esa voz es el tinico resquicio que queda al
lenguaje y a lo humano de atestiguar la posibilidad de la desaparicion de un mundo.
La historia se interrumpe, y el hombre y su posicion deben dar cuenta de esa
posibilidad atendiendo a la imposibilidad de ser nombrado. «La “voz” es para
nosotros —afirma Chrétien- , el encuentro con lo que ya estaba siempre presente para
nosotros en el silencio. Es el acto por excelencia de la manifestacion».

El acontecimiento se conforma como un signo del sin sentido o sobre sentido, de
aquello que presentandose desmorona nuestro mundo, nuestra forma de estar en el
mismo, nuestro tiempo y nuestra historia, incluso nuestra historia intima. De este
modo, el acontecimiento se muestra como el advenimiento de una epojé en la
subjetividad, una sumision a lo inesperado, aquello que llega y deja en suspenso

todo nuestro conocimiento. La subjetividad, en suspenso, se abre al silencio abrupto

3% Levinas, E., De otro modo que ser o mds alld de la esencia, Sigueme, Salamanca, 1987, pag. 185.
3 Mujica, H., El saber de no saberse. Desierto, Cibala, el no-ser y la creacién, Trotta, Madrid, 2014, pag, 25.
38 Chrétien, J-L., La llamada y la respuesta, pag. 74.



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

del sin sentido, pero no ya para asumir lo dado, sino para interpretarlo, reconfigurar
sus estructuras de la experiencia y adentrarse en las posibilidades de un nuevo
mundo. El acontecimiento se presenta, pues, como una inscripcion, cesura, en el
mundo para poner de manifiesto la imposibilidad de pensar la totalidad y para abrir
una nueva forma de mostracion del ser. Por tanto, el acontecimiento muestra lo
abierto del mundo, aquello a partir de lo cual se abre un nuevo sentido del que hay
que testificar. El acontecimiento se presenta y es nuestro deber atender a su llamada
e intentar abrir nuestro campo de fenomenalidad para intentar comprender lo que
ahi acaece. El mundo trastornado interpela desde su desconexion con el hombre, o el
hombre desconectado del mundo, se halla ante un evento incomprensible, sin
sentido, incomprensible y caduco; el tiempo se hace presente en un inicio nuevo. El
hombre ha de recuperar su relacion con €l mismo tras el advenimiento del
acontecimiento. El pensamiento, de este modo, se transforma en una aventura y la
vida humana se entorna, se muestra entre lo cerrado del sentido perdido y el
porvenir esperanzador. El hombre se convierte en testigo de su propio acontecer, en
un lugar por descubrir, y el mundo se metamorfosea en algo nuevo, junto con el
tiempo: el tiempo por venir. En este punto surge la narracion, el lenguaje se hace
nuevo ante lo ignoto por decir. El hombre se encuentra ante un limite, la presencia de
algo que lo supera, lo niega, le hace ser consciente de su finitud, de su propia
finalizacion y la de los otros. El limite se torna no so6lo en un cierre sino también en
una apertura, en un intersticio presto a ser explorado. La exploracion de dicha zona
de nadie solo puede ser llevada a cabo por los simbolos constituidos con una
multivocidad significativa. En este sentido, afirma Trias que el sujeto interpretado

como falla, es decir, como ser del limite,

«es un acontecimiento existencial que puede llegar a transfigurarse en el acontecer del simbolo. El
simbolo pretende unificar lo escindido. Lo escindido es la cesura originaria atestiguada por el
limite, hallada e incrustada en el corazén mismo del ser del limite. Como cesura simbdlica debe
llamarse la cesura dia-balica: aquella fisura del principio que el simbolo trata de suturar a través

del sim-ballein, o de su accion de unificacién y reunion de un conjunto escindido»?.

3 Trias, E., La razon fronteriza, Destino, Barcelona, 1999, pag. 61.

215

Septiembre
Octubre
2018



216

Sept.-
Octubre
2018

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

El acontecimiento abre una grieta en la comprension y el lenguaje que pretende
dar cuenta del mismo, mostrando, de esto modo, una apertura del mundo
constituida como condicién necesaria para que la realidad rompa a hablar. El
simbolo se presenta, pues, como una bisagra que pretende unir o, al menos, mediar
entre aquello desbordante en su presencia y el sentido sobrevenido que satura la
experiencia y el conocimiento humano. La realidad muestra su desmesura en la
acumulacion de sentidos dificilmente interpretable y aceptable por las estructuras de
la experiencia humana. Temporalizar la desmesura del acontecimiento, hacerlo
asequible, de algin modo, a la experiencia humana, necesita de la narracién o, como
afirma Ricoeur, «el tiempo narrado es como un puente tendido sobre el abismo que
la especulacion abre continuamente entre el tiempo fenomenoldgico y el tiempo
cosmoldgico»*. Podriamos repetir, como al principio, que el acontecimiento pone a
prueba la identidad del hombre y su modo de estar en el mundo. Recordemos si no
la experiencia de la “solidaridad de los perturbados” de una manera radical, pero
también la de los ready made como juego negador de las estructuras preexistentes. En
cualquier caso, poner en jaque nuestra comprension y nuestra vinculacién con el
mundo vivido. Ademas de enfrentarnos a nosotros mismos frente a nuestra
comprension del mundo y el mundo mismo que nos ofrece un exceso de
significacion. El hombre intenta temporalizar de alguna manera aquello que se le
ofrece y en ese proceso pretende crear un tiempo humano, un tiempo en el que se le
va la vida o como afirma Benjamin, el «<narrador es el hombre al que a la larga mecha
de su vida se le podria consumir completamente en la llama suave de su narracion»*.
De este modo, la narracidn se constituye en un intento por recomponer la identidad
perdida por la aparicion del acontecimiento. Reconstruir la identidad supone en
cualquier caso un intento por asumir la alteridad como aquello sin lo cual no seria
posible pensar la propia identidad. Ahora bien, todo ello nos debe llevar a pensar
que el acontecimiento y su exceso de significacion, conduce a abrir una cesura en la
propia dimension humana a la que hay que responder. Y la tinica manera es
testimoniar, de algin modo, esa cesura, la grieta abierta en la propia condicion

humana. El hombre se configura como un ser intersticial y, por ello, como un ser de

40 Ricoeur, P., Tiempo y narracion. El tiempo narrado. Vol. 111, Siglo XXI, Madrid, 1996, pag. 994.
4 Benjamin, W., «El narrador» en Obras completas. Libro II. Vol. 11, Abada, Madrid, 2009, pag. 67.



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

posibilidades en la medida en que el acontecimiento cierra los caminos transitados.
La posibilidad se forma como un a priori de la experiencia humana. No hay razon sin
posibilidad y no hay posibilidad sin una facticidad que cierre la experiencia humana.
Deciamos con Nancy que el acontecimiento sorprende y desde esa sorpresa el
mundo sufre un desplazamiento y con ella una cesura desde donde la posibilidad
puede adentrarse en otros modos de concebir el mundo. El mundo mismo se abre
hacia lugares ignotos y traslada la experiencia hacia nuevos modos de concebir el ser-

en-el-mundo*. Algo similar asegura Sabato cuando dice que

«en esta vida tinica y limitada que tenemos, en cada instante nos vemos obligados a elegir un solo
camino entre infinitos que se nos presentan. Elegir esta posibilidad es abandonar las otras a la
nada (...) En la ficciéon ensayamos otros caminos, lanzando al mundo esos personajes que parecen
de carne y hueso, pero que apenas pertenecen al universo de los fantasmas. Entes que realizan
por nosotros, y de algin modo en nosotros, destinos que la tnica vida nos vedoé. La novela,
concreta pero irreal, es la forma que el hombre ha inventado para escapar a ese acorralamiento.
Casi forma tan precaria como el suefio, pero al menos mas voluntariosa. Esta es una de las raices

de la ficcion»43,

En este sentido, la subjetividad no ha de descubrirse como una identidad férrea y
cerrada sobre si sino, todo lo contrario, como una subjetividad abierta hacia aquellos
lugares de desplazamiento en los que es capaz de habitar una vida nunca cerrada
sobre parametros de comprension clausurados. La experiencia, pues, se establece

como el lugar de salto hacia diversas realidades, al tiempo que es capaz de abrir

#2 De este modo, se estara de acuerdo con Agamben cuando dice que «la estructura circular del
Dasein, cuyo ser mismo se juega en sus modos de ser, no es mas que una formalizaciéon de la
experiencia esencial de la vida factica, en la que es imposible distinguir entre la vida y su situacion
efectiva, entre el ser y sus modos de ser, y en la que desaparecen todas las distinciones de la
antropologia tradicional (como espiritu y cuerpo, sensaciéon y conciencia, yo y mundo, sujeto y
propiedades). La categoria central de la facticidad no es, en rigor, para Heidegger (como todavia lo era
para Husserl) la Zufilligkeit, la contingencia, en virtud de la cual algo es de un cierto modo y esta en
un cierto lugar, pero podria ser de otra forma y estar en otra parte, sino la Verfallenheit, el derrumbe,
que caracteriza a un ser que es y que tiene que ser sus propios modos de ser. La facticidad no es sélo el
ser contingentemente en cierto modo y el estar en una cierta situacion, sino la decidida asuncién de
ese modo y de esa situacion, en la que lo que era dotacion (Hingabe) debe ser transformado en tarea
(Aufgabe). El Dasein, el ser-ahi que es su ahi, se coloca asi en una zona de indiscernibilidad con
respecto a todas las determinaciones tradicionales del hombre, cuyo definitivo ocaso sella» (Agamben,
G., Homo sacer. El poder soberano y la nuda vida, Pre-textos, Valencia, 2003, pag. 190).

4 Sabato, E., El escritor y sus fantasmas, Seix Barral, Barcelona/Caracas/México, 1979, pags. 174-75.

217

Septiembre
Octubre
2018



218

Sept.-
Octubre
2018

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

desde tal apertura un concepto de posibilidad como a priori fundamental en el
desvelamiento de mundos. De este modo, la posibilidad, emergente de la nada
abortada por la efectividad de la vida, abre caminos siempre nuevos que permiten la
exploracion de niveles de realidad y experiencias inexploradas. Y es este sentido de
vacio, de indeterminacion, el que autoriza la recreacion de realidades alternas
ofreciendo un conocimiento mas universal que el que brinda la propia realidad
actual. La posibilidad se muestra, pues, como una estructura de la experiencia que
enriquece y completa, en cierto modo, el discernimiento de la efectividad,
proporcionando un conocimiento desde la apertura de realidades no cumplidas, o
aun peor, que podrian haberse cumplido, y despliega la facticidad mundana hacia un
inteligencia que no se hace cargo de la totalidad (hegeliana) de lo real —de lo que es,
no es, ni sera- sino del despliegue de tal realidad, de su puesta en movimiento en la
busqueda de un sentido y su vinculacion a una subjetividad constituyente. Asi pues,
la posibilidad no es una modalidad de la realidad, sino, mas bien, un estrato
complementario de dicha realidad en la medida en que abre a la misma hacia nuevos
ambitos; se podria decir que la posibilidad se da en el encuentro del hombre con el
mundo, el acontecimiento y la busqueda infinita de sentido.

Ello autoriza a la subjetividad a ponerse en juego en un proceso de
experimentacion en el que desvelar las diversas virtualidades de un hombre
inacabado a la busqueda de una identidad nunca consumada. Por utilizar un
lenguaje ricoeuriano y levinasiano, no mas esencia ni identidad, sino la persecucion
de una ipseidad, esto es, una subjetividad que se rastree en el tiempo; una
subjetividad menos obsesionada por su “substancia” y mas preocupada por buscar
un desvelamiento de su propio existir. Esta subjetividad se basa en una alteridad,
desdoblamiento bdsico, para un intento de recuperarse continuamente a través de
Otro ya real o ficticio en la medida en que no se pretende solo poseerse sino también
y, quizas en mayor medida, exponerse a una saturacion de sentido como la del

Acontecimiento*. De ahi que nos atrevamos a decir que el yo es el mayor

# Afirma, de este modo, Romano que «la ipseidad, en sentido contecedero, significa siempre, como
veremos, la capacidad del viniente de apropiarse de los posibles eventuales articulados en mundo,
surgidos del acontecimiento, y de comprenderse a si mismo a partir de ellos (...) Ipseidad y alteridad
consigo mismo aparecen aqui intimamente ligadas, y su entrelazamiento mismo es el tiempo»
(Romano, Cl., El acontecimiento y el mundo, Sigueme, Salamanca, 2012, pag. 132).



Pikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

acontecimiento, aquel que se encuentra mas henchido de sentido y que mas sentidos
acumula, no solo por su acercamiento al ser, sino por la multiplicidad de modos de
ser que puede acumular. Ademas, la narracion y, por tanto, su involucraciéon en el
tiempo, pretende desvelar y desarrollar la infinidad de mundos posibles que pudiera
abrir tras la cesura de su propio acontecer. Ser testigo de su tiempo se muestra como
la condicion de posibilidad de cualquier subjetividad que pretenda comprenderse y
comprender la realidad que le rodea. Intentar enfrentarse a aquello que la realidad le
impone y rastrear las nuevas posibilidades de la llamada de la propia realidad.
Responder a la llamada del ser-entre que la realidad siempre abre y atender a aquello
inaudito del mundo, es narrar la existencia singular de un ser abierto al mundo y
atento a aquello que pudiera desbordar su experiencia y estancia en un mundo en el
que estar y habitar. De este modo, narrar es encontrar sentido ante la imposicién de
una realidad que muestra la finitud del ser humano y demorar la experiencia para
poder entender aquello que acontece en un afuera dificil de comprender y, a veces,
peligroso habitar. Luchar contra ello no es mas que la libertad de un ser humano por
responder a la llamada de una sangre que le induce a sobrevivir y, ademds, una
aventura que enriquece los limites de su propia finitud. El futuro es la mostracion de
un ser muerto que pretende hacer de esa misma libertad, la fuerza de alguien que se
afirma frente a una vida que no le pertenece, sino otorgada. La piedra es algo
enfrente que pervive frente a cualquier acontecimiento, ella misma es un
acontecimiento, el hombre se presenta ante ella, mostrando su fuerza de voluntad,
modificando el tiempo de algo en el que no se reconoce. Sin embargo, reconoce su
talibilidad, pero lucha contra aquello que no puede controlar. El tiempo comienza en
ese instante y, con €l, la libertad de avanzar en la aventura del sentido en la direccion
de la busqueda de una nueva vida donde lo realmente importante sea la
habitabilidad de un mundo atn por descubrir. La aventura existencial del ser
humano se abre desde el advenimiento de un acontecimiento ante el que responder;
su respuesta inaugura un tiempo humano, una nueva forma de estar en el mundo, y
un mundo reconfigurado donde el hombre pudiera habitar.

Este proceso, de comienzo continuo, es lo que hace que el hombre deba hacerse
presente continuamente, siendo ese proceso donde radica su posibilidad mas plena,

aquella que despliega todo lo que puede ser. Se estara de acuerdo con Maclntyre

219

Septiembre
Octubre
2018



220

Sept.-
Octubre
2018

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

cuando dice que «la unidad de una vida humana es la unidad de un relato de
busqueda»* que no solo se establece desde lo acaecido, sino desde la multiplicidad
de razones para hacer inteligible cualquier narracién propia y que, por tanto, se
muestra como educacién del personaje al que se aspira, como educacion en el
autoconocimiento. Asi pues, lo relevante de todo proceso de narracion estriba en que
un ser humano se pone en juego, establece un juego de posibilidades en el que
desarrollar su existencia, ya sea factica o posible, esto es, aquello que conforma su si
mismo desde la asimilacidn de las exteriorizaciones de un afuera en el que el hombre
se halla involucrado. Desde esta posicidn, tal si mismo no puede estar constituido
sOlo por lo vivido, sino también, y quizds en la misma medida, por el universo
virtual en el que podria vivir, sus suenos, aspiraciones, deseos,... Por ello, se
asumiran las dificiles palabras de Levinas cuando asevera que «el sujeto, pues, no se
describe a partir de la intencionalidad propia de la actividad representativa, de la
objetivacion, de la libertad y de la voluntad, sino que se describe a partir de la
pasividad del tiempo»*; entonces la narracion se muestra como un esfuerzo
denodado por intentar hacerse cargo del propio tiempo y de todo lo que en €l ocurre,
o podria ocurrir: todo aquello que da sentido a una existencia. La narraciéon se
muestra, pues, como una busqueda por hacer presente el tiempo en una existencia
que esta en juego. Asimismo, afirma Ricoeur que «es en la ficcidn literaria donde la
unidn entre la accion y su agente se deja aprehender mejor, de modo que la literatura
aparece como un vasto laboratorio para experiencias de pensamiento donde esta
unidn se somete a innumerables variaciones imaginativas»*. Es justo proponer, pues,
una cercania entre la narracion y la existencia propia, ya que la narracién permite
establecer una reflexion sobre nuestra propia existencia desde la cual el yo narrado se
muestra como un yo figurado desde donde se abre al si-mismo-como-un-otro y al Otro
como un si mismo, estableciéndose en tal proceso de configuracion y refiguracion de
la propia vida, la posibilidad de encontrar un principio de inteligibilidad que conceda
un sentido a la existencia, desde la cual pueda interpretarse nuestra relaciéon con

nosotros mismos y con el mundo que nos rodea. A partir de ese momento, la

45 Macintyre, A., Tras la virtud, Critica, Madrid, 2001, pag. 270.
4 Levinas, E., De otro modo que ser, o mds alld de la esencia, Sigueme, Salamanca, 1987, pags. 107-108.
47 Ricoeur, P., Si mismo como otro, Siglo XXI, Madrid, 1996, pag. 160.



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

subjetividad encuentra en la narracion una estructura de comprension, permitiéndole
desdoblarse en un ejercicio de reflexion y asumiéndose en el tiempo como lugar
propio de la misma, siendo la experiencia propia el material con el que conformar tal

relato. En este sentido, se coincidira con Ricoeur al decir que

«la ipseidad puede sustraerse al dilema de lo Mismo y de lo Otro en la medida en que su
identidad descansa en una estructura temporal conforme al modelo de identidad dinamica
fruto de la comprension poética de un texto narrativo. El si-mismo puede asi decirse
refigurado por la aplicacion reflexiva de las configuraciones narrativas. A diferencia de la
identidad abstracta de lo Mismo, la identidad narrativa, constituida de la ipseidad, puede

incluir el cambio, la mutabilidad, en la cohesion de una vida»43.

De este modo, podemos concluir que es desde la estructura dinamica y temporal
de la ipseidad, desde donde se puede pensar la posibilidad, en toda su plasticidad,
como una potencialidad de establecer un conocimiento de la subjetividad no ya solo
como un ser capaz de comprenderse a través de la narracidn, sino también, y quizas
de un modo mas relevante, de crearse en los diversos espacios habitables y mundos
que la misma puede abrir en el proceso de despliegue de las mas diversas
posibilidades que contiene la accion del hombre, sin quedar restringida a la ejecucion
del mundo de la vida cotidiana y a su poder de transformacion. Asi pues, la ipseidad
se conforma como una estructura de la subjetividad que le permite ser testigo de si
misma y testimoniar su vinculacion con el mundo y el deseo de encontrar un sentido
a aquello que la desborda en su constitucion: el tiempo y el mundo. Y por fin, el
acontecimiento se conforma como punto de conexion entre la posibilidad de
encontrar un sentido al mundo y su imposibilidad: la bisagra de alcanzar una

comprension no totalizadora de una realidad imponente.

No obstante, la tierra no necesita testigos.

Bibliografia.

48 RICOEUR, P., Tiempo y narracion. El tiempo narrado, Cristiandad, Madrid, 1987, pag. 998.

221

Septiembre
Octubre
2018



REVISTA DE FILOSOFIA

Agamben, G., Homo sacer. El poder soberano y la nuda vida, Pre-Textos, Valencia, 2003.

Agamben, G., Lo que queda de Auschwitz. El archivo y el testigo. Homo sacer 1II, Pre-
Textos, Valencia, 2000.

Badiou, A., El ser y el acontecimiento, Manantial, Buenos Aires, 1999.

Benjamin, W., «El narrador» en Obras completas. Libro II. Vol. II, Abada, Madrid, 2009.

Blumenberg, H., Tiempo de vida, tiempo de mundo, Pre-Textos, Valencia, 2007.

Chrétien, J-L., La llamada y la respuesta, Caparrds, Madrid, 1997.

Derrida, J., Sussana, G., Y Nouss, A., Decir el acontecimiento, ;es posible?, Arena Libros,
Madrid, 2006.

Descartes, R., Discurso del método, Orbis, Barcelona, 1983.

Gadamer, H-G., Verdad y método, Sigueme, Salamanca, 1984.

Habermas, J., Teoria de la accion comunicativa. Racionalidad de la accion y racionalizacion
social, Taurus, Madrid, 1988.

Heidegger, M., Ser y tiempo, Trotta, Madrid, 2003.

Husserl, E., Experiencia y juicio. Investigaciones acerca de la genealdgica de la ldgica,
U.N.A.M, México, 1980.

Jinger, E., El mundo transformado, sequido del El instante peligroso, Pre-Textos, Valencia,
2005.

Kundera, M., El arte de la novela, Tusquets, Barcelona, 1987.

Levi, Pr., Los hundidos y los salvados, Muchnik, Barcelona, 2000.

Levinas, E., De otro modo que ser o mds alld de la esencia, Sigueme, Salamanca, 1987.

Macintyre, A., Tras la virtud, Critica, Madrid, 2001.

222 Marion, J-L., Siendo dado. Ensayo para una fenomenologia de la donacién, Sintesis,
Sepi— Madrid, 2008.
2018 Merleau-Ponty, M., Fenomenologia de la percepcion, Peninsula, Barcelona, 1985.
Mujica, H., El saber de no saberse. Desierto, Cdbala, el no-ser y la creacion, Trotta, Madrid,
2014.

Nancy, J-L., Ser singular plural, Arenas, Madrid, 2006.

Ortega Y Gasset, J., El hombre y la gente, Alianza/Revista de Occidente, Madrid, 1988.
Patocka, J., Ensayos heréticos. Sobre la filosofia de la historia, Peninsula, Barcelona, 1988.
Ricoeur, P., St mismo como otro, Siglo XXI, Madrid, 1996.

Ricoeur, P., Tiempo y narracion. El tiempo narrado, Cristiandad, Madrid, 1997.
Ricoeur, P., Tiempo y narracion. El tiempo narrado. Vol. 111, Siglo XXI, Madrid, 1996.
Romano, Cl., El acontecimiento y el mundo, Sigueme, Salamanca, 2012.

Sabato, E., El escritor y sus fantasmas, Seix Barral, Barcelona/Caracas/México, 1979.
Schiitz, A., Problema de la realidad social, Amorrortu, Buenos Aires, 1974.

Sloterdijk, P., Esferas I1. Globos. Macrosferologia, Madrid, 2004.

Trias, E., La razon fronteriza, Destino, Barcelona, 1999.

Zizek, S., Vision de paralaje, F.C.E, Buenos Aires, 2006.



