
39 

E n e r o  –   
f e b r e r o  
2 0 1 9  
 

 
 

 
 

Javier Sádaba, un  filósofo frente al cine | María del Olmo Ibáñez y Benjamín Herreros Ruiz de Valdepeñas 

 

 

Javier Sádaba, un  filósofo frente al cine.  
María del Olmo Ibáñez. Grupo de Investigación Humanismo Europa. Universidad de 
Alicante. maria.delolmo@ua.es 
Benjamín Herreros Ruiz de Valdepeñas. Universidad Europea. 
benjaminherreros@gmail.com  
  

 
 
 

Resumen: 
Este artículo estudia la relación biográfica 

entre el cine y el filósofo español Javier Sádaba, al 
tiempo que pretende averiguar lo que el cine ha 
aportado a su reflexión filosófica, destacando 
especialmente en su pensamiento la intensa 
impronta del neorralismo italiano y de la Nouvelle 
Vague del cine francés. 
 
Palabras clave: Cine y filosofía, Javier Sádaba, 
Filosofía española contemporánea 

Abstract: 

 
Javier Sádaba, a philosopher against cinema 

 

This article studies the biographical 
relationship between the cinema and the Spanish 
philosopher Javier Sádaba, while trying to find out 
what the cinema has contributed to his 
philosophical reflection, highlighting in his thought 
the intense imprint of Italian neorralism and the 
Nouvelle Vague cinema French. 
 
Keywords: Cinema and Philosophy, Javier Sádaba, 
Contemporary Spanish Philosophy 



    40 

E n e r o  –   
f e b r e r o  
2 0 1 9  
 

 
 

 
 

Javier Sádaba, un  filósofo frente al cine | María del Olmo Ibáñez y Benjamín Herreros Ruiz de Valdepeñas 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  



41 

E n e r o  –   
f e b r e r o  
2 0 1 9  
 

 
 

 
 

Javier Sádaba, un  filósofo frente al cine | María del Olmo Ibáñez y Benjamín Herreros Ruiz de Valdepeñas 

 

 

Javier Sádaba, un  filósofo frente al cine.  
María del Olmo Ibáñez. Grupo de Investigación Humanismo Europa. Universidad de 
Alicante. Maria.delolmo@ua.es 
Benjamín Herreros Ruiz de Valdepeñas. Universidad Europea. 
benjaminherreros@gmail.com  
  
  
  

 
 
 

 
 
 Índice: 

1. Introducción: Filosofía y cine 

2. La mirada expectante de Sádaba 

3. Rastreando el cine en la reflexión de Sádaba 

4. Los cameos de Sádaba 

 

1. Introducción: Filosofía y cine 

Nadie pondrá en duda que cine y Filosofía comparten objeto discursivo, en 

cuanto que el cine habla de la vida y la filosofía también. Debido a ello el cine ha sido 

centro del interés de muchos filósofos e intelectuales, es conocido el libro sobre 

Foucault1, u otros textos como la entrevista a Derridá2, o Deluze3 o Roland Barthes, y 

para nuestro país el libro de Román Gubern4 por ejemplo. Alain Badiou  comenzaba 

su conferencia “El cine como experimentación filosófica” así:  

 
Me parece que podemos decir que el cine es una experiencia filosófica. Entonces tenemos dos 

problemas. En primer lugar, transforma la filosofía. No es una relación de conocimiento: no se 

trata de que la filosofía reflexiona sobre el cine y que conoce. Es una relación viva, concreta; es 

una relación de transformación, El cine transforma la filosofía, es decir, que el cine transforma la 

noción misma de idea. En el fondo, el cine es la creación de nuevas ideas sobre que es una idea. Y 

                                                
1 Maniglier, Patrice; Zabunyan, Dork (2012). Foucault va al cine: Nueva Visión. 
2 Derrida, Jacques (2009). El cine y sus fantasmas. Entrevista por Antoine de Baecque y Thierry Jousse, 
Cahiers de Cinéma, vol. 556. 
3 Deleuze, Gilles (2003). La imagen-movimiento: Estudios sobre cine 1.  
4Gubern, Román (2004). Historia del cine. Anagrama.  



    42 

E n e r o  –   
f e b r e r o  
2 0 1 9  
 

 
 

 
 

Javier Sádaba, un  filósofo frente al cine | María del Olmo Ibáñez y Benjamín Herreros Ruiz de Valdepeñas 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

es eso lo que quisiera discutir can ustedes. Otra forma de decirlo es que el cine es una situación 

filosófica.5 

 

 En España, por poner algún ejemplo, el 42 Congreso de Filósofos jóvenes 

celebrado en Salamanca, en abril de 2005 llevó por título: “Filosofía y Cine” y la 

revista de filosofía Eikasia le ha dedicado durante años una sección al cine con el 

título  “Escaparate de miradas” dirigida por Javier González. 

El filósofo Javier Sádaba no ha sido inmune a la atracción que la gran pantalla ha 

ejercido sobre su gremio y es precisamente de su caso, de su mirada expectante, de lo 

que va a tratar este artículo. En su libro “Dios y sus máscaras: autobiografía en tres 

décadas” (1993)6 Sádaba le dedica al cine un apartado especial cuando narra su 

estancia en Roma como seminarista, con la sotana como disfraz juvenil. En Roma  

ciudad que le deja profunda huella, se licenciará en Teología por la Universidad 

Gregoriana de Roma. Pero lo que aquí nos interesa de su periplo romano es 

exclusivamente la experiencia casi primigenia, vital y apasionada que mantuvo con 

el cine en ella, a pesar del derroche de ingenio que tuvo que hacer para deshacerse de 

la sotana, ya que los seminaristas tenían prohibido penetrar en el templo maldito del 

ilusionismo cinematográfico. 

Roma es para Sádaba, entre otras cosas, la bella ciudad de Antonioni, Visconti, 

Bertolucci, Pasolini, etc. porque en ella descubre asombrado la magia portentosa del 

cine7: 

Roma me dio, entre otras, una enseñanza muy especial: la del cine. Un cine 

extraordinariamente bueno. Fellini, Antonioni, Bellocchio, Bertolucci me 

introdujeron, casi traumáticamente, en el cine. Aunque, para nosotros, ir al cine 

constituía una proeza. Llevábamos sotana y estaba penado por la diócesis de Roma 

asistir como seminaristas al cine. Por otro lado, en el Colegio se extremaba la 

                                                
5. Badiou, A. (2004). El cine como experimentación filosófica. Pensar el cine, 1, 23-81.Disponible en: 
https://archive.org/details/BadiouAlainElCineComoExperimentacionFilosofica .  
6 Sádaba, Javier (1993). Dios y sus máscaras: autobiografía en tres décadas. Madrid: Temas de Hoy 
7 Ya en su etapa anterior de estudiante en Salamanca había citado la terrible película “El renegado” 
(Le défroqué. Francia, Léo Joannon, 1954) para ilustrar el inicio de la “dolorosa” etapa, para la Iglesia 
católica, de exclaustración de sacerdotes en los años próximos al Vaticano II: “El renegado. Hizo 
estragos. Una película sensacionalista que quería mostrar tanto el error del que reniega como la fuerza 
de la gracia que lo redime.” 
óp. cit. pp. 136. 



43 

E n e r o  –   
f e b r e r o  
2 0 1 9  
 

 
 

 
 

Javier Sádaba, un  filósofo frente al cine | María del Olmo Ibáñez y Benjamín Herreros Ruiz de Valdepeñas 

 

 

vigilancia de forma que no pudiéramos padecer excomunión por pequeña que ésta 

fuera. Aun así, nos las arreglábamos bien para salir sin sotana o bien para quitárnosla 

en los sitios más inverosímiles.8 

Es este cine aventurero y colmado de riesgos del que nos habla Javier Sádaba, el 

cine con todo su magnetismo, como referencia permanente, como fuente inagotable 

de la reflexión intelectual, pero, sobre todo, como recurso ilimitado para poder 

entender la vida y su complejidad más allá de nosotros mismos. Porque el cine es el 

lugar donde, inesperadamente, todo es posible. Esa gran ficción engañosa nos 

permite imaginar otras vidas, desdoblarnos en otros yoes, fantasear penetrando otras 

existencias, habitar universos paralelos. Sádaba nos ofrece, entre sus textos, dos 

espléndidos y elocuentes ejemplos de todo ello, en primer lugar, la bella e icónica 

forma que compone el principio de la narración del tercer capítulo de su 

autobiografía: “Los sesenta”: 

Fue al comienzo de la década de los años sesenta cuando murió Marilyn Monroe. 

La mayor parte de los españoles no se enteró de la noticia cuando la difundió el 

«parte» de las dos y media. No la entendieron porque los locutores quisieron 

pronunciar su nombre en correcto inglés. Todo un error, ya que, así, no cumplieron 

ni con el inglés ni con los oyentes. Marilyn murió entre barbitúricos y con el teléfono 

colgando de su mano. Estaba en la mitad de la treintena y simbolizaba muchas cosas. 

No sé muy bien si simbolizaba algo de los sesenta, aunque tiendo a pensar que su 

muerte es un adiós a la América victoriosa que surge, entre ingenua y feroz, de la II 

Guerra Mundial. A Marilyn todos la llevamos en el recuerdo. Cosa normal, puesto 

que sufrimiento y belleza nunca quedan en el olvido.9 

En segundo lugar su artículo dedicado a la actriz italiana Silvana Mangano con 

motivo de su fallecimiento, publicado en el diario “El Mundo” y titulado “Silvana” 

recogido después en su libro “La ventana y el mundo” (1993): 

Pasó sin embargo, el tiempo que todo se lo lleva menos esas experiencias que se 

cobijan en el alma. Silvana, poco a poco, fue tomando otro cuerpo ante mí. No sólo el 

del neorrealismo italiano –uno de los momentos más grandes del cine de los últimos 

tiempos- sino el de la persona distante bella y simple. Como contraste con aquella 

                                                
8 Ibíd. Pp. 155-156. 
9 Ibíd. Pp. 121. 



    44 

E n e r o  –   
f e b r e r o  
2 0 1 9  
 

 
 

 
 

Javier Sádaba, un  filósofo frente al cine | María del Olmo Ibáñez y Benjamín Herreros Ruiz de Valdepeñas 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

Silvana que nos llevaba derechos al fuego eterno, está el recuerdo mucho más 

reciente de la mujer que aparece en “Confidencias”. Pocas veces Visconti acertó 

tanto. 

[…] Y se ha ido –se la ha llevado el viento- sin ruido, como de puntillas. Con ella 

se han marchado treinta años que van desde el pecado mortal con pan negro de la 

posguerra hasta la traca de superficialidades bien presentadas de nuestros días.  

[…] Más que fracaso, amargura. En vez de gloria, éxito. Éxito descreído. Éxito 

que sólo se hace soportable cuando mantiene aún cierto estilo.10 

La importancia del cine en Sádaba es imposible entenderla sin tener en cuenta 

que en su caso el cine es la puerta por la cual se puede acceder al mundo cuando se 

duerme en una celda conventual. Él, lo expresa muy bien cuando cuenta la 

conmoción que le causó la película de Bergman “El silencio” (1963): 

Una película de Pasolini, Uccellaci e uccellini, me pareció fantástica. Es la muerte 

anunciada de la izquierda clásica. Y una película de Bergman, El silencio, me tuvo 

más de una semana completamente “ensimismado”. Era la descripción —así lo tomé 

yo entonces—del vacío interior de una civilización, la cristiana, que ha crecido 

cortándose trozos de su mismo cuerpo.11 

La elección del término “ensimismamiento” de J. Sádaba, es una elección tan 

certera y tan identificable por el común de los mortales, que recuerda, 

inmediatamente, al conocido artículo de Roland Barthes: “Salir del cine”. En él 

Barthes describe bien el poder hipnótico del cine, pero, sobre todo, su poder más 

grande: el de curador: 

El que os está hablando en estos momentos tiene que reconocer una cosa: que le 

gusta salir de los cines. Al encontrarse en la calle iluminada y un tanto vacía (siempre 

va al cine por la noche, entre semana) y mientras se dirige perezosamente hacia 

algún café, caminando silenciosamente (no le gusta hablar, inmediatamente, del film 

que acaba de ver), un poco entumecido, encogido, friolero, en resumen, somnoliento: 

                                                
10 Sádaba, Javier (1993). La ventana y el mundo. Madrid: libertarias/Prodhufi. Pp. 45. 
También debió mostrarle algo del mundo otra película que le llevó a imaginar la vida matrimonial: 
El matrimonio no lo contemplaba entonces como una tentación o, más positivamente, como un 
objetivo que diera satisfacción a las necesidades y deseos humanos. Sólo en una ocasión, y después de 
ver una película en la que hacía un papel encantador Marina Vlady, le di vueltas a lo que podría ser 
una vida en pareja llena de felicidad (“Dios y sus máscaras”. Pp. 164-165). 
11 óp. cit. pp. 156. 



45 

E n e r o  –   
f e b r e r o  
2 0 1 9  
 

 
 

 
 

Javier Sádaba, un  filósofo frente al cine | María del Olmo Ibáñez y Benjamín Herreros Ruiz de Valdepeñas 

 

 

solo piensa en que tiene sueño; su cuerpo se ha convertido en algo relajado, suave, 

apacible: blando como un gato dormido, se nota como desarticulado, o mejor dicho 

(pues no puede haber otro reposo para una organización moral) irresponsable. En 

fin, que es evidente que sale de un estado hipnótico. Y el poder que está percibiendo, 

de entre todos los de la hipnosis (vieja linterna psicoanalítica que el psicoanálisis tan 

solo trata con condescendencia), es el más antiguo: el poder de curación.12 

 

2. La mirada expectante de Sádaba 

Hay en mí por ejemplo una competencia de dos miradas ante una película, o 

incluso ante la televisión. Una viene de la infancia, puro goce emocional; la otra, más 

erudita, severa, desencripta los signos emitidos por las imágenes en función de mis 

intereses o de cuestiones más «filosóficas».13 

Una vez trazadas las coordenadas de la más vital experiencia cinematográfica de 

Sádaba, podemos  establecer que a través del análisis de su reflexión se observa con 

claridad la presencia de tres corrientes de la historia del cine del siglo XX, que han 

interesado especialmente al filósofo hasta el punto de cautivarle, estas son:  

- El neorrealismo italiano, vinculado a su paso por Roma.  El término realismo quizás 

lleve implícito la condición de denuncia en ese reflejo abarcador de la realidad 

completa. Pero el neorralismo italiano es una inmensidad en la que cada uno de sus 

directores estampa su propio sello, además de esa característica colectiva. Al pensar 

en el filósofo Sádaba debemos considerar que su inclinación hacia un determinado 

cine va a estar siempre impregnada del interés sobre el que gira su propia reflexión 

filosófica. Así, además del ejercicio crítico que este cine realiza, es común a todos sus 

grandes creadores la preocupación existencial, la política y la sociedad, y el interés 

por la religión, pero si Fellini (Amarcord) utiliza el esperpento burlón para tratarlos, 

Pasolini (El Evangelio según San Mateo) proyectará su desgarro personal o su deseo 

de trasgresión (Teorema) y Visconti lo vestirá de decadentismo melancólico (Muerte 

en Venecia, Novecento, La caída de los dioses). 

-El cine filosófico del director sueco I. Bergman. En él se vuelve a hacer presente y 

dominante la temática  religiosa, la terrible culpa luterana (Los comulgantes) pero 

                                                
12 Barthes, Roland. (1986). Saliendo del cine. In Cuadernos de cine (No. 7, pp. 63-73). 
13 Derrida, Jacques (2001). "El cine y sus fantasmas." En Les Cahiers du cinéma. Nº. 556, April. 



    46 

E n e r o  –   
f e b r e r o  
2 0 1 9  
 

 
 

 
 

Javier Sádaba, un  filósofo frente al cine | María del Olmo Ibáñez y Benjamín Herreros Ruiz de Valdepeñas 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

también la condición humana y su psicología (El silencio, Sonata de otoño,  Gritos y 

susurros o Escenas de un Matrimonio). Es un cine lento, pausado y con cierta 

cadencia también melancólica. En este caso no podemos olvidar que uno de los 

cuatro ejes más importantes de la producción académica y bibliográfica de Javier 

Sádaba ha sido la Filosofía de la Religión. Su interés por el hecho religioso en sentido 

amplio y desde el punto de vista antropológico, más su dedicación al estudio de los 

credos y creencias, ha tomado forma en numerosos libros y artículos sobre la materia. 

Quizás podemos destacar entre todos ellos su libro: “Lecciones de Filosofía de la 

Religión” (1989).14 

- El cine francés de la  Nouvelle vague. Cine rupturista e innovador, reflejo de una 

filosofía inmersa en el mismo proceso. Le caracteriza su radical defensa de la libertad 

de expresión y de la libertad de creación, en medio del Mayo del 68. Dentro de este 

cine encontramos a Godard con À bout de souffle, pero, sobre todo, para Sádaba 

Truffaut y entre sus películas una de sus preferidas es Jules et Jim. La historia de un 

trío amoroso conformado por Franz Hessel, su mujer la alemana Helen Grunt y  su 

amigo Henri-Pierre Roché, con trágico final. Truffaut se atreve a explorar esa 

conjunción amorosa en la que se entremezclan personalidades complejas con el 

amor, la libertad, la infidelidad, traspasando tabúes. 

Si tratamos de encontrar los vínculos entre Sádaba y el cineasta descubrimos el 

romanticismo de Truffaut, la presencia constante de los libros en todos sus films, 

especialmente en  “Fahrenheit 451” y la búsqueda de la felicidad. 

 

3. Rastreando el cine en la reflexión de Sádaba 

 

Nos parece  importante indicar que escrutando las memorias de Javier Sádaba se 

descubre también que tanto la literatura como el cine han sido recursos que ha 

utilizado recurrentemente en su labor como docente de la Universidad Autónoma de 

Madrid.15  

                                                
14  Sádaba, Javier (1989). Lecciones de filosofía de la religión. Madrid: Mondadori. 
15 Además, en la actualidad Sádaba participa frecuentemente en los ciclos anuales de Cine y Bioética 
del Instituto de ética Clínica Francisco Vallés, de cuyo consejo es miembro por su dedicación a la 
Bioética http://www.institutoeticaclinica.org/iii-ciclo-cine-bioetica/  .  



47 

E n e r o  –   
f e b r e r o  
2 0 1 9  
 

 
 

 
 

Javier Sádaba, un  filósofo frente al cine | María del Olmo Ibáñez y Benjamín Herreros Ruiz de Valdepeñas 

 

 

Si nos adentramos en el análisis de su pensamiento, como hemos visto, la película 

“El Silencio” de Ingmar Bergman le dejó honda impresión y, así reaparecerá más 

tarde, por ejemplo, en su libro “Saber morir”(1984) en el apartado que le dedica a la 

vejez16. El cine va a ser un recurso constante para Javier Sádaba, a lo largo de toda su 

reflexión, acompañándole hasta en uno de sus últimos libros perteneciente a su 

tetralogía sobre la felicidad “No sufras más”: “La película de Charlot Tiempos 

modernos refleja este miedo a la maquinación del ser humano”17. En ese lazo que él 

establece entre cine y pensamiento se hace imprescindible recoger sus comentarios 

sobre diversas películas, especialmente significativas para él, diseminados a lo largo 

de su obra intelectual. Así, en su artículo “Los derechos humanos y el caso Zabalza”18 

recurre a Antonioni y su película Blow up basada en el relato de Cortázar “Las babas 

del diablo”, para explicar la irrealidad de la realidad: “La situación de irrealidad que 

describía la película de Antonioni Blow up es, día a día, nuestro sino”. Al final de la 

“Presentación” de su libro “Saber vivir” (1984)19 habla de “Los olvidados”, film del 

indispensable del cineasta español Luis Buñuel. Debemos añadir que esta película 

comparte sensibilidad con ese neorrealismo italiano que cautivó a J. Sádaba: “A este 

respecto no se nos ocurre sino repetir el texto con el que comienza Buñuel su 

inolvidable film “Los olvidados”: “Dejo a las fuerzas del progreso la solución de los 

problemas cuyo testimonio se ofrece aquí…” 20 

Algo más tarde, en su libro “La filosofía contada con sencillez” (2002)21 escribe: 

“Como afirmaba la actriz Mónica Vitti en el bello filme “El desierto rojo”, <<si algo 

                                                
16 Sádaba, Javier (1984). Saber morir. Madrid: Libertarias. Pp. 135. 
17. Sádaba, Javier (2012). No sufras más: la felicidad en la vida cotidiana. Madrid: Península. Cap. 6. 
18  Sádaba, Javier (1986). “Los derechos humanos y el caso Zabalza”. Disponible en: 
http://www.memoriadigitalvasca.es/bitstream/10357/25485/1/143647.pdf  
19Sádaba, Javier (1984).  Saber vivir. Madrid: Libertarias. 
20 Óp. cit. pp. 18. La película “Los Olvidados” cautivó también a Octavio Paz dedicándole un amplio 
espacio en su ensayo “El poeta Buñuel”: “El mundo de Los olvidados está poblado por huérfanos, por 
solitarios que buscan la comunión y que para encontrarla no retroceden ante la sangre. La búsqueda 
del “otro”, de nuestro semejante, es la otra cara de la búsqueda de la madre. O la aceptación de su 
ausencia definitiva: el sabernos solos. Pedro, el Jaibo y sus compañeros nos revelan así la naturaleza 
última del hombre, que quizá consista en una permanente y constante orfandad. Testimonio de 
nuestro tiempo, el valor moral de Los olvidados no tiene relación alguna con la propaganda. El arte, 
cuando es libre, es testimonio, conciencia. La obra de Buñuel es una prueba de lo que pueden hacer el 
talento creador y la conciencia artística cuando nada, excepto su propia libertad, los constriñe o 
coacciona.” Cannes, 4 de abril de 1951. 
21. Sádaba, Javier (2002) La filosofía contada con sencillez. Madrid: Maeva. Pp. 87. 



    48 

E n e r o  –   
f e b r e r o  
2 0 1 9  
 

 
 

 
 

Javier Sádaba, un  filósofo frente al cine | María del Olmo Ibáñez y Benjamín Herreros Ruiz de Valdepeñas 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

me duele, me duele a mí>>”22. Esta será una idea que repetirá, constantemente, 

cuando trabaje sobre el asunto del dolor, aspecto crucial de la existencia humana y de 

reflexión constante para él. “El desierto rojo” es una película del director M.A. 

Antonioni de 1964, que muestra una vez más las preferencias de Sádaba por la edad 

de oro del cine italiano23, además de su sensibilidad hacia los asuntos de los que esta 

se ocupa. En este film como en “El silencio”, se vuelve hablar de la incomunicación, 

pero por motivos diferentes. En “El desierto rojo” la causa serán las secuelas 

psicológicas del shock que un accidente produce en la protagonista. El guionista de 

esta película es Tonino Guerra, guionista también de Amarcord de Fellini, y calificado 

                                                
22 Aunque Chantal Maillard sostiene que los filósofos no han hablado del dolor físico y sí del 
sufrimiento Javier Sádaba, como bien muestra esta cita si lo ha hecho, el tema del dolor como algo 
intransferible es algo que acompaña a Sádaba y es parte de su estremecimiento ante el mundo. 
Además en los últimos tiempos ha recogido en alguna tertulia radiofónica el pensamiento de la propia 
Maillard sobre la subjetividad del dolor: “Hace poco me pidieron que hablara, en un foro de Salud 
Pública, acerca del dolor. Debía dirigirme, pues, al sector sanitario en calidad de pensadora que ha 
tenido experiencia del dolor. Hay financiación para proyectos, me dijeron, pero faltan proyectos 
porque faltan ideas. Me extrañó, pues siempre he considerado que pensar no es función privativa de 
nadie y que quien se dedica a ello exclusivamente lo hace como una especie de perversión o 
extralimitación de una capacidad –la racional- que ha de servir ante todo para fines prácticos. Me 
pregunté qué podría aportar desde aquella atalaya que se les atribuye a los pensadores y repasé la 
historia de la filosofía... ¡Nada! Los filósofos no se han ocupado, o muy escasamente y de soslayo, de 
este tema/…/ El dolor es, en efecto, inalienable. Pertenece a esa zona oscura, aún hoy en día 
difícilmente cuantificable y, por tanto, reacia a la experimentación, que denominamos «subjetividad», 
un término que, como el «azar», designa la magnitud de nuestra ignorancia, la medida de la 
irreductibilidad (provisional o absoluta) de ciertos fenómenos a ser controlados por no poderse 
extraer del contexto absolutamente individual al que pertenecen.” 
- Maillard, Chantal. Sobre el dolor. En HUMANITAS, HUMANIDADES MÉDICAS - Volumen 1 - 
Número 4 - Octubre-Diciembre 2003. 
23 Sobre este cine hablaba también con nostalgia Vicente Verdú, (de la generación de Sádaba, y que, 
además, le acompañó en la presentación de su libro: “Saber vivir”) en su artículo “Cabezas sin 
formatear” publicado en "El País", el 14 de junio de 2013: 
“Muchas de las películas de la nouvelle vague en los sesenta eran capaces de prolongar un plano hasta 
el mayor tedio pero nunca lo tomábamos a mal. Esas películas, como Desierto Rojo de Antonioni o El 
año pasado en Marienband de Resnais, nos llevaban a una tensión cognitiva muy intelectual. La suma 
del argumento con su asíntota cero llevaba a la plenitud. Eran por tanto películas sin traducción, 
películas que como Fast & furious se necesitan ver para creer. Ni el principio ni el desenlace tenían 
vida propia porque todo se hallaba en el nudo. De ese modo cada uno de esos filmes nos inducía a 
reflexionar y nos llevaba, uno a uno, al arte de la devoción o la devoción del cine. 
Frente a ese tiempo, pues, en que debíamos pensar como burros para sacar la aguja del pajar, se alza 
este cine “veloz y furioso” que nos lleva a trescientos por hora a un lugar sin destino ni predicación. 
No hay mensaje, no hay argumento, no hay nada de qué hablar. Fast & furious es el epítome de un 
mundo fenecido y el inicio de algo sin pertinente enunciación.” 
http://cultura.elpais.com/cultura/2013/06/14/actualidad/1371233887_650147.html  



49 

E n e r o  –   
f e b r e r o  
2 0 1 9  
 

 
 

 
 

Javier Sádaba, un  filósofo frente al cine | María del Olmo Ibáñez y Benjamín Herreros Ruiz de Valdepeñas 

 

 

por los críticos, unánimemente, como un poeta. En este sentido, además de las 

películas y directores que él mismo cita en sus memorias de juventud, le hemos oído 

en sus intervenciones en las tertulias de la radio, elogiar otras: “Roma Ciudad 

abierta” de Roberto Rosellini, considerada una de las obras maestras de la corriente 

italiana, “La batalla de Argelia” de Gillo Pontecorvo (1966), película de denuncia 

contra el colonialismo francés, o “El gatopardo” de Visconti, basada en la novela 

homónima de Lampedusa, sobre el decadentismo de la aristocracia en la época de la 

unificación de Italia y que es célebre también por su conocida frase que ha llegado a 

definir el gatopardismo: “Si queremos que todo siga como está, es necesario que todo 

cambie”. Todas ellas guardan relación con el posicionamiento y compromiso político 

que Sádaba ha mantenido a lo largo de su vida. En la conferencia sobre la 

“Morfología del humor” que impartió en Sevilla en el 2006, habla del circo, como la 

mejor representación de la vida, y dice que coincide en esto con “el gran director de 

cine Fellini”24, quien utilizaba el circo constantemente en sus películas, como alegoría 

de la vida (La Strada). En Sádaba, gran admirador de este espectáculo, el circo y su 

mundo  también son referencia en su obra. Por ejemplo, en “El hombre espiritual” 

(1999)25 compone una frase vinculada al ámbito circense, que merece ser reproducida 

por lo que contiene en sí misma: “… poder ser titiriteros sin tener, por eso, que 

renunciar a pensar al hacer la pirueta”, el gran arte de saber combinar las acrobacias, 

que le den sal a la vida, con el uso de la razón. Y en su libro “No sufras más” llega a 

incluirlo entre sus pasiones vitales: “Mi pasión fundamental, emparentada, claro 

está, con otras, y que van desde la música al circo, ha sido el filosofar.”26 

En el Seminario “El aula del pensamiento, Javier Sádaba” que impartió en Murcia 

en 2013, al hablar de las formas del humor y dentro de ellas de la risa, decía: 

<<…viene a liberarnos de mucho absurdo, en la película “Los cañones de Navarone” 

                                                
24 De Fellini también nos cuenta otra escena divertida: 
“Nada digamos de los roquetes que usaban dentro de la iglesia y que lucían tan variados que uno 
creía, a veces, estar en una recepción mundana (una de las escenas fellinianas más tronchantes 
representa un desfile de modelos eclesiásticos a cual más sofisticado). (“Dios y sus máscaras”. Pp. 37). 
Algunos directores italianos de hoy están demostrando ser dignos herederos de sus antecesores, de los 
más grandes, así hablando de Federico Fellini hay que comentar como Paolo Sorrentino en “La gran 
belleza”, película que ha obtenido un óscar en el 2014, muestra ostensiblemente reminiscencias de La 
dolce vita, sobre la que nos va hablar apasionadamente J. Sádaba a continuación. 
25 Sádaba, Javier (1999). El hombre espiritual. Madrid: Martínez Roca.  
26 Óp. Cit. Pp. 19. 



    50 

E n e r o  –   
f e b r e r o  
2 0 1 9  
 

 
 

 
 

Javier Sádaba, un  filósofo frente al cine | María del Olmo Ibáñez y Benjamín Herreros Ruiz de Valdepeñas 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

David Niven, en su personaje del cabo Miller, cuenta que se ríe para soportar la 

vida>>. Sorprende como el recuerdo de Sádaba sobre una famosa película de cine 

bélico, se circunscribe a ese detalle tan aparentemente insignificante, pero, al mismo 

tiempo, tan revelador de quién es el espectador de cine Javier Sádaba: ese sujeto que 

agudiza su atención y entra en comunicación interpersonal con los personajes, 

leyendo los más hondos rasgos de los seres humanos entre la sucesión de los 

fotogramas proyectados. Es el filósofo en la butaca, y en este caso el filósofo que 

defiende que el humor es un buen antídoto para la vida. En su libro “Saber vivir” 

(1984), hablando de la imaginación y el humor, lo expone así: 

El humor es una necesidad para defenderse contra tal estado de cosas fijo, 

petrificado. Es de suponer que la imaginación y el humor aludidos suenen a los que 

detentan y propagan el sistema establecido como existencialismo remozado o como 

mero gesto elitista o estético. Estas etiquetas, sin embargo, no tienen mucho valor, ya 

que se colocan desde lo más patológico de las instituciones (y de los partidos 

políticos e iglesias en ellos integrados). Han olvidado aquellas y estos que cuando se 

sacrifica el buen vivir lo que den a luz nace ya muerto.27 

Sin embargo, después de haber indagado concienzudamente en sus trabajos 

buscando la huella del cine en cualquier recoveco inimaginable, no hay nada que nos 

explique mejor esta pasión cinéfila de Javier Sádaba por el cine italiano, vinculada a 

su intensa experiencia de juventud en Roma, que su propio relato autobiográfico. 

Recuperamos un extenso artículo escrito en primera persona del singular, publicado 

otra vez en el “El Mundo”: “Roma, Fellini y yo”, que es necesario reproducir 

completamente para entender en profundidad lo que pretendemos transmitir, pero 

también por su belleza: 

Existió para mí lo que podría llamar la experiencia romana del cine. Hasta 

entonces el cine había sido una diversión, un objeto de consumo. Una especie de 

plato variado en el que uno podía reír, llorar o pensar. Las películas nórdicas y llenas 

de sabor luterano de un Bergman por ejemplo me hacían mirar el mundo a través de 

un existencialismo austero, triste y bello. Roma lo cambió todo. Si quisiera exponer 

con detalle hasta dónde llegó la modificación, cómo afectó a mi cuerpo, a mi alma e 

incluso a mi vestido tendría que escribir casi una monografía.Como el paciente lector 
                                                

27 Óp. cit. pp.148. 



51 

E n e r o  –   
f e b r e r o  
2 0 1 9  
 

 
 

 
 

Javier Sádaba, un  filósofo frente al cine | María del Olmo Ibáñez y Benjamín Herreros Ruiz de Valdepeñas 

 

 

no tiene el deber de la paciencia bíblica extraeré los aspectos que me parecen más 

interesantes. Para ir al cine en Roma lo primero que tenía que hacer, en más de una 

ocasión, era desvestirme. Como es muy complicado explicar en qué consistía este 

tipo de «strip-tease» es mejor que pase a otro más interesante. Antes de llegar a él 

dos palabras. Roma, al final de los sesenta, era La Meca del cine. La escuela de 

Cinecittá arrasaba y allí se encontraban los directores más en punta del momento. El 

cine italiano, por su parte, y dentro de una variación que recorría lo más técnico, lo 

pseudoerótico, el costumbrismo o la desesperación generacional, ofrecía un cuadro 

fascinante de los problemas de una época que empezaba a alejarse de las emociones 

juveniles de los primeros años sesenta. Passolinni v.gr. podía ofrecer una versión 

original y llena de sencillez siciliana con Ucellaci-Ucelini, en donde la muerte de 

Togliati era vista como la muerte de una determinada manera de hacer política por 

medio del Partido Comunista. Los más progres, por cierto, el Passolini más 

interesante lo encontraban en películas como Teorema. No fue éste mi caso. Veía 

entonces a Passolini como uno más dentro de lo que representaba el cine italiano: la 

experiencia, exultante o enfermiza según los casos, de un mundo que se va, que 

desaparece. Por eso, y por muy distintas que sean las técnicas cinematográficas o las 

preocupaciones ideológicas de Passolini, Fellini, Antonioni o Bertolucci, a todos los 

unía la conspiración en un mensaje nuevo. Uno salía del cine pensando más en cómo 

la exuberante naturaleza se deshacía ante la inexorable técnica que en la exuberancia 

de Sandra Milo. O en las dificultades insalvables de la comunicación que en la 

comunicación directa y sencilla del rostro de Monica Vitti. Hoy me puede parecer 

una barbaridad pero, para mi desgracia, no es mi hoy quien modifica el ayer. 

Pero vayamos al anunciado «strip-tease». Antes conviene que nos pongamos en 

situación. No hacía mucho que se había estrenado la película de Fellini La dolce vita. 

Causó conmoción en muchas partes y en algunas muy concretas causó, además, 

escándalo. En España había oído que se trataba de una burda mofa de la religión. Ya 

en las primeras escenas aparecían dos señoras de la alta sociedad italiana y en bikini 

saludando a un Sagrado Corazón que era llevado en helicóptero. Toda una 

provocación, se decía, y un signo inequívoco de irreverencia. No es que yo me 

tragara el cuento pero los comentarios, de una u otra manera, predisponían a ver las 

escenas bajo el ojo de la transgresión. No fue así. Después de ser acompañado por 



    52 

E n e r o  –   
f e b r e r o  
2 0 1 9  
 

 
 

 
 

Javier Sádaba, un  filósofo frente al cine | María del Olmo Ibáñez y Benjamín Herreros Ruiz de Valdepeñas 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

una espléndida acomodadora al asiento en el que nos colocamos otro compañero y 

yo comenzó a abrirse ante mí todo un espectáculo de cine. Me gustaba todo. No es el 

caso de contar las escenas más impresionantes. Hay muchas. Tal vez la del suicidio 

del culto estudioso de sánscrito que sabe tocar, en una iglesia silenciosa, la fuga de 

Bach. O la fiesta nocturna en una especie de castillo kafkiano en el que el personaje 

principal, interpretado por Marcello Mastroianni, es seducido, amparada por la 

noche, por la madre de uno de sus acompañantes. O, en fin, la escena que ha dado no 

sé cuántas vueltas al mundo de Anita Eckberg bañándose en la Fontana de Trevi. 

Pero hablé antes del «strip-tease». Vayamos a él, por fin. 

 

 

- Juerga nocturna 

Fue lo que de verdad me impresionó. En una juerga nocturna en la que se bebe, 

se hace el tonto, se liga, se habla y, sobre todo, se pasa el tiempo, una de las asistentes 

comienza todo un desnudo en regla. Para mí era la primera vez que veía, en la 

pantalla, una mujer semidesnuda. Digo semidesnuda porque la señora en cuestión 

no se desprende de la pieza más íntima e inferior que suelen vestir las mujeres. No 

sabría decir, con precisión, si lo que más me impresionó fue el hecho del desnudo, el 

arte con el que todo sucedía o la señora misma. Más tarde me enteré que quien actúa 

en dicho papel era Nadia Grey, una cantante eslava afincada, a lo que parecía, en 

Italia y que no destacaba de manera especial en nada. Nadia Grey hizo que quedaran 

en segundo lugar otros autores que, además de los citados, valdrían, por sí solos, 

para llenar la pantalla más exigente. Era el caso de Anuk Aimée o Ysabele Founeaux. 

Sin olvidar la actuación, breve como no podía ser de otra manera, de un cantante 

entonces muy conocido como Celentano. 

Fellini, así, quedó grabado en mi experiencia cinematográfica. Perseguí sus 

películas. Por cierto, Fellini, 8 y medio quizás no haya sido valorada como merece 

dentro de la producción del director. Y a través de Fellini todo el cine existencialista, 

de absurdo, testimonial que unía al conjunto de los directores italianos del momento. 

 

- Feliz casualidad 



53 

E n e r o  –   
f e b r e r o  
2 0 1 9  
 

 
 

 
 

Javier Sádaba, un  filósofo frente al cine | María del Olmo Ibáñez y Benjamín Herreros Ruiz de Valdepeñas 

 

 

 Más tarde, Amarcord, que, por cierto, volví a verla en Roma y junto a la Fontana 

de Trevi ayudado por una feliz casualidad, volvería a recordarme al Fellini más 

entrañable, tierno y carnal. Creo que lo de carnal está en conexión con alguna 

experiencia traumática que el mismo Fellini debió de tener en una infancia religiosa. 

Sólo quien ha padecido el pecado suele gozar, así, del enemigo que, como nos decían, 

es la carne. A su lado películas tan cercanas al neo-realismo -con permiso de los 

críticos severos del cine- como la de La Strada o la de Guilietta de los espíritus se 

quedan cortas, como un traje mal ajustado al cuerpo inmenso de Fellini. 

Pero volvamos a La dolce vita. Y muy especialmente a aquel, para mí entonces 

tenso e interminable, «strip-tease». Se me quedó grabado de tal manera que podría, 

todavía hoy, reproducirlo, en sus momentos esenciales con toda fidelidad. Me 

acompañó en mi cabeza y corazón durante muchos días. Creo que también me 

espabiló. No ya para considerar el desnudo humano como nuestra condición sino 

para introducirme en ese mundo fantástico, mezcla de arte y técnica, magia de la 

simulación y modelo de desdoblamiento que es el cine.28 

Es la mirada de un filósofo posada sobre la gran pantalla, la que hemos querido 

rescatar aquí. Su mirada conmocionada ante ese fenómeno trascendental del cine, 

que recorre el siglo XX y que tanto nuevo ha aportado a nuestra percepción de 

nuestro mundo, y de nosotros mismos. 

 

4. Los cameos Sádaba  

Pero como Javier Sádaba es del todo imprevisible, tiene una personalidad 

poliédrica, y no deja de sorprendernos, este conjunto singular de cualidades nos 

permite concluir este apartado cinematográfico con un dato biográfico bastante 

desconocido, algo asombroso y muy divertido. Hemos descubierto con sorpresa que 

además de ser un amante intelectual del séptimo arte, también se atrevió a colocarse 

al otro lado de la cámara protagonizando varios cameos. Como señalamos, este 

hecho biográfico constituye un dato muy revelador sobre la identidad del Sádaba 

que quizás se escapa al conocimiento más general del público. 

                                                
28 Sádaba, Javier (1995). Roma, Fellini y yo. “El Mundo” 15-7 



    54 

E n e r o  –   
f e b r e r o  
2 0 1 9  
 

 
 

 
 

Javier Sádaba, un  filósofo frente al cine | María del Olmo Ibáñez y Benjamín Herreros Ruiz de Valdepeñas 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

 El primer cameo que realizó fue en 1983 en la película “Feroz” de Gutiérrez 

Aragón29. Curiosa película de ficción protagonizada por Fernando Fernán Gómez, 

junto a un extraño joven que sufre una inexplicable transformación en oso.  

El segundo lo efectuó en “Madrid” (1987) del director Basilio Martín Patino, entre 

película y documental, filme que busca perfilar la identidad de una ciudad como 

Madrid, al tiempo que el autor realiza un ejercicio introspectivo. En ella Javier 

Sádaba se encarna a sí mismo, a un profesor de filosofía. 

El tercer cameo de Sádaba se produjo en la versión española de la serie “Las 

chicas de oro” dirigida por Antonio del Real30.También, del mismo director, participó 

en la película “Los hombres siempre mienten”31 (1996), protagonizada por Gabino 

Diego, y en la que se contaba igualmente con Fernando Sánchez Dragó. 

Y por último, Sádaba intervino en un corto de Tono Sanmartín sobre “La vida y 

los misterios de la Universidad Internacional Menéndez Pelayo”32 protagonizado por 

Sádaba en el papel de profesor Rotenmeyer. 

                                                
29 Vicente, Pedro (1989). Gutiérrez Aragón rueda la película 'Feroz', sobre la educación de un hombre-
oso.” El País”. 07-11. Disponible en: 
http://elpais.com/diario/1983/11/07/cultura/437007611_850215.html 
30 LILLO, Jesús (1995). “Juntas pero no revueltas” chicas chapadas en oro de Antonio del Real. “ABC”. 
15-10. Disponible en: 
http://hemeroteca.abc.es/nav/Navigate.exe/hemeroteca/madrid/abc/1995/10/15/147.html 
31 No sabemos si fue la película la que le llevó a reflexionar sobre la mentira, pero lo cierto es que el 
pensamiento de Sádaba también se ha detenido en ella, así en 2008 pronunció en la Universidad de La 
Rioja, la conferencia “Ética y mentira” que recoge esta noticia: <<Conferencia “Ética y mentira' en el 
Quintiliano”>>. Javier Sádaba sostiene que los políticos son "maestros en mentir". 12 de mayo de 2008 
“Javier Sádaba, catedrático de Ética y Filosofía de la Religión en la Universidad Autónoma de Madrid, 
sostiene que "los políticos son verdaderos maestros en mentir, y lo hacen con excesiva frecuencia, 
sobre todo por cuestiones como el dinero y mantenerse en el poder". Sádaba pronunció la conferencia 
“Ética y mentira” el martes 13 de mayo en la Sala de Grados del Edificio Quintiliano de la Universidad 
de La Rioja. En su opinión, habría que exigir a los políticos que fueran "más transparentes", para 
constituirse en los "verdaderos representantes" de los ciudadanos. En ocasiones, los políticos mienten 
"descaradamente", como cuando dicen que no se ha pagado un rescate y sí se ha pagado, o sobre 
asuntos que afectan a la vida de muchas personas. "Sin ir más lejos", ha destacado, "mienten en los 
programas electorales, que luego no cumplen". Sádaba ha agregado que "los partidos políticos se están 
convirtiendo en pequeñas empresas que encima funcionan mal". Para este filósofo, "los seres humanos 
tendemos a la mentira, somos vulnerables y frágiles, pero tenemos la necesidad de disimular e 
intentar parecer mejor de lo que somos". Este comportamiento es "relativamente normal", pero hay 
momentos en los que la ética debe enfrentarse a la mentira si ésta es inmoral, "cuando uno miente e 
instrumentaliza al otro para aprovecharse y hacer mal". Aunque haya mentiras blandas o blancas, las 
personas deben decir la verdad, ha dicho.” 
32 FUENTES, Carmen (1987). Lujuria, misterio y acción en un filme que Tono rodará en La Magdalena [en 
línea] “ABC” 14-7. Disponible en:  



55 

E n e r o  –   
f e b r e r o  
2 0 1 9  
 

 
 

 
 

Javier Sádaba, un  filósofo frente al cine | María del Olmo Ibáñez y Benjamín Herreros Ruiz de Valdepeñas 

 

 

Además ha intervenido en un buen número de documentales, hay que destacar el 

monográfico del programa “Pienso, luego existo” de TVE2 dedicado a él mismo en 

2011. Otros ejemplos son:“La pelota vasca, la piel contra la piedra” (2003), dirigida 

por Julio Medem, documental que trata de la situación del País Vasco y Navarra, 

tema que ha preocupado mucho a Sádaba, vasco de nacimiento. Más recientemente, 

ha intervenido en el documental “Ser Médico” dirigido por Benjamín Herreros, 

reflexiona sobre los valores éticos que deben acompañar al profesional de la 

medicina. Y, por último, citamos el titulado “El dulce sabor del éxito” todavía sin 

estrenar. Ha sido escrito y dirigido por Emanuele Giusto y Justo Tejeda. Se trata de 

una reflexión sobre la experiencia vital del éxito y a Sádaba le acompañan en esta 

ocasión Plácido Domingo o Matthieu Ricard, entre otros participantes. 

Creemos que se puede concluir de la lectura de este artículo que la vida 

biográfica y reflexiva de Javier Sádaba ha discurrido muy vinculada al séptimo arte. 

El género cine, con toda su potencia deliberativa, con su fuerte impacto emocional y 

con su inigualable capacidad de representar al ser humano y su realidad impactó en 

el filósofo y la tentación de comediante dio en la diana del hombre, hasta el punto 

que a veces Sádaba se refiere a sí mismo como un actor frustrado. Nosotros 

pensamos que su biografía no permite hablar con propiedad de frustración. 

 

Bibliografía 
Maniglier, Patrice; Zabunyan, Dork (2012). Foucault va al cine: Nueva Visión. 

Derrida, Jacques (2009). El cine y sus fantasmas. Entrevista por Antoine de Baecque y Thierry Jousse, 

Cahiers de Cinéma, vol. 556. 

Deleuze, Gilles (2003). La imagen-movimiento: Estudios sobre cine 1.  

Gubern, Román (2004). Historia del cine. Anagrama.  

Badiou, Alain. (2004). El cine como experimentación filosófica. Pensar el cine, 1, 23-81.Disponible en: 

https://archive.org/details/BadiouAlainElCineComoExperimentacionFilosofica  

Sádaba, Javier (1993). Dios y sus máscaras: autobiografía en tres décadas. Madrid: Temas de Hoy 

Sádaba, Javier (1993). La ventana y el mundo. Madrid: libertarias/Prodhufi.  

Barthes, Roland. (1986). Saliendo del cine. In Cuadernos de cine (No. 7, pp. 63-73). 

Derrida, Jacques (2001). "El cine y sus fantasmas." En Les Cahiers du cinéma. Nº. 556, April. 

Sádaba, Javier (1989). Lecciones de filosofía de la religión. Madrid: Mondadori.  

Sádaba, Javier (1984). Saber morir. Madrid: Libertarias.  

                                                                                                                                                   
file:///C:/Users/User/Downloads/ABC-14.07.1987-pagina%20051%20(4).pdf  



    56 

E n e r o  –   
f e b r e r o  
2 0 1 9  
 

 
 

 
 

Javier Sádaba, un  filósofo frente al cine | María del Olmo Ibáñez y Benjamín Herreros Ruiz de Valdepeñas 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

Sádaba, Javier (2012). No sufras más: la felicidad en la vida cotidiana. Madrid: Península 

Sádaba, Javier (1986). “Los derechos humanos y el caso Zabalza”. Disponible en: 

http://www.memoriadigitalvasca.es/bitstream/10357/25485/1/143647.pdf  

Sádaba, Javier (1984).  Saber vivir. Madrid: Libertarias 

Sádaba, Javier (2002) La filosofía contada con sencillez. Madrid: Maeva 

Maillard, Chantal. Sobre el dolor (2003). En HUMANITAS, HUMANIDADES MÉDICAS - Volumen 1 

- Número 4 - Octubre-Diciembre. 

Sádaba, Javier (1999). El hombre espiritual. Madrid: Martínez Roca. 

Sádaba, Javier (1995). Roma, Fellini y yo. “El Mundo” 15-7 

Vicente, Pedro (1989). Gutiérrez Aragón rueda la película 'Feroz', sobre la educación de un hombre-

oso.” El País”. 07-11. Disponible en: 

http://elpais.com/diario/1983/11/07/cultura/437007611_850215.html    

Lillo, Jesús (1995). “Juntas pero no revueltas” chicas chapadas en oro de Antonio del Real. “ABC”. 15-

10. Disponible en: 

http://hemeroteca.abc.es/nav/Navigate.exe/hemeroteca/madrid/abc/1995/10/15/147.html 

Fuentes, Carmen (1987). Lujuria, misterio y acción en un filme que Tono rodará en La Magdalena [en línea] 

“ABC” 14-7. Disponible en:  

file:///C:/Users/User/Downloads/ABC-14.07.1987-pagina%20051%20(4).pdf  

 


