ik

|d

REVISTA DE FILOSOFIA

Mario Teodoro Ramirez: aproximaciones a una filosofia

de la sensibilidad creadora

Raul Trejo Villalobos. Universidad Auténoma de Chiapas

Resumen:

La primeras tres obras en el itinerario
filosofico de Mario Teodoro Ramirez se publicaron
en las décadas de los ochenta y los noventa del
siglo pasado. En tanto que su pensamiento se
mantiene en activo y podemos considerarlo un work
en progress, en este ensayo pretendemos recuperar
e interpretar sus plantemientos iniciales bajo la
denominacién de una filosofia de la sensibilidad
creadora.

Palabras clave: Cuerpo, sensibilidad, estética,
creacion

Summary:

Mario Teodoro Ramirez: approaches to a
philosophy of creative sensibility

The first three works in the philosophical
itinerary of Mario Teodoro Ramirez were published
in the eighties and nineties of the last century.
While his thinking remains active and we can
consider it a work in progress, in this essay we
intend to recover and interpret his initial ideas
under the name of a philosophy of creative
sensibility.

Key words : Body, sensitivity, aesthetics, creation

57

Enero —
febrero
2019



L] L]
REVISTA DE FILOSOFIA

Javier Sadaba, un filosofo frente al cine | Marfa del Olmo Ibafiez y Benjamin Herreros Ruiz de Valdepefias

58

Enero —
febrero
2019



Pikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

Mario Teodoro Ramirez: aproximaciones a una filosofia

de la sensibilidad creadora
Raul Trejo Villalobos. Universidad Auténoma de Chiapas

Introduccion

Los sentidos, la sensibilidad en general, la carne, el cuerpo, como se sabe, no ha tenido
buena reputacion en gran parte de la historia de la filosofia. El cuerpo ha sido concebido
como la cércel del alma por el platonismo y la carne como pecado por el cristianismo.
Incluso, si nos remontamos a Parménides, el cuerpo y la carne los podemos identificar con el
no-ser. En el mejor de los casos, para algunos, como Aristdteles y los empiristas ingleses, los
sentidos y la sensibilidad tienen algin lugar un tanto mas favorable en el ambito de los
conocimientos sobre la naturaleza.

Por otro lado, como también se sabe, la segunda mitad del siglo XX, el pensamiento
filosofico se caracterizo por un predominio de las distintas versiones del neopositivismo y del
neomarxismo. Es al final del XX que empezaron a aparecer distintas versiones del
posmodernismo y la hermenéutica, mismas entre las que podemos identificar bastantes
desarrollos muy significativos del pensamiento estético.

Estos son, pues, el tema y el contexto, grosso modo, en que se ocupa y en el que se
desarrolla la primera parte del pensamiento filoséfico de Mario Teodoro Ramirez: la
sensibilidad y la estética; una primera parte en la que elabora una propuesta y que podemos
denominar como “Una filosofia de la sensibilidad creadora”. En este sentido, el propdsito del
presente trabajo consiste en aproximarnos a ésta, mediante la exposicion de sus primeras tres
obras publicadas, a saber: Retorno a lo sensible (1980), La filosofia del quiasmo (1994 y
2013) y Cuerpo y arte (1996).

59

Enero —
febrero
2019



60

Enero —
febrero
2019

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

Del elogio de los sentidos al Ser sensible:

En Retorno a lo sensible, Ramirez se propone hacer una introduccién general a una
Estética filoséfica o, como también sefiala, una Filosofia estética. Por el titulo y los
contenidos, sin desmentir su propdsito, nosotros consideramos que desarrolla un “elogio a los
sentidos” en tres momentos entrelazados, en correspondencia con los tres apartados de la
obra, compuesta por: “Del arte a la estética”, “De la Estética a la filosofia” y “Hacia una
filosofia estética”.

Consciente de sus limites y alcances, previamente aclara algunas cuestiones: ir mas alla
del imperio del racionalismo y la filosofia de la conciencia, de la filosofia tradicional
metafisica y moralista, por un lado; y, por otro, usar a los propios filésofos de la historia para
repensar los sentidos y darles un nuevo estatus, reinterpretarlos desde una nueva perspectiva.
En concreto, dice: “La mejor manera de comprender a los filosofos es usandolos™. Y también

indica:

Para nosotros filosofar consiste, en cierto modo, en una reproducciéon que no puede ni suponer
agotar todos los elementos de cada unos de los de los filosofos ni anclarse en los significados
particulares o parciales de sus filosofias. Filosofar es interpretar y re-interpretar, pensar y repensar,

reflexionar y autoreflexionar (Ramirez, 1980: 7).

Una vez dicho esto, en el primer apartado, “Del arte a la estética”, Ramirez se refiere a los
signos, al arte y, de manera mas amplia y detenida, al arte contemporaneo. Después de
plantear las paradojas de la interpretacion y de establecer que en ello resalta la perspectiva del
intérprete y que esta, de alguna manera, permite y expresa la repeticion y la diferencia,
declara como estético el signo de nuestro tiempo: “Nuestro fundamento y nuestro destino es
estético, dice; lo estético es el signo de nuestro tiempo: el ludismo de todos los signos y la
muerte de las permanencias puritanas y moralistas” (1980: 16). Enseguida presenta una
especie de declaracion de principios que es, a la vez, el hilo conductor de este y sus dos libros

posteriores:

Estd naciendo un nuevo espiritu: plural, multivoco, abierto, irreductible a ninguna identidad
imperecedera: el Superhombre, el espiritu estético: el sentido que campea debajo de la crisis continuas
de la cultura occidental; el espiritu que se ensaila en la continuidad de las rupturas y los
resquebrajamientos: en la moral y en la politica, en la ciencia y en la técnica, en la accion social y en la
individual, se consolida esta tendencia a hacer del arte algo mas que una especifica actividad, es decir, a
hacer de ¢l una forma generalizada de existencia, un modo fundamental de la experiencia, un modelo y
una concepcion reflexiva que explique y realice las practicas de diseminacion. Practicas en que esta

comprometida nuestra sensibilidad, nuestro ser entero (Ibid: 16).



Pikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

En cuanto al arte en general y al arte contemporaneo en particular, Ramirez dice que el
objeto artistico no es una cosa entre las cosas sino un sistema de relaciones entre varios
elementos: el autor, la obra y el espectador; asimismo, que la obra de arte es la expresion de la
experiencia vital del mundo, al mismo tiempo que un campo en el que se desarrollan los actos
expresivos y los actos imaginativos. “La obra de arte, sefiala por ltimo, la percepcion y la
actitud estéticas nos permiten modificar el sentido de la realidad, en fin, al sentido: hacen que
irrumpa el sentido en el mundo” (1980: 23). Para efectos de destacar algunos aspectos del arte
contemporaneo, nuestro autor refiere primero cémo el arte estuvo determinado y supeditado a
la Iglesia en la Edad Media y a la voluntad de representar; del mismo modo ha estado
supeditado a la burguesia de la modernidad. Enseguida, sefiala que una de las principales y
mas importantes caracteristicas del arte contemporaneo es precisamente “la conquista plena
de su especificidad” (1980: 27). Esto significa, entre otras cosas, ademas de la autonomia e
independencia del arte, su relacion estrecha con la vida y con la sociedad. “Redefinimos, -dice
Ramirez-, al arte y a la obra de arte como proceso de formalizacion, como signo autdnomo, y
como instauracion y produccion del sentido” (1980: 32).

No obstante que en el primer apartado ya plantea algunas cuestiones sobre estética, no es
sino hasta el segundo cuando las amplia y las vincula con la filosofia. Asi, pues, en “De la
estética a la filosofia”, el filosofo aborda, por un lado, el concepto de estética y el de filosofia
y, por otro, desarrolla, de manera mas amplia, los temas de la experiencia, el empirismo y la
filosofia de Kant.

(Qué es la estética? Para empezar, en un sentido amplio, es teoria de la experiencia. Si
bien, a partir de Kant se habla de las condiciones sensibles del conocimiento y, al mismo
tiempo, reflexion o teoria de las artes, Ramirez plantea la hipotesis de que la estética posee
inicialmente dos momentos: una como teoria de la sensibilidad o teoria de la experiencia y
otra como teoria de la experiencia real o teoria del arte. De estas teorias, dice, se desprende un
tercer momento, como critica de “la cultura y la sociedad existentes desde la perspectiva de la
concepcidn estética del mundo” (1980: 40).

(Qué es la filosofia? Es reflexion y es critica. Por lo primero se entiende aquello que
tiene dos direcciones: la que puede dirigirse a lo que esta sobre ella y funda el conocimiento
intelectual y la que puede ir hacia lo que esta debajo de la reflexion misma, el fundamento de
si misma: lo irreflexivo. Entendida mas alld del ambito gnoseoldgico y de todo lo que esto
implica, la critica se concibe primordialmente como creacion. Entre estos replanteamientos de
la reflexion y de la critica, hay un asunto en particular que es al mismo tiempo un
replanteamiento de la filosofia: el de la experiencia originaria. En este sentido, Ramirez
puntualiza: “La experiencia originaria no existe sin el acto reflexivo, sin el acto de su re-
apropiacion” (1980: 50). Y, ademas: “La experiencia no solo es el recurso de la critica sino
que aquella misma —comprendida como originaria— es el ejercicio efectivo y activo de la

critica (1980: 51). De aqui, a manera de sintesis y como anticipacion a lo que desarrolla mas

61

Enero —
febrero
2019



62

Enero —
febrero
2019

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

adelante, los significados del empirismo que asume nuestro autor: “como posicion que
relativiza cualquier orden racional-sustancial” y “como recuperacion del caracter total de la

experiencia” (1980: 51).

El tema crucial de las relaciones estética-filosofia, dice Ramirez, es el de la experiencia. La estética
definida como teoria de la experiencia abarcaria, a la vez que comunicaria, dos campos teodricos: el de la
reflexion filosofica sobre las condiciones de posibilidad de toda experiencia, y el de la teoria sobre la

experiencia en su concrecion, es decir, la teoria de la produccion artistica (Ibid: 54).

Dentro de su estudio sobre la experiencia y el empirismo, nuestro autor refiere a Bacon,
Locke, Berkeley, Hume y Kant. Del primero resalta la distincion entre una experiencia vaga y
una ordenada, sin dejar de referir la vaguedad del concepto: como coleccion de percepciones,
como diversidad de conjunciones de los hechos, como posibilidad de verificaciéon, como
asociacion, como pasion, como problema —para el racionalismo en general- y como
instrumento —para el empirismo en general—, etcétera.

Después de considerar que la gran aportaciéon del empirismo consistio en la critica
inmanente de la razon y que para el racionalismo el conocimiento sensible era un equivalente
de la imaginacion, para diferenciarlo del intelectual, de manera especifica, Ramirez plantea la
realidad de los sensa, segiin Locke. “Para €l los sensa corresponde con lo real, todos los sensa
son reales, a partir de los cuales el entendimiento actta, clasifica, ordenando, organizando”
(1980: 61). Esta idea no tuvo continuidad con Berkeley. El empirismo de Hume, a diferencia
de los anteriores, es valorado como integral. Hay, en este sentido, un replanteamiento de la
percepcion, como impresiones e ideas, y la relacion que hay entre estos y la imaginacion. “La
imaginacion, sintetiza nuestro autor, es el verdadero principio y es lo que caracteriza de
manera esencial a la experiencia como fundamento” (1980: 66). Después de hablar de la
relacion entre Hume y Kant, de sus coincidencias y sus diferencias, expone y desarrolla los
siguientes puntos de la filosofia del segundo: el sistema de las facultades, la emergencia del
problema estético, la relacion entre estética y teleologia. A manera de critica a la filosofia
kantiana, Ramirez sugiere que el concepto de experiencia requiere de un analisis amplio al
interior de la misma filosofia de Kant con el proposito de superarlo.

“Hacia una filosofia estética”, tercera y ultima parte de esta Opera Prima, es, por decir lo
menos, una fiesta del pensamiento sobre lo sensible; de conceptos y preceptos, como dijera
Deleuze. “Las problematicas, las categorias y las filosofias que tratamos no solamente
permiten construir y fundamentar el concepto de experiencia estética, sino que fungen a la vez
como elementos que definen el pensamiento estético, la perspectiva estética del mundo y de la
vida” (1980: 90). Con este propdsito, recupera y expone: el rizoma, la critica al dualismo

cartesiano, el connatus de Spinoza, la voluntad de poder y el eterno retorno, la intuicion y el



Pikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

elan vital, el Lebenswelt, la carne. Se trata, en efecto, de superar el concepto de experiencia,
de sentar las bases para un nuevo significado.

Una cuestion hilvana todos estos conceptos: una filosofia del cuerpo. Asi, por ejemplo, al
hablar del rizoma, Ramirez dice: “El cuerpo es el modelo del rizoma (...) Mas bien el cuerpo
vivido es la realidad originaria, el rizoma. El cuerpo es el elemento, se forma a si mismo con
el medio o el mundo en el que existe; el mundo se corporaliza, se hace carne. El cuerpo es el
lugar de las multiplicidades y de la pluralidad, del acontecimiento y del devenir” (1980: 95).
A manera de critica a Descartes, al tocar el tema Naturaleza y cultura, dice que “en ese
individuo compuesto de alma y cuerpo, lo que realmente pertenece a €l es el cuerpo, el alma
es un anadido posterior. Por lo que respecta a Spinoza y el connatus, sefiala: “El cuerpo es
naturaleza y la Naturaleza es cuerpo. Lo que puede un cuerpo es todo o es su potencia
indefinida, su capacidad de ser afectado. El cuerpo forma una comunidad con los otros
cuerpos, la complejidad de un solo cuerpo” (1980: 106). “La filosofia del cuerpo significa, en
esta primera incursion, a la vez, afirmacién de lo singular y afirmacién de la inmanencia”
(1980: 110), puntualiza el autor al considerar las nociones de voluntad de poder, el eterno
retorno y superhombre de Nietzsche.

Luego de destacar la captacion de lo que es la intuicion, de resaltar la inmanencia y la
heterogeneidad que implican el élan vital, asi como el devenir de la vida -“Intuir lo vital es
convertirse en fuerza creadora” (1980:127)-, habla del mundo de vida y la carne, de Husserl y
Merleau-Ponty.

De tal manera que el problema tltimo de la fenomenologia —sintetiza— no es la constitucion sino la
revelacion del mundo; la reduccidn trascendental consiste en la recuperacion del sentido originario que
es el mundo de vida. No se trata de constituir un mundo en base a la idea de verdad, sino realizar la

verdad en el mundo, hacer aparecer el mundo como verdadero (Ibid: 137).

En la ultimas paginas de su primer ensayo filoso6fico, Ramirez dice haber mostrado como
hay una relacion organica y esencial entre la estética y la filosofia; de igual manera, postula
que la estética nos lleva a una modificacion de nuestro conceptos sobre la filosofia y la
existencia. “La crisis de todo el sentido de la realidad, afirma, nos ha conducido a la estética”

(1980: 143). Desde ella, resultan criticables tanto el discurso moralista como el metafisico.

Asumir el sentido estético de la filosofia, sefiala enseguida, no significa agotar en ¢l a la practica
filosofica, sino solamente plantear el cardcter que en nuestro tiempo puede tener hablar de filosofia

primera, y hablar, por otra parte, de la relacion de la filosofia con la praxis, con el mundo (Ibid: 144).

Hasta aqui parte de la intuicion que en los libros posteriores adquirird mas fuerza, solidez

y profundidad al estudiar la filosofia de Merleau-Ponty y al interpretarla, consecutivamente,

63

Enero —
febrero
2019



64

Enero —
febrero
2019

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

en clave estética. Cierra el libro nuestro autor redefiniendo una estética trascendental,

concepto que desaparecera del todo en lo sucesivo.
Del Ser sensible a la sensibilidad creadora

Mientras en Retorno a lo sensible Mario Teodoro Ramirez se aventura a un estudio sobre
los conceptos de experiencia, cuerpo y sentidos, una aventura en la que recolecta e hilvana
varias ideas de varios filésofos afines a una reconceptualizacion de los mismos, en La
filosofia del quiasmo se centra y concentra en el de Ser sensible, asi como en los de la
percepcion y la expresion. De esta manera, desde sus primeras paginas, anuncia: “Hay que
retornar a una experiencia cuasi sensible o cuasi carnal de la misma idealidad de la filosofia”
(Ramirez, 2013: 29).

1). De la filosofia y el quiasmo

Dos cuestiones previas al planteamiento central del libro, Ramirez nos adelanta algunas
ideas en torno a la filosofia, la lectura filosofica y la obra filoséfica, por un lado; y, por otro,
sobre el quiasmo. Respecto a lo primero, en la introducciéon dice que la “filosofia es
indefectiblemente un acto individual” (2013: 19). Y, sin embargo, que al estudiar a un
filésofo en particular ya es de suyo un ejercicio filosofico. En cuanto a la lectura filosofica,
nos advierte que no es lineal ni univoca, sino un “didlogo, un intercambio, un torbellino
incluso” (2013: 27). La lectura filosofica es, ademas, “la construccion de un campo de
pensamiento comun” (2013: 28), es percepcion. Percibir una filosofia o concebir la lectura
filosofica como percepcion es, por otro lado, introducirnos a ella desde una determinada
perspectiva. “La lectura filosofica es, pues, antes que una relacidon exterior entre dos, una
superposicion, una promiscuidad o una mutua usurpacion de ideas e intenciones” (2013: 29-
30). No obstante lo dicho, Ramirez también refiere que no hay un acceso absoluto al
pensamiento filosofico, a una obra filosofica. Dos son las razones: una, ninguna filosofia esta
terminada, cerrada sobre si misma; y, dos, nuestro pensamiento no nos es dado de manera
transparente” (2013: 30). Algunas otras caracteristicas del discurso y el pensamiento
filosofico, al decir de nuestro autor, son: la no posesion de fundamento, la apertura, la
capacidad de articular. “Una filosofia es lo que nos ensefia a pensar” (2013: 36). Como podra
advertirse, ya no se trata solamente de interpretar y reinterpretar, de pensar y repensar, de
reflexionar y autoreflexionar, como lo dejo dicho en la primera obra.

(Qué es la filosofia del quiasmo? ;Qué es el quiasmo? Un pensamiento riguroso de la
dualidad, del ser dual, que no del dualismo y menos aun del monismo. El quiasmo, por su
parte, es relacidon, entrecruzamiento, encabalgamiento, complementacion, compenetracion,

superposicion, circularidad y mutuo entretejimiento, en fin, un esquema de pensamiento que



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

nos permite abordar las relaciones entre sujeto y mundo, alma y cuerpo, pensamiento y
lenguaje, sujeto y accion. Uno de los primeros problemas a atender es, precisamente, el de la

relacion entre la subjetividad y el mundo.
2). De la ontologia de la carne a la semiotica

(A qué se refiere Ramirez, mds concretamente, cuando habla de la “subjetividad
corporal” y “el ser sensible”? En términos generales, a una ontologia. Una ontologia en la que
no se piense al sujeto por un lado y al mundo o lo que es por otro sino en una relacion muy
peculiar: quiasmatica. Esto es, propone concebir al Ser como fenoménico y a la conciencia
como encarnada.

Particular e inicialmente, expone una filosofia del cuerpo. ;Qué es el cuerpo? En primer
lugar, el cuerpo no es ni un objeto entre los objetos ni un sujeto. Es, por el contrario, una
entidad ambigua con la que antes que podamos decir “tenemos un cuerpo” es necesario
precisar: “somos un cuerpo”. Desde esta perspectiva, es posible concebir al cuerpo que somos

como una abertura al mundo, como una actividad capaz de estructurar al mundo.

En general, dice Ramirez, el ser de mi cuerpo es inseparable del mundo y su unidad se hace en la
configuracion significativa del medio existente. Mi cuerpo no es un ser en si, aislado del mundo; solo lo
conozco y lo poseo en relacion con un medio circundante de objetos y relaciones y en una horizonte de
posibilidades practicas” (Ibid: 87).

Y mas adelante precisa: “Mi corporalidad no es un ente cerrado sobre si mismo ni es una
cosa mas de un mundo objetivo previo; es un ser puramente relacional; una estructura, pero
que se compone de intensidades y movimientos; una totalidad, pero mévil y abierta” (2013:
88).

En segundo lugar, el cuerpo es un ser espacial y mas aun, una entidad espacializante;
“que vive el espacio y el espacio vive en €1 (2013: 90); una entidad, en fin, que, a partir de su
caracter espacializante, puede comprenderse el movimiento y la intencionalidad corporal y el
emerger del pensamiento a partir de los sentidos. “Mi cuerpo se revela asi como fundamento y
la clave de todo espacio y todo ser expresivo”, a partir del cual la experiencia corporal se
caracteriza por la “inmanencia entre la experiencia y el sentido, la posibilidad de que las cosas
se pongan a existir como pensamientos y los pensamientos como cosas” (2013: 94). Desde
esta perspectiva, sefiala Ramirez enseguida: percibir, pensar y existir son una misma cosa y se
confunden. Se piensa, en efecto, con todo el cuerpo.

Contra el psicoanalisis, en tercer lugar, el cuerpo en no es una entidad en la que la libido
es una entelequia del sexo ni algo que se ubique en alguna parte en especifico. En este

sentido, de lo que se trata es “pensar el comportamiento sexual, y la afectividad general, como

65

Enero —
febrero
2019



66

Enero —
febrero
2019

Pikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

un modo de relacién con el mundo”, asi como hay otros modos: intelectual, emocional,
imaginativo, técnico-practico (2013: 98), por un lado; y, por otro, de que la percepcion erodtica
se encuentra en la totalidad del cuerpo (2013: 99).

Por ultimo, en cuarto lugar, el cuerpo (la carne, los sentidos) es el acceso al Ser sensible.

Concretamente, dice Ramirez:

Pensar al cuerpo y pensar a partir de ¢l es el camino para la articulacion de una nueva concepcion
ontoldgica, pues lo que finalmente se pone en cuestion es todo el pensamiento objetivo, el modelo
entero del objeto, de la entidad y la identidad (Ibid: 109).

Por otro lado, cuando habla del Ser sensible, nuestro autor se refiere inicialmente a una
filosofia de la naturaleza, a una cosmogonia. En este sentido, dos de las varias cuestiones que
se exponen son: la de la presencia y la percepcion. Més alla de la metafisica dogmatica y el
escepticismo, el ser sensible es una presencia, “pero no una presencia plena y perfecta,
compacta y acabada”; es, mas bien, la “presencia de una ausencia” (2013: 112). EI Ser
sensible es, ademas, una estructura. Algo totalmente distinto a lo que es una representacion, el
Ser sensible es lo que se percibe. La percepcion, como ya se aludié de alguna manera, “es la
condicion de efectividad de toda relacion el Ser y el mundo” (2013: 114). Otra manera de
referirse a esta relacion de cuerpo y mundo es la Carne: “Esta doble incrustacion del ser y el
no ser” (2013: 116).

A partir de estos conceptos, enseguida nuestro autor expone tres problemas: la
espacialidad carnal, la carnalidad de las cosas y el tiempo percibido. Algunos temas al interior
del primer problema se refieren a la orientacion y la profundidad; dentro del segundo, son las
cualidades sensoriales (el color, el peso, el sabor), la unidad de las cosas y lo real —y su
relacion con lo ilusorio—; y, dentro del tercero, son: el flujo actual (o una actualidad fluyente)

y la relacion entre lo temporal y lo eterno.

La Ontologia de la Carne —sintetiza Mario Teodoro Ramirez— se propone superar definitivamente
toda ontologia del Ser como objeto, cosa o sustancia. Es siempre una ontologia del entrelazo, la
estructura y la contextura; de las relaciones, los intercambios y las configuraciones; de lo que persiste o
insiste en las cosas y los sujetos, en los objetos y los conceptos. De lo trans-fisico, que no es lo
metafisico sino lo inter-fisico, con lo objetivo y definido, no pueden ser consideradas, sin embargo,

como entidades supra-fisicas o mentales (Ibid: 120).

Ahora bien, asi como hay una relaciéon de superposicion entre el sujeto y el mundo,
también la hay en los asuntos no menos problemadticos entre el cuerpo y el alma (o, en los
términos propios de esta nueva filosofia de la sensibilidad, entre el acto perceptivo y el acto
expresivo), y entre el lenguaje y el pensamiento (o el acto lingiiistico y el acto espiritual). Esto

es a lo que se refiere Ramirez al pensar en el quiasmo semiotico. Algunos temas al interior de



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

estas problematicas son: el ser y el sentido, el gesto y la palabra, la lengua y el habla, por un
lado; y, por otro, el otro y la intercorporalidad, el didlogo, el devenir y la verdad, la historia y

el sentido.

Del mundo al cuerpo, del cuerpo al lenguaje, del lenguaje al pensamiento, del pensamiento a la
accion: no tenemos aqui un proceso lineal, un devenir teleologico, sino un ser de muchas caras, un
mundo poliédrico. El cuerpo que piensa y actiia socialmente sigue siendo un cuerpo que habla y percibe
(Ibid: 146).

3). La cultura como conjunto de acciones encarnadas

En la ultima parte, “La carne y el espiritu”, Ramirez desarrolla un problema de
problemas: la relacion de la praxis humana y el ser, mismo en el que habla de la situacion y la
libertad, moral y politica, ciencia y percepcion, pintura y filosofia y, finalmente, metafisica y
contingencia.

De este diversidad de acciones, hay dos ideas principales: una, que responde a la
necesidad de una nueva forma de ver a la cultura; y, dos, una nueva nocién sobre la accion

filosofica.
De la primera, dice.

La comprension de todas estas manifestaciones de la cultura, dice Ramirez, ya no puede
ser atomista ni jerarquizante, sino transversal, pluralista y dimensional (...) No hay privilegio
de la vision cientifica sobre la filosofica, ni al revés; tampoco de éstas sobre la artistica (Ibid:
225).

Y, de la segunda, puntualiza:

La accion filosofica no es separable de un medio corporeo, de una motricidad: ésta es la
de la escritura, la motricidad intencional de los signos, el juego de la palabra, su intensidad y
circunstancialidad, su ética propia. La filosofia s6lo puede alcanzar y expresar el mundo de
nuestra experiencia concreta si es capaz de dejarse invadir por las formas expresivas; si en
lugar de instrumentalizarlas o reducirlas, afronta su vida ordinaria, su ambigiiedad e
imprevisibilidad. La filosofia ya no es solamente un discurso seco y frio sobre las cosas
importantes y generales, deviene palabra expresiva, creadora, reveladora sobre cosas nimias,

cotidianas, prosaicas (Ibid: 238).

En efecto: si en su primer texto, Ramirez aborda la sensibilidad y los sentidos desde una
perspectiva filosofica, es decir, piensa, interpreta y reflexiona sobre los sentidos, en todo éste,

su segundo texto, como ha podido constatarse, nos advierte y sugiere el organon, el

67

Enero —
febrero
2019



68

Enero —
febrero
2019

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

instrumento, desde el cual se filosofa: los sentidos, el cuerpo. Dicho de otra manera, si
planteamos la pregunta ;qué hay?, ésta podria responderse: lo que hay es pensamiento
encarnado. Y, lo que es mas, dentro de las multiples actividades o acciones que este
instrumento, la carne o el cuerpo, puede realizar, hay una en particular, eminente filosofica: la

actividad creadora, tema en el que enfatiza en su tercer libro.

Hacia una filosofia de la sensibilidad creadora

Cuatro son las ideas (o hipdtesis) centrales del tercer libro de Mario Teodoro Ramirez,
Cuerpo y arte: la unidad de la filosofia y la estética, la experiencia originaria como
experiencia estética, el concepto de arte como sintesis de naturaleza y cultura y una

redefinicion del concepto de creacion.

Para esto, estructura su libro en cuatro partes. La primera la denomina “Estética y
filosofia” y lo desarrolla dos capitulos, “La estética en el pensamiento de Merleau-Ponty” y
“La filosofia como estética”. La segunda parte la titula “La experiencia estética” y comprende
los siguientes temas: “Objeto estético y percepcion sensible”, “El cuerpo como sujeto
estético” y “Mundo sensible y mundo estético”. La tercera parte, “Arte y naturaleza”, contiene
dos capitulos: “Ontologia de la pintura” y “Hacia una estética de la naturaleza”. Por ultimo,
en la cuarta parte, “Arte y cultura”, expone los temas: “Arte y lenguaje”, “La expresion

creadora” y “Arte, historia y cultura”.
1). Filosofia y estética

Retomando una de las ideas principales de su primer libro, la de la relacion entre filosofia
y estética, pero ahora recargada con la experiencia de la lectura de Merleu-Ponty, Ramirez
apunta en la introduccion después de referir algunas palabras sobre la prioridad ontologica de

lo bello y la prioridad de la estética para una filosofia ontoldgica:

Lo que necesitamos es una estética filosofica (o una filosofia estética) que defina el
sentido y el proyecto de un espiritu estético, de una nueva y a la vez antiquisima manera de ver
el mundo: ésa en la que se saben aunar nuestras capacidades receptivas, sensitivas —nuestra
posibilidad inextinguible de comunicacion viviente con la Naturaleza y el Ser entero— y
nuestras potencias activas, expresivas, creadoras —nuestra posibilidad siempre abierta de

transformarnos y formarnos segln el proyecto de libertad” (Ramirez, 1996: 3-4).

Y en el segundo capitulo, ademés de tratar algunas ideas sobre la fenomenologia, donde

se encarga de ampliar y profundizar dicha relacion. Para empezar, sefiala: “Si lo sensible es el



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

ser originario entonces el arte es la expresion y la verdad del ser originario y la ontologia
fundamental, la filosofia primera, es Estética” (1996: 26). De esta manera, afirma que hay una
ontologia estética y que esta consta de cuatro temas basicos: el Ser sensible, la comunidad
estética, la relacion entre ideas sensibles e ideas estéticas y la relacion entre contingencia y
creacion del sentido. Por lo demas, esta ontologia estética tiene su desarrollo, propone

Ramirez, en la experiencia estética.
2). Experiencia estética

(Qué es la experiencia estética? Es la experiencia sensible (en tanto experiencia
originaria) y estd compuesta de cuatro elementos: (a). “el objeto sensible en cuanto objeto
percibido”, (b). “la percepcion como acto estético fundamental”, (c). “el cuerpo como sujeto
estético” y (d). “el mundo sensible (la realidad percibida) como mundo o contenido estético”
(1996: 56). Antes de decir algo respecto a estos elementos, cabe sefialar que aqui encuentra
nuestro autor una respuesta a la preocupacion de superar al problema de la estética kantiana
planteada en el primer libro, a saber, la dicotomia de la estética en tanto que significaba ora

teoria de la experiencia sensible ora teoria del arte.

A reserva de realizar un estudio mas puntual de esta parte, la de la experiencia estética, y
su relacion con la que aborda el Ser sensible del libro anterior y la idea central del primero,
pues se trata de la parte nodal de la filosofia como sensibilidad creadora, de momento
podemos senalar del primer elemento (a) es que no es un objeto intencional o una entidad

mental, como lo pensaban Sartre e Ingarden. A diferencia de ellos, Ramirez afirma:

El ser del objeto estético es su ser percibido mismo... ;Cual es su especificidad? Ninguna,
si se esta preguntando por algin componente suplementario, por una cualidad adicional.
Mientras cualquier objeto puede existir bajo diversas modalidades (percibido, recordado,
imaginado, representado), el objeto estético es aquel que solo existe en tanto que percibido y de
ninguna otra manera: una obra de arte es algo que hay que ver u oir, no es algo que nos puedan
contar” (Ibid: 60).

Por lo que respecta a la percepcion estética (b), lo primero que habria que decir es que es
un fendmeno ambiguo, pero, a la vez, constitutivo de un conjunto de significados. Es, ademas,
una experiencia completa, integral, autonoma y autosuficiente. Por otro lado, respecto de
nuestras otras facultades como la de la imaginacion o la del entendimiento, la de la percepcion
tiene una diferencia de naturaleza y no solamente de grado. Dice nuestro autor: “No hay que
decir que la percepcion estética rompe con nuestra percepcion natural, ordinaria; al contrario,
lo que hace es afinarla, desarrollarla; recuperar y desplegar todas sus posibilidades expresivas,

cognitivas y creadoras” (1996: 72).

69

Enero —
febrero
2019



70

Enero —
febrero
2019

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

Sobre el cuerpo (c) como sujeto estético, dice que es como el arte, en primer término.
Asimismo, que es una totalidad fenoménica que, solamente en cuanto totalidad, tiene sentido.
Especificamente, explica: “Mi cuerpo es una unidad en la multiplicidad: no es una unidad
formal, exterior a sus componentes, ni una multiplicidad cuantitativa que s6lo se unificaria a
posteriori. Salvo la obra de arte no hay otra cosa con la cual pudiéramos comparar esa

unidad” (1996: 74). Y, posteriormente, agrega:

El misterio de la unidad de nuestro cuerpo radica en que ésta no se hace dentro de él
(segln una integracién mecanica o intelectiva) sino fuera, en el proceso a través del cual el
cuerpo vivo se dirige —con sus sentidos, con su motricidad— a un mundo, se abre a las cosas y,

simultaneamente, se prolonga en ella y hace de ellas prolongacion de si mismo” (Ibid: 74-75).

Por lo demas, de momento nada méas queda sefalar que tanto la creaciéon como la
contemplacion son consideradas como acciones fundamentales del cuerpo en la que la

contemplacion misma, antes que mera pasividad, también es vista como creacion.

Del ultimo elemento, el mundo sensible como mundo o contenido estético (d), nuestro
autor dice que: esta estructurado y funciona estéticamente. Mas que fisica o psicoldgica, su
verdad primordial es estética, artistica” (1996: 90). Después de exponer el color y el espacio
(como cualidades del ser sensible y a la vez estéticas), la cosa sensible en tanto que una
relacion entre el arte y la realidad (y en la que se especifica que el artista no imita una cosa
real sino que imita lo que hace real a una cosa) y la relacion entre imaginacion y percepcion
(en la que la primera se funda en la primera y no al revés), Ramirez vuelve al asunto de la

experiencia estética como experiencia originaria.

Primero dice: “La experiencia originaria es forma universal del ser y la realidad
fundamental del mundo...” (1996: 110). Y agrega en seguida: “...es aquello que nunca deja
de estar presente; todavia mas, es lo presente mismo, pero en tanto complejidad de lo que a la
vez es ausencia, lejania o alejamiento” (1996: 111). Y, para pasar a la cuestion del arte como
sintesis de la Naturaleza y la cultura, cierra afirmando: La experiencia originaria “... es el
devenir-natural de espiritu, de la cultura y sus significaciones, y el devenir —cultural de la

naturaleza, de la materia, la sensacion y de la fuerza” (1996: 112).
3) Naturaleza, arte y cultura

Las dos partes restantes, “Arte y naturaleza” y “Arte y cultura”, son amplias. También

ricas en contenidos y reflexiones. En la primera de éstas, expone una ontologia de la pintura,



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

por un lado; y, por otro, una estética de la naturaleza. Previamente, esclarece y puntualiza

algo sobre la relacion entre arte y naturaleza:

El arte es expresion, cumplimiento, del Ser de lo sensible, y como tal, expresion de la
Naturaleza, manifestacion y realizacion de la dimension natural de nuestro ser. La experiencia
estética prolonga y realiza la vida natural de la conciencia, muestra la pertenencia del sujeto al
mundo de la Sensibilidad, confirma el caracter carnal y vital de la existencia primordial. Asi,
pues, lejos de romper con nuestra vida natural, la actividad artistica la expresa y la acrecienta
(Ibid: 115).

En lo que respecta a la relacion entre arte y cultura, Mario Teodoro Ramirez expone y
desarrolla tres problemas: el de la relacion entre arte y lenguaje, la expresion creadora y la
relacion entre historia, arte y cultura. Algunos temas que se abordan en estos apartados, son:
el problema del arte en tanto que lenguaje, la expresion y la creacion en el lenguaje, el artista,
la filosofia del estilo, la tarea del espectador, la historicidad del arte y la relacion entre

filosofia y literatura.

Sin extendernos en los asuntos de la obra abierta o de la hermenéutica de la recepcion,
asuntos claves e importantes para comprender el tema de la tarea del espectador (y en la que
¢ste juega una parte importante en tanto que co-creador), no queremos dejar de rescatar la
siguiente idea: “Mas que acabar la obra de arte, el espectador debe, a partir de ella, iniciar una
nueva comprension del mundo, asumiendo el inacabamiento, la incompletud y la apertura
como sus rasgos constitutivos” (1996: 203). Asimismo, sin extendernos sobre la perspectiva
de Hegel en cuanto al asunto de la historicidad del arte, no queremos dejar pasar la idea segiin

la cual declara:

Si somos parte de un mundo histérico-cultural no tenemos otra forma de comprender, de
pertenecer, a ese mundo que a través de nuestra accion, de nuestra praxis, de nuestra accion
creadora. La unidad de la historia pasa por nuestro cuerpo, encuentra en nuestra corporalidad
viviente, capaz siempre de encarnar un sentido, de actuarlo o de hablarlo, su mas concreto e
irrebasable fundamento (Ibid: 224).

Y que se complementa, al decir nuestro autor: “El mundo histérico es, pues, carne, chair,
materia vibrante, ideas actuadas, significaciones dichas. Vidas que se encabalgan entre si, que
se ven y se hablan, se entregan, confunden y co-fundan...” (1996: 224).

4). De la creacion de los sentidos a la sensibilidad creadora

Para cerrar este libro, y este ciclo, Ramirez nos entrega como conclusiones algunas ideas

sobre el sentido estético, el arte y la creacion...

71

Enero —
febrero
2019



72

Enero —
febrero
2019

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

(Qué es lo que hace que una obra de arte tenga sentido estético? En respuesta a la
pregunta, Ramirez se ve en la necesidad de referir que en la antigliedad tal pregunta no tenia
respuesta y que es hasta en el Renacimiento que se empez6 a distinguir el arte del trabajo y la
técnica. A partir de esta momento y hasta Hegel es que el arte tuvo un sentido.
Particularmente con el tltimo, el arte es una forma de pensamiento degradado. En lo sucesivo,
el arte tuvo una especie de positivizacion y particularizacion. En vez de relacionarlo con el
espiritu, se hizo con la sociedad, la historia, la cultura, la personalidad y el lenguaje. De aqui
su propuesta: mas alld de la intencion del autor y la interpretacion del espectador, el sentido
estético del arte, para la época mas reciente, se caracteriza por la inmanencia y la apertura. De
acuerdo a lo que se viene exponiendo, “El sentido de la obra de arte es el sentido del mundo
sensible que se vuelve, gracias a ella, para si. En general, el Arte es el Para-si de la
Sensibilidad, el devenir-conciencia de la sensacion” (1996: 252). En tanto que una obra de
arte es inflexion de lo sensible, es decir, no es una reflexioén ni un concepto, el sentido estético
es, ademads, apertura. Asi, pues, “en cada experiencia estética, con cada vivencia de un nuevo
espectador, el sentido de una obra se realiza, se concreta y actualiza” (1996: 253). Apertura,
dice mas adelante, no significa carencia. Esto lleva a nuestro autor a plantear una teoria
general del sentido, dividida en tres acepciones: en el semantico, como significado; en la

teoria del cuerpo, como 6rgano; y, en la de lo espacio-temporal, como intencionalidad.

(Qué es el arte? Es expresion de la Naturaleza y es creacion de cultura. Si tomamos en
cuenta que la Naturaleza es espontaneidad, el Ser primordial, incausado, que se sostiene a si
mismo y sostiene todo lo que pueda haber; si consideramos que el hombre, en tanto que
cuerpo, pertenece a la naturaleza; y, si no olvidamos que todo lo que el segundo diga o
interprete de lo primero, el arte es expresion de la naturaleza y, al mismo tiempo, creacion de
cultura, si bien esta expresion no deja de ser problematica en si misma. Tanto en lo primero
como en lo segundo, siempre esta en juego el caracter indeterminado/determinado de la

naturaleza y la obra de arte.

(Qué es la creacion? Frente a la nocion teoldgica y sus consecuencias en el romanticismo
y considerando lo determinado/indeterminado, para empezar, toda creacion es re-creacion.
Contrario a una nocidn absolutista, la creacion es un acto concreto, procesual y relativo. Més
que un acto espiritual o espiritualista, es una acto de la vida practico-sensible. La creacion, en
efecto, no se refiere a sacar algo de la nada; tampoco a la fabricacion de algo. La creacion de
una obra de arte, asimismo, no es una representacion; es, por el contrario, “creacion de
realidad, como mimesis primordial: el arte no imita algo real; en todo caso, imita, repite o

reproduce, el proceso de lo real” (1996: 265). Entre el enfrentamiento e interpretacion del



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

artista con respecto al mundo y la realidad, la creacion de una obra de arte y el enfrentamiento

e interpretacion del espectador, dice:

Una obra de arte, un sentido estético, no tiene su ser, su consistencia, detras de si sino
delante, no estd sélo en su autor sino en el conjunto abierto e indeterminado de sus
espectadores posibles. Toda creacion es una re-creacion, hemos dicho. Hemos de agregar ahora
que toda re-creacion es una co-creacion. El acto creador es un proceso intrinsecamente ptblico,
comunitario; la funcién del espectador es constitutiva del fendmeno estético (...) Obra de arte
y espectador se autoconstituyen en el juego de sus mutuas relaciones. El espectador transfigura
a la obra y ésta lo transfigura a él, lo forma e informa, le da la base para que se construya una

nueva sensibilidad, un nuevo modo de ser y quizas un nuevo ser... (Ibid: 266-267).

Una vez dicho lo anterior, consideramos necesario retornar a algunas ideas del primer
libro. Mas acé del discurso moralista y metafisico de la modernidad, una filosofia estética.
Mas acé de las filosofias reflexivas e idealistas, una filosofia de los sentidos y del cuerpo. Es
decir, una filosofia 0 una experiencia originaria como obra de arte y como creadora de
sentido, de sentidos. En suma: una filosofia de la sensibilidad creadora. El elan vital, la
lebenswelt, la voluntad de poder, el rizoma y el connatus han sido, en efecto, revividos y

resignificados.

Con esto, no dudamos que la propuesta de Mario Teodoro Ramirez se inscriba, por un
lado, en la tradicion del pensamiento estético mexicano con Antonio Caso, José Vasconcelos,
Samuel Ramos y Sadnchez Vazquez, en los que la estética se relaciona con el espiritualismo y
la metafisica, con los primeros dos, o bien tiene vinculos con la antropologia filosofica y la
filosofia de la praxis, con los dos ultimos; y, por otro lado, responda a las exigencias del
pensamiento filosofico en general, al concebir y pensar a la estética como una filosofia de la

experiencia originaria y una filosofia de la sensibilidad creadora.

Bibliografia

Ramirez Cobidn, Mario Teodoro (1980), Retorno a lo Sensible. Filosofia y estética, Morelia,
FONAPAS-UMSNH, 150 pp.

Ramirez Cobian, Mario Teodoro (1994), El quiasmo. Ensayo sobre la filosofia de Merleau-
Ponty, presentacion de Enrique Dussel, Morelia, UMSNH, 300 pp.

Ramirez Cobian, Mario Teodoro (1996), Cuerpo y arte. Para una estética merleaupontiana,
Toluca, UAEM, 1996, 295 pp.

Ramirez Cobian, Mario Teodoro (2003), De la razon a la praxis. Vias hermenéuticas,
Presentacion de Carlos B. Gutiérrez, México, Siglo XXI, 2003.

73

Enero —
febrero
2019



Pikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

Ramirez Cobian, Mario Teodoro (2005), Filosofia culturalista, Presentacion de Luis Villoro,
Morelia, Secretaria de Cultura del Gobierno del Estado de Michoacan, Morelia.

Ramirez Cobian, Mario Teodoro (2006), La reforma moral de la Universidad y otros temas
de educacion, politica y sociedad, Morelia, Jitanjafora.

Ramirez Cobian, Mario Teodoro (2007), Filosofia y creacion, Morelia, UMSNH-Driada,
2007.

Ramirez Cobian, Mario Teodoro (2008), Escorzos y horizontes. Merleau-Ponty en su Ramirez
Cobian, Mario Teodoro (2010), La razon del otro. Estudios sobre el pensamiento de Luis
Villoro, México, UNAM.

Ramirez Cobian, Mario Teodoro (2011), Humanismo para una nueva época. Con nuevos
ensayos sobre Luis Villoro, presentacion de Oliver Kozlarek, México, Siglo XXI, 2011.

Ramirez Cobian, Mario Teodoro (2013), La filosofia del quiasmo. Introduccion al
pensamiento de Merleau-Ponty (2°. edicion de El quiasmo). México, Fondo de Cultura
Econoémica.

74

Enero —
febrero
2019



