
57 

E n e r o  –   
f e b r e r o  
2 0 1 9  
 

 
 

 
 

Javier Sádaba, un  filósofo frente al cine | María del Olmo Ibáñez y Benjamín Herreros Ruiz de Valdepeñas 

 

 

Mario Teodoro Ramírez: aproximaciones a una filosofía 
de la sensibilidad creadora 
Raúl Trejo Villalobos. Universidad Autónoma de Chiapas 
  

 
 
 

Resumen: 
 
La primeras tres obras en el itinerario 

filosófico de Mario Teodoro Ramírez se publicaron 
en las décadas de los ochenta y los noventa del 
siglo pasado. En tanto que su pensamiento se 
mantiene en activo y podemos considerarlo un work 
en progress, en este ensayo pretendemos recuperar 
e interpretar sus plantemientos iniciales bajo la 
denominación de una filosofía de la sensibilidad 
creadora.  
 
Palabras clave: Cuerpo, sensibilidad, estética, 
creación 

 
 

Summary: 
 
Mario Teodoro Ramírez: approaches to a 

philosophy of creative sensibility 
 
The first three works in the philosophical 

itinerary of Mario Teodoro Ramírez were published 
in the eighties and nineties of the last century. 
While his thinking remains active and we can 
consider it a work in progress, in this essay we 
intend to recover and interpret his initial ideas 
under the name of a philosophy of creative 
sensibility. 

 
Key words : Body, sensitivity, aesthetics, creation 



    58 

E n e r o  –   
f e b r e r o  
2 0 1 9  
 

 
 

 
 

Javier Sádaba, un  filósofo frente al cine | María del Olmo Ibáñez y Benjamín Herreros Ruiz de Valdepeñas 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  



59 

E n e r o  –   
f e b r e r o  
2 0 1 9  
 

 
 

 
 

Javier Sádaba, un  filósofo frente al cine | María del Olmo Ibáñez y Benjamín Herreros Ruiz de Valdepeñas 

 

 

Mario Teodoro Ramírez: aproximaciones a una filosofía 
de la sensibilidad creadora 
Raúl Trejo Villalobos. Universidad Autónoma de Chiapas 
  

 
  
  

 
Mario Teodoro Ramírez: aproximaciones a una filosofía de la sensibilidad creadora Raúl Trejo Villalobos 

  
 

 
 

 
 
Introducción 

 

Los sentidos, la sensibilidad en general, la carne, el cuerpo, como se sabe, no ha tenido 
buena reputación en gran parte de la historia de la filosofía. El cuerpo ha sido concebido 
como la cárcel del alma por el platonismo y la carne como pecado por el cristianismo. 
Incluso, si nos remontamos a Parménides, el cuerpo y la carne los podemos identificar con el 
no-ser. En el mejor de los casos, para algunos, como Aristóteles y los empiristas ingleses, los 
sentidos y la sensibilidad tienen algún lugar un tanto más favorable en el ámbito de los 
conocimientos sobre la naturaleza.  

Por otro lado, como también se sabe, la segunda mitad del siglo XX, el pensamiento 
filosófico se caracterizó por un predominio de las distintas versiones del neopositivismo y del 
neomarxismo. Es al final del XX que empezaron a aparecer distintas versiones del 
posmodernismo y la hermenéutica, mismas entre las que podemos identificar bastantes 
desarrollos muy significativos del pensamiento estético.  

Estos son, pues, el tema y el contexto, grosso modo, en que se ocupa y en el que se 
desarrolla la primera parte del pensamiento filosófico de Mario Teodoro Ramírez: la 
sensibilidad y la estética; una primera parte en la que elabora una propuesta y que podemos 
denominar como “Una filosofía de la sensibilidad creadora”. En este sentido, el propósito del 
presente trabajo consiste en aproximarnos a ésta, mediante la exposición de sus primeras tres 
obras publicadas, a saber: Retorno a lo sensible (1980), La filosofía del quiasmo (1994 y 
2013) y Cuerpo y arte (1996). 

 
 

 
 



    60 

E n e r o  –   
f e b r e r o  
2 0 1 9  
 

 
 

 
 

Javier Sádaba, un  filósofo frente al cine | María del Olmo Ibáñez y Benjamín Herreros Ruiz de Valdepeñas 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

Del elogio de los sentidos al Ser sensible: 
 
En Retorno a lo sensible, Ramírez se propone hacer una introducción general a una 

Estética filosófica o, como también señala, una Filosofía estética. Por el título y los 
contenidos, sin desmentir su propósito, nosotros consideramos que desarrolla un “elogio a los 
sentidos” en tres momentos entrelazados, en correspondencia con los tres apartados de la 
obra, compuesta por: “Del arte a la estética”, “De la Estética a la filosofía” y “Hacia una 
filosofía estética”.  

Consciente de sus límites y alcances, previamente aclara algunas cuestiones: ir más allá 
del imperio del racionalismo y la filosofía de la conciencia, de la filosofía tradicional 
metafísica y moralista, por un lado; y, por otro, usar a los propios filósofos de la historia para 
repensar los sentidos y darles un nuevo estatus, reinterpretarlos desde una nueva perspectiva. 
En concreto, dice: “La mejor manera de comprender a los filósofos es usándolos”. Y también 
indica:  

 
Para nosotros filosofar consiste, en cierto modo, en una reproducción que no puede ni suponer 

agotar todos los elementos de cada unos de los de los filósofos ni anclarse en los significados 
particulares o parciales de sus filosofías. Filosofar es interpretar y re-interpretar, pensar y repensar, 
reflexionar y autoreflexionar (Ramírez, 1980: 7). 

 
Una vez dicho esto, en el primer apartado, “Del arte a la estética”, Ramírez se refiere a los 

signos, al arte y, de manera más amplia y detenida, al arte contemporáneo. Después de 
plantear las paradojas de la interpretación y de establecer que en ello resalta la perspectiva del 
intérprete y que esta, de alguna manera, permite y expresa la repetición y la diferencia, 
declara como estético el signo de nuestro tiempo: “Nuestro fundamento y nuestro destino es 
estético, dice; lo estético es el signo de nuestro tiempo: el ludismo de todos los signos y la 
muerte de las permanencias puritanas y moralistas” (1980: 16). Enseguida presenta una 
especie de declaración de principios que es, a la vez, el hilo conductor de este y sus dos libros 
posteriores:  

 
Está naciendo un nuevo espíritu: plural, multívoco, abierto, irreductible a ninguna identidad 

imperecedera: el Superhombre, el espíritu estético: el sentido que campea debajo de la crisis continuas 
de la cultura occidental; el espíritu que se ensaña en la continuidad de las rupturas y los 
resquebrajamientos: en la moral y en la política, en la ciencia y en la técnica, en la acción social y en la 
individual, se consolida esta tendencia a hacer del arte algo más que una específica actividad, es decir, a 
hacer de él una forma generalizada de existencia, un modo fundamental de la experiencia, un modelo y 
una concepción reflexiva que explique y realice las prácticas de diseminación. Prácticas en que está 
comprometida nuestra sensibilidad, nuestro ser entero (Ibid: 16). 

 



61 

E n e r o  –   
f e b r e r o  
2 0 1 9  
 

 
 

 
 

Javier Sádaba, un  filósofo frente al cine | María del Olmo Ibáñez y Benjamín Herreros Ruiz de Valdepeñas 

 

 

En cuanto al arte en general y al arte contemporáneo en particular, Ramírez dice que el 
objeto artístico no es una cosa entre las cosas sino un sistema de relaciones entre varios 
elementos: el autor, la obra y el espectador; asimismo, que la obra de arte es la expresión de la 
experiencia vital del mundo, al mismo tiempo que un campo en el que se desarrollan los actos 
expresivos y los actos imaginativos. “La obra de arte, señala por último, la percepción y la 
actitud estéticas nos permiten modificar el sentido de la realidad, en fin, al sentido: hacen que 
irrumpa el sentido en el mundo” (1980: 23). Para efectos de destacar algunos aspectos del arte 
contemporáneo, nuestro autor refiere primero cómo el arte estuvo determinado y supeditado a 
la Iglesia en la Edad Media y a la voluntad de representar; del mismo modo ha estado 
supeditado a la burguesía de la modernidad. Enseguida, señala que una de las principales y 
más importantes características del arte contemporáneo es precisamente “la conquista plena 
de su especificidad” (1980: 27). Esto significa, entre otras cosas, además de la autonomía e 
independencia del arte, su relación estrecha con la vida y con la sociedad. “Redefinimos, -dice 
Ramírez-, al arte y a la obra de arte como proceso de formalización, como signo autónomo, y 
como instauración y producción del sentido” (1980: 32). 

No obstante que en el primer apartado ya plantea algunas cuestiones sobre estética, no es 
sino hasta el segundo cuando las amplia y las vincula con la filosofía. Así, pues, en “De la 
estética a la filosofía”, el filósofo aborda, por un lado, el concepto de estética y el de filosofía 
y, por otro, desarrolla, de manera más amplia, los temas de la experiencia, el empirismo y la 
filosofía de Kant.  

¿Qué es la estética? Para empezar, en un sentido amplio, es teoría de la experiencia. Si 
bien, a partir de Kant se habla de las condiciones sensibles del conocimiento y, al mismo 
tiempo, reflexión o teoría de las artes, Ramírez plantea la hipótesis de que la estética posee 
inicialmente dos momentos: una como teoría de la sensibilidad o teoría de la experiencia y 
otra como teoría de la experiencia real o teoría del arte. De estas teorías, dice, se desprende un 
tercer momento, como crítica de “la cultura y la sociedad existentes desde la perspectiva de la 
concepción estética del mundo” (1980: 40).  

¿Qué es la filosofía? Es reflexión y es crítica.  Por lo primero se entiende aquello que 
tiene dos direcciones: la que puede dirigirse a lo que está sobre ella y funda el conocimiento 
intelectual y la que puede ir hacia lo que está debajo de la reflexión misma, el fundamento de 
sí misma: lo irreflexivo. Entendida más allá del ámbito gnoseológico y de todo lo que esto 
implica, la crítica se concibe primordialmente como creación. Entre estos replanteamientos de 
la reflexión y de la crítica, hay un asunto en particular que es al mismo tiempo un 
replanteamiento de la filosofía: el de la experiencia originaria. En este sentido, Ramírez 
puntualiza: “La experiencia originaria no existe sin el acto reflexivo, sin el acto de su re-
apropiación” (1980: 50). Y, además: “La experiencia no solo es el recurso de la crítica sino 
que aquella misma –comprendida como originaria– es el ejercicio efectivo y activo de la 
crítica (1980: 51). De aquí, a manera de síntesis y como anticipación a lo que desarrolla más 



    62 

E n e r o  –   
f e b r e r o  
2 0 1 9  
 

 
 

 
 

Javier Sádaba, un  filósofo frente al cine | María del Olmo Ibáñez y Benjamín Herreros Ruiz de Valdepeñas 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

adelante, los significados del empirismo que asume nuestro autor: “como posición que 
relativiza cualquier orden racional-sustancial” y “como recuperación del carácter total de la 
experiencia” (1980: 51). 

 
El tema crucial de las relaciones estética-filosofía, dice Ramírez, es el de la experiencia. La estética 

definida como teoría de la experiencia abarcaría, a la vez que comunicaría, dos campos teóricos: el de la 
reflexión filosófica sobre las condiciones de posibilidad de toda experiencia, y el de la teoría sobre la 
experiencia en su concreción, es decir, la teoría de la producción artística (Ibid: 54). 

 
Dentro de su estudio sobre la experiencia y el empirismo, nuestro autor refiere a Bacon, 

Locke, Berkeley, Hume y Kant. Del primero resalta la distinción entre una experiencia vaga y 
una ordenada, sin dejar de referir la vaguedad del concepto: como colección de percepciones, 
como diversidad de conjunciones de los hechos, como posibilidad de verificación, como 
asociación, como pasión, como problema –para el racionalismo en general– y como 
instrumento –para el empirismo en general–, etcétera.  

Después de considerar que la gran aportación del empirismo consistió en la crítica 
inmanente de la razón y que para el racionalismo el conocimiento sensible era un equivalente 
de la imaginación, para diferenciarlo del intelectual, de manera específica, Ramírez plantea la 
realidad de los sensa, según Locke. “Para él los sensa corresponde con lo real, todos los sensa 
son reales, a partir de los cuales el entendimiento actúa, clasifica, ordenando, organizando” 
(1980: 61). Esta idea no tuvo continuidad con Berkeley. El empirismo de Hume, a diferencia 
de los anteriores, es valorado como integral. Hay, en este sentido, un replanteamiento de la 
percepción, como impresiones e ideas, y la relación que hay entre estos y la imaginación. “La 
imaginación, sintetiza nuestro autor, es el verdadero principio y es lo que caracteriza de 
manera esencial a la experiencia como fundamento” (1980: 66). Después de hablar de la 
relación entre Hume y Kant, de sus coincidencias y sus diferencias, expone y desarrolla los 
siguientes puntos de la filosofía del segundo: el sistema de las facultades, la emergencia del 
problema estético, la relación entre estética y teleología. A manera de crítica a la filosofía 
kantiana, Ramírez sugiere que el concepto de experiencia requiere de un análisis amplio al 
interior de la misma filosofía de Kant con el propósito de superarlo. 

“Hacia una filosofía estética”, tercera y última parte de esta Opera Prima, es, por decir lo 
menos, una fiesta del pensamiento sobre lo sensible; de conceptos y preceptos, como dijera 
Deleuze. “Las problemáticas, las categorías y las filosofías que tratamos no solamente 
permiten construir y fundamentar el concepto de experiencia estética, sino que fungen a la vez 
como elementos que definen el pensamiento estético, la perspectiva estética del mundo y de la 
vida” (1980: 90). Con este propósito, recupera y expone: el rizoma, la crítica al dualismo 
cartesiano, el connatus de Spinoza, la voluntad de poder y el eterno retorno, la intuición y el 



63 

E n e r o  –   
f e b r e r o  
2 0 1 9  
 

 
 

 
 

Javier Sádaba, un  filósofo frente al cine | María del Olmo Ibáñez y Benjamín Herreros Ruiz de Valdepeñas 

 

 

elan vital, el Lebenswelt, la carne. Se trata, en efecto, de superar el concepto de experiencia, 
de sentar las bases para un nuevo significado.  

Una cuestión hilvana todos estos conceptos: una filosofía del cuerpo. Así, por ejemplo, al 
hablar del rizoma, Ramírez dice: “El cuerpo es el modelo del rizoma (…) Más bien el cuerpo 
vivido es la realidad originaria, el rizoma. El cuerpo es el elemento, se forma a sí mismo con 
el medio o el mundo en el que existe; el mundo se corporaliza, se hace carne. El cuerpo es el 
lugar de las multiplicidades y de la pluralidad, del acontecimiento y del devenir” (1980: 95). 
A manera de crítica a Descartes, al tocar el tema Naturaleza y cultura, dice que “en ese 
individuo compuesto de alma y cuerpo, lo que realmente pertenece a él es el cuerpo, el alma 
es un añadido posterior. Por lo que respecta a Spinoza y el connatus, señala: “El cuerpo es 
naturaleza y la Naturaleza es cuerpo. Lo que puede un cuerpo es todo o es su potencia 
indefinida, su capacidad de ser afectado. El cuerpo forma una comunidad con los otros 
cuerpos, la complejidad de un solo cuerpo” (1980: 106). “La filosofía del cuerpo significa, en 
esta primera incursión, a la vez, afirmación de lo singular y afirmación de la inmanencia” 
(1980: 110), puntualiza el autor al considerar las nociones de voluntad de poder, el eterno 
retorno y superhombre de Nietzsche.  

Luego de destacar la captación de lo que es la intuición, de resaltar la inmanencia y la 
heterogeneidad que implican el élan vital, así como el devenir de la vida -“Intuir lo vital es 
convertirse en fuerza creadora” (1980:127)-, habla del mundo de vida y la carne, de Husserl y 
Merleau-Ponty.  

 
De tal manera que el problema último de la fenomenología –sintetiza– no es la constitución sino la 

revelación del mundo; la reducción trascendental consiste en la recuperación del sentido originario que 
es el mundo de vida. No se trata de constituir un mundo en base a la idea de verdad, sino realizar la 
verdad en el mundo, hacer aparecer el mundo como verdadero (Ibid: 137). 

 
En la últimas páginas de su primer ensayo filosófico, Ramírez dice haber mostrado cómo 

hay una relación orgánica y esencial entre la estética y la filosofía; de igual manera, postula 
que la estética nos lleva a una modificación de nuestro conceptos sobre la filosofía y la 
existencia. “La crisis de todo el sentido de la realidad, afirma, nos ha conducido a la estética” 
(1980: 143). Desde ella, resultan criticables tanto el discurso moralista como el metafísico.  

 
Asumir el sentido estético de la filosofía, señala enseguida, no significa agotar en él a la práctica 

filosófica, sino solamente plantear el carácter que en nuestro tiempo puede tener hablar de filosofía 
primera, y hablar, por otra parte, de la relación de la filosofía con la praxis, con el mundo (Ibid: 144). 

 
Hasta aquí parte de la intuición que en los libros posteriores adquirirá más fuerza, solidez 

y profundidad al estudiar la filosofía de Merleau-Ponty y al interpretarla, consecutivamente, 



    64 

E n e r o  –   
f e b r e r o  
2 0 1 9  
 

 
 

 
 

Javier Sádaba, un  filósofo frente al cine | María del Olmo Ibáñez y Benjamín Herreros Ruiz de Valdepeñas 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

en clave estética. Cierra el libro nuestro autor redefiniendo una estética trascendental, 
concepto que desaparecerá del todo en lo sucesivo. 

 
Del Ser sensible a la sensibilidad creadora 

 
Mientras en Retorno a lo sensible Mario Teodoro Ramírez se aventura a un estudio sobre 

los conceptos de experiencia, cuerpo y sentidos, una aventura en la que recolecta e hilvana 
varias ideas de varios filósofos afines a una reconceptualización de los mismos, en La 
filosofía del quiasmo se centra y concentra en el de Ser sensible, así como en los de la 
percepción y la expresión. De esta manera, desde sus primeras páginas, anuncia: “Hay que 
retornar a una experiencia cuasi sensible o cuasi carnal de la misma idealidad de la filosofía” 
(Ramírez, 2013: 29).  

 
1). De la filosofía y el quiasmo 

 
Dos cuestiones previas al planteamiento central del libro, Ramírez nos adelanta algunas 

ideas en torno a la filosofía, la lectura filosófica y la obra filosófica, por un lado; y, por otro, 
sobre el quiasmo. Respecto a lo primero, en la introducción dice que la “filosofía es 
indefectiblemente un acto individual” (2013: 19). Y, sin embargo, que al estudiar a un 
filósofo en particular ya es de suyo un ejercicio filosófico. En cuanto a la lectura filosófica, 
nos advierte que no es lineal ni unívoca, sino un “diálogo, un intercambio, un torbellino 
incluso” (2013: 27). La lectura filosófica es, además, “la construcción de un campo de 
pensamiento común” (2013: 28), es percepción. Percibir una filosofía o concebir la lectura 
filosófica como percepción es, por otro lado, introducirnos a ella desde una determinada 
perspectiva. “La lectura filosófica es, pues, antes que una relación exterior entre dos, una 
superposición, una promiscuidad o una mutua usurpación de ideas e intenciones” (2013: 29-
30). No obstante lo dicho, Ramírez también refiere que no hay un acceso absoluto al 
pensamiento filosófico, a una obra filosófica. Dos son las razones: una, ninguna filosofía está 
terminada, cerrada sobre sí misma; y, dos, nuestro pensamiento no nos es dado de manera 
transparente” (2013: 30). Algunas otras características del discurso y el pensamiento 
filosófico, al decir de nuestro autor, son: la no posesión de fundamento, la apertura, la 
capacidad de articular. “Una filosofía es lo que nos enseña a pensar” (2013: 36). Como podrá 
advertirse, ya no se trata solamente de interpretar y reinterpretar, de pensar y repensar, de 
reflexionar y autoreflexionar, como lo dejó dicho en la primera obra.  

¿Qué es la filosofía del quiasmo? ¿Qué es el quiasmo? Un pensamiento riguroso de la 
dualidad, del ser dual, que no del dualismo y menos aún del monismo. El quiasmo, por su 
parte, es relación, entrecruzamiento, encabalgamiento, complementación, compenetración, 
superposición, circularidad y mutuo entretejimiento, en fin, un esquema de pensamiento que 



65 

E n e r o  –   
f e b r e r o  
2 0 1 9  
 

 
 

 
 

Javier Sádaba, un  filósofo frente al cine | María del Olmo Ibáñez y Benjamín Herreros Ruiz de Valdepeñas 

 

 

nos permite abordar las relaciones entre sujeto y mundo, alma y cuerpo, pensamiento y 
lenguaje, sujeto y acción. Uno de los primeros problemas a atender es, precisamente, el de la 
relación entre la subjetividad y el mundo.   

 
2). De la ontología de la carne a la semiótica 

 
¿A qué se refiere Ramírez, más concretamente, cuando habla de la “subjetividad 

corporal” y “el ser sensible”? En términos generales, a una ontología. Una ontología en la que 
no se piense al sujeto por un lado y al mundo o lo que es por otro sino en una relación muy 
peculiar: quiasmática. Esto es, propone concebir al Ser como fenoménico y a la conciencia 
como encarnada.  

Particular e inicialmente,  expone una filosofía del cuerpo. ¿Qué es el cuerpo? En primer 
lugar, el cuerpo no es ni un objeto entre los objetos ni un sujeto. Es, por el contrario, una 
entidad ambigua con la que antes que podamos decir “tenemos un cuerpo” es necesario 
precisar: “somos un cuerpo”. Desde esta perspectiva, es posible concebir al cuerpo que somos 
como una abertura al mundo, como una actividad capaz de estructurar al mundo.  

 
En general, dice Ramírez, el ser de mi cuerpo es inseparable del mundo y su unidad se hace en la 

configuración significativa del medio existente. Mi cuerpo no es un ser en sí, aislado del mundo; solo lo 
conozco y lo poseo en relación con un medio circundante de objetos y relaciones y en una horizonte de 
posibilidades prácticas” (Ibid: 87). 

 
Y más adelante precisa: “Mi corporalidad no es un ente cerrado sobre sí mismo ni es una 

cosa más de un mundo objetivo previo; es un ser puramente relacional; una estructura, pero 
que se compone de intensidades y movimientos; una totalidad, pero móvil y abierta” (2013: 
88).  

En segundo lugar, el cuerpo es un ser espacial y más aún, una entidad espacializante; 
“que vive el espacio y el espacio vive en él” (2013: 90); una entidad, en fin, que, a partir de su 
carácter espacializante, puede comprenderse el movimiento y la intencionalidad corporal y el 
emerger del pensamiento a partir de los sentidos. “Mi cuerpo se revela así como fundamento y 
la clave de todo espacio y todo ser expresivo”, a partir del cual la experiencia corporal se 
caracteriza por la “inmanencia entre la experiencia y el sentido, la posibilidad de que las cosas 
se pongan a existir como pensamientos y los pensamientos como cosas”  (2013: 94). Desde 
esta perspectiva, señala Ramírez enseguida: percibir, pensar y existir son una misma cosa y se 
confunden. Se piensa, en efecto, con todo el cuerpo. 

Contra el psicoanálisis, en tercer lugar, el cuerpo en no es una entidad en la que la libido 
es una entelequia del sexo ni algo que se ubique en alguna parte en específico. En este 
sentido, de lo que se trata es “pensar el comportamiento sexual, y la afectividad general, como 



    66 

E n e r o  –   
f e b r e r o  
2 0 1 9  
 

 
 

 
 

Javier Sádaba, un  filósofo frente al cine | María del Olmo Ibáñez y Benjamín Herreros Ruiz de Valdepeñas 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

un modo de relación con el mundo”, así como hay otros modos: intelectual, emocional, 
imaginativo, técnico-práctico (2013: 98), por un lado; y, por otro, de que la percepción erótica 
se encuentra en la totalidad del cuerpo (2013: 99). 

Por último, en cuarto lugar, el cuerpo (la carne, los sentidos) es el acceso al Ser sensible. 
Concretamente, dice Ramírez:  

 
Pensar al cuerpo y pensar a partir de él es el camino para la articulación de una nueva concepción 

ontológica, pues lo que finalmente se pone en cuestión es todo el pensamiento objetivo, el modelo 
entero del objeto, de la entidad y la identidad (Ibid: 109).  

 
Por otro lado, cuando habla del Ser sensible, nuestro autor se refiere inicialmente a una 

filosofía de la naturaleza, a una cosmogonía. En este sentido, dos de las varias cuestiones que 
se exponen son: la de la presencia y la percepción. Más allá de la metafísica dogmática y el 
escepticismo, el ser sensible es una presencia, “pero no una presencia plena y perfecta, 
compacta y acabada”; es, más bien, la “presencia de una ausencia” (2013: 112). El Ser 
sensible es, además, una estructura. Algo totalmente distinto a lo que es una representación, el 
Ser sensible es lo que se percibe. La percepción, como ya se aludió de alguna manera, “es la 
condición de efectividad de toda relación el Ser y el mundo” (2013: 114). Otra manera de 
referirse a esta relación de cuerpo y mundo es la Carne: “Esta doble incrustación del ser y el 
no ser” (2013: 116). 

A partir de estos conceptos, enseguida nuestro autor expone tres problemas: la 
espacialidad carnal, la carnalidad de las cosas y el tiempo percibido. Algunos temas al interior 
del primer problema se refieren a la orientación y la profundidad; dentro del segundo, son las 
cualidades sensoriales (el color, el peso, el sabor), la unidad de las cosas y lo real –y su 
relación con lo ilusorio–; y, dentro del tercero, son: el flujo actual (o una actualidad fluyente) 
y la relación entre lo temporal y lo eterno.  

 
La Ontología de la Carne –sintetiza Mario Teodoro Ramírez– se propone superar definitivamente 

toda ontología del Ser como objeto, cosa o sustancia. Es siempre una ontología del entrelazo, la 
estructura y la contextura; de las relaciones, los intercambios y las configuraciones; de lo que persiste o 
insiste en las cosas y los sujetos, en los objetos y los conceptos. De lo trans-físico, que no es lo 
metafísico sino lo inter-físico, con lo objetivo y definido, no pueden ser consideradas, sin embargo, 
como entidades supra-físicas o mentales (Ibid: 120). 

 
Ahora bien, así como hay una relación de superposición entre el sujeto y el mundo, 

también la hay en los asuntos no menos problemáticos entre el cuerpo y el alma (o, en los 
términos propios de esta nueva filosofía de la sensibilidad, entre el acto perceptivo y el acto 
expresivo), y entre el lenguaje y el pensamiento (o el acto lingüístico y el acto espiritual). Esto 
es a lo que se refiere Ramírez al pensar en el quiasmo semiótico. Algunos temas al interior de 



67 

E n e r o  –   
f e b r e r o  
2 0 1 9  
 

 
 

 
 

Javier Sádaba, un  filósofo frente al cine | María del Olmo Ibáñez y Benjamín Herreros Ruiz de Valdepeñas 

 

 

estas problemáticas son: el ser y el sentido, el gesto y la palabra, la lengua y el habla, por un 
lado; y, por otro, el otro y la intercorporalidad, el diálogo, el devenir y la verdad, la historia y 
el sentido.  

 
Del mundo al cuerpo, del cuerpo al lenguaje, del lenguaje al pensamiento, del pensamiento a la 

acción: no tenemos aquí un proceso lineal, un devenir teleológico, sino un ser de muchas caras, un 
mundo poliédrico. El cuerpo que piensa y actúa socialmente sigue siendo un cuerpo que habla y percibe 
(Ibid: 146). 

 
3). La cultura como conjunto de acciones encarnadas 

 
En la última parte, “La carne y el espíritu”, Ramírez desarrolla un problema de 

problemas: la relación de la praxis humana y el ser, mismo en el que habla de la situación y la 
libertad, moral y política, ciencia y percepción, pintura y filosofía y, finalmente, metafísica y 
contingencia.  

De este diversidad de acciones, hay dos ideas principales: una, que responde a la 
necesidad de una nueva forma de ver a la cultura; y, dos, una nueva noción sobre la acción 
filosófica.  

 
De la primera, dice.  
 

La comprensión de todas estas manifestaciones de la cultura, dice Ramírez, ya no puede 
ser atomista ni jerarquizante, sino transversal, pluralista y dimensional (…) No hay privilegio 
de la visión científica sobre la filosófica, ni al revés; tampoco de éstas sobre la artística (Ibid: 
225).  

 
Y, de la segunda, puntualiza:  
 

La acción filosófica no es separable de un medio corpóreo, de una motricidad: ésta es la 
de la escritura, la motricidad intencional de los signos, el juego de la palabra, su intensidad y 
circunstancialidad, su ética propia. La filosofía sólo puede alcanzar y expresar el mundo de 
nuestra experiencia concreta si es capaz de dejarse invadir por las formas expresivas; si en 
lugar de instrumentalizarlas o reducirlas, afronta su vida ordinaria, su ambigüedad e 
imprevisibilidad. La filosofía ya no es solamente un discurso seco y frio sobre las cosas 
importantes y generales, deviene palabra expresiva, creadora, reveladora sobre cosas nimias, 
cotidianas, prosaicas (Ibid: 238). 

 
En efecto: si en su primer texto, Ramírez aborda la sensibilidad y los sentidos desde una 

perspectiva filosófica, es decir, piensa, interpreta y reflexiona sobre los sentidos, en todo éste, 
su segundo texto, como ha podido constatarse, nos advierte y sugiere el organon, el 



    68 

E n e r o  –   
f e b r e r o  
2 0 1 9  
 

 
 

 
 

Javier Sádaba, un  filósofo frente al cine | María del Olmo Ibáñez y Benjamín Herreros Ruiz de Valdepeñas 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

instrumento, desde el cual se filosofa: los sentidos, el cuerpo. Dicho de otra manera, si 
planteamos la pregunta ¿qué hay?, ésta podría responderse: lo que hay es pensamiento 
encarnado. Y, lo que es más, dentro de las múltiples actividades o acciones que este 
instrumento, la carne o el cuerpo, puede realizar, hay una en particular, eminente filosófica: la 
actividad creadora, tema en el que enfatiza en su tercer libro.  

 
 
Hacia una filosofía de la sensibilidad creadora 
 
Cuatro son las ideas (o hipótesis) centrales del tercer libro de Mario Teodoro Ramírez, 

Cuerpo y arte: la unidad de la filosofía y la estética, la experiencia originaria como 
experiencia estética, el concepto de arte como síntesis de naturaleza y cultura y una 
redefinición del concepto de creación.  

 
Para esto, estructura su libro en cuatro partes. La primera la denomina “Estética y 

filosofía” y lo desarrolla dos capítulos, “La estética en el pensamiento de Merleau-Ponty” y 
“La filosofía como estética”. La segunda parte la titula “La experiencia estética” y comprende 
los siguientes temas: “Objeto estético y percepción sensible”, “El cuerpo como sujeto 
estético” y “Mundo sensible y mundo estético”. La tercera parte, “Arte y naturaleza”, contiene 
dos capítulos: “Ontología de la pintura” y “Hacia una estética de la naturaleza”. Por último, 
en la cuarta parte, “Arte y cultura”, expone los temas: “Arte y lenguaje”, “La expresión 
creadora” y “Arte, historia y cultura”. 

 
1). Filosofía y estética 
 
Retomando una de las ideas principales de su primer libro, la de la relación entre filosofía 

y estética, pero ahora recargada con la experiencia de la lectura de Merleu-Ponty, Ramírez 
apunta en la introducción después de referir algunas palabras sobre la prioridad ontológica de 
lo bello y la prioridad de la estética para una filosofía ontológica:  

 
Lo que necesitamos es una estética filosófica (o una filosofía estética) que defina el 

sentido y el proyecto de un espíritu estético, de una nueva y a la vez antiquísima manera de ver 
el mundo: ésa en la que se saben aunar nuestras capacidades receptivas, sensitivas –nuestra 
posibilidad inextinguible de comunicación viviente con la Naturaleza y el Ser entero– y 
nuestras potencias activas, expresivas, creadoras –nuestra posibilidad siempre abierta de 
transformarnos y formarnos según el proyecto de libertad” (Ramírez, 1996: 3-4). 

 
Y en el segundo capítulo, además de tratar algunas ideas sobre la fenomenología, donde 

se encarga de ampliar y profundizar dicha relación. Para empezar, señala: “Si lo sensible es el 



69 

E n e r o  –   
f e b r e r o  
2 0 1 9  
 

 
 

 
 

Javier Sádaba, un  filósofo frente al cine | María del Olmo Ibáñez y Benjamín Herreros Ruiz de Valdepeñas 

 

 

ser originario entonces el arte es la expresión y la verdad del ser originario y la ontología 
fundamental, la filosofía primera, es Estética” (1996: 26). De esta manera, afirma que hay una 
ontología estética y que esta consta de cuatro temas básicos: el Ser sensible, la comunidad 
estética, la relación entre ideas sensibles e ideas estéticas y la relación entre contingencia y 
creación del sentido. Por lo demás, esta ontología estética tiene su desarrollo, propone 
Ramírez, en la experiencia estética.  

 
2). Experiencia estética 
 
¿Qué es la experiencia estética? Es la experiencia sensible (en tanto experiencia 

originaria) y está compuesta de cuatro elementos: (a). “el objeto sensible en cuanto objeto 
percibido”, (b). “la percepción como acto estético fundamental”, (c). “el cuerpo como sujeto 
estético” y (d). “el mundo sensible (la realidad percibida) como mundo o contenido estético” 
(1996: 56). Antes de decir algo respecto a estos elementos, cabe señalar que aquí encuentra 
nuestro autor una respuesta a la preocupación de superar al problema de la estética kantiana 
planteada en el primer libro, a saber, la dicotomía de la estética en tanto que significaba ora 
teoría de la experiencia sensible ora teoría del arte. 

 
A reserva de realizar un estudio más puntual de esta parte, la de la experiencia estética, y 

su relación con la que aborda el Ser sensible del libro anterior y la idea central del primero, 
pues se trata de la parte nodal de la filosofía como sensibilidad creadora, de momento 
podemos señalar del primer elemento (a) es que no es un objeto intencional o una entidad 
mental, como lo pensaban Sartre e Ingarden. A diferencia de ellos, Ramírez afirma:  

 
El ser del objeto estético es su ser percibido mismo… ¿Cuál es su especificidad? Ninguna, 

si se está preguntando por algún componente suplementario, por una cualidad adicional. 
Mientras cualquier objeto puede existir bajo diversas modalidades (percibido, recordado, 
imaginado, representado), el objeto estético es aquel que solo existe en tanto que percibido y de 
ninguna otra manera: una obra de arte es algo que hay que ver u oír, no es algo que nos puedan 
contar” (Ibid: 60). 

 
Por lo que respecta a la percepción estética (b), lo primero que habría que decir es que es 

un fenómeno ambiguo, pero, a la vez, constitutivo de un conjunto de significados. Es, además, 
una experiencia completa, integral, autónoma y autosuficiente. Por otro lado, respecto de 
nuestras otras facultades como la de la imaginación o la del entendimiento, la de la percepción 
tiene una diferencia de naturaleza y no solamente de grado. Dice nuestro autor:  “No hay que 
decir que la percepción estética rompe con nuestra percepción natural, ordinaria; al contrario, 
lo que hace es afinarla, desarrollarla; recuperar y desplegar todas sus posibilidades expresivas, 
cognitivas y creadoras” (1996: 72). 



    70 

E n e r o  –   
f e b r e r o  
2 0 1 9  
 

 
 

 
 

Javier Sádaba, un  filósofo frente al cine | María del Olmo Ibáñez y Benjamín Herreros Ruiz de Valdepeñas 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

  
Sobre el cuerpo (c) como sujeto estético, dice que es como el arte, en primer término. 

Asimismo, que es una totalidad fenoménica que, solamente en cuanto totalidad, tiene sentido. 
Específicamente, explica: “Mi cuerpo es una unidad en la multiplicidad: no es una unidad 
formal, exterior a sus componentes, ni una multiplicidad cuantitativa que sólo se unificaría a 
posteriori. Salvo la obra de arte no hay otra cosa con la cual pudiéramos comparar esa 
unidad” (1996: 74). Y, posteriormente, agrega:  

 
El misterio de la unidad de nuestro cuerpo radica en que ésta no se hace  dentro de él 

(según una integración mecánica o intelectiva) sino fuera, en el proceso a través del cual el 
cuerpo vivo se dirige –con sus sentidos, con su motricidad– a un mundo, se abre a las cosas y, 
simultáneamente, se prolonga en ella y hace de ellas prolongación de sí mismo” (Ibid: 74-75). 

 

Por lo demás, de momento nada más queda señalar que tanto la creación como la 
contemplación son consideradas como acciones fundamentales del cuerpo en la que la 
contemplación misma, antes que mera pasividad, también es vista como creación.  

 
Del último elemento, el mundo sensible como mundo o contenido estético (d), nuestro 

autor dice que: está estructurado y funciona estéticamente. Más que física o psicológica, su 
verdad primordial es estética, artística” (1996: 90). Después de exponer el color y el espacio 
(como cualidades del ser sensible y a la vez estéticas), la cosa sensible en tanto que una 
relación entre el arte y la realidad (y en la que se especifica que el artista no imita una cosa 
real sino que imita lo que hace real a una cosa) y la relación entre imaginación y percepción 
(en la que la primera se funda en la primera y no al revés), Ramírez vuelve al asunto de la 
experiencia estética como experiencia originaria.  

 
Primero dice: “La experiencia originaria es forma universal del ser y la realidad 

fundamental del mundo…” (1996: 110). Y agrega en seguida: “…es aquello que nunca deja 
de estar presente; todavía más, es lo presente mismo, pero en tanto complejidad de lo que a la 
vez es ausencia, lejanía o alejamiento” (1996: 111). Y, para pasar a la cuestión del arte como 
síntesis de la Naturaleza y la cultura, cierra afirmando: La experiencia originaria “… es el 
devenir-natural de espíritu, de la cultura y sus significaciones, y el devenir –cultural de la 
naturaleza, de la materia, la sensación y de la fuerza” (1996: 112).  

 
3) Naturaleza, arte y cultura 
 
Las dos partes restantes, “Arte y naturaleza” y “Arte y cultura”, son amplias. También 

ricas en contenidos y reflexiones. En la primera de éstas, expone una ontología de la pintura, 



71 

E n e r o  –   
f e b r e r o  
2 0 1 9  
 

 
 

 
 

Javier Sádaba, un  filósofo frente al cine | María del Olmo Ibáñez y Benjamín Herreros Ruiz de Valdepeñas 

 

 

por un lado; y, por otro, una estética de la naturaleza. Previamente, esclarece y puntualiza 
algo sobre la relación entre arte y naturaleza:  

 
El arte es expresión, cumplimiento, del Ser de lo sensible, y como tal, expresión de la 

Naturaleza, manifestación y realización de la dimensión natural de nuestro ser. La experiencia 
estética prolonga y realiza la vida natural de la conciencia, muestra la pertenencia del sujeto al 
mundo de la Sensibilidad, confirma el carácter carnal y vital de la existencia primordial. Así, 
pues, lejos de romper con nuestra vida natural, la actividad artística la expresa y la acrecienta 
(Ibid: 115). 

 
En lo que respecta a la relación entre arte y cultura, Mario Teodoro Ramírez expone y 

desarrolla tres problemas: el de la relación entre arte y lenguaje, la expresión creadora y la 
relación entre historia, arte y cultura. Algunos temas que se abordan en estos apartados, son: 
el problema del arte en tanto que lenguaje, la expresión y la creación en el lenguaje, el artista, 
la filosofía del estilo, la tarea del espectador, la historicidad del arte y la relación entre 
filosofía y literatura.  

 
Sin extendernos en los asuntos de la obra abierta o de la hermenéutica de la recepción, 

asuntos claves e importantes para comprender el tema de la tarea del espectador (y en la que 
éste juega una parte importante en tanto que co-creador), no queremos dejar de rescatar la 
siguiente idea: “Más que acabar la obra de arte, el espectador debe, a partir de ella, iniciar una 
nueva comprensión del mundo, asumiendo el inacabamiento, la incompletud y la apertura 
como sus rasgos constitutivos” (1996: 203). Asimismo, sin extendernos sobre la perspectiva 
de Hegel en cuanto al asunto de la historicidad del arte, no queremos dejar pasar la idea según 
la cual declara:  

 
Si somos parte de un mundo histórico-cultural no tenemos otra forma de comprender, de 

pertenecer, a ese mundo que a través de nuestra acción, de nuestra praxis, de nuestra acción 
creadora. La unidad de la historia pasa por nuestro cuerpo, encuentra en nuestra corporalidad 
viviente, capaz siempre de encarnar un sentido, de actuarlo o de hablarlo, su más concreto e 
irrebasable fundamento (Ibid: 224).  

 
Y que se complementa, al decir nuestro autor: “El mundo histórico es, pues, carne, chair, 

materia vibrante, ideas actuadas, significaciones dichas. Vidas que se encabalgan entre sí, que 
se ven y se hablan, se entregan, confunden y co-fundan…” (1996: 224). 

 
4). De la creación de los sentidos a la sensibilidad creadora 
 
Para cerrar este libro, y este ciclo, Ramírez nos entrega como conclusiones algunas ideas 

sobre el sentido estético, el arte y la creación… 



    72 

E n e r o  –   
f e b r e r o  
2 0 1 9  
 

 
 

 
 

Javier Sádaba, un  filósofo frente al cine | María del Olmo Ibáñez y Benjamín Herreros Ruiz de Valdepeñas 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

 
¿Qué es lo que hace que una obra de arte tenga sentido estético? En respuesta a la 

pregunta, Ramírez se ve en la necesidad de referir que en la antigüedad tal pregunta no tenía 
respuesta y que es hasta en el Renacimiento que se empezó a distinguir el arte del trabajo y la 
técnica. A partir de esta momento y hasta Hegel es que el arte tuvo un sentido. 
Particularmente con el último, el arte es una forma de pensamiento degradado. En lo sucesivo, 
el arte tuvo una especie de positivización y particularización. En vez de relacionarlo con el 
espíritu, se hizo con la sociedad, la historia, la cultura, la personalidad y el lenguaje. De aquí 
su propuesta: más allá de la intención del autor y la interpretación del espectador, el sentido 
estético del arte, para la época más reciente, se caracteriza por la inmanencia y la apertura. De 
acuerdo a lo que se viene exponiendo, “El sentido de la obra de arte es el sentido del mundo 
sensible que se vuelve, gracias a ella, para sí. En general, el Arte es el Para-sí de la 
Sensibilidad, el devenir-conciencia de la sensación” (1996: 252). En tanto que una obra de 
arte es inflexión de lo sensible, es decir, no es una reflexión ni un concepto, el sentido estético 
es, además, apertura. Así, pues, “en cada experiencia estética, con cada vivencia de un nuevo 
espectador, el sentido de una obra se realiza, se concreta y actualiza” (1996: 253). Apertura, 
dice más adelante, no significa carencia. Esto lleva a nuestro autor a plantear una teoría 
general del sentido, dividida en tres acepciones:  en el semántico, como significado; en la 
teoría del cuerpo, como órgano; y, en la de lo espacio-temporal, como intencionalidad.  

 
¿Qué es el arte? Es expresión de la Naturaleza y es creación de cultura. Si tomamos en 

cuenta que la Naturaleza es espontaneidad, el Ser primordial, incausado, que se sostiene a sí 
mismo y sostiene todo lo que pueda haber; si consideramos que el hombre, en tanto que 
cuerpo, pertenece a la naturaleza; y, si no olvidamos que todo lo que el segundo diga o 
interprete de lo primero, el arte es expresión de la naturaleza y, al mismo tiempo, creación de 
cultura, si bien esta expresión no deja de ser problemática en sí misma. Tanto en lo primero 
como en lo segundo, siempre está en juego el carácter indeterminado/determinado de la 
naturaleza y la obra de arte.  

 
¿Qué es la creación? Frente a la noción teológica y sus consecuencias en el romanticismo 

y considerando lo determinado/indeterminado, para empezar, toda creación es re-creación. 
Contrario a una noción absolutista, la creación es un acto concreto, procesual y relativo. Más 
que un acto espiritual o espiritualista, es una acto de la vida práctico-sensible. La creación, en 
efecto, no se refiere a sacar algo de la nada; tampoco a la fabricación de algo. La creación de 
una obra de arte, asimismo, no es una representación; es, por el contrario, “creación de 
realidad, como mímesis primordial: el arte no imita algo real; en todo caso, imita, repite o 
reproduce, el proceso de lo real” (1996: 265). Entre el enfrentamiento e interpretación del 



73 

E n e r o  –   
f e b r e r o  
2 0 1 9  
 

 
 

 
 

Javier Sádaba, un  filósofo frente al cine | María del Olmo Ibáñez y Benjamín Herreros Ruiz de Valdepeñas 

 

 

artista con respecto al mundo y la realidad, la creación de una obra de arte y el enfrentamiento 
e interpretación del espectador, dice:   

 
Una obra de arte, un sentido estético, no tiene su ser, su consistencia, detrás de sí sino 

delante, no está sólo en su autor sino en el conjunto abierto e indeterminado de sus 
espectadores posibles. Toda creación es una re-creación, hemos dicho. Hemos de agregar ahora 
que toda re-creación es una co-creación. El acto creador es un proceso intrínsecamente público, 
comunitario; la función del espectador es constitutiva del fenómeno estético (…) Obra de arte 
y espectador se autoconstituyen en el juego de sus mutuas relaciones. El espectador transfigura 
a la obra y ésta lo transfigura a él, lo forma e informa, le da la base para que se construya una 
nueva sensibilidad, un nuevo modo de ser y quizás un nuevo ser… (Ibid: 266-267). 

 
Una vez dicho lo anterior, consideramos necesario retornar a algunas ideas del primer 

libro. Más acá del discurso moralista y metafísico de la modernidad, una filosofía estética. 
Más acá de las filosofías reflexivas e idealistas, una filosofía de los sentidos y del cuerpo. Es 
decir, una filosofía o una experiencia originaria como obra de arte y como creadora de 
sentido, de sentidos. En suma: una filosofía de la sensibilidad creadora. El elan vital, la 
lebenswelt, la voluntad de poder, el rizoma y el connatus han sido, en efecto, revividos y 
resignificados.  

 
Con esto, no dudamos que la propuesta de Mario Teodoro Ramírez se inscriba, por un 

lado, en la tradición del pensamiento estético mexicano con Antonio Caso, José Vasconcelos, 
Samuel Ramos y Sánchez Vázquez, en los que la estética se relaciona con el espiritualismo y 
la metafísica, con los primeros dos, o bien tiene vínculos con la antropología filosófica y la 
filosofía de la praxis, con los dos últimos; y, por otro lado, responda a las exigencias del 
pensamiento filosófico en general, al concebir y pensar a la estética como una filosofía de la 
experiencia originaria y una filosofía de la sensibilidad creadora. 
 

 

Bibliografía 

 

Ramírez Cobián, Mario Teodoro (1980), Retorno a lo Sensible. Filosofía y estética, Morelia, 
FONAPAS-UMSNH, 150 pp. 

Ramírez Cobián, Mario Teodoro (1994), El quiasmo. Ensayo sobre la filosofía de Merleau-
Ponty, presentación de Enrique Dussel, Morelia, UMSNH, 300 pp. 

Ramírez Cobián, Mario Teodoro (1996), Cuerpo y arte. Para una estética merleaupontiana, 
Toluca, UAEM, 1996, 295 pp. 

Ramírez Cobián, Mario Teodoro (2003), De la razón a la praxis. Vías hermenéuticas, 
Presentación de Carlos B. Gutiérrez, México, Siglo XXI, 2003. 



    74 

E n e r o  –   
f e b r e r o  
2 0 1 9  
 

 
 

 
 

Javier Sádaba, un  filósofo frente al cine | María del Olmo Ibáñez y Benjamín Herreros Ruiz de Valdepeñas 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

Ramírez Cobián, Mario Teodoro (2005), Filosofía culturalista, Presentación de Luis Villoro, 
Morelia, Secretaría de Cultura del Gobierno del Estado de Michoacán, Morelia. 

Ramírez Cobián, Mario Teodoro (2006), La reforma moral de la Universidad y otros temas 
de educación, política y sociedad, Morelia, Jitanjáfora. 

Ramírez Cobián, Mario Teodoro (2007), Filosofía y creación, Morelia, UMSNH-Driada, 
2007. 

Ramírez Cobián, Mario Teodoro (2008), Escorzos y horizontes. Merleau-Ponty en su Ramírez 
Cobián, Mario Teodoro (2010), La razón del otro. Estudios sobre el pensamiento de Luis 
Villoro, México, UNAM. 

Ramírez Cobián, Mario Teodoro (2011), Humanismo para una nueva época. Con nuevos 
ensayos sobre Luis Villoro, presentación de Oliver Kozlarek, México, Siglo XXI, 2011. 

Ramírez Cobián, Mario Teodoro (2013), La filosofía del quiasmo. Introducción al 
pensamiento de Merleau-Ponty (2ª. edición de El quiasmo). México, Fondo de Cultura 
Económica.	

 


