
145 

E n e r o  –   
f e b r e r o  
2 0 1 9  
 

 
 

  
 

Historia e historiología en Ortega y Gasset: Notas para la construcción de una ontología regional pura de la ciencia histórica | Iván Galán Hompanera 

 

 

Historia e historiología en Ortega y Gasset: Notas para la construcción de 
una ontología regional pura de la ciencia histórica 
Iván Galán Hompanera 
		
  

 
 
 

Resumen 
 

El presente artículo trata de clarificar el 
propósito de Ortega y Gasset de elaborar una matriz 
eidética pura para la ciencia histórica. El filósofo 
español materializó la idea de gestar una ontología 
material de la historia al menos con diez años de 
antelación respecto a Edmund Husserl. Ortega 
bautizó esta nueva ciencia con el nombre de 
historiología. El presente trabajo se propone 
además la tarea de clarificar las similitudes y 
deferencias que median entre historiología como 
base de la ciencia histórica y las ciencias naturales.  

 
 
 

Palabras clave: historicidad, historiología, filosofía 
española, fenomenología, epistemología, ontología. 

 
 

Abstract 
 

This paper deals with Ortega´s proposal of 
developing an ontological framework being able to 
grasp the essential core of history as empirical 
science. The Spanish philosopher aimed to work 
out – at least then years before Husserl – a non-
factual material ontology of the history. Ortega 
baptizes this new material ontology of history with 
the name of historiology. This paper undertakes the 
project of clarifying the similarities and differences 
between historiology as the ontological basis of  
history and the natural sciences.      

 
Keywords: historicity, historiology, Spanish 
philosophy, phenomenology, epistemology, 
ontology. 



    146 

E n e r o  –   
f e b r e r o  
2 0 1 9  
 

 
 

 
 

Historia e historiología en Ortega y Gasset: Notas para la construcción de una ontología regional pura de la ciencia histórica | Iván Galán Hompanera 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  



147 

E n e r o  –   
f e b r e r o  
2 0 1 9  
 

 
 

  
 

Historia e historiología en Ortega y Gasset: Notas para la construcción de una ontología regional pura de la ciencia histórica | Iván Galán Hompanera 

 

 

Historia e historiología en Ortega y Gasset: Notas para la construcción de 
una ontología regional pura de la ciencia histórica 
Iván Galán Hompanera 
  
  

 
Para Claudia 

 
 

 
 
Introducción: resolucion y proyecto 

 

En1 lo subsiguiente me propongo ofrecer un comentario a grandes rasgos del 

texto del pensador español La filosofía de la historia de Hegel y la historiología, aparecido 

en 19282. Ciertamente presenta el texto orteguiano, más allá de la trascendencia de su 

contenido, un eminente carácter ocasional. La situación en la que aparece está 

marcada por la publicación de la traducción en lengua castellana del texto de Hegel 

Lecciones sobre la filosofía de la historia universal. Si bien está es la ocasión, el occidente 

hacia el cual marcha el texto en su objetivación, su oriente, su punto de partida y 

ascenso, presenta una adscripción mucho más amplia y, si se quiere, filosóficamente 

relevante. Sin integrar esta dimensión de procedencia en nuestro comentario, no 

podremos descifrar el texto a la luz de la historicidad intrínseca desde la cual su 

comprensibilidad nos sale al encuentro: En este texto, nos presenta Ortega, haciendo 

alarde de una gran avilantez, un propósito ciertamente inaudito: la construcción de 

una ciencia material pura de la historia, que el dará en llamar historiología o 

metahistoria. En él, a partir de él, vemos a Ortega circunscribir el territorio de una 

ciencia eidética pura. La historiología nace con la vocación de erigirse en la 

contraparte metódico-epistemológica de una parcela material dentro del ámbito 

universal de lo real, a saber, de la historia (y esto con varios años de antelación con 

respecto al proyecto y esfuerzo husserliano en pos de una eidética trascendental de la 

                                                
1 Aprovecho la occasion para expresar mi agradecimiento a Julie Cottier por su amable lectura y 
corrección de este artículo.  
2 Antolin Sanchez Cuervo, « Ortega y Hegel. La interpretación de la historia y sus trampas », Daímon, 
2016, p. 57–72. 



    148 

E n e r o  –   
f e b r e r o  
2 0 1 9  
 

 
 

 
 

Historia e historiología en Ortega y Gasset: Notas para la construcción de una ontología regional pura de la ciencia histórica | Iván Galán Hompanera 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

Historia Universal). Se trata de instruir, con Ortega y a partir de él, el orden más o 

menos salvaje y bruto de lo histórico con una médula categorial bien definida, de 

capturar, en definitiva, esencias materiales, grumos de conocimiento puro que 

agavillen en sí el jugo eidético de la experiencia histórica; la nueva ciencia también 

habrá de reflejar las relaciones de funcionalidad entre las diferentes esencias dentro 

del campo eidético puro, estableciendo círculos de coherencia eidética que habrán de 

obrar de antemano su vigilancia sobre la inquietud de lo empírico. Sería posible, 

entonces, conforme a esta idea archifenomenológica, ver germinar y florecer los 

hechos históricos dentro de una matriz eidética pura, que sería como una suerte de 

esquematismo trascendental kantiano 3 , merced al cual la experiencia podría 

manifestarse de entrada en el seno de una horquilla conceptual o ideal. Esta nueva 

ciencia sería, por decirlo con una palabra, capaz de traducir el contenido factual-

casualístico del material hist¡orico a una suerte de mathesis histórica pura.   

 

Etica y patetica: la acción como forma de afección   

 

Ortega comienza su ensayo advirtiendo que la vida humana estriba en un cierto 

frenesí por sublimar las imperfecciones que, en solícita intimación, por doquier nos 

rodean y acechan. Este frenesí constituye una estructura metafísica infartada en la 

entraña afectiva del hombre. Mas esta estructura, precisamente porque se halla 

genuinamente inscrita en las profundidades abisales del deseo, actúa como una 

especie de conato inagotable, que imanta la acción humana desde el interior, 

abriendo una brecha que sitúa el deseo frente a un abismo inabarcable e 

inconmensurable a cualquier coordenada intencional, independiente e inasequible, 

por lo tanto, al éxito o saturación intencional de cualquier incoación particular dada. 

Sobre este nervio metafísico pivota toda teleología intensada hacia o enconada con la 

redención de lo imperfecto, es decir, de todo aquello que nos rodea y, 

menesterosamente, solicita nuestra intervención para adquirir una mayor plenitud 

ontológica. Este es el nivel de lo intencionalmente saturable, de lo factible, de todo 

                                                
3  Véase: Marc Richir, Méditations phénoménologiques. Phénoménologie et phénoménologie du langage, 
Grenoble,Millon, 1992 y Alexander Schnell, Le sens se faisant. Marc Richir et la refondation de la 
phénoménologie transcendantale, Bruxelles,Ousia, 2012. 



149 

E n e r o  –   
f e b r e r o  
2 0 1 9  
 

 
 

  
 

Historia e historiología en Ortega y Gasset: Notas para la construcción de una ontología regional pura de la ciencia histórica | Iván Galán Hompanera 

 

 

aquello que se mueve dentro del ámbito cuantitativo de un más o menos accesible en 

trayectos de experiencia sintéticamente encadenados. Precisamente, en la medida en 

que aquí se gesta un área de composibilidades cuya disposición y ejecutabilidad se 

hallan, a través de la esfera volicional, vinculadas a priori, esto es, relatadas a los 

poderes intencionales acopiados en el sujeto, se erige aquí el campo de lo 

estrictamente ético. A partir de estos dos puntos se derivan dos tipos de experiencia 

de lo insuficiente, dos formas de insatisfacción: la insatisfacción metafísica, que es, en 

su sustancia, de todo punto inesquilmable y que, por eso, arrastramos en nuestros 

corazones como una reserva de perenne descontento, y la insatisfacción vinculada a 

los estados de cosas modificables bajo el peso de la actividad, sea esta individual o 

colectiva. A diferencia de la primera, que excede la horma de la responsabilidad 

humana porque no es intencionalmente figurable, la segunda forma de insatisfacción 

se nos impone como un asunto, es decir, como algo cuya perfección puede, e incluso 

debe ser, a riesgo de fracasar un imperativo moral, asumido como meta del obrar. 

Asumir una responsabilidad sería, entonces, hacer asunto suyo esta o aquella 

imperfección, dar respuesta a la tácita imprecación de un perfectible. El 

remordimiento, como fenómeno ético, aparece vinculado al segundo modo de 

imperfección: "Lo que vale más en el hombre es su capacidad de insatisfacción […] 

Hay la insatisfacción provocada por lo incompleto e imperfecto de cuanto da la 

realidad […] Esta insatisfacción radical se caracteriza porque en ella el hombre no se 

siente culpable ni responsable de la imperfección que advierte. Más hay otro 

descontento que se refiere a las propias obras humanas, en que el individuo no sólo 

echa de ver su defectuosidad, sino que tiene a la par conciencia de que sería posible 

evitarla, cuando menos en cierta medida. Entonces se siente descontento no sólo de 

la cosa, sino de sí mismo. Ve con toda claridad que podría aquélla hacerse mejor; 

encuentra ante sus ojos […] el perfil ideal que la depura, y […] no para hasta que ha 

logrado adobar la realidad conforme a la norma entrevista. Con esto no obtiene una 

perfección absoluta, pero sí una relativa a su responsabilidad. El descontento radical 

y metafísico perdura, pero cesa el remordimiento"4.            

De este gesto de malestar moral respecto de todo aquello que, aunque trunco en 

la hora presente, no deja sin embargo de portar consigo como la adumbración y 
                                                

4 José Ortega y Gasset, Obras completas, Madrid, Taurus, 2006, p. 299. 



    150 

E n e r o  –   
f e b r e r o  
2 0 1 9  
 

 
 

 
 

Historia e historiología en Ortega y Gasset: Notas para la construcción de una ontología regional pura de la ciencia histórica | Iván Galán Hompanera 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

promesa de una plenitud futura, surge la idea orteguiana de poner en marcha una 

Biblioteca de Historiología. Se trata de una motivación filosófica que no capta su origen 

tanto en una perplejidad intelectual (το θαυµἀζειν), como en una perplejidad de 

carácter moral. Efectivamente, según una tradición socrática 5  hasta la fecha 

inconcusa, la capacidad de asombrarse sobre lo trivial constituye la afección (πάθος) 

fundamental que alimenta el afán del pensar filosófico. Mas en esta capacidad, que 

más que una capacidad es una vulnerabilidad o sensibilidad (παθεῖν), no reside, a lo 

que me parece, el único ímpetu del ejercicio pensante. Nos basta con lanzar una 

mirada a las Confessiones de San Agustín, a las meditationes de prima philosophia de 

Descartes, a cualquier tratado de inspiración marxista o incluso a la obra de Fichte o 

Nietzsche - por no hablar de Spinoza, Levinas o del último Derrida -, para reparar, al 

pronto, que algo anda mal en el axioma socrático, cuando no en punto a la excelencia 

de su contenido, sí al menos en lo que toca a su presunta universalidad y singular 

carácter.  

Existe una intuición ética prejudicativa (raíz común de la que acaso fluyan tanto 

profeta como filósofo) que sitúa su jurisdicción en un terreno previo al desempeño 

intelectual, y que incluso lo motiva, cuando no lo funda. Este motivo, vivo ya en la 

figura de Sócrates, pierde su vigencia en favor del interés intelectual, hasta el punto 

de quedar circunscrito y confinado, tras la institución del lenguaje filosófico de la 

mano de Aristóteles, en una parcela particular de lo real, esto es, en la región de la 

ética como disciplina singular y estanca.       

La filosofía de Ortega y Gasset surte casi en su integridad de un genuino instinto 

de responsabilidad moral, que convendría no reducir a una simple pose moralista, 

siendo, como es, un afán de plenitud, una aspiración por colmar las cornucopias del 

sentido que jalonan y transverberan la existencia humana. El famoso adagio 

orteguiano "yo soy yo y mi circunstancia", antes que un postulado teórico, connota 

un modo de estar plantado frente a la existencia, una actitud que mueve a lucha 

contra toda forma de adocenamiento. El "hombre masa" es, en cierto modo, alguien 

que acomoda las posibilidades de su repertorio vital a los modos y maneras que, a 

todos los niveles, gestionan el mundo qua circunstancia, qua Umwelt, en el instante 

                                                
5 Teeteto, 155 c/d: „Μάλα γὰρ φιλοσόφου τοῦτο τὸ πάθος, τὸ θαυµάζειν: οὐ γὰρ ἄλλη ἀρχὴ 
φιλοσοφίας ἢ αὕτη“ 



151 

E n e r o  –   
f e b r e r o  
2 0 1 9  
 

 
 

  
 

Historia e historiología en Ortega y Gasset: Notas para la construcción de una ontología regional pura de la ciencia histórica | Iván Galán Hompanera 

 

 

presente (y no se nos escapa que es el Umwelt una categoría cualitativa, sin perímetro 

definido, capaz de oscilar y dilatarse entre la inmediatez geográfica en la cual se 

desenvuelve la vida humana particular y la dimensión global planetaria). "Hombre 

masa" no designa, por lo tanto, de ninguna manera un titulo sociológico, es sobre 

todo y ante todo, una categoría que da cuenta de la poca o nula capacidad de 

insatisfacción de un tipo de hombre en relación a los imperativos que su 

circunstancia le plantea. Incluso podemos atrevernos a ver en la pedantería 

academicista, en el deliquio clasicista (el filologismo), una de las formas más refinadas 

y sofisticadas de comportarse en masse. Por eso nos dice Ortega: "Ni nuestra caritativa 

admiración ni una perfección ilusoria y eterna hacen al clásico, sino precisamente su 

aptitud para combatir con nosotros. Es el ángel el que nos permite llamarnos Israel"6. 

El clásico en sí, el clásico a ultranza y tramontano, no existe; este designa una forma 

de intimidad compartida, una relación intencional; su forma de existencia es, así las 

cosas, eminentemente intersubjetiva, y, por decirlo con Husserl, un fenómeno 

generativo, un fenómeno generativo, es decir, un proceso cuyo “ser” estriba en una 

acumulación de sentido incesante e inagotable, que ni sabe ni puede ser reducido a la 

puntualidad de un instante ni a la suma de todos los instantes, pues su ser es el ser 

de una totalización continua a partir de un origen que no cesará de esconderse en lo 

ubérrimo de su fecundidad perpetua 7 . El clásico, como el ángel del antiguo 

testamento, se manifiesta en la resistencia que nos ofrece, y el intelectual, como Jacob, 

cobra su dignidad, cual si de una prenda se tratare, a resultas de tan impar lucha.  

             

La historia, huerfana de clasicos  

 

Pues bien, en la Historia, nos dice Ortega, no hay clásicos. El "fondo y sustancia 

de los libros históricos sigue siendo el cronicón“8, y es esta falta de clásicos, este perfil 

                                                
6 J. Ortega y Gasset, Ortega y Gasset 2006…, op. cit, p.230. 
7 Para este tema véase: Iván Galán Hompanera, Generativität, Instinktivität und Faktizität im Denken 
Edmund Husserls, Nordhausen,Traugott Bautz Verlag, 2017; también: Pablo Posada Varela, « El 
desfondamiento de la presencia. Inconsciente fenomenológico y fenomenología genética », posada 
Varela, Pablo - "El desfondamiento de la presencia. Inconsciente fenomenológico y fenomenología genética" in 
La experiencia que somos, Ignacio Quepons Ramírez y María Cervantes Oliveros (Eds). CEMIF, México, 2016. 
pp. 37-55. 
8 Ibidem, p.231. 



    152 

E n e r o  –   
f e b r e r o  
2 0 1 9  
 

 
 

 
 

Historia e historiología en Ortega y Gasset: Notas para la construcción de una ontología regional pura de la ciencia histórica | Iván Galán Hompanera 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

de potencia fracasada y como mutilada que ofrece la ciencia histórica, la que motiva 

la reflexión orteguiana sobre la historia: "El historiador nos parece manejar 

toscamente, con rudos dedos de labriego, la fina materia de la vida humana“9.               

La ciencia histórica adolece de la falta de un cuerpo conceptual cerrado. No sólo 

acusa la inexistencia de un prisma categorial que filtre el flujo ininterrumpido del 

acontecer para rendir ante nosotros un conocimiento histórico de tipo científico, un 

conocimiento capaz de ser emitido y formulado bajo el prospecto de leyes generales, 

codificando así simbólicamente la masa informe de datos en la que consiste la res 

gesta, sino que, además, ni tan siquiera cuenta con un sistema bien definido que cifre 

y funcionalice las relaciones de esencia que median entre la ciencia histórica y el resto 

de ciencias de las que, subsidiariamente, ha menester (paleontología, filología, 

psicología, sociología). A falta de una esquema claro y conciso de esta vertebración 

interregional ha de quedar la cientificidad de la Historia definitivamente en 

suspenso, definitivamente conculcada. Cabe decir, con todo, que el concurso de estas 

disciplinas no acontece de cualquier modo, o ex voluntate, sino que es consecutivo de 

la estructura del ente histórico en cuanto tal. Antes de arrojarse en tropel al torbellino 

de la historia, conviene plantear cuáles son las condiciones de posibilidad de tal 

conocimiento, o, expresado no tanto en clave gnoseológica como objetal, cuáles son 

los requisitos que facultan la manifestación de la historia no como dato, sino como 

historicidad fungiente, vale decir, como principio generativo de la realidad humana 

o, por tomar una expresión cara al joven Ortega, en tanto que "realidad ejecutiva".                                                                              

Por un lado falta en la ciencia histórica al uso la movilización de una actitud 

eidética o, como Ortega prefiere decir, de una "actitud intelectiva"10. La figura de 

César, vista bajo el monóculo de la fenomenología eidética, traspasa, integra y 

trasciende la muchedumbre deslavazada de hechos que de él nos consta. El carácter 

regresivo de la historia como dato y constatación ha de ser superado en un acto de 

progresión interpretativa11, merced al cual el régimen horizontal y pasivo, que retiene 

al dato histórico en una suerte de inercia desligada de todo brío hermenéutico, 

                                                
9 Ibidem, p.230. 
10 Ibidem, p.230. 
11 Para una fundamentación del método regresivo/progresivo en la fenología véase: Iván Galán 
Hompanera, Joachim Feldes, Stephan Fritz, Hans Rainer Sepp, Generativität, Instinktivität und Faktizität 
im Denken Edmund Husserls, Nordhausen,Traugott Bautz Verlag, 2017  



153 

E n e r o  –   
f e b r e r o  
2 0 1 9  
 

 
 

  
 

Historia e historiología en Ortega y Gasset: Notas para la construcción de una ontología regional pura de la ciencia histórica | Iván Galán Hompanera 

 

 

recobrará su dinamismo inherente, verticalidad intencional y efectividad histórica. Se 

trata, en cierto modo, de un acto constructivo que ha de integrar todos los hechos, tal 

y como nos llegan en una primera nota cognoscitiva, en el seno de un proyecto 

intencional. La labor del historiador consistiría, entonces, en recuperar la historia 

para poder comprenderla, producirla desde dentro, salvarla del dato para que, a su 

vez, podamos nosotros salvarnos de ella, realizarnos en ella, a través de ella.   

La ciencia histórica moderna descubre la fuente de su cientificidad en el 

documento. Las dos grandes figuras en las que se materializa este giro documental 

son, según Ortega, Niebuhr y Ranke, el primero porque representa la "crítica 

histórica", el segundo porque funda la "historia diplomática o documental"12.  La 

originalidad de este recurso al documento no es, empero, de ninguna manera 

expresión o fruto de una radicalidad pionera. En el contexto desde el cual nos habla 

el autor de las Meditaciones del Quijote, la exaltación del documento como 

fundamento metódico de la Historia parece poseer a lo sumo el valor de una 

estrategia, la cualidad de una industria adscrita a una misión epocal: derribar la 

inmensa máquina del hegelianismo, y quizá - de forma menos obvia pero quizá tanto 

más apremiante como silenciosa - desarticular la base intelectual del marxismo como 

ciencia histórica mediante la substitución del método dialéctico por el método 

documental (eliminar al enemigo sin nombrarlo, conjurar el peligro a una con la 

conciencia del peligro - cuyo efecto es el olvido -, he aquí la meta primordial de toda 

forma de censura; la proscripción explicita invoca y presentifica de una vez el peligro 

mismo que pretende exorcizar: toda conjuración es una conjuración). El afán 

documental no sirve, por lo tanto, para modificar la estructura cualitativa de la 

historia en cuanto tal:  "¡Como si antes del siglo XIX no hubiese el historiador 

buscado el documento y criticado sus fuentes! La diferencia entre lo que se hizo hasta 

1800 y lo que se comenzó a hacer va para un siglo es sólo cuantitativa y no basta para 

modificar la constitución de la historia"13. Si el papel preeminente que desempeña el 

documento para la historia en la consecución de un marchamo de cientificidad 

irrebatible está sujeta a una restricción de época y a una finalidad concreta tributaria 

de un tiempo dado, a saber, de aquel periodo que vive del gran resuello del Espíritu 

                                                
12 J. Ortega y Gasset, Ortega y Gasset 2006…, op. cit. 
13 Ibidem, p. 233. 



    154 

E n e r o  –   
f e b r e r o  
2 0 1 9  
 

 
 

 
 

Historia e historiología en Ortega y Gasset: Notas para la construcción de una ontología regional pura de la ciencia histórica | Iván Galán Hompanera 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

hegeliano, magnífico estertor de una tradición metafísica contra la cual el positivismo 

moderno se levanta en armas -, entonces la función que de iure le convenga al 

documento en el marco de una teoría científica de la Historia, habrá de ser 

desarrollada y dilucidada de manera intrínseca, sin desviaciones cosmovisionarias, 

atendiendo solamente al puro núcleo inteligible del conocimiento científico.       

 

La historia como ciencia estricta: Ortega entre Kant y Husserl  

 

En lo sucesivo pergeña Ortega a grandes rasgos su "teoría del conocimiento 

histórico“14, procediendo en estrecha analogía con el conocimiento de la ciencia física. 

La gran falla cardinal, el peccatum originale que observa Ortega en la ciencia histórica, 

radica en su escaso y mal conocimiento de la estructura del saber científico que surge 

en la Edad Moderna, así como de la evaluación que experimenta en él el hecho o dato 

bruto. Todo apunta a que el filósofo madrileño le reprocha al historiador moderno el 

haberse quedado rezagado en la evolución de su paradigma científico a la altura del 

hiperempirismo baconiano, el cual acaso cupiera resumir en la siguiente variación de la 

divisa, tan precopernicana como elocuente, acuñada por el barón inglés: historia 

parendo vincitur. Frente a esta obediencia y sumisión del historiador al puro dato 

histórico, propone Ortega un giro crítico: "Ciencia no significa jamás empiria, 

observación, dato a posteriori, sino todo lo contrario: construcción a priori"15.     

Poco a poco se impone la consideración de que en toda forma de conocimiento 

científico existen y confluyen en rigurosa coetaneidad un aparato de elementos de 

origen puro y una parte empírica. Ambas esferas se conjugan en su mutua 

interdependencia e interacción de una forma muy peculiar, que habrá que aclarar en 

lo subsiguiente. Al abordar la tarea de elucidar en qué forma se produce el 

apareamiento entre las parte pura y empírica del conocimiento en aras a producir un 

saber científico, Ortega parece servirse de un modelo fenomenológico, inspirado en 

la idea Husserliana de la síntesis del cumplimiento y no, como de entrada cabría 

imaginar, en la idea neokantiana de una aplicación de ideas o categorías generales al 

tejido sensible de la experiencia: "La física es […] un saber a priori confirmado por un 

                                                
14 Ibidem, p. 233. 
15 Ibidem, p.234. 



155 

E n e r o  –   
f e b r e r o  
2 0 1 9  
 

 
 

  
 

Historia e historiología en Ortega y Gasset: Notas para la construcción de una ontología regional pura de la ciencia histórica | Iván Galán Hompanera 

 

 

saber a posteriori. Esta confirmación es ciertamente, necesaria, y constituye uno de los 

ingredientes de la teoría física. Pero conste que se trata sólo de una confirmación. Por 

lo tanto, no se trata de que el contenido de las ideas físicas sea extraído de los 

fenómenos: las ideas físicas son autógenas y autónomas. Pero no constituyen verdad 

física sino cuando el sistema de ellas es comparado con un cierto sistema de 

observaciones. Entre ambos sistemas no existe apenas semejanza, pero debe haber 

correspondencia. El papel del experimento se reduce a asegurar esta 

correspondencia"16.  

Apreciamos claramente que no se trata aquí de explicitar la relación que media 

entre saber a priori y saber a posteriori en términos de una presunta aplicación del 

primero sobre el segundo. Ortega esboza su modelo en términos de una 

confrontación entre dos sistemas completamente heterogéneos pero vinculados, sin 

embargo, por un acto de confirmación, cuya habilidad radica en el establecimiento de 

una cierta correspondencia entre ambos sistemas. Es esta confirmación, amén de 

transformar los dos sistemas o esferas de saber heterogéneos en hemisferios 

correlativos e interdependientes, opera una síntesis o correspondencia de la cual 

emerge el saber científico como corroboración empírica de un sentido ultraempírico. 

Así las cosas, sobre el experimento recae la limitación de servir de mera constatación 

del saber a priori, que es, además, un saber autógeno y sin origen empírico asignable, 

mas susceptible de fertilizar con su sentido el orbe de la experiencia merced a la 

experimentación como acto de transición en el que, por demás, se produce la 

verificación de las categorías acaparadas en el saber puro. La idea central que se 

desprende de este modelo de conocimiento no puede ser más desmembrante, en sus 

consecuencias, para la escuela histórica, pues Ortega no viene sino a decir que la 

materia cognoscitiva de la ciencia reside, per definitionem, en su esfera o núcleo a 

priori, a despecho de la cual sería de todo punto imposible constituir o engendrar un 

conocimiento científico de cuerpo entero y bien constelado, mas tan sólo una 

rapsodia casual de informaciones carentes de concreción científica: "La física es, sin 

duda, un modelo de ciencia, y está de sobra justificado que se hayan ido tras de ella 

los ojos de quienes buscaban para su disciplina una orientación metodológica. Pero 

fue un quid pro quo, más bien gracioso que otra cosa, atribuir la perfección de la física 
                                                

16 Ibidem, p. 234. 



    156 

E n e r o  –   
f e b r e r o  
2 0 1 9  
 

 
 

 
 

Historia e historiología en Ortega y Gasset: Notas para la construcción de una ontología regional pura de la ciencia histórica | Iván Galán Hompanera 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

a la importancia que el dato tiene en ella. En ninguna ciencia empírica representan 

los datos un papel más humilde que en la física […]. Un error parecido lleva a hacer 

consistir la Historia en el documento. La circunstancia de que en esta disciplina la 

obtención y depuración del dato sean de alguna dificultad […], ha proporcionado a 

este piso de la ciencia histórica una importancia monstruosa […]. Ciencia es la obra 

de Newton o Einstein, que no han encontrado datos, sino que los ha recibido o 

demandado […]. Es inaceptable en la historiografía y filología actuales el desnivel 

existente entre la precisión usada al obtener o manejar los datos y la imprecisión, más 

aún, la miseria intelectual en el uso de las ideas constructivas"17.  

La índole fenomenológica de esta conjunción de conocimientos puros y empíricos 

como ingredientes necesarios en la gestación del conocimiento científico, tal y como 

esta no es presentada por Ortega, se antoja incuestionable. El propio Husserl nos 

propone un similar diseño de la textura trascendental del conocimiento científico en 

sus lecturas del año 1910/11. El fundador de la fenomenología proyecta allí un esbozo 

del esqueleto o núcleo apriórico de la ciencia natural, el cual consigna bajo el título de 

una ontología de la naturaleza, también denominada por él ciencia natural pura: "A la 

naturaleza como factum contraponemos la naturaleza como idea […]. Esto da como 

resultado las ciencias de las ideas constitutivas para la idea de la naturaleza"18. Estas 

ciencias, que exponen el apriori (das Apriori) de la idea de la naturaleza, son, según 

Husserl, "la doctrina pura del espacio (geometría), la doctrina pura del tiempo, la 

cinemática pura, las disciplinas puras de las posibles deformaciones de las figuras 

espaciales", junto con todas las ideas de la cosa que no solamente atañen su duración 

y figura geométrica, sino también a sus "propiedades y alteraciones reales, que se 

hallan dentro de complejos causales, leyes apriori que no atañen a la facticidad de las 

cosas en tanto que entes existentes, sino a la idea de la coseidad en cuanto tal"19.                                            

Estas observaciones nos permiten comprender mejor el sentido, proclive a cierta 

malcomprensión, del término construcción, del cual Ortega hace copioso uso a lo 

largo de su texto. Nada obsta a que enraicemos su comprensión en el sentido 

etimológico primigenio del concepto. El termino construcción se deriva del vocablo 
                                                

17 Ibidem, p. 235. 
18 Edmund Husserl, Iso Kern (éd.), Grundprobleme der Phänomenologie 1910/11. Text nach Husserliana, Bd. 
XIII, Hamburg, Meiner, 1992, p.32. 
19 Ibidem, p.33. 



157 

E n e r o  –   
f e b r e r o  
2 0 1 9  
 

 
 

  
 

Historia e historiología en Ortega y Gasset: Notas para la construcción de una ontología regional pura de la ciencia histórica | Iván Galán Hompanera 

 

 

latino struere (apilar, estratificar, erigir una cosa sobre otra)20. El rasgo constructivo de 

la ciencia en su proceder vendría a significar algo así como un reciclar compilante del 

sentido de la experiencia en el seno de un saber apriórico puro. Por mor y en función 

de esta compilación obtiene la experiencia empírica una cualidad ontológicamente 

expresiva. La construcción, de la cual aquí se nos habla, no designa, pues, un 

proceder opuesto al saber intuitivo propio de la fenomenología, sino que retrata y 

refleja justamente de una forma intuitiva la textura fenomenológica de este 

conocimiento como recopilación de la experiencia en el seno de un apriori que le 

confiere su tornura u horma ontológica. Vemos, sin embargo, que, abordado en su 

integridad, el saber científico como constructo encierra en sí una cierta torsión 

dialéctica o juego de fuerzas: desde el punto de vista conceptual a priori es repliegue 

y compilación de la experiencia en el apriori de un saber puro, desde el punto de 

vista de la corroboración experimental es despliegue de estas categorías en la 

experiencia (Entäußerung). La verdad del saber científico consiste en este doble 

movimiento, que es a la vez, de un golpe, repliegue y proyección. El fetichismo 

filológico abstrae su objeto de este movimiento y lo convierte una abstracción inerte y 

exanimada, incapaz de morder en la esfera del saber ontológico.  

Contra este "estado de cosas en el reino de la Historia", nos dice Ortega, "se 

levanta la historiología. Va movida por el convencimiento de que la Historia, como 

toda ciencia empírica, tiene que ser, ante todo, una construcción y no un agregado"21. 

Existen cuatro jalones o hitos que el proceso de construcción ha de atravesar en su 

doble movimiento pendular simultáneo como regresión o integración del dato en un 

apriori y como expresión y confirmación progresiva del apriori en su exteriorización 

experimental. Según Ortega las cuatro balizas que marcan el desarrollo constructivo 

"de las ciencia de realidades - y la historia es una de ellas -" son: 1. un "núcleo a 

priori"; 2. un "sistema de hipótesis que enlaza ese núcleo a priori con los hechos 

observables"; 3. una "zona de «inducciones» dirigidas por esas hipótesis"; 4. una 

"vasta periferia rigurosamente empírica - descripción de los puros hechos o datos".     

En el seno de la construcción, todos estos elementos se hallan vinculados por 

relaciones de interdependencia mutua, que nosotros expresamos dinámicamente 

                                                
20 Die Geschichte como concepto constructivo, structum 
21 J. Ortega y Gasset, Ortega y Gasset 2006…, op. cit, p.237 



    158 

E n e r o  –   
f e b r e r o  
2 0 1 9  
 

 
 

 
 

Historia e historiología en Ortega y Gasset: Notas para la construcción de una ontología regional pura de la ciencia histórica | Iván Galán Hompanera 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

usando las categorías metódicas de regresión/progresión (doble movimiento); la 

periferia empírica apunta, en el seno funcionalizante de la construcción, al núcleo a 

priori, y este tan sólo existe como relato o correlato de una empíria. Si bien Ortega 

asume la posibilidad de que en la Historia "no llegue nunca a núcleo a priori, la pura 

analítica a dominar el resto de su anatomía como ciencia", el mero "acto de llamar 

«histórico» a cierto hecho introduce ya […] todo el a priori historiológico en la masa 

de lo puramente fáctico y fenoménico"22.  

 Una vez que se ha reconocido el parentesco de todas las ciencias de realidades en 

el tronco constructivo que marida empíria y apriori en la simultaneidad de un saber, 

procede Ortega a acentuar la diferencia fundamental que estriba entre la ciencia 

histórica y la ciencia física. La dificultad fundamental con la que tiene que lidiar la 

ciencia histórica atañe la fisionomía y complexión de su objeto, pues mientras la 

realidad material sobre la cual se ciñe el quehacer científico del físico es sumamente 

indeterminado - a tal punto de que es del todo permeable a la matematización -, la 

realidad histórica es sumamente compleja y diferenciada, inasumible 

matemáticamente. La historia sólo se vuelve ostensible en actos de comprensión que 

rebasan los dispositivos metódicos de orden mecánico. De aquí se desprende el 

hecho de que el objeto de la física pueda diluirse metódicamente en la pura 

manufactura, en la pura manipulación, mientras que la historia se ve abocada a 

trascender sus propios métodos para no perder su aliento hermenéutico, para, en 

definitiva, no quedar cosificada como momia en el gran mausoleo documental y 

archivario: "La historia no es manipulación, sino descubrimiento de realidades: 

ἀλήθεια"23. Esta diferencia manifiesta, según el filósofo español, una repercusión 

metódica inmediata. Mientras que la física consistiría en sus métodos, la Historia 

usaría los suyos, mas sin reducirse a ellos: "La Historia, si quiere conquistar el título 

de verdadera ciencia, se encuentra ante la necesidad de superar la mecanización de 

su trabajo, situando en la periferia de sí misma todas las técnicas especializadas. Esta 

superación es siempre una conservación. La ciencia necesita a su servicio un conjunto 

de métodos auxiliares, sobre todo filológicos Pero la ciencia empieza donde el 

método acaba, o, más propiamente".  Es así como surge la idea y misión de la 

                                                
22 Ibidem, p. 247. 
23 Ibidem, p.239. 



159 

E n e r o  –   
f e b r e r o  
2 0 1 9  
 

 
 

  
 

Historia e historiología en Ortega y Gasset: Notas para la construcción de una ontología regional pura de la ciencia histórica | Iván Galán Hompanera 

 

 

historiología como "ontología de la realidad histórica" como "estudio a priori de su 

estructura esencial"24. 

De lo dicho es posible colegir que la historiología como ciencia apriórica de la 

realidad  histórica se nos destapa como una ciencia regional particular. Como tal se 

establece como contrafigura, en el terreno histórico, de aquella ciencia pura que 

Husserl dio en denominar, como hemos dicho más arriba, ontología de la naturaleza. 

Esta ontología, o fundamento a priori de la ciencia histórica constituye aquella 

instancia que habrá de solaparse con todo dato positivo en el seno de una 

construcción. La historiología sería entonces el piso ontológico sobre el que descansa 

la ciencia como historia empírica, así como la relevancia ontológica de todo dato 

óntico que hallemos en la inmanencia del campo histórico. La determinación "de ese 

núcleo categórico, de lo esencial histórico, es el tema primario de la historiología"25. 

Como Husserl, refiere Ortega la existencia de una estructura invariante transfacticia 

que subyace a toda variación fáctica: "Sólo esto puede transformar a la Historia en 

ciencia, es decir, en reconstrucción de lo real mediante una construcción a priori de lo 

que en esa realidad […] haya de invariante"26.     

La realidad histórica es para Ortega un todo coherente que, si bien no puede ser 

determinado a priori, como pretende el hegelianismo e incluso ciertas corrientes en el 

interior del marxismo, sí que obedece en su desarrollo a ciertas motivaciones 

reconstruibles, que no tienen su origen tanto en la psicología o la antropología como 

en la estructura intencional-extática de la subjetividad, y, de forma más general, en la 

naturaleza de la constitución de la realidad en cuanto tal. La fenomenología 

descubre, efectivamente, que todo hecho es, constitutivamente, la objetivación de una 

intención subjetiva, y que esta intención subjetiva se halla, además, engastada en un 

horizonte intencional que refleja, a su vez, las condiciones sociales, políticas e 

históricas en las que el susodicho horizonte se desenvuelve. Si permitimos que la 

atención científica quede reabsorbida por tal o cual hecho, perdemos de vista todo el 

dinamismo que anima la acción. En la reconstrucción histórica hemos de tener 

presente que el hecho es siempre gestum (del latín gerere), una consecución, logro o 

                                                
24 Ibidem, p. 243. 
25 Ibidem, p. 240. 
26 Ibidem, p.243. 



    160 

E n e r o  –   
f e b r e r o  
2 0 1 9  
 

 
 

 
 

Historia e historiología en Ortega y Gasset: Notas para la construcción de una ontología regional pura de la ciencia histórica | Iván Galán Hompanera 

 

 

J
u
l
i
o
-  

a
g
o
s
t
o  
2
0
1
8  

gesta. Como gesta, como accomplishment, el hecho histórico - que es además siempre 

un acto individual o colectivo - , en tanto que intencionalidad vertical o realidad 

ejecutiva, es el fruto, por un lado, de una situación dada a la que da respuesta, de una 

presión determinante del entorno a la que la actuación da respuesta, y por otro, el 

hecho, como acto, es producto de una intención que está íntimamente ligada a una 

situación o proyecto que aquel trata de materializar objetivamente. El sujeto histórico 

es, dicho sartrianamente, siempre un hombre o colectivo que se objetiva 

históricamente a través de hechos por medio de los cuales trata de trascender la 

situación que le determina.   

Sea como fuere, cabe destacar que aquello que Ortega tiene en mente como 

horizonte histórico de referencia, no es tanto la ontología del mundo de la vida como 

la especificidad del mundo-hogar (Heimwelt). En otra ocasión intentaremos explicar 

como se relaciona este núcleo fáctico sobre el cual pivota lo específico de lo histórico 

con las constantes categoriales que han de vehicular el a priori científico. Por lo 

pronto nos tenemos que conformar con afirmar que si queremos comprender el 

sentido de aquella totalización histórica que denominamos César, habremos, por lo 

pronto, de elucidar qué significa ser procónsul en el mundo romano. Cuanto más 

claro tengamos que es ser procónsul en el siglo I a. C., más claramente veremos el 

significado del hecho “César apostado frente al campamento de Vercengetorix” en su 

funcionalidad histórica27. En este orbe de sentido viaja alojada la figura de César. 

¿Cómo se han engendrado estos orbes, cuál es su relación con otros invariantes, a 

qué tipo de contradicciones están expuesta, cómo se totalizan en una Gesamtfügung? 

Sólo después de haber conocido la dinámica de estos orbes en su lógica totalizadora 

podremos descubrir la estructura especial por mor de cual se abre a ellos el 

fenómeno histórico particular “César”.  

 

  

                                                
27 Ibidem, p. 245. 


