
Diccionario de Ética, Deontología, Bioética y Moral  
Dirigido por Alfonso Fernández Tresguerres y Román García 

 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, II 7 (noviembre 2006). http://www.revistadefilosofia.org 
 

1 

Filosofía práctica 
Enrique Suarez Ferreiro 

 
 

En la tradición filosófica la expresión Filosofía práctica designaba aquellas 

reflexiones relacionadas con las costumbres ya fuesen del sujeto, en cuyo caso eran 

denominadas éticas, ya del grupo, en cuyo caso eran denominadas políticas.  

 

 En la década de los ochenta en centroeuropa y en el área anglosajona un 

progresivo número de licenciados, graduados, etc. en Filosofía inician una actividad 

profesional que denominan Consulta filosófica.  

 

 El campo profesional de estos consultores u orientadores filosóficos es muy 

amplio y variado. Sus actividades se dirigen a clientes individuales que, por ejemplo, 

plantean cuestiones relativas a estilos de vida; a corporaciones empresariales que, por 

ejemplo, presentan necesidades ligadas a gestión de conocimientos, responsabilidad 

social y ética; a asociaciones, instituciones y organizaciones políticas, etc.. 

 

 Es en estas nuevas coordenadas profesionales en las que la expresión Filosofía 

Práctica adquiere un nuevo sentido, pasa a designar esta nueva faceta profesional del 

filósofo. Aparece así el movimiento de la Filosofía Práctica. 

 

1.- Nuevas necesidades 

 

El movimiento de la Filosofía Práctica surge en el último cuarto del siglo XX, 

periodo en el que, tienen lugar importantes transformaciones en las formas de 

organización económica, social y de estilo de vida. Estos cambios cuestionan las formas 

de racionalidad vigentes, al tiempo que demandan nuevas maneras y modos de 

reflexión. 

 

Para cubrir estas nuevas formas y, en consecuencia, las demandas que vehiculan 

la consulta u orientación filosófica constituye una respuesta adecuada. Con este formato 



Diccionario de Ética, Deontología, Bioética y Moral  
Dirigido por Alfonso Fernández Tresguerres y Román García 

 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, II 7 (noviembre 2006). http://www.revistadefilosofia.org 
 
2 

una de las tradiciones culturales más ricas y variadas: la filosófica, está a disposición de 

una manera más cercana y accesible a cualquier persona. 

  

2.- Las nuevas prácticas 

 

En este espacio no pretendemos, pues sería imposible, dar cuenta de todos lo 

recursos que cada consultor, asesor u orientador filosófico ha elaborado y usa en su 

práctica profesional, pero si voy a exponer un conjunto mínimo de prácticas filosóficas 

que han aparecido y se han consolidado gracias al movimiento de la Filosofía Práctica.  

 

1. En el mundo de la empresa.  

 

La labor en este ámbito atiende, fundamentalmente, a dos grandes áreas. 

Por un lado está todo lo relacionado con los Protocolos Éticos (P.E.), es decir, 

con las formas, procedimientos, etc. que sigue la empresa tanto internamente, 

como con/y hacia el entorno – mercado, sociedad, etc.. -.  

 

La claridad, sencillez y calidad de los P.E. a la hora de gestionar la 

promoción profesional, o la hora de dar salida a los diferentes tipos de demandas 

o conflictos que puedan darse constituye una parte importante de la empresa 

para que el ritmo productivo resulte lo más optimo posible en cada caso.  

 

Igualmente, cada vez resulta más importante para una empresa que sus 

relaciones con el entorno sean los más asumibles posible. Pues las empresas que 

son capaces de construir un clima de mutuo apoyo con ese entorno están en 

mejor  posición competitiva.  

 

En este caso, por ejemplo, el Consultor Filosófico participa en la 

elaboración de los protocolos de actuación con las instituciones, o instancias que 

regulan un determinado mercado, de manera que resulten empresarialmente 

ventajosos. Estos protocolos tienen que ver con la gestión de aquellos 

conocimientos relativos a la empresa o corporación que han de regular y/o 



Diccionario de Ética, Deontología, Bioética y Moral  
Dirigido por Alfonso Fernández Tresguerres y Román García 

 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, II 7 (noviembre 2006). http://www.revistadefilosofia.org 
 

3 

fiscalizar tales instancias, así como con las formas de comunicación a seguir. 

Igualmente participa en la definición de los protocolos a seguir  en el caso de 

demandar conocimientos, así como en la forma en que ha de hacerse.  

 

Otro entorno importantísimo para la empresa es el social. Que se den 

unas buenas relaciones, es decir, que la actividad empresarial que se realiza 

resulte bien comprendida y aceptada es algo que garantiza un potencial de 

crecimiento que no debe perderse. Por lo que la acción en este caso del 

Consultor Filosófico permite enriquecer las prácticas de imagen corporativa en 

los aspectos éticos que estas contienen. Un resultado de este trabajo será una 

mejor comprensión social del quehacer empresarial, y una mayor predisposición 

a apoyarla. 

 

El segundo ámbito de actuación del Consultor Filosófico decíamos que 

era el de la gestión del conocimiento y la comunicación. No cabe duda, y sobre 

todo en los sectores con una producción que presenta un mayor valor añadido, 

que el conocimiento, el capital gnoseológico (C.G), es uno de los activos 

empresariales cada vez más importante. Éste reside tanto en el personal –Capital 

Goseológico Social, C.G.S- como en el que se produce,  almacena y circula 

dentro de la empresa. Que una empresa posea una correcta red que conecte todo 

este conocimiento es algo que permitirá en cada caso una más rápida, correcta y 

exitosa aplicación del mismo al proceso productivo. 

 

Esto es necesario, y sólo posible, si dicha red es, simultáneamente, de 

comunicaciones. Pues el conocimiento sólo circula mediante formas 

comunicativas concretas: informes, escritos, dossieres, etc.. El Consultor 

Filosófico participa en la constitución de la estructura gnoseológica y 

comunicativa empresarial. 



Diccionario de Ética, Deontología, Bioética y Moral  
Dirigido por Alfonso Fernández Tresguerres y Román García 

 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, II 7 (noviembre 2006). http://www.revistadefilosofia.org 
 
4 

 

2. Orientada a particulares  

 

En estas situaciones el Consultor Filosófico opera como Orientador. La 

Orientación Filosófica de particulares se inicia siempre a partir del momento en 

que una persona se presenta y expone su situación.  Estas situaciones no sólo son 

fuente de insatisfacción, también pueden ser de incertidumbre, desconcierto, etc. 

en todo caso todas ellas desean ser transformadas; de ahí que se acuda en busca 

de Orientación para realizar tal proceso. 

 

El Consultor Filosófico al ofrecer una orientación filosófica no actúa 

ofertando una receta que el interesado ha de seguir, sino que da paso a un 

proceso que apoya el desarrollo personal. Su quehacer consistirá en acompañar a 

la persona a través de la reflexión que ésta pueda hacer. Ésta le posibilitará 

redefinir la situación y reubicarse en ella. De forma que sea él, el interesado, 

quien tome las decisiones que considera adecuadas y las saque adelante. 

 

Uno de los objetivos, y resultado, de la actividad del Consultor Filosófico 

cuando orienta a una persona es que ésta madure en su capacidad reflexiva, en su 

competencia teórica. De modo que adquiera los recursos necesarios para 

desarrollar, si así lo necesitase, posteriores procesos reflexivos y que, además, 

resulten satisfactorios.  

 

3. En el ámbito de las Instituciones Públicas 

 

La cuestión aquí es la variedad y amplitud de éstas, por lo que las 

posibilidades estarán en función de la institución concreta en la que estemos 

trabajando. Hay, con todo, dos que pueden servirnos como ejemplo: las 

instituciones educativas, y las sanitarias. 

Por cuestión de espacio vamos a centrarnos en aquellos aspectos que 

tienen que ver con las relaciones con los usuarios. Para un centro de enseñanza, 

como para un centro de salud la forma en que los profesionales entablan su 



Diccionario de Ética, Deontología, Bioética y Moral  
Dirigido por Alfonso Fernández Tresguerres y Román García 

 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, II 7 (noviembre 2006). http://www.revistadefilosofia.org 
 

5 

relación laboral es nuclear. Esta relación es multivalente pues conlleva aspectos 

éticos, gnoseológicos y comunicacionales.   

Por esto el Consultor Filosófico puede participar en la definición de los 

protocolos a seguir. Así mismo puede formar parte, como asesor externo, en 

procesos de evaluación, o en procesos de mediación, etc. En todos estos casos su 

capacidad para proporcionar líneas de reflexión a las partes, y líneas para el 

diálogo entre las partes le permite ser una pieza muy válida y necesaria. 

 

4. Otras actividades 

 

Por último, además de la actuación en entornos empresariales, personales 

e institucionales hay una actividad más a la que no se puede dejar de hacer 

referencia, la de los Cafés Filosóficos.  

 

Esta actividad es fundamentalmente social y abierta, es decir, dirigida a 

un grupo no necesariamente cerrado. Se diferencia de las otras en el contenido, 

pues no viene suscitada por una demanda urgente, sino por necesidades más 

amplias: sociales, políticas, culturales, etc.. 

 

Sea cual sea el tema,  o asunto sobre el que el Café filosófico verse, éste 

constituye un tiempo y un espacio para la reflexión dialogada. Lo que en él 

acontece es la conversación serena, atenta entre varias personas, conversación 

que el Consultor Filosófico anima. Nuestra tarea es alentar la mutua escucha, 

alentarla para que de paso a una reflexión serena que atiende a través de cómo 

dice el otro a lo que éste suscita, plantea.  

 

El Café Filosófico es, por todo esto, un ejemplo de actividad que 

insertada en la cotidianeidad de sus participantes favorece todo tipo de 

encuentros y diálogos: intergeneracionales, interculturales, etc..  

 

Como en el caso de las conversaciones mantenidas por Sócrates se parte 

de una cuestión, pero el recorrido y a donde se llegue, es decir, el punto donde se 



Diccionario de Ética, Deontología, Bioética y Moral  
Dirigido por Alfonso Fernández Tresguerres y Román García 

 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, II 7 (noviembre 2006). http://www.revistadefilosofia.org 
 
6 

encuentre el asunto sobre el que se conversa cuando toca acabar – y siempre  

toca acabar antes de haber agotado el asunto – nunca se conocen, acontecen. 

Los Cafés Filosóficos aportan a quienes participan en ellos el hábito de la 

escucha atenta, del saber hablar de quien tras haber atendido quiere hacerse comprender, 

y, por el medio, el del pensar que reflexiona percibiendo que algo hay en juego que le 

desborda y que pide respeto al ser tratado. 

 

  Las prácticas a las que hemos hecho referencia presentan ciertos 

elementos comunes que constituyen, seguramente, las novedades prácticas más 

significativas que aporta el movimiento Filosofía Práctica. Estos elementos son el 

cuidado y cultivo de la Potencia Teórica y del Espacio Teórico ya sea a nivel personal, 

ya a nivel corporativo,  asociativo, o colectivo. 

3.- Potencia Teórica y Espacio Teórico 

       

       Para caracterizar lo que considero las dos principales contribuciones del 

movimiento Filosofía Práctica a la tradición voy a partir de una distinción clásica. Me 

refiero a la distinción kantiana entre filosofía mundana y filosofía académica. Esta 

distinción una vez formulada ha sido objeto de distintas apropiaciones viniendo, 

finalmente, a diferenciar dos áreas. La primera, la mundana, englobaría aquellos 

productos del pensar humano coetáneos del diario quehacer. La segunda, la académica, 

englobaría los productos del pensar desarrollado por profesores universitarios de 

filosofía. 

 

 Al quedar la producción teórica así articulada el ámbito mundano estaría siempre 

dependiendo del académico para poder decidir la validez última de sus productos. Al 

tiempo que carecería de las calidades presentes en el quehacer académico 

 

 Esta organización es la que enriquece el movimiento de la Filosofía Práctica. Al 

orientarse e insertarse en el ámbito mundano el Consultor Filosófico opera directamente 

con lo que Platón en diversos lugares del diálogo República, por ejemplo en 437 b, 441 

c, caracterizó como función racional (logismós). 

 



Diccionario de Ética, Deontología, Bioética y Moral  
Dirigido por Alfonso Fernández Tresguerres y Román García 

 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, II 7 (noviembre 2006). http://www.revistadefilosofia.org 
 

7 

 Notemos que no hablamos de lo que en otra parte de la República, en 486a, 

denominó alma filosófica, ya que quienes acuden a estos profesionales no aspiran a ser 

Filósofos, pero sí poseen una capacidad, una potencia para la reflexión teórica que no 

cumple su función, por lo que se encuentran en una situación vital que no desean. 

 

 Nuestra tarea es movilizar dicho potencial para que la persona se haga cargo de 

la situación que le interesa abordar. ¿Cómo se realiza tal puesta en movimiento? Más 

que poner en movimiento, ya que eso significaría afirmar que algo estaba parado, 

realmente lo que hacemos es tomar como punto de partida el movimiento existente y 

apoyarlo, animarlo a través del uso. Es decir, procuramos que el sujeto –personal, 

institucional, etc..- enfrente y reflexione su situación. De modo que pueda ir 

desarrollándose, madurando. 

 

De nuevo aquí el movimiento de la Filosofía Práctica lo que hace es actualizar 

la tradición. Pues el diálogo deliberativo, la conversación que argumenta y busca junto 

con otros argumentar correctamente, constituye una de la prácticas filosóficas más 

consolidadas. 

 

Durante este proceso es cuando se le puede proponer al sujeto algún texto como 

parte de la reflexión que está realizando. Tal posibilidad recupera y actualiza la 

tradicional práctica de la cita o del aforismo. Con estas propuestas lo que importa es que 

el texto opere sobre el momento reflexivo, la fase en que el cliente se encuentre. De 

modo que lo que el texto va a aportar dependerá siempre, y en último término, de la 

capacidad de quien lo lea.  

 

El profesional es, por tanto, consciente de la riqueza del texto filosófico que 

propone. Esto implica que el texto se pueda llegar a proponer varias veces en distintas 

fases, así el cliente comprende no sólo el crecimiento y desarrollo que está realizando, 

sino además la riqueza del material que la tradición filosófica pone a su disposición. 

 

Una de las consecuencias implícitas en el desarrollo de la Potencia Teórica es el 

enriquecimiento y crecimiento del Espacio Teórico.  



Diccionario de Ética, Deontología, Bioética y Moral  
Dirigido por Alfonso Fernández Tresguerres y Román García 

 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, II 7 (noviembre 2006). http://www.revistadefilosofia.org 
 
8 

 

El ejercicio progresivo y más o menos sistemático de la reflexión teórica aporta 

un conjunto creciente de resultados que exigen un espacio, el espacio teórico, del que 

constituirán sus contenidos. 

 

Éste es un factor de riqueza y calidad humana. La existencia del mismo 

posibilita que posteriores reflexiones resulten más fructíferas, más apropiadas y 

ajustadas, etc.. Así mismo, constituye una garantía de sosiego y saber decidir sin 

precipitación ante imprevistos o emergencias. 

 

Su existencia, como no podía ser menos, es la de constituir el sustrato que hace 

posible un adecuado funcionamiento de la Potencia Teórica. 

 

Por último, este cuidado y cultivo tanto de la Potencia Teórica como del 

Espacio Teórico enriquece tanto la tradición filosófico como la vida social. Hemos 

comentado que la Filosofía Práctica transforma el espacio dual kantiano al constituir un 

tercer espacio que ya no es estrictamente mundano, en el sentido kantiano, ni tampoco 

lo es en sentido académico. No es estrictamente académico porque en él operan un 

especialista, el Consultor Filosófico y un ciudadano – o una corporación, o una 

institución, etc – es decir, un productor/usuario de conocimientos. Tampoco, a la 

inversa y consecuentemente, es mundano porque el especialista co-opera con el 

productor/usuario en el proceso mismo de producción/uso. 

 

 Así pues, este espacio al presentar rasgos propios no reductibles opera 

enriqueciendo tanto al mundano, por su proximidad, como el académico por las 

cuestiones que plantea. De forma que establece un vínculo de retroalimentación con la 

institución académica y un vínculo de transformación con el ámbito cotidiano en medio 

del cual se inserta.  

 

La institución universitaria, académica recibe todo un conjunto de materiales que 

por su elaboración van a demandar formas de reflexión distintas. Ya que en ellos los 

conceptos, las ideas, los modos de argumentación, etc. hasta ahora elaborados por la 



Diccionario de Ética, Deontología, Bioética y Moral  
Dirigido por Alfonso Fernández Tresguerres y Román García 

 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, II 7 (noviembre 2006). http://www.revistadefilosofia.org 
 

9 

tradición se han puesto en práctica de una forma más cercana a , de un modo más 

implicado en , etc. ámbitos de experiencia, o de existencia concretos, dando lugar a  

productos que inmediatamente están operando. Se trata, pues, de materiales cuya 

mediación racional y su inmediatez práctica nunca antes habían tenido lugar. 

 

Por otro lado, la vida cotidiana se transforma al incorporarse a ella realidades 

que presentan un gradiente de racionalidad más alto y más testado en su aplicabilidad. 

Estas realidades al incorporarse aportan mejores niveles de aptitud existencial diaria. 

Con lo que la Filosofía Práctica cumple con la máxima socrática de que la calidad de 

una vida está en función de su disponibilidad a resultar testada favorablemente por la 

reflexión. 

 

4.- Referencias Bibliográficas y en Internet 

 

Bibliografía 

BARRIENTOS RASTROJO, José; Introducción al asesoramiento y la orientación 

filosófica. De la discusión a la comprensión; Editorial Kronos, Ediciones X-XI.  

CAVALLÉ CRUZ, Mónica; La Filosofía, maestra de vida; Editorial Aguilar. 

MARINOFF, Lou: Mas Platón y menos Prozac; Editorial B Ediciones. 

 

Internet 

Asociación Española para la Práctica y el Asoramiento Filosóficos. 

 

Internacional Society for Philosophical Practice.  

 

American Philosophical Practitioners Association (secc.española) 

 

 
   

 

http://www.asepraf.org/
http://www.igpp.org/
http://www.appa.edu/spanish.htm

