
www.revistade .comfilosofia

0
r e v is ta  d e  f i lo s o fƒa



La selección de originales para publicación, se someten de manera sistemática a un in-
forme de expertos externos a la entidad editora de la revista y a su consejo de editorial. 
Estos informes son la base de la toma de decisiones sobre su publicación o no, que co-
rresponde en última instancia al Consejo de Redacción de la revista y a la Dirección de 
la misma.

BIBLIOTEQUE NATIONALE DE FRANCE

BASES DE DATOS QUE RECOGEN LA REVISTA EIKASIA



CONSEJO DE REDACCIÓN  
 
 
Eikasia Revista de Filosofia  
www.revistadefilosofia.com  
 
Consejo de Redacción (en constitución): Dr. Fernando Pérez Herranz (Universidad de Alicante), Dr. 
Patricio Peñalver (Catedrático Filosofía, Universidad de Murcia), Dr. Alberto Hidalgo Tuñón 
(Universidad de Oviedo), Dr. Román García (Dr. en Filosofía. Director Instituto de Estudios para la Paz), 
Mtro. Rafael Morla (Catedrático de Filosofía, Universidad de Santo Domingo, RD.), Dr. Antonio Pérez 
(Universidad de la Laguna), Dr. Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina, Dr. Felicisimo Valbuena (Universidad 
Complutense de Madrid), Dr. Jose Antonio López Cerezo (Universidad de Oviedo), Dr. Silverio Sánchez 
Corredera, Dra. Alicia Laspra (Universidad de Oviedo), Dr. Pablo Huerga Melcón, D. Mariano Arias, Dr. 
Jacobo Muñoz (Catedrático de Filosofía de la Universidad Complutense de Madrid.) Dr. Félix Duque 
(Catedrático Historia Moderna Universidad Autonoma Madrid), Dr. Luis Álvarez Falcón (Universidad de 
Zaragoza).  
 
Maquetado y diseño: Francisco Fdez. Yebra.  
Secretaría de redacción: Noemí Rodríguez y Pelayo Pérez  
Director Ejecutivo: Dr. Román García. 
 
Edita: Eikasia Ediciones 
Bermudez de Castro 14 bajo c 33011 Oviedo. España. 
T: +34 984 083 210 F: +34 985 080 902 
www.eikasia.es 
eikasia@eikasia.es  
ISSN 1885-5679 
 





Eikasia. Revista de Filosofía 0 (julio 2005)
www.revistadefilosofia.com 

INDICE 

1.- Pérez Herranz, Fernando Miguel
EL TIEMPO GNÓSTICO. Un ejercicio de semántica topológica PARTE I 

2.-Román García Fernádez
EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propósito del Sócrates de Platón

3.-Patricio Peñalver Goméz
CONTEXTOS Y POLÉMICAS DE DERRIDA.

4.-Alberto Hidalgo Tuñón
SOBRE EL NEXO CIRCULAR ENTRE SOCIOLOGÍA Y CIENCIA EN COMTE.

5.-Rafael Morla
IDEAS FILOSÓFICAS Y SOCIALES EN TORNO A LA GLOBALIZACIÓN.





EL TIEMPO GNÓSTICO. Un ejercicio de semántica topológica. Fernando - Miguel Pérez Herranz 
 

 
 
 
Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 1 - julio 2005 
 

 

1

EL TIEMPO GNÓSTICO 
Un ejercicio de semántica topológica – PARTE I 

Fernando - Miguel Pérez Herranz 
 
 
 

 “MEFISTÓFELES. Un trípode ardiente te dará a conocer al fin que has llegado al 
fondo, a lo más profundo de todo. A su resplandor verás las Madres; unas están sentadas, 
otras en pie y andan vagando al azar. Formación, transformación, eterno juego del 
Pensamiento eterno. Rodeadas de las flotantes imágenes de toda criatura, ellas no te verán, 
pues sólo perciben los esquemas”. J.W. Goethe, Fausto, II, 1º. 
 

“La semiofísica se refiere en primer término a la investigación de las formas 
significantes; apunta a construir una teoría general de la inteligibilidad (...) La hipótesis que 
presentamos aquí es la de que únicamente ciertas configuraciones de elementos tienen en 
verdad sentido y pueden servir de base a una construcción inteligible, susceptible de ser 
descrita lingüísticamente”. René Thom, Esbozo de una semiofísica. 
 

“El barroco trueca el sustantivo en verbo. La «muerte» deviene morir, la «vida» 
deviene vivir. Vivir es, de hecho, «vivir muriendo»”. Trías, Lo bello y lo siniestro. 



EL TIEMPO GNÓSTICO. Un ejercicio de semántica topológica. Fernando - Miguel Pérez Herranz 
 

 
 
 
Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 1 - julio 2005 
 

 

2

ÍNDICE 
1. «Sistemas de pensamiento» filosóficos 
2. Una ojeada a la obra de Eugenio Trías 
  2.1. Las turbulencias de la filosofía 

 2.2. La canalización de todo pensamiento 
3. La cuestión nuclear de la filosofía de Trías: 
  La articulación entre ontología general y ontología especial  
 
4. Criterios para la historia: atributivos/distributivos 
  4. 1.  El individuo histórico 
  4. 2.  Memes, designadores rígidos y ortogramas 
  4. 3.  Los sentidos de la historia universal 
  4. 4.  La historia en Trías 
5. Criterios semántico-distributivos 
  5. 1.  De la Lógica a la Semántica Topológica 
  5. 2.  De la Retórica a la Semántica Topológica 
  5. 3.  Categorías y jerarquización de los verbos según la Semántica Topológica 
 
6.  La edad del espíritu de Eugenio Trías 
  6. 1. Los términos de la historia objetiva 
  6. 2. Las categorías significativas 
  6. 2. 1. Primer ciclo simbólico 
  6. 2. 2. Segundo ciclo del espíritu 
  6. 3. Paralelismo entre las categorías históricas  
   y los arquetipos semánticos 
   6. 3. 1. «Madre Tierra» / «Símbolos» y punto Morse  
   6. 3. 2.  «Aparecer» / «Renacimiento» y Singularidad Pliegue  
   6. 3. 3.  «Presencia» / «Reformismo» y singularidad Cúspide 
   6. 3. 4.  «Comunicación» / «Racionalismo y singularidad Mariposa 
   6. 3. 5.  «Claves hermenéuticas» / «Ilustración» y singularidad Umbílica 
Elíptica  
   6. 3. 6.  «Misticismo» / «romanticismo» y singularidad Umbílica Hiperbólica 
   6. 3. 7.  «Síntesis final» y  teoría generalizada de las singularidades 
  6. 4.  Notas sobre la singularidad cola de milano y la distinción Ser/Estar   
  con ayuda de La memoria perdida de las cosas 
 
7. Conclusión para una valoración del pensamiento español contemporáneo 
Referencias bibliográficas 



EL TIEMPO GNÓSTICO. Un ejercicio de semántica topológica. Fernando - Miguel Pérez Herranz 
 

 
 
 
Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 1 - julio 2005 
 

 

3

 1. «Sistemas de pensamiento» filosóficos 
 
 No cabe entender la filosofía como una mera rapsodia de opiniones, ni de 
comentarios ad hoc, ni de retóricas solemnes... por más que puedan ser originales o 
ingeniosos. Los conceptos filosóficos —al igual que los términos de la ciencia o del propio 
lenguaje ordinario— están trabados, forman un sistema y sólo cuando se ha controlado en 
mayor o menor medida un territorio de conceptos e ideas, es posible confrontar ese 
pensamiento con otros. Incluso, a veces, es el criterio mismo de «sistematización» la clave de 
una filosofía. Porque una filosofía no sólo puede ser ejercida de hecho como un sistema, sino 
que puede apelar a cierta coherencia y completud, representándose a sí misma como tal 
sistema. Uno de los sistemas filosóficos más interesantes en el panorama filosófico español es 
el de Eugenio Trías, cuya obra, La edad del espíritu,  articula la relación entre el Tiempo y el 
Conocimiento. 
 
 En La edad del espíritu, Trías hace un estudio categorial de las maneras en que se 
hace presente el símbolo que, posteriormente, se desenvolverá como espíritu. Pero Trías no 
sólo recorre los aspectos semánticos del símbolo, sino que afirma su despliegue histórico, lo 
que nos obliga a considerar algún tipo de criterio histórico. En el libro mencionado se 
presenta explícitamente el estudio de las categorías en el marco de una filosofía de la historia: 
 

“En mi libro La aventura filosófica utilicé ya esta metáfora marina de las singladuras, 
si bien en un contexto en el que hacía referencia a la formación de una posible 
experiencia filosófica. No se asumía de modo explícito, como se hace en este libro, el 
marco histórico de esa experiencia (...) Todo ello permite ciertas reflexiones sobre la 
«filosofía de la historia» que esta progresión (o escalonamiento de claves) especifica 
(...) Las categorías admiten un tratamiento diacrónico. Comparecen entonces como 
eones. Éstos instituyen diferentes épocas históricas” [Trías (1994), págs. 14, 41 y 70]. 

 
 Ahora bien, el libro de Trías está escrito de manera tal que los elementos categoriales 
parecen ajustarse, más que a los criterios históricos y diacrónicos utilizados por las ciencias 
historiográficas, a criterios semánticos y sincrónicos utilizados por lo que he llamado 
Semántica Topológica. Esta desarmonía entre la explícita mención de la historia y el ejercicio 
semántico ejercido por Trías es lo que me ha llevado a plantear la cuestión filosófica que 
puede resumirse así: El criterio utilizado por Trías en La edad del espíritu, ¿es un criterio 
histórico o puramente semántico? ¿Y como afecta al propio sistema de Trías? Una cuestión 
que nos servirá para mostrar actu exercito la capacidad analítica de la semántica topológica 
[cf. Pérez Herranz (1996b)] 
 



EL TIEMPO GNÓSTICO. Un ejercicio de semántica topológica. Fernando - Miguel Pérez Herranz 
 

 
 
 
Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 1 - julio 2005 
 

 

4

* * * 
 
 La obra de Trías puede considerarse como un sistema, es cierto; pero no siempre fue 
así, y quizá en este proceso de una filosofía haciéndose (in fieri) se encuentre alguna clave 
esencial para la interpretación de su pensamiento. La filosofía de Trías se inició como una 
crítica de la cultura ya simbólicamente constituida, crítica de las ideologías, de los relatos 
míticos o de las propias filosofías históricas. En tanto que crítico del arte y de la literatura, 
Trías ha llevado a cabo un  viaje por la cultura occidental con resultados indiscutibles. Pero 
Trías pasó también por un momento delicado, negativo, en el que parecía que esa obra iba a 
consumirse en sí misma y que estaba condenada a desaparecer en aquel maremagnum de la 
política, de la «gauche divine» y la ligereza psicológica, momento que puede fecharse en 
1972 con la publicación de La dispersión, y que ya señalara por aquel entonces algún crítico 
de la época [Pizán (1970)]. 
 
 2. Una ojeada a la obra de Eugenio Trías 
 
 Sin embargo, Trías no quedó sepultado por aquel ambiente. Supo salir de él con una 
dignidad filosófica admirable, y continuó su obra con un rigor y una periodicidad 
extraordinarias. Y a los análisis de prácticamente todas las manifestaciones artísticas, supo 
unir una forma estilística espléndida [Ilustración 1]. 
 

 
ILUSTRACIÓN  1.  Obras filosóficas de Trías 



EL TIEMPO GNÓSTICO. Un ejercicio de semántica topológica. Fernando - Miguel Pérez Herranz 
 

 
 
 
Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 1 - julio 2005 
 

 

5

 
 Eugenio Trías (1942-) arrastra fama de nietzscheano, freudiano y heideggeriano 
desde los años de la gauche divine. Años en los que escribió un libro tan disperso como indica 
su propio título —La dispersión (1971)—, un conjunto de aforismos, expresados con mayor o 
menor acierto, que parece querer representar toda esa variedad de costumbres que se está 
produciendo en aquella España de la pretransición, con el federalismo como tema recurrente. 
El libro se cierra avisando de que antes de lanzarse al agua hay que aprender a nadar. Sin 
embargo, Trías había escrito por entonces un libro muy maduro para ser de juventud, La 
filosofía y su sombra, donde mostraba no sólo que sabía nadar, sino que aun cuando no había 
alcanzado marcas para estar en una olimpiada, sí era ya un brillante nadador en las piscinas 
locales. Aunque, quizá, lo que quería decir, es que había que perfeccionar el estilo: nadar a 
cross, a mariposa, etc. 
 
 Al iniciarse los años ochenta, Trías ofrece un seminario sobre Hegel en Alicante (al 
que tuve la suerte de asistir), lo que parecía no casar bien con la imagen que teníamos de 
filósofo «progre». ¿A qué carta quedarse? Porque Hegel era el cuélebre del progresismo 
triunfante y de la posmodernidad que se nos estaba avecinando (En las librerías podía uno 
toparse con un libro de título espectacular: Escupamos sobre Hegel, editado por la editorial 
Siglo Veinte de Buenos Aires). 
 
 Parece que estructurar la filosofía de Eugenio Trías es algo complicado: ¿Dónde 
encontrar un hilo conductor para poner toda su obra en sistema? Pues Trías continuamente 
coloca sus propias obras en relación con el tema que está tratando. Quiero decir que Trías se 
cita a sí mismo muy a menudo, diciendo que esta idea la desarrolló en tal o cual otra obra, 
incluso cita sus  primeros trabajos como si estuvieran pensados ya perteneciendo a un sistema 
que aún no estaba escrito, y sin hacer mención a que hayan quedado superadas o sean 
inconsistentes con lo dicho posteriormente: 
 

“De ahí que, desde La dispersión y Drama e identidad, haya modificado 
continuamente de ángulo de ataque, con el fin de abordar la cosa misma desde 
perspectivas varias que pudieran dejarla hablar o expresarse; que esto se entiende así, 
depende de si se concibe cada texto mío como integrado en un proyecto unitario de 
principio a fin, no como entidad autónoma (y hay suficientes indicaciones por mi parte 
en cada libro para que puedan entenderse las cosas en esos términos)” [Trías (1978), 
pág.110]. 

 
 Ensayaré aquí un modelo tomado de la Topología para organizar la filosofía de Trías. 
Podríamos considerar que, ante el éxito de sus primeros trabajos, Trías  quiere alcanzar el 



EL TIEMPO GNÓSTICO. Un ejercicio de semántica topológica. Fernando - Miguel Pérez Herranz 
 

 
 
 
Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 1 - julio 2005 
 

 

6

Todo y le sale una obra dispersa, un Caos absoluto frente al cual: O bien se disgrega, se 
disuelve o se pierde, como les ocurriera a tantos intelectuales de su generación; o bien es 
capaz de encontrar los atractores que hacen comprensible, es decir, llenan de significado todo 
aquel caos. Fue esta segunda vía la que, me parece, siguió Trías y, lo que no siempre ocurre, 
fertilizó su pensamiento en ella. 
 

* * * 
 
 Trías inicia su andadura de escritor filosófico con un libro singular, La filosofía y su 
sombra. Un libro muy impactante para la época, incluso por su portada en la que cuatro 
grandes filósofos —Kant, Platón, Hegel y Bergson— aparecían con sus rostros pintarrajeados 
con bigotes, gafas, e incluso un cigarrillo, en franca gamberrada escolar. Sin embargo, una 
apresurada lectura  que quisiera encontrar simplemente un libro irrespetuoso para con la 
tradición, sería más que una de tantas lecturas, una lectura falseada. Veamos. 
 
  Sus primeras palabras denuncian sin solución de continuidad distintos ismos 
filosóficos: el logicismo estrecho con el que se quiere conjurar la metafísica; el sociologismo 
que supone que el contenido verdadero de un discurso (en el sentido del estructuralismo) es el 
contenido social del que es mera expresión el discurso; el criticismo de quienes consideran 
irracional todo discurso que no esté planteado en sus propios términos: ¿es que acaso el mito, 
el loco, el proletario, la mujer, el niño... carecen de racionalidad? La Razón ha de tener 
presente sus sombras. Trías no se resigna  a negar carácter racional a esas espléndidas 
producciones mitológicas de nuestra cultura que denominamos «metafísica» y, quizá, lo que 
haya que hacer para considerarlos de otra manera es el método. Un método que recoja los 
méritos del empirismo descripcionista y del instinto clasificatorio y los supere. Trías apuesta 
por el método estructural al modo de Claude  Lévi-Strauss o de Richard Leach.  
 
 Las combinaciones entre diferentes términos de un texto u obra (él mismo toma 
como ejemplo a La Náusea y El Ser y la Nada y Crítica de la razón dialéctica de Sartre), 
permiten reconstruir el campo semántico de una determinada problemática que trasciende la 
problemática de un determinado filósofo. Si un filósofo toma o marca un término, entonces 
niega el otro término. Toda filosofía que tome como fundamento a N, niega otra filosofía que 
tome como fundamento a I. Así que la elección no es entre esto o lo otro, sino esto en 
oposición a aquello: A/A'. Esta filosofía eliminada es lo que llama Trías, su «sombra» (Trías, 
muy dualista, continúa defendiendo esta posición sin tener en cuenta otras posiciones que, 
siguiendo con su terminología podríamos llamar de «penumbra»).  
 



EL TIEMPO GNÓSTICO. Un ejercicio de semántica topológica. Fernando - Miguel Pérez Herranz 
 

 
 
 
Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 1 - julio 2005 
 

 

7

 Ensayaré un modelo a partir de la regla de oro ética. Sabemos que el protestantismo 
por vía de Kant reemplazó la regla del amor (la caridad medieval) por la regla del deber en la 
que desaparecía uno de los términos, precisamente aquél hacia el que va dirigido el amor: 
«Obra sólo según una máxima tal que puedas querer al mismo tiempo que se torne ley 
universal». Un imperativo que convertía a todos los hombres en equivalentes, pues todos ellos 
son fuente de moralidad. Todos los hombres son intercambiables y la relación simétrica y 
transitiva del «amaos los unos a los otros» se convierte en ver a los otros como fines y no 
medios. Pero el argumento cae en círculo vicioso, porque de lo que se trata es, precisamente, 
averiguar si somos iguales, y Kant supone en abstracto que lo somos. 
 
 Y entonces, para dar contenido a la regla formal kantiana, se puede se recupera una 
de aquellas joyas morales de la antigüedad, que quedó enterrada en algún rincón de la 
memoria, núcleo de la moral de Confucio: «No hagáis a los otros, lo que no deseéis que os 
hagan» o máxima de la rectitud (tchong). Esta regla de oro admite también la formulación 
positiva o máxima altruista (chu): «Haced a los otros, lo que deseéis que os hagan». Quien 
formulara esa regla quizá no advirtiera que cuando un concepto se pone en marcha arrastra 
consigo sus alternativas, sus negaciones y sus posibilidades, y abre perspectivas insólitas. La 
regla de oro no tenía dos caras, sino cuatro, porque podía negarse o afirmarse tan solo uno de 
los dos términos de la proposición. Así, o bien «Haced a los otros lo que no deseéis que os 
hagan», o bien «No hagáis al otro lo que deseéis que os hagan». La simetría que contiene la 
regla de oro se transforma ahora en relaciones asimétricas inquietantes. Pues ¿quién habrá de 
imponer como regla no hacer al otro grupo lo que sin embargo exige que hagan con el suyo? 
¿No es precisamente la posición infantil de quien se quiere mimado, pero que no espera 
reciprocidad? ¿La inmoralidad de los grupos que pretenden para sí todos los derechos y 
ningún deber? El oro, en el atanor de este cínico alquimista, se transmuta en arenilla, y la 
máxima de Confucio en la fórmula que con tanta amargura señaló Leopardi: la sociedad 
parece que no puede subsistir sin amor patrio ni odio al extranjero. 
 

* * * 
 
 Volvamos a la filosofía. ¿Por qué, por ejemplo, los neopositivistas combaten con 
todas sus fuerzas la metafísica? No porque se le presente como un obstáculo al cual ha de 
salvar, sino porque al conjurar esa sombra, el positivismo queda reafirmado. Un texto, una 
filosofía, “produce una estructura que articula un conjunto de opciones interrelacionadas ... La 
filosofía inventa ese «otro gemelo» que es aquello que denuncia” (pág. 28). Eugenio Trías 
sabe sacar partido a esa noción que denomina sombra o conjunto de opciones eliminadas (-). 
Quizá en aquel momento no hubiera conocido que la metafísica era la sombra de la teología 
para Gilson: “Puede admitir con A. Comte que la metafísica caerá en desuso como las 



EL TIEMPO GNÓSTICO. Un ejercicio de semántica topológica. Fernando - Miguel Pérez Herranz 
 

 
 
 
Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 1 - julio 2005 
 

 

8

teologías de la s que no es sino la sombra” [Gilson, El espíritu de la filosofía medieval, pág. 
25]; o un término utilizado por Dilthey: “En la puerta de las ciencias del espíritu encontramos, 
por tanto, la metafísica, acompañada del escepticismo, que es inseparable de ella, como si 
fuera su sombra” [Dilthey, Introducción a las ciencias del espíritu, pág. 25]; o que Ortega 
también ha había empleado: “Pero en lo humano no se da nunca la tragedia sin su sombra 
que es la comedia. El hombre es trágico-cómico” [Ortega y Gasset, La idea de principio en 
Leibniz, pág. 200]. De cualquier modo, sombra, en la filosofía española, es un término 
vinculado internamente a Eugenio Trías. 
 
 Trías encuentra el invariante de la filosofía en la capacidad de demarcación [que en 
otro lugar he considerado como el límite de una de las pseudofilosofías Pérez Herranz 
(1998)]. La filosofía entonces cumple la función de semáforo de saber, dando paso a ciertos 
saberes y deteniendo la marcha de los pseudosaberes y de los discursos falsos. La filosofía 
añade de esta manera el nombre «saber» al propio saber. La filosofía legisla, llama la 
atención, detiene... permite circular los discursos. Parménides habría inaugurado la filosofía 
abruptamente, porque deja expedita la vía del Ser y afirma intransitable la vía del No-Ser, 
aunque se limite a enunciar unas reglas; Platón, más tarde, toma conciencia de la dificultad de 
la empresa y, en El Sofista, localiza el saber de las ideas que ejercita la dialéctica, siendo la 
opinión un intermedio entre la episteme (saber) y la anathía (no saber). Más tarde, Descartes 
rechazará los discursos que no procedan ordenadamente. Y así hasta la última proposición del 
Tractatus wittgensteiniano: «De lo que no se puede hablar, mejor callar». 
 
 El método que utiliza Trías, como no podría ser de otra manera, es el ascendente y el 
descendente de la dialéctica platónica (Fedro, 265 d-e): 
 

“El sabio —el filósofo dialéctico— se atendrá, por tanto, a las «articulaciones 
naturales» de las formas, reparando en las sutiles distinciones que suelen pasar 
desapercibidas. Utilizará, en fin, un método ascendente que le permita remontarse de 
la pluralidad de formas a aquella idea que no depende de ninguna (anhypótheton); y 
un método descendente que le conduzca a desglosar las ideas indivisibles o átomos 
ideales (átoma eidé)” [Trías (1969), pág. 47].  

 
Pero ¿qué ocurre si vuelve todo lo triturado en la vía ascendente? ¿Si a Descartes se le 
escapan otra vez el loco, el soñador o el genio maligno? Pues no ocurre nada. En la cultura 
occidental, filosofía significa que hay un saber incluido (+) y un saber excluido (-): ciencia y 
metafísica; metafísica y  teología; metafísica y escepticismo... Lo excluido, en cualquier caso, 
forma parte de lo incluido: si la metafísica desaparece, también desaparecerá el positivismo. 
Mas aún: el filósofo le cede la palabra a lo excluido, a las sombras, para que hagan de 



EL TIEMPO GNÓSTICO. Un ejercicio de semántica topológica. Fernando - Miguel Pérez Herranz 
 

 
 
 
Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 1 - julio 2005 
 

 

9

abogado del diablo, de anti-lógos, para que sometan al lógos a un asedio donde demuestre su 
fortaleza: Platón da la palabra a los sofistas y hasta el mismo Sócrates se hace pasar por uno 
de ellos; Descartes da la palabra al genio maligno; Hegel muestra todas las sombras en la 
Fenomenología: el saber absoluto es el proceso mismo de esa continua refutación y 
disolución. Y así, sucesivamente. 
 
 El semáforo del saber deja vía libre a los saberes para que se relacionen entre sí, para 
que intercambien sus métodos y para que promocionen nuevas disciplinas. La objetividad 
queda asegurada por la norma lógica, aunque se pierde, claro está, la posibilidad de un saber 
sin restricción alguna. Trías sigue aquí el argumento de Levi-Strauss sobre el tabú del incesto 
como paso de la naturaleza —donde pueden darse ciertos intercambios naturales— a la 
cultura —donde esos intercambios están prohibidos—. Escribe: “La filosofía es la prohibición 
del incesto en el seno del saber” [Trías (1969), pág. 89]. La filosofía no significa el paso del 
Mito al Logos, sino de una sabiduría libre a una sabiduría escindida de un no-saber. 
 
 Por eso, la filosofía en Occidente se ha autoproclamado como un saber privilegiado, 
no reducible a mera Cultura. Es ese exceso de cultura a costa de la Naturaleza y de la Vida, lo 
que denuncia Nietzsche de la filosofía, de la moral y de la religión. Pero he aquí que los 
filósofos de la sospecha —Freud, Marx y Nietzsche— habrían buscado aquellos dominios 
inhibidos que secularmente se dejan al margen de toda investigación: proletariado, voluntad 
de poder, sexualidad infantil, sueños y delirios... Así Freud, que es psicólogo, termina siendo 
un filósofo de la Cultura: aquello con lo que se va encontrando en su itinerario son los 
mecanismos inconscientes del hombre occidental. Occidente ha tendido, pues, a establecer 
una dualidad, excluyendo uno de los términos: expulsa el onirismo, la vida jubilosa del deseo, 
la locura, el misticismo y la vida infantil. Y redobla todas esas escisiones con una ontología 
entre lo real y lo irreal. Si la filosofía ha dirigido el saber occidental, ahora vuelve a ser 
integrado en una teoría general de la Cultura. 
 

* * * 
 
 El siguiente paso del método estructural es la desaparición del hombre-individuo. Si 
la filosofía tiene esa función de termómetro del saber, de semáforo del saber hay que 
preguntarse por quién conoce, por lo que se conoce y por cómo es posible tal conocimiento. 
El método estructuralista no busca al individuo, sino a las condiciones del conocimiento, pues 
el sentido de un fenómeno no se da a un sujeto, sino que solamente aparece en tanto que 
resultado de un juego de combinaciones entre piezas corpóreas, significantes lingüísticos. El 
sujeto humano desaparece de las ciencias. Y así Trías se inicia teniendo ya un  hilo conductor 



EL TIEMPO GNÓSTICO. Un ejercicio de semántica topológica. Fernando - Miguel Pérez Herranz 
 

 
 
 
Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 1 - julio 2005 
 

 

10

que le permite engarzar los momentos originales de la filosofía: la historia de la filosofía se 
organiza a partir de las posibles combinaciones que se dan entre los siguientes términos:  
 
 (b) Cognoscente; (c) cognoscible; (a) condición incondicionada.  
 
Si el condicionado (a) es exterior a la relación, entonces: 
 1. Si esa exterioridad es trascendente, da lugar al platonismo. 
 2. Si la exterioridad es subyacente, da lugar al estructuralismo. 
Si el condicionado (a) es interior a la relación, entonces: 
 
 3. Si la estructura es:  ab — c , da lugar al kantismo. 
 4. Si la estructura es:  b — ac , da lugar al platonismo histórico. 
 5. Si la estructura es  b — c , da lugar al cartesianismo. 
 
 Así que, a partir de aquí, Trías ahonda en este planteamiento y recorre dos 
implicaciones que se derivan de su planteamiento: En primer lugar, y dentro del cuadro de 
oposiciones, marca/no marca, se coloca en el miembro no marca, negando la cultura 
occidental. Esto le conduce a escribir ese libro verdaderamente caótico que es La dispersión 
(1971), ejercicio mismo de quitar todas las marcas. En segundo lugar, y si el sujeto se des-
sustancializa, entonces se convierte en un juego de máscaras, que expone en Filosofía y 
carnaval (1972). 
 
 2.1.  Las turbulencias de la filosofía 
 
 Voy a tomar aquí La Dispersión como el libro clave, por seguir con la metodología 
de Trías, un libro que, según él mismo dice, “es el que menos entiendo. Creo que es crudo; es 
como materia prima en la que hay de todo pero le falta algo de forma. No obstante, soy y creo 
que injustamente muy crítico con ese libro, tiendo a olvidarlo, a borrarlo; por ejemplo, nunca 
lo tengo en casa, lo cual es ya un detalle sintomático” [Cf. En García Sánchez (1979), pág. 
170]. Un libro que puede re-organizar la inteligibilidad de la obra de Trías. Y lo haré desde mi 
propia filosofía, el morfologismo trascendental, que utiliza como herramienta la Topología y 
que he presentado de manera indirecta en ciertos escritos [Véase bibliografía]. El uso de esta 
herramienta no es en absoluto gratuita, ni externa al propio método de Trías. Pues, como 
señala Petitot, el estructuralismo dinámico [Cf. Petitot (1985)] —una de cuyos elementos es la 
Semántica Topológica, desde la que trataré de leer la obra de Trías— es una prolongación 
interna del estructuralismo, pues, según Petitot, el a priori del estructuralismo es topológico y 
no algebraico. 
 



EL TIEMPO GNÓSTICO. Un ejercicio de semántica topológica. Fernando - Miguel Pérez Herranz 
 

 
 
 
Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 1 - julio 2005 
 

 

11

 Pues bien, me parece que Trías queda encerrado en la lógica combinatoria lineal y su 
mismo método estructural, que en principio es enormemente rico, porque prácticamente no 
hay límites a las permutaciones, variaciones y combinaciones entre los términos, que son 
cuasi-infinitas. Pero esa riqueza y variabilidad carece de adecuado criterio morfológico: ahí 
está todo junto, como si de la Nirvana se tratase, donde todo cabe o, dicho en términos más 
morfologistas, del Caos. Trías al alcanzar el todo caótico experimenta la «dispersión», las 
turbulencias de ese Caos. Es una experiencia en el límite, de la que sólo hay una forma de 
salir: buscando sus puntos de atracción antes que dejándose arrastrar por sus turbulencias. El 
libro se abre con el resumen de esa experiencia: “Más allá del ser y de su ausencia, más allá, 
siempre épekeina  —allí, en ese ningún allí flota, impávida, LA DISPERSIÓN” (pág. 13) y 
termina el primer bloque con la sentencia: “El caos santo produce formas, jamás sustancias” 
(pág. 26). El caos no se opone al orden, dice Trías, y en eso está de acuerdo con el concepto 
matemático de Caos. Tiene su propia realidad, y en esa combinaciones puede perder el 
carácter serio y pesado y aparece así el juego. Contra el razonamiento sistemático, el 
aforismo. Trías está desbloqueando el estructuralismo, pero no parece que esté provisto de las 
herramientas topológicas necesarias para representar ese Caos, aunque sí para pensarlo con 
los conceptos tradicionales. 
 
 A los dos años de iniciar su labor filosófico, Trías alcanza los límites de su inicial 
planteamiento, lo que es sin duda una gran ventaja. Ha recorrido el estructuralismo 
rápidamente y ahí se encuentra el resultado: más foucaultiano que Foucault, más nietzscheano 
que Nietsche, ha llegado al puro Caos. Lo lógico es que Trías se hubiera perdido por la vida 
hippy y hubiera sido una de las tantas esperanzas del pensamiento destruidas antes de 
iniciarse. Desde un punto psicológico, esa obra pudo servirle de terapia, pero la cura misma le 
llevó a fijarse en las formas (morfologías). Trías tuvo la necesidad de elegir ene se momento 
uno de los dos campos en los que se presentan naturalmente las morfologías: O bien en el 
campo de la ciencia o bien en el campo del arte. Y eligió el campo del Arte, porque quizá aún 
no era el tiempo de las ciencias morfológicas.  
 
 Y además tenía que empezar a componer toda las figuras del mundo. Había llegado 
al final, y ahora tenía que reconsiderar las figuras dadas y abandonadas a su suerte por el 
camino. Sus lecturas de grandes obras de Occidente, le sacan de esa dispersión y mezcla. Así 
que Trías se dispone a hacer un viaje, un recorrido, a dar forma a todo ese caos en el que se ha 
metido. Claro es que podía haberse dirigido hacia el estudio de los dogon, de los mahoríes o 
de los indios quechúa; o se hubiera podido liar con la historia medieval española; o, quizá, 
con la sociología política al uso: feudalismo, cristianismo, protestantismo; o ... Pero no; Trías 
se dispone a meterse de lleno en la cultura occidental. En el prólogo a Drama e identidad 
se justifica con el fácil recurso de apelar al azar, que antes de dormir puso en sus manos un 



EL TIEMPO GNÓSTICO. Un ejercicio de semántica topológica. Fernando - Miguel Pérez Herranz 
 

 
 
 
Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 1 - julio 2005 
 

 

12

libro al que hojea y del que le queda una profunda impresión de un párrafo, etc. Pero esa 
evocación no deja de ser puro subjetivismo. Trías, en esa época, ya había negado con 
Foucault la ontología del sujeto: 
 

“A la pregunta «¿Quién habla?», ya no respondemos como Nietzsche: Ecce Homo; 
respondemos al modo de Mallarmé: es el lenguaje el que habla” [Trías (1969), pág. 
111]. 

 
Así que, de hacer caso a su propio consejo, es el lenguaje el que habla por su boca. 
 
 En Drama e identidad (1974), inicia un diálogo con músicos, con mitos y personajes 
de la cultura occidental: Haydn, Bach, Wagner, Mahler...; después viaja por Grecia; más tarde 
se detiene ante Shakespeare, Goethe... y ya se apunta a Hegel. Explora esos momentos en los 
que el sujeto vive la experiencia de la ruptura entre la acción y la autoconsciencia. Mientras 
no se produzca esa ruptura se vivirá el drama. 
 
 En El artista y la ciudad (1976), reflexiona sobre la culpa o deuda y su expiación a 
través de la recreación de ese «ser otro» que es la obra, anímica y cívica. ¿Por qué el arte está 
escindido de la realidad social; por qué el erotismo está divorciado de la praxis; por qué la 
productividad tiende a ser ella misma un fin absoluto? En el epílogo, consciente de las 
insuficiencias de sus planteamientos, remite a una «ontología futura» que elimine la 
precariedad filosófica en la que se encuentra. 
 
 En Meditación sobre el poder (1977) inicia el proyecto de la fundamentación de una 
nueva metafísica. En cada una de esas meditaciones —esencia del poder, angustia ante el 
poder propio, poder del amor, la razón formal especulativa, universal mal entendido, estilo 
propio, muerte propia y breves apéndices— se debate la distinción dualista fundamental entre 
Voluntad de Poder y Voluntad de Dominio: Si las cosas pierden su capacidad de poder, 
entonces son dominadas fatalmente. El Capitalismo o Razón Formal Especulativa es la figura 
del Poder que difumina las diferencias, uniformiza el mundo, crea identidades fijas... y como 
un «un gran vampiro» sorbe la sabia de lo real para convertirse en Número, Cifra o Cálculo. 
Genera así una sombra sobre lo singular que es subsumido en el orden de lo genérico o 
condenado como nada: él ha inaugurado la Razón Formal Especulativa. Trías propone una 
ontología específica como vía de acceso a un pensamiento de lo singular, no del individuo: 
cualquier cosa en tanto se halla pensada desde la esencia y no desde el concepto: La buena 
multiplicidad que se afirma frente al nihilismo. Por esa razón, la filosofía ha de ser mayéutica, 
estilo, acción o singularidad.  
 



EL TIEMPO GNÓSTICO. Un ejercicio de semántica topológica. Fernando - Miguel Pérez Herranz 
 

 
 
 
Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 1 - julio 2005 
 

 

13

 En La memoria perdida de las cosas (1978) se enfrenta con aquellas obras y con 
aquellos movimientos que mejor se han enfrentado a la condición humana y han sabido 
buscar lo terrible que se esconde tras la imagen de una amable presencia. Y entre todos ellos, 
Trías destaca: el Fausto de J. W. Goethe; las Elegías de Rilke; la Poesía de San Juan de la 
Cruz, que ha expresado la lógica del amor con todas sus consecuencias; la grandeza de 
Orígenes, que antes de enseñar la perfección a otros, comenzó a practicarla él mismo; las 
Óperas de R. Wagner que ha vinculado la Codicia —el compulsivo deseo de poseer 
riquezas— al Poder ( y no a la utilidad como hubiera querido el pensamiento anglosajón); las 
Iluminaciones de W. Benjamin, que ha concebido la historia como la monótona repetición del 
dominio; el dualismo gnóstico de re-escribió S. Freud promoviendo los dos principios de la 
Vida (Eros) y de la Muerte (Tánatos); y Baudelaire, y Proust... 
 
 En Tratado de la pasión (1979) se propone una ontología pasional: la comprensión 
de la realidad desde la Idea filosófica de la Pasión. Para ello es preciso distinguir los 
conceptos de «deseo» y «pasión». El deseo es a la pasión, lo que el fenómeno al logos. Lo que 
se nos da como pasión aparece en nosotros como deseo, por lo que el sujeto deseante es un 
sujeto pasional, un sujeto que no ha alcanzado su interiorización consumada. Mas, al ser 
asumida la pasión como Idea, la pasión se considera como forma de conocimiento y de acción 
y no como impedimento o rémora del conocer. Y, en tanto que es una vía del saber, un 
elemento dinámico, la acción se definirá como efecto de la pasión. De ahí que el sufrimiento 
—que no el dolor— ha de ser aceptado como algo propio de la condición humana. La gran 
riqueza humana procede de la querencia del hombre por sufrir: el dolor vendrá después, 
cuando se deja de sufrir. 
 
 El punto de partida es la experiencia del amor, el enamoramiento, una experiencia 
poco tratada en la literatura filosófica. Platón en el Banquete y en el Fedro, habla del amor 
irónicamente: El amor se identifica con la demencia y el enamorado, o bien es un favorito de 
los dioses, o bien un poseído por alguna semi-divinidad. Tras la revolución francesa, el Amor 
o Fraternidad se coloca en igualdad de condiciones con la Igualdad y la Libertad. Pero por 
poco tiempo, porque enseguida la Libertad se torna privilegiada. Cabe preguntarse: ¿Por qué 
la filosofía sitúa en rango supremo a la Libertad sobre la Igualdad o la Fraternidad-Amor? 
¿Acaso son inconmensurables? ¿Acaso no es la Libertad la que subyuga al Amor? ¿El Amor 
enajena siempre la libertad? ¿O el amor ha de identificarse con el amor intelectual de Dios? 
¿O se repudia sin más? ¿O se dulcifica hasta convertirlo en amistad? ¿O se instrumentaliza 
para alcanzar un objetivo, quizá las relaciones de reproducción familiares? ... Pero Trías se 
adentra en el carácter intrínseco del enamoramiento, rechazando el amor erótico unilateral y 
no recíproco de los griegos, cuyo paradigma es el Dios de Aristóteles, pensamiento que se 



EL TIEMPO GNÓSTICO. Un ejercicio de semántica topológica. Fernando - Miguel Pérez Herranz 
 

 
 
 
Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 1 - julio 2005 
 

 

14

piensa a sí mismo, y siguiendo la vía del amor dialéctico y recíproco como el amor de 
Abelardo y Eloísa, el de Romeo y Julieta o el de Tristán e Isolda. 
 
 En Lo bello y lo siniestro (1982), Trías estudia las categorías de lo bello y lo sublime 
sin rehuir su lado oscuro, lo siniestro y sus especies —el asco y la repugnancia—, para 
conformar el campo de la estética, pues: “lo bello, sin referencia a lo siniestro, carece de 
fuerza y vitalidad para poder ser bello” (pág. 43). Para dar cuenta de esa conexión entre lo 
bello y lo siniestro pasa revista a momentos fundamentales de la cultura occidental: La 
tragedia de Sófocles Edipo Rey; la teoría del inconsciente de Freud; la película Vértigo de 
Hitchcock (a la que más tarde dedicará un libro entero [Trías (1998)]; o un espléndido cuento 
de Hoffman, El arenero, que reúne genialmente todas los rasgos característicos de lo 
siniestro: el portador de maleficios, alguien que posee la habilidad de ser doble, un objeto sin 
vida animado, la repetición, imágenes que aluden a despedazamientos y descuartizamientos y 
la realización de un terrible deseo. 
 
 Trías está preparado ya para encarar una de las cuestiones más difíciles de la 
investigación filosófica: las relaciones entre la variedad de las mundanas y la ontología 
general. Pero antes de encarar la cuestión ontológica hay que detenerse en la manera de 
organizar y explicar todas las figuras de la cultura: Y el modelo más potente y significativo es 
el de Hegel. 
 
 2.2. La canalización de todo pensamiento 
 
 Llegamos así al momento que me parece fundamental en esta construcción filosófica 
de Trías: El lenguaje del perdón (1981). Esa vuelta al mundo en el que el sujeto de la 
experiencia humana se encontraría ya sin ningún tipo de escisión, ese sujeto que viene 
buscando desde tiempo atrás, desde el Tratado de la pasión como poco, lo encuentra en 
aquello que parece considerar el corazón mismo de la cultura occidental: la filosofía, y 
entonces se dispone a organizar todo el material cultural siguiendo el hilo conductor de Hegel 
y no el hilo conductor de los antropólogos (Mausse, Lévi-Strauss, Cazeneuve...), o de los 
sociólogos, o de los psicólogos, etc. 
 
 BIFURCACIÓN INICIAL. El momento de confrontación con Hegel es esencial, 
porque al ordenar toda la cultura terrena, y poner a cada institución en su sitio —como 
Aristóteles hizo con los seres de la Physis—  a primera vista, no ha permitido otras 
alternativas posibles. Trías se dispone a recorrer el camino de Hegel y el camino de toda la 
historia de Europa. Trías realiza el ejercicio hegeliano más poderoso realizado nunca desde el 



EL TIEMPO GNÓSTICO. Un ejercicio de semántica topológica. Fernando - Miguel Pérez Herranz 
 

 
 
 
Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 1 - julio 2005 
 

 

15

pensamiento español para adentrarse en la filosofía del Otro. Su mano a mano con Hegel es 
espléndido. 
 

3. La cuestión nuclear de la filosofía de Trías: La articulación entre ontología 
general y ontología especial 

 
 A partir de Filosofía del futuro (1983), se produce un giro en los intereses filosóficos 
de Trías. Se propone explícitamente la búsqueda de un principio filosófico fundamental que le 
sirva de principio metodológico para esclarecer los problemas éticos, estéticos, 
antropológicos, políticos o metafísicos. Siguiendo el camino avanzado en esta obra, escribe 
Los límites del mundo (1985) y Lógica del límite (1991), e inicia una investigación novedosa, 
algo que él mismo reconoce [Trías (1999), pág. 360]. Trías empieza a unir todos los estudios 
parciales, que siempre ha ido mostrando como si fuesen  partes de un proyecto más 
ambicioso, como si su obra estuviese concebida como un Tratado. Desde luego no se puede 
reprochar a Trías que, de repente, vincule todos sus escritos, porque siempre ha ido señalando 
la relación de cada libro con los anteriores y con los que vendrán después [Cuadro 1]. 
 

Ensortijamientos de la obra de Eugenio Trías 
“Es la autoconsciencia de la dificultad de una tarea así, la que nos obliga a construir 
lentamente, paso a paso, un edificio que pretende ser algo más que la mera refundición 
acrítica de lugares comunes de alguna ontología que se halle en curso. Sé que eso es, hoy más 
que nunca, muy difícil, de ahí que arbitre para ello cuantos dispositivos discursivos se me 
aparezcan relevantes. De ahí que, desde La dispersión y Drama e identidad, haya modificado 
continuamente de ángulo de ataque, con el fin de abordar la cosa misma desde perspectivas 
varias que pudieran dejarla hablar o expresarse; que esto se entienda así, depende de si se 
concibe cada texto mío como integrado en un proyecto unitario de principio a fin, no como 
entidad autónoma (y hay suficientes indicaciones por mi parte en cada libro para que puedan 
entenderse las cosas en esos términos). Mas, ¿qué decir si se aísla una frase o varias de mi 
libro, sin percibir los pasillos semánticos que los conectan, a través de diferentes líneas de 
fuerza, con la totalidad del texto?” [Trías, “Puntualización a la crítica de Gustavo Bueno a mi 
libro Meditación sobre el poder”, 1978, pág. 110]. 

* * * 
“Este texto insinúa tan sólo estos conceptos constructivos desde los cuales la crítica a Hegel 
cobra toda su fuerza. En el texto, de próxima publicación, El pensamiento de Joan Maragall, 
establezco el marco conceptual desde el cual puede efectuarse dicha crítica ... En el Tratado 
de la pasión trabajé la dimensión pasional del amor; en este libro he elaborado, a la luz del 
planteamiento hegeliano, la dimensión moral; en el texto sobre El pensamiento de Joan 
Maragall sintetizo ambos planteamientos, esbozando el marco antropológico y ontológico 



EL TIEMPO GNÓSTICO. Un ejercicio de semántica topológica. Fernando - Miguel Pérez Herranz 
 

 
 
 
Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 1 - julio 2005 
 

 

16

dese el cual es posible pensar esa síntesis. El concepto central es el concepto de alma” [Trías, 
El lenguaje del perdón, 1981, pág. 233]. 

* * * 
“Utilizo, como fuente de inspiración filosófica y metodológica, la hipótesis avanzada hace 
doce años en mi libro La filosofía y su sombra, trasladándola al terreno de la estética. Esta 
hipótesis no hace sino ganarme en valor y fuerza explicativa con el transcurso del tiempo. De 
un modo u otro está implícita en todo lo que he escrito desde entonces” [Trías, Lo bello y lo 
siniestro, 1982, pág. 9].  

* * * 
“Este texto es un refuerzo, un punto de apoyo, un contrapunto y un desarrollo de Los límites 
del mundo. Cada filósofo tiene una sola idea. Es filósofo, si llega a disponer de una idea. La 
mía está expuesta en Los límites del mundo: la idea misma de límite y frontera (Grenze). Todo 
lo que he ido meditando antes de ese libro fue una preparación, un tiempo, un ensayo 
orientado hacia esa idea (que sólo en Los límites del mundo logré formular)” [Trías, La 
aventura filosófica, 1988, pág. 1]. 

* * * 
“En Filosofía del futuro se enunció el principio de variación, pero no se acertó a darle su 
genuino fundamento ontológico, que es el limes. En Los límites del mundo” se determinó el 
límite como horizonte gnoseológico, ético, estético, pero no se llegó a pensar que ese límite 
era ser” [Trías, Lógica del límite, pág. 22]. 

* * * 
“Toda verdadera filosofía despliega y desarrolla una única idea (a menos que por alguna 
razón de peso deba modificarse sus propias premisas); salvo esta eventualidad, cada nueva 
aportación filosófica constituye un hito más en la consolidación de la misma. En mi caso es 
idea no se produjo por generación espontánea: tardé bastantes años en dar con ella; en mis 
primeros libros no estaba, desde luego, presente. Puedo distinguir aquellos libros en los cuales 
me hallo a la búsqueda de esa idea de aquellos en los cuales comienza a ser desplegada. En 
este sentido hay un libro que establece un «antes» y un «después», Los límites del mundo, 
libro concluido en abril de 1985. En él emerge la idea que a partir de entonces me irá guiando: 
la idea ontológica, que, más adelante, expreso con la fórmula ser del límite.  Desde Los 
límites del mundo dispongo de un determinado «juego lingüístico» en y desde el cual puedo ir 
desarrollando dicha idea” [Trías, La razón fronteriza, pág. 360]. 
 
 Ahora bien, si todos sus textos se van ensortijando y si éste remite de alguna manera 
a aquél, es lógico suponer que se encuentre en la obra algún elemento que le sirva de 
articulador, pues, de lo contrario, la obra no sería un sistema sino un mero agregado de 
materiales diversos. Sin duda es aventurado decir que es éste o aquél el elemento filosófico 
relevante, pero la elección de uno de ellos es la clave que regirá toda la melodía. Pues bien, yo 



EL TIEMPO GNÓSTICO. Un ejercicio de semántica topológica. Fernando - Miguel Pérez Herranz 
 

 
 
 
Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 1 - julio 2005 
 

 

17

he querido descubrir ese núcleo en lo que nuestro filósofo llama «la cuestión del límite», lo 
que en términos más clásicos se refiere al vínculo entre las ontologías regionales o mundanas 
y la ontología general, o, dicho en términos kantianos, la relación entre el fenómeno y el 
noúmeno, una de las cuestiones en las que se juega el ser o no ser de una filosofía. Las 
referencias en su obra a esta cuestión son innumerables1. Valga como muestra el análisis que 
hace de las vías para la demostración de la existencia de Dios de  Anselmo de Canterbury y 
Tomás de Aquino, en el que se refiere explícitamente al Dios-noumeno de la ontología 
general y no al Dios-persona de la ontología especial [Trías (1994), pág. 364]. ¿Cómo hace 
posible el planteamiento de esta inmensa cuestión? Trías se mueve en esa zona en la que la 
lógica mundana —la lógica clásica, la gramática, la ley, la expresión...— empieza a 
difuminarse y se dirige hacia aquello que no puede decirse, imaginarse o idearse, pero que 
hay que dar como su-puesto: 
 

“¿Es posible pensar la posibilidad de un salto más allá de toda ley, de toda gramática, 
de toda expresión y comunicación lingüística? Ese más allá ¿puede ser siquiera 
barruntado, intuido, imaginado e ideado? ¿Puede descubrirse y colonizarse? ¿Hay 
caminos, métodos o accesos que hagan posible llegarse hasta lo inaccesible, o decirse 
lo indecible, o expresarse y comunicarse lo que jamás puede ser dicho?” [Trías 
(1994), pág. 13]. 

 
 La ontología general es una Idea crítica, regresiva, que impide, por una parte, considerar el 
mundo armónico —no todo está en relación con todo— y  acabado, aunque sea en un futuro 
más o menos lejano; y, por otra, opone el mundo práctico en el que nos movemos y «todo lo 
demás», porque no podemos suponer que la Materia o el Ser se agote en la condición del 
mundo conocido y/o vivido. Pero ¿no es posible, entonces, conocer esa Materia o Ser que nos 
envuelve? La Metafísica clásica había querido conocerla transponiendo las propiedades y 
categorías del mundo —esto es, su lógica— a la ontología general. Trías soslaya esta 
solución, ilegítima a todas luces, tratando de quedarse en el límite, en la zona de articulación 
de uno y otro mundo, yendo más allá de Hegel, cuyas referencias miran siempre el mundo, y 
para quien la ontología general se identifica a lo sumo con la Lógica. Trías mira hacia lo que 
él llama «círculo hermético», y quiere encontrar sus claves en el límite entre ese círculo y el 
                                                 
1 Así, en Lógica del límite se hace mención expresa a la idea de la ontología general de Schopenhauer el ser 
inconcebible que hace que la razón fracase en su pretensión de conceptuarlo todo: Urschmerz (pág. 444); o a los 
diálogos críticos de Platón, en los que no se alcanza una conclusión absoluta, porque las formas o ideas se 
pierden en lo indeterminado-indefinido, aquello que hace más resistencia al logos: el apeiron (Filebo), la chora 
(Timeo) el Uno (Parménides) o el Bien (República) (pág. 421); o un planteamiento enfrentado a aquellos propios 
de la ontología especial, como los de Heidegger o Wittgenstein, que afirman como imposible todo aquello que se 
encuentra más allá del lenguaje (pág. 406). En La edad del espíritu (pág. 13) se pregunta por la posibilidad de un 
salto más allá de toda ley, de toda gramática, de toda expresión y comunicación lingüística. En La razón 
fronteriza (pág. 376), se considera la necesidad de recuperar la noción de infinito, etc. 



EL TIEMPO GNÓSTICO. Un ejercicio de semántica topológica. Fernando - Miguel Pérez Herranz 
 

 
 
 
Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 1 - julio 2005 
 

 

18

del aparecer de los fenómenos. La solución que ofrece es realmente peculiar: para acceder a 
ese círculo hermético desde el límite sin que se resuelva ni en una ontología negativa ni en 
una ontología de infinitas posibilidades, se acoge a la tesis del Eterno Retorno 
nietzscheano: la repetición infinita según esquemas «variacionales» de un mundo 
energéticamente finito.  
 
 Pero Trías no se conforma con estudiar las posibilidades de la ontología general, sino 
que pretende la historización de esa aventura hasta el límite, al modo en que lo hizo Hegel, 
aunque con esta diferencia esencial: mientras que Hegel orientó su mirada hacia el mundo y 
sus figuras, Trías pretende alcanzar el límite del mundo mirando hacia la ontología general. 
Para ello Trías cambia de registro reemplazando la Idea de Estado de la filosofía de Hegel por 
la Idea de Cultura: ¿Cómo ha culminado la Cultura en nuestro tiempo? (Que podía leerse 
también en términos hegelianos: ¿Cómo es posible su propia obra?) Y la respuesta a esa 
pregunta significa plantearse tanto los orígenes como los límites mismos del pensamiento en 
Occidente. Pues la Razón no sería ahora la estructura global que dirige el despliegue de los 
aconteceres, puesto que se revela en un momento determinado —es razón histórica—, lo que 
exige la actividad de ciertos parámetros que la pongan en marcha. En consecuencia: el  que 
Trías mismo pueda realizar este ejercicio racional-filosófico significa que su existencia se 
encuentra dada en un momento histórico de ese despliegue, lo que permite su 
conceptualización. 
 
 Si desde el concepto de Estado es relativamente sencillo pasar a la historia en su 
sentido clásico, cabe preguntarse: ¿Es legítimo hacer lo mismo desde el concepto-Idea de 
Cultura? Porque Hegel podía suponer que los estados napoleónico o prusiano culminaban la 
historia, como más tarde Fukuyama ha tratado de hacer con el estado liberal-democrático de 
la postguerra mundial del cuarenta y cinco. Mas ¿vale ese planteamiento para la Cultura, para 
el Símbolo? ¿En virtud de qué principio, fundamento o razón suficiente? ¿Por qué estaríamos 
viviendo un momento a punto de consumarse en el espíritu? O dicho de otra manera, el 
criterio que atraviesa la filosofía de la historia de Trías ¿es un desarrollo histórico de la 
Cultura o, simplemente, el despliegue semántico de un aspecto de la cultura occidental, 
determinado por la semántica de los verbos con los que expresamos las categorías 
históricas? Ésa es la cuestión específica que pretendo dilucidar en este trabajo. 
 

* * * 
 
 El punto de inflexión del «problema de Trías» hay que buscarlo en su tesis doctoral, 
que versó sobre Hegel. Una tesis que vivió conflictivamente, un pulso académico que aceptó 



EL TIEMPO GNÓSTICO. Un ejercicio de semántica topológica. Fernando - Miguel Pérez Herranz 
 

 
 
 
Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 1 - julio 2005 
 

 

19

finalmente, no sin antes cuestionar ad hominem el saber filosófico universitario. En 1979 
escribía: 
 

“Diré tan sólo que, hasta donde llegan mis conocimientos, en los Departamentos de 
Filosofía —para seguir con un ejemplo conocido para mí— se habla de todo, y del 
Boletín Oficial del Estado sobre todo, pero hasta nueva orden de algo no se habla 
nunca de algo, a saber, de filosofía (...) ¿Será verdad que toda institucionalización 
atenta siempre contra las fuentes mismas de la vida?” [Trías (1979), pág. 27]. 

  
 A pesar de las reticencias,  en 1981 realiza su tesis doctoral sobre el Espíritu 
Objetivo de Hegel, que no concluye en la constitución del Estado, sino en un «acto 
lingüístico»: la petición de perdón de los hombres unos a otros —el libro se titula 
precisamente El lenguaje del perdón—, una acción que no es tanto política como moral, 
social o cultural, pues en el lenguaje del perdón se alcanza “la dimensión moral del amor” 
[Epílogo de Trías (1981)]. Es éste el  lugar al que un lector de Trías se ha de remitir para 
entender el problema que nos ocupa: ¿Es válido usar el criterio de despliegue del concepto en 
el sentido hegeliano para definir el símbolo? Los cuernos del dilema remiten a los dos tipos de 
investigación pertinentes: la Historia, por una parte, o la Semántica, por otra. 
 
 Trías define el símbolo etimológicamente, como aquello que expresa la conjunción 
entre dos fragmentos de moneda que se separan con el fin de poder reconocerse quizá en 
lugares remotos a donde el paso del tiempo los haya conducido. Así que el símbolo mantiene 
un remanente (místico, dice Trías) que revela su carácter religado a un sustrato secreto, el 
cual lo envuelve. Trías supone que hay un espacio fronterizo, el límite, donde hallan su 
conjunción los dos aspectos del símbolo. Y ese acontecimiento de revelación simbólica es un 
acontecimiento histórico, pues el símbolo es el modo a través del cual se da lo sagrado o 
hermético en el cerco del aparecer, lo que coloca el análisis en el terreno de la filosofía de la 
historia [Trías (1994), pág. 41]. Por consiguiente, son dos los problemas que suscita nuestro 
autor. El primero se refiere a si el símbolo pertenece a la ontología general o no es más que 
otra forma metafísica de trasposición del mundo práctico conocido al mundo que nos 
envuelve. Y, dado por supuesto que la investigación es ontológica, el segundo problema es el 
de saber si las categorías en las que se presenta el símbolo son históricas o simplemente 
requieren un análisis semántico para su explicación. 
 
 4. Criterios para la historia: colectivos / distributivos 
 
 Para responder con suficiente margen conceptual a estas difíciles cuestiones, me veo 
obligado a dar un amplio rodeo, hasta alcanzar los criterios característicos de la historia y de 



EL TIEMPO GNÓSTICO. Un ejercicio de semántica topológica. Fernando - Miguel Pérez Herranz 
 

 
 
 
Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 1 - julio 2005 
 

 

20

la semántica. Comenzaré por la historia. Ya en el arranque mismo de nuestra tradición 
helenista, Aristóteles nos ha puesto en un camino ineludible: la historia, conocimiento de los 
singular, no es ciencia, porque la ciencia es conocimiento de lo universal: 
 

“La poesía es más científica / filosófica (Ν48≅Φ≅Ν ⌡ϑ,∆≅< ) y esforzada empresa que 
la historia, ya que la poesía trata sobre todo de lo universal (ϑ 6∀28≅Λ ) y la historia, 
por el contrario, de lo singular (ϑ 6∀2 ’ ♠6∀Φϑ≅< )” [Aristóteles, Poética, 1451 b]. 

 
 Las relaciones entre lo universal-general y lo individual-singular nos obliga a recurrir 
al análisis lógico de esos términos, porque es precisamente la lógica la disciplina que define 
las relaciones entre lo universal y lo particular (ya sea la lógica post-aristotélica ya sea la 
fregeano-russelliana, dos caras de lo que puede llamarse «lógica clásica»). 
 
 La lógica clásica tiene que ver con la universalidad distributiva, una universalidad 
que sólo tiene significado por relación a las partes lógicas: los individuos o especies. Las 
notas intensionales asumen la función de predicados y las variables de objetos designan los 
individuos capaces de soportar tales predicados, de tal modo que el conjunto de todos los 
individuos forman la clase universal distributiva. Aristóteles consideró este reino de los 
universales distributivos como el propio del conocimiento científico, lo cual no es nada 
trivial, sino muy problemático, puesto que esa misma estructura lógico-formal se reaplica 
después sobre la estructura material de las ciencias, quedando mezcladas las determinaciones 
formales y materiales de cada una de las ciencias. Pero muchas de las materias científicas no 
se dejan reducir de ninguna manera al universal distributivo —como sería el caso de la 
historia, si es que se ocupa de sucesos singulares—, por lo que hay que tener en cuenta la 
universalidad de tipo colectivo, según la terminología kantiana: 
 

“En consecuencia, si hipostasiamos esta idea del conjunto de toda realidad, se debe a 
que transformamos dialécticamente la unidad distributiva del uso empírico del 
entendimiento en la unidad colectiva de un todo de la experiencia...” [Kant, KrV, 
A582/B610]. 

 
 La complejidad y la confusión de estas cuestiones es grande. La oposición lógica 
entre el universal y el individual tiene su génesis en la psicología descriptiva —representación 
de objetos universales e individuales—. Desde el punto de vista lógico esa oposición se hace 
corresponder al uso del cuantificador universal (�x) y a variables libres no cuantificadas (Ra). 
Pero el cuantificador universal ya es ambiguo, porque “pasa a ser crucial establecer una 
distinción entre «todos» (en inglés, «all») y «cualquier» (en inglés, «any») o si se quiere entre 
«todos» entendido en sentido acumulativo, colectivo, y «todos» en sentido distributivo 



EL TIEMPO GNÓSTICO. Un ejercicio de semántica topológica. Fernando - Miguel Pérez Herranz 
 

 
 
 
Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 1 - julio 2005 
 

 

21

(cada)” [Mangione (1985), pág. 237]. Así que la definición de cuantificador universal está 
envuelta en una teoría ontológica, en una teoría de los objetos como tales que Husserl trató 
como teoría de los todos y las partes [cf. Husserl (1976), Tercera investigación]. Vinculando 
estos tres aspectos —psicológico, lógico y ontológico—, el par universal/individual no puede 
hacerse corresponder en Aristóteles con el par inteligible/ sensible, porque lo individual/parte 
no es simplemente el objeto de una sensación, sino lo sensible enclasado en un universal. De 
ahí que lo individual sea ambivalente: O bien puede ser parte de una totalidad distributiva, o 
bien puede ser parte de una totalidad colectiva, pues lo individual designa lo particular 
enclasado en una totalidad distributiva, parte que, a su vez, puede serlo de un todo colectivo. 
El ejemplo de Aristóteles de los Segundos Analíticos es transparente: 
 

“Entonces, ni los modos de ser son innatos como tales, ya definidos, ni proceden de 
otros modos de ser más conocidos, sino de la sensación, al igual que en una batalla, si 
se produce una desbandada, al detenerse uno se detiene el otro, y después otro, hasta 
volver al <orden del> principio. Y el alma resulta ser de tal manera que es capaz de 
experimentar eso (...) En efecto, cuando se detiene en el alma alguna de las cosas 
indiferenciadas, <se da> por primera vez lo universal en el alma (pues, aun cuando se 
siente lo singular, la sensación lo es de lo universal, v. gr.: de hombre, pero no del 
hombre Calias; entre estos <universales> se produce, a su vez, una nueva detención 
<en el alma> hasta que se detengan los indivisibles y los universales, v.gr., se detiene 
tal animal, y de igual modo ocurre con esto último. Está claro, entonces, que nosotros, 
necesariamente, hemos de conocer por comprobación [epagoge, traducido por 
inducción], pues así <es como> la sensación produce <en nosotros> lo universal” 
[Aristóteles, Seg. Anal. 100 a 10 - 100 b 5]. 

 
Hay, por consiguiente, un paso de la parte colectiva al todo colectivo: el soldado que se 
detiene en la batalla es parte del ejército considerado colectivamente; pero, simultáneamente, 
esta parte colectiva figura también como un individuo distributivo, un soldado cualquiera, que 
puede ser reemplazado por cualquier otro. Aristóteles configura su particular proceso de 
cientificidad  desde la experiencia sensible y, por inducción —en el ascenso— hasta la 
estructura silogística, a partir de la cual inicia el retorno —en el descenso— a los fenómenos. 
De esta manera Aristóteles pone sordina a su teoría de la substancia, en la que destacaba el 
componente material-potencial, y en la que la «experiencia» constituía el momento 
gnoseológico principal. Ahora el silogismo se sustancializa y pierde contacto con la 
experiencia. Aristóteles, que había comenzado apelando a la experiencia sensible como única 
fuente de los conocimientos, termina eliminando la necesidad que la ciencia tiene de lo 
individual. El momento material, que no se confía a ningún tipo de experiencia ni a ningún 
tipo de intuición (noûs), empezará a ser secundario, como lo era en Platón. Sin embargo, y en 



EL TIEMPO GNÓSTICO. Un ejercicio de semántica topológica. Fernando - Miguel Pérez Herranz 
 

 
 
 
Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 1 - julio 2005 
 

 

22

contraposición a su maestro, en el descenso del universal al particular no añade nada nuevo al 
proceso inicial de lo particular a lo universal del ascenso. Por eso puede decirse que el 
silogismo aristotélico es una tautología: lo que se encuentra en la conclusión se encuentra ya 
en las premisas. Lo individual queda totalmente segregado del razonamiento científico e 
incluso deja de jugar un papel en la causalidad formal del silogismo científico. De esta 
manera la Historia, saber de lo singular, queda fuera de la república de las ciencias. 
 
 ¿Cómo escapar de ese formalismo en el que cae el planteamiento aristotélico? Desde 
un punto de vista interno es necesario romper la equivalencia entre el universal distributivo y 
la esencia; es decir, lo universal tiene que desempeñar las funciones de una totalidad colectiva 
respecto de sus partes individuales. O, dicho de otra manera, la identidad analítica dada en las 
esencias inteligibles habrá de dar paso a una identidad sintética, compositiva “hasta que se 
detengan los indivisibles y los universales” en las anteriores palabras citadas de Aristóteles. 
 
 4. 1.  El individuo histórico 
 
 Ciertamente que en un mundo de esencias universales no tiene cabida la historia, el 
conjunto de los procesos prácticos, prudenciales, subjetivos de los hombres. No hay manera 
de construir el individual «Pericles» como se construye el individual «triángulo». Ahora bien, 
si en el campo de la historia (Historia Universal) no es posible hablar de ciencia —de 
universales—, quizá pudiera hablarse de ciencia en otros ámbitos. Se han ensayado múltiples 
vías: los hechos históricos son de lo universal (M. Harris); la historia es de lo individual sin 
dejar de ser ciencia (Windelband y Rickert); la historia no es de lo individual, sino de los 
invariantes de la naturaleza humana (Voltaire, Hume); o, en fin, se niega el problema, pues la 
historia es pura cronología (Lévi-Strauss). Pero también se puede comprender la universalidad 
desde las relaciones y operaciones que realizan los hombres, como ha hecho Bueno (1980). 
Para ello hay que abandonar la consideración aristotélica que identifica el individuo con el 
universal distributivo.  
 
 Gustavo Bueno, en su teoría del cierre categorial (TCC) [Bueno (1992-1993)] ha 
mostrado que las ciencias no son inventarios o descripciones de una realidad material, sino 
construcciones orientadas a componer operatoriamente múltiples términos materiales de 
suerte que resulten nuevos términos de los que puede decirse que son verdaderos o falsos, es 
decir, objetivos [Pérez Herranz (1999)]. Los individuos se configuran en dos sectores: 
 
 a) O bien en el par sintáctico/semántico y, entonces, los individuos serán 
esencialmente términos fisicalistas o fenomenológicos. En este caso, el individuo adquiere 
consistencia objetiva y se identifica con el individuo aristotélico. 



EL TIEMPO GNÓSTICO. Un ejercicio de semántica topológica. Fernando - Miguel Pérez Herranz 
 

 
 
 
Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 1 - julio 2005 
 

 

23

 
 b) O bien en el par sintáctico/pragmático y, entonces, los individuos son 
esencialmente operadores (autologismos o dialogismos). En este otro caso, el individuo se 
inclina más hacia lo subjetivo y se identifica, en el límite, con el propio científico. 
 
 a) Individuo como término. 
 
 Queda, pues, señalado el carácter ambiguo del término «individuo». Lo interesante 
es que la solución de la TCC es de cuño kantiano: no sólo muestra individuos, sino que son 
construidos ellos mismos.  
 

“Para Kant —escribe Blasco—las entidades matemáticas son constructos puros, no 
ideas innatas; no entidades dadas, sino entidades construidas (...) El número se ve 
(intuye) surgir, producirse, no es una entidad dada. No se trata de una interpretación 
psicologista del texto; antes al contrario, se trata de que el número 12 (un individuo de 
la serie de los números naturales) surge, es construido, en una operación de síntesis, 
de intuición sintética” [Blasco (1988), págs. 42-43]. 

 
 El individuo objetivo, en su singularidad, puede entrar en un curso de construcción 
operatoria. Hay ciencias que construyen singularidades. Sea por ejemplo el límite de una 
función tal que lim ( x → 0 ) sen x / x = 1. El resultado es una singularidad construible. 
 
 Husserl ya había distinguido, según un criterio epistemológico, entre singularidades 
específicas, que pueden construirse a partir de otros universales —por ejemplo, «2 es un 
número par»— y singularidades individuales que no pueden construirse a partir de otros 
universales —por ejemplo, las sustancias aristotélicas: Alejandro, Bucéfalo, el sol...— 
[Husserl (1976), Tercera investigación, 1, § 7 bis). 
 
 Bueno pasa del planteamiento epistemológico al gnoseológico —repetimos, de cuño 
kantiano— y considera que no se pueden separar los órdenes sensible e inteligible, lo cuales 
están conectados diaméricamente. Así se salva el contraargumento del empirismo sin caer en 
platonismo. Un término es siempre una totalidad, porque no podemos considerar ningún 
término como simple, sin partes (v. gr., el punto geométrico está cruzado por infinitas rectas). 
Cualquier singularidad se compone tanto de momentos distributivos (Z) como de momentos 
colectivos (T). No es posible separar los momentos sensibles e inteligibles, según el famoso 
aforismo kantiano: “Sin sensibilidad (T) ningún objeto nos sería dado y, sin entendimiento 
(Z), ninguno sería pensado. Los pensamientos sin contenido son vacíos; las intuiciones sin 



EL TIEMPO GNÓSTICO. Un ejercicio de semántica topológica. Fernando - Miguel Pérez Herranz 
 

 
 
 
Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 1 - julio 2005 
 

 

24

conceptos son ciegas” [Kant, Crítica de la razón pura, A 51/B75]. Y que Ortega expresaba 
maravillosamente: 
 

“Sin el concepto, no sabríamos bien dónde empieza ni dónde acaba una cosa; es decir, 
las cosas como impresiones son fugaces, huideras, se nos van de entre las manos, no 
las poseemos. Al atar el concepto unas con otras, las fija y nos las entrega prisioneras. 
Platón dice que las impresiones se nos escapan si no las ligamos con la razón, como, 
según la leyenda, las estatuas de Demetrios huían nocturnamente de los jardines si no 
se las ataba. Jamás nos dará el concepto lo que nos da la impresión, a saber: la carne 
de las cosas. Pero esto no obedece a una insuficiencia del concepto, sino a que el 
concepto no pretende tal oficio. Jamás nos dará la impresión lo que nos da el concepto, 
a saber: la forma, el sentido físico y moral de las cosas” [Ortega (1987), tomo 1, pág. 
353]. 

 
 Dependiendo de cómo se vinculen Z y T podríamos hablar de singularidades 
específicas —totalidades Z, cuyas partes además de ser T son también Z— o de individuos —
totalidades Z, cuyas partes sólo son T (es la definición de Boecio, formada en torno a la 
incomunicabilidad o no multiplicidad de sus inferiores)—. 
 
 Los individuos, aunque como partes T no sean partes Z, están siempre incluidos en 
una totalidad Z. ¿Cómo se asegura la presencia explícita de lo individual en las ciencias? El 
concepto clave se encuentra en el concepto de función.  “Nunca insistiremos lo suficiente —
dice mi maestro René Thom— sobre la importancia, a la vez matemática y filosófica, de esta 
última noción” [Thom (1993), pág. 112]. Lo decisivo de esta idea de función es la presencia 
de individuos enclasados, pero, a la vez, determinables unos frente a otros (f: x � y). En el 
límite, los individuos deben ser insustituibles mutuamente. Y, aunque el individuo esté 
perdido en su clase (y � Y), que es una totalidad colectiva, reaparece en ella por medio de la 
clase X (x � X), que es una totalidad distributiva (en coordenadas cartesianas, las ordenadas 
dibujan la clase colectiva y las abcisas la clase distributiva). 
 
 La inclusión de los individuos en alguna totalidad puede ocurrir de dos modos no 
excluyentes, pues pueden darse de las dos maneras a la vez: 
 
 i) A través de su misma unidad como individuo, de suerte que mantenga relaciones 
de isomorfismo con otros individuos de su clase: los individuos enclasados o individuos 
simples, tales como Hipatia de Alejandría, Eloísa o Marie Curie-Sklodowska. 
 



EL TIEMPO GNÓSTICO. Un ejercicio de semántica topológica. Fernando - Miguel Pérez Herranz 
 

 
 
 
Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 1 - julio 2005 
 

 

25

 ii) A través de partes colectivas del mismo individuo: los individuos globales, 
dotadas de unidad de clase, tales como el Mundo en su totalidad o la Humanidad entera. 
 
 Así que los individuos pueden entrar a formar parte del curso interno de las ciencias 
de maneras muy diferentes como individuos simples o como individuos globales, según las 
relaciones de lo individual con lo universal. Un término puede entrar en relación con un todo 
según la manera distributiva o colectiva. Pero un término individual resultante de una 
totalización colectiva de múltiples fenómenos —los Reyes Católicos, pongamos por caso— 
pueden comportarse como elementos distributivos —al aplicar las mismas leyes a los reinos 
de Castilla y de Aragón—, que podrán incluso sustancializarse —la sagrada unidad de la 
Monarquía—. La cuestión sobre qué criterios se ejercen en las disciplinas históricas queda 
abierta: ¿Serán individuos simples o individuos globales?  
 
 b) Individuo como operación. 
 
 Si se considera el sujeto como un operador, el cierre científico exige su 
neutralización, es decir, la desaparición de sus determinantes corpóreas, familiares o 
ideológicas [Vegetti (1981)]. Estos sujetos son precisamente quienes establecen planes —
objetivos en relación con otros sujetos a quienes afectan—, fines—objetivos en relación con 
el sujeto que los propone— y programas —objetivos en relación con los contenidos—. 
 
 Pero en la historia lo que nos quedan son restos objetivos en donde han desaparecido 
los sujetos operatorios, los individuos subjetivos, una subjetividad que el historiador se ve en 
la obligación de reconstruir. La eliminación de los sujetos se lleva a cabo a partir de un doble 
movimiento: un regreso a factores previos a la subjetividad operatoria (metodologías ∀ 1) y un 
progreso hacia las estructuras que envuelven a la propia subjetividad operatoria (metodologías 
∀ 2). Así pueden construirse los términos objetivos impersonales. 
 
 Los términos individuales quedan definidos según una anterioridad y una 
posterioridad respecto de otros términos que forman parte de la misma clase. De esa manera 
el «cierre histórico» no puede llevarse a cabo hasta que no se hayan dado determinadas 
consecuencias de esos planes y proyectos, y, por lo tanto, no se puede hablar de la historia del 
presente, hasta que no hayan concluido todos sus desarrollos (por ejemplo, el Imperio 
romano, la conquista del Oeste americano...). 
 
 Los restos (monumentos, códices, calzadas...) que nos quedan son desde luego 
individuales, pero han de estar enclasadas en órdenes según un antes y un después (por eso no 
se puede hablar de universales ante rem). Estos restos no tienen sentido histórico 



EL TIEMPO GNÓSTICO. Un ejercicio de semántica topológica. Fernando - Miguel Pérez Herranz 
 

 
 
 
Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 1 - julio 2005 
 

 

26

aisladamente, sino que han de estar vinculadas a otros restos, porque si estuvieran 
desconectadas de su anterioridad y posterioridad carecerían de significado histórico. (Sólo así 
pueden descubrirse los fraudes. Por ejemplo, en paleontología, los famosos fraudes del 
hombre de Piltdown o del hydropithecus). De ahí que la individualidad objetiva más 
excelente que puede alcanzar la historia es la individualidad compleja global de totalidad, que 
ha sido defendida, entre otros, por Kant: La Humanidad como totalidad colectiva de procesos 
sucesivos encadenados con un principio y un fin, que resulta ser un Individuo (concepción 
que, en España, continuaron los krausistas e incluso el Ortega de Historia como sistema). Esto 
significa que un hecho o acontecimiento sólo es histórico si es una parte colectiva de esa 
totalidad. Ahora bien, y en principio, la Humanidad considerada como totalidad es una idea 
puramente metafísica, si es que se sostiene que la historia está haciéndose (in-fieri). En otro 
caso, habría que identificar la historia con un plan de la Providencia. Para que el concepto de 
historia sea suficientemente fuerte ha de poder conjugar los términos objetivos —a los que se 
pone entre paréntesis su operatividad propia, efecto de los restos— con los sujetos 
operatorios —individuos situados ante diversas alternativas (planes), causa de los restos—. 
¿Qué conexión puede establecerse?  
  
 4. 2.  Memes, designadores rígidos y ortogramas 
  
 Se podría recurrir a planes locales, no universales; a conjuntos de planes 
discontinuos que van o no coincidiendo entre sí. En cualquier caso, sería preciso rechazar los 
planes universales de la historia al modo de Kant o Hegel, y aceptar planes según líneas 
ortogenéticas u ortogramas que, ocasionalmente, pudieran totalizar otros planes operatorios 
parciales que sólo oblicuamente harían referencia a una totalidad humana universal. 
 
 El ortograma es un concepto de la familia a la que pertenecen también los memes, en 
el ámbito de la biología, y los designadores rígidos, en el ámbito de la lingüística. Todos ellos 
tienen en común su capacidad reproductora o rectitud de ciertas reglas y capacidad de 
reiteración del proceso; además, se refieren a conjuntos de sujetos —organismos, hablantes u 
operadores— en bandas, familias, clases sociales... 
 
 Un meme es un concepto debido a Dawkins (1985) que tiene la misma función que el 
gen: es un replicador, una unidad de imitación o de transmisión cultural: canciones, 
consignas, modas, maneras de fabricar esto o aquello. En general, ideas que se hacen 
populares, que se convierten en creencias en el sentido de Ortega (1968). Los memes se 
propagan «al saltar de un cerebro a otro», y algunos de ellos alcanzan un éxito brillante, 
mientras que otros se extinguen. La escritura ha jugado un papel de transmisión de los memes. 
Según Dawkins, los memes son como los genes egoístas, tratan de alcanzar su supervivencia, 



EL TIEMPO GNÓSTICO. Un ejercicio de semántica topológica. Fernando - Miguel Pérez Herranz 
 

 
 
 
Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 1 - julio 2005 
 

 

27

asociándose entre sí, y forman sistemas coherentes que pueden entrar en contradicción no sólo 
entre ellos sino también con los propios genes. 
 
 Un designador rígido es una expresión referencial —nombre propio, pronombre 
personal, pronombre demostrativo, nombre de masa, nombres comunes, conceptos teóricos, 
definiciones definidas...— que designan el mismo objeto en todo mundo posible. Representa 
el objeto pero sin ofrecer una propiedad esencial [Defez (1994, 1998)]. El designador rígido 
es explicable sólo en términos causales o, si se prefiere, en función de cadenas comunicativas 
a través de las cuales la relación designador-designado pasa de hablante a hablante. Por eso 
puede decirse que los nombres comunes son referenciales. Hay dos posibilidades para tratar el 
significado literal de las palabras: O bien la referencia semántica, o bien la referencia del 
hablante En historia, podríamos decir, un mismo acontecimiento con una determinada 
referencia semántica podría ir asociados a diferentes contextos pragmáticos, rectificando así, 
mediante la referencia del hablante, la referencia semántica. El designador rígido posee una 
estructura disyuntiva: No es necesario que cada una de las descripciones que constituyen el 
sentido sea apta para fijar la referencia, pero sí es necesario que lo sea la disyunción de todas 
ellas. El designador rígido, diríamos, tiene la estructura de las totalidades combinatorias del 
tipo p1 � p2 � p3 � ... �  pn . (Obsérvese que se puede aceptar una o algunas 
componentes de la disyunción sin negar el resto. La totalidad dialéctica se distingue, en este 
contexto, porque al afirmar una o alguna de las componentes se niegan las demás: 
 [( p1 � p2 � p3 ��... �  pn ) � ( p1 )] → (¬ p2 � ¬ p3 ... � ¬ pn ). 
 
 El ortograma va referido a sujetos en cuanto forman parte de grupos de sujetos 
originariamente determinados como históricos [Hidalgo (2000)]. Se define en un ámbito 
histórico vinculado a los planes y objetivos de una sujeto operatorio, dado entre múltiples  
sujetos operatorios  (S1,S2…Sj) y múltiples objetos (O1,O2…Oj). El concepto de 
«conciencia correlativa» no binaria de sujetos y objetos determinados los unos a través de los 
otros, en complejos de relaciones n-arias. El sujeto de la conciencia se nos da como un 
individuo que forma parte siempre de otro conjunto de sujetos (una banda, una familia, una 
clase social), enfrentados a otros conjuntos de sujetos. En ese campo surge la noción de 
«ortograma». En efecto, cuando un conjunto de sujetos históricamente dados, suficientemente 
numeroso para ser catalogado como grupo humano, segrega a partir de sus prácticas sociales 
un conjunto de materias formalizadas (materias, porque están en conexión con los objetos 
mismos, y formalizadas, porque han sido talladas en los procesos de comunicación 
intersubjetiva hasta alcanzar un cierto grado de normalización estandarizada), entonces y sólo 
entonces aparecen ciertas estructuras susceptibles de ser catalogadas como verdaderas o 
falsas.Pues los llamados ortogramas no son más que estas «materias formalizadas» y 
construidas en tanto que son «capaces de actuar como moldes activos o programas en la 



EL TIEMPO GNÓSTICO. Un ejercicio de semántica topológica. Fernando - Miguel Pérez Herranz 
 

 
 
 
Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 1 - julio 2005 
 

 

28

conformación de materiales dados». La «conciencia» se define ahora como operatoria —ni 
mística, ni metafísica, ni ensimismada—, pues se trata simplemente de un proceso de 
«conflicto (por inconmensurabilidad, desajuste, contradicción) determinado por la confluencia 
de los mismos ortogramas» que la constituyen. Se aclara así la génesis social de la conciencia 
individual, pues por definición la conciencia resulta ser «como ese mismo conflicto, cuando 
en un punto individual se llegan a hacer presentes los desajustes o las inconmensurabilidades 
entre ortogramas asociados a diversos grupos, de los cuales los individuos forman parte. La 
conciencia es algo así como una percepción de diferencias y, por tanto, es siempre conciencia 
práctica (operatoria) y puede tener grados diversos de claridad, según los modos o niveles de 
formulación que hacen posible que unos ortogramas se enfrenten a otros». Así pues, uno 
adquiere conciencia cuando los comportamientos automatizados durante la infancia 
comienzan a producir choques, paradojas, anomalías, inconmensurabilidades, contradicciones 
de diversa índole: gramaticales, políticas, morales, etc. 
 
 4. 3.  Los sentidos de la historia universal 
 
 La historia se va haciendo, justificando y proyectando. Por eso puede defenderse la 
tesis de que la historia es un predicado y no un sujeto: un predicado de los sujetos operatorios 
(que utilizan memes, designadores rígidos u ortogramas). La historia no es ni un sujeto ni 
algo abstracto, sino un predicado que se atribuye a algo concreto, que oficia de sujeto: sea a 
los animales, a las plantas o al propio cosmos, cuando se dice que poseen una historia; sea a 
los hombres, cuando se habla del «sujeto de la Historia», del «hombre como ser/no ser 
histórico»... Si la historia se predica de los sujetos humanos conviene averiguar a qué sujetos 
afecta, a qué tipo de predicación se refiere y cuáles son las determinaciones del predicado. 
 
 Los sujetos podrán ser tomados en su amplitud, o bien extensionalmente, según se 
considere un sujeto universal o en sujeto particular, o bien intensionalmente, según se 
considere que actúa local o globalmente. 
 
 En cuanto al tipo de predicación, puede ocurrir que:  
 
 i) Sea una predicación genérica, común a otros sujetos: a los homínidos, a los 
mamíferos e incluso a los vertebrados, etc. 
 ii) Sea una predicación según la diferencia especifica, el hombre tiene una historia 
frente a los animales, que no la poseen. El hombre es un «animal histórico», proponía Quinet; 
el hombre «no tiene naturaleza, sino historia», enseñaba Ortega. 
 iii) Sea una predicación propia: La historia no le es esencial al hombre, pero 
tampoco le es accidental. La historia sólo puede afectar al hombre, pero no siempre. Si se 



EL TIEMPO GNÓSTICO. Un ejercicio de semántica topológica. Fernando - Miguel Pérez Herranz 
 

 
 
 
Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 1 - julio 2005 
 

 

29

entra en la historia también se puede salir de ella, al modo de S. Agustín: se entra en la 
historia por el pecado y se sale por la redención. En este sentido puede hablarse con propiedad 
del «fin de la historia» 
 iv) Sea una predicación accidental: La historia se circunscribe al plano de las 
superestructuras. Es esta concepción antropologista de la historia, la que da lugar a los 
conflictos entre la Historia y la Antropología: En la base no hay historia, sino estructuras 
permanentes o combinaciones de estructuras (al modo de Volney), o el trabajo silencioso de 
hombres anónimos, que van dotando de un proyecto común a la colectividad (al modo de la 
intrahistoria de Unamuno)... 
 
 Conviene también conocer las determinaciones del predicado. Los predicados 
pueden ser colectivos, aquellos que se aplican a un sujeto de estructura múltiple; o 
distributivos, aquellos que se aplican a cada una de las partes. 
 
 De las distintas combinaciones posibles entre las varias formas del sujeto y del 
predicado se obtienen concepciones de la historia dispares, de las que destacaré, según la 
pertinencia de este trabajo, aquellas formas de historia, cuyo sujeto es universal en sus 
sentidos colectivo y distributivo. 
 
 A. La Historia Universal en sentido colectivo. 
 
 Una historia entendida como una serie individual única, que es el sentido mismo de 
la historia. San Agustín periodiza la historia en dos grandes épocas: la primera, desde la caída 
del hombre hasta el advenimiento de Cristo; y la segunda, desde Cristo hasta el fin de los 
tiempos; Fichte divide la historia en cinco fases, de modo que la fase final no sólo es un 
estado que sobreviene, sino un estado al cual debemos o tenemos la obligación moral de 
aspirar; Jaspers afirma que la historia no sólo tiene un origen único, sino también una meta 
final... 
 
 B. La Historia Universal en sentido distributivo. 
 
 La historia universal se considera desde un punto distributivo cuando el predicado 
«historia» afecta a las partes de la Humanidad recortadas a cierta escala, por ejemplo, la 
escala territorial, lingüística, estatal... El sujeto se realiza en cada una de esas culturas 
humanas particulares o, a lo sumo, en algunas de ellas, las cuales se cruzan y se interconectan 
en algún momento (por ejemplo, el judaísmo y el helenismo se cruzan dando lugar al 
cristianismo, según una interpretación muy común). Cada cultura se desenvuelve 
sucesivamente de modo análogo al de las demás culturas. Así pueden analizarse las filosofías 



EL TIEMPO GNÓSTICO. Un ejercicio de semántica topológica. Fernando - Miguel Pérez Herranz 
 

 
 
 
Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 1 - julio 2005 
 

 

30

de la historia de Platón, Spengler o Toynbee: el sujeto lógico de la historia se encontraría 
realizado distributivamente en las diferentes culturas humanas. 
 
 Ahora bien, cuando consideramos que ese desarrollo o despliegue histórico no es 
caótico, ni arbitrario, ni absurdo, sino que posee un sentido, ¿cómo habría de calificarse ese 
sentido o fin del curso histórico? En la estructura del fin de un proceso puede tenerse en 
cuenta el sujeto histórico operatorio, y entonces se hablará de una finalidad planificada, 
anticipadora. Pero si no se tiene en cuenta ese sujeto, se hablará de una finalidad lógica o 
estructural. Además ese fin podrá ser constitutivo, si la tendencia de la historia se dirige hacia 
la constitución plena de ese mismo sujeto, sea operatorio o no lo sea. Si lo es, el fin será 
constitutivo-planificado y entonces estamos frente a la historia como construcción de los 
hombres según un principio (igualdad, libertad...). Si no lo es, el fin será constitutivo-lógico, y 
entonces estamos frente a la historia esencial, dotada de un fin inmanente, etc. Para restringir 
las múltiples posibilidades a las que las variables históricas da lugar, tendré en cuenta una 
clasificación en la que se crucen los criterios de realización plena o no del sujeto, y el de que 
ese fin sea constitutivo lógico o planificado (dejo otros casos como el de que sea 
consumativo, etc., ateniéndome a las necesidades de la argumentación): 
 

Realización 
Proceso 

No plena Plena 

Constitutivo-lógico Proceso indefinido, 
 ad infinitum 

 Historia esencial 

Constitutivo-
planificado 

El fin establecido como 
objetivo racional 

 Fin terminativo, post-
historia 

 
 Ahora bien, no es lo mismo ejercer estas maneras en totalidades colectivas (Kant, 
Fichte, Hegel...), que distributivas (Platón, Vico, Spengler...), por lo que estos criterios han de 
incorporarse a la clasificación establecida. 
 
 4. 4.  La historia en Trías 
 
 Entre todas estas posibilidades ¿Cuál es la concepción histórica de Trías? Trías 
supone que hay una historia del espíritu: una aventura espiritual, un recorrido a través de 
épocas, avatares o eones. Hay un sujeto —la conciencia—a través de la cual se alcanza el 
conocimiento. Pero, sorprendentemente, este recorrido no es psicológico (recortado a escala 
corpóreo-humana) y ejercido dentro de ciertas instituciones (escuelas, etc.). No es una 
aventura individual sino global, universal, recortada a la escala de los eones (en su sentido 



EL TIEMPO GNÓSTICO. Un ejercicio de semántica topológica. Fernando - Miguel Pérez Herranz 
 

 
 
 
Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 1 - julio 2005 
 

 

31

gnóstico, y no en el de Eugenio d’Ors), o sucesión de las singladuras a través de las cuales se 
va componiendo el espíritu. Cada eón es un curso histórico en el que se constituye una idea 
nuclear, es decir, una de las determinaciones necesarias que hace posible el marco del 
acontecer, y que es conceptualizada como categoría. Así que Trías vincula Historia y 
Conocimiento. Por tanto, es necesario analizar si es posible esa unión y cómo se establece —
si por yuxtaposición, absorción, reducción, etc.—. ¿Cómo es posible que a cada avance 
histórico lo acompañe un avance cognoscitivo, capaz de hacer presente la sabiduría que nos 
ofrece el símbolo? 
 
 Trías considera que “la historia se constituye, entonces, como lo que aún hoy 
concebimos como tal” [(1994), pág. 147]. Pero esta mención es insuficiente, porque ya hemos 
visto que hay muchas opciones. Trías parece que se refiere a una individualidad global —al 
estilo de Kant o Hegel—, que se va haciendo presente según determinados aconteceres. Pero 
lo importante aquí es definir la naturaleza de esos aconteceres o partes de la historia universal. 
La historia universal constituye el marco global, con su alfa (creación) y su omega (fin de los 
tiempos) a través del cual van compareciendo “los sucesivos pactos entre Dios y la 
comunidad de elección representada por un testigo profético”. Ahora bien, esas partes son 
distributivas, pues el pacto está presente en cada uno de los pueblos que se van incorporando 
a esta historia de la Cultura, del espíritu  —Historia como imaginario [(1994), pág. 327]— 
(sin atender a las determinaciones políticas o económicas) hasta alcanzar el espíritu universal. 
 
 Trías argumenta que tenemos más información del ciclo que se ha desplegado en 
Occidente, pero que esto es sólo una situación ocasional, pues tendría que valer para cualquier 
comunidad humana en la que se haga presente lo sagrado desde el ciclo hermético pasando 
por el límite hasta su aparecer. En principio no habría pueblo en el que esto no ocurriera. 
Precisamente este paso del argumento permite buscar contraejemplos. Así cabría preguntarse 
por qué el Islam, que tuvo una presencia fundamental en el ciclo del símbolo, no lo tiene en el 
ciclo del espíritu, etc. Pero pasemos por alto esta objeción. En cualquier caso, el sentido de la 
historia para Trías es constitutivo-lógico y cíclico. Constitutivo y no consumativo, pues el 
espíritu podría abrirse a otras formas hoy insospechadas, a partir de la síntesis que exige el 
sexto eón, en el que nos encontramos. Lógico porque se concibe como un proyecto en marcha 
inmanente, cuyo término se supone ya preestablecido. Cíclico y no lineal, pues su estructura 
inmanente se repite al cabo del tiempo. Un ciclo que no nace de la nada, sino que se soporta 
sobre la culminación del anterior, y aquí hemos de recordar tanto el postulado nietzscheano 
del «eterno retorno» como el postulado aristotélico de que lo que es materia para algo puede 
ser forma: “Además, la materia es algo relativo, pues para una forma se requiere una materia 
y para otra forma, otra materia” [Física, 194 b 8-10]. 
 



EL TIEMPO GNÓSTICO. Un ejercicio de semántica topológica. Fernando - Miguel Pérez Herranz 
 

 
 
 
Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 1 - julio 2005 
 

 

32

 Así se alcanza uno de los momentos más decisivos del planteamiento de Trías sobre 
la historia: ¿Cuál es el tipo de racionalidad que dirige el proceso para alcanzar ese fin 
constituyente? 
 
 Como esa individualidad no se consigue linealmente, sino a través de ciclos cuya 
forma se repite, y los ciclos materialmente son diferentes, pero formalmente siguen las 
mismas pautas (pág. 421), Trías está usando una instancia  distributiva.  La pregunta obligada  
ha de referirse a la naturaleza de esa distributividad, a la estructura que tiene aquello que se 
distribuye. Pero Trías no ofrece ningún criterio. Habla simplemente de siete categorías, sin 
otra justificación, a pesar de ser consideradas el “ars magna de la filosofía del límite” [Trías 
(1999), pág. 359]. Como esa clasificación no puede ser, sin embargo, empírica, pues no se 
deriva de los materiales históricos, sino del propio límite (Idea de una ontología general), se 
obliga a dar, al menos, algunas propiedades genuinas: Si las categorías pertenecen a un 
sistema, han de ser orgánicas; si son singulares, sólo pueden presentarse en épocas propicias;, 
aunque en cualquiera de ellas se encuentran latentes las demás; y, en fin, siempre hay alguna 
categoría hegemónica que domina a las demás. Veamos: 
 
 a) Cada figura categorial se determina por sus relaciones sincrónicas con las demás. 
Podrían definirse, remitiéndonos a una idea kantiana, por analogía a un organismo en el que 
sus partes están articuladas: 
 

“Y la razón de ello es, como señala Kant, que en el organismo cada parte está 
perfectamente individualizada. Y ello por razón de que en él cada parte refleja a su 
modo (desde su propia individualidad y perspectiva) la totalidad. Cada parte es, a su 
vez, un pequeño organismo que refleja la totalidad; y que compone ésta en su plena 
articulación con las demás partes” [Trías (1999), pág. 331]. 

 
 b) Ciertas figuras categoriales pueden presentarse prematuramente, pero sólo pueden 
darse en tiempos propicios: 
 

“Pero de hecho esta revelación era todavía prematura en el marco del eón 
hermenéutico de carácter exegético, o bien en el seno del eón místico (...) Pero no eran 
todavía tiempos propicios para la plena revelación de este «segundo enviado»” [Trías 
(1994), pág. 369]. 

 
 c) Las figuras categoriales se encuentran latentes en cualquier tiempo o eón, pues en 
cada acontecer se hallan presentes todas las dinámicas: 
 



EL TIEMPO GNÓSTICO. Un ejercicio de semántica topológica. Fernando - Miguel Pérez Herranz 
 

 
 
 
Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 1 - julio 2005 
 

 

33

“En cada eón, o avatar, se alcanza una determinada categoría como forma dominante. 
Pero siempre reaparecen las demás. Pues no es posible que se produzca el acontecer 
simbólico sin que la totalidad del espacio lógico simbólico se dé como presupuesto 
estructural. Sucede, pues, que todas las categorías son convocadas ya desde la primera 
época o edad, sólo que cada vez se hallan orientadas e imantadas por la «atracción 
tonal» que ejerce, en cada ocasión, tal o cual categoría” [Trías (1994), pág. 52]. 

 
 d) Ahora bien, en cada eón o avatar o época histórica el sistema categorial 
comparece organizado a partir de la hegemonía de una de esas categorías. Por eso, más que de 
aventura, Trías habla de odisea, pues todas las claves están presentes y sólo hace falta 
averiguar cuál es la hegemónica: 
 

“Este texto intenta, a través del recorrido de esta larga y compleja odisea espiritual ... 
En cada época o edad prevalece, como hegemónikón (para decirlo en términos 
estoicos), una de estas categorías. La categoría en cuestión ordena y jerarquiza todas 
las demás, que se hallan presentes (en forma latente o presupuesta). Todas deben estar 
siempre presentes para que haya acontecer simbólico; pero en cada eón una de las 
dimensiones actúa a modo de «tónica»” [Trías (1994), págs. 57 y 71]. 

 
 Ante este conjunto de propiedades podríamos preguntarnos si en realidad el concepto 
de categoría es sólo una imagen metafórica, tan arbitraria como cualquier otra. Pues bien, lo 
que he podido descubrir por entre esa figuras y materiales que utiliza Trías son los 
arquetipos que ha propuesto la Semántica Topológica y a la que he dedicado cierta 
atención [Pérez Herranz (1996) y Pérez Herranz y López Cruces (1996 y 1998)]. Si esta tesis 
es correcta, Trías no habría estado trabajando «sin red», como él mismo dice [en (1999), 
pág. 57], pues la red que le estaba protegiendo no era ni la Lógica ni el Lenguaje ordinario, 
sino la Semántica Topológica. 
 
 Lo que hace verdaderamente interesante La edad del espíritu de Trías no es tanto su 
desarrollo histórico, sino la definición implícita de Tiempo Gnóstico, del despliegue 
temporal  de las figuras significativas esenciales del espíritu que coinciden con las figuras 
semánticas de nuestra categorización del mundo. Y, a la vez y por simetría, nos permite 
ejemplificar la Semántica Topológica (ST). Pues si la obra de Trías se deja analizar por ésta, 
la propia ST estaría poniéndose a prueba y podría comprobarse la potencia del análisis 
semántico-topológico. Trías, desde luego, a veces parece barruntar algo de esto, pues 
menciona el término «topología» en varias ocasiones, aunque sin formalizar el concepto. Así 
en Lógica del límite dice que el orden simbólico poseería una «topología básica» (pág. 75); en 



EL TIEMPO GNÓSTICO. Un ejercicio de semántica topológica. Fernando - Miguel Pérez Herranz 
 

 
 
 
Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 1 - julio 2005 
 

 

34

La aventura filosófica habla de «fundamento lógico-topológico» (pág. 365) e incluso utiliza 
un concepto que parece sacado de la topología: un «todo abierto» (pág. 347), etc. 



Eikasia. Revista de filosofía  - año I - número 0- Artículo 2 - julio 2005 1

EL PERSONAJE Y LA IMAGEN
A propósito del Sócrates de Platón1

Dr. Román García

1.- Buscando la imagen de Sócrates

Trabajar con la figura de Sócrates plantea una doble paradoja: por una parte,
como ha sido señalado por Antonio Tovar (2), se puede pretender construir la biografía
y a la vez la historia de un personaje que vive en una época en la que estos dos géneros
no existen; por otra, si nos atenemos a la opinión más extendida, la propia Filosofía se
encuentra sólo en embrión y es imposible, por tanto, intentar recogerla realizando una
Historia de la Filosofía.

La apología (3) y el panegírico son, como expondremos más adelante, las formas
embrionarias de la biografía. Los primeros intentos biográficos son panegíricos: el
Evágoras de Isócrates, el Agesilao de Jenofonte. Tovar, (4) considera que el discurso
forense fingido, la apología, es el expediente que se usa para trazar una biografía o
caracterización de un personaje.

“La biografía, como forma literaria aceptada, sólo aparece entre los griegos en el siglo III a.
c. (300-200 a. c.) y es característica de la edad alejandrina. “ (5).

Por otra parte, y como es comúnmente aceptado, Sócrates no ha escrito nada que
pueda servirnos como referente de una posible biografía. Sus interpretaciones más
inmediatas son interesadas y consisten en “apologías” realizadas por discípulos que las
realizan con una clara intención de defensa. El término “apología” es usado por los
socráticos, cuando menos de manera ambigua: por un lado se refieren con él al discurso

                                                
1 .- Este trabajo fue publicado anteriormente, con algunas pequeñas variaciones realizadas para la presente
publicación, como parte de la Tesis del autor titulada Una teoría de la imagén y la publicidad en Platón.
Oviedo, Eikasia, 2001, pp.51-135
2 .- TOVAR, A.: Vida de Sócrates. Madrid, Alianza, 1986 (1947), capítulo I,  p.25.
3 .- La “apología” es una palabra en su origen  técnica que designa el “discurso de defensa” que realiza el
acusado frente al tribunal, sin embargo, por la tradición platónica está usado el termino “apología” de
forma ambigua, utilizándose tanto en el sentido técnico, como simplemente en el de defensa o ensalce de
alguien. Es a esta evolución de la apología a la que consideramos como precedentes de la biografía.
4 .- TOVAR, A.: Vida de Sócrates. Madrid, Alianza, 1986 (1947), capítulo I,  p.25
5 .- TAYLOR, A.E. Sócrates. London, Peter Davies, 1932. Traducción española de Mateo Hernández
Barroso: El pensamiento de Sócrates. México, FCE, 1975,  p.11.



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propósito del Sócrates de Platón - Dr. Román García

      Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 2 - julio 20052

canónico así denominado en la práctica forense y que, en este caso se supone que
responde en la memoria al que efectivamente pronunció Sócrates ante sus jueces; por
otro lado, “apología” es cualquier intento de defender o reivindicar la figura de alguna
persona más o menos injustamente calumniadas. Si estas apologías son claramente
“defensas” realizadas por sus discípulos no cabe duda que su pretensión es la de “lavar
la imagen de Sócrates”.

La fuente más antigua que poseemos haciendo referencia a “Sócrates” es sin
duda Las nubes de Aristófanes. Ello ha hecho que su valor sea ampliamente discutido al
tratarse de una comedia con una amplia carga irónica y caricaturesca, sin embargo
olvidamos que en otras fuentes también existen distintos intereses para ofrecer una
imagen determinada de nuestro personaje.

La figura de Sócrates, por más que pueda sorprendernos, se encuentra ante una
verdad que, admitida por todos, inmediatamente pasa a ser cuestionada: “Sócrates”
funciona como un personaje literario, no escribió nada y no se conserva nada de él (6).
Por tanto, de ello tenemos que deducir irremediablemente que la tradición filológica
moderna se ha dedicado a defender la caracterización de un personaje frente a la de
otros: el personaje “Sócrates” de Platón frente a los personajes “Sócrates” de
Aristófanes y Jenofonte  o viceversa. Se ha pretendido ver la autenticidad de Sócrates a
partir del personaje de uno de estos autores. La imagen, construida así y transmitida de
esa manera por la creación, se nos presenta con tal fuerza que se convierte en Sócrates o
Platón mismos. Incluso cuando creemos estar vacunados contra esta imagen caemos
irremediablemente en la trampa preparada por Platón. Así, Figal pretende remitirse a
Sócrates mismo, porque el personaje no es el autor, pero el personaje no es un ser
existente previamente a la construcción literaria (7), olvida que el personaje no es más
que un instrumento literario del autor y no la realidad misma, del mismo modo que Don
Quijote de la Mancha lo es de Cervantes.

No debemos olvidar que la representación y manipulación que realiza
Aristófanes  con Sócrates no deja de ser un recurso de Platón para que la representación
de “Sócrates”  que nos presenta él mismo se nos presente como verdadera, frente a la
“manipulación” que realiza un cómico. Pero, ¿por qué Aristófanes utiliza a “Sócrates” y
no a “Protágoras”?. Sócrates podría ser un pobre hombre, feo, descalzo, ordinario,
maltratado por su mujer (8) o un asceta cretense (9). Sin embargo, ello no es imaginable

                                                
6 .- “Sócrates no nos dejó ningún testimonio de su propio pensamiento o de sus acciones.” TAYLOR,
A.E.: Sócrates. London, Peter Davies, 1932. Traducción española de Mateo Hernández Barroso: El
pensamiento de Sócrates. México, FCE, 1975, p.9.
7 .- No pretendemos entrar aquí en los interesantes problemas planteados por Unamuno en la novela
Niebla y por Pirandelo en Cinco personajes en busca de un autor, sobre la lógica de la composición
literaria, ni sobre el grado de existencia de un personaje.
8 .- Diógenes Laercio en sus Vidas (II, 5) retrata el personaje de “Sócrates” mezclando la imagen de



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propósito del Sócrates de Platón - Dr. Román García

Eikasia. Revista de filosofía  - año I - número 0- Artículo 2 - julio 2005 3

porque se ha caído en la imagen mesiánica de “Sócrates”. Sin llegar a la tesis extrema
de E. Dupréel (10), quien sostuvo que Sócrates era una mera ficción literaria del
nacionalismo ateniense de Platón y de los llamados socráticos, quienes habían inventado
la existencia, la enseñanza, la condena y la muerte del imaginario maestro para
disimular con esa ficción su propia esterilidad especulativa y para apropiarse de las
doctrinas de los sofistas extranjeros (Protágoras, Gorgias, Pródico, Hipias), podemos
estar de acuerdo que el Sócrates que hoy conocemos es un personaje literario, del que,
frente a lo que sostiene Taylor (11), solamente poseemos una versión: la de Platón.

Parece ser que la comedia hizo distintos alegatos sobre Sócrates. No sólo
Aristófanes escribió sobre nuestro personaje, también lo hizo Amipsias en el -423 y dos
años más tarde Eupolis hizo lo mismo. De las tres comedias, conservamos la de
Aristófanes, aunque no se trata del original presentado al concurso de comedias  (12),
                                                                                                                                     
Platón y de Aristófanes, y destaca este carácter de austeridad, que es más bien pobreza, en Sócrates”. El
mismo Platón hace numerosas alusiones al tema de la auteridad de “Sócrates”.
9 .- Tesis que mantiene Des Places citando a Festugiere (FESTUGIERE, R.P.: Socrate. Paris, 1936, p.69-
73), quien le considera un “maître de vie intérieure et de réforme morale”, cf.: DES PLACES, É.:
“Socrate directeur de conscience. Étudie de  vocabularie”,  Revue des études grecques, LI (1938) 395-
402, reproducido en Études Platoniciennes 1929-1979 . Leiden, Brill, 1981, pp.75-82. Especialmente cf.
p. 75.
10 .- DUPRÉEL, E.: La légende socratique et les sources de Platón. Bruxelles, 1922. Citado por:
MONDOLFO, Rodolfo.: Sócrates. Buenos Aires, EUDEBA, 1988, 11ªed., p.17. Los argumentos que
utiliza contra esta tesis y a favor de la existencia de un Sócrates histórico, son bastante endebles,
simplemente para esa cuestión que a nuestro entender carece de importancia. Para ello utiliza los
argumentos de: DE STRYCKER.: “Les témoignages historiques sur Socrate”, en Mélanges H. Grégoire,
Bruxellex, 1950, t. II. Las tesis consisten en que no se puede negar el carácter histórico en cuanto que la
narración de determinados hechos históricos de la vida de Sóctates se encontrarían recogidos no sólo por
la Apología 32 b-d, sino por Las helénicas, I, VII, 14, así como la Carta VII y la Anábasis, III, I, donde
Jenofonte nos refiere la consulta que hizo a Sócrates acerca de su participación en la empresa bélica de
Ciro. Como puede observarse, los argumentos espuestos por De Strycker y recogidos por Mondolfo dejan
bastante que desear como prueba feaciente. Puesto que aún considerando la veracidad histórica del suceso
no opondrían nada a los argumentos de fondo de Duppéel, que supondría las tesis de Olof Gigon, quien
admite la existencia real (historica) de un tal Sócrates, condenado a muerte por impiedad en el –399 pero
niega su importancia como pensador y que considera que Platón, Jenofonte, Aristóteles y los demás se
han servido de su nombre. GIGON, O.: Sokrates, sein Bild in Dichtung, und Geschichte. Bern, 1947.
Gigon sigue los pasos de: WOLFF, E.: Platos Apologie . Berlin, 1929. KUHN, H.: Sokrates: ein Versuch
über den Ursprung der Metaphysik. Berlin, 1934. Todos ellos citados por Mondolfo, o.c.
11 .- Taylor establece tres versiones de “Sócrates”, e intenta demostrar que la de Platón es la auténtica,
pero cae en la propia trampa platónica, pues olvida que todos son personajes. Cf.: TAYLOR, A.E.
Sócrates. London, Peter Davies, 1932. Traducción española de Mateo Hernandez Barroso: El
pensamiento de Sócrates. México, FCE, 1975.
12 .- Las comedias tenían lugar en la Leneas (Dionusía tà èpì Lhnaiwn), la fiesta que el arconte-rey
celebraba en Gamelión (enero-febrero) en honor de Dionisio y alrededor del -442 fue puesta bajo
protección del Estado, aunque ya parece que desde el -486 se venían representando en estas fiestas. Cf.
RODRIGUEZ ADRADOS, Francisco.: Fiesta, comedia y tragedia . Madrid, Alianza, 1983,
especialmente p.447 y ss.; LESKY, A.: Gescgucgte der Griechischen Literatur. Bern, Francke, 1963



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propósito del Sócrates de Platón - Dr. Román García

      Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 2 - julio 20054

sino, de una adulteración reescrita por él mismo tras el fracaso de Las nubes que se
clasifico la última (13). El motivo por el cual el original no ha llegado hasta nosotros nos
es desconocido. También tras su muerte existió una amplia literatura sobre Sócrates,
producida mayoritariamente por sus discípulos, aunque la mayor parte de ellos le había
conocido muy por encima (14). Los documentos o testimonios de este tipo que han
llegado hasta nosotros se reducen a los Diálogos platónicos, los Recuerdos de Jenofonte
y unas cuantas páginas de diálogos socráticos de un tercer contemporáneo, Esquines de
Esfeto. Todos ellos, amén de un sinfín de discípulos de los que no conservamos sus
apologías y defensas, eran mucho más jóvenes que el maestro. Platón, quizá el mayor de
todos ellos, era cuarenta y tres años más joven que Sócrates e indudablemente Jenofonte
y Esquines todavía lo eran aún más. Así mismo, se ha señalado reiteradamente que los
Recuerdos Socráticos de Jenofonte, cuando menos, son recuerdos muy forzados, dado
que narran acontecimientos en los que es muy improbable que estuviese presente (15),
así como que por su actividad es imposible que tuviese un conocimiento certero de las
doctrinas del maestro.

Aunque pueda parecer increíble, todavía es necesario señalar que la figura de
Sócrates que ha llegado hasta nuestros días es la de un personaje. Tanto Platón, como
todos los demás autores que se refieren a él, nos narran unos encuentros y sucesos en los
que no sólo es improbable que estuviesen presentes, sino que es simplemente imposible
que puedan haber tenido un conocimiento directo de los mismos:

“Así, pues, ninguno de los tres podía haber tenido recuerdos fidedignos acerca de Sócrates,
antes de sus cincuenta años; cuando nos cuenta algo de su madurez o de su juventud, su

                                                                                                                                     
2ªde. . Traducción española de José Mª Díaz Regañón y Beatriz Romero: Historia de la literatura griega.
Madrid, Gredos, 1968, especialmente pp. 260-267.
13 .- Aristófanes, quien como todos los comediantes gustaba de entrar en polémica con otros ciudadanos y
hasta con compañeros de profesión (Cf. la semblanza que hace: The World of Athens, An Introduction to
Classical Athenian Culture. Cambridge University Press, 1984. Traducción española de Joaquin Bayo
Delgado y Begoña Usobiaga Artaloitia: El mundo de Atenas. Introducción a la cultura clásica
ateniense. Barcelona, PPU, 1988, pp.368-369), así acusó a Cratino, en Los Caballeros  de ser una vieja
gloria borracha. Cratino contestó presentando en el concurso de comedias de las dionisíacas del -423  El
Frasco, donde se presentaba como personaje principal (una vieja gloria borracha) en conflicto con su
mujer Komoidía. Komoidía se quejaba de sus relaciones con la cerda Méthe (“bebida”) y con el bonito
niño Oinískos (“vinillo”). Cratino se justifica argumentando que solamente los borrachos podían crear
algo realmente valioso. Ganó el primer premio para desgracia de Aristófanes que quedó en último lugar
con Las Nubes. Aristófanes no entendió su fracaso y reescribió Las Nubes de nuevo, aunque nunca llegó
a representarse y es esta última versión la que ha llegado hasta nosotros.
14 .- William Messmer-Loebs presenta en un cómic la figura de Sócrates riéndose de Platón y sin
conocerle especialmente, esta hipótesis puede tener un fundamento y coincidir con el ambiente de la
época y las relaciones con Sócrates mucho más que la imagen que tenemos en la actualidad de un
Maestro siempre acompañado de sus discípulos, imagen que no se corresponde, por otra parte con los
datos de los diálogos, donde lo encuentran casualmente. MESSMER-LOEBS, W.: Epicurus el sabio.
Barcelona, Ediciones Zinco, 1991 (Piranha Press, 1989).
15 .- Jenofonte no volvió a ver a Sócrates después de su partida de Atenas en el -401 para unirse a la
expedición del principe Ciro, cf. p.e. GARCIA GUAL, Carlos.: “Introducción al Anábasis” de Jenofonte.
Madrid, Edaf, 1993, p.18.



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propósito del Sócrates de Platón - Dr. Román García

Eikasia. Revista de filosofía  - año I - número 0- Artículo 2 - julio 2005 5

conocimiento no es de primera mano.” (16).

El Sócrates histórico fue condenado por la democracia restaurada y la mayor parte
de los discípulos socráticos sufrieron destierro. Con estos antecedentes ¿pueden
considerarse los testimonios fidedignos? O, por el contrario, ¿debemos considerar estas
apologías y defensas como autodefensas y por tanto que destacaban distintos aspectos
ocultando otros para favorecer su propia imagen y posición?.

Sin embargo, y a pesar de que estas salvedades se vienen realizando desde
principios de siglo (17), se sigue reiteradamente confundiendo al personaje con la
historia:

“Cuando nos remitimos a Platón para comprender a Sócrates, la cuestión decisiva es a qué
nos podemos atener en la obra de Platón. La respuesta más sencilla rezaría: al propio Sócrates.
Sócrates es el protagonista en el juego de los diálogos platónicos, y Platón no es Sócrates, de la
misma manera que Shakespeare y Schilh no son Hamlet y Wallenstein respectivamente. Sócrates
tampoco es Platón, porque ningún autor dramático puede retratar de forma verosímil a un
personaje y aludirse a la vez a sí mismo, la imagen de Sócrates en Platón es demasiado
inconfundible, demasiado plástica, como para que la filosofía del autor se la pueda tomar por una
máscara, pues ¿qué podría impulsarle a adoptar una máscara tal?.” (18).

Esta confusión radica en que Platón no es “Sócrates” y el “Sócrates” de quien
hablamos no es más que el propio Platón. Se tiende a considerar la posición de un autor
por la que mantiene el personaje central o principal denominado protagonista, olvidando
que el resto también desarrollan parte de la forma de pensar del autor. Esencialmente el
papel protagonista está adjudicado a un determinado personaje por el espacio que ocupa
en la obra y no tanto por la relevancia, entidad moral u otras características que le
podamos atribuir. Sin embargo, un autor es responsable de todos los personajes que crea
y, no sólo podemos identificar a Platón con el personaje de “Sócrates”, sino que también
es cada uno de los personajes que aparecen en sus diálogos. Cervantes no es Don
Quijote de la Mancha, sino toda la obra en su conjunto y cada uno de los personajes.
Cervantes es Don Quijote, pero también Sancho e incluso Dulcinea y Rocinante.

Asímismo, se comete comúnmente otra equivocación. Ella no debería ser posible
                                                
16 .- TAYLOR, A.E. Sócrates. London, Peter Davies, 1932. Traducción española de Mateo Hernandez
Barroso: El pensamiento de Sócrates. México, FCE, 1975, p.11. Insiste Taylor que cuando Platón narra
el encuentro entre Sócrates, Parménides y Zenón, trata de acontecimientos que sucedieron veinte años
antes de su nacimiento.
17 .- A pesar de que no estemos de acuerdo con las conclusiones, sí se pueden tomar como válidas las
críticas que se establecen contra los que pretenden considerar al verdadero Sócrates como aquel que nos
transmiten Jenofonte y Aristófanes. Cf. TAYLOR, A.E. Sócrates. London, Peter Davies, 1932.
Traducción española de Mateo Hernandez Barroso: El pensamiento de Sócrates. México, FCE, 1975
18 .- FIGAL, G.: Das Untier und die Liebe. Sieben platonische Essays. Stuttgart, Merzlersche, 1991, p.16



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propósito del Sócrates de Platón - Dr. Román García

      Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 2 - julio 20056

si aceptamos la necesidad que tendrían los socráticos, incluido el mismo Platón, de
redefinir el pensamiento de Sócrates. Este error consiste en entender las obras socráticas
como una recreación de Sócrates en la que, de alguna forma, aparecen contaminadas sus
teorías por un supuesto pensamiento de sus discípulos: Platón, Jenofonte o Aristófanes y
por tanto se trata de establecer la frontera entre estos autores y el pensamiento genuino
del Sócrates. El problema que se nos plantea es que no tenemos otros referentes que no
sean estos autores (19). Un claro ejemplo de este tipo de contaminación lo representa
Vlastos. Vlastos pretende encontrar al Sócrates histórico, para lo que distingue dos
figuras dentro del personaje platónico muy diferentes la una de la otra. Cree, de esta
forma, separar el pensamiento de Sócrates del de Platón. Intenta diferenciar al verdadero
Sócrates de aquel otro que es simplemente un personaje o un actor que Platón utiliza
para expresar sus ideas.

Este ejemplo del método de Vlastos fue utilizado anteriormente por otros muchos
autores (20). Vlastos consideró que tan solo los primeros diálogos, -según la cronología
habitual-, eran la auténtica representación de Sócrates. Por el contrario, los diálogos de
la etapa media y sobre todo la tardía eran la creación autentica de Platón, presentando a
un Sócrates más platónico (21). Vlastos establece así diez diferencias (22) entre lo que
sería el auténtico Sócrates y el Sócrates platónico.

                                                
19 .- Las referencias a Sócrates de Aristóteles no aportan nada que no haya tomado de los diálogos
platónicos, como señala Ritter (RITTER, C.: Sokrates. Tübingen,1931, p.83.) citado por: TAYLOR, A.E.
Sócrates. London, Peter Davies, 1932. Traducción española de Mateo Hernandez Barroso: El
pensamiento de Sócrates. México, FCE, 1975, p.16.
20 .- Véase a Patzer para la historia de la investigación.
21 .- Una interpretación distinta se encuentra en Bianchi quien considera que Platón sigue estrictamente a
Sócrates: "...Su filosofía es socrática aunque transforma su idea central, la finalidad;...”. BIANCHI
BANDINELLI, R.:Historia y civilización de los griegos. Vol., V. La crisis de la polis. Barcelona, Icaria,
1981 (Milan, 1979)  p.27.
22 .- VLASTOS, Gregory.: Socrates. Ironist and moral philosopher, Cambridge (Cambridge University
Press) 1991, S, 47-49.



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propósito del Sócrates de Platón - Dr. Román García

Eikasia. Revista de filosofía  - año I - número 0- Artículo 2 - julio 2005 7

EL VERDADERO
SÓCRATES

EL SÓCRATES PERSONAJE DE
PLATON

Es exclusivamente el filósofo de la
Moral.

Es además un metafísico y teórico del
conocimiento, teórico de la ciencia y filósofo
del lenguaje, filósofo de la religión, teórico
de la educación y filósofo del arte.

Las ideas no se encuentran separadas ni
se disocia entre cuerpo y alma.

Teoría acerca de unas Ideas que existen para
sí y de un alma que se disocia del cuerpo y
que adquiere su conocimiento en el momento
en el que recuerda instantes de un
conocimiento previo a su conocimiento (23).

Busca el conocimiento mediante la
refutación de otros y la reiteración de
su propia ignorancia.

Busca un conocimiento probado y confía en
dar con él.

No tiene un concepto de alma
articulado en tres partes

Concepto de un alma que se articula en tres
partes

No se interesa por las matemáticas. Domina las teorías matemáticas de su tiempo
Concepción populista de la filosofía. Concepción elitista de la filosofía.
Se declara partidario del orden
democrático ateniense.

Presenta una elaborada teoría de la política
en la cual la democracia tan sólo es superada
en su carácter problemático por la Tiranía
carente de leyes.

No tiene la idea de belleza como
rectora ni le asigna un papel metafísico
al amor como una tendencia hacia lo
bello.

El Sócrates platónico encuentra para su
inclinación homoerótica  una justificación
metafísica, al considerar a Eros en su esencia,
como una tensión hacia la Idea de lo Bello.

La Piedad se basa en el  servicio a una
divinidad, la cual es radicalmente ética
en sí misma y en su exigencia a los
seres humanos.

El Sócrates platónico percibe la esencia de lo
religioso en la comunión con las formas
divinas pero impersonales; esa piedad es
mística y se consuma con la contemplación.

Es un pensador crítico. Es un pensador didáctico.

Evidentemente Vlastos consigue hacer una división entre dos personajes,
aunque, en el caso de que esta fuese cierta, cabría la posibilidad de que se tratase
simplemente de la propia evolución intelectual de un pensamiento. Es decir que podría
tratar así la evolución del pensamiento platónico y no establecer una dicotomía:
Sócrates verdadero - Sócrates personaje.

                                                
23 .- Investigadores como John Burnet y Alfret B. Taylor sostuvieron la existencia de una teoría de las
ideas socrática, y por ello fueron duramente criticados.



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propósito del Sócrates de Platón - Dr. Román García

      Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 2 - julio 20058

Sin embargo, con todo lo sugerentes que puedan resultar las afirmaciones de
Vlastos, ninguna de las diferencias establecidas por él se sostiene con facilidad.

En primer lugar habrá que considerar con un poco más de detenimiento la
división de los diálogos que establece como punto de partida, entre diálogos tempranos
y medios, que si nos fijamos en las clasificaciones expuestas en la parte primera,
alterando el orden coincide con ellas. Por diálogos tempranos Vlastos entiende:
“Apología de Sócrates, Cármides, Critón, Eutifrón, Gorgias, Hipias menor, Ion,
Laques, Protágoras y el primer libro de la República. Diálogos medios serían: Cratílo,
Fedón, Banquete, República del libro II al libro X, Fedro, Parménides y Teeteto. Los
primeros son considerados como socráticos, mientras que los tardíos, por ser más
elitistas, como platónicos. Sin embargo, y sin variar ni un ápice la clasificación
anteriormente expuesta por Vlastos, podemos señalar que, si bien los diálogos
tempranos están concentrados realmente en Sócrates, los diálogos más tardíos recogen
temas expuestos en los primeros. Asímismo, podemos encontrar en los diálogos más
tempranos temas y planteamientos que Vlastos consideró típicamente platónicos y por
tanto nada socráticos. Así por ejemplo el Eutifrón, estimado por Vlastos como un
diálogo temprano, introduce una terminología y un contenido considerado por él como
platónico: la teoría de las Ideas; lo que nos obligaría a sostener la opinión de John
Burnet y Alfred B. Taylor sobre la existencia de una teoría de las ideas socrática o, por
el contrario, nos veríamos obligados a considerarla como un ingrediente platónico
temprano (24). Otra posibilidad, señalada por Figal, sería la de considerar que aquí se
entiende por Ideas algo totalmente distinto a lo que se hará posteriormente (25). Vlastos
se decidirá por lo último, con lo que viene a reconocer, en todo caso, que existe algo así
como una teoría de las Ideas socrática. Si ello fuese cierto, supondría como
consecuencia que la dicotomía establecida por él mismo entre Sócrates y Platón se
rompería. Pero sobre todo ya no se podrá afirmar sin más que con su elaborada teoría de
las Ideas de los diálogos medios, Platón falsificara el pensamiento de su maestro.

Como hemos señalado, una interpretación como la de Vlastos lamentablemente
quedaría reducida a un esquema con varias contradicciones internas. Al partir de la
consideración de la verdad como ¢l»qeia debería explicitar si se refiere a la verdad de
forma, de contenido, de hechos históricos… Aquellos que parten de que existe un
Sócrates verdadero, que está oculto tras las ideas de Platón, desconfían del Sócrates
presentado por Platón, pero seguidamente no tienen más remedio que ceñirse al
testimonio de este último. Refutan la idea de que Sócrates sea un personaje, pero la

                                                
24 .- FIGAL, G.: Das Untier und die Liebe. Sieben platonische Essays. Stuttgart, Merzlersche, 1991,
143pp.
25 .- Cf.: GUTHRIE, W.K.C.: A History of Greek Philosophy. Cambridge University Press, 1962.
Traducción española, Historia de la Filosofía Griega. Madrid, Gredos, 1990, vol. IV, pp.101 y ss.



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propósito del Sócrates de Platón - Dr. Román García

Eikasia. Revista de filosofía  - año I - número 0- Artículo 2 - julio 2005 9

vuelven a introducir al considerar que en los Diálogos se presenta un Sócrates
verdadero y un Sócrates personaje que es el exponente de las ideas platónicas.

Desde un punto de vista fenoménico (26), hablar de la filosofía de Sócrates
resulta complejo y chocante puesto que el proyecto de Sócrates, en el caso de que
existiese, no puede ser interpretado como una filosofía definida, pues nos
encontraríamos en los albores de la misma y estos vestigios nos  llevarían al personaje
“Sócrates”. Desde un plano sistemático no se puede hablar de Sócrates como el maestro
de Platón sin caer abiertamente en la reconstrucción platónica y no debemos olvidar que
Platón tuvo más maestros e influencias. Platón debe ser entendido como un discípulo de
Sócrates y por tanto uno más, y ni siquiera tenemos constancia de que fuese uno de los
más importantes en cuanto a su relación con el maestro. Deberíamos estudiar otras
influencias y corrientes que son herederas de la ironía y la mayéutica socrática.

Podemos restablecer la “cuestión socrática” de la siguiente manera,
estableciendo un paralelismo con otras cuestiones de existencia (27) y aún suponiendo
que esta pregunta tenga sentido: tanto si planteamos la respuesta en sí, en no o en no
puedo decidirme, estamos asignando un lugar ontológico para esa personalidad, de tal
forma que estamos realizando una sustacialización  y una inmovilidad {la conexión
entre la idea de “sustancia” y la idea de “inmovilidad” es de estirpe aristotélica: el
movimiento, como es sabido, para Aristóteles, es solidario de los “accidentes” (28), lo
que supone la negación de Sócrates como sujeto viviente. El “Sócrates” del que
nosotros podemos hablar es una consecuencia de la imagen que Platón ha fijado en los
textos compuesta por varios elementos a partir de los cuales podemos establecer
construcciones y que serán verdaderas en la medida que se atengan a las que establece
la imagen de Platón y en ese sentido incluso podemos establecer una nueva imagen
común a todos los textos, pero de todas formas ella no será el Sócrates viviente.

Creemos que puede entenderse claramente nuestro planteamiento respecto a la
cuestión: ésta no tiene sentido, salvo que, únicamente, le pongamos tales cortapisas a la
palabra verdadero, que resulte totalmente distinta a lo que se entiende habitualmente
por ella. Si la biografía de Platón difícilmente puede ser contrastada con diversas

                                                
26 .- Para la cuestión aquí tratada relativa a la historia de la filosofía cf: BUENO, G.: “Reliquias y relatos:
construcción del concepto de “Historia fenoménica”. El Basilisco, 1 (1978) 5-16.
27 .- Cf. el paralelismo que se puede establecer con la pregunta ¿existe Dios? en: BUENO, Gustavo.: El
papel de la Filosofía en el conjunto del saber. Madrid, Ciencia Nueva, 1970, pp.75-76.
28 .- Cf., p.e. Ross quien lo considera una actualización de la potencia: ROSS, W.D.: Aristotle, 1923.
Traducción española de Diego F. Pró: Aristoteles. Buenos Aires, Charcas, 1981, p.121.



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propósito del Sócrates de Platón - Dr. Román García

      Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 2 - julio 200510

fuentes, la de Sócrates sería imposible. La cuestión de la autenticidad, muchas veces
sirve para estorbar a la serena comprensión del fenómeno estudiado.

La verdad viene asociada en Platón con una determinada concepción de su
filosofía que creemos no se corresponde a los escritos, por ello vamos a intentar
clarificar un poco más este punto.

2. LA ¢l»qeia COMO “VERDAD”: VERDAD Y MENTIRA EN PLATÓN.

Cuando se habla de un Sócrates verdadero estamos ante un concepto de verdad
que se aplica más allá de la proposición. Las proposiciones verdaderas se oponen a las
falsas, pero el concepto de verdad aplicado a la realidad se opone a un universo
conceptual más amplio: verdad se opone de esta forma a apariencia, ilusion, irrealidad,
inexistencia, etcétera. En la Antigüedad, los filósofos presocráticos no aplicaban esta
distinción (29), por lo que el término “verdad” se utilizaba para referirse simplemente a
aquello que estaba establecido, era inmutable, eterno, a lo que es, en el sentido de ser
siempre, en definitiva: lo permanente. Ello se oponía a lo efímero, a lo que cambia, al
no ser, que no necesariamente era lo falso (30) sino lo que falla. De esta forma
Parménides habla de dos caminos: el del ser y el del no ser:

5 D-K. Y me da lo mismo por dónde
deba empezar: pues aquí llegaré de vuelta de nuevo.
2 D-K. ¡Ea! yo diré –métete el relato al oírlo-
qué únicos caminos de búsqueda hay que pensar:
uno, que «es» y que no es posible que «no sea»,
es camino de Persuasión, pues sigue a Verdad,
otro, que «no es»  y que no es posible que «no sea»,
ese te diré que es sin persuasión, impracticable;
pues ni conocerías lo-que-no-sea, pues no es alcanzable,
 ni lo podrías expresar. (31)

                                                
29 .- FERRATER MORA, José.: “Verdad”, en Diccionario de Filosofía. Madrid, Alianza, 1979, p. 3397.
30 .- Para este complejo tema puede verse: PLATÓN.: Sofista, 232 y ss. En dicha obra (249 d-259 d)
Platón define la dialéctica como ciencia del conocimiento de las relaciones mutuas entre las Formas y
seguidamente define el no-ser como “lo diferente”, por lo que llega a considerar la “existencia” del no-ser
refutando la tesis parmenídea, aclarando que el no-ser no es lo contrario del ser. En 259 d-268 d trata la
relación entre el no-ser y la falsedad en el discurso y en el juicio. El juicio falso dice algo “diferente” de
lo que es.
31 .- En esta parte nos inclinamos por la traducción de González Escudero (p.70) y abandonamos la de
García Calvo que sería como sigue:
Ea, y yo te diré (guarda tú la palabra que oigas)
las vías que solas ver como vías de búsqueda cabe:
la una, la de que es y que no puede ser que no sea,
es ruta de fe y de fiar (pues la verdad la acompaña);
la otra, la de que no es y que ha de ser que no sea,
 ésta -te aviso- es senda de toda fe desviada:
que lo que no es ni podrás conocerlo (eso nunca se alcanza)
ni en ello pensar.
Las razones para ello están expuestas en: GONZALEZ ESCUDERO, Santiago.: “Una precisión sobre el



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propósito del Sócrates de Platón - Dr. Román García

Eikasia. Revista de filosofía  - año I - número 0- Artículo 2 - julio 2005 11

3 D-K. Pues es pensarlo lo  mismo que serlo.
6 D-K. Debe ser cosa el decir y el saber: pues cabe ser algo;
mas no ser nada no cabe; en lo cual meditar te aconsejo;
pues de esa vía de busca te rechacé la primera.
Mas luego de otra, a que ya mortales que no saben nada
se tuercen, cabezas de a dos: que falta de tino en sus pechos
les traza derecha la idea torcida; y van arrastrados,
sordos y ciegos al par, pasmados, tropa indistinta,
a quienes ser y no ser les da en sus leyes lo mismo
y no lo mismo, y hay ruta de contravuelta de todo.  (32)

Siguiendo a Parménides, si se habla de apariencia y verdad, se establecen
solamente estas dos dimensiones: sujeto/objeto, por decirlo en terminología moderna,
no podremos escapar de las paradojas que señalaron los sofistas Gorgias de Leontini (-
483 a -395 aprox.), al igual que Protágoras de Abdera (-481 a -411 aprox.), partiendo de
la contraposición entre ser y no-ser llegan a la imposibilidad del conocimiento. En el
caso de establecer esta dicotomía entre sujeto/objeto, no puede ser conocida la realidad
objetivamente, como se ha establecido en las críticas al noumeno kantiano, pues no

                                                                                                                                     
es en Parménides”, El Basilisco, 15 (Oviedo, 1983) 62-70, y especialmente las causas para la corrección
de García Calvo en la p.66, que consiste en las propiedades de la estructura gramatical en la que el verbo
se refiere a sí mismo (p.67).
32 .- Seguimos aquí la traducción rítmica de Agustín García Calvo que cambia de orden la edición de
Diels-Kranz, como puede observarse. GARCÍA CALVO, Agustín .: Lecturas presocráticas. Madrid,
Lucina, 1981, pp.190-194.
 5 D-K. PROCL. in Parm. I p., (nach B , )
      xunÕn d• mo… ™stin,
   ÐppÒqen ¥rxwmai: tÒqi g¦r p£lin †xomai aâqij.
2 D-K . PROCL. in Tim. I ,  Diehl (nach B , ). SIMPL. Phys. ,
e„ d' ¥g' ™gën ™ršw, kÒmisai d• sÝ màqon ¢koÚsaj,
   a†per Ðdoˆ moànai diz»siÒj e„si noÁsai:
   ¹ m•n Ópwj œstin te kaˆ æj oÙk œsti m¾ e•nai,
   Peiqoàj ™sti kšleuqoj ('Alhqe…hi g¦r Ñphde‹),
   ¹ d' æj oÙk œstin te kaˆ æj creèn ™sti m¾ e•nai,
   t¾n d» toi fr£zw panapeuqša œmmen ¢tarpÒn:
   oÜte g¦r ¨n gno…hj tÒ ge m¾ ™Õn (oÙ g¦r ¢nustÒn)
   oÜte fr£saij.
3 D-K. CLEM. Strom. VI  (II ,  St.). PLOTIN. Enn. V ,
   ... tÕ g¦r aÙtÕ noe‹n ™st…n te kaˆ e•nai.
6 D-K-.b SIMPL. Phys. ,  (nach B )
cr¾ tÕ lšgein te noe‹n t' ™Õn œmmenai: œsti g¦r e•nai,
   mhd•n d' oÙk œstin: t£ s' ™gë fr£zesqai ¥nwga.
   prèthj g£r s' ¢f' Ðdoà taÚthj diz»sioj e‡rgw,
   aÙt¦r œpeit' ¢pÕ tÁj, ¿n d¾ brotoˆ e„dÒtej oÙd•n
pl£ttontai, d…kranoi: ¢mhcan…h g¦r ™n aÙtîn
   st»qesin „qÚnei plaktÕn nÒon: oƒ d• foroàntai
   kwfoˆ Ðmîj tuflo… te, teqhpÒtej, ¥krita fàla,
   oŒj tÕ pšlein te kaˆ oÙk e•nai taÙtÕn nenÒmistai
   koÙ taÙtÒn, p£ntwn d• pal…ntropÒj ™sti kšleuqoj.



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propósito del Sócrates de Platón - Dr. Román García

      Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 2 - julio 200512

puede ser conocida, pensada o percibida, porque lo que percibimos o pensamos no es la
realidad misma, porque si lo fuera no podríamos pensar o representarnos cosas que no
son:

“A continuación vamos a demostrar que, aunque algo existiera, sería incognoscible e
ininteligible para el hombre. Dice Gorgias que si lo pensado no es existente, lo existente no puede
ser pensado. Y lo dice con razón. En efecto, así como en el caso de que se atribuya a lo pensado la
blancura, hay que atribuir también a la blancura la inteligibilidad, así en el caso de atribuir a lo
pensado la no existencia, necesariamente hay que atribuir a los entes existentes la inteligibilidad.
Pues es correcta y coherente la siguiente conclusión: “si lo pensado no existe, lo existente no es
pensado”. Pero lo pensado (de esto hay que partir) no es existente, según demostraremos, por lo
que lo existente no puede ser pensado.
Es radicalmente evidente que lo pensado no es existente. Pues, si lo pensado fuera evidente, todo
lo pensado existiría, cualquiera que sea la manera como sea pensado. Y esto es absurdo. Pues, si
alguien piensa en un hombre que vuela o en unos carros desplazándose sobre el mar, no por ello al
instante un hombre vuela o unos carros se desplazan sobre el mar. Por tanto, lo pensado no es
existente.
Además, si lo pensado fuera existente, lo no existente no podría ser pensado, pues de lo contrario
se predica lo contrario, y lo contrario de lo existente es lo no existente. En consecuencia y de un
modo absoluto, si a lo existente se atribuye la inteligibilidad, a lo no existente hay que atribuir la
ininteligibilidad. Mas esto es absurdo, pues Escila, la Quimera y muchas cosas existentes son
pensadas.

Por tanto, lo existente no puede ser pensado.”(33).

Platón, para salir de la contraposición sujeto/objeto acude al recurso de líneas y
trayectorias: las ideas. Sin embargo, Aristóteles, al criticar las ideas como separadas
tendrá que volver precisamente a lo que ya había afirmado Platón en el Crátilo (34), y en
el Sofista (35), suponer, desde el punto de vista ontológico, que las cosas se encuentran
ahí, previamente dadas, como tapadas por un velo y el investigador, lo único que hace
es descubrirla o desvelarla, como señala Heiddeger (36). Sin embargo, para Platón,
como ha señalado Friedlander, las cosas se iluminan, “la verdad que se desarrolla y el
espíritu en el que predomina esa verdad, y que por medio de esa verdad aquella realidad
descubre, llega a estar fundamentada en algo más alto: en el bien o en la perfección”
(37).

Para Aristóteles, además de considerar que existían ciertos enunciados que
poseen como propiedad la verdad, mantuvo un concepto de verdad como coherencia o
                                                
33 .- Frg. 3 65-85. SEXTO EMPIRICO.: Adversus mathematicos, VII, 77 1-80 7
34 .- PLATÓN.: Cratílo, 385 b.
35 .- PLATÓN.: Sofista 240 d-241 a y 263 b.
36 .- HEIDEGGER.:  Platons Lehre von der Wahrheit. 1947. Traducción española: “La idea de Platón de
la verdad”, Cuadernos de Filosofía, 7 (Buenos Aires, 1953).
37 .- FRIEDLÄNDER, Paul.: (1989) . Seinswahrheit und Lebenswirklichkeit. 1928. Traducción española
de Santiago GONZALEZ ESCUDERO de la alemana de 1964 3ed.; Platón. Verdad del ser y realidad de
vida. Madrid, Tecnos, 1989, p.219. Friedländer realiza una crítica a la interpretación heiddeggeriana de
aletheia en el capítulo XI (pp.214-221), fundamentalmente basado en la consideración de que Heiddegger
establece en Sein und Zeit (1927) una supuesta evolución del concepto desde Homero a Platón.
Friedländer demuestra que Homero ya utiliza los dos conceptos. También discute Friedländer la carga
negativa de la interpretación de Alétheia como una palabra con una partícula negativa: A-létheia. En
definitiva, Friedländer relaciona alétheia con ser, conocer y expresar.



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propósito del Sócrates de Platón - Dr. Román García

Eikasia. Revista de filosofía  - año I - número 0- Artículo 2 - julio 2005 13

correspondencia:

“Decir de lo que es que no es, o de lo que no es que es, es lo falso; decir de lo que es que es,
y de lo que no es que no es, es lo verdadero” , de tal forma que  también el que dice que algo es o
que no es , dirá verdad o mentira.” (38),

Sin embargo, aunque esta concepción se revela como problemática y no la vamos
a tratar en porofundidad, debemos de exponer brevemente algunas de las cuestiones que
suscita y que resulta pertinente para nuestros propósitos. La pretensión de un corte entre
la realidad y el conocimiento, la existencia de una res gestae (realidad histórica) frente a
memoria rerum gestarum (conocimiento histórico) (39) o en palabras de Benedetto
Croce (40), historia frente historiografía. En definitiva, se trata de una realidad objetiva
ordo essendi que es narrada científica o subjetivamente ordo cognoscendi. Si bien la
distinción parece clara, a poco que profundicemos en ella se vuelve completamente
confusa. Así, sólo en el caso de que pudíeramos establecer un elemento externo que
garantizase y registrase los acontecimientos, podríamos asegurar de algo la categoría de
hecho (41). Pero ello puede verse claramente si atendemos a una realidad histórica: la
Historia con mayúscula, es condición necesaria para el conocimiento de los
acontecimientos históricos, de la realidad histórica, o de la historia con minúscula. Es
decir, que sin la Historia, las miles de historias cotidianas no serían nada, instantes que
se desvanecerían sin la menor constancia. En palabras de Hegel, las revoluciones,
migraciones y transformaciones anteriores a la escritura no existieron objetivamente, en
el sentido de que tampoco existen vestigios subjetivos:

“El tiempo (que podemos fijar como siglos y milenios) transcurrido hasta la aparición de la
historia escrita ha podido estar lleno de revoluciones, de migraciones, de las transformaciones más
violentas; careció, no obstante, de historia objetiva porque no ha dejado ninguna historia subjetiva,
ningún relato histórico” (42).

Volvemos a resaltar que, si planteamos el tema de la verdad respecto a un

                                                
38 .- ARISTÓTELES.: Metafisica, ? , 7, 1011 b 26-28.
39 .- HEGEL, W.G.F.: La razón en la historia. Madrid, Seminarios y Ediciones, 1972, p.207.
40 .- CROCE, B.: Teoría e storia della storiografia, 1917; Bari 1927: Traducción española: Teoría e
historia de la historiografía. Buenos Aires, Iman, 1953.
41 .- Este problema es recogido por Borges de una forma magistral en su: “Argumento ornitologicum”,
Obras Completas, Barcelona, Circulo, 1992, p. 381. “Cierro los ojos y veo una banda de pájaros. La
visión dura un segundo o acaso menos; no sé cuántos pájaros vi. ¿Era definido o indefinido su número?.
El problema involucra el de la existencia de Dios. Si Dios existe, el número es indefinido, porque nadie
pudo llevar la cuenta. En tal caso, vi menos de diez pájaros (digamos) y más de uno pero no vi nueve,
ocho, siete, seis, cinco, etcétera. Ese número entero es inconcebible; ergo, Dios existe.”
42 .- HEGEL, W.G.F.: La razón en la historia. Madrid, Seminarios y Ediciones, 1972, p.208.



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propósito del Sócrates de Platón - Dr. Román García

      Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 2 - julio 200514

personaje que se llama “Sócrates” en Las Nubes de Aristófanes, el personaje no puede
ser nunca Sócrates mismo, sin embargo el público tiene que identificar a los personajes.
Por otra parte, si Sócrates mismo representase su propio papel, ello no garantizaría que
lo hiciese bien, pues debería actuar y Sócrates no es un actor. Es decir, que la verdad del
personaje se establece en otro plano, independiente del sujeto representado, de su h3qoj.
Platón solucionará este tema gracias a las ideas. Es en ellas donde se da la verdad, entre
la realidad del sujeto existente y la representación del actor. Platón dirá que tiene que
existir esta relación entre las representaciones y los objetos, pues si no la tuvieran
carecerían de significado las palabras, que no diferirían en nada del sonido que produce
el bronce al ser golpeado (43).

Debemos señalar, a pesar de la tradición ingente de investigadores que han
considerado la verdad como eje fundamental de la filosofía de Platón basándose en la
condena que explícitamente hace de la retórica y la poesía, como ha señalado
sobradamente Alvaro Vallejo Campos (44) “nos damos cuenta de que el problema de la
verdad no es lo que más le preocupa” y que el programa platónico de Estado ideal
estaría destinado a crear opiniones útiles para la integración del individuo en la ciudad.
Platón afirma que hay dos tipos de lógoi (45), verdaderos y falsos y que se debe educar a
los niños con ambas clases y principalmente con las narraciones ficticias “que
generalmente son falsas aunque contienen algo de verdad” (46). En el programa
platónico no se pretende, sigue señalando Vallejo, “eliminar aquellos mitos que dan una
imagen falsa de los dioses, sino de sustituirlos por otros igualmente falsos que sin
embargo, son social o educativamente útiles” (47).

“... de la mentira y el engaño es posible que hayan de usar muchas veces nuestros
gobernantes por el bien de sus gobernados. ...” (48)

Esta contradicción que estamos señalando con la imagen habitual de Platón surge
inevitablemente de la confusión producida, a nuestro entender, por la interpretación
heideggeriana de Aristóteles de la verdad como ¢l»qeia. Pero un personaje, la verdad
o falsedad de un personaje, no se puede medir desde la realidad ontológica, solamente
se puede hacer desde un h3qoj, como veremos más adelante. Sin embargo, para Platón,
la preocupación mayor es la producción y difusión de imágenes y estas se producen y
difunden de una forma sistemática en las artes.

                                                
43 .- PLATÓN.: Cratilo, 429 b-c, 430 a.
44 .- VALLEJO CAMPOS, Alvaro.: Mito y persuasión en Platón. Sevilla, Er, 1993, pp.219 y ss.
45 .- PLATÓN.: República, 376 e.
46 .- PLATÓN.: República, 377 a
47 .- VALLEJO CAMPOS, Alvaro.: Mito y persuasión en Platón. Sevilla, Er, 1993, p.221.
48 .- PLATÓN.: República, 459 c-d 1. Traducción de José Manuel Pabon y Manuel Fernández Galiano:
Madrid, Centro de Estudios Constitucionales, 1981.



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propósito del Sócrates de Platón - Dr. Román García

Eikasia. Revista de filosofía  - año I - número 0- Artículo 2 - julio 2005 15

2.1.- El carácter engañoso de las artes.

Platón no es el primero que descubre el carácter engañoso de las imágenes
producidas por las artes. Ya Simónides (49) y posteriormente Gorgias (50), consideraban
que la fuerza del arte consistía en el engaño (a1páth) y la ilusión (fantásmata) que
creaban. Heráclito, consciente de ello, mantendrá una posición beligerante contra la
poesía de Homero por los efectos nocivos que ella produce. Tesis que posteriormente
podremos encontrar en Platón:

“Homero merece ser arrojado de las reuniones y apaleado, lo mismo que Arquíloco” (51).

En el arte, el poeta debía embobar al oyente. La música era utilizada por la
medicina como una rama de la e1panórqwsij yuch<j o “corrección del alma” o
también de la h1thopoi5a o “formación del carácter”, por ello formaba parte de la
pedagogía y para Damón, pitagórico del siglo -V, constituía una herramienta
fundamental en la formación del ciudadano (52). Platón, entre las numerosas alusiones a
la actividad socrática que presenta en la sexta definición en el Sofista, quizá la más
directa sea la de producir cierta purificación (kaqarmój) (53).

Si Gorgias había señalado el poder de la poesía y la palabra en general (54), Platón
ve el poder mimético de la imagen; por ello los poetas, creadores de imágenes por
excelencia, están sometidos a una estricta censura del estado (55). Los políticos o

                                                
49 .- SIMÓNIDES.: Fg 40 (93P). DETIENNE, M.: “Simonide de Céos ou la sécularisation de la poésie”,
Revue des Études Grecques (1964) 405-419.
50 .- GORGIAS.: DK 23: “La tragedia, por medio de la representación de su contenido y de las pasiones,
crea un engaño en el cual el burlador es más justo que quien no engaña y el burlado es más sabio que el
no engañado” PLUTARCO.: De gloria Ath.  5, 348 c (frg. B 23 Diels), Trd., Alfredo Llanos: Los
presocráticos y sus fragmentos. Buenos Aires, Juarez, 1968.
51 .- DIÓGENES LAERCIO.: Vida de Filósofos, IX, 1 (DK 22 B 42):
Cf., también (DK. 22 A 23; DK 22 B 56; DK 22 B 57; DK 22B 106).
52 .- Cf. GIL, Luis.: Therapeia. Medicina popular en el mundo clásico. Madrid, Guadarrama, 1969,
p.297.
53 .- Acerca de la purificación del alma, cf. Fedón 67c. En el Político, el buen gobernante es aquel que
“purifica” la ciudad de los elementos indeseables (293d). Platón retoma este tema de la “purificación
social” en Leyes , especialmente en 735b-736c, 868a-d, y 872e.
54 .- GORGIAS.: DK 23. Cf. Nota 51.
55 .- Sobre la mímesis puede verse el tratamiento que se hace en: GADAMER, H.-G.: Wahrheit und
Methode. Tubingen, 1960. Traducción española Ana Agud Aparicio y Rafael de Agapito: Verdad y
método. Salamanca, Sigueme, 1992 y 1993, vol., I p. 492 y ss.; Gadamer entiende la mímhma no como
una mera copia, sino como una representación ella misma distinta del original. Puede verse el análisis que
realiza Gadamer sobre la relación de Platón con la poesía en: Studi Platonici, I Casale Monferrato,
Marietti, 1983, pp.187-215.



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propósito del Sócrates de Platón - Dr. Román García

      Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 2 - julio 200516

filósofos-reyes deberían cuidar la imagen de los dioses y héroes, pero también las más
populacheras que imitaran a mujeres jóvenes o ancianas que injurian a sus maridos o
desafían a los dioses:

“No toleraremos pues, que aquellos por los cuales debemos preocuparnos, y que se espera
que lleguen a ser hombres de bien, si son varones, imiten a una mujer, joven o anciana, que injuria
a su marido o desafía a los dioses, con la mayor jactancia porque piensa que es dichosa, o bien
porque está sumida en infortunios, penas y lamentos. Y mucho menos que representen a una mujer
enferma o enamorada o a punto de dar a luz.” (56)

Las creencias colectivas son importantes para el Estado. Pero también lo es el
carácter de los ciudadanos, por ello las artes no deben mostrar a los hombres viles y
cobardes, con malas costumbres:

“Ni que representen a hombres viles y cobardes que hagan lo contrario de lo que hemos
dicho ya, insultándose y ridiculizándose unos a otros y diciendo obscenidades, ebrios o sobrios, y
cuantas otras palabras o acciones de esa índole con que no se degradan a sí mismos y otros. Creo
también que no se los debe acostumbra a imitar, ni en palabras ni en actos, a los que enloquecen.
Hay que conocer, en efecto, a los locos y los malvados, hombres o mujeres, pero no se debe obrar
como ellos ni imitarlos.” (57).

No se trata, en ningún caso de una moral puritana, pues Platón mismo cree
necesario para una buena educación probar todos los vicios como forma pedagógica de
formación del carácter para que entrevieran el mal, midieran su fuerza y aprendieran a
temerlo y supieran evitarlo (58).

2.2.- Verdad, verosimilitud y estructura en Platón.

La utilización de mitos (59) por parte de Platón plantea el problema del sentido
de éstos en el conjunto de su obra, como trataremos más adelante, pero también el
problema de la verdad misma del mito (60). Si personajes de la talla de Platón o
                                                
56 .- PLATÓN.: República, 395 d 5-e 3.
57 .- PLATÓN.: República, 395 e 7-396 a 6.
58 .- PLATÓN.: Leyes, 640 d. 645 e, 646 e, 647 c-d, 650 a-b, 671 c-d, 671 e, 673 e-674 b;...
59 .- Platón utiliza, según el index platonico de Brandwood, 101 veces la palabra mito. BRANDWOOD,
L.: A Word Index to Plato. Leeds, Maney & son, 1976, p.593.
60 .- Sobre el mito en Platón existen numerosos estudios entre los que destaca el trabajo de BRISSON, L.:
Platon  les mots et les mythes. Paris, Maspero, 1982, 238pp. Otros trabajos que podemos citar son los
siguientes libros: COUTURAT, L.: De Platonicis mythis. Paris, Alcan, 1896; BUISMAN,J.R.: Mythen
en Allegorieën in Plato's Kennis en Zijnsleer. Paris-Ansterdam, 1932, 125pp.; DROZ. G.: Los mitos
platónicos. Barcelona, Labor, 1993, 164pp.; FRUTIGER, Perceval.: Les mythes de Platon. Etude
philosophique et littéraire. Paris, 1930, 4ed. 295pp. 1930; HIRSCH, W.: Platons weg zum Mythos.
Berlin-New York, SSch. Köln De Gruyter, 1971, 399pp.; KOSTER, W.J.W.: Le Mythe de Platon de
Zarathoustra et des Chaldéens. Étude critique sur les relations intelectuelles entre Platon et l’orient .
Leiden, Brill, 1951, 87pp.; KRÜGER, G.: Eros und  Mythos bei Plato. Frankfurt/Main, Klostemann,
1978, 99pp.; LLEDÓ, Emilio.: El surco del tiempo. Meditaciones sobre el mito platónico de la escritura
y la memoria. Barcelona, Editorial Crítica, 1992, 231 pp.; MATTÉI, Jean-François.: Platon et le miroir



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propósito del Sócrates de Platón - Dr. Román García

Eikasia. Revista de filosofía  - año I - número 0- Artículo 2 - julio 2005 17

Protágoras utilizaron el mito como forma de expresión, Aristóteles mismo consideraba
que el amante del mito es en cierto sentido un amante del saber, porque el mito se
compone de maravillas (61). Todo ello significa que debemos ser prudentes a la hora de
propugnar la ruptura entre mitos y logos (62) propuesta por Cornford. El mito (mu<qoj)
es principalmente para los griegos un “relato”, cualquier tipo de relato, historia o
ficción. Se trata de un término que junto con el e5poj (narración heroica) se opone al
œrgon  (hecho)  (63) y también a ƒstor…h (64), palabra de amplios sentidos, desde
“investigación” (65) hasta el más difundido de “escrito narrativo a partir de
informaciones” (66).

Ello ha llevado a investigadores como Droz a reconocer que el mito no es un
método para buscar la verdad (67), sino un medio para exponer lo verosímil. Esta

                                                                                                                                     
du mythe. De l'âge d'or à l'Atlantide, Thémis/Philosophie Paris (PUF) 1996, VI+330 pp. Bibliographie,
Index nominum, Index rerum.; PIEPER, Josef.: über die Platonichen Mythen. München, Kösel, 1965,
96pp. Trad., esp., Sobre los mitos platónicos. Barcelona, Herder, 1984. 88pp.; RUIZ YAMUZA, Emilia.:
El mito como estructura formal en Platón. Salamanca, Universidad de Sevilla, 1986, 182pp.;
SCHEFFER, Christina.: Platon und Apollon. Vom Logos zurück zum Mythos, International Plato
Studies 7, Sankt Augustin (Academia Verlag) 1996, Bibliographie.; STEWART, J.A.: The Myths of
Plato. G. R. Levy, 1960 (1905).; VALLEJO CAMPOS, Alvaro.: Mito y persuasión en Platón, Sevilla,
Er, Revista de Filosofía. Suplementos 2, 1993, 349 pp. Bibliographie. Index locorum, Index nomimum;
BROUCHARD, V.: “Les mythes dan la philosophie de Platon”, en Êtudes de philosophie ancienne et de
philosophie moderne. Paris, V. Delbos, 1912, p.46-59. Traducción española de parte de la obra en
Estudios sobre Sócrates y Platón. 1940.; LENS, Jesús.: “Sobre un mito platónico y su pervivencia”,
Florentia Iliberritana. Revista de Estudios de Antigüedad Clásica, 2 (Granada 1991) 259-267.; MATTÉI,
Jean-François.: “Le théâtre du mythe chez Platon”, Imaginaires du simulacre (recueil), 1990, 11-48.;
ROSSETTI, Livio.: "La dimensión retórica de los mitos platónicos" [trad. de José Checa Beltrán], Revista
de Occidente, 1994, 72-91.; SZLEZÁK, Thomas Alexander.: “Atlantis und Troia, Platon und Homer.
Bemerkungen zum Wahrheitsanspruch des Atlantis-Mythos", Studia Troica  (recueil) 3, 1993, 233-237.;
TARRANT, Harold A. S.: “Myth as a tool of persuasion in Plato", Antichthon 24, 1990, 19-31.
61 .- ARISTÓTELES.: Metafísica, A, 2, 982 b 18.
62 .- Como casi todas las palabras tanto mitos como logos han sufrido una profunda transformación de
significado desde su origen hasta hoy. Mitos significaba en la literatura griega más temprana simplemente
palabra  o comunicación  y opuesta a la acción del mismo modo que lógos, que la vendría a sustituir este
significado, se opondría en la época de Tucídides al hecho (PEMBROKE, S.G.: “Mitos”, en FINLEY,
M.I. (de).: The Legacy of Greece. A new appraisal. Oxford University Press, 1981. Trad. española: El
legado de Grecia. Una nueva valoración. Barcelona, Crítica, 1983, pp.309-310). La palabra  lógos tuvo
un importante arco significativo utilizado como palabra, razón, principio que impregnaba todo el
universo, finalmente como coexistente con Dios en el Evangelio de san Juan.
63 .- GONZÁLEZ ESCUDERO, Santiago.: “Los mitos de la cosmogonía órfica como introducción al
pitagorísmo”, El Basilisco, 9 (Oviedo, 1980) 11.
64 .- Para la utilización del termino “istoria” y su uso por Herodoto, cf.: CHATELET.: El nacimiento de
la Historia. Tomo I. Siglo XXI, 1978.
65 .- HERODOTO.: Historias, 2, 29; PLATÓN.: Fedón, 96a; ARISTÓTELES.: De la respiración de los
animales, 447a 7.
66 .- HERODOTO.: Historias, 7, 96.
67 .- DROZ, G.: Los mitos griegos. Barcelona, Labor, 1993 (Editións du Seuil, 1992), especialmente p.11.



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propósito del Sócrates de Platón - Dr. Román García

      Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 2 - julio 200518

posición de Droz recoge el pensamiento de Hecateo de Mileto (68), antecesor de
Herodoto, quien comenzaba sus Genealogías comparando las versiones que se proponía
contar (muqei<tai) con las explicaciones (lógoi) dadas por otros griegos, señalando
que no se trata de que unas sean más o menos racionales, sino que como dice
explícitamente su versión es lo que él cree que es verdad.

Sin embargo, esta interpretación del mito como relato verosímil (69), que el
propio Platón utiliza en el Timeo (70), no puede ser representativa de la concepción que
los griegos tenían de los mitos, y especialmente Platón, sin descartar que ella pueda
estar incluida o ser uno de los rasgos característicos del mito. Nos basamos en dos
razones para ello:

1. - La gran variación de sentidos o significados que le da Platón, algunos de ellos
opuestos radicalmente a mito como relato verosímil. En Platón la palabra mito también
significa: fabulación próxima a la mentira aunque con algo de verdad (71), mentira (72),
un juego para niños (73) o un cuento para viejas (74), un recurso pedagógico (75), palabra
sagrada (76), creencia moralmente eficaz (77).

 

2. - Si el significado de mito fuese  relato verosímil no podría haber un consenso tan
rápido y poco dificultoso de Sócrates y Protágoras entre la dicotomía presentada por el
último de argumentar con un “discurso razonado” (lógv diexelqw2n) o mediante un
“mito” (mûqon) (78).

Por ello pensamos que el valor del mito en Platón es otro, se trata de una
estructura de razonamiento por la cual se hace, en todo caso, verosímil. El mito no es
una historia verdadera, porque, entre otras cosas, no se refiere a unos hechos ocurridos

                                                
68 .- Hecateo de Mileto es conocido como Geógrafo e Historiador del siglo -VI y -V, escribió dos obras
Genealogías y Periegenesis de las que sólo conservamos fragmentos (existe una edicón de los mismos
Florencia 1954).
69 .- A un mito o a cualquier relato se le exige una cierta verosimilitud, aunque en el caso del mito esta es
interna, como a una película o a una novela no se les exige ser verosímiles en cuanto a la realidad, sino
que lo sean internamente. La frase: “la alfombra sospechó de la mesa”  es plenamente verosímil en un
cuento o pongamos por caso, en Alicia en el País de las maravillas, pero no lo sería en una novela de
detectives, pongamos por caso, en una novela de Vázquez Montalban del detective Carvallo.
70 .- PLATON.: Timeo, 29 d 2.. La traducción más precisa de e„kÒta màqon sería relato natural, algo
que parezca natural.
71 .- PLATÓN.: República, II, 377 a.
72 .- PLATÓN.: Fedro , 242 e-243 a.
73 .- PLATÓN.: Sofista, 242 c-d.; PLATÓN.: Político, 268 e.
74 .- PLATÓN.: Gorgias, 527 a.
75 .- PLATÓN.: República, VII, 514c; También como una forma de exposición lúdica: PLATÓN.:
Protágoras, 320 c.
76 .- PLATÓN.: Fedro , 274 d. Aunque podría interpretarse también en el sentido de engaño.
77 .- PLATÓN.: Menón, 86 b-c.
78 .- PLATÓN.: Protágoras, 320 c.



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propósito del Sócrates de Platón - Dr. Román García

Eikasia. Revista de filosofía  - año I - número 0- Artículo 2 - julio 2005 19

espacio-temporalmente. Pero tampoco es falso, porque cuenta con el consenso de
generaciones y generaciones que son las que lo han cristalizado en lo que es. Es, por
tanto, una verdadera historia en el sentido que está bien construido, que resulta natural.

Hasta aquí hemos visto algunas cuestiones relacionadas con las preocupaciones
platónicas sobre la imagen, la propaganda y su divulgación a través de las artes y el
mito, ¿Pero de dónde proviene esta inquietud?. Explícitamente Platón nos refiere
fundamentalmente, tanto en la Apología como en la Carta VII, que es debido a las
difamaciones que sobre Sócrates se lanzaron y que le llevaron posteriormente a ser
condenado y ejecutado. Por ello que vamos a detenernos brevemente en el proceso, para
más adelante tenerlo en cuenta a la hora de analizar la función que cumple la Apología
desde la interpretación que estamos manteniendo.

3.- El proceso de Sócrates.

Por el Eutifrón (2a-3e) sabemos que técnicamente se trata de una acusación
grafh’, y no de un simple pleito (díkh) (79). Ello indica que nos encontramos ante una
acusación pública y no privada, presentada ante el arconte-rey, es decir, ante el
magistrado encargado de instruir causas religiosas, pero ello no debe confundirnos y
hacernos pensar que se trata de juzgar  las creencias subjetivas de Sócrates.

De acuerdo con las palabras de Platón, la letra de la acusación sería ésta (80):
"Sócrates es reo de pervertir a los jóvenes; de no reconocer los dioses de la ciudad y de
practicar, en cambio, cultos religiosos nuevos y diferentes”. Según el testimonio de
Favorino (siglo I-II), en el libro II de los Comentarios, citado por Diógenes Laercio
(81), el texto de la declaración jurada que aún podía leerse en el archivo del Estado

                                                
79 .- El sistema judicial ateniense puede parecernos a primera vista similar a ciertos procedimientos
utilizados en los distintos sistemas judiciales, ello dista mucho de la realidad. Primeramente, los
atenienses distinguían dos clases de acusaciones, según se lesionasen los derechos públicos (grafh’) o
privados (díkh). Sin embargo, en ninguno de los dos casos existía la figura del fiscal. Tanto si era una
causa dike, como graphé, debía ser presentada por un particular. La diké sólo podía ser iniciada por la
persona perjudicada o su representante legal, mientras que la graphé la podía incoar cualquier ciudadano.
En el idioma ático se representaba un pleito como la imagen de un combate; el proceso se llamaba
“lucha” (àgw’n), el acusador “persecutor” (Ð diw’kwn),  el acusado “fugitivo” (Ð feúgwn); convencer era
“coger” (aƒre‹n); en vez de ser condenado se decia “ser aprisionado”  (¡lînai) y ser absuelto era
sinónimo de “escapar”  (àpofeúgein) (MAISCH, R. /POHLHAMMER, F.: Instituciones griegas.
Barcelona, Labor, 1931, p.89). Algunos ejemplos de acusaciones públicas pueden verse en: Antifón, 5,
Lisias , 9. 13. 18. 19. 21. 29; Demóstenes, 55, 58.
80 .- PLATON.: Apología 24b-c.
81 .- DIOGENES LAERCIO.: Vida de filósofos, II, 17.



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propósito del Sócrates de Platón - Dr. Román García

      Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 2 - julio 200520

ateniense decía así:

"Melito, hijo de Melito, de la familia de los Pitteos, contra Sócrates, hijo de Sofronisco, de
la familia de los Alopecos, presentó esta acusación y prestó juramento: Sócrates es culpable de no
reconocer a los dioses que la ciudad reconoce y de introducir divinidades nuevas; es culpable
también de pervertir a los jóvenes. Pena pedida: la muerte" (82)

Y sentenciado, según Jenofonte, por ser culpable de no reconocer los dioses de la
ciudad, introducir nuevos y corromper a los jóvenes:

“no reconocer a los dioses que la ciudad reconoce e introducir nuevas divinidades. Es
culpable también de corromper a los jóvenes” (83).

Sin embargo se trata de un proceso claramente político (84), en que los partidarios
                                                
82 .- DIOGENES LAERCIO.: Vida de filósofos , II, 17 (II, 40 3-7). Seguimos la traducción ofrecida por
Francisco Fernández en: GIANNANTONI, G.: Che cosa ha veramente detto Socrate . Roma,
Astrolabio-Ubaldini. Trad, Francisco Fernandez: Qué ha dicho verdaderamente Sócrates . Madrid,
Doncel, 1972, p.157. difiere en elementos no sustanciales.
"t£de ™gr£yato kaˆ ¢ntwmÒsato Mšlhtoj Mel»tou PitqeÝj
Swkr£tei Swfron…skou 'AlwpekÁqen: ¢dike‹ Swkr£thj, oÞj m•n
¹ pÒlij nom…zei qeoÝj oÙ nom…zwn, ›tera d• kain¦ daimÒnia
e„shgoÚmenoj: ¢dike‹ d• kaˆ toÝj nšouj diafqe…rwn. t…mhma
q£natoj."
83 .- JENOFONTE.: Memorables , 1.1.1.
84 .- La impiedad fue introducida en Atenas como institución a partir del edicto de Diopito que la instaura
en el -423. Más tarde fue definida por el Arconte Euclides en el  -303. Se utilizó contra Anaxágoras,
Protágoras, Diágoras de Melos y Sócrates, único ateniense. La condena de Sócrates no se puede entender
como un proceso político si no comprendemos la verdadera dimensión del delito de impiedad. El delito de
impiedad en Atenas, no puede ser visto como un delito religioso, sino que esta referido a una falta contra
las tradiciones en un sentido amplio. Así, el PseudoAristóteles la  define como:
"un no cumplir con los deberes para con los dioses y los demonios, o también, para con los muertos, los
parientes y la patria" (De virt. et vit., 7, 1251a 31. Citado por GIANNANTONI, G.: Che cosa ha
veramente detto Socrate. Roma, Astrolabio-Ubaldini. Trad, Francisco Fernandez: Qué ha dicho
verdaderamente Sócrates. Madrid, Doncel, 1972, p.157-158.).

Es en este último sentido, creemos, en el que está presentada la querella. La causa de impiedad,
como decíamos más arriba, se trata de una acusación (graphé), y no de un pleito (díke) (PLATON.:
Eutifrón, 2a-3e.). Ello indica que nos encontramos ante una acusación pública y no privada. El hecho de
que se presente ante él arconte-rey, es decir, ante el magistrado encargado de instruir causas religiosas, no
debe confundirnos, pues este no tenía el carácter de velador de la religión verdadera, dado que en Atenas
no existía un cuerpo sacerdotal encargado de velar por la pureza de la doctrina. sino, como señala Taylor:

"Su misión era, en primer lugar, ver que la acusación tuviera la debida forma legal, anotar la
contestación del acusado a los cargos, tomar declaración a los testigos de ambas partes, y tomar las demás
disposiciones necesarias para llevar el caso ante un jurado popular. En el momento del juicio, el arconte-
rey tenía además que presidir las sesiones, pero es importante recordar que no tenía las funciones de un
juez británico. No podía comentar los testimonios, ni desechar por improcedente ninguna cuestión
presentada por cualquiera de las partes. Los jurados eran a la vez "jueces de derecho" y "jueces de hecho",
como también jueces sobre la cuestión de lo que era testimonio pertinente. Como formaban un grupo
numeroso (Sócrates, como veremos, fue juzgado por 500 hombres) designados únicamente para el caso,
debían decidir por sorteo al comenzar las sesiones y votar en secreto; un proceso ante tal tribunal era
virtualmente un proceso ante una "asamblea pública", y esto debe tenerse en cuenta al leer lo que dice
Platón de la defensa." (TAYLOR, A.E.: Sócrates. Londres, Peter Davies, 1932. Trad., Mateo Hernandez
Barroso: El pensamiento de Sócrates. México, F.C.E., 1975 (1961, 1969), p. 87. También citado por
GIANNANTONI, G.: Che cosa ha veramente detto Socrate. Roma, Astrolabio-Ubaldini. Trad, Francisco



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propósito del Sócrates de Platón - Dr. Román García

Eikasia. Revista de filosofía  - año I - número 0- Artículo 2 - julio 2005 21

de la democracia recién instaurada pretenden dar un escarmiento a los supuestos
educadores de los antidemócratas y granjearse los parabienes de los demás ciudadanos y
no se trata, como interpreta Hegel, de un pulso entre la individualidad de la conciencia y
el Estado:

"Sócrates contrapone, pues, la propia consciencia al veredicto de los jueces y se absuelve
ante el tribunal de la propia consciencia. Pero ningún pueblo, y mucho menos un pueblo libre y
con la forma de libertad del pueblo ateniense, puede dar su reconocimiento a un tribunal de la
consciencia, el cual además sólo reconoce a su propia consciencia el hecho de haber cumplido con
el deber propio. Ante eso, el gobierno, el tribunal, el espíritu universal del pueblo, pueden
responder así: "Si tú tienes consciencia de haber cumplido con tu deber, también nosotros debemos
tener consciencia de que efectivamente lo has cumplido", pues el primer principio del Estado en
general consiste en que no puede haber en él razón alguna, consciencia, probidad o como se lo
quiera llamar, superior a la que el Estado reconoce como tal". Y más adelante: "Por consiguiente,
el pueblo ateniense no sólo tenía el derecho, sino también el deber de actuar de acuerdo con las
leyes. Por eso consideró el nuevo principio como un delito. Por lo general, ésta es en la historia
universal la posición de los héroes que nos abren un mundo nuevo cuyo principio contrasta con el
vigente hasta entonces y lo subvierte; en efecto, los héroes aparecen como violentos atacantes de
las leyes. Individualmente, por tanto, hallan la ruina; pero la pena destruye sólo al individuo, no al
principio, y el espíritu del pueblo ateniense ya no pudo recobrarse de la superación de su principio.
La forma ilegítima de la individualidad resulta cancelada, incluso violentamente, por medio de una
pena; pero más tarde el principio se abrirá camino, aunque sea bajo otro aspecto, y ascenderá hasta
convertirse en una forma del espíritu universal. Este modo universal con el que el nuevo principio
se presenta y hace caer al precedente es el verdadero; lo que en él había de ilegítimo era que el
principio se presentase sólo como peculiaridad de un individuo. El mundo contemporáneo a
Sócrates no podía comprenderlo de esta manera; solamente lo comprenderá así el mundo posterior,
superior a ambos" (85)

Sócrates representa a los sofistas innovadores que introducen nuevos modelos
educativos, donde no existen los valores tradicionales, ello es lo que ha despertado las
iras del conservador Aristófanes un cuarto de siglo antes y que llevará a Sócrates a la
condena de sus ciudadanos.

"Lo que sí debe decirse inmediatamente es que para la democracia recién restaurada
Sócrates aparecía como el punto de referencia de sus adversarios, como el inspirador influyente y
subyugante de las tendencias oligárquicas. Verdad es que las relaciones entre Sócrates y el
gobierno de los Treinta se habían deteriorado hasta cierto punto, pero sólo hasta cierto punto...”(86)

                                                                                                                                     
Fernandez: Qué ha dicho verdaderamente Sócrates. Madrid, Doncel, 1972, p..158. Donde la última parte
se traduce, en la versión española de una forma más clara: "y como se les designaba exclusivamente para
la causa en la que habían de ir por sorteo, que se celebraba al abrirse el expediente y mediante votación
secreta, un proceso ante un colegio tal se desarrollaba virtualmente con las mismas caracteristicas que
ante una "asamblea pública". Todo lo cual debe tenerse presente al leer el relato platónico de la defensa").
85 .- HEGEL, G.W.F.: Lecciones sobre la Historia de la Filosofía, de la edición italiana V.II, Florencia,
1932, pp.102-104, citado por: GIANNANTONI, G.: Che cosa ha veramente detto Socrate. Roma,
Astrolabio-Ubaldini. Trad, Francisco Fernandez: Qué ha dicho verdaderamente Sócrates. Madrid,
Doncel, 1972, p.150-151.
86 .- GIANNANTONI, G.: Che cosa ha veramente detto Socrate . Roma, Astrolabio-Ubaldini. Trad,



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propósito del Sócrates de Platón - Dr. Román García

      Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 2 - julio 200522

3.1.- Las acusaciones y defensas posteriores.

A la muerte de Sócrates aparecieron numerosos escritos, unos de tipo
apologético y otros de carácter acusatorio, de los cuales sólo conservamos un escaso
número de fragmentos, a pesar de las numerosas referencias a este tipo de obras.
Durante los siglos posteriores, numerosos autores se dedicaron a reivindicar y a
confirmar la profecía que nos narra Platón en la Apología (87). Según Plutarco (88), los
atenienses habrían detenido a los acusadores de Sócrates y, según Diodoro Sículo, les
habrían condenado a muerte sin proceso (89). Diógenes Laercio (90) nos transmite en el
libro segundo que los atenienses cerraron en señal de luto las palestras y los gimnasios,
habían condenado al exilio a los acusadores, negándose la ciudad de Heraclea a acoger a
Anito, y erigieron en Pompeio una estatua de bronce realizada por Lisipo representando
a Sócrates. También el propio Diógenes Laercio nos transmite, en el libro VI (91), una
historia, más fantástica sobre dichos sucesos: Antístenes, habiéndose encontrado con un
grupo de jóvenes de Ponto que habían llegado a Atenas atraídos por la fama de Sócrates,
les condujo a casa de Anito, diciéndoles que éste era más sabio que Sócrates, a lo cual
respondieron éstos expulsándole de la ciudad y dando muerte a Melito. El propio
Aristóteles, como buen socrático, se hace eco de la denigración de Anito achacándole
ser el primero en corromper a los jueces y en pagar por su absolución en el proceso a
que fue sometido en el año -409 (92).

Todas las historias, sin el menor fundamento crítico, fueron utilizadas por los
detractores de Anito y los discípulos socráticos y, lo que es más importante, han salido a
partir de la imagen creada por Platón. Sin embargo la realidad debía distar mucho de
estas noticias, como nos transmite Giannantoni:

"Y aunque Melito y Licón fueron olvidados en seguida, parece en cambio casi seguro que
el mismo Anito, acusador de Sócrates, es el que el orador Andócides, acusado de impiedad en el
año -399, invoca como testimonio de su inocencia, señalándole como uno de los que han dado
pruebas a la restaurada democracia de su virtud política (Andócid., I, 150); parece igualmente muy
probable que ese mismo Anito fuera el que en el año -388 ocupó el importante cargo de
"sitophilakos" (encargado de vigilar la venta de trigo) (cf. Lisias, XXII, 8-10)." (93).

Lo cierto es, pues, que el proceso y la muerte de Sócrates no constituyeron para
                                                                                                                                     
Francisco Fernandez: Qué ha dicho verdaderamente Sócrates . Madrid, Doncel, 1972, p.152-153.
87 .- PLATON.: Apología, 39 c-d.
88 .- PLUTARCO.: De inv. et odio, 6, p.538 a
89 .- DIODORO SICULO.: XIV, 37, 7.
90 .- DIOGENES LAERCIO.:Vida de Filósofos,  II, 43.
91 .- DIOGENES LAERCIO.: Vida de Filósofos, VI, 9-10.
92 .- ARISTOTELES.: Atem. pol., 27; Cfr. DIODORO SICULO.: XIII, 64.
93 .- GIANNANTONI, G.: Che cosa ha veramente detto Socrate. Roma, Astrolabio-Ubaldini. Trad,
Francisco Fernandez: Qué ha dicho verdaderamente Sócrates. Madrid, Doncel, 1972, p.181.



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propósito del Sócrates de Platón - Dr. Román García

Eikasia. Revista de filosofía  - año I - número 0- Artículo 2 - julio 2005 23

los ciudadanos atenienses aquellos acontecimientos  traumatizantes de los que nos habla
la leyenda histórica; como también es verdad que la hostilidad de esos mismos
ciudadanos no se dirigió contra los acusadores de Sócrates, sino justamente contra los
discípulos de éste, los cuales, por lo demás, consideraron oportuno -como se sabe-
alejarse de Atenas y refugiarse en Megara como "huéspedes de Euclides" (94).

Asímismo a la escasez de textos que han llegado hasta nosotros se unen las
confusiones que continuamente aparecen en los textos clásicos. Un ejemplo
característico es la acusación contra Sócrates escrita por el orador Polícrates. Lo que
hizo pensar que él había sido el que había escrito el discurso pronunciado por Anito
contra Sócrates (95). Y el orador Libanio, al componer su Apología de Sócrates, ocho
siglos después, creía que contestaba a las acusaciones de Polícrates. Esta misma
convicción fue la que llevó a Favorino (96) a mantener que el texto de la Acusación
conocido por él era falso, puesto que en dicho texto se hacia referencia a un
acontecimiento como la reconstrucción de las murallas largas, por orden de Conón en el
año -393, acontecimiento que sucede seis años después de la muerte de Sócrates.

Sin embargo, lo que sí parece cierto es que tras el proceso y muerte de Sócrates se
produjo una importante producción literaria sobre su figura. ¿Cuál es el motivo?. Este, o
uno similar, podemos encontrarlo en los propios textos platónicos:

"Ahora, atenienses, no trato de hacer la defensa en mi favor, como alguien podría creer,
sino en el vuestro, no sea que al condenarme cometáis un error respecto a la dádiva del dios para
vosotros" (97).

Tanto por el papel político que jugaron muchos de sus discípulos (Alcibiades,
Jenofonte,...), como por el propio sentido social, que Platón pretende dar a la figura de
Sócrates, que va más allá de ser un mero aguijón de la conciencia de los atenienses,
como nos pretende hacer creer unas líneas más abajo (30 e-31 a). Por todo ello,
debemos entender la figura de Sócrates con una función social o política ligada a los
cambios sociales de la polis y, por tanto, descartar los motivos personales o
psicologistas que le atribuye Jenofonte (98) a la acusación de Anito. Contra estas
reducciones a "cuestiones personales" ya nos advierte el mismo Platón en el Menón (99).

                                                
94 .- Id.
95 .- Cfr. QUINTILIANO, II, 17, 14; Temist. Or, XXIII, p. 296a-c; Suid., Policrates .
96 .- Citado por Diógenes Laercio, II, 39.
97 .- PLATON.:  Apología, 30 d 5-e 1.
98 .- JENOFONTE.: Apología, 29.
99 .- PLATÓN.: Menón , 95 a.



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propósito del Sócrates de Platón - Dr. Román García

      Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 2 - julio 200524

Sería interesante analizar este intento de reducción a cuestiones personales, por otra
parte muy utilizado hoy en el campo político, pero ello nos alejaría demasiado de los
objetivos que nos hemos marcado en el presente trabajo.

El grupo de discípulos, seguidores y personas que alternaban con Sócrates, tras la
condena y muerte del maestro, se encuentran en pésimas condiciones para ejercer sus
deberes cívicos en la ciudad e incluso algunos, como ya hemos dicho, han preferido el
exilio, ante el peligro que supone su vuelta al hogar. El mismo Aristóteles, como
discípulo socrático, deberá huir "para que Atenas no peque dos veces contra la
Filosofía". Por lo que el sentido de la defensa socrática que realiza Platón y los
"socráticos" es la de su propia defensa; necesitan lavar la imagen de su maestro, para
poder limpiar la suya propia.

Es en este sentido, como autodefensa de  los discípulos de Sócrates, es como
entendemos que se deben enmarcar las apologías y concretamente la de Platón, de la
que vamos a tratar mas adelante.

4.- La educación en Platón: la imagen de Sócrates y los Sofistas.

El problema del conocimiento y de su transmisión es un tema recurrente en la
obra platónica. Si más adelante nos vamos a preocupar de analizar con más
detenimiento algunas de las estructuras del conocimiento que se encuentran más en la
línea de este trabajo, no podemos seguir sin hacer una breve referencia a la teoría de la
educación. Sin lugar a dudas, en Platón, Teoría del Conocimiento y Teoría de la
Educación se encontraban mucho más unidas que en la actualidad.

Si educación y conocimiento están íntimamente ligados en Platón y ello hace a la
educación un tema de suma importancia en la literatura platónica, no se trataba de un
planteamiento aislado o fruto de sus investigaciones, sino que era una preocupación
sumamente extendida entre sus contemporáneos. La crisis de la hegemonía ateniense,
sobre todo a partir del -404,  va a ser achacada a una cuestión de educación, y los
sofistas serán responsabilizados en gran medida de la crisis de la polis ateniense, es por
ello que Platón emprende una crítica feroz contra estos educadores. Sin embargo, con
esta crítica, Platón no tratará de volver a una educación tradicional representada por los
poetas.



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propósito del Sócrates de Platón - Dr. Román García

Eikasia. Revista de filosofía  - año I - número 0- Artículo 2 - julio 2005 25

4.1.- La crítica platónica contra la ‘poesía’.

En numerosas ocasiones Platón critica a los poetas (100), dedicando al tema un
diálogo como el Ion, y una gran extensión en la República y las Leyes.  En la
República la crítica contra los poetas aparece cuando se trata el tema de la educación
que han de recibir los futuros guardianes de la ciudad  en el libro II (101) y continúa
durante el libro III, reapareciendo en el ataque en el libro X, cuando Platón ya  ha
expuesto lo referente a su teoría tripartita del alma. ¿Por qué se preocupa Platón de
criticar a los poetas?. ¿Cuál es el espacio común que comparte con ellos para producirse
este choque?. Para responder a esta pregunta vamos a seguir las tesis de Havelock, y en
ese sentido coincidimos plenamente en que Platón se da cuenta conscientemente del
importantísimo hecho de que la ‘poesía’ controlaba plenamente la cultura griega y era,
por tanto, un elemento educativo fundamental en la formación del individuo gozando
casi de un carácter monopolístico (102). Esta fuerza educativa de la poesía ya había sido
descubierta anteriormente por autores como Pindaro, Jenófanes (103) y Heráclito (104).
La crítica radical a este tipo de educación basada en la poesía ya había sido realizada
tanto por Jenófanes (105) como por Heráclito (106).

                                                
100 .- Sin un carácter exhaustivo podemos encontrar numerosas referencias críticas contra los poetas y la
poesía; así por ejemplo en la Apología , 22 c, lo son porque “a causa de la poesía, creían también ser
sabios respecto a las demás cosas sobre las que no lo eran”, y poco después, (22 d) afirma que a los
artesanos les ocurriría lo mismo que a los poetas: “por el hecho de que realizaban adecuadamente su arte,
cada uno de ellos estimaba que era muy sabio también con respecto a las demás cosas, incluso las más
importantes, y ese error velaba su sabiduría”. El Ion está prácticamente dedicado a negar que la poesía
suponga el ejercicio de la inteligencia y de la razón, por ser cuestión de ‘inspiración’  divina (c.f.
especialmente 501 d-502 a), colocando a la poesía, de esta forma entre “los adivinos y los que recitan los
oráculos” (Apología, 22 c). En el Gorgias, rechaza la poesía como una forma de retórica basada en la
adulación, puesto que la poesía y la música buscan dar gusto y placer a los espectadores (502 b-d).
Cuando en el Fedro  establece una ‘gradación de las almas’, el alma del poeta aparece en sexto lugar por
debajo de los hombres de negocios, los gimnastas y aquellos dedicados a las artes adivinatorias y a los
ritos de iniciación (248 d-e).
101 .- PLATÓN.: República, II 376 e y ss.
102 .- HAVELOCK.: Preface to Plato. Harvard College, 1963. Traducción española de Ramón
Buenaventura: Prefacio a Platón. Madrid, Visor, 1994, p.101. Havelock, considera que Platón quería
colocarse en lugar de los poetas, que ya habían sido conscientes de su fuerza didáctica y su referencia
sería Hesiodo.
103 .- “(Herodiano). Desde el comienzo todos han aprendido según Homero.” (JENOFANES.: Fr. 21 B
10.)
104 .- “ HIPÓLITO.: IX 10, 2: Heráclito censura a Hesíodo, porque no conoce el día y la noche; en efecto,
según dice, el día y la noche es una sola cosa, hablando de este modo: «maestro de muchos es Hesíodo:
consideran que sabe muchas cosas éste, quien no conoció el día y la noche, pues son una sola cosa»”
(HERÁCLITO, Fg. 22 B 57).
105 .- “De ahí también que Jenófanes critique a Homero y a Hesíodo, al decir: «Homero y Hesíodo han
atribuido a los dioses todo cuanto es vergüenza e injuria entre los hombres: robar, cometer adulterio y



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propósito del Sócrates de Platón - Dr. Román García

      Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 2 - julio 200526

La intención de Platón era, como señala Havelock (107), sustituir a los poetas en la
formación del individuo e incluso utilizan sus métodos, al estilo de la reforma iniciada
por Hesiodo en la transición de la oralidad a la escritura.

Para los griegos, la poesía funcionaba como una gran ‘enciclopedia’ donde
estaban depositados los conocimientos útiles para la vida (ética, política, historia,
tecnología, etc.) (108), y a través de ella se producía el proceso de integración y
asimilación de la cultura.

Sin embargo, como ha señalado José Luis Relancio (109) la poesía no trata tanto de
ser un depósito de conocimientos como de incitar a realizar acciones (los versos de
Homero no servían para fabricar un barco, pero sí incitaban a navegar). En este sentido,
frente a lo comúnmente extendido el cine violento no fomenta tanto la violencia como
enseña a tolerarla y a admitirla como fórmula de resolución de conflictos.

Según Havelock (110) Platón iría revelando paulatinamente en la República
(libros II, III, V y X) que el ‘enemigo’ del platonismo es la mentalidad poetizada. La
poesía a la que Platón está atacando, se transmite oralmente, pero no debemos olvidar
que en esta época se encuentran fijados los textos, es decir el público entra en contacto
con la poesía por el oído, pero a través de un recitador (no un escritor).

Esta mentalidad y educación poética era el principal obstáculo a la reforma
educativa que pretendía realizar Platón, pues la poesía crea imágenes fijas, buscando la
identificación  con los personajes, sometiendo la mente a un "embrujo" a través del
relato que se produce automáticamente de forma continua, no permitiendo pausas para

                                                                                                                                     
engañarse unos a otros.»”. (JENÓFANES.: Fg., 21 B 11).
106 .- DIOGENES LAERCIO.: IX, 1. “Era arrogante ante cualquiera, y desdeñoso, como es patente por su
libro, en el cual dice: «Mucha erudición no enseña comprensión; si no, se la habría enseñado a Hesíodo y
a Pitágoras, y a su turno tanto a Jenófanes como a Hecateo». (HERACLITO.: Fg. 22 B 40)
Así mismo, continua: “HIPÓLITO, IX 9, 5: Y lo mismo es fácil entenderlo a partir de sus palabras: «Se
equivocan», dice, «los hombres respecto del conocimiento de las cosas manifiestas, como con Homero,
quien pasó por el más sabio de todos los griegos; a éste, en efecto, lo engañaron unos niños que mataban
piojos, diciéndole: ‘cuantos vimos y cogimos, a ésos los dejamos; cuantos no vimos ni cogimos, a ésos
los llevamos’». (HERACLITO.: Fr. 22 B 56). También hace referencia a Hesiodo y Homero en los
fragmentos , 106 y 105 aunque los consideramos de menor interés.
107 .- HAVELOCK.: Preface to Plato. Harvard College, 1963. Traducción española de Ramón
Buenaventura: Prefacio a Platón. Madrid, Visor, 1994, p.101.
108 Cf.:  Id., p.41. Havelock considera la poesía griega como una herramienta didáctica para transmitir la
tradición (p. 54).
109 .- RELANCIO MENENDEZ, José Luis.: El problema de la ‘participación’ de todo los ciudadanos
en Platón (Las Leyes I-II).  Tesis Doctoral, Oviedo, 1996, p.244.
110 .- HAVELOCK.: Preface to Plato. Harvard College, 1963. Traducción española de Ramón
Buenaventura: Prefacio a Platón. Madrid, Visor, 1994, p.225-226. Aunque como limitación de la
interpretación de Havelock debemos señalar que reduce la República a un mero tratado pedagógico no
enmarcando la obra adecuadamente en el proyecto de una teoría de la ciudad.



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propósito del Sócrates de Platón - Dr. Román García

Eikasia. Revista de filosofía  - año I - número 0- Artículo 2 - julio 2005 27

reorganizar los datos o para establecer generalizaciones, en definitiva para poder pensar.

La crítica platónica a este continuo en que se convierte el espectáculo de la
poesía oral fijada, que se da en Atenas en esta época, será acusarla desde todos los
frentes para minar su poder como modelo educativo:

1. Ninguna ciudad mejoró gracias a Homero (599 d  3-e 7).
2. Ninguna guerra fue conducida por Homero (600 a 1-9).
3. Nunca transmitió a sus discípulos un "sistema de vida Homérico" al
estilo de Pitágoras (6006 a 10-b 6)

Es en este sentido en el que debemos entender las críticas de Platón a la escritura
y no en un pretendido oscurantismo platónico solo para iniciados.

Cuando en el Fedro critica Platón a la escritura (grafh') por sí misma (111),
tenemos que tener presentes las cuestiones anteriormente señaladas para poder
entenderlas adecuadamente. Se trata de una crítica desde la educación y contra la
poesía. Szlezák y la escuela del Platón oral, interpretan este texto como que "la
escritura, dice Platón, dice siempre lo mismo, no puede responder a preguntas ni elegir
sus propios lectores ni defenderse contra ataques" (112).  Este pasaje que Szlezák acota
adecuadamente (113), es uno de los fundamentales expuestos por los "apóstoles del
nuevo paradigma" en la interpretación de Platón (114). Sin embargo si leemos el texto
entero y con el párrafo siguiente nos daremos cuenta de que éste se encuentra en un
                                                
111 .- PLATÓN.: Fedro, 275 d 4-5 e.
112 .- SZLEZÁK, Th. A.: Como leggere a Platone. Milano, Riscoli Libri, 1991. Trd. Española de José
Luís García Rúa.: Leer a Platón. Madrid, Alianza, 1997,  p.50.
113 .- El texto del Fedro  (275 d 4-5 e) se encuentra adecuadamente sintetizado para que encaje
perfectamente con la interpretación realizada, pero si leemos el texto en toda su extensión podemos
comprobar que el contexto al que está referída la frase es el educativo:
"Sóc.- Porque es impresionante, Fedro, lo que pasa con la escritura, y por lo que tanto se parece a la
pintura. En efecto, sus vástagos están ante nosotros como si tuvieran vida; pero, si se les pregunta algo,
responden con el más altivo de los silencios. Lo mismo pasa con las palabras. Podrías llegar a creer como
si lo que dicen fuera pensándolo; pero si alguien pregunta, queriendo aprender de lo que dicen, apuntan
siempre y únicamente a una y la misma cosa. Pero, eso sí, con que una vez algo haya sido puesto por
escrito, las palabras ruedan por doquier, igual entre los entrendidos que como entre aquellos a los que no
les importa en absoluto, sin saber distinguir a quiénes conviene hablar y a quiénes no. Y si son
maltratadas o vituperadas injustamente, necesitan siempre la ayuda del padre,  ya que ellas solas no son
capaces de defenderse ni de ayudarse a sí  mismas."
114 .- El "nuevo paradigma", como lo denomina Reale (I Tre Paradigmi storici nell'interpretazione de
Platone e i fondamenti del nuovo paradigma. Mapoli, Instituto Suor Orsola Benincasa, 1991, 79pp.),
estaría representado por Léon Robin, Paul Wilpert, Hans Krämer., Konrad Gaiser, Thomas Szlezák y el
propio Giovanni Reale.



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propósito del Sócrates de Platón - Dr. Román García

      Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 2 - julio 200528

contexto educativo y no tiene nada que ver con la interpretación que realiza Szlezák
(115) y sí con la crítica a la enseñanza basada en la poesía a la que nos referíamos
anteriormente.

4.2.- La educación y la crítica de Platón contra los sofistas.

Una vez que Platón ha arremetido contra la poesía como educadora de los
atenienses va ha realizar un ataque de similares características contra sus competidores
más inmediatos. Platón en el Menón (91 b) presenta a un joven Sócrates (28 años), éste
sugiere que si se pudiera enseñar la virtud, habría profesores de ella, y se pregunta
quiénes podrían ser éstos. Sócrates, irónicamente, sostiene que si estamos buscando
profesores profesionales que enseñen la virtud o excelencia, podemos encontrarlos en
las personas conocidas como sofistas (91 b).

La palabra sofista (sofisth’j) está relacionada con sofój, traducida
generalmente por sabio, pero que estaría mejor vertida por el término hábil (116). Sofój
abarcaría cualquier clase de habilidad o destreza, física o intelectual, artística o política,
como podría verse en las actividades que se les atribuyen a los siete sabios de la
tradición griega y sobre todo se trata de una palabra positiva (117). Y, aunque adiestraban
en todas las artes y disciplinas -a los sofistas se le atribuía hasta la habilidad de haberse
confeccionado su ropa-, fundamentalmente destacan por introducir una técnica nueva, o
al menos desarrollarla, la retórica, que enseñaban a aquellos jóvenes dispuestos a
pagarla (118). En el Protágoras se define al sofista como maestro de convertir a la gente
en oradores hábiles (119).

Esta inculpación de los sofistas como responsables del hundimiento moral es la
que, en gran medida, explica el gran esfuerzo realizado por Platón para separar a
Sócrates y a la imagen del filósofo de la de los sofistas (sofistaí). En la Atenas de

                                                
115 .- Una interpretación de la crítica platónica a la escritura desde los supuestos de la incomunicabilidad
del mundo puede verse magistralmente escrita en: BORGES, Jorge Luis.: "Del culto de los libros", en
Obras Completas II. Madrid, Circulo de Lectores, 1992 (1951),  pp. 306-309, se refiere a Platón en la
p.306.
116 .- HARE, R.M.: Plato. Oxford University Press, 1982. Traducción española de Andrés Matínez Lorca:
Platón. Madrid, Alianza, 1991, p.78.
117 .- En este sentido el término sophos se utiliza de una forma positiva, más que el término equivalente
"deinos", que puede significar listo en un sentido neutral o incluso hostil, y que literalmente significa
"terrible". Cf. BAILLY, A.: Dictionnaire Grec-Français. Paris, Hachette, 1950.
118 .- Sobre algunos aspectos positivos que supuso la retórica, pueden encontrarse sintetizadas las
conclusiones en: HIDALGO, A.: Historia de la filosofía. Madrid, Anaya, 1978,  pp.43-44. Hidalgo
destaca las tesis de W. Jaeger de que en la sofística se encuentra el origen de la educación en el sentido
estricto de la palabra paideia. Los sofistas suponen la democratización del conocimiento, que se ha
convertido en práctico en la medida que los ciudadanos necesitan ciertas habilidades, como la retórica, las
artes, el derecho, etc. para triunfar en sociedad.
119 .- PLATON.: Protagoras, 312 d



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propósito del Sócrates de Platón - Dr. Román García

Eikasia. Revista de filosofía  - año I - número 0- Artículo 2 - julio 2005 29

esta época, la imagen del filósofo aparecía a los ojos de los atenienses unida, como
puede verse en Las Nubes de Aristófanes, Sócrates aparecería incluido dentro de la
sofística y que posiblemente de no haber existido la tradición platónica también lo
aparecería a los nuestros. A pesar de la propaganda platónica, la gran mayoría de los
contemporáneos de Sócrates y de los estudiosos actuales que no considerasen a Sócrates
un sofista más, no serían capaces de establecer más diferencias que las de no cobrar y
que la de la búsqueda la verdad, cosas ambas bastante difíciles de justificar y fruto de la
imagen creada por Platón.

"En opinión popular, Sócrates era considerado como sofista y sufrió por los presuntos
pecados de toda la clase; pero se diferenciaba de ellos en no pretender ser capaz de hacer
inteligente a la gente o de impartir cualquier otro género de excelencia, sino sólo de hablar con
ellos y quizá ayudar al nacimiento de cualquier noción útil que ellos mismos pudieran alumbrar; y
también en no recibir dinero...." (120)

La atribución de esta responsabilidad es la que lleva a Platón en el Menón, ante la
sugerencia de que los sofistas puedan ser considerados como profesores de virtud, a
rechazarla en boca del demócrata Anito (el principal responsable del proceso de
Sócrates), que representa la reacción de la nueva democracia contra los embaucadores
charlatanes que llevaron la democracia a su crisis. Anito considera que cualquier buen
caballero sería la persona correcta para enseñar la virtud. A lo cual Sócrates le señala
que no parece que hayan tenido mucha suerte con la educación de sus propios hijos
(121).

Los demócratas, en el siglo -IV, han vuelto la cabeza hacia la educación
tradicional, dado que ven en ésta una de las causas de la pérdida del prestigio y de la
hegemonía en el mundo griego.

La educación tradicional que recibía un aristócrata ateniense consistía
fundamentalmente en música y en gimnasia, entendiendo dentro de la música todas las
artes e incluso las ciencias y en la gimnasia, la guerra. Es, en términos tradicionales una
formación destinada a formar el carácter.

La sofística supone una educación más popular y adaptada a las necesidades de
la democracia, forma la inteligencia práctica para adaptarla al logos democráticos, cada

                                                
120 .- HARE, R.M.: Plato. Oxford University Press, 1982. Traducción española de Andrés Matínez Lorca:
Platón. Madrid, Alianza, 1991, p.78.
121 .- La misma cuestión se plantea en el Protágoras, 324 d.



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propósito del Sócrates de Platón - Dr. Román García

      Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 2 - julio 200530

gobierno tiene su lenguaje -dirá Platón en la Carta V (122)- convencer a la asamblea y a
los tribunales. Es decir, la sofística pretendía formar el intelecto para conseguir
rápidamente el éxito social. El medio principal para ello era la retórica. Si unimos
ambas, se produce el éxito rápido sin la formación del carácter, lo que hace que valores
como la honradez o el orgullo y la ambición basada en el reconocimiento colectivo
queden de lado o sean menos importantes. Platón comparará al Estado democrático con
un ser vivo adulado por los sofistas, que tratan de satisfacer sus caprichos y de entender
su lenguaje para adaptar a él sus enseñanzas y su conducta (123).

No hace falta extenderse mucho en este punto que recoge magistralmente Platón
en el Teages, donde el joven Teages plantea a Sócrates lo que pretende recibir de un
sofista:

"Sócrates.- ¡Cómo! ¿No dices que deseas esa sabiduría con la que podrías gobernar a todos
los ciudadanos? ¿Es que al hacer tal cosa serías otra cosa que un tirano?.

Teages.- Claro que me gustaría, me imagino, llegar a ser tirano, si fuera posible de todos los
hombres, y, si no, de la mayoría. Y creo que también a ti te gustaría y a todos los demás hombres
(y quizá más aún convertirte en un dios), pero no es esto lo que dije que estaba deseando.

Sócrates.- Entonces, ¿qué es lo que realmente deseas? ¿No dices que deseas gobernar a
los ciudadanos?.

Teages.- Pero no a la fuerza ni como los tiranos, sino con su pleno consentimiento, como lo
han hecho los demás hombres ilustres de la ciudad.

Sócrates.- ¿Te refieres a personas como Temístocles y Pericles, Cimón y cuantos han
sido famosos en política?.

Teages.- A esos me refiero, por Zeus." (124).

Esta preocupación por el éxito fácil y rápido, sin la debida formación del carácter
es la que lleva a Atenas a la crisis del siglo -IV (125) y que podemos ver en el fragmento
que transcribimos a continuación de Demóstenes:

¿Cuál es la causa de la triste situación presente?. Debe haber una razón, una razón
justa, por la que tan pronto los griegos están dispuestos a defender la libertad como a ser
esclavos. Había algo, oh atenienses, algo en el ánimo de los ciudadanos, algo que ahora
ya no existe, algo que triunfó incluso sobre el oro de Persia, algo que conservaba libre a
Grecia y no  sucumbía en ninguna batalla de tierra o de mar algo cuya pérdida hoy lo ha
arruinado todo y ha hundido a Grecia en el caos. ¿Qué era, pues, este algo? Nada de

                                                
122 .- “... Los regímenes políticos, en efecto, tienen cada uno su lengua, como si se tratara de seres vivos:
hay un lenguaje propio de la democracia, otro de la oligarquía, otro, a su vez, de la monarquía; podría
decirse que son muchos los que conocen estos idiomas, pero excepto unos pocos, están muy lejos de
comprenderlos a fondo.” PLATÓN.: Carta V, 321 d 4-e 2.
Platón, criticará a los sofistas por adular al Estado democrático (PLATÓN.: República, 493 a y ss.)
123 .- PLATÓN.: República, 493 a y ss.
124 .- PLATON.: Téages, 125 e 5-126 a 11. Sobre este mismo tema Cf. Alcibiades I, 105 a-c, y sobre todo
Alcibiades II, 141 c.
125 .- Para la situación general del siglo IV, cf. BIANCHI BANDINELLI, R. (dir.): Historia y civilización
de los griegos, vol., V. Barcelona, Icaria, 1981 (1979), especialmente el capítulo I.



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propósito del Sócrates de Platón - Dr. Román García

Eikasia. Revista de filosofía  - año I - número 0- Artículo 2 - julio 2005 31

extraordinario ni complicado, sencillamente esto: quien aceptaba dinero de aquello que
querían dominar o arruinar  a Grecia, era odiado por todos, y ser convicto de corrupción
era el peor delito y no había remisión ni perdón. Entonces no era posible comprar... ni la
concordia de los ciudadanos, ni la aversión a los tiranos y a los bárbaros, nada de este
género; ahora todo esto ha sido vendido como producto en el mercado y a cambio, ha
sido introducido lo que arruina a Grecia. ¿Qué es?. Envidiar a quien ha aceptado dinero,
reír si alguien lo confiesa y perdonar a los culpables, y más aún, odiar a quien los
censura; en resumen: la corrupción y todo lo que la acompaña. Trirremes, tropas,
ingresos, abundancia de materiales y todo aquello por lo que se juzga el poder de un
Estado, todo lo que poseemos desde hace largo tiempo. Pero ahora se ha vuelto
inservible, ineficaz, inútil, porque se negocia con ello." (126).

Es este aspecto el comúnmente rechazado por los atenienses del siglo -IV y lo que
hace volver la vista hacia la educación tradicional. Como ejemplo, aunque salvando las
distancias, podemos ver la actual crisis del sistema educativo inglés, cuya reforma se ve
como una vuelta a la educación tradicional. Cuando se produce una crisis del sistema
social o de valores, el punto de partida de las críticas al sistema puede parecer una
vuelta hacia atrás, porque gran parte de estas se asentarán en postulados anteriores,
aunque la perspectiva ya no pueda ser la misma. Platón, como tantos otros, va a realizar
una crítica al sistema democrático devaluado, para ello utiliza las estructuras anteriores,
pero las pequeñas modificaciones que introduce hace que ya no se trate de una vuelta
atras. Baste señalar que Platón no rechaza  de plano la retórica, ni tan siquiera
totalmente la sofística. Si bien existe una posición crítica contra la retórica, cuando es
vacía y tiene que separarse de la sofística para evitar la acusación de corrupción moral
de la juventud, podemos encontrar textos de reconocimiento y de respeto hacia
determinados sofistas (127). En el Gorgias se traza un contraste entre el género bueno y
malo de retórico, y en Sofista, entre el género bueno y malo de sofista.

En la dicotomía que planteábamos anteriormente, entre la educación tradicional
como constructora del carácter y la educación sofística como formadora intelectual,
podemos señalar que esta última no es considerada por Platón como mala. Aristóteles,
como discípulo platónico y heredero de este problema, plantea muy bien el asunto en el
curso de sus reflexiones sobre el tema. La capacidad intelectual, el ingenio, son neutros
                                                
126 .- DEMOSTENES.: Filipicas., 3, 36 1-40 6. Citado por: BIANCHI BANDINELLI, R. (dir.): Historia
y civilización de los griegos, vol., V. Barcelona, Icaria, 1981 (1979), p.15.
127 .- Como un ejemplo de la consideración por Proclo y Hipias puede verse el Protagoras , 337c 5:
 “Tau=ta ou3n eìpóntos tou= Prodíkon polloì tánu tw=n papóntwn àpedéxanto*
metà dè tòn Pródikov 9Ippías o2 sofòs ei3pen,...”



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propósito del Sócrates de Platón - Dr. Román García

      Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 2 - julio 200532

moralmente, dependen por entero del carácter del hombre. Si le lleva a perseguir fines
buenos, la capacidad intelectual le permitirá alcanzarlos más fácilmente; si los fines son
malos, también los alcanzará más fácilmente. Para establecer una diferencia entre la
educación tradicional, la de los sofistas y la platónica podríamos decir que la primera
arránca o se basa en el œqoj, mientras que Platón y los sofistas parten del h3qoj. La
diferencia entre ambos es que mientras los sofistas entienden este h3qoj de forma
individual “Sócrates” lo entiende de forma social.

La posición platónica sobre el planteamiento anteriormente mencionado no fue
homogénea y evolucionó, bien por el desarrollo propio de su pensamiento, bien porque
en un momento dado le interesase más destacar un elemento sobre otro. En el Menón
(88b-c), la cualidad intelectual es sólo una condición necesaria de la virtud en sentido
pleno y no idéntica a ella; son necesarias también las cualidades del carácter, no siendo
la virtud un conocimiento (128). Sin embargo, por ejemplo en la República a aquellos
que han tenido una educación primaria, pero que no han aprendido filosofía, les falta el
cálculo de la razón, el único que puede suministrar el conocimiento de la idea de Bien.

Sin embargo, Platón no solamente se preocupa de la educación con relación a la
teoría del conocimiento y a la teoría de la  virtud, sino que también lo hace con relación
a la teoría política. ¿Qué es lo que hace que estos problemas se encuentren relacionados
entre sí?. ¿Qué referente común pueden tener todas ellas?.

Platón puede partir de un problema, que es la transmisión de ideas falsas
presentadas como verdaderas, es decir, inteligentemente. ¿Cómo podemos hacer para
que los ciudadanos no acepten de forma acrítica ideas falsas?. De ahí que una de las
principales distinciones que establece sea la de conocimiento y opinión, y que también
aceptará Aristóteles. Para evitar la manipulación, el primer paso será la formación del
carácter, pero ello por sí mismo es insuficiente, por lo cual es necesaria una formación
intelectual.

4.3.- La imagen de Sócrates y los sofistas en Las Nubes.

En gran parte, como veremos más adelante, Platón reacciona contra la imagen
vertida por Aristófanes en Las Nubes, imagen que es importante, por una parte, porque
la comedia (129) utiliza ya un método sistemático para generar imágenes y por otra que
                                                
128 .- PLATÓN.: Menón , 89d-e. Cf. támbien: PLATON.: Protágoras.
129 .- La comedia fue introducida en el -487/-486, sobre la misma base de los concursos trágicos, a
excepción de que el poeta cómico concursaba con una sola obra frente a las tres tragedias y una obra
satírica de los dramaturgos trágicos. Thomson, siguiendo a numerosos autores sugiere que las comedias
tienen su origen en las fiestas dionísicas de las Leneas (Dionusia ta epi Lenaiw). THOMSON, G.:
Aeschylus and Athens . Traducción española de Elena Calduch y Elina Miranda: Esquilo y Atenas . Arte
y Literatura, 1982, p.333. En el cuarto capítulo de su Poética, Aristóteles remonta la tragedia a los que
entonaban el ditirambo y atribuye los orígenes de la comedia a los que portaban el falo. La comedia como



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propósito del Sócrates de Platón - Dr. Román García

Eikasia. Revista de filosofía  - año I - número 0- Artículo 2 - julio 2005 33

nos muestra una imagen de Sócrates contrapuesta a la de Platón. Concretamente, la
imagen que más tarde conseguirá trasmitir Platón de los sofistas.

Para ello vamos primero a analizar algunos de los elementos de la obra de
Aristófanes, aunque para un estudio pormenorizado nos remitimos al excelente trabajo
del profesor Luis Gil recientemente publicado (130).

4.3.1.- Estructura de las comedias de Aristófanes.

Las comedias de Aristófanes están sujetas a un modelo estructural sometido a
considerables variaciones, pero, no obstante, considera Thomson (131), que se encuentra
claramente marcado, señalando como componentes (132):

1. Prólogo.
2. La parodos: o entrada del coro.
3. El agón, un altercado o debate algunas veces precedido por una
batalla.
4. La parábasis, parte en que el poeta se dirige al público mediante el
coro para tratar asuntos personales o políticos.
5. La éxodos, que usualmente tiene el carácter de un kômos.
6. Entremezcladas con ellos, hay escenas de diálogo yámbico en la que
toman parte uno o más personajes.

Las técnicas utilizadas por Aristófanes están claras, utiliza personajes de la vida
cotidiana griega jugando con la caracterización o el conocimiento que los atenienses
                                                                                                                                     
género era representada con motivo de las fiestas a Dionísios, conocidas como las Dionisias Urbanas,
fundadas o revitalizadas por Pisístrato y de un marcado carácter popular. La forma en que las conocemos
data del siglo -V. El festival se iniciaba a finales de marzo, en el mes del Elafebelión, al comienzo de la
primavera y tenía una duración de cinco o seis días. En el primer día la imagen de Dionisio Eleuterio era
sacado del templo en el que había estado alojado todo el año. La imagen era escoltada por lo efebos
armados y seguida por una procesión en la que se incluían animales para el sacrificio. En la misma podían
participar los extranjeros. La procesión salía de la ciudad hasta un altar próximo a la Academia, donde se
producían los sacrificios. Los oficiantes comían y bebían durante todo el día y al caer la tarde regresaban
a la ciudad. El dios era depositado en un altar dentro del teatro hasta el fin de las fiestas.
130 .- Nos referimos a: GIL FERNÁNDEZ, Luis.: Aristófanes . Madrid, Gredos, 1996, 225pp.
131 .- THOMSON, G.: Aeschylus and Athens. Traducción española de Elena Calduch y Elina Miranda:
Esquilo y Atenas. Arte y Literatura, 1982, p.334.
132 .- La misma división realiza Luis Gil, si bien colocando “escenas episódicas en quinto lugar,
sustituyendo a la sexta característica, lo cual no es contradictorio porque ambos aclaran que pueden
encontrarse en cualquier lugar de la obra. GIL, Luis.: Aristófanes. Madrid, Gredos, 1996, pp.23-40.



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propósito del Sócrates de Platón - Dr. Román García

      Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 2 - julio 200534

tienen de ellos. Utiliza palabras fuera del contexto habitual o formando nombres para
los personajes y situaciones (133) que están relacionadas con actividades o acciones. En
definitiva se trata de las personificaciones a las que estamos acostumbrados en el mito.
Pero hay una forma de tratamiento de los personajes distinto entre la tragedia y la
comedia.  La tragedia utiliza personajes pero la comedia hace personajes. Edipo no
puede ser inventado y de esta forma los personajes son trayectorias conocidas de las que
no se puden salir. La comedia hace personajes porque los hace como caricaturas, coge el
h3qoj de un persona y lo compara con otros h3qoj de donde salen las diferencias: la
caricatura.

Se utiliza la figura de un campesino como víctima de la situación con una doble
intención. Por una parte, va a jugar como contrapunto, como sentido común, que se
muestra a través de una gran ingenuidad. Por otra, no deja de ser un guiño al gran
público asistente a las comedias, en su mayoría de extracción humilde y toda la obra
está preparada para congratularse con el publico adulándolo, mostrándole situaciones
comunes y haciendo que éste se identifique fácilmente con el padre. Estrepsiades, padre
de Fidípides, es un campesino que aspirando a un mayor estatus, se ve abocado a esta
situación por haberse casado con una mujer de ciudad (134) que le ha inculcado gustos
muy caros a su hijo. Esta identificación se produce por el hecho de que el público al que
van dirigidas las comedias es esencialmente de clase baja en la que hay muchos
campesinos, que en la época de la representación debe ser mayor, con estancias
prolongadas en la ciudad, dado que los campos se encontraban sometidos a invasiones
esporádicas y la invasión anual por los espartanos (135), lo que aparece recalcado en los
primeros versos de Las Nubes, cuando Estrepsiades se queja de no poder castigar a los
criados a causa de la guerra, dado que era costumbre que cuando los criados se portaban
mal eran castigados enviándolos al campo, donde el trabajo era más duro:

“Estrepsiades.- (incorporándose) ¡Jo, qué noche tan larga, Zeus soberano, interminable!
¿Nunca se hará de día? Pues ya hace rato que oí al gallo, y los criados roncan: eso no habría
ocurrido en otros tiempos. Mueras pues, tú, guerra, por muchos motivos como, por ejemplo, que
no pueda yo castigar a mis criados.” (136).

Por otra parte, no es casual que la afición de Fidípides por la cría de caballos la
                                                
133 .- Este tema es habitual en la Comedia, recuérdese Cratino, con el juego de nombres que hace en la
comedia ganadora del -423: su mujer se llama Komodia, que está celosa de las relaciones que éste
mantiene con Methe (la borrachera), yendo detrás de los vinillos.
134 .- La prevención para que los campesinos no se casen con mujeres de clase superior, e incluso que lo
hagan con alguna comprada, puede verse en; HESÍODO.: Los trabajos y los días, 405. Sobre la
prevención que debe tenerse a la hora de desposarse dedica Hesíodo varios pasajes en la obra cf.
especialmente 375 y 695-705.
135 .- La primera fase de la Guerra del Peloponeso (del -431 al -421), denominada con el nombre de guerra
arquidámica por el rey espartano que condujo en esos años más veces el ejercito peloponesio al Atica para
devastarla. La estrategia consistía en incursiones esporádicas a lo largo del año y una gran incursión
durante la primavera-verano que acababa con las cosechas atenienses.
136 .- ARISTÓFANES.: Las Nubes, 1-10.



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propósito del Sócrates de Platón - Dr. Román García

Eikasia. Revista de filosofía  - año I - número 0- Artículo 2 - julio 2005 35

relacione Aristófanes con su ascendencia materna. La casa de los Alcmeónidas, familia
de la madre, a la que pertenecía Pericles y Clístenes el instaurador de la democracia en
Atenas (137), estaba dedicada a la cría de estos y ella consiguió numerosas victorias en
Olimpia, en Delfos, en Istmo, en Nemea y en numerosas competiciones (138).

4.3.2.- Las Nubes de Aristófanes.

La obra se inicia con las preocupaciones de una persona que había progresado
del campesinado a una posición social acomodada (139). En contra de la regla dorada de
Pítaco, el campesino Estrepsíades ha tomado por esposa a una mujer de rango social
más elevado, con la que desde el inicio se muestran desavenencias como con el nombre
de su hijo Fidípides que llega a tener ese nombre por síntesis entre el propuesto por el
padre: Fidónides (ahorrativo) y los propuestos por su madre acabados todos en hippos
que significaban caballo. Sin embargo el hijo hace honor a la descendencia ecuestre
siguiendo los aires aristocráticos de su madre y es aficionado al deporte ecuestre y
arruina al viejo. Después de una noche de insomnio, éste concibe un plan para salvarse
de las deudas: que su hijo vaya al pensadero, donde cree que puede aprender, “...si se
les paga, de que manera pueden triunfar, mediante el razonamiento, lo justo y lo
injusto” (140). Pero Fidípides no quiere saber nada de hombres como Sócrates o
Querefonte, y así, será el propio Estrepsíades quien deberá aprender en su vejez el arte
en boga de extorsionar el derecho. Allí se le presentan una serie de descubrimientos, en
los que nos detendremos más adelante, como el arte de medir el salto de la pulga y se
ahonda en la procedencia de los sonidos de los insectos, o la representación de mapas,
donde Sócrates contempla los astros desde un canasto colgante. Ante la imposibilidad
de Estrepsíades de guardar la compostura, Filípides no tiene más remedio que sustituirle
en tan ardua tarea. Para instruirle se realiza en su presencia una competencia verbal
entre el logos díkaios y el logos ádikos, los representantes del razonamiento justo e
injusto, una brillante disputa verbal de Aristófanes, en la que se presenta un
enfrentamiento entre el representante del tiempo nuevo, que disfruta libre de toda
preocupación del derecho y las costumbres, derrota al defensor de la antigua honestidad

                                                
137 .- HERODOTO.: Historias, VI, 131.
138 .- HERODOTO.: Historias, VI, 125 y ss.
139 .- Aristófanes presenta una visión idílica del campo: “Yo vivía una agradabilísima vida rústica, entre el
fango, sin lavar, tumbado cuando quería, con abejas, ganado y orujo en abundancia; ....”
ARISTÓFANES.: Las Nubes, 43-45.
140 .- ARISTÓFANES.: Las Nubes, 98-99. Traducción Emilio Gascó Contell, Teatro Selecto de
Aristófanes. Madrid, Escelicer, 1970..



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propósito del Sócrates de Platón - Dr. Román García

      Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 2 - julio 200536

y devoción. Filípides ha encontrado la escuela que le conviene y rápidamente aprende
las técnicas, instruye a su padre para deshacerse de los acreedores que le acosan. Pero
posteriormente, durante una comida, se entabla una discusión y da de palos a su propio
padre -el crimen más grave e imperdonable que podía concebirse-. Gracias a la
educación recibida, es lo suficientemente hábil para justificar su actitud diciendo que es
la devolución de lo que recibió de su padre siendo niño. Finalmente, en un cambio de
tercio, cosa que en la comedia no presentaba ninguna dificultad (141), el hijo se
arrepiente de haberse mezclado con los impostores a fin de engañar y, junto con sus
sirvientes, prende fuego al pensatorio de Sócrates.

4.3.3.- Análisis de la obra.

El problema culminante de la obra es siempre el retrato de Sócrates y su relación
con la realidad. Durante mucho tiempo los intérpretes se contentaron con la fórmula de
que Aristófanes, sin preocuparse por la verdadera naturaleza y actividad de Sócrates, le
había identificado sin más con toda la sofística. El primero en oponerse a esta opinión
fue Kierkegaard en su 7ª tesis de doctorado: Aristophanes in Socrate depingendo
proxime ad verum accesit. En ambas concepciones se han sustituido verdades parciales
por la total. Diversos análisis detenidos de los últimos años han puesto de manifiesto en
el Sócrates de Las nubes una serie de rasgos que no son sofistas, sino justamente
socráticos. Esto se hace más visible por la forma de vida ascética del hombre fortalecido
contra las debilidades, y llega a penetrar en pormenores de su método y su doctrina.
Tampoco el Sócrates que investiga en la naturaleza debiera causarnos tal sorpresa. En el
-423 seguramente ya había dejado atrás esas inquietudes, pero en Fedón (142) señala
claramente la impresión que le produjo Anaxágoras y su preocupación por la teoría de
las causas, si bien le reprocha que no utiliza adecuadamente el “noûs” y no le atribuye
ninguna función (143).

4.3.4.- Imagen de Sócrates y los sofistas en Aristófanes:

Sócrates alude a las acusaciones que se han venido vertiendo contra él a lo largo
de muchos años (144) e incluso en la Apología se cita explícitamente a Aristófanes como
uno de los acusadores antiguos que han colaborado en crear una imagen distorsionada
de Sócrates que será la que le lleva a la condena popular.

                                                
141 .- LESKY, A.: Geschichte der Griechischen Literatur. Bern, A. Francke AG, 1963, 2ªde. Traducción
española: José Mª Díaz Regañon y Beatriz Romero: Historia de la Literatura Griega. Madrid, Gredos,
1968, p.451.
142 .- PLATÓN.: Fedón,  97 c  y ss. (especialmente 97 e).
143 .- PLATÓN.: Fedón, 98 c -d.
144 .- PLATON.: Apología, 18 c y especialmente 18 d-e.



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propósito del Sócrates de Platón - Dr. Román García

Eikasia. Revista de filosofía  - año I - número 0- Artículo 2 - julio 2005 37

“...En efecto, también en la comedia de Aristófanes veríais vosotros a cierto Sócrates que
era llevado de un lado a otro afirmando que volaba y diciendo otras muchas necedades sobre las
que yo no entiendo ni mucho ni poco....” (Apología, 19 c 1-5.).

Aristófanes va a entresacar una serie de elementos llamativos, que debían de ser
conocidos por todos los atenienses, como puede ser el que alguno de ellos andaba
descalzo, que la casa de Sócrates era pobre y que se dedicaban a especular sobre temas
complicados y de poca utilidad inmediata para la mayor parte de la ciudadanía. Sin
embargo, a ellos va a unir otros que van a dibujar una imagen interesada (si es que hay
alguna que no lo sea) de Sócrates.

La previsibilidad y rigidez del género, como hemos visto anteriormente, permiten
establecer convenciones o situaciones típicas, conocidas o vividas por todos, con un alto
grado de ritualización, a la que se añade un tópico o simplemente se refuerza una idea,
que aparece sucesivamente (145). De esta forma obtiene Aristófanes la imagen deseada
de Sócrates, que consiste en las siguientes características, amén de las utilizadas para
que se reconozca claramente al personaje:

Características externas:

1. - Cobran.
2. - Se confunde a Sócrates y los Sofistas.
3. - Carácter reservado de las enseñanzas.

Procedimientos
4. - Ridiculización e insignificancia de los conocimientos.
5. - Irreverencia con los dioses e introducir otros nuevos.
6. - Poder defenderse hábilmente en los juicios y presentar lo falso como
verdadero.

                                                
145 .- Román Gubern en su obra: La imagen pornográfica y otras perversiones ópticas. Madrid, Akal,
1978, analizando la imagen de las películas X, señala: “Esta previsibilidad tan rígida del género ha
permitido a Robert H Timmer redactar un interesante catálogo o código de 25 convenciones o situaciones
típicas canónicas del género heterosexual común, que revelan su alto grado de ritualización (The X-Rated
Videotaape Guide, pp. 27-29). Aunque la lista de situaciones o convenciones propuestas por Rimmer
podría ampliarse o matizarse, es bastante indicativa del carácter altamente estereotipado de los cánones y
estilemas que gobiernan este género, más pronunciado si cabe, que los que rigen a los géneros del cine
tradicional.” Estas veinticinco características señaladas por Rimmer establecen claramente la imagen
pornográfica y limitan el género de tal forma que no cabe ninguna duda a la hora de marcar la separación
entre la imagen pornografía y la imagen erótica. Cf.: GUBER, Román.: La imagen pornográfica y otras
perversiones ópticas. Madrid, Akal, 1989, pp.19-21.



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propósito del Sócrates de Platón - Dr. Román García

      Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 2 - julio 200538

Ello lo veremos a través de la obra de Aristófanes: Las nubes, obra que
contestará Platón a lo largo de todos sus diálogos y de la que posteriormente podremos
ver algunos ejemplos, pero que se encuentran tratados de una forma más explícita y
clara en la Apología y el Sofista.

1.- Cobran.

Se presenta la imagen de personas interesadas en el dinero o que realizan su
función por dividendos. Estrepsiades regresa a casa después de su estancia en el
pensadero sin el manto y las sandalias (146) y tras la educación de su hijo, Fidípides, le
paga por sus servicios a Sócrates (147). Evidentemente, para que el cobrar pueda ser
entendido como peyorativo o negativo hay que asociarlo al engaño que realizan al no
enseñar nada:

“...Si se les paga dinero, enseñan a ganar, hablando con la razón  o si ella” (148)

Debemos resaltar que enseñan al mismo tiempo lo justo y lo injusto, lo que los
convierte en una especie de prestidigitadores, con unas ciertas técnicas para poder
presentar como verosímil lo cierto y lo falso. Ello supone que existe un cierto engaño al
no poder ser y no ser al mismo tiempo, lo que recalca un poco más adelante Aristófanes:

“ESTREPSIADES.- Dicen que entre ellos se encuentran los dos Argumentos, El superior,
tal como es, y el Inferior. Y dicen que uno de ellos, el inferior, consigue vencer defendiendo las
causas más injustas, conque si tú  me aprendieras ese Argumento Injusto, de todas las deudas que
tengo por tu culpa no pagaría a nadie ni un solo óbolo.” (149).

Por otra parte no se acepta la palabra frente al dinero, lo que les presenta como
usureros:

“ESTREPSIADES.- Me ha dejado baldado la enfermedad de los caballos, ¡joder cómo
comen! Más enséñame uno de tus dos Argumentos, el que no paga nada de lo que debe, y te juro
por los dioses que te pagaré el sueldo que tú exijas.

SÓCRATES.- ¿Por qué dioses vas a jurar? En primer lugar, los dioses no son moneda que
aceptemos nosotros (150).

                                                
146 .- ARISTÓFANES.: Las Nubes, 850-860.
147 .- ARISTÓFANES.: Las Nubes, 1145-150.
148 .- ARISTÓFANES.: Las Nubes, 98-99.
149 .- ARISTÓFANES.: Las Nubes, 112-118.
150 .- ARISTÓFANES.: Las Nubes, 243-248.



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propósito del Sócrates de Platón - Dr. Román García

Eikasia. Revista de filosofía  - año I - número 0- Artículo 2 - julio 2005 39

2.- Se confunde a Sócrates y los Sofistas.

Sin entrar en estos momentos en la polémica de si Sócrates es un sofista o la
sofistica es un movimiento claramente diferenciado de la filosofía socrática, queda claro
que en la obra de Aristófanes se incluye a los sofistas y a Sócrates dentro de la misma
actividad, cosa que Platón ha tratado de deslindar a través de toda su obra (151).
Explícitamente se le asimila a los sofistas, pues el Argumento Injusto lo que le promete
a Estrepsiades es que le van a devolver a su hijo hecho un sofista (152).

Un claro ejemplo de la identificación de Sócrates con la sofística es que
Aristófanes atribuye a Sócrates y su escuela una teoría, como ejemplo de las maravillas
que se enseñan en el pensadero, que se atribuye a Hippón de Samos:

“ESTREPSIADES.- Eso es el “pensadero” de las almas sabias. Allí habitan unos hombres
cuyos discursos hacen creer que el cielo es un horno que nos rodea y que nosotros somos los
carbones.” (153).

Aristófanes juega con la similitud o atribución de teorías a Sócrates mediante
confusiones intencionadas, como llamar a Sócrates: “Sócrates de Melos” (154), cuando
era de Atenas, en alusión a Diágoras de Melos que fue acusado de Ateísmo.

3.- Carácter reservado de las enseñanzas.

El conocimiento que se aprende en el pensadero sólo se transmite a los
iniciados, lo que podría entenderse como una confusión con el pitagorismo, sin embargo
nosotros pensamos que se trata simplemente de la apreciación que puede tener cualquier
ciudadano que no participe de las reuniones de un grupo, aunque las deliberaciones no
fuesen secretas. Este elemento quedaría reforzado al no haber una producción escrita

                                                
151 .- Los pasajes en que Platón trata de distinguir a Sócrates y la Filosofía de la Sofística son numerosos,
pero puede verse especialmete la obra El Sófista, donde el intento es sistemático. Aunque todo el diálogo
es interesante para la distinción, vease especialmente El Sofista 218b-237b. No es gratuito que en este
diálogo se trate del ser, del no-ser y del sofista.
152 .- ARISTÓFANES.: Las Nubes, 1110 y ss.
153 .- ARISTÓFANES.: Las Nubes, 94-99. Citamos por la traducción de Emilio Gascó Contell: Teatro
selecto de Aristófanes. Madrid, Escelicer, 1970. pp. 144-145. En general utilizaremos el término
“pensadero” y no el de “cavilaterio”, de la traducción de Luis M. Macía Aparicio, porque nos parece más
gráfico en español “pensadero”, a pesar de que ambos tienen el mismo significado.
154 .- ARISTÓFANES.: Las Nubes, 830.



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propósito del Sócrates de Platón - Dr. Román García

      Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 2 - julio 200540

socrática.

El Discípulo se ve interrumpido por Estrepsiades en un pensamiento y le produce
un aborto del mismo, al quejarse éste, Estrepsiades le pide que se lo cuente y el
Discípulo le contesta que no está permitido transmitir los pensamientos de la escuela a
aquellos que no están iniciados:

“DISCÍPULO.- No está permitido decírselo más que a los discípulos.
ESTREPSIADES.- Dímelo, entonces, sin miedo, pues aquí donde me ves vengo como

discípulo al cavilaterio.
DISCÍPULO.- Te lo diré, pero has de considerarlo un secreto... ” (Las Nubes, 140-145).

El secretismo se une a la vez con la irreverencia a los dioses y la no creencia en
los mismos:

“ESTREPSIADES.- Me encanta lo de los dioses, y en cuanto a Zeus, los que estamos en el
secreto nos partimos de risa cuando se jura por él”. (Las Nubes, 1240-1241).

4.- Ridiculización e insignificancia de los conocimientos.

Aristófanes ridiculiza la actividad del pensadero mediante ridiculizaciones de
los problemas tratados por Sócrates y sus discípulos. Para presentarlos de una forma
bucólica va a ejemplificarlos con tres animales: la pulga, el mosquito y la lagartija (Las
Nubes, 145-180).

Primeramente el problema secreto sobre el que medita el Discípulo consiste en
saber cuántas veces salta una pulga sus patas, para lo que Sócrates ha ingenió un
procedimiento de medida singular: meter las patas de la pulga en cera caliente y obtener
así unos zapatos que le permitieran medir la distancia. Lo absurdo del problema y de su
solución presenta a Sócrates y a los socráticos como especuladores de nimiedades y
cuestiones inútiles:

“DISCÍPULO.- Te lo diré, pero has de considerarlo un secreto. Sócrates preguntó hace un
momento a Querofonte cuántas veces salta una pulga lo que miden sus patas. Resulta que una de
ellas le había mordido una ceja a Querofonte y se posó de un salto en la cabeza de Sócrates.

ESTREPSIADES.- ¿Y cómo hizo la medición?.
DISCÍPULO.- Con suma habilidad. Tras fundir cera, cogió a la pulga y metió sus dos patas

en la cera, y cuando estuvo fría, le nacieron en torno a ella unas pérsicas (155). Con solo desatarlas
media el espacio saltado.” (Las Nubes , 140-150).

El siguiente problema especulativo se refiere a cómo producen los mosquitos el
zumbido que realizan al volar, la situación cómica se repite y refuerza el carácter inútil
                                                
155 .- Se refiere a un tipo de sandalias o zapatillas usado por las mujeres cf. ARISTÓFANES.: Lisístrata,
229.



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propósito del Sócrates de Platón - Dr. Román García

Eikasia. Revista de filosofía  - año I - número 0- Artículo 2 - julio 2005 41

de las reflexiones filosóficas:

DISCÍPULO.- Querofonte le preguntó qué opinaba respecto al canto de los mosquitos: si lo
hacían con la boca o con el ano.

ESTREPSIADES.- ¿Y que dijo él respecto al mosquito?
DISCÍPULO.- Dijo que el intestino del mosquito es estrecho, y a través de él, delgado

como es, el aire avanza con fuerza, derecho hasta el ano, y luego el culo, una cavidad cóncava
justo al lado de esa estrechez, resuena por la fuerza del aire.

ESTREPSIADES.- O sea, que el culo del mosquito es una trompeta. Triplemente feliz él
por esa investigación tan a fondo. Seguro que en caso de ser acusado, se libraría en el juicio quien
tan profundamente conoce el intestino del mosquito” (Las Nubes , 155-168).

Por último, tomando como disculpa una lagartija utiliza el mismo reproche que
según nos transmite Diógenes Laercio (156) le hacía a Tales una criada, al que cita
Aristófanes un poco más adelante (Las Nubes, 180): que por ocuparse de los problemas
celestes no se ocupaba de los más evidentes y concretos.

En el pensadero se investiga sobre la naturaleza terrestre: “investigan lo que hay
bajo tierra” (id., 188); como sobre astronomía, geometría (id., 180-220). Estas
investigaciones se presentan de una forma cómica e irreverente: los que investigan la
Tierra parece que están buscando cebollas (id., 189-190); la astronomía la estudian los
culos por su cuenta mientras están inclinados para observar el Érebo y el Tártaro (id.,
190-200). Así mismo, este conocimiento se muestra inútil: cuando se establecen los
mapas de la Tierra y del Ática no se puede alejar a los enemigos lacedemonios de los
atenienses (id., 210-220).

5.- Irreverencia con los dioses e introducir otros nuevos.

Sócrates aparece (id., 220) colgado de una cesta, desde donde se dedica a sus
investigaciones astronómicas, conocimiento que es presentado como una irreverencia
contra los dioses, dado que su posición elevada es para poder mirar a los dioses desde
arriba:

“ESTREPSIADES.- Así pues, al menos es desde una cesta y no desde el suelo desde donde
tú miras por encima a los dioses” (157).

                                                
156 .- “...Refiérese que habiéndole una vieja sacado de casa para que observase las estrellas, cayó en un
hoyo, y como se quejase de la caída, le dijo la vieja: ‘¡Oh, Tales, tú presumes ver lo que está en el cielo,
cuando no ves lo que tienes a los pies!’...”.DIÓGENES LAERCIO.: Vidas de los filósofos más ilustres , I
10.
157 .- ARISTÓFANES.: Las Nubes, 226-227. El traductor traduce Øperor£w  por mirar por encima  en



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propósito del Sócrates de Platón - Dr. Román García

      Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 2 - julio 200542

No se cree en los dioses, lo que se presenta como no aceptarlos como garantes
de la palabra mediante juramento:

“SÓCRATES.- ¿Por qué dioses vas a jurar? En primer lugar, los dioses no son moneda que
aceptemos nosotros” (Las Nubes, 247-248.).

Aristófanes presenta a un Sócrates descreído con los dioses e introductor de
otros nuevos: las Nubes (Las Nubes, 252-253). “Ellas y sólo ellas son diosas. Todo lo
demás es farfolla” (Las Nubes, 365). Lo que supone una reducción de los dioses a
fenómenos de la naturaleza, acusación de impiedad que fue realizada contra Anaxágoras
en Atenas:

“SÓCRATES.- (Solemne) Guarde silencio el anciano y preste atención a la plegaria. ¡Oh,
señor soberano, Aire inconmensurable, que la Tierra tienes suspendida; oh, Éter brillante, y
vosotras, Nubes, diosas venerables de rayos y truenos, elevaos, apareced ante mí, el gran pensador,
señoras, desde lo alto!” (Las Nubes, 263-266).

Zeus no existe (158), los fenómenos atmosféricos son debidos a las nubes: la lluvia,
los truenos y los rayos, el arma de Zeus, son debidos a ellas y no a los dioses:

“ESTREPSIADES: Y dime, por la Tierra. ¿El Olímpico Zeus no es para vosotros un dios.
SÓCRATES.- ¿Qué Zeus? No digas tontunas, no hay Zeus.
ESTREPSIADES.- ¿Qué dices tú?. ¿Y entonces quién llueve?. Descúbreme eso ante todo.
SÓCRATES.- Pues éstas. Te lo demostraré con pruebas definitivas. Veamos. ¿Dónde has

visto tú alguna vez llover sin nubes? Pues bien, él tendría que hacer llover con el cielo claro, sin
presencia de éstas.” (Las Nubes, 366-371)

Los dioses son tres “el Caos, las Nubes y la Lengua, esos tres” (Las Nubes,
424.). Aristófanes, ante tal impiedad recomienda que se les agreda y persiga:

ESTREPSIADES.- ¿Pues con qué fundamento ofendéis así a los dioses y miráis las
posaderas de la luna?. (A Jantias) Persíguelos, tírales piedras, pégales por muchas razones pero,
sobre todo, sabiendo que injuriaban a los dioses.” (Las Nubes, 1506-1509).

6.- Poder defenderse hábilmente en los juicios y presentar lo falso como verdadero.

Toda la obra de Las Nubes está encaminada a mantener esta idea. De hecho se
inicia al dirigirse Estrepsiades al pensadero para aprender el argumento débil que
presenta lo falso como verdadero (159). Especialmente ello queda expresado en el

                                                                                                                                     
vez de despreciar, por considerar que mantiene el chiste que pretende hacer Aristófanes, pero también
tiene este sentido. Por tanto Sócrates desprecia a los dioses con sus investigaciones sobre los cielos.
158 .- ARISTÓFANES.: Las Nubes, 367, 810 y 820. En 830 se le atribuye a Sócrates el decir que Zeus no
existe y se le llama Sócrates de Melos, en clara alusión a Diágoras de Melos, que fue acusado de ateísmo.
159 .- ARISTÓFANES.: Las Nubes, 98.



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propósito del Sócrates de Platón - Dr. Román García

Eikasia. Revista de filosofía  - año I - número 0- Artículo 2 - julio 2005 43

diálogo que mantienen el Argumento Justo e Injusto (160). La utilidad del argumento
injusto está encaminada a derrotar al Superior que representa la justicia y la razón y que
es el que quiere Estrepsiades que aprenda su hijo:

“...Haz porque él aprenda los dos Argumentos, el Superior, tal cual es, y el Inferior, que
defendiendo posiciones injustas es capaz de derrotar al Superior, y si eso no es posible, por lo
menos el Injusto, sea como sea”. (Las Nubes, 881-885.).

Otro ejemplo de la perversidad de la utilización del argumento débil se da en la
escena en la que Filípides pega a su padre y justifica que es bueno que los hijos peguen
a sus padres:

“FIDÍPIDES.- Continúo donde me interrumpiste y te hago la primera pregunta. ¿Tú me
pegabas de niño?.

ESTREPSIADES.- Si, por cariño y preocupación por ti.
FIDÍPIDES.- Y dime , ¿no es justo que yo sienta el mismo amor por ti y te sacuda, ya que

golpear es sentir cariño?. ¿Cómo es que tu cuerpo ha de estar libre de golpes y el mío no?. Yo
también nací libre. Los niños lloran, ¿es que tú crees que el padre no tiene que llorar?. Quizá
aduzcas que está establecido que eso sea cosa del hijo, pero yo podría responder con eso de “los
viejos son dos veces niños”, y es razonable que los viejos lloren más que los niños, en tanto en
cuanto sus equivocaciones son menos disculpables”. (Las Nubes, 1408-1419).

El conocimiento que transmite Sócrates es el de enseñar a hablar para poder
defenderse ante las demandas de los oponentes:

“ESTREPSIADES.- Quiero aprender a hablar, pues los intereses y unos acreedores
implacables me llevan y me traen, y mis bienes están hipotecados” (Las Nubes, 239-241).

La finalidad que se presenta a lo largo de Las Nubes, como ya se puede intuir en
los párrafos anteriores, y por la que se recalca la necesidad de conocer o ser diestro en la
utilización del argumento débil es eminentemente práctica: la utilización de tal destreza
en los procesos judiciales.

Seguro que en caso de ser acusado, se libraría en el juicio quien tan
profundamente conoce el “intestino del mosquito” (Las Nubes, 167-168).

Esta acusación está contestada por Platón en la Apología, donde “Sócrates” dice
que se espera de él un discurso brillante (161), pero que sólo hará uno de acuerdo a la
verdad. En definitiva Platón nos hace caer presos de la distinción de Aristófanes entre
                                                
160 .- ARISTÓFANES.: Las Nubes, 890-1110.
161 .- PLATON.: Apología, 17b.



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propósito del Sócrates de Platón - Dr. Román García

      Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 2 - julio 200544

Argumento justo e injusto (162), que es resaltada hasta la saciedad. Sin embargo, se trata
de una estrategia para fomentar una determinada imagen de “Sócrates” como víctima de
la injusticia.

5. De la paideia griega a la educación del ciudadano.

De forma generalizada los intérpretes de Platón  consideran que “sólo porque no
pudo, en la Atenas de su tiempo, realizar un papel útil en la política -o porque así lo
pensaba- es por lo que Platón se hizo educador” (163), opinión claramente equivocada,
como trataremos de demostrar más adelante,  pero que reproduce una imagen que nos
transmite Platón a través de su obra y fundamentalmente en la Carta VII (164). Sin
embargo, como ha señalado correctamente José Ortega Esteban (165), la Filosofía de
Platón está en función de la educación y la política y de estas dos la primera en función
de la segunda, no sólo porque la polís es el marco y  el agente de la paideia, sino porque
es la fórmula de llegar al poder, como muy bien señala Ceselin:

“Educar es gobernar. Platón transfiere la política del terreno de la lucha por el poder al de la
educación” (166)

Si bien la política era el objetivo platónico por excelencia (167) Platón tenía una
gran preocupación por la educación, y no sólo por el espacio dedicado a estas cuestiones
en sus obras literarias sino también porque ésta era una de las actividades de la
Academia.

Sin embargo, la preocupación por la educación de los ciudadanos no era
exclusivamente platónica, ésta era compartida por los sofistas, historiadores, trágicos,
políticos, ....

                                                
162 .- PLATON.: Apología, 17c y ss.
163 .- Carlos García Gual se hace eco de numerosos estudiosos que mantienen esta creencia. GARCÍA
GUAL, Carlos.: “Platón”, en: CAMPS, Victoria (ed.).: Historia de la Ética. Barcelona, Crítica, 1988,
p.82.
164 .- PLATÓN.: Carta VII, 324 b y ss. Carlos García Gual, tilda a la carta de “panfleto autojustificativo”
(GARCÍA GUAL, Carlos.: “Platón”, en: CAMPS, Victoria (ed.).: Historia de la Ética. Barcelona,
Crítica, 1988, p.82-83), pero a pesar de las advertencias previas, termina por olvidarlo y por tomarla a
pies juntillas.
165 .- ORTEGA ESTEBAN, José.: Platón: eros, política y educación. Salamanca,  Universidad de
Salamanca, 1981, p.48.
166 .- CESELIN, F.: “La pedagogía greca. Platone: Dalla Paideia a Dio”, en VOLPICELLI, L.: La
Pedagogia. Stoiria della Pedagogia. Milano, Vellardi, 1971, Vol., VIII, p. 38, citado por ORTEGA
ESTEBAN, José.: Platón: eros, política y educación.  Salamanca,  Universidad de Salamanca, 1981,
p.48.
167 .- “El filosofar está en Platón intrínsicamente unido a su pensamiento político, a su aparición como
miembro activo de la polis” en ORTEGA, Alfonso.: “Observaciones a la carta séptima de Platón”,
Helmántica, 44 (1963) 188.



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propósito del Sócrates de Platón - Dr. Román García

Eikasia. Revista de filosofía  - año I - número 0- Artículo 2 - julio 2005 45

Como señala Vicente J. Domínguez García (168), siguiendo a Dumezil, es
necesario indicar que tanto en la Grecia arcaica como en la clásica existían dos tipos de
palabra: la palabra mágico religiosa y la palabra-diálogo, es decir, una palabra eficaz
por sí misma, intemporal y que es privilegio del hombre excepcional y otro tipo de
palabra secular, temporal, autónoma y propiedad de todo grupo social. Por una parte la
palabra de los hombres investidos de un cierto tipo de don, producto de un contacto con
la divinidad, es la palabra de los sacerdotes, de los chamanes, pero también de los
poetas que reciben la inspiración de las musas (169). Homero comienza la Iliada
invocando a la diosa:

“Canta, oh diosa, la cólera del Pelida Aquileo; ...(170).

Nótese que no es Homero quien canta la cólera de Aquiles, sino que es la diosa la
que lo hace por su boca. Del mismo modo se pronuncia Hesiodo:

“¡Oh musas de Pieria, que obráis con los cantos la gloria, venid y contadnos de Zeus, dando
himnos al padre! (171).

Por el contrario la palabra de la vida cotidiana es privilegio y propiedad de todos.

5.1.- Palabra, círculo e isonomía.

El primer lugar donde se escapa de la palabra mágico-religiosa, va a ser,
curiosamente, en el estamento militar. En él se van a dar una serie de relaciones que
favorecerán, de forma inequívoca, las reglas de expresión y actuación de la palabra-
diálogo, es decir, razonar, convencer y recibir sanción mayoritaria -como señala Vicente
Domínguez-. En la época arcaica, los pastores-guerreros lo eran por nacimiento en el
seno de una familia aristocrática y su función era la de defender el ganado y las
posesiones de la familia, así como la de conseguir el mayor botín posible de otras

                                                
168 .- DOMINGUEZ GARCÍA, Vicente J.: “Juventud y ciudad: planteamiento histórico-teórico”,
conferencia pronunciada en el congreso “Proyecto Europa” organizado por el Ayuntamiento de Oviedo
bajo la dirección de Luis Carlos Areces del 25 al 30 de Marzo de 1991 en Oviedo. Mecanografiado.
169 .- Cf.: GARCIA, Román.: La épica griega. Homero y Hesiodo: introducción a la lectura de la
Iliada y la Teogonía. Laviana, 1987, Oviedo, 1989.
170 .- HOMERO.: Iliada, I, 1. Traducción de Luis Segalá Estalella.
 Para la edición de la Iliada en griego, se considera como canónica la edición en 2 vol., de D.B. Monro y
T.W. Allen , 1920 3ªed. (1969-71).
171 .- HESIODO.: Los Trabajos y los días, 1-2, Traducción de Antonio Gonzalez Laso. Para la edición en
griego puede verse la de M.L. West, Oxford 1978.



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propósito del Sócrates de Platón - Dr. Román García

      Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 2 - julio 200546

familias no vinculadas al clan.

La palabra-diálogo se ejercía sobre todo en las asambleas militares y en los
repartos de botines (172). Esta práctica era institucional. El uso de la palabra-diálogo era
solidaria, indisociable de una concreta organización espacial de los participantes.
Cuando los guerreros tenían que deliberar sobre cualquier asunto en una asamblea
militar lo hacían formando una circunferencia perfecta. En el centro geométrico de la
circunferencia se colocaba un cetro. A partir de esta disposición ¿cómo se discutía?,
¿cómo se tomaba la palabra?. El uso de la palabra obedecía a unas reglas muy precisas -
como ha señalado Vicente Domínguez- de comportamiento gestual: avanzar hacia el
centro primero y, a continuación, tomar el cetro en la mano que es lo que daba la
autoridad para hablar. Es decir, en este contexto, el cetro representa la soberanía, pero
no la soberanía personal de un rey sino la soberanía impersonal de un grupo. Y el centro
es simplemente “lo que es común”, “lo que es público”. Este procedimiento podemos
verlo claramente descrito por Homero en la Iliada cuando nos relata una asamblea de
aqueos con motivo de las demandas de Crises, el sacerdote de Apolo, que reclama a su
hija secuestrada como botín de guerra, y ante la negativa de Agamenón a devolverla,
pide a Apolo que castigue a los dánaos con la peste como venganza a la ofensa hecha a
su templo. Los griegos se reúnen en asamblea para discutir la restitución de la doncella
y el nuevo reparto del botín.

“Cuando así hubo hablado, se sentó. Levantóse entre ellos Calcante Testórida, el mejor de
los augures, ...” (Iliada, I, 68)

“Así dijo el Pelida: y tirando a tierra el cetro tachonado con clavos de oro, tomó asiento. El
Atrida, en el opuesto lado, iba enfureciéndose. Pero levantóse Néstor, suave en el hablar,...”
(Iliada, I, 245-247).

En las asambleas militares, la palabra es un bien común depositado “en el centro”,
verdadero escaparate de las cualidades sociales del guerrero. Cada uno se apodera de
ella por turno con el acuerdo de sus iguales: de pie, en el centro de la asamblea, el
orador se halla a igual distancia de todos y cada uno de aquellos que le escuchan, y cada
uno de los oyentes se encuentra mediante su relación con él, al menos idealmente, en
una situación de igualdad y reciprocidad. Pero este tomar la palabra-diálogo, no es un
hablar por hablar. El que toma la palabra debe sostener lo que dice, si es necesario con
la espada o la vida misma, el que no la sostiene es un charlatán como Tersites. Tersites,
el espejo deformado de guerrero, al que Odiseo humilla golpeándole en la espada y en
los hombros (173). Tersites fue el único que aceptó de inmediato las engañosas palabras
de Agamenón, quien queriendo poner a prueba la entrega y el valor de sus hombres, les
sugería que se retiraran y volvieran a Grecia asumiendo que nunca tomarían Troya.
                                                
172 .- Un claro ejemplo de una asamblea de guerreros puede verse en HOMERO.: Iliada, I, 57-311.
173 .- HOMERO.: Iliada, II, 225 y ss. Según cuenta Luciano, Tersistes se querelló contra Homero por
injurias pero Odiseo defendió al poeta. (LUCIANO.: Historia Verdadera, 2, 20).



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propósito del Sócrates de Platón - Dr. Román García

Eikasia. Revista de filosofía  - año I - número 0- Artículo 2 - julio 2005 47

Tersites hace suyas las palabras engañosas de Agamenón y ante la duda de los aqueos
que no se movían, les insulta gravemente afirmando que los que preferían quedarse eran
“aqueas más bien que aqueos”. Ante estos insultos, Odiseo le reta en público a mantener
su palabra con los hechos y él no reacciona frente a sus iguales. Al contrario, regresó a
su sitio a enjuagar sus lágrimas ante la hilaridad de todos (174).

Esta estructura, practicada por el estamento aristocrático, cuando se modifique el
arte de la guerra pasando del guerrero-héroe a la guerra de hoplitas (175), es decir,
cuando se incorporen estamentos más amplios a la guerra, transformará el espacio
circular y simétrico de las instituciones guerreras en el ágora, en el espacio político
situado en el centro de la ciudad y en el que se reúnen todos los ciudadanos para
deliberar y decidir, según la costumbre de isonomía entre iguales. El escaparate que
suponía el centro que exhibía a un solo ciudadano-guerrero, pasa a ser una plaza que
muestra una realidad más amplia en el que aparecen varios puntos de referencia y no
uno solo.

En la época de Platón, el ejército había dado un nuevo paso, se estaba
profesionalizando mediante el procedimiento de soldados mercenarios, lo que había
sido duramente criticado por Isócrates (176) y por Demóstenes (177). El mismo Platón,
planteará una solución intermedia que concuerda con su idea de la especialización en la
República (178): un ejército profesional pero surgido del pueblo.

Pero, si hemos visto que el ejército tiene una especial relación con la democracia y
con la retórica ¿qué relación tiene el ejército con la educación?. El ejército va a jugar un
papel determinante en la educación ciudadana a través de una institución íntimamente
ligada al ejercito, pero también a la ciudad democrática: la efebía.

                                                
174 .- Para la relación de este personaje con la retórica cf. el interesante trabajo de: AZARA, Pedro .: La
imagen y el olvido. Madrid, Siruela, 1995, p.134 y ss.
175 .- En el siglo -VII se produce una transformación en la guerra que consiste en la falange hoplita, una
formación cerrada de hombres armados con un escudo, un casco, grebas y lanza. La nueva estructura
militar suponía una menor instrucción, pues los soldados se limitaban a mantener la posición y cubrir el
hueco que les correspondía con el escudo, para proteger a los compañeros de los flancos. La importancia
en este tipo de guerra la tiene el número, por lo que no se puede mantener solamente un ejercito de
aristócratas, sino que hay que ampliarlo a todo aquél que se puede pagar las armas. La ampliación del
ejército a otras capas sociales lleva consigo la ampliación de sus derechos. Cf.: TOVAR, A /RUIPEREZ,
M. S.: Historia de Grecia. Barcelona, Monater y Simon, 1970 (1960) p.95-96.
176 .- ISOCRATES.: De Pace, 44-48.
177 .- DEMOSTENES.: Filípicas , I, 20, 47.
178 .- PLATÓN.: República, 347 a-d.



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propósito del Sócrates de Platón - Dr. Román García

      Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 2 - julio 200548

La efebía era una especie de servicio militar que duraba dos años y que se iniciaba
aproximadamente a los 18 años. Durante este periodo el joven recibía una instrucción
realizando tareas de guardia de fronteras. Cuando el joven terminaba su periodo de
preparación, asistía a una ceremonia que duraba varios días, en la que participaba
activamente y en la que se tenía que comportar como un verdadero hoplita. Al final de
la ceremonia se realizaba un juramento por el que definitivamente se convertía en
hoplita. En este juramento, el efebo se compromete a respetar las jerarquías, defender el
suelo de la ciudad y salvaguardar a los hombres y a los dioses de la ciudad. No es raro
que Platón piense en una fórmula parecida para formar a los ciudadanos de la ciudad y
en especial a los que la van a regir. Que Platón piensa en esta estructura como formativa
y no agresiva ya ha sido señalado por Jaeger (179): el hecho de denominar a esta clase
especial de guerreros “guardianes” lleva ya implícita la limitación de sus funciones a la
defensa. No es de extrañar que Platón adopte este planteamiento, pues achaca la guerra
a motivos de expansión y siempre a causas económicas (180).

Para Platón el alma del guerrero, si ha de ser un buen guardián, ha de reunir de
forma innata, como los buenos perros, dos cualidades aparentemente contradictorias:
dulzura para con sus conciudadanos y combatividad frente a los extraños (181).
Posteriormente abordará el problema de la paideia de los “guardianes”, las mujeres y los
gobernantes (182).

Sin entrar en el análisis y las propuestas concretas que desarrolla Platón a lo largo
de la República sobre la educación de los guardianes, las mujeres y los gobernantes, el
problema que está en la base de la investigación y que es general en toda la paideia
griega es la forma por la que los ciudadanos conocen las normas, las asimilan y las
ejercitan. Platón y Aristóteles, frente al aprendizaje inconsciente y la educación sofística
de una minoría, adoptan la obligación del Estado de educar a los ciudadanos (183), como
acertadamente señala Jaeger (184), aunque se quede en la educación como instrucción,
frente a la educación platónica como ejercicio.

                                                
179 .- JAEGER, W.: Paideia. Die Formung des griechischen Menschen. Libros I y II, 1933. Traducción
española de Juaquin Xirau y Wenceslao Roces: Paideia. Los ideales de la cultura griega. Madrid, FCE,
1988, p.601.
180 .- PLATÓN.: República, 373 e; tambien: Leyes 625 e-638 d; 629 a.
181 .- PLATÓN.: República, 375 e.
182 .- Su paideia se trata en República,  376 c-e.
183 .- Aristóteles señala en la Ética a Nicomaco (X, 10, 1180 a 24) que en ningún sitio más que en Esparta
existía una educación organizada por el Estado mismo.
184 .- JAEGER, W.: Paideia. Die Formung des griechischen Menschen. Libros I y II, 1933. Traducción
española de Juaquin Xiray y Wenceslao Roces: Paideia. Los ideales de la cultura griega. Madrid, FCE,
1988, p.602.



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propósito del Sócrates de Platón - Dr. Román García

Eikasia. Revista de filosofía  - año I - número 0- Artículo 2 - julio 2005 49

5.2. La Historia y la formación de los ciudadanos.

Hemos señalado anteriormente que la preocupación por la formación de los
ciudadanos no era exclusivamente platónica, sino de todos aquellos que se plantean la
convivencia en una ciudad. ¿Cómo se educa a un ciudadano? ¿A quién obedecer en una
democracia?. Son preguntas que debemos responder si pretendemos mantener la
convivencia social en una polis (185). Habíamos señalado un mecanismo de formación
de los ciudadanos: la efebia. Pero en una ciudad existen numerosas personas que no
forman parte de los iguales, o dicho de otra manera, ciudadanos que no gozan de plenos
derechos. En Atenas, ni los ciudadanos de origen extranjero, ni aquellos que habiendo
nacido en Atenas tenían algún progenitor extranjero, así como las mujeres, los esclavos,
... no eran ciudadanos de plenos derechos y por tanto no realizaban la efebia. ¿Cómo
formar a este contingente de ciudadanos, que en definitiva eran mayoritarios?. ¿Era
posible el funcionamiento de la ciudad sin la formación de esta parte de la ciudadanía?.

Parece improbable que el sistema ateniense pudiera haber llegado a jugar un papel
tan importante en el Egeo y haber tenido la proyección cultural que llega hasta nuestros
días sin haber trasladado los valores y normas a sus ciudadanos. Y hemos de tomar en
consideración que uno de los elementos culturales más importantes, como la cerámica,
difusor del espíritu griego y que ha servido para que conozcamos algunos elementos de
sus costumbres, se encontraban en manos de metecos.

Para que una ciudad exista como tal  y pueda perdurar en el tiempo es necesaria
una educación generalizada que llegue a todos los ciudadanos. Se necesita un œqoj que
establezca los modos de comportamiento. El œqoj es la costumbre, lo que se hace
habitualmente, como nos transmite Tucídides (186). El papel que se interpreta en la
acusación o defensa es el œqoj. También en el ámbito teatral el œqoj es la “cara
familiar” de alguien.

La tradición en la Grecia arcaica era transmitida por los poetas. Ellos eran los
encargados de enseñar la tíme (timh’), pero después de las transformaciones sociales que

                                                
185 .- Cf.: GONZALEZ ESCUDERO, Santiago, /DOMINGUEZ, Vicente J., /GARCÍA, Román.:
Ciudadano y Ciudad: enfoque histórico-crítico.  Oviedo, MPDL, 1995 2ªed.
186 .- TUCIDIDES.: Historia de la Guerra del Peloponeso, I, 123, 1, 6; II, 16, 1, 3; IV, 32, 2, 1. Utiliza
la palabra œqoj en el sentido de costumbre, lo que se hace habitualmente. Por costumbre lo traduce
Francisco Romero Cruz, en la traduccción de Cátedra.



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propósito del Sócrates de Platón - Dr. Román García

      Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 2 - julio 200550

se producen en Grecia, en la época democrática no puede desempeñar este papel. Las
costumbres y relaciones sociales que trasmite la poesía no representan los nuevos
tiempos democráticos. Será por ello que Pericles no le va a conceder ni siquiera el
reconocimiento de prestigiar las hazañas cometidas:

“Al presentar este poderío con grandes pruebas y que desde luego no carece de testimonios,
seremos admirados por los de ahora y los de después, sin necesitar para nada de un Homero que
nos elogie, ni de quien con sus versos deleitará el instante presente, pero cuya interpretación de los
hechos será destruida por la verdad, sino, bastando con obligar a todo el mar y la tierra a hacerse
accesibles a nuestra osadía, dejando en todas partes monumentos imperecederos de nuestros
infortunios y éxitos.” (187).

Con estas palabras tratará Pericles de apartar la necesidad del epos, dotando al
logos de una relación directa con los hechos como “adquisición para siempre”
construyendo Tucídides la Historia ya sin intermediarios, como ocurría todavía en
Herodoto respecto a Homero. Filosofía e Historia serán las encargadas de sustituir al
epos. La filosofía de Anaxágoras intentará dar un fundamento y la Historia se encargará
de la transmisión del œqoj.

Para los presocráticos la ciudad, al igual que los astros y todo el cosmos, tienen un
funcionamiento, ¢rc»  común. Así, para Anaxágoras, la ciudad es el funcionamiento
del noàj, convertido en ámbito del movimiento y condición que separa las cosas, la
ciudad evoluciona desde dentro toda vez que sus instituciones constituyen el núcleo en
el que se agrupan como partículas los elementos de la sociedad. La ciudad es el noàj
que marca las líneas por las que tiene que seguir su camino. Es la “sociedad abierta”,
pero al mismo tiempo se enmarca como la única posible, con ausencia de cualquier
fundamento extraño a ella misma.

El discurso que sigue a los hechos no es más que una construcción unida
argumentalmente desde ella misma, un mecanismo de causas y efectos en unión con el
funcionamiento del cosmos sin recurrir a ningún otro apoyo.

Es de la doctrina de Anaxágoras de la que sale una doctrina política, la de
Pericles, y un modo de hacer “theoría” como construcción de causas y efectos sin
remisión, tal como hace Tucídides en la Historia. Las hipótesis que se fijan en un primer
momento para diferenciar entre puntos de vista (aìtíai) y causas (profáseij) quedan
establecidas como válidas simplemente cuando una de ellas permite construir más
argumentos que la desarrollen. De esta manera una vez establecidas constituyen
“descubrimientos” para siempre, pese a que en la mayoría de los casos tales hipótesis
fueran implantadas cuando se conocían de antemano los resultados y ni siquiera
hubieran sido consideradas otras alternativas de origen.

                                                
187 .- TUCÍDIDES.: Historia de la Guerra del Peloponeso , II, 41 4 1-5 1.



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propósito del Sócrates de Platón - Dr. Román García

Eikasia. Revista de filosofía  - año I - número 0- Artículo 2 - julio 2005 51

La cuestión no es que esta theoría de la Historia fuese asociada a la democracia de
Pericles y cayese en el descrédito de los atenienses a finales del siglo -V, pues ni
siquiera podía dar todas las explicaciones técnicas pertinentes para extender el logos, y
los Sofistas se opusieron también a ella desde este punto de vista. El problema está en
que el propio logos de la democracia había encontrado desde un principio una
alternativa educadora ajena a los planteamientos teóricos de la Historia. Y lo había
encontrado en los diálogos rítmicos de la tragedia y en los burlescos de la comedia.

5.3.- El teatro y la formación de los ciudadanos.

Durante todo el siglo -V el papel preponderante de la educación ciudadana lo
desempeñará el teatro. Tragedia y comedia se encargarán de transmitir los ejemplos de
comportamiento. Aristóteles señala que los personajes de la antigua tragedia no hablan
retóricamente sino políticamente (188). No es extraño entonces que Aristóteles defina la
tragedia como una imitación de una acción:

“La tragedia es, pues, la imitación de una acción de carácter elevado y completa, dotada de
cierta extensión, en un lenguaje agradable, llena de bellezas de una especie particular según sus
diversas partes, imitación que ha sido hecha o lo es por personajes en acción y no por medio de
una narración, la cual, moviendo a compasión y temor, obra en el espectador la purificación propia
de estos estados emotivos.” (189).

¿Pero en qué consiste el papel educador del teatro? ¿Cuál es la función social que
desempeña?. ¿Qué es lo que imita?.

Atenas no sólo instituyó las representaciones teatrales como una fórmula de
concursos, sino que se dotó de los mecanismos de financiación necesarios destinados a
posibilitarlas y estableció fórmulas para que pudiesen asistir los ciudadanos a las
representaciones incluso subvencionando a aquellos que no podían pagárselas.

La tragedia imita las costumbres de los seres humanos. Sófocles aprovechará el
œqoj, no lo inventa, éste ya se encuentra en la vida cotidiana. En el teatro la “theoría”
que encontrábamos en la Historia se convierte en “thémata”, en espectáculo. Y es el
espectador el que se encarga de recorrer el discurso y de incorporarlo al suyo. La
                                                
188 .- “... los antiguos, en efecto, hacían hablar a sus personajes en tono político, y los de ahora, en
lenguaje retórico”. ARISTÓTELES.: Poética, 1450 b 7-8.
189 .- ARISTÓTELES.: Poética, 1449 b 24-28.



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propósito del Sócrates de Platón - Dr. Román García

      Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 2 - julio 200552

tragedia no se limita a mostrar la costumbre como forma petrificada, a ejemplificarla
mediante la narración como hacía la epopeya, sino que tiene una acción, un páqoj.

Los ciudadanos asistían al desarrollo de un discurso adaptado a un personaje
(actor) o a una colectividad (coro) que tenía que chocar con el discurso de otro
personaje opuesto a su planteamiento. El relato estaba bastante alejado de la vida
cotidiana y normalmente era extraído del “epos”, de las viejas sagas mitológicas y de
los dioses olímpicos. Los personajes se enfrentaban a un destino cruel (moira) al que
superaban sólo con los supuestos, imágenes y alcances de su discurso. Logos y conducta
coincidían a lo largo de la representación. El ritmo que marca la música junto con el
reconocimiento de situaciones y la lógica del desarrollo (diríamos el œqoj), establecen
un salto -un movimiento- en el que se ve ejemplificada su conducta (páqoj). El
espectador inmerso en un mundo que reconoce y le es familiar, es transportado por la
música, la escena y los diálogos a otro plano en el que pierde su individualidad, su yo,
para pasar a vivir los problemas de la polis que se representan en la tradición y que al
mismo tiempo se reflejan en los problemas cotidianos de todos los días. El espectador
individual, aislado, por este procedimiento pasa a estar en contacto con el mundo de los
valores comunes a todos los espectadores (Ãqoj). No se trata sólo de una
experimentación, de un sentir lo universal en el momento en que el espectador se
compara a sí mismo con lo que sucede en el escenario, como trata de explicar Bruno
Snell (190), sino de una impresión o acuñación (túpoi) en el alma del espectador en la
medida que recorre con el actor el discurso de la escena.

“Estas innovaciones, en todos los dominios, marcan un cambio de mentalidad tan profundo,
que representa el nacimiento del hombre occidental, la eclosión verdadera del espíritu, con los
valores que reconocemos en este momento. De hecho, las transformaciones no atañen solamente a
los avances de la inteligencia o a los mecanismos del razonamiento. Del homo religiosus de las
culturas arcaicas, a este hombre político y razonable, hacia quien apuntan las funciones
psicológicas: modos de expresión simbólica y manejo de signos, tiempo, espacio, causalidad,
memoria, imaginación, organización de los actos, voluntad, persona, todas estas categorías
mentales se encuentran transmutadas en cuanto a su estructura interna y su equilibrio general.”
(191).

Pero vayamos por partes. Veamos que significado tienen estos tres elementos:
œqoj, páqoj y Ãqoj.

                                                
190 .- SNELL, B.: Las fuentes del pensamiento europeo. Madrid, Cristiandad, 1965, p.180 y ss. Cf.
También: NESTLE, W.: Historia del espíritu griego. Barcelona, Ariel, 1961, p. 92 y ss., donde sintetiza
las consideraciones de la antigüedad sobre esta cuestión. Más desarrolladas se pueden encontrar en:
VERNANT, J.P. /NAQUET, P.V.: Mythe et tragedie. París, 1973.
191 .- VERNANT, J.P.: Mythe et pensée chez les Greecs . París, Libraire François Maspero, 1965.
Traducción española de Juan Diego López Bonillo: Mito y pensamiento en la grecia antigüa . Barcelona,
Ariel, 1983, p.15.



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propósito del Sócrates de Platón - Dr. Román García

Eikasia. Revista de filosofía  - año I - número 0- Artículo 2 - julio 2005 53

5.3.1.- El œqoj.

El œqoj es la costumbre, lo que se recibe por tradición, lo ya dado en cuanto
normativo y por tanto estático. En él se encuentra el epos, pero también las ceremonias
e instituciones. El œqoj lo reciben los ciudadanos por nacer en una familia y estar en un
clan de la ciudad.

Platón se refiere en varias ocasiones al œqoj (192), pero es en el Crátilo, a pesar de
que no sea el lugar más apropiado para buscar definiciones en Platón, donde nos explica
lo que entiende por œqoj:

SÓC. - Dices bien. ¿Mas qué? Tal como hablamos ahora no nos entendemos mutuamente,
si uno dice sklerón, y ¿no sabes lo que yo quiero decir ahora?

CRÁT. - Si, queridísimo amigo, pero por la costumbre.
SÓC. - ¿Y cuando dices «costumbre», crees que dices algo distinto de «convención»? ¿O

entiendes por costumbre algo distinto que el que cuando yo digo esto pienso en aquello y tú
comprendes que yo lo pienso? ¿No entiendes esto?

CRÁT. - Sí.
SÓC. - ¿Luego si me comprendes cuando hablo, te  manifiesto algo?
CRÁT. - Sí.
SÓC. - Y, sin embargo, hablo con elementos distintos de aquello que pienso, si es que la l

no es, según tú mismo afirmas, semejante a la rigidez. Y si esto es así, ¿no será que lo has pactado
contigo mismo, y para ti la exactitud del nombre es convención, dado que tanto las letras se-
mejantes como las desemejantes tienen significado, con tal que las sancionen costumbre y
convención? Pero, aun en el caso de que la costumbre no fuera exactamente convención, ya no
sería correcto decir que el medio de manifestar es la semejanza, sino más bien la costumbre. Pues
ésta, según parece, manifiesta tanto por medio de lo semejante como de lo desemejante. Y como
quiera que coincidimos en esto, Crátilo (pues interpreto tu silencio como concesión), resulta, sin
duda, inevitable que tanto convención como costumbre colaboren a manifestar lo que pensamos
cuando hablamos. Porque, mi nobilísimo amigo, refirámonos al número. Si quieres: ¿cómo piensas
que podrías aplicar a cada número nombres semejantes? (193).

La “costumbre” se mueve en el ámbito de la convención pero no es mera
convención, en la medida que es independiente de los sujetos. Existe en definitiva, una
costumbre ligada a la tradición familiar o particular y una costumbre ligada a la ciudad,
que también descansa en la tradición pero que mira lo universal.

Pero las costumbres como tradiciones y normas familiares no son suficientes para
el funcionamiento de la ciudad, en cuanto que ésta está sujeta a cambios y la costumbre

                                                
192 .- PLATÓN..: Cratilo, 434 e 4; 6; 435 a 10; b 2; b 5; Banquete, 175 b 1; Gorgias, 482 d 2; Menon, 70
b 6; Hipias Mayor, 287 b 8; República, 452 a 7; 533 d 5; Timeo, 46 b 5; Leyes, 655 e 1; 658 e 3; 792 e 2;
808 c 2; 818 e 9; 834 d 6; 909 e 5; Diálogos apocrifos: Axíoco, 366 c 4.
193 .- PLATÓN.: Crátilo,  434 e 1-435 d 3.



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propósito del Sócrates de Platón - Dr. Román García

      Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 2 - julio 200554

es sobre todo estática si no tiene un páqoj para el adecuar al sujeto a la realidad.
Diríamos que necesita, por una parte una adecuación al sujeto, pero por otra a los
cambios surgidos en la ciudad.

5.3.2.- El páqoj.

Para que las costumbres puedan funcionar en una sociedad que ya no es la que
las generó debe producirse una adaptación, un movimiento de A a B. Páqoj es una
alteración, un suceso, indica una actitud activa, nunca pasiva. En la biografía el páqoj
será la trayectoria del sujeto.  Platón se refiere numerosas veces al páqoj (194). El
páqoj va a ser el posibilitador, el desarrollo, la actuación que hace que uno se convierta
en sujeto. Aristóteles va a cambiar este sentido, en la Poética habla de la catarsis, que
viene a ser una ridiculización del páqoj.

Pero, el páqoj, no puede ser considerado simplemente como el proceso de
socialización de un individuo, es también una trayectoria individual, entendida ésta no
como un camino, puesto que el camino supone la existencia predeterminada del mismo
y del cual no nos podemos salir, pues ello supondría una catástrofe. En cambio, la
trayectoria entiende que existen otras alternativas e incluso el poder desviarse de la
misma, con la posibilidad de volver a ella.

Un ejemplo claro de esto que estamos diciendo es el problema del pecado (que
en sí es un error). El pecado es interpretado como una desviación de la trayectoria, pero
como un alejamiento de la trayectoria que puede ser enmendado e incluso en este
sentido el error puede ser interpretado como una forma de conocimiento. Es cuando
comprobamos otras trayectorias, cuando las experimentamos, cuando podemos estar
seguros de la nuestra. Es por ello que Platón va a defender el error como una forma de
conocimiento (195). S. Agustín interpretará de esta forma el pecado frente a los
pelagianos que lo interpretan en el sentido de camino (196).

                                                
194 .- PLATÓN.: Eutifron 11 a 8; Apología, 22 a 4; Fedro , 59 a 5; 68 e 4; 72 b 5; 78 b 5; 89 c 11; 90 c 8;
94 c 5; Sofísta , 228 e 4; 243 c 3; 245 a 1; 245 b 4; 245 c 2; 248 d 5; 264 a 5; Cratílo, 411 c 1; Teeteto,
155 d 3; 161 d 4; 166 b 3; 179 c 3; 187 d 3; 193 d 4; 199 c 8; Político, 264 b 2; 269 c 1; 270 b 3; 273 d 1;
277 d 7; 289 d 8; 303 d 7; 308 a 3; Parménides, 136 b 8; 148 b 1; 148 b 4; 159 a 2; Filebo, 15 d 8; 31 b 3;
35 e 9; 36 b 13; 41 c 7; 46 a 10; 48 b 2; 48 c 8; 48 d 9; 48 e 3; 49 a 5; 60 d 9; Banquete, 217 e 6; Fedro ,
238 c 6; 250 a 7; 251 c 2; 252 b 2; 252 c 2; 254 e 1; 262 b 3; 265 b 6; Alcibiades I, 118 b 4; Alcibiades II,
139 a 14;  139 b 8; Eutidemo , 293 e 3; Protágoras, 352 e 6; Gorgias, 476 c 2; 481 c 5; 481 c 7; 482 c 6;
495 e 3; 513 c 5; 522 b 3; Hipias Mayor, 300 b; 301 b; 302 c; Hipias Menor, 364 a 1; Repúbica, 376 a
11; 381 a 4; 432 d 5; 454 a 10; 488 a 2; 539 a 5; 579 d 5; 604 b 1; Timeo, 19 b 5; 61 e 1; 62 b 5; 63 d 4;
64 b 4; 64 c 2; 64 d 1; 66 c 1; 68 a 6; 77 e 5; 78 e 4; 79 a 5; 81 d 4; 86 b 5; Leyes, 639 b 4; 644 d 6; 699 e
2; 712 e 6; 728 c 2; 801 b 2; 811 c 10; 819 d 6; 859 e 11; 860 a 5; 863 b 3; 876 b 5; 893 d 5; 894 a 2; 895
c 6; 900 b 1; 900 b 3; 908 c 5; Cartas, 351 d 4.
195 .- PLATÓN.: Leyes, 640d. 645e, 646e, 647c-d, 650a-b, 671c-d, 671e, 673e-674b;...
196 .- Pelagio llegó a Roma en el 380, y se encontró con el espectáculo de conversiones masivas
interesadas al cristianismo como religión oficial. Estos nuevos cristianos aceptaban la fe, pero ello no
conllevaba ningún cambio en su conducta moral que era encubierta por la misma fe. Pelagio va a



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propósito del Sócrates de Platón - Dr. Román García

Eikasia. Revista de filosofía  - año I - número 0- Artículo 2 - julio 2005 55

5.3.3.- El Ãqoj

Pero si necesitamos una trayectoria, una actualización o adecuación -diríamos
hoy- de las costumbres, éstas no servirían de nada si no se imprimen en el sujeto de
forma individual formando parte de él. Es decir, imprimiéndole un carácter (Ãqoj) que
será el posibilitador de la acción (197). A ese carácter apelará Sócrates cuando la acción
que tiene que realizar le supera como individuo. Heráclito dirá:

“El carácter del hombre es su démon.” (198)

El carácter del ciudadano es el que nos dice en que momento hay que utilizar los
distintos temperamentos que habitan en nosotros. El hombre esta conformado por
opuestos (199) que son necesarios para el funcionamiento de la ciudad, pues los
guardianes necesitan ser apacibles con los ciudadanos y agresivos con los enemigos:

“¿Qué quieres decir?
Que nos hemos dado cuenta de que en realidad existen caracteres que, contra lo que

creíamos, reúnen en sí estos contrarios.
¿Como?
Es fácil hallarlos en muchas especies animales, pero sobre todo entre  aquellos con los que

comparábamos a los guardianes. Supongo que has observado, como una de las características
innatas en los perros de raza, que no existen animales más mansos para con los de la familia y
aquellos que conocen, aunque con los de fuera ocurra lo contrario” (200).

                                                                                                                                     
interpretar la trayectoria del hombre como camino que se elige, amparado en la idea de libertad del
hombre, de su responsabilidad y por tanto no cabe el desvío ni el arrepentimiento. San Agustín que había
vivido en carne propia el pecado, utilizará el concepto de gracia para justificar el páqoj como
trayectoria . Cf. RUSSELL, B.: History of Western Philosophy. 1946. Historia de la Filosofía
Occidental . Madrid, Espasa Calpe, 1984,  vol I. p.386 y ss.
197 .- Platón se refiere a Ãqoj en: PLATÓN.: Político, 308 e 7; 309 b 4; 310 c 9; 311 b 9; Banquete, 195 e
6; Fedro, 243 c 3; Lisis, 222 a 3; República, 375 c 7; 375 e 2; 400 e 3; 409 d 1; 490 c 5; 492 e 4; 496 b 2;
497 b 6; 549 a 8; 577 a 2; 604 e 2; 605 a 5; Crítias, 121 b 1; Leyes,  650 a 5; 666 c 1; 741 e 4; 775 d 3;
792 e 2; 832 b 6; 836 d 7; 859 d 8; 901 a 7; 903 d 7; 908 b 5; Cartas, 316 a 6; 322 d 4; 328 b 5; 358 c2.
198 .- HERACLITO (Fragmento 119): h~qoç anqrw’pv daímwn:.:
STOB. Flor.IV ,  @H. œfh æj <Ãqoj ¢nqrèpwi da…mwn>.
199 .- “¿Qué hacer entonces? -Pregunté-. ¿Dónde vamos a encontrar un temperamento apacible y fogoso al
mismo tiempo?. Porque, según creo, mansedumbre y fogosidad son cualidades opuestas.” PLATÓN.:
República, 375 c 6-8). Utilizamos la traducción de Jose Manuel Pabon y Manuel Fernández Galiano en la
edición del Centro de Estudios Constitucionales, Madrid, 1981 (1949), 3ªed..
200 .- PLATÓN.: República, 375 d 6-e 4). Utilizamos la traducción de Jose Manuel Pabon y Manuel
Fernández Galiano en la edición del Centro de Estudios Constitucionales, Madrid, 1981 (1949), 3ªed.
Pîj lšgeij;
   OÙk ™nneno»kamen Óti e„sˆn ¥ra fÚseij o†aj ¹me‹j oÙk



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propósito del Sócrates de Platón - Dr. Román García

      Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 2 - julio 200556

Por tanto necesitamos una operación, un movimiento que establezca el paso entre
los contrarios, Platón ilustrará este funcionamiento con el mito de Poros y Penía en el
Banquete (201). Anteriormente este movimiento, con el que se muestra cuándo debe
aparecer una de las características y cuándo otras, había sido utilizado en la poesía y el
teatro, y los ciudadanos aprendían el mecanismo mediante mímesis, por ello Platón
reclamará máximo cuidado y precaución ante ellos:

“¿Pero puedes contestarme si lo relativo a la gracia o carencia de ella depende de la
eurritmia del movimiento?

- ¿Cómo no?
- Ahora bien, lo arrítmico tomará modelo y seguirá a la bella dicción, y lo arrítmico a la

opuesta a ella; lo mismo ocurrirá también con lo armónico e inarmónico, si, como decíamos poco
ha, el ritmo y la armonía han de seguir a las palabras, no éstas a aquéllos.

- Efectivamente -dijo-, han de seguir a las palabras.
- ¿Y la dicción -seguí preguntando- y las palabras?. ¿No dependerán de la disposición

espiritual?.
-¿Cómo no?
- ¿Y no sigue lo demás a las palabras?.
- Si.
- Entonces, la bella dicción, armonía, gracia y eurritmia no son sino consecuencia de la

simplicidad del carácter; pero no de la simplicidad que llamamos así por eufemismo, cuando su
nombre verdadero es el de necedad, sino de la simplicidad propia del carácter realmente adornado
de buenas y hermosas prendas morales.

- No hay cosa más cierta -dijo.
- ¿No será, pues, necesario que los jóvenes persigan por doquier estas cualidades, si quieren

cumplir con el deber que les incumbe?.
- Deben perseguirlas, en efecto.
- Pues pueden hallarlas fácilmente, creo yo, en la pintura o en cualquiera de las artes

similares, o bien en la tejeduría, el arte de recamar, el de construir casas o fabricar toda suerte de
utensilios, y también en la disposición natural de los cuerpos vivos y de las plantas; porque en todo
lo que en citado caben la gracia y la carencia de ella. Ahora bien, la falta de gracia, ritmo o
armonía están íntimamente ligadas con la maldad en palabras y modo de ser, y en cambio, las
cualidades contrarias son hermanas y reflejos del carácter opuesto, que es el sensato y bondadoso.

- Tienes toda la razón -dijo-.
- Por consiguiente, no sólo tenemos que vigilar a los poetas y obligarles a representar en sus

obras modelos de buen carácter o a no divulgarlas entre nosotros, sino que también hay que ejercer
inspección sobre los demás artistas e impedirles que copien la maldad, intemperancia, vileza o
fealdad en sus imitaciones de seres vivos, o en las edificaciones, o en cualquier otro objeto de su
arte; y al que no sea capaz de ello no se le dejará producir entre nosotros, para que no crezcan
nuestros guardianes rodeados de imágenes del vicio, alimentándose de este modo, por así decirlo,
con una mala hierba que recogieran y pacieran día tras día, en pequeñas cantidades, pero tomadas
éstas de muchos lugares distintos, con lo cual introducirían, sin darse plena cuenta de ello, una
enorme fuente de corrupción en sus almas. Hay que buscar, en cambio, a aquellos artistas cuyas
dotes naturales les guían al encuentro de todo lo bello y agraciado; de este modo, los jóvenes

                                                                                                                                     
ò»qhmen, œcousai t¢nant…a taàta.
   Poà d»;
   ”Idoi m•n ¥n tij kaˆ ™n ¥lloij zóoij, oÙ ment¨n ¼kista
™n ú ¹me‹j pareb£llomen tù fÚlaki. o•sqa g£r pou tîn
genna…wn kunîn, Óti toàto fÚsei aÙtîn tÕ Ãqoj, prÕj m•n
toÝj sun»qeij te kaˆ gnwr…mouj æj oŒÒn te prvot£touj e•nai,
prÕj d• toÝj ¢gnîtaj toÙnant…on.
201 .- PLATÓN.: Banquete ,  203 b y ss.



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propósito del Sócrates de Platón - Dr. Román García

Eikasia. Revista de filosofía  - año I - número 0- Artículo 2 - julio 2005 57

vivirán como en un lugar sano, donde no desperdiciarán ni uno solo de los efluvios de belleza que,
procedentes de todas partes, lleguen a sus ojos y oídos, como si se los aportara de parajes
saludables un aura vivificadora que les indujera insensiblemente desde su niñez a imitar, amar y
obrar de acuerdo con la idea de belleza. ¿No es así?. (202).

6.- De la formación del héroe a la formación del ciudadano.

La educación arcaica se basaba en el epos que adecuaba el œqoj con el Ãqoj, y
representaba el ideal de la educación aristocrática. Su característica principal era, como
ya señalamos anteriormente, estar integrado por fórmulas cristalizadas por la tradición,
y por tanto que no necesitan justificación, pues su existencia es dada desde siempre. La
eternidad como tal no necesita justificación, se da por supuesto que lo que es eterno no
necesita un origen, pudiendo surgir de la nada o ser desde siempre, mientras que lo
efimero tiene que justificar su origen, su  àrch’, pero tambien su sucesión o trayectoria,
en definitiva su páqoj: los poetas hablaban por dictado de lo eterno, de los dioses. El
epos se destaca por el carácter imperativo y  -como ha señalado Santiago González
Escudero- era en sí la reproducción de la sociedad patriarcal: el padre establece
dictámenes simplemente por ser el jefe de la familia, y para hacerlo se apoya en
fórmulas de siglos de eficacia. El epos pretende reproducir miméticamente el sistema
que conoce y justifica. Para ello utiliza imágenes que funcionan como túpoi, que
improntan al joven marcándole un Ãqoj. Sin embargo, este proceso de formación no
integra los procesos de cambio y las nuevas situaciones que se dan con el paso del
tiempo. Cuando la sociedad aristocrática entra en crisis otras fórmulas intentan suplir al
epos. El logos va a reclamar para sí una fuerza propia no basada en justificaciones
mitológicas sino en el propio campo de relaciones del lenguaje inauguradas por los
logógrafos. Como ha señalado Santiago González Escudero, el logos se apoya en una
campo de relaciones en el que “A es B” como algo inmutable que responde a relaciones
del lenguaje u operacionales y que son externas e independientes de los sujetos y de las
que también se puede ver y medir su eficacia. De esta forma es como se instaura el
logos de forma normativa y de manera diferente a la que anteriormente había
encontrado su apoyo en el epos. La forma imperativa que se afirma en relaciones
inmutables es lo único que cabe comprender de lo árrheton: el hombre que es mortal
sólo llega a este límite y de él recibe la forma del logos como imperativo que le lleva a
actuar. Sin embargo primero tiene que contemplar al menos ese límite como tal, lo que
supone que ante él tiene lo ilimitado, lo árrheton, como señala Trias (203).

                                                
202 .- PLATÓN.: República, 400 c 7-401 d 3). Utilizamos la traducción de José Manuel Pabon y Manuel
Fernández Galiano en la edición del Centro de Estudios Constitucionales, Madrid, 1981 (1949), 3ªed.
203 .- TRIAS, Eugenio.: La lógica del límite. Barcelona, Destino, 1991, 548pp.



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propósito del Sócrates de Platón - Dr. Román García

      Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 2 - julio 200558

La ciudad, sobre todo la Atenas del siglo -V, se encuentra ya dada para todos los
ciudadanos, tiene una historia y ésta se encuentra dentro de un œqoj, que no se puede
reducir a su Historia: el funcionamiento de la ciudad, con sus normas de vida y las
necesidades de adaptación al mundo cambiante no se pueden reducir a una narración de
un recorrido peculiar: al páqoj que aparece en los escasos datos recogidos por la
Historia. Es preciso proseguir y afianzar la realización concreta de la ciudad y para ello
sólo contamos con la plasmación individual en el carácter de los ciudadanos (Ãqoj).

Efectivamente podemos encontrar las viejas referencias a los dioses, sus templos,
sus ritos y sus fiestas rigiendo el comportamiento cotidiano. Pero estos dioses que rigen
el trabajo y el descanso no son ya los dioses de Homero, se han hecho ciudadanos y
como tales ya no pueden dar un modelo del que se pueda entresacar el comportamiento,
el modo de pensar y de hablar de los hombres (204). Es por tanto necesario un nuevo
discurso que surge de lo individual, pero que ha de ser común y por tanto no puede ser
individual. Heráclito dirá:

“Por tanto es necesario seguir lo común. No obstante, aunque el Logos es común la mayoría
vive como si poseyese su propia inteligencia.” (205)

Si dioses y hombres particulares no pueden garantizar un modelo de discursos y
sobre todo su forma común, es necesario un nuevo foro. Este nuevo espacio, como
decíamos anteriormente, lo va a ocupar el teatro. Para ello va a utilizar tres elementos:
un discurso que se aleja de lo cotidiano, la música y la escenificación a través de la
danza y la representación. A moverse como ciudadano se aprende, por tanto, en el teatro
y se aprende el páqoj (a ser sujeto), y este lleva al Ãqoj. Pero una vez que tenemos
formado el carácter de los ciudadanos, es necesario ejemplificar reiteradamente su
aplicación. Los ciudadanos deben tener en su carácter la amabilidad y la agresividad. La
amabilidad con sus ciudadanos y la agresividad con sus enemigos. El soldado que mata
despiadadamente a los enemigos en el campo de batalla ha de ser un modelo de cortesía
con sus conciudadanos., como decía Platón de los guardianes. Se necesita por tanto una
simploké entre œqoj y páqoj que nos permite llegar al Ãqoj concreto que tenemos que

                                                
204 .- El cambio que se produce es que mientras Homero es un producto de los dioses, de las formas que
utiliza, en el siglo –V se ha producido una asimilación de los dioses a la ciudad, de tal forma que se han
socializado en estructuras generales. En la época de Homero las fiestas eran familiares y estaban
auspiciadas por un dios, pero en el siglo –V las fiestas son de la ciudad, de toda la ciudad y los dioses
sirven para marcar la festividad. Cf. RODRIGUEZ ADRADOS, Francisco.: Fiesta, Comedia y tragedia.
Madrid, Alianza, 1983, quien señala un paso más todavía en el paso de la fiesta a la Tragedia y a la
comedia, especialmente el capítulo 3, p.447 y ss.
205 .- HERÁCLITO, 2, (92) (SEXTO EMPÍRICO.: Adversus mathematicos, VII, 133).
<diÕ de‹ ›pesqai tîi
xunîi>, toutšsti tîi koinîi: xunÕj g¦r Ð koinÒj. <toà lÒ-
gou d' ™Òntoj xunoà zèousin oƒ polloˆ æj „d…an
œcontej frÒnhsin>.



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propósito del Sócrates de Platón - Dr. Román García

Eikasia. Revista de filosofía  - año I - número 0- Artículo 2 - julio 2005 59

utilizar mecanicamente en cada momento (206).

El papel de la tragedia en nuestra sociedad lo cumple, salvando las distancias, el
cine y la televisión. Si bien ello puede parecer raro, en la medida que en nuestra
sociedad cine y televisión no están controlados por un único estamento, debemos
recordar que en Atenas el teatro tampoco y en ambos casos se encontraban
influenciados por las subvenciones, por los ciudadanos influyentes y por el éxito en la
audiencia. Son estos mecanismos de control, como son la subvención, los premios, o el
reconocimiento, mucho más sofisticados, los que permiten la orientación  hacia unos
determinados fines. Se reconocen claramente los fines ideológicos del cine -como ha
estudiado Román Gubern- y de la televisión, en la época franquista, en regímenes
autoritarios o en periodos de guerras,  Pero en la actualidad o en sistemas democráticos
nos resistimos a ello. Sin embargo: ¿no se está realizando una educación desde
determinados programas de televisión? ¿No asistimos a la proliferación de series
juveniles de producción americana, que coinciden con el problema del
desmembramiento de la familia estadounidense? (207). ¿Porqué proliferan las series de

                                                
206 .- Para la filosofía aristotélica este procedimiento dialéctico se fijará a través del hábito, produciendo
en su conjunto los estereotipos que Teofrasto denominará carakth’r. Cf. TEOFRASTRO.: Los
caracteres morales. Edición bilingüe de Manuel Fernández Galiano. Madrid, Centro de Estudios
Constitucionales, 1985. 51p. Dobles +IX.
207 .- Un caso paradigmático ha sido la serie “Sensación de vivir”, curiosamente traducida con un slogan
publicitario de la CocaCola, que representa toda una filosofía en cuanto a modelo de vida. Esta serie,
recorre los problemas y preocupaciones de un grupo de adolescentes de clase media alta, donde se
plantean problemas y sus soluciones ante temas como: aborto, alcoholismo, drogas, relaciones
prematrimoniales, dinero, éxito, fama, solidaridad, amistad, ... Con un programa tan amplio que ya

e5qoç

páqoç

h3qoç

sumplokh’



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propósito del Sócrates de Platón - Dr. Román García

      Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 2 - julio 200560

negros de clase media en la que prácticamente no aparece ningún blanco? (208).

El ciudadano (políthj) debe ser educado expresamente para funcionar como
tal, no sólo para serlo, como ocurría en Tucídides, que utiliza el mito de la autoctonía
(209). Existe una diferencia entre ser ciudadano o hacer de ciudadano y funcionar como
tal, como señala José Luis Relancio (210).  En el primer caso un ciudadano lo es
simplemente por el hecho de serlo. Este es el mito nacionalista por excelencia, lo que
determina a un ciudadano son sus señas de identidad. En cambio, para Platón, ser un
ciudadano significa funcionar como tal, por lo que debe saber desempeñar todos los
papeles que tiene que desarrollar en la vida cotidiana. Es por ello que ha de pasarse por
un proceso educativo, por un páqoj, cuya finalidad es precisamente formar un h3qoj
propio de la ciudad y no sólo de la familia.

En términos ligeramente diferentes, el poder o la fuerza del discurso se puede
entender como la  yucagwgía, que podemos traducir como los consejos o educación
del alma (incluyendo la de uno mismo). Pero las almas difieren en su naturaleza, y
pueden ser dirigidas sólo a través de diferentes tipos de discursos. Llamemos, con
Rosen (211), “retórica filosófica” al conocimiento de qué discursos guían a qué tipos de
almas. El diálogo, considerado como una unidad dramática, es de esta manera una
imagen, aunque una de tipo especial, de las intenciones comprensivas del autor. Es a
través de la forma dramática del diálogo como el autor acomoda sus doctrinas a las
naturalezas de los diferentes lectores (Fedro 271 a 4-272 b 6). Puesto que la retórica en
este sentido (como opuesta a la mera persuasión de la retórica sofista) es una técnh, en
el sentido preciso de que está basada en el conocimiento genuino de las naturalezas o
formas, debemos expresar el sentido del término “técnico” para incluir la forma
dramática  del diálogo mismo, y también cuestiones “técnicas” tales como ser, no-ser,
falsedad y otras por el estilo (No deberíamos olvidar que parte del arte de la retórica es
el conocer cuando deber permanecer callados: Fedro 272 a 4). Esa retórica filosófica es
una técnh y está resaltada en el Fedro en pasajes tales como el 272 b 7 ó el 274 b 5.
Hay pues una relación muy estrecha entre la retórica filosófica y la diairesis, o la
división y la recolección de acuerdo con los tipos, un método que jugará un papel

                                                                                                                                     
quisiera para sí la asignatura de ética de Secundaria.
208 .- Por citar algúnos ejemplos de series televisivas: La hora de Bill Cosby; El pincipe de Bel-air; o
Cosas de  familia (The Family Matters).
209 .- El mito de la autoctonía  aparece reflejado p.e. en: TUCIDIDES.: Historia de la guerra del
Peloponeso , II, 35-46. En el famoso discurso fúnebre de Pericles, donde se defiende la idea de que es el
modo de ser de los atenienses lo que les ha permitido ser modelo para los griegos.
210 .- RELANCIO MENENDEZ, José Luis .: El problema de la ‘participación’ de todos los ciudadanos
en Platón (Las Leyes I-II). Tesis Doctoral, Oviedo, 1996. C.f. especialmente p. 155.
211 .- ‘Philosophical rhetoric’. ROSEN, S.: Plato’s  Sophist. The Drama of original and image. London,
Yale University Press (1929) 1983, p.3. En este párrafo seguimos fundamentalmente a Rosen, si bien él
simplemente se refiere a una forma de interpretar los diálogos.



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propósito del Sócrates de Platón - Dr. Román García

Eikasia. Revista de filosofía  - año I - número 0- Artículo 2 - julio 2005 61

importante en el Sofista. La retórica filosófica, enraizada en el conocimiento de los
tipos o formas, dice la ‘verdad’, si se le da el sentido apropiado. La retórica sofista dice
lo probable. Esta distinción también aparece prominentemente en el Sofista. Sin
embargo, ambas formas son esencialmente retóricas, si bien la primera, construye
estructuras operativas, y es en ese caso que podemos hablar de verdad, mientras que la
otra pretende mover los sentimientos para llevar a una acción en la que ni siquiera se
prevén las consecuencias más inmediatas.



CONTEXTOS Y POLÉMICAS DE DERRIDA. Patricio Peñalver Gómez 

 
 
 
 

 
 
Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 3 - julio 2005 
 
 
 

1

 

CONTEXTOS Y POLÉMICAS DE DERRIDA 
Patricio Peñalver Gómez (Universidad de Murcia) 
Universidad de Valladolid, 16 de diciembre 2004 

 
 
 Contextos y polémicas de recepción 
 
 Debo anticipar el carácter rapsódico de la exposición que sigue. Me ha parecido 
que ese estilo, aunque pide menos rigor que el que requeriría un análisis temático 
metódicamente restringido a alguna problemática definida en el interior de la filosofía 
que queremos presentar,  podía tener ventajas para propiciar una posible discusión 
teórica general sobre el valor de la filosofía de Derrida en el ámbito del colectivo 
“gárgola vacas” que ha querido invitarme a esta sesión. 
 
 Arriesgaré, pues, una presentación muy general y “diversa”, atenta o sensible a 
la interna diversidad del pensamiento de Derrida. A él sería muy impropio aplicarle el 
violento dictum de Heidegger de que un verdadero filósofo sólo piensa una cosa.  
Característico de su escritura y de su amplísimo magisterio más o menos regular es una 
congruente pero complejísima diversidad temática. A lo que hay que añadir su 
peculiarísimo “tono”, o más bien su diversidad tonal, lo que llamaba en La carte postale 
(1980) apoyándose en un motivo de Hölderlin, el Wechsel der Töne . Nada se entenderá 
del idioma filosófico de Derrida si no se sabe acusar en su escritura, aquí y allá, todo un 
juego de ironías, parodias, elipsis, un juego que no le quita, claro está, la mayor seriedad 
filosófica a su pensamiento, como espero poder mostrar más adelante. Por lo demás, no 
está mal recordar de vez en cuando que el nacimiento de la filosofía está vinculado a ese 
bello tropo fecundo de la apariencia de esterilidad teórica que es la ironía socrática (un 
recurso del que, es cierto, Aristóteles característicamente desconfiaba manifiestamente).  
 
 La circunstancia de la reciente desaparición del filósofo francés, de origen judío 
argelino, como a él le gustaba subrayar (que falleció el pasado nueve de octubre en un 
hospital de París), es además un motivo suplementario para intentar aquí dar lugar a ese 
debate sobre el valor y el significado de la aportación de la obra de Jacques Derrida al 
espacio filosófico contemporáneo. 
 
 Creo que no exagero al decir que la recepción de este pensamiento, la recepción 
de sus extensos escritos y de su prolongada e intensa enseñanza en diversos centros 
universitarios de Europa y Estados Unidos, ha estado condicionado por toda una serie 
de equívocos interpretativos, por polémicas o pseudo-polémicas diversas, y en fin, por 
una especie de alergia, muy generalizada en los medios de la filosofía universitaria 
canónica, al tipo de escritura filosófica que ha ejercido Derrida durante casi medio siglo 
(su primera publicación, un texto sobre el problema de la génesis en Husserl, fue 
presentada en el Congreso de Cerisy sobre “Génesis y estructura” en 1959. Se reeditó en 
La escritura y la diferencia). 
 



CONTEXTOS Y POLÉMICAS DE DERRIDA. Patricio Peñalver Gómez 

 
 
 
 

 
 
Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 3 - julio 2005 
 
 
 

2

 

 Entre los equívocos invocados, aquel del que más se ha abusado para el negocio 
de etiquetar y simplificar la complejidad difícil del pensamiento de Derrida, es sin duda 
el de “lo postmoderno”. Él mismo lo negó siempre, digo su presunta pertenencia a tal 
“corriente”. Al final con cierto escepticismo. Y se comprende: ha circulado tanto en los 
últimos decenios la especie de que su nombre debe figurar en la lista de los 
posmodernos carismáticos, que a veces podría uno querer dejarlo pasar, olvidar el 
entuerto sin intentar enderezarlo. Pero lo cierto es que los rasgos que se asocian al 
postmodernismo en filosofía (y que cabría encontrar sin duda en un Vattimo, quizá el 
único llamado posmoderno que acepta sonrientemente esa denominación), como el 
“pensiero debole”, una reacción escéptica  frente a la Ilustración moderna, una especie 
de nihilismo light, y la propensión a una cierta filosofía al mismo tiempo ensayística y 
narrativa que se habría liberado de los “grandes relatos” de la metafísica y de la filosofía 
de la historia, apenas tienen que ver con lo que un lector efectivo de los textos de 
Derrida puede encontrar en éstos. (Otra cosa sería el tema de la relación entre la 
“Desconstrucción”, término al que ahora volvemos, y la arquitectura posmoderna. 
Posmodernidad, se suele saber, tiene, ahí sí, un sentido específico: en la teoría, en el 
“proyecto” y en la práctica de la arquitectura. Y esa relación, desconstrucción y 
arquitectura, posmoderna o no, y lo que moviliza, sí concierne de manera central a la 
inquietud teórica de Derrida).  
 
 Más adecuada para el caso, al menos desde una cierta historia de las ideas, sería 
la categoría “postestructuralismo”. En esa línea hay que recordar los ensayos de 
Manfred Franck, de los que son muy deudores las propuestas de Habermas en este 
punto. Es cierto que en un cierto momento de la configuración de la problemática 
filosófica de Derrida éste se cruza con la crisis epistemológica que supuso en las 
llamadas “ciencias humanas” la revolución metodológica del Estructuralismo. Todo el 
pensamiento francés relevante que empieza a desplegarse en los sesenta, tras el 
debilitamiento de las tendencias fenomenológicas y existencialistas, comparte un interés 
crítico por las consecuencias teóricas generales del uso fecundísimo del concepto de 
estructura en la Lingüística y la Etnología, así como en cierto psicoanálisis. Se evocan 
fácilmente los nombres de Levi-Strauss, Barthes, Foucault, Lacan, Deleuze, a cuyas 
obras Derrida dedicó una atención crítica muy diversa, en especial en sus primeros 
escritos (sobre todo en La escritura y la diferencia, 1967). 
 
 El capítulo de las pseudopolémicas que han condicionado o más bien oscurecido 
una deseable recepción rigurosa de Derrida (desde luego eventualmente crítica, pero que 
haya pasado por el trámite de una lectura efectiva) podría ser largo. No cabe demorarse 
en ello. Por lo demás tampoco tiene mayor interés en sí mismo, a no ser, el de ser 
síntoma sociológico de ciertos dogmatismos inerciales en la forma de comunicarse la 
comunidad filosófica consigo misma más allá del juego interno de las tendencias fijadas 
y cerradas. El caso es que durante los ochenta en ámbitos poderosos o cuando menos 
influyentes de la filosofía universitaria europea y norteamericana se produjo una doble 
reacción frente al “nuevo pensamiento francés”, ya fuera en referencia a la generación 
del 68, o a  los más recientes “postmodernos”. Por un lado, bajo la conducción 
autoritaria de un influyentísimo Habermas, guía indiscutido de la débil restauración 
vergonzantemente trascendentalista de los ideales éticos y políticos de la Ilustración 



CONTEXTOS Y POLÉMICAS DE DERRIDA. Patricio Peñalver Gómez 

 
 
 
 

 
 
Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 3 - julio 2005 
 
 
 

3

 

(restauración asociada a un revival efímero de la socialdemocracia en la fase final de la 
Guerra Fría), se quiso dejar de lado de un manotazo impaciente, como rebrote de una 
“metafísica de la subjetividad” más o menos conscientemente deudora del misticismo 
heideggeriano, a toda una serie de autores genéricamente llamados “neo-
estructuralistas”, desde Bataille, pasando por Foucault, Derrida, y Blanchot, hasta 
Castoriadis, todos los cuales parecían alimentar a un sector de la joven “izquierda” 
residual postmarxista de los ochenta. A todos estos “despistados” Habermas los llama al 
orden, les reitera la oferta de la vieja Ilustración kantiana remozada con algo de 
marxismo desarmado y de pragmatismo lingüístico anglosajón, elevado éste a las 
alturas de nada menos que un linguistic turn capaz de tumbar a toda la metafísica 
occidental con una dosis de common sense. (Viniendo del que había sido consumado 
estudioso de las profundidades de Schelling, el sorprendente giro biográfico-intelectual 
hace pensar en el problema específicamente alemán de la Postguerra, el de cómo 
liberarse de su pesada herencia metafísica y política: en las Universidades se ve que la 
solución fue aprender inglés filosófico). En su leidísimo El discurso filosófico de la 
modernidad (1985) cree zanjar las cuentas con aquellos discursos postestructuralistas, 
metafísicos malgré eux, y más específicamente evaluados como deudores de la 
“metafísica de la subjetividad”. Los capítulos sobre Derrida de ese libro proponen tales 
despropósitos y tergiversaciones, bajo el tópico de la temida “disolución de la diferencia 
entre filosofía y literatura”, que no merecerían ni que se los mencionase. Hay que 
hacerlo porque en nuestros medios es muy común que la presunta “introducción” a 
Derrida, y su “crítica”, se haya hecho de la mano de esas páginas del sin duda peor 
Habermas. (Hay que anotar ahora que en los últimos años el filósofo de Frankfurt  
empezó a rectificar su evaluación filosófica y política de la obra de Derrida. Éste no 
sería ya, como otrora, una especie de “joven neoconservador”, sino más bien un 
heredero sui generis de esa figura que tanto importa a cierto Habermas del tipo judío 
hipercrítico ante las aporías de la  Modernidad, en la línea de Walter Benjamín y 
Theodor Adorno. En el bello discurso de recepción del premio Adorno, Fichus (2001), 
Derrida responde generosamente a esa nueva situación de la siempre compleja relación 
franco-alemana). 
 
 El otro frente polémico en que se ha visto envuelta con efectos aún más 
oscurecedores la posibilidad de “leer” los textos de Derrida cabe situarlo genéricamente 
en la corriente académica abrumadoramente dominante en la cultura filosófica 
anglosajona, en la “filosofía analítica”. Desde ésta insidiosamente se condena 
ocasionalmente a la “desconstrucción” como ejemplo paradigmático de filosofía más o 
menos lúdicamente nihilista y escéptica. El caso más conocido es el de la presunta 
“respuesta” de Searle a una interpretación y parcial apropiación crítica por parte de 
Derrida de la problemática de los “perfomativos” puesta en circulación por Austin. (En 
“Firma, acontecimiento, contexto”, incluido en Márgenes de la filosofía (1972) cabe 
encontrar una aproximación muy novedosa a la fecundidad y a las dificultades de la 
teoría de los actos de habla. Es ese texto el que despertó en Searle la desazón y sin duda 
los celos de “heredero legítimo” auto-autorizado del gran maestro de Oxford, del autor 
de Cómo hacer cosas con palabras). Al margen de esa pseudo-polémica, dado que en 
ningún momento parece que Searle haya entendido una palabra de la propuesta de 
Derrida en este terreno (véase el volumen Limited Inc, 1990), recordemos una amplia 



CONTEXTOS Y POLÉMICAS DE DERRIDA. Patricio Peñalver Gómez 

 
 
 
 

 
 
Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 3 - julio 2005 
 
 
 

4

 

explotación teórica de los temas austinianos a partir de una problematización 
desconstructiva del supuesto primado del discurso apofántico, sobre todo para explicar 
el estatuto de las promesas, en Memorias para Paul de Man (1988). 
 
 Otro escenario. Para entender el litigio que enfrentó a Derrida, a veces a través 
de formas muy desapacibles, a Foucault y a Lacan, en los años setenta, habría que entrar 
en una reconstrucción no posible aquí del contexto teórico y político, pero también 
institucional en sentido amplio, de la Francia de aquellos años, en la resaca del 
desinflamiento de los vagos sentimientos del 68, y en medio de una crisis de la 
“autoconciencia” delirante de vanguardia mundial de la cultura parisina. Se entiende 
bien el significado de que desde al menos el año 1975 Derrida se vea relegado a una 
especie de doloroso exilio interior en París, compensado, eso sí, por una recepción 
creciente de su pensamiento y de su magisterio en el “resto del mundo”, y en especial en 
los Estados Unidos. No podemos, pues, entrar con propiedad en la discusión de Derrida 
con Foucault acerca del significado del cartesianismo en la historia moderna de la 
locura (véase el importante estudio incluido en La escritura y la diferencia, y la 
“réplica” de Foucault, en terrorífica escenificación de toda una “master’s lesson”, en el 
epílogo a la segunda edición (1972) de su Historia de la locura), pero desde luego es un 
fragmento significativo de esa crisis de la alta autoconciencia de la gauche divine 
parisina en aquellos años, cuando Foucault apoyaba públicamente a Jomeini, para 
entendernos. 
 
 Y algo parecido cabría decir de la polémica de Derrida con Lacan, leído éste por 
aquél audazmente como momento regresivo, metafísico, “heideggeriano”, de las 
aperturas críticas que había posibilitado el psicoanálisis clásico. Aquí hay que tener en 
cuenta el enorme peso institucional de las distintas escuelas psicoanalíticas en Francia, y 
también el privilegio que desde muy pronto Derrida asignó a “otros” herederos del 
legado freudiano, menos aclimatables al paisaje francés, como Melanie Klein, Sandor 
Ferenczi, Imre Herrmann, Maria Torok, Nicolas Abraham, o el canadiense René Mayor. 
El texto básico para orientarse en este enclave –importante sobre todo porque concierne 
a un punto importante de la teorización filosófica hecha posible por la Desconstrucción, 
a saber, la interpretación activa expresamente “no metafísica” del psicoanálisis- es sin 
duda “El cartero de la verdad”, incluido en La carte postale. 
 
 Dejamos pues ese capítulo algo sombrío de las polémicas más resonantes en 
estos parajes. (Desde luego “lo de” Sokal es sólo una ingenua aunque no inocente 
gamberrada explotada sin escrúpulos por algunos mandarines de la opinión pública 
filosófica políticamente correcta, a lo Marinas, digamos). 
 
 Pero cabe alguna palabra sobre lo que osé llamar arriba “alergia”: la alergia 
notable de una extensa parte del gremio filosófico académico ante los textos de Derrida. 
Ocurre, “pasa” aquí algo de interés. Esa resistencia, que se verbaliza de muchas 
maneras, a veces de forma regocijantemente apotropaica, obedece a algo “objetivo”: los 
escritos filosóficos, o con interés filosófico cuando menos (pero sobre este tema de “lo 
específicamente filosófico” de este pensamiento volvemos luego) ofrecen una 
complejidad desconcertante de códigos, una apropiación activa vertiginosa de 



CONTEXTOS Y POLÉMICAS DE DERRIDA. Patricio Peñalver Gómez 

 
 
 
 

 
 
Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 3 - julio 2005 
 
 
 

5

 

tradiciones o de archivos de lo más diverso, y repensados justo en su heterogeneidad: 
digamos, por recurrir a la economía de algunos nombres propios, Husserl y Joyce, 
Hegel y Freud, Platón y Nietzsche, Aristóteles y Benveniste, Heidegger y Leroi-
Gourhan, Levi-Strauss y Borges, &. En uno de sus últimos ensayos Derrida ha 
formalizado, hasta cierto punto, la asociación entre el programa sistemático de la 
Desconstrucción y esa apertura metódica a lo que puede parecer inicialmente un 
asociacionismo arbitrario de archivos y códigos estructuralmente diversísimos (cf, “Et 
cetera…”, in Cahiers l’Herne, Derrida, 2004; trad. esp. in Daímon, 19 (Nº 
monográfico, “Contextos de Derrida”), 2002). Nada de eso, no hay arbitrariedad 
gratuita en esas comunicaciones e incluso injertos: hay más bien una específica 
pertinencia en explorar la estructuralidad sistemática del litigio, construible con buenas 
razones, entre, por ejemplo, la supresión metafísica de la animalidad en la analítica del 
Dasein y el tema de una determinada correlación de la mano y el lenguaje fonético en el 
proceso de la hominización tal como lo presenta el gran prehistoriador francés Leroy-
Gourham, del que por lo demás el Meister aus Deutschland probablemente nunca oyó 
hablar. (La clásica obra de Leroy-Gourham, El gesto y la palabra, es un elemento 
imprescindible para explicar la génesis de la Idea de la Gramatología).     
 
  Dicho de otra manera, la reacción alérgica, “fóbica”, más o menos apotropaica, 
característicamente típica de un amplio sector de la filosofía ante los textos y las 
enseñanzas de Derrida, tiene algo así como una explicación objetiva en el hecho de que 
efectivamente el “giro” que ha introducido el Argelino en el movimiento de la filosofía 
desde hace unos cuarenta años resulta efectivamente una “rareza”. Vengo a decir que no 
tendría sentido “defender” a Derrida ante sus críticos corrientes mediante la estrategia 
de subrayar su dimensión “normal”, o indicar lo que comparte con el resto del gremio 
(por ejemplo que lee cuidadosamente los textos originales a los que se refiere, que 
utiliza las reglas lógicas en sus razonamientos, que analiza seriamente los contextos 
históricos, y en especial políticos, de los problemas que plantea, etc.). No: “lo de” que el 
estilo intelectual de Derrida resulte “raro” a tantos responde a que efectivamente 
introduce, ha introducido de hecho, en el campo otrora sereno de la filosofía, un novum, 
que como todo novum, se presenta bajo la especie de lo “monstruoso”. Es interesante 
que el propio Derrida lo avise, más que que lo reconozca, en el quizá técnicamente 
hablando más novedoso de sus escritos, en la primera parte de De la gramatología 
(1967), en la que, anticipa él mismo, “esboza a grandes rasgos una matriz teórica” (trad. 
esp. Siglo XXI, México,  1971, p.3): “El porvenir sólo puede anticiparse bajo la forma 
del peligro absoluto. Rompe absolutamente con la normalidad constituida y, por lo 
tanto, no puede anunciarse, presentarse, sino bajo el aspecto de la monstruosidad 
(subrayado mío)” (ibid., p. 10). 
 
 Una manera de explicar algo débilmente pero didácticamente la dinámica de la 
monstruosidad filosófica que asedia los textos de Derrida sería: que sus operaciones, 
conceptuales (pero no sólo conceptuales: también prácticas, con efectos inmediatos 
institucionales por ejemplo) ponen lo clásico en aporía, perturban la estabilidad de las 
distinciones claras esenciales. Se ha definido alguna vez lo clásico como una instalación 
en la seguridad de las distinciones esenciales, entre esencia y accidente, por ejemplo, o 
entre forma y materia, o entre naturaleza y “cultura” o entre naturaleza y técnica, etc. 



CONTEXTOS Y POLÉMICAS DE DERRIDA. Patricio Peñalver Gómez 

 
 
 
 

 
 
Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 3 - julio 2005 
 
 
 

6

 

Derrida no abole simplistamente esas distinciones, pero las somete a un tipo de 
“análisis” (término entrecomillado porque la Desconstrucción descree en el átomo, en el 
indivisible in-analizable en que terminaría todo análisis clásico) que pone en 
dificultades a las distinciones consideradas. Por ejemplo, la distinción entre escritura y 
habla, o entre suplemento y complemento en el ámbito de una mereología crítica, o la 
distinción entre intención vacía e intuición plena en la estructura de la significación. 
 
 No me aparto del hilo de esto que quería ser una primera aproximación a Derrida 
desde el lado de las dificultades de su recepción. Si lo dicho hasta aquí es cierto, no 
extrañará que la indiscutiblemente “efectiva” presencia de la obra de Derrida en la 
teoría en sentido amplio contemporánea, coexista con el hecho de una notable 
“minoridad” o escasez de sus lectores “reales”. Con un noble deje de melancolía y de  
bello orgullo, se refería a esto en la última entrevista que concedió (in Le Monde, agosto 
de 2004, traducida en el último número de Revista de Occidente). 
 
 Pero desde al menos mediados de los noventa, esa situación extraña del nombre 
y la obra de Derrida en los medios filosóficos canónicos (la iniciativa de un grupo de 
profesores universitarios de la hélite mundial firmando una protesta contra la concesión 
del doctorado Honoris causa a Derrida en la Universidad de Cambridge, ha sido un 
episodio con su parte triste, pero también cómica, Quine and company haciendo el 
ridículo institucional, que viene al caso recordar), ha venido teniendo un contrapeso. O 
dos. Por un lado, en los últimos años, y esto se ha agudizado a partir de la muerte de 
Derrida, cada vez más se impone por así decirlo “objetivamente” el conjunto de la obra 
de Derrida en su carácter de monumentalidad, de fábrica filosófica ineludible para quien 
no quiera negar la evidencia de la “relevancia” del caso: por su complejidad, su 
capacidad de influencia en los más diversos terrenos, por su extensión, incluso, por la 
autoridad de un autor que, como su étimon latino recuerda,  es siempre alguien que 
“crece” (auctor, augere). Por otro lado, y es éste un hecho más fácilmente intuible, las 
instituciones políticas y político-culturales francesas han debido reconocer la 
contribución indiscutible del pensamiento de Derrida para una revitalización 
internacional de la lengua francesa, en especial en la cultura anglosajona. No es extraño 
que Derrida fuera serio candidato al premio Nobel de Literatura del año 2004. En ese 
mismo grupo de fenómenos recientes, que dejan ver un ultimísimo ya que no póstumo 
reconocimiento de la obra de Derrida por parte de la cultura oficial francesa, cabe anotar 
la reciente publicación de un Cahier L’Herne dedicado a aquél. 
 
 Una hipótesis explicativa conductora 
 
 Aunque acabo de sugerir que una lectura efectiva de los escritos de Derrida y 
una atención sostenida a su magisterio, comportan la renuncia a toda simplificación 
cómoda y violenta, en términos de secos “grandes conceptos” o  vagos “problemas 
fundamentales”, el contexto de ahora permite alguna facilidad didáctica. Arriesgaré así 
a título de hipótesis explicativa e interpretativa conductora la propuesta de que el 
pensamiento de Derrida es finalmente una filosofía de la vida que se aproxima a ésta 
desde la específica perspectiva del problema de la diferencia entre lo vivo y lo muerto 
en el viviente. 



CONTEXTOS Y POLÉMICAS DE DERRIDA. Patricio Peñalver Gómez 

 
 
 
 

 
 
Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 3 - julio 2005 
 
 
 

7

 

 Podemos entender esto como un “caso” de lo que se ha dicho arriba acerca de 
que los movimientos desconstructivos eficaces son aquellos que hacen tambalearse 
alguna o algunas de las “distinciones esenciales” que funcionan como otros tantos 
presupuestos en tal o cual tradición, en tal o cual institución. 
 
 La importante y operativísima base fenomenológica del pensamiento de Derrida 
deja ver la múltiple eficacia de una “solicitación” (en el sentido latino: hacer temblar el 
suelo) del supuesto según la cual habría una delimitación clara y nítida entre lo vivo y lo 
muerto, o incluso entre la vida y la muerte, en el movimiento de los vivientes. Así, 
Derrida “explota” las dificultades del Husserl de la fenomenología del “tiempo 
inmanente” para llevar a cabo efectivamente la “distinción esencial” entre la punta del 
“presente viviente”, y la “retención”, de carácter “originario”, del pasado inmediato, en 
el flujo de las vivencias intencionales. En un cierto punto Husserl se ve abocado a 
asignar el carácter de “percepción”, de experiencia “originaria”, a la retención, que sin 
embargo, por definición y se diría que por esencia, es retención de un momento pasado, 
no dado en el presente. Más que “distinción esencial” o delimitación entre presente  
viviente (Lebendige Gegenwart)  y retención, habría más bien, entretejimiento, vínculo 
irreductible. Y podría verse, siempre en proximidad con una cierta literalidad de 
Husserl, que el mismo “problema”, o más bien, que el mismo entretejimiento 
irreductible se da entre estructuras psíquicas que en principio aparecen como 
irreductiblemente separadas. Así, entre la memoria “viva” y la memoria técnica hay 
mucho entretejimiento. En esto tiene que ver la desconstrucción bien conocida del mito 
generalizadísimo (desde un cierto platonismo ingenuo hasta Levi-Strauss) de una 
separación sustancialista y jerarquizante de la “palabra originaria” y de la “escritura 
secundaria”. La Gramatología, la matriz teórica más reconocible en el movimiento de 
pensamiento de Derrida, inventa un concepto operatorio de “archiescritura”, en 
referencia a huellas o trazos articulados según alguna estructura o sintaxis, a partir del 
cual habría que explicar tanto la escritura en sentido corriente, como el habla, como 
también otras “sustancias de expresión” (en el sentido de Helmslev). 
 
 Cabe aquí notar que, en nuestros parajes, ya en la primera edición de 1971 
Etnología y utopía, y en el contexto polémico de la crítica al concepto de escritura de 
Levi-Strauss (al menos el concepto de escritura implicado en sus melancólicas 
meditaciones sobre los pueblos ágrafos), Gustavo Bueno había llamado la atención 
sobre el interés de la Gramatología. Con un léxico “ontológico” que podría a algunos 
parecer fuera de lugar, la reafirmación que encontramos en Bueno del carácter 
filosófico, más que científico de la Gramatología, así como el vínculo de ésta con la 
corporeidad, sugiere un campo posible de convergencias entre Materialismo filosófico y 
Desconstrucción: “Por ello, la “Gramatología” sería más bien filosofía que ciencia 
(Derrida concede que no es ciencia humana ni regional). La Idea onotológica que me 
parece está en la base de la gramatología filosófica es la Idea de “conciencia corpórea”. 
Precisamente porque a partir de la escritura se hace posible la “objetivación” del cuerpo, 
es por lo que la escritura es el responsable principal de ese “desajuste” que está en la 



CONTEXTOS Y POLÉMICAS DE DERRIDA. Patricio Peñalver Gómez 

 
 
 
 

 
 
Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 3 - julio 2005 
 
 
 

8

 

base de la conciencia corpórea racional” (Gustavo Bueno, Etnología y utopía, (1971), 2º 
edición, 1987, Barcelona, Júcar, 1987, p. 154)1. 
 
 La inquietud en la diferenciación de la vida y la muerte, o de lo vivo y lo muerto 
en el movimiento del viviente, es, sugiero según mi hipótesis, un posble tema de 
conducción de una lectura orientada del enorme corpus de Derrida. Pero cabe 
localizarlo más especialmente en uno de sus ensayos más eficazmente germinales e 
inventivos, en La voz y el fenómeno (1967). Ahí el arranque es un análisis y una 
interpretación ya de hecho descontructiva, de la serie de “distinciones esenciales” con 
que se abren las Investigaciones lógicas de Husserl, empezando por la distinción entre 
“señal” (Anzeichen) y “expresión” (Ausdruck). Y el capítulo conclusivo (“El 
suplemento de origen”) insiste en las aporías de la vida y la muerte en la estructura de la 
conciencia. La tesis husserliana de la idealidad y repetibilidad de la Bedeutung, así 
como la constante diferenciación entre intención e intuición, dan lugar a “paradojas”, 
digámoslo así, como las siguientes, valga la cita in extenso: “Del mismo modo que no 
tengo necesidad de percibir para comprender un enunciado de percepción, no tengo 
necesidad de la intuición del objeto Yo para comprender la palabra Yo. La posibilidad de 
esta no-intuición constituye la Bedeutung como tal, la Bedeutung normal en cuanto tal. 
Cuando la palabra Yo aparece, la idealidad de su Bedeutung, en tanto que es distinta de 
su “objeto”, nos pone en la situación que Husserl describe como anormal: como si Yo 
estuviese escrito por un desconocido. Sólo esto permite comprender el hecho de que 
comprendemos la palabra Yo no solamente cuando su “autor” es desconocido, sino 
cuando es perfectamente ficticio. Y cuando está muerto. La idealidad de la Bedeutung 
tiene aquí un valor estructuralmente testamentario. (…) Mi muerte es estructuralmente 
necesaria al funcionamiento del Yo. Que esté además “vivo”, y que tenga certeza de 
ello, esto viene por añadidura al querer-decir. Y esta estructura está activa, guarda su 
eficacia original incluso cuando digo “yo estoy vivo”, en el preciso momento en que, si 
esto es posible, tengo la intuición plena y actual de ello. La Bedeutung “yo soy” o “yo 
estoy vivo”, o aún “mi presente vivo es”, no es lo que es, no tiene la identidad ideal 
propia de toda Bedeutung más que si no se daja encentar por la falsedad, es decir, si yo 
puedo estar muerto en el momento en que aquella funciona. Sin duda será diferente de 
la Bedeutung “yo estoy muerto”, pero no necesariamente del hecho de que “yo estoy 
muerto”. El enunciado “yo estoy vivo” acompaña mi estar-muerto y su posibilidad 
requiere la posibilidad de que esté muerto; e inversamente. No es esto una historia 
extraordinaria de Poe (se refiere Derrida a “El señor de Valdemar”), sino la historia 
ordinaria del lenguaje” (La voz y el fenómeno, Pre-textos, Valencia, 1985, p. 158-159). 
 
 (Dejamos para otro momento el análisis de las implicaciones de un cierto 
privilegio de la estructura “dentro-fuera”, como cible de la desconstrucción del 
idealismo fenomenológico. El “corporeísmo” ejercido desde la matriz gramatológico 
llevaría, creemos, a una determinada forma de primacía de la estructura “cerca-lejos” en 

                                                 
1 Me he interesado en el tema en “Ontologías en desconstrucción”, in Ramón Rodríguez (ed.), Métodos 
del pensamiento ontológico, Madrid, Síntesis, 2002, pp. 273-308, así como en “Vuelta de tuerca en el 
litigio de la metafísica”, in J. González y E. Trías (eds.), Cuestiones metafísicas, Trotta, Madrid, 2003, pp. 
181-225. 



CONTEXTOS Y POLÉMICAS DE DERRIDA. Patricio Peñalver Gómez 

 
 
 
 

 
 
Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 3 - julio 2005 
 
 
 

9

 

la estructura del comportamiento y en la fenomenología de la percepción. Se entiende la 
posibilidad de una convergencia entre una cierta Desconstrucción, y las tendencias de 
una fenomenonología materialista en la línea de Michel Henry2.) 
  
 Contextos y problemas de surgimiento 
 
 Obviamente no pretendemos esbozar algo así como una biografía intelectual de 
Jacques Derrida, pero debe contribuir a clarificar nuestra tarea en este momento, la de 
ponernos en condiciones de una evaluación del significado de la obra del filósofo en el 
espacio del pensamiento contemporáneo, la indicación de los referentes básicos que 
están en la base del surgimiento o la génesis de su escritura y de su filosofía, de su 
filosofía de la escritura y de la diferencia. 
 
 He señalado ya la importancia del referente fenomenológico, de la capa 
fenomenológica de esta estructura metódica compleja que es la Desconstrucción. La 
presencia de la Fenomenología es más visible en la primera fase (además de en La voz y 
el fenómeno, 1967, previamente en el extenso estudio introductorio de El origen de la 
geometría de Husserl, en algunos ensayos de La escritura y la diferencia, 1967), y tras 
un tiempo de cierta elipsis, vuelve a ocupar un lugar central en Le toucher, Jean Luc 
Nancy (2000) que vincula la revisión de la “fenomenología del cuerpo” a una 
formidable lectura del tema del tacto en el Peri psychés de Aristóteles. Importa precisar 
que la recepción que el joven Derrida hace de Husserl está de entrada emancipada de los 
esquemas interpretativos entronizados en la Francia de los cuarenta y los cincuenta por 
Merleau-Ponty y Sartre. Tienen más significación para su lectura de Husserl, por 
ejemplo, un libro ahora algo demasiado olvidado, el de Tran-Duc-Thao, sobre 
Fenomenología y materialismo dialéctico o los trabajos fenomenológicos más 
“epistemológicos” de Cavaillés, Canguilhem, Landgrebe, Ingarden, etc. El joven 
Derrida está más interesado en el Husserl fenomenólogo de la génesis intencional, de la 
historicidad de la verdad, y de la dinámica de la ciencia,  que en la “fenomenología 
existencial”, con toda su patética del Lebenswelt. 
 
 He hecho referencia antes también de pasada al tema del Estructuralismo. La 
primera huella de éste en los textos de Derrida, sobre todo en De la gramatología, en La 
escritura y la diferencia, en Posiciones (1967), o en Márgenes de la filosofía (1972), e 
incluso en Glas (1974), no debe entenderse en términos de “influencia” o, menos aún, 
de “adscripción”. Derrida no es un filósofo estructuralista (como sí puede decirse de un 
cierto Foucault), ni siquiera un filósofo “post-estructuralista”. Más bien polemiza contra 

                                                 
2 En La fenomenología de la verdad: Husserl, Ricardo S. Ortiz de Urbina (Pentalfa, Gijón, 1984) apunta 
la relevancia del primer estudio amplio de Derrida sobre Husserl, el trabajo sobre El origen de la 
geometría (1961), en la línea de una “historicidad de la verdad” que habría que pensar más allá del 
empirismo historicista y del platonismo convencional (p. 173). Pero hay que decir que en el último 
Derrida, un cierto judaísmo filosófico trabaja como una fuerza crítica desveladota del cristianismo 
especulativo inscrito en el encarnacionismo de toda una línea de la Fenomenología francesa, desde 
Merleau-Ponty a Didier Franck y Jean Luc Nancy (cf. espec. Le toucher, Jean Luc Nancy, Galilée, Paris, 
2000). 
 



CONTEXTOS Y POLÉMICAS DE DERRIDA. Patricio Peñalver Gómez 

 
 
 
 

 
 
Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 3 - julio 2005 
 
 
 

10

 

la reducción estructuralista de los motivos de la génesis. Y contra su lingüisticismo, su 
laliocentrismo. Se olvida que una manifestación típica de lo que llama Derrida, con 
palabra acaso no muy afortunada, a la vista del uso tan tergiversado que se ha hecho de 
ella, “logocentrismo”,  es la muy manida tesis estructuralista de un presunto primado del 
lenguaje, coincidiendo por lo demás con el dichoso “linguistic turn” de otra tradición. 
Pero la crisis “epistemológica” que produjo el Estructuralismo lingüístico y etnológico 
(frente a la Fenomenología, frente a la Dialéctica, y frente al Historicismo) en los años 
sesenta es una pieza importante del paisaje en el que surge y da sus primeros pasos la 
Idea de la Gramatología. La discusión entablada en la segunda parte de De la 
gramatología frente al neorrousseaunismo declarado de Levi-Strauss tendría que ser 
reconsiderada aquí. 
 
 Otro elemento a tener en cuenta: el psicoanálisis. En especial en dos puntos. 
Primero, desde luego, en el pensamiento de Derrida juega un papel metódico, 
operatorio, su lectura sistematica y crítica de Freud; una lectura, creemos, que no tiene 
parangón, en cuanto a su nivel de exigencia técnica y de dominio del campo, en los 
ámbitos de la teoría contemporánea (y por cierto lectura sistemáticamente crítica para 
con los supuestos metafísicos del fundador del psicoanálisis). Y segundo, una 
explicación profundamente polémica con el tipo de psicoanálisis propiciado por Lacan 
(y sus mil discípulos parisinos), esto es, un psicoanálisis abiertamente abierto, a veces 
ingenuamente abierto a la especulación teórica y filosófica o para-filosófica. En el 
marco de la separación crítica respecto a los supuestos del Lacanismo (por ejemplo, la 
tripartición oscuramente metafísica de lo Real, lo Simbólico y lo Imaginario, o la manía 
de Lacan de que es imposible resolver el conflicto del psiquismo entre el Narcisismo de 
Ego y el “deseo del Otro”) cobra relevancia un motivo crítico que podría parecer 
“menor”, o sólo “político”, pero que en realidad tiene un ineludible sentido teórico: es el 
motivo de la desconstrucción del falocentrismo. La diferencia masculino-femenina es 
un asunto filosófico de primer orden en la Desconstrucción. Remitimos para todo esto al 
capítulo “Elogio del psicoanálisis” del importante diálogo de Derrida con Elisabeth 
Roudinesco (una conocida discípula de Lacan): De quoi demain… Dialogue (Fayard-
Galilée, Paris, 2001). 
 
 El tipo de marxismo dominante en Francia en los años de formación y primera 
madurez de Derrida está muy marcado por las tentativas de emancipar la teoría marxista 
de la locura de la noche estalinista (pero no se olvide que de los grandes partidos 
comunistas de Occidente en la Postguerra, el de Francia era el más ligado a la U.R.S.S.), 
así como de los vagos humanismos existencialistas marxistas (a lo Garaudy, digamos). 
Althusser, el nombre más conocido de lo que se llegó a denominar “marxismo 
estructuralista”, fue profesor, y amigo, de Derrida en la École Normale Supérieure de 
los primeros cincuenta. En Posiciones (1967), en una conversación crítica con un grupo 
de marxistas muy de la época (“maoístas”, etc.), Derrida se manifiesta muy prudente a 
la hora de evaluar las posibles relaciones entre el Materialismo histórico y el programa 
desconstructivo que por entonces empezó a verse que surgía muy naturalmente de la 
matriz teórica de la Gramatología. Ésta es profundamente antagónica a toda “filosofía 
de la historia”, con su más o menos confesado teleologísmo (y en el Materialismo 
histórico convencional hay mucho de “filosofía de la historia”). Más próxima está la 



CONTEXTOS Y POLÉMICAS DE DERRIDA. Patricio Peñalver Gómez 

 
 
 
 

 
 
Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 3 - julio 2005 
 
 
 

11

 

Gramatología a la crítica marxista de las ideologías, y ya a la elaboración crítica del 
concepto de ideología. Como también a los motivos de la lucha de clases, y al análisis 
específicamente marxiano de la sociedad moderna. (Y aquí cabe anotar una “laguna” 
interesante: Derrida comparte con la inteligencia francesa dominante un notable 
desconocimiento del análisis weberiano de las sociedades modernas). Pero, a pesar de 
esa proximidad y parcial sintonía con algunos marxismos (seguramente no aquel que 
representaba Sartre delirantemente cuando proclamaba que “el marxismo”, así, “el” 
marxismo, era “el horizonte insuperable de nuestro tiempo”), cabe advertir una cierta 
elipsis de los motivos marxianos y marxistas en los textos de Derrida de los sesenta y 
los setenta. En esa elipsis había sin duda una resistencia estratégica a ser o resultar, por 
sus reservas críticas a las configuraciones dominantes del marxismo en la época, 
objetivamente aliado de un discurso políticamente equívoco de combate contra la 
Izquierda social en la fase tardía de la Guerra Fría. Esa estratégica elipsis de lo político 
convencional o manifiesto, esa prudente discreción a la hora de unirse a los fáciles 
“manifiestos de intelectuales” en apoyo de la “cause du peuple”, en una fase del camino 
de Derrida, ha dado ocasión a que desde posiciones “marxistas” (a lo Eagleton o a lo 
Negri, o incluso a lo Wellmer), aquel haya sido evaluado con frecuencia como pensador 
“estético”, o incluso a-político. Más relevante sin embargo es que tras el derrumbe de la 
URSS en 1989, y cuando entre intelectuales incluso sedicentes de “izquierda”3 empieza 
a no ser de buen tono citar o recordar a Marx,  Derrida publica una arriesgada obra cuyo 
título es ya una invención: Espectros de Marx (1993). Es quizá la obra de Derrida que 
ha tenido más impacto fuera de su entorno de discípulos y lectores habituales. De nuevo 
resulta característico sin embargo el predominio de la cultura teórica anglosajona en la 
recepción crítica de este libro, cuyo núcleo por lo demás había sido la intervención de 
Derrida en un congreso organizado en Estados Unidos. En España, el colectivo dirigido 
por Cristina Peretti ha dedicado un volumen a la discusión de los temas básicos de la 
obra: Espectrografías (desde Marx y Derrida), ed. C. P., Madrid, Trotta, 2003). 
Subrayo la perspectiva incisivamente crítica del texto de Ripalda. La más importante 
contribución de Derrida al debate suscitado por Espectros de Marx es Marx & Sons 
(2002), cuya primera edición, en inglés, formaba parte de una obra colectiva dirigida 
por Michael Sprinker, Ghostly Demarcations (Verso, Londres, 1999), con 
contribuciones de Fredric Jameson, Terry Eagleton, Toni Negri, Werner Hamacher, y 
otros. Una ocasión por cierto por otra parte para comprobar la sutileza crítica con que 
puede recurrir el filósofo francés a la ironía cuando comprueba la persistencia de tantos 
malentendidos en la “alta cultura” académica, incluso cuando hay, como de hecho la 
hay en los participantes en el volumen citado, una premisa de “simpatía” por la posición 
genéricamente “izquierdista” de Derrida ante los grandes problemas políticos de la 
agenda mundial.   
 
        Otros nombres propios, los de Nietzsche, Heidegger, Lévinas, frecuentados por la 
escritura de Derrida, son habitualmente reconocidos como referentes de contextos 
determinantes de la génesis y del desarrollo de la matriz teórica gramatológica. El 

                                                 
3 El expediente de las comillas quiere indicar que el “concepto” de izquierda está lejos de estar bien 
formado en las cabezas de sus usuarios habituales. Remitimos a la audaz desmitificación de Gustavo 
Bueno: El mito de la izquierda, Barcelona, 2003. 



CONTEXTOS Y POLÉMICAS DE DERRIDA. Patricio Peñalver Gómez 

 
 
 
 

 
 
Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 3 - julio 2005 
 
 
 

12

 

impulso de ésta a reconocer la básica materialidad y la corporeidad de la experiencia 
humana, encuentra, no sin alguna paradoja, importantes aliados en algunos de los 
motivos que han puesto en circulación aquellos: así, de Nietzsche, la demolición 
genealógica de cierta idealidad “platónica”, de Heidegger, la diferencia entre el “ser 
temporal” y el núcleo metafísico del concepto de ser forjado por la referencia a la 
“presencia” y la “sub-jetualidad” de la “sustancia” de toda la vida; y, más 
inesperadamente, de la irruptiva Heterología de Levinas Derrida toma, y reelabora, el 
concepto de huella, el concepto, si cabe decirlo así, de una inaccesibilidad del Otro a la 
intuición objetivadota de algo “dado”.  Pero ni Derrida es un heideggeriano, como reza, 
sin embargo, un tópico muy extendido, ni un simple seguidor de la metafísica de la 
alteridad del filósofo judío de origen lituano, y su manera de explotar los recursos 
genealógicos de Nietzsche se parecen poco a los motivos que cabe encontrar en el 
“nietzscheanismo” difuso algo demasiado difundido en parte de la cultura filosófica 
académica llamada “continental” por los isleños, de los años setenta y ochenta. El 
debate con Heidegger parte de asumir la ineludibilidad de las cuestiones de Heidegger, 
desde la Analítica de la existencia, a la Destrucción de la Onto-teología; pero Derrida ha 
sometido a implacable análisis los residuos metafísicos que operaban en los temas 
heideggerianos de lo “propio”, (eigentlich), del sentido del Ser, y quizá, sobre todo, la 
continuación heideggeriana del dogma metafísico moderno de un abismo ontológico 
entre la animalidad y el Geist del hombre. En cuanto a Levinas, desde el principio, 
Derrida ha expuesto articuladas reservas críticas en especial frente al “teologismo” 
inconfesado y el infinitismo reafirmado del gran filósofo judío de la Alteridad. El viejo 
ensayo de 1964, “Violencia y metafísica” (incluido en La escritura y la diferencia) 
sigue siendo la “mejor” introducción a las cuestiones, ineludibles por otro lado, 
planteadas en Totalidad e infinito (de E. L., 1961), que marcó a su vez un giro decisivo 
en la tradición fenomenológica. 
 
 Cabría citar finalmente en este apartado la relación, muy diferenciada, de 
Derrida, con los filósofos de la Escuela de Frankfurt. El corpus más importante en este 
contexto es sin duda el de Walter Benjamín. Se recordará la simpatía hermenéutica 
adivinatoria del Derrida más “feliz”, en la recepción del premio Adorno el año 2001 (de 
un Derrida winner, tras tanto tiempo de ser y jugar a loser, hijo bastardo de la filosofía 
noble, el “más puro de los bastardos” como subraya David F. Krell, quizá el más atento 
lector de Derrida en los Estados Unidos), cuando se vuelve a interpretar la bella carta de 
un Benjamín fugitivo, en un campo de refugiados en la Francia de 1940, a la mujer de 
Adorno, en torno a un sueño intensamente erótico (cf. Fichus, trad. esp. Acabados, 
Trotta, 2004). 
 
 Tres condiciones 
  
 Pero el corpus de Derrida, y su crecimiento, su aumento o su augere que hace 
crecer la autoridad de aquel como autor, ha producido un novum irreductible en el 
ámbito de la filosofía contemporánea. La explicación crítica del programa 
gramatológico con sus premisas o sus antecedentes, es desde luego un paso en la 
comprensión, y, en rigor, en el comienzo de la ejecución de ese programa. (En efecto, 
las operaciones que propician los textos (en sentido restringido) de Derrida en sus 



CONTEXTOS Y POLÉMICAS DE DERRIDA. Patricio Peñalver Gómez 

 
 
 
 

 
 
Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 3 - julio 2005 
 
 
 

13

 

relaciones con otros textos (en sentido amplio) comprometen al lector efectivo de 
aquellos. La Desconstrucción en serio nunca podría ser objeto de mera consideración, 
desde el primer momento provoca un movimiento, una apelación, una quebradura de 
cabeza, o un nuevo sentido de responsabilidad. La Desconstrucción desconstruye la 
tranquila y dogmática separación de la teoría y la práctica en la experiencia de pensar, 
hablar, escribir, leer, o “hacer cosas con palabras”. Se entiende la virulencia que alcanza 
en estos parajes el magno problema del estatuto de los performativos, y la relación de 
ese problema con la posibilidad de la Ontología. No quita por otra parte que el recurso 
algo inercial en este comentario a términos como “operación”, “análisis”, “método” 
resulte en un cierto punto insuficiente para dar cuenta de lo que la Desconstrucción tiene 
de acontecimiento, de algo que pasa, y de ahí que pueda decirse algo como: “Ello se 
desconstruye”). Pero tiene interés identificar aquello que en ese programa parece menos 
derivable de aquellas premisas. 
 
 El acceso temático a lo “original” del pensamiento de Derrida debería respetar, 
proponemos, tres condiciones. 
 
 En primer lugar, habrá que asumir las consecuencias del hecho de que la 
Desconstrucción se resiste activamente metódicamente a ingresar en las categorías de la 
Historia de la Filosofía. Es que la Desconstrucción polemiza esencialmente con toda 
una serie de supuestos de esa disciplina, o al menos de los supuestos típicos de la 
configuración dominante escolarmente de la misma: así, los relativos a las nociones de 
tradición, de continuidad, de identidad, de contexto, de epocalidad, de teleología. El 
concepto mismo de “crisis” vendría a quedar en peculiar crisis en las operaciones de 
lectura, de interpretación, de escritura que moviliza la Desconstrucción. Quizá el mejor 
paradigma de ésta sería el de la traducción. La cuestión de la Desconstrucción–se apunta 
en “Carta a un amigo japonés”- “es, asimismo, la cuestión de la traducción y de la 
lengua de los conceptos, del corpus conceptual de la metafísica llamada “occidental”” 
(in El tiempo de una tesis, Barcelona, 1997). 
 
 En segundo lugar la interpretación temática y problemática tendrá que tener en 
cuenta constantemente una tensión estructural de la escritura de Derrida, la tensión entre 
el “deseo de idioma”, el ajuste de la expresión filosófica a la singularidad del firmante y 
de su situación, y lo que de forma convencional llamaremos la fidelidad a la 
irrenunciable ambición de verdad, de universalidad, de toda filosofía. Contra lo que 
propaga el rumor, los textos, y la enseñanza de Derrida–justo para calibrar esta 
dimensión, si se quiere, “tradicional”, es interesante resaltar el papel de éste como 
profesor universitario durante más de cuarenta años- están comprometidos en diversas 
formas de argumentación crítica, de reflexión enfáticamente racionalista. 
 
 En fin, una tercera condición del tipo de interpretación que propongo es el 
compromiso con una lectura preeminentemente filosófica, incluso enfáticamente 
filosófica, de los textos y el magisterio de Derrida. El punto se enfrenta inmediatamente 
a la controversia. El acento en el “lado” literario o poético del pensamiento de Derrida 
es un tópico, manejado diversamente por amigos y enemigos de estos movimientos. 
Creo sin embargo que cabe justificar esta propuesta, y sobre la base no sólo de los 



CONTEXTOS Y POLÉMICAS DE DERRIDA. Patricio Peñalver Gómez 

 
 
 
 

 
 
Eikasia. Revista de filosofía - año I - número 0 – Artículo 3 - julio 2005 
 
 
 

14

 

ensayos de la primera etapa, hasta, digamos, Glas (1974). Podemos remitir, a título de 
índice, al ensayo reciente “Le “Monde” des Lumières à Venir”, conferencia de apertura 
de un congreso sobre “La potencia de lo racional” (incluido en Voyous. Deux essais sur 
la raison, 2003). 
 
 Esas tres condiciones podrían orientar una interpretación –no sumisa- de los 
problemas justamente filosóficos, y que conciernen por lo pronto al estatuto mismo de 
la filosofía en las sociedades tardomodernas (las sociedades de la técnica de la 
reproducción más o menos ilimitada), que ha abierto o ha reinventado el pensamiento de 
Derrida. 
 
 Creo que sería útil una tentativa sistemática de confrontación con la 
Fenomenología, con una Fenomenología que radicalizase, más allá del idealismo 
trascendental husserliano, los problemas del cuerpo, del tiempo, y de la socialidad, 
sobre la base de la mutación que la técnica moderna impone al viejo concepto de 
“percepción”. ¿Qué podría ser una Fenomenología corporalista que renunciase al mito 
de lo originario, al “primado de la percepción”? 



SOBRE EL NEXO CIRCULAR ENTRE SOCIOLOGÍA Y  CIENCIA EN COMTE. ALBERTO HIDALGO TUÑÓN 
 

 
 
 
EIKASIA. REVISTA DE FILOSOFÍA - AÑO I - NÚMERO 0 – ARTÍCULO 4 - JULIO 2005 
 
 
 

 
 

1

 
SOBRE EL NEXO CIRCULAR ENTRE SOCIOLOGÍA Y  

CIENCIA EN COMTE. 
ALBERTO HIDALGO TUÑÓN 
UNIVERSIDAD DE OVIEDO 

 
 

 Es un tópico de la sociología discutir sobre la paternidad intelectual de la disciplina 
sociologica. Aunque genéricamente se asocia la sociología a la modernidad, es decir, al 
proceso de secularización  que trajo consigo de forma aparentemente irreversible el 
proyecto ilustrado y su triunfo revolucionario en 1789, tópicamente se reconoce que 
Comte acuñó el término en 1824 en sustitución del concepto de física social  que él 
mismo, no obstante, siguió utilizanado en su célebre Cours de Philosophie positive  (1830-

1842)1. Sólo en la Lección XLVII del Cours, aparecida en 1839 tomará carta de 
naturaleza esta denominación para designar el «estudio positivo del conjunto de las leyes 

fundamentales propias a los fenómenos sociales»2.  
 
 Pero ha sido otro francés, Emile Durkheim, padre a su vez de la academización de la 
sociología como disciplina universitaria, quien, al vindicar el socialismo de Saint-Simon, 
acaba haciéndole responsable, en detrimento de Comte, de «la idea de extender a las 
ciencias sociales el método de las ciencias positivas, de donde surgió la sociología, y el 

método histórico, auxiliar indispensable de la sociología»3. Sea lo que fuere de esa 
polémica, que los especialistas en Sociología suelen resolver eclécticamente concediendo 
a Saint-Simon el título de «precursor» y a Comte el de «consolidador»,  desde la 
perspectiva de la sociología de la ciencia  actual, hay que atribuir a Comte con toda 
justicia el establecimiento de los nexos circulares  pertinentes entre sociología y ciencia, 
de modo que su teoría de la ciencia puede considerarse sin escrúpulo como la primera 
formulación de un auténtica Sociología de la Ciencia  como ha visto Pierre Ducassé con 

sagacidad4. Mostraré los dos argumentos básicos que hacen de la Sociología de Comte en 
primer conato de hacer sociología de la ciencia, antes de pasar a discutir —como 
argumento de refuerzo— las diferencias entre la sociología de Comte y la de Saint-Simon, 
y sus nexos con la ideología de Desttut de Tracy. 
 
 1.— Comte, a diferencia de Saint-Simon, es en Francia, al lado William Whewell en 
Gran Bretaña y de Bernhard Bolzano en Alemania, uno de los tres creadores de la «Teoría 
de la Ciencia» como disciplina autónoma y diferenciada de la «teoría del conocimiento». 
En otro lugar he demostrado que la cristalización de esta nueva disciplina ocurrió en la 

                                                           

1Cours de Philosophie positive  (1830-1842) Paris, Ed. de H. Gouhier (hay vers. cast. en Aguilar, Buenos 
Aires, 1980). La edición más manejable en francés es la de Anthropos, París, 1968, reimp. anastáltica del 
original bajo el título Oeuvres de Auguste Comte. 
2Comte (1939), Cours.. Vol. 4º. 
3E. Durkheim (1926), Le socialisme et la doctrine Saint-Simonienne, PUF, París, 1971 /vers. cast. Editora 
Nacional, Madrid, 1981, p. 136.  
4 J. Ducassé (1939), Méthode et intuition chez Auguste Comte, Alcan, París. 



SOBRE EL NEXO CIRCULAR ENTRE SOCIOLOGÍA Y  CIENCIA EN COMTE. ALBERTO HIDALGO TUÑÓN 
 

 
 
 
EIKASIA. REVISTA DE FILOSOFÍA - AÑO I - NÚMERO 0 – ARTÍCULO 4 - JULIO 2005 
 
 
 

 
 

2

década de 1830-1840, por razones nada gratuitas5. Pues bien, lo característico de la 
estrategia metacientífica fundada por Comte en relación con las representadas por 
Whewell y Bolzano consiste precisamente en que para prosperar necesita fundar una 
nueva ciencia positiva: la sociología. 
 
 Podriamos decir que las estrategias gnoseológicas de Whewel y Bolzano reposan 
sobre disciplinas lógicas tradicionales (inductivas o deductrivas), mientras la estretegia 
positivista de Comte es más bien sociológica, porque establece un nexo circular  entre la 
reflexión metateórica que inaugura y la fundación de la sociología positiva, que postula 
como coronación del sistema enciclopédico de la ciencias, al lado de las Matemáticas, la 
Astronomía, la Física, la Química y la Biología. La célebre Ley de los tres estadios, en 
efecto, que todo el mundo repite como un estribillo y que constituye el argumento nuclear 
de la filosofía comtiana, resulta ser al fín y a la postre una ley sociológica del desarrollo 
del conocimiento humano, es decir, una ley de una disciplina aún no fundada, similar a la 
sociología del conocimiento y/o a la sociología de la ciencia actuales. De esta manera la 
Sociología de la Ciencia se convertiría en la esencia misma del proyecto Comtiano, pues la 
sociología no es sólo «física social», sino una auténtica «ciencia de las ciencias», que 
justifica, coordina y dota de sentido al resto de las ciencias particulares. En resumen, el 
hecho de que la ley de los tres estadios  y la clasificación de las ciencias  propuestas por 
Comte sean como son constituye el primer argumento de fondo para ver en las 
formulaciones metacientíficas del fundador del positivismo la primera cristalización de 
una auténtica sociología de la ciencia sesgada gnoseológicamente. 
 
 Desde una perspectiva histórico cultural sería engañoso, en efecto, aislar el núcleo 
conceptual de la epistemología de Comte de los aspectos institucionales  y sociológicos de 
que se rodea su proyecto.  Como se sabe, en la época de Comte se había producido una 
espectacular eclosión de descubrimientos científicos que repercutía cada vez más en la 
vida y en la conciencia de los ciudadanos europeos y es un hecho notable que que las 
Universidades en Francia no habían desempeñado un papel principal en este desarrollo. El 
periodo que va de 1800 a 1830 se conoce como la edad de oro de la ciencia francesa. 
Cauchy, Galois, Frenel, Ampère, Sadi Carnot, Fourier, Poisson, Lavoisier, Proust, 
Berthollet y Gay-Lussac, por citar sólo primeras figuras, produjeron en estas fechas lo más 
granado de su obra científica. ¿Cómo enfrentar este desbordamiento que la Universidad 
como institución era incapaz, no ya de encauzar, sino probablemente ni siquiera de 
comprender? Probablemente, como dice Ortega y Gasset, sea Comte, «el demente genial», 
quien mejor comprende este crecimiento imparable y las transformaciones progresivas que 
está provocando en la sociedad. Jean Piaget acierta a resumir el núcleo de la estrategia 
espistemológica de Comte con las siguientes palabras: «El procedimiento más sencillo 
para dominar las cuestiones planteadas por las continuas transformaciones de las ciencias 
consiste en esforzarse por estabilizarlas, tratando, por una parte de delimitar sus fronteras 
contra toda incursión posible de la metafísica y, por otra, de fijar de una vez por todas los 

                                                           

5 A. Hidalgo T. «El contexto determinante de la Teoría de la Ciencia. Precisiones históricas» en A.Hidalgo 
y C. Iglesias, Actas del III Congreso de Teoría y Metodología de las Ciencias,  Servicio de Publicaciones 
de la Univ. de Oviedo, 1988, pp. 29-38 



SOBRE EL NEXO CIRCULAR ENTRE SOCIOLOGÍA Y  CIENCIA EN COMTE. ALBERTO HIDALGO TUÑÓN 
 

 
 
 
EIKASIA. REVISTA DE FILOSOFÍA - AÑO I - NÚMERO 0 – ARTÍCULO 4 - JULIO 2005 
 
 
 

 
 

3

principios y métodos de estas ciencias. Tal es el doble objetivo que se propuso alcanzar 

Auguste Comte en su Cours...»6. 
 
 Entre las contribuciones más sobresalientes a la estabilización de las ciencias puede 
citarse, en efecto, su criterio de demarcación  entre el tipo de conocimiento que merece el 
nombre de ciencia y la mera especulación «metafísica», pero también su elegante 
clasificación de las ciencias. A los efectos del presente análisis, sin embargo, debe 
destacarse la conexión que ambas cuestiones mantienen con su tipología evolutiva del 
conocimiento, es decir, con aquella «grande loi fondamentale», según  la  cual  «chaque 
branche de nos connaissances passe successivement par trois états théoriques différents: 

l'état théologique, ou fictif; l'état métaphysique, ou abstrait; l'état sicentifique, ou positif»7. 
Porque Comte no decide arbitrariamente o a priori  que los rasgos que definen el 
conocimiento «científico» frente al «metafísico» son el fenomenismo, el objetivismo 
nomológico y el empirismo —valgan las etiquetas para simplificar—, sino que recurre a la 
observación histórica y al estado actual del desarrollo organizativo de las ciencias para 
instruirse sobre el modo en que se ha operado la transformación progresiva del saber 
humano. Y puesto que la ciencia es, en definitiva, un hecho sociológico, un factor de la 
vida social de la humanidad contemporánea, deberá reservarse el nombre de ciencia, 
positivamente hablando, al conjunto de operaciones que se observan como 
constitutivas de la evolución y progreso de las ciencias modernas de la naturaleza. 
Por esta vía el problema de la demarcación remite a la ley de los tres estadios. Puede 
argüirse, sin duda, que también ocurre lo contrario, es decir, que la ley de los tres estadios 
remite al criterio de demarcación. Pero este circularismo del pensamiento de Comte, que 
le impide proyectar el desarrollo de las ciencias más allá de los espectaculares progresos 
logrados por el paradigma «mecanicista"»newtoniano, no sólo abona el diagnóstico 
piagetiano sobre la estrategia de la estabilización  como característica del positivismo, 
sino que, por añadidura, verifica internamente la tesis de que el Cours  constituye la 
primera reacción metacientífica ante el progreso desbordante de las ciencias y de la 
revolución industrial, reacción sociológica, ciertamente, abocada hacia un programa de 
autocomprensión positivista de sociología de la ciencia. 
 
 Otro tanto ocurre con el tema de la clasificación de las ciencias, propuesta por 
Comte, cuyo criterio («grado creciente de generalización y grado decreciente de 
complejidad») anuda de modo coherente consideraciones lógico-sistemáticas, históricas y 
pedagógicas. No voy a reproducir aquí la muy conocida jerarquización cuasi-piramidal de 
Comte en seis estratos, destinada a consagrar la peculiaridad cualitativa y la autonomía de 
cada ciencia, declarando como errónea la tesis «reductivista», que pretende interpretar 
todos los campos del saber en términos de las disciplinas inferiores. Que el llamado 
positivismo gnóstico se decante paradójicamente en favor de la tesis reduccionista,  
traicionando el espíritu de Comte y estrechando «epistemológicamente» nuestra 
comprensión sobre «el modo de producción de las ciencias», no autoriza a malinterpretar a 

                                                           

6 Jean Piaget,(1967) Logique et connaisance scientifique, Encyclopédie de la Pléiade, Gallimard, Paris. 
7Comte (1939), Cours.. Vol. 4º, Lección 47, p. 200 



SOBRE EL NEXO CIRCULAR ENTRE SOCIOLOGÍA Y  CIENCIA EN COMTE. ALBERTO HIDALGO TUÑÓN 
 

 
 
 
EIKASIA. REVISTA DE FILOSOFÍA - AÑO I - NÚMERO 0 – ARTÍCULO 4 - JULIO 2005 
 
 
 

 
 

4

Comte en este punto8. Me parece que la cuestión de fondo que se ventila aquí es la propia 
idea de «progreso». Mientras Comte considera que el progreso de las ciencias consiste en 
la constitución de una sociología científica de acuerdo con los patrones de constitución de 
las ciencias naturales, con lo que se logrará la estabilización definitiva de las ciencias 
mediante la consecución de un «nuevo orden social» positivamente fundamentado, la 
táctica reduccionista concibe el progreso justamente al revés, como una aclaración 
progresiva de los fenómenos complejos en términos de sus constituyentes físicos o 
atómicos más elementales, de modo que la estabilización definitiva sólo se logrará con la 
reducción de todas las ciencias a procesos físicos (fuerza y materia). El progreso es una 
regresión a lo más elemental, un reduccionismo gnoseológico. Esta, sin duda, es la razón 
por la que Comte decidió cambiar el término de «física social» por el torpe híbrido 
lingüístico de «sociología», manteniendo, sin embargo, el mismo patrón interno de 
diferenciación que en el resto de las ciencias, pues son «statique sociale et dynamique 
sociale, aussi essentiellement distinctes l'une de l'autre que le sont aujourd'hui l'anatomie 

et le physiologie individuelles»9 
 
 Desde el punto de vista del sesgo gnoseológico impreso por Comte a la sociología, 
cabe hacer todavía una observación más a propósito de la clasificación de las ciencias, que 
verifica nuestra lectura de la sociología comtiana como sociología de la ciencia. El hecho 
de que la sociología aparezca como la coronación de todas las ciencias pone de manifiesto 
que, en última instancia, el tema de la ciencia es la especie humana en su totalidad. No ya 
sólo porque la comprensión de las leyes que rigen su composición y evolución se 
fundamenta sobre el resto de las leyes conocidas, sino, sobre todo, porque la especie 

                                                           

8 El positivismo gnóstico, inaugurado por Emile Littré, Auguste Comte et la philosophie positive, 
(Hachette, Paris, 1863) es una estrategia epistemológica consistente en fijar los principios y métodos de las 
ciencias según un sistema de normas invariables. Tal es la interpretación de John Stuart Mill en 1865 
(Auguste Comte and Positivism, ver. cast. Aguilar, Buenos Aires, 1972), adoptada por la mayor parte de 
científicos y filósofos positivistas del siglo XIX, y consumado por el neopositivismo vienés y anglosajón 
contemporáneos. Littré, en efecto, dividía el pensamiento de Comte en dos fases claramente diferenciables. 
La primera, tal como se expresa en el Cours, consiste en la definición de una epistemología empírica, sin 
contaminaciones metafísicas, desde la que la filosofía restringe correctamente el concepto de «ciencia» a la 
aprehensión de los fenómenos y de las leyes que lo rigen. Desde esta perspectiva, «la philosophie est la 
conception du monde telle qu'elle résulte de l'ensemble systématisé des sciences positives», concepción 
absolutamente reduccionista, pues establece que este mundo consta de materia y de fuerzas inmanentes a la 
materia: «fuera de estos dos términos, materia y fuerza, la ciencia positiva nada sabe». La segunda fase del 
pensamiento de Comte constituye, en cambio, para Littré una negación efectiva de la primera y debe ser 
valorada como una lamentable aberración del gran filósofo, que habría sido perturbado por la reincidencia 
de una enfermedad mental hacia 1851, fecha en que ambos hombres se distancian. Para Littré la religión de 
la humanidad, el añadido de la moral  a la lista de las seis ciencias para completar la semana científica y, en 
general, el sacrificio del «progreso» revolucionario en nombre del «orden» conservador, suponen un 
retroceso a la mentalidad teológica, del que «el único responsable es el método subjetivo». Aún cuando las 
actitudes políticas de Littré sean más progresistas que las de Comte y a pesar  de que como filólogo y 
lexicógrafo descriptivo contribuya a la edificación futura de las «ciencias humanas», su positivismo 
mecanicista y materialista le impide aceptar las conexiones circulares que el sistema comtiano proponía 
entre epistemología cientista y organización socio-política. Diríase que el positivismo de Littré, como el de 
los demás filósofos, incluidos los del círculo de Viena parecen cercenar la dimensión sociológica del 
proyecto de Comte, reduciendolo a pura «metodología científica» de corte académico-escolástico. 
9Comte (1851), Système de politique positive.  Edición de la Societé positiviste, Paris, 1929, 4 vols.  Vol. I, 
p. 368 ss. 



SOBRE EL NEXO CIRCULAR ENTRE SOCIOLOGÍA Y  CIENCIA EN COMTE. ALBERTO HIDALGO TUÑÓN 
 

 
 
 
EIKASIA. REVISTA DE FILOSOFÍA - AÑO I - NÚMERO 0 – ARTÍCULO 4 - JULIO 2005 
 
 
 

 
 

5

humana es el criterio que permite seleccionar la ciencia válida, es decir, la ciencia útil 
para la humanidad, y eliminar de paso, las especulaciones estériles. Comte talla sus 
criterios a escala humana, en el eje circular  de la antropología, con el escoplo de la 
sociología y el martillo del circularismo. Las posibilidades prácticas de una ciencia 
dependen de sus capacidades de previsión y, existe a este respecto, otra regla inversa de 
carácter lógico, enunciada por Comte: «Nuestra previsión aumenta en razón inversa de 
nuestra capacidad de intervención». En Astronomía nuestra previsión es máxima, la fuerza 
de nuestras acciones, nula. En sociología ocurre al revés. Esta y otras muchas 
observaciones de este jaez, espigables a lo largo del Cours, constituyen un índice de la 
aguda conciencia que Comte había tomado de las capacidades de transformación de la 
existencia de las comunidades humanas que las ciencias tenían. En este sentido puede 
afirmarse que la reacción metacientífica de Comte ante el crecimiento explosivo de las 
ciencias durante la primera revolución industrial fue la más profunda y completa de 
cuantas se produjeron en esta época  (incluidas las del británico William Whewell o las del 
austrohúngaro Bernard Bolzano, a los que con razón considera Blanché fundadores de la 
Teoría de la Ciencia, olvidándose injustamente de Comte, seguramente por el caracter 

circular y sociológico que tiene su visión metacientífica)10. 
 
 2.— Pero hay otro argumento de fondo más interno aún: se trata de que el criterio 
de verdad que Comte propugna para cimentar la superioridad de la ciencia sobre el 
conocimiento mágico-religioso y metafísico es un criterio de tipo social: el consenso. En 
última instancia el predominio de un tipo de conocimiento sobre otros en las distintas 
épocas siempre fue un asunto social: la organización social jerarquizada en el pasado es lo 
que explica la enorme autoridad  de los prejuicios y falsedades que se imponían 
colectivamente en los estadios magico-teológico y metafísico. Sin negar valor 
metacientífico a la estrategia de Comte, hay que reconocer que a su unificación 
enciclopédica de las distintas y divergentes ramas de la ciencia subyace el supuesto de que 
todas ellas producen el mismo resultado: el consenso. En realidad, la socialización del 
saber científico, solidaria del progreso de la Humanidad, depende de una adecuada 
divulgación didáctica, asentada sobre la base de la existencia del «buen sentido universal». 
Este indiscutible sesgo sociológico de los criterios de verdad y corrección del 
conocimiento permite ver en Comte un caso extremo de justificación ideológica y 
autosuficiente del nuevo modo positivo de conocer representado por las ciencias 
especializadas (así entiende Habermas, por ejemplo, el «positivismo») y una afanosa 
búsqueda de fundamentación naturalista del conocimiento, sólo ejecutable desde una 
perspectiva sociológica. También permite entender por qué la linea ortodoxa del 
positivismo decimonónico estuvo representada por los seguidores de Laffitte y del 

positivismo político.11 

                                                           

10 Robert Blanché, La epsitemología, Oikos-Tau, Barcelona, 1967 
11El positivismo político de los «ortodoxos» se agrupa en torno a Pierre Laffitte (1823-1903), nombrado 
«director del positivismo» por los ejecutores testamntarios de Comte en 1857 y a la Revue occidentale. Con 
Laffitte el positivismo oficial  se convierte en un movimiento asociativo y orgánico — con ramificaciones 
en todo el mundo— que, sin perjuicio de aceptar la epistemología teórica como base, tratará de ponerla en 
práctica institucionalmente mediante una intervención solidaria y colectiva en los asuntos sociales. De esta 
manera se activa la visión sociológica que de la ciencia tiene Comte. Al aceptar la doctrina en su totalidad, 
los ortodoxos consideraron la llamada segunda fase como el coronamiento armonioso de la primera, más 



SOBRE EL NEXO CIRCULAR ENTRE SOCIOLOGÍA Y  CIENCIA EN COMTE. ALBERTO HIDALGO TUÑÓN 
 

 
 
 
EIKASIA. REVISTA DE FILOSOFÍA - AÑO I - NÚMERO 0 – ARTÍCULO 4 - JULIO 2005 
 
 
 

 
 

6

 Comte se percató  perfectamente de que el espectacular proceso de incremento de las 
ciencias era solidario de las nuevas capacidades de transformación adquiridas 
recientemente por las modernas sociedades industrializadas y de que, por efecto de esta 
confluencia, se había transmutado la naturaleza del saber. Convencido por Saint-Simon en 
su juventud de la necesidad de estabilizar  estos procesos revolucionarios mediante 
reformas radicales de las instituciones sociales, incluidas las científicas, respecto a las 
cuales siempre tuvo Comte una posición precaria y marginal (repetidor de análisis y 
mecánica de la Escuela Politécnica en 1832, examinador de admisión en la misma desde 
1837, fijo en 1843), trató de suplir a través de la producción teórica y la propaganda su 
falta de poder político y administrativo real. El Cours, impartido como se sabe, a un 
pqueño grupo de amigos de forma completmente privada (entre los que se encontraban el 
fisiólogo Blainville, el economista Nunoyer, el naturalista Alexander von Humboldt, el 
doctor Esquirol y el matemático Fourier) constituye su gran aportación al proceso de 
estabilización institucional mediante la creación de una disciplina híbrida: filosófica en su 
concepción enciclopédica (una suerte de teoría general de las ciencias), sociológica en su 
especialización positiva (la sociología). El nexo entre ambas, siguiendo a los ilustrados, 
era la historia. De ahí que Comte haya propuesto en dos ocasiones (1832 y 1846) al 
ministro de instrucción pública de turno la creación de una cátedra en el Colegio de 
Francia sobre «historia general de las ciencias físicas y matemáticas», sin que su petición 
haya tenido éxito hasta 1854. 
 
 En cualquier caso, desde que en 1820 escribió un opúsculo en L’Organisateur, 
aunque bajo la firma de Saint-Simon --bajo cuya signatura debió leerlo Kar Marx--, en el 
que describía cómo mientras el antiguo sistema social se desmoronaba entre sus dos polos, 
el teológico y el militar, por la intervemnción contradictoria de elementos exteriores, se 
estaba desarrollando pujantemente, en el nuevo sistema que las hacía crecer,  dos 
capacidades latentes de nuevo cuño, la capacidad científica y la capacidad industrial, hasta 
sus últimas reivindicaciones del «povoir spirituel» para su visionaria «religión de la 
Humanidad», conforme a la máxima política más profunda del siglo XIX («On ne détruit 
que ce qu’on remplace»), Comte no cejó en su empeño por instaurar la autoridad de la 
ciencia como criterio para estabilizar y racionalizar todos los aspectos de la vida 
humana. De esta manera, además de poner los cimientos de una nueva estrategia 
metacientífica influyente y de pergeñar una sociología reflexiva capaz de orientar co sus 
leyes el progreso mismo de las ciencias, formuló sobre la base de las ciencias positivas 
una ideología cientifista  que propicia la autocomprensión autosuficiente de las mismas. 

                                                                                                                                                                          
que como una folie, y trataron de acometer el programa contenido en las voluntades testamentarias del 
maestro: la organización en Occidente de un programa general de educación universal destinado a dos 
sexos y común para todas las clases sociales, la organización de un culto, la organización de una dirección 
política, de publicaciones para informar a la opinión pública, etc. Esta labor institucional  se manifiesta de 
múltiples formas desde la fundación de la Sociedad positivista,  en 1848, con la creación de revistas (Revue 
Positiviste internationale, Etudes sociales, la Fortnightly Review  de George Henry Lewes, La Philosophie 
positive, etc.), hasta la multiplicación de los «Círculos proletarios positivistas», y de las asociaciones para la 
responsabilidad de los industriales. Este aspecto de la historia del positivismo pasa frecuentemente 
desapercibido, pese a que contribuyó decisivamente a que la memoria de Comte perdure hasta nuestros días. 
Los estudiosos de Comte en el siglo XX  confirman cada vez más la apreciación de los ortodoxos, en la 
medida en que sus proyectos visionarios están, de algún modo, preformados en toda su obra. Sin embargo, 
los ortodoxos tomaron del proyecto gnoseo-sociológico de Comte sólo sus consecuencias prácticas y 
tendieron a olvidar la constitución teórica de la sociología de la ciencia  que alentaba en su obra. 



SOBRE EL NEXO CIRCULAR ENTRE SOCIOLOGÍA Y  CIENCIA EN COMTE. ALBERTO HIDALGO TUÑÓN 
 

 
 
 
EIKASIA. REVISTA DE FILOSOFÍA - AÑO I - NÚMERO 0 – ARTÍCULO 4 - JULIO 2005 
 
 
 

 
 

7

 No es este el lugar de efectuar una crítica de esta ideología cientifista al estilo de 
Habermas, poniendo de manifiesto la supresión de la «filosofía del conocimiento» que, de 
hecho, instaura, o su entronización de una ontología de lo fáctico so pretexto de suprimir 

la metafísica12. Pero sí procede aclarar en qué consiste el primado de la acción sobre la 
especulación, de la vida activa sobre la vida especulativa, que suele asociarse al 
positivismo en general y a Comte, en particular.  Sin solución de continuidad se mezclan 
en Comte, es cierto, el análisis político-social del desarrollo histórico con el plano 
ideológico de sus doctrinas metacientíficas y sus proyectos científicos. Pero no es menos 
cierto que de forma inequívoca Comte glosa autocontextual y reflexivamente el papel que 
la filosofía positiva cumple en orden a la estabilización y organización de la revolución, 
pues «es -insiste-- la única solución intelectual que puede realmente tener la inmensa crisis 
social que se ha operado desde hace medio siglo en el occidente europeo, y principalmente 

en Francia»13 
 
 ¿Acaso una receta intelectual puede tener tanta eficacia práctica? ¿No es esto un 
claro síntoma de que el positivismo de Comte escora hacia un determinismo idealista ? 
Así es. Para Comte, si  que quepa dudarlo, son «las ideas las que gobiernan y perturban al 
mundo» o, dicho de otra manera, son las ideas el factor movilizante de los mecanismos 
sociales. Desde esta perspectiva, la película de los acontecimientos históricos que preparan 
el advenimiento de la primera sociología de la ciencia lleva el indicutible sello ideológico 
de la autocomprensión positivista. Más que delirios de grandeza, manías persecutorias o 
sentimientos mesiánicos los textos de Comte, desde un punto de vista gnoseológico, 
rezuman una fuerte carga de determinismo idealista, por más que se reconozca que las 
necesidades mentales sean las menos enérgicas de todas las inherentes a nuestra 
naturaleza, porque son precisamente estas necesidades mentales de orden y progreso,  de 
estabilidad y de actividad, las que según Comte acabarán imponiendo en toda la 
Humanidad el estado estacionario, que precisa para remediar las zozobras y 
contradicciones actuales. En mi opinión es precisamente este idealismo determinista el 
mismo que puede estar bloqueando en los actuales promotores de la sociología de la 
ciencia en su versión más fuerte, nunca antes transitada, el reconocimiento de Comte como 
su predecesor. 
 
 Voy a concluir este argumento con dos observaciones. La primera concierne a la 
falta de originalidad que pesa sobre las construcciones metacientíficas y sociológicas de 
Comte, cuando se consideran aisladamente los elementos que se amalgaman en su síntesis 
historiosófica. Creo que el concepto de anamórfosis tal como Gustavo Bueno lo interpreta 

gnoseológicamente14 permitiría comprender cómo con elementos tan variopintos (el 
criterio pragmático de Bacon «saber es poder», la certeza metódica de Descartes, el 
empirismo de Hume, la clasificación de las ciencias de la Ilustración y la procesión 
cognoscitiva de los estadios de Condorcet y los ideólogos) pudo Comte sintetizar una 
nueva estructura ideológica capaz de autojustificar internamente el nuevo papel que las 

                                                           

12 Jürgen Habermas, Conocimiento e Interés, Taurus, Madrid, 1982, pp. 75 y ss. 
13A. Comte (1844) Discours sur l'esprit positif,  Union Générale d'Editions, París, 1963, 2º Parte, cap. 1º 
14 Gustavo Bueno, Teoría del cierre categorial, Vol. 5, Pentalfa, Oviedo, 1993, pp. 1375-1387 



SOBRE EL NEXO CIRCULAR ENTRE SOCIOLOGÍA Y  CIENCIA EN COMTE. ALBERTO HIDALGO TUÑÓN 
 

 
 
 
EIKASIA. REVISTA DE FILOSOFÍA - AÑO I - NÚMERO 0 – ARTÍCULO 4 - JULIO 2005 
 
 
 

 
 

8

ciencias comienzan a desempeñar en la  naciente sociedad industrial. En cualquier caso, el 
concepto de anamórfosis  deja claro que es la propia sociedad industrial la que actua como 
catalizadora del comtismo y no al reves; y deja claro también que la propia epistemología 
positivista permanecerá enquistada ab initio dentro de la matriz ideológica cientista, en la 
que nace, pese a los denonados esfuerzos que el positivismo posterior hará para desgajar 
este brillante nucelo epistemológico de la ganga ideológica que le rodea. No es extraño, así 
pues, que el proyecto gnoseo-sociológico de Comte aparezca hoy entroncado con los 
planteamientos más recientes en sociología de la ciencia: Barnes, Bloor, Edge, Woolgar, 
Latour, etc.  
 
 La segunda observación alude a la intensa luz que se produce al sindicar a Comte 
como un sociólogo de la ciencia avant la lettre. Los planteamientos naturalizadores de 
quienes se niegan a fracturar naturaleza y cultura no parecen tan novedosos ante ciertas 
declaraciones de Comte: «El progreso político, como el intelectual y el moral, son 
completamente inseparables del progreso material. De aquí resulta claro que la acción de 
los hombres sobre la naturaleza, por principio, depende de los conocimientos obtenidos 
respecto a las leyes reales de los fenómenos inorgánicos -- (pues) es preferentemente la 

física...y, aún más, la química la que constituye el fundamento propio del ser humano»15. 
 
 Hay, no obstante, en la Filosofía de Comte una tensión entre la necesidad de 
especialización exigida por el propio desarrollo científico, de un lado —y eso es lo que 
tiene su doctrina de «Teoría de la Ciencia», en cuanto el «positivismo» ampara la 
especialización como progreso—, y la no menos imperiosa necesidad de unificación 
conceptual  del conocimiento positivo —y eso es lo que tiene su obra de Sociología de la 
Ciencia—. La especialización aparece como una tendencia natural inevitable, mientras la 
unificación exige voluntad, organización social, consenso de intereses y una ciencia —la  
Sociología — que nos enseñe a fabricar socialmente ese consenso. Comte no se cansa de 
predicar las ventajas sociales (traerá el orden y el progreso) de su estrategia metacientífica. 
Pero para ello tiene que que cancelar la tensión que recorre toda su obra como una 
paradoja permanente. En efecto, Comte desdeña, por una parte, la construcción a priori  de 
una teoria general de las ciencias al margen de la profundización en el modo de operar de 
las ciencias mismas, pero, por otra parte, se previene continuamente contra la tendencia de 
los científicos especializados a combatir la filosofía positivista debido a su carácter 
metateórico y reflexivo. Entre los numerosos testimonios de este conflicto, desgranados a 
lo largo de su copiosa producción, seleccionaré la formulación que hace del mismo en el 
Discurso sobre el espíritu positivo por su valor paradigmático: 
 

 «Una filosofía emanada directamente de las ciencias --vaticina allí-- encontrará tal 
vez sus más peligroso enemigos en los que hoy las cultivan. La causa principal de este 
deplorable conflicto consiste en la especialización ciega y dispersiva...Esta marcha 
provisional, que una peligrosa rutina académica se esfuerza hoy en eternizar, sobre 
todo entre los geómetras, desarrolla en cada inteligencia el verdadero positivismo sólo 
en cuanto a una pequeña parte del sistema mental, y deja todo lo demás bajo el vago 

                                                           

15Comte (1851), Système de politique positive.  Edición de la Societé positiviste, Paris, 1929, 4 vols.  
Vol. I, p. 368 ss. 



SOBRE EL NEXO CIRCULAR ENTRE SOCIOLOGÍA Y  CIENCIA EN COMTE. ALBERTO HIDALGO TUÑÓN 
 

 
 
 
EIKASIA. REVISTA DE FILOSOFÍA - AÑO I - NÚMERO 0 – ARTÍCULO 4 - JULIO 2005 
 
 
 

 
 

9

régimen teológico-metafísico, o la abandona a un empirismo todavía más opresor, de 
suerte que el verdadero espíritu positivo que corresponde al conjunto de los trabajos 
científicos, no puede hoy ser del todo comprendido por ninguno de los que así lo han 
naturalmente preparado. Cada vez más entregados a esa inevitable tendencia, los 
sabios propiamente dichos, son llamados en nuestro siglo, de manera inevitablñe, a 
una insuperable adversión contra toda idea general y a la absoluta imposibilidad de 

apreciar realmente ninguna concepción filosófica»16. 
 

 Pero veámos ya la íntima relación que hay entre ambos argumentos de fondo, que no 
es otra que la conexión que Comte postula entre teoría y praxis. Lo que más abruma a 
Comte de esta deplorable oposición a la filosofía positiva por parte de los científicos es 
precisamente la rémora que ello supone para su proyecto de construir «la ciencia naciente 
del progreso social», la sociología, sin la que cualquier proyecto de reorganización 
intelectual y social resultará vano. En realidad, la propia filosofía positivista resulta ser 
prematura e inoperante, si no se agrega al sistema de las ciencias plenamente constituidas 
una «física social» o una «ciencia de los fenómenos sociales», que permita explicar las 
condiciones de existencia y el desarrollo armónico de las propias ciencias positivas como 
cúlmen y corona de la epopeya del conocimiento humano. 
 
 La sociología, y más especificamente, la sociología dedicada a estudiar las 
condiciones sociales y existenciales del conocimiento (en fórmula de Merton), se convierte 
así en la clave de bóveda del sistema positivista y, en este sentido, acierta Ducassé a 
caracterizar la reflexión metacientífica de Comte como una sociología de la ciencia  en la 
práctica y para la práctica. El propio Comte se percata de la inquietante circularidad que 
conexiona los dos objetivos planteados explícitamente en el Cours, pero se niega a 
renunciar a cualquiera de ellos. La teoría general de las ciencias, que es la tarea 
encomendada ahora a la filosofía, no puede renunciar al trámite de autocomprensión 
positiva. Pero para ello es preciso disponer de una ciencia positiva más, de una suerte de 
«Sociología de la ciencia», puesto que las ciencias, en tanto que construcciones humanas 
artificiales, son hechos sociales, cuyas condiciones de producción deben ser 
comprendidas homogénamente con el mismo método positivo que el resto de las funciones 
naturales, sean orgánicas o inorgánicas: 
 

 «Para resumir las ideas relativas a este doble objetivo del curso, debo señalar que 
los dos objetivos, el uno especial, el otro general, que me he propuesto, aunque son 
distintos en sí mismos, son necesariamente inseparables. Por una parte sería 
imposible concebir un curso de filosofía positiva sin la fundación de la física social, 
ya que carecería este curso de un elemento esencial, y sólo por eso, sus concepciones 
carecerían de ese carácter de generalidad que debe ser su principal atributo y lo que 
distingue a nuestro estudio actual, de la serie de estudios especializados. Por otra 
parte, ¿cómo es posible proceder con seguridad al estudio positivo de los fenómenos 
sociales, si el espíritu no está previamente preparado con la consideración positiva 
de los métodos positivos ya utilizados para las funciones menos complicadas y 

                                                           

16 A. Comte (1844) Discours sur l'esprit positif,  Union Générale d'Editions, París, 1963, 3º Parte, cap. 1º, 
parrrafo 58 (vers. cast. de Julián Marías, 1934, en Revista de Occidente y de Consuelo Bergés en Aguilar, 
1980) 



SOBRE EL NEXO CIRCULAR ENTRE SOCIOLOGÍA Y  CIENCIA EN COMTE. ALBERTO HIDALGO TUÑÓN 
 

 
 
 
EIKASIA. REVISTA DE FILOSOFÍA - AÑO I - NÚMERO 0 – ARTÍCULO 4 - JULIO 2005 
 
 
 

 
 

10

respaldado además por el conocimiento de las leyes principales de los fenómenos 

anteriores, los cuales influyen...sobre los hechos sociales?»17 
 

 Leszek Kolakowski ha expresado con meridiana claridad las conexiones circulares 
que median entre el proyecto filosófico y epistemológico comtiano de construir una teoría 
general de las ciencias y su tarea práctica de construir una sociología positiva capaz de 
reorganizar y planificar las transformaciones de la vida colectiva de acuerdo con el criterio 
de la ciencia positiva: «La ciencia es un hecho sociológico y, desde este punto de vista, 
hace falta tanto describir sus etapas pasadas como reflexionar sobre sus posibilidades 
futuras. La ciencia es un instrumento que sirve para ejercer las facultades humanas en 

vistas a dominar las condiciones de la vida natural y social de la especie»18. Y ello 
requiere que la sociología se convierta en la «ciencia de las ciencias» para orientar el 
futuro práctico y progresivo de la Humanidad.  
 
 3.— Los argumentos de fondo sobre los orígenes comtianos de la sociología de la 
ciencia se ven refrendados   por la historia. Porque ¿en qué puede consistir la originalidad 
de Comte en este punto? ¿No consiste su innovación globalmente considerada en una 
amalgama ecléctica de elemento heterogéneos? En particular ¿no cabría atribuir a Saint-
Simon la paternidad de la Sociología y a los Ideólogos de Destutt de Tracy —fuentes 
ciertas ambas en las que se inspiró Comte— el núcleo mismo de la reflexión 
metacientífica mediante el que la Sociología de la Ciencia se emparenta con la Sociología 
del conocimiento? Discutamos de cerca ambas influencias.  
 
 (A) En Saint-Simon hay ciertamente una conexión obvia y utópica entre teoría y 
praxis, pero no hay el más mínimo asomo de autojustificación cientifista para sus 
proyectos políticos. Su sociología es antes sociología de la organización social  que 
sociología de la ciencia. Es cierto que los siete años que Comte permanece en compañía de 
Saint-Simon son decisivos en orden a fraguar su proyecto metacientífico, que se perfila 
paulatinamente al diferenciarse del socialismo utópico de «le père Simon». La mente 
organizada y matemática del antiguo alumno de la Ecole Politechnique  pareció 
complementarse al principio bastante bien con el torrente vital del inquieto reformador 
social que a la sazón vacilaba entre subordinar completamente el poder espiritual  de los 
científicos al poder temporal  de los industriales o forjar la nueva sociedad sobre la base 
de un duunvirato ideal y dialéctico entre ambos poderes. En una serie de publicaciones 
periódicas [L'Industria (1816-18); La Politique (1819) y L'Organisateur (1819-1820)] se 
produjo una rica, aunque efímera, cosecha intelectual, en la que el rigor lógico de la 
presentación comtiana no desmerecía del talento polémico y provocador saint-simoniano. 
La ruptura entre Comte y Saint-Simon, que acabó decantándose en la primavera de 1824, 
abundante en chismorreos que los cronistas se apresuraron en recoger, no merecería la 
pena citarse aquí, si no fuese porque trasciende objetivamente la dimensión de las puras 
anécdotas psicológicas y personales, y pemite entender la prioridad de Comte en relación 
a la formulación de los nexos circulares existentes entre sociología y ciencia. 

                                                           

17 Cours (1830) I, 1ª, p.14 (36) 
18 Leszek Kolakowski, El Positivismo, Cátedra, Madrid, 1979, p. 71 



SOBRE EL NEXO CIRCULAR ENTRE SOCIOLOGÍA Y  CIENCIA EN COMTE. ALBERTO HIDALGO TUÑÓN 
 

 
 
 
EIKASIA. REVISTA DE FILOSOFÍA - AÑO I - NÚMERO 0 – ARTÍCULO 4 - JULIO 2005 
 
 
 

 
 

11

 Ya en sus primeros panfletos independientes, Séparation générale entre les opinions 
et les désirs (julio de 1819), Sommaire Appréciation de l'ensemble du passé moderne 
(abril de 1820) y, sobre todo, Prospectus des travaux scientifiques nécessaires pour 
réorganiser la societé (mayo de 1822), Comte revela su desacuerdo fundamental en la 
importancia conferida a la teoría de las ciencias en relación a la reorganización espiritual y 

temporal de la sociedad europea. Saint-Simon19, que no conocía prácticamente ninguna 
ciencia, había titubeado a lo largo de su vida intelectual productiva sobre el papel de los 
científicos en la renovación de la sociedad. Sus primeras obras, completamente científicas 
en el espíritu de Condorcet, Cabanis y los ideólogos ensalzaban a los científicos a la cima 
de la estructura social, confiriendo todo el poder espiritual a sus decisiones racionales. 
Había aprovechado incluso la teoría de Charles Depuis, expuesta en su Origine de tous les 
cultes, según la cual todas las religiones antiguas no eran más que codificaciones 
embozadas del saber científico, para proclamar el advenimiento de una nueva religión 
universal, el fisicismo, que bajo la égida de un sacerdocio científico, detentador de las 
doctrinas de Newton, acabaría con los conflictos sociales y la crisis moral de la época e 
imprimiría un nuevo impacto que permitiría a todos los hombres alcanzar la felicidad 
terrestre mediante la explotación racional de los recursos naturales. ¿No es esto ya 
positivismo anticipado o mera traducción de ideas ilustradas?  
 
 Se sabe que el fervor de Saint-Simon era puramente ideológico y vital, y que sus 
valoraciones dependían de las reacciones de cada científico en particular, y de las escuelas 
científicas predominantes en general, hacia su persona y su doctrina. Así, hacia 1814, 
después de haber pasado una grave crisis psíquica coincidente en el punto álgido de las 
matanzas en Europa, deploró la indiferencia y la pusilaminidad de los científicos para 
abordar los problemas sociales. Su posición se hizo más compleja y, aunque en las 
numerosas obras inacabadas de la época del Imperio, seguía manteniendo una suerte de 
determinismo histórico científico, en el que las épocas históricas se definían, ante todo, en 
términos de sus genios científicos, en una alternancia de análisis y síntesis, 
correspondiendo al siglo XIX una gran síntesis enciclopédica, que deberá ser coronada con 
una fisiología social, reprochó a los científicos de su época la traición que estaban 
cometiendo al ocuparse exclusivamente de los detalles. En la época de la Restauración la 
ciencia llegó a quedar destronada y en su lugar Saint-Simon empezó a ensalzar el papel 
organizativo de los industriels  en la sociedad. La ciencia seguía siendo un baluarte contra 
la religión y Saint-Simon no desdeñó su valor productivo, pero en esta época llegó a 
proclamar que sería mejor para la sociedad considerar los logros científicos como simples 
mercancías, cuyo valor debía ser estimado por los industriales en términos de sus 
necesidades y deseos prácticos. En la fase final, a punto de romper con Augusto Comte, la 
ciencia y la técnica no sólo debía compartir su hegemonía con los directores 
administrativos de la nueva sociedad, sino también con un tercer grupo dominante: los 
dirigentes morales del nuevo cristianismo. 
 
 Suele plantearse el conflicto entre Saint-Simon y Comte como un trasunto de la 
lucha por el poder entre activistas  e intelectuales  o en términos de sociología del 

                                                           

19 La obra completa de Saint-Simon en Oeuvres de Saint-Simon, Anthropos, Paris, 1967, pero basta tomar 
en cuenta la edicción de C. Lemonier de 1859 de: Oeuvres choisies, 3 vols. (reeditado en Paris, 1959) 



SOBRE EL NEXO CIRCULAR ENTRE SOCIOLOGÍA Y  CIENCIA EN COMTE. ALBERTO HIDALGO TUÑÓN 
 

 
 
 
EIKASIA. REVISTA DE FILOSOFÍA - AÑO I - NÚMERO 0 – ARTÍCULO 4 - JULIO 2005 
 
 
 

 
 

12

conocimiento, entre quienes consideran la praxis social determinante de las ideas o al 
reves. A la luz de los desarrollos anteriores el conflicto parece más profundo. No se trata 
sólo de si la verdad científica podría por sí sola obligar a los hombres a obrar de acuerdo 

con sus preceptos, como caricaturiza Frank Manuel20 la posición del joven Comte, o de si 
deberían ser los hombres de acción quienes llevasen la iniciativa de la reorganización 
espiritual y temporal de la sociedad europea, seleccionando la ciencia útil y relegando a 
los científicos el papel de simples consejeros. Aunque los objetivos regeneracionistas de 
Saint-Simon y Comte parezcan idénticos y las analogías externas de sus evoluciones 
intelectuales (depresiones psíquicas, intentos frustrados de suicidio, pretensiones 
mesiánicas y autoproclamación final como Santos Padres de una nueva religión secular) 
les homologuen, la diferencia entre ambos no se instaura por una simple disputa acerca del 
agente histórico de la regeneración espiritual de la Humanidad. Hay diferencias, sobre 
todo, en las estrategias gnoseológicas y en los presupuestos epistemológicos. 
 
 El interés por la ciencia de Saint-Simon es puramente ideológico, mientras el de 
Comte es genuinamente gnoseológico. A Saint-Simon jamás se le pasó por la cabeza la 
necesidad de una reflexión metacientífica sobre la ciencia, esto es, la construcción de una 
teoría de la ciencia autónoma, mientras ese fue siempre el objetivo general y original del 
inmenso esfuerzo intelectual de Comte. El socialismo utópico de Saint-Simon carecía de 
toda base científica y epistemológica como más tarde señalará Marx, y sus variopintas 
propuestas (entre las que se encuentra su consejo al Papa para que ordenara que los 
sacerdotes se convirtieran en científicos al objeto de evitar el horror de la revolución) 
estaban dictadas por un oportunismo político, no sólo exento de escrúpulos, sino también 
de coherencia sistemática y de reflexión filosófica. En cambio, el concienzudo Comte, no 
sólo había acumulado una vasta erudición científica, sino que sus propuestas venían 
precedidas por una fuerte dosis de reflexión metateórica. 
 
 Para concretar estas diferencias, vamos a centrarnos en un problema específico, el de 
la fundación de una ciencia del hombre, que Saint-Simon concibió como una fisiología 
social  de corte organicista, en tanto que condujo a Comte a fundar la Sociología positiva. 
Inspirándose en la obra del «inmortal fisiólogo» Bichat, diseñó Saint-Simon una doctrina 
organicista, en la que sus tres funciones sociales eran ejecutadas por tres clases sociales 
naturales que se excluían mutuamente en base a las diferencias fisiológicas y psicológicas 
de los hombres. Esta brillante analogía, que en su Du système Industriel  (1821-22) 
denominó ley de la organización humana, distinguía: (1) La capacidad científico-racional  
de tipo cerebral  (que a veces llamó capacidad aristotélica  y en la que, por cierto, Saint-
Simon incrustó el talento de su joven secretario Comte), destinada al descubrimiento de 
leyes positivas útiles para servir de guía a la acción social.(2) La capacidad 
administrativo-manual de índole motora, en la que se encontraba la mayor parte de la 
humanidad (los trabajadores manuales), de la que se destacaba una pequeña élite, cuyo 
talento administrador de los asuntos temporales permitía organizar los Estados, dirigir las 
obras públicas y diseñar grandiosos proyectos para la explotación de la naturaleza. Y (3) la 
capacidad religioso-sensorial de carácter sentimental, que se correspondía con la 
                                                           

20Frank & Fritzie Manuel (1979)  Utopian Thought in the Western World, The Belknap Press, Cambridge, 
Mass.3 vols. El Vol. 3 La utopía revolucionaria y el crepúsculo de las utopías, en Taurus, Madrid, 1981, 
cap. 25, 26 y 30 



SOBRE EL NEXO CIRCULAR ENTRE SOCIOLOGÍA Y  CIENCIA EN COMTE. ALBERTO HIDALGO TUÑÓN 
 

 
 
 
EIKASIA. REVISTA DE FILOSOFÍA - AÑO I - NÚMERO 0 – ARTÍCULO 4 - JULIO 2005 
 
 
 

 
 

13

capacidad platónica  desarrollada por artistas, poetas, dirigentes religiosos y maestros de 
moral. 
 
 Puesto que la mayor parte de los panfletos posteriores de Saint-Simon respeta esta 
«gran trinidad» y puesto que los saint-simonianos se limitan a recoger y desarrollar este 
núcleo doctrinal, pueden considerarse los presupuestos fisiológicos que abonan esta 
desigualdad natural, centrada más en la producción y creación de bienes que en su 
distribución, como la aportación definitiva del socialismo saint-simoniano en orden a 
corregir los defectos de la economía política de Smith y de Le Say como ciencia de los 
hechos sociales. Durkheim se esfuerza en destacar la importancia del vínculo entre 
religión, socialismo y sociología para elevar la exigencia de unidad de Saint-Simon al 
estatuto de principio rector de toda política socialista posterior: «En efecto, ¿qué significa 
el desarrollo de la sociología? ¿Cuál es la causa de que sintamos la necesidad de aplicar la 
reflexión a las cosas sociales si no es la percepción de nuestro estado actual anormal, que 
la organización colectiva está quebrantada y no funciona con la autoridad del instinto, pues 
es siempre esto lo que determina la reflexión cientifica y su extensión a un nuevo orden de 
cosas? ¿Qué atestiguan, por otro lado, el movimiento neo-religioso y el movimiento 
socialista? Que si bien la ciencia es un medio, no es una meta, y como la meta a alcanzar 
está lejana y la ciencia sólo puede aproximarse lenta y laboriosamente, los espíritus 
apasionados y apresurados se esfuerzan por hacerse con ella de golpe. Sin esperar a que 
los sabios hayan avanzado en sus estudios, se intenta dar instintivamente con el remedio ... 
(dando a las prácticas) importancia hasta el punto de negar la ciencia...Nuestra conclusión 
es, pues que, si se quiere superar todas esas teorías prácticas, que no han hecho muchos 
adelantos desde comienzos de siglo, es menester, por método, tomar en consideración 
todas esas diferentes tendencias y buscar su unidad. Es lo que Saint-Simon había 
intentado; es su proyecto lo que hay que retomar y ..sirve para mostrarnos el 

camino»21.Pero a renglón seguido debe reconocer que el fracaso del proyecto estriba 
justamente dónde Comte lo había denunciado:  «Lo que ha provocado el fracaso del saint- 
simonismo —reconoce Durkheim— es que Saint-Simon y sus discípulos han querido 
obtener lo más de lo menos, lo superior de lo inferior, la regla moral de la materia 
económica. Tarea imposible». 
 
 Comte, quien hacia 1818 aceptaba aún la cosmovisión fisiológica de Saint-Simon y 
la preeminencia de la economía política "clásica", iniciará precisamente su 
distanciamiento del saint-simonismo a través de una serie de requisitorias contra la 
economía política (Prospectus des travaux scientifiques nécessaires pour réorganiser la 
societé  (mayo de 1822), Considérations sur le pouvoir spirituel  (febrero de 1826) ), que 
culminarán en el tomo IV del Cours de philosophie positive. Sin entrar en detalles, es 
evidente que los argumentos de Comte son eminentemente gnoseológicos, pues, en lugar 
de buscar compulsivamente al sector social emergente que pudiese cumplir el papel 
dirigente de la vieja aristocracia, de la que Saint-Simon había renegado, Comte trata de 
señalar el nexo circular que existe entre la necesidad práctica de reordenar y organizar 
la sociedad y la necesidad teórica de hacerlo sobre sólidas bases científicas (sobre leyes 
sociológicas). Tal nexo, no es otro que el espíritu positivo que encarna la forma de 

                                                           

21E. Durkheim (1926), Le socialisme et la doctrine Saint-Simonienne, op cit.  



SOBRE EL NEXO CIRCULAR ENTRE SOCIOLOGÍA Y  CIENCIA EN COMTE. ALBERTO HIDALGO TUÑÓN 
 

 
 
 
EIKASIA. REVISTA DE FILOSOFÍA - AÑO I - NÚMERO 0 – ARTÍCULO 4 - JULIO 2005 
 
 
 

 
 

14

conocimiento dominante en la fase actual de desarrollo de la humanidad, es decir, la época 
de la ciencia. 
 
 Los mismos reproches que en Saint-Simon se convierten en broncas monumentales 
adquieren en Comte una sutileza y una profundidad gnoseológica de más largo alcance. Si 
Saint-Simon reprocha a los economistas clásicos su ignorancia del carácter eminentemente 
colectivo y orgánico de los fenómenos sociales, Comte atisba que la razón profunda de esa 
mutilacion intelectual depende del uso de un método abstracto y analítico, que les lleva a 
esquematizar el avance de la realidad sobre abstracciones como la ficción del «homo 
oeconomicus», cuyos presupuestos individualistas e intelectualistas delatan un secreto 
espíritu metafísico. 
 
 Si Saint-Simon brama contra los brutiers inhumanos, matemáticos y físicos que 
agazapados tras sus «almenas de X e Y» pretendan solucionar los problemas sociales de la 
humanidad mediante la aplicación del cálculo de probabilidades, Comte va más allá 
derrumbando el reduccionismo gnoseológico que ello supone, pues se trata de practicar a 
gran escala «la reducción de lo superior a lo inferior», se trata de reducir al hombre a una 
máquina de calcular guiada exclusivamente por motivaciones egoistas y de reducir la 
sociedad a una «empresa de lotería», cuya única ley es el laisser faire" y de reducir la 
sociología a una suerte de mecánica de grupos de presión. Para Comte la economía 
política no es más que la caricatura de la ciencia social y de la política científica.  
 
 Y este dignóstico gnoseológico vale también para la más avanzada «fisiología 
social» de Saint Simon, que también reduce los hechos sociales a capacidades biológicas 
sin percatarse de la especificidad de los mismos. Las intuiciones de Saint-Simon no 
carecen de genio; pero le falta preparación científica necesaria para comprender la escala 
enciclopédica de las ciencias. Saint-Simon, «profesor de energía intelectual» para Comte, 
según la feliz expresión de Henri Gouhier no sólo carece de una sólida cultura científica y 
filosófica, no sólo carece de método y de disciplina intelectual, carece, sobre todo de una 
teoría de la ciencia capaz de establecer gnoseológicamente qué sean las ciencias, cuál es el 
espíritu y el método que las anima , cómo las distintas ciencias forman un sistema 
perfectamente ordenado teórica e históricamente, de forma que ninguna puede ocupar el 
lugar de otra impunemente. 
 
 (B) Pero, además de sus deudas con Saint-Simon, es cierto que Comte contrajo 
deudas con la doctrina ideológica de Desttut de Tracy,  que figura entre los antecedentes, 
junto con Bacon y otros, de la sociología del conocimiento. En particular, la ley de los tres 
estadios y el proyecto de fundar una teoría de la ciencia capaz de coordinar y presidir todas 
las demás ciencias, resolviendo de paso la crisis socio-política del mundo post-
revolucionario, hallan en la ideología su precedente inmediato. Está comprobado que 
Comte entra en contacto con las obras de Tracy a través de los cursos de gramática 
impartidos por el «ideólogo» François G. Andrieux en la Escuela Politécnica entre 1814 y 
1816. Comte leyó allí el Analyse de "L'Origine de Tous les cultes" de Tracy, y admiró, 
como destaca Gouhier, su «instinto  antiteológico».  
 



SOBRE EL NEXO CIRCULAR ENTRE SOCIOLOGÍA Y  CIENCIA EN COMTE. ALBERTO HIDALGO TUÑÓN 
 

 
 
 
EIKASIA. REVISTA DE FILOSOFÍA - AÑO I - NÚMERO 0 – ARTÍCULO 4 - JULIO 2005 
 
 
 

 
 

15

 Tracy, en efecto, había diseñado un esquema del progreso histórico de la razón, que 
en contra del determinismo geográfico de Montesquieu, simplificaba el determinismo 
histórico de Condorcet, reduciendo el desarrollo concomitante de la filosofía, las leyes y la 
política de diez a tres estadios sucesivos en la civilización. Al subrayar el papel 
determinante que el pensamiento y las ideas tenían sobre los estados particulares de la 
civilización, las formas de gobierno y la justivcia, Tracy anticipó el sesgo idealista que 
compartirán en breve sistemas tan dispares como los de Saint-Simon, Hegel y Comte. Pero 
la influencia sobre Comte se hace más palpable porque Tracy tomó también el tercer 
estadio como, parámetro definitivo para evaluar y criticar las prácticas sociales y políticas, 
así como los soportes ideológicos de los estados anteriores. Como ha señalado 
certeramente Emmet Kennedy, incluso el principio de relatividad histórica («Todo es 
relativo y este es el único principio absoluto») --anticipo en su formulación paradójica del 
actual relativismo asumido como presupuesto gnoseológico por el strong programm-- 
pudo muy bien haber sido inspirado a Comte por su lectura del Commentaire de Tracy. 
 
  El Comte maduro del Cours no desdeña reconocer esta influencia temprana de 
Tracy al mencionarlo crípticamente como «el más cercano de todos los metafísicos al 
estado positivo». Lo que sí desprecia de manera sistemática y reiterativa a lo largo del 
Cours es la tradicción psicologista de los ideólogos, su afición al método introspectivo, su 
individualismo autosuficiente, de manera que podría afirmarse que la prevención de Comte 
contra las pretensiones imperialistas de la lógica y la psicología nacen de su afán por 
distanciar el «positivismo» de la «ideología». Comte, que repite  el esfuerzo trinitario de 
Tracy, diagnostica su fracaso marcando las diferencias con respecto a sus propias 
concepciones. En realidad, la supuesta superioridad de la «ideología» sobre todas las 
ciencias fracasa autocontradictoriamente al proclamar que «la ideología es una parte de la 
zoología». Su jerarquía de las ciencias es menos avanzada que la de los escolásticos 
(quienes al menos colocaron las matemáticas y la física antes que la ciencia del 
conocimiento, aunque no les dieron la importancia debida); y el orden arquetípico del 
sistema ideológico es prematuro. En opinión de Comte, la falsa preocupación de Tracy de 
que la inteligencia  reina en los asuntos humanos y de que, en consecuencia, la ciencia del 
conocimiento racional, una especie de lógica psicológica, era la clave de todas las ciencias 
morales y políticas vació su sistema, conduciéndolo a la más aberrante de las metafísicas. 
Es un hecho, según Comte, que son las pasiones, las inclinaciones y los afectos los 
principales móviles de la vida humana, de modo que lo menos humano es lo más 
influyente, de donde se sigue que este pretendido método psicológico que confía en que 
toda teoría lógicamente deducida, debe ser universalmente verdadera y aplicable es 
«radicalmente nulo desde sus principios»:«Los metafísicos -concluye Comte su feroz 
crítica en la lección 45 del Cours  fechada en 1838- se hallan radicalmente desacreditadas 
por un metafísico (Tracy), quien cree que él ha escapado a ella, porque tiene la firme 
intención de hacerlo así, de modo que el efecto total de su revolución está esencialmente 
limitado a un cambio de nombres… Para los "psicólogos" o ideólogos -el nombre 
establece pocas diferencias- la mente ha llegado a ser prácticamente el tópico exclusivo de 
sus especulaciones» 
 
 Pero desde un punto de vista gnoseológico, la principal objección de Comte a los 
ideólogos no consistía tanto en reprocharles su repliegue hacia la metafísica, cuanto en 



SOBRE EL NEXO CIRCULAR ENTRE SOCIOLOGÍA Y  CIENCIA EN COMTE. ALBERTO HIDALGO TUÑÓN 
 

 
 
 
EIKASIA. REVISTA DE FILOSOFÍA - AÑO I - NÚMERO 0 – ARTÍCULO 4 - JULIO 2005 
 
 
 

 
 

16

poner de manifiesto un carácter reduccionista y monista, reflejado en su creencia de que a 
partir de una verdad fundamental podían deducirse las demás verdades de una cadena 
ordenada y estructurada. Para Comte, antirreduccionista y poco proclive al monismo 
ontológico, la solución de los problemas morales y políticos no podía encontrarse en una 
ciencia como la fisiología o como la ciencia del conocimiento humano. La única unidad 
posible es la unidad del método positivo. Quizá la «ideología» podrá llegar a constituirse 
en una ciencia del método aplicable a todas las ciencias, pero incluso en este supuesto no 
tendría nada que ofrecer a la política que tiene sus propias reglas y sus propios datos 
particulares. La unidad del método no exige la homologación de los objetos científicos; a 
lo sumo, obliga a mantener la homogeneidad de las doctrinas sobre objetos esencialmente 
distintos. 
 
 En suma, incluso cuando Comte rinde tributo implícitamente a la «ideología», al 
usar la palabra «física» para designar a todas las ciencias positivas, incluida la física 
social, o al propugnar una reorganización de la educación sobre la base de una enseñanza 
científica verdaderamente racional, establece algún matiz diferencial proveniente de sus 
concepciones gnoseológicas antirreduccionistas o de la ordenación natural del sistema 
enciclopédico de las ciencias exigido por su reflexión metacientífica. Ni la fisiología física 
de los ideólogos, ni siquiera la astronomía de Newton como pensaba ya nuestro Saint-
Simon antes de 1814, podría erigirse en la ciencia clave para explicar el progreso 
intelectual y ganar el futuro. Aunque el trabajo de los botánicos y zoólogos nos enseñe el 
modo de proceder en la cuestión de la clasificación de las ciencias, la biología no puede 
proporcionarnos a priori el sistema enciclopédico de las ciencias. Lo que nos enseñan 
estas ciencias es que «la clasificación debe salir del estudio mismo de los objetos que se 
han de clasificar». Y es esta exigencia de realismo la que se opone al formalismo vacuo de 
los ideólogos, cuyas recetas pedagógicas basadas en el «despotismo de la evidencia» 
tampoco comparte Comte. La crítica a los ideólogos constituye, así pues, para Comte un 
contramodelo metacientífico  por respecto al cual, define por diferenciación continua su 
propio proyecto de una filosofía positiva: «El método -arguye a este respecto Comte- no es 
susceptible de ser estudiado separadamente de los trabajos a los que se aplica, o al menos 
es un estudio muerto, incapaz de fecundar ningún espíritu que a él se dedique....Por haber 
desconocido este hecho esencial, nuestros psicólogos (o ideológos) se inclinan a través de 
sus sueños por ciencias, creyendo comprender el método positivo, por haber leído los 
preceptos de Bacon o el discurso de Descartes». 
 
 Tracy concebía su papel ideal como «el de secretario de todos los hombres ilustrados 
de su tiempo». La ideología llegó a ser, de esta manera, la síntesis que reflejaba un amplio 
segmento de la filosofía ilustrada, por encima de las particularidades de cada autor. Comte, 
en cambio, se consideraba el vocero de una «nueva filosofía», cuyo sello distintivo 
provenía de su fidelidad al método practicado por las ciencias positivas. El positivismo 
era, así pues, una ideología justificacionista y autosuficiente de las ciencias. Que tal 
justificación escorase  hacia una versión sociológica de la reflexión metacientífica, hacia 
una suerte de sociología de la ciencia, constituye otro módulo diferencial del positivismo 
de Comte respecto al movimiento ideológico. Para Comte los problemas sociales 
requieren una ciencia social. La sociología de Comte reemplaza a la facultad de análisis 
monista de los ideológos, y la ley evolutiva de los tres estadios convierte aquella en la tan 



SOBRE EL NEXO CIRCULAR ENTRE SOCIOLOGÍA Y  CIENCIA EN COMTE. ALBERTO HIDALGO TUÑÓN 
 

 
 
 
EIKASIA. REVISTA DE FILOSOFÍA - AÑO I - NÚMERO 0 – ARTÍCULO 4 - JULIO 2005 
 
 
 

 
 

17

buscada ciencia ejemplar que puede contener a toda otra ciencia; la supremacía del 
individuo en los ideológos, el «yo ejemplar» que era el punto de partida de todo «análisis 
ideológico» sucumbe ante el criterio colectivo de una sociedad positivista, como dice 
Kennedy. 

 
 
 
 
 
 
 



Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 1

Ideas filosoficas y sociales en torno a la globalizacion

Rafael Morla. Santo Domingo.

Existen los más diversos conceptos para calificar el mundo de hoy: sociedad del
conocimiento, post-industrialismo,  globalización y mundialización. Dicho conceptos se
asociación con movimientos y percepciones intelectuales que se producen en el contexto de
una determinada forma de organización social, que unos siguen llamando moderna, y otros,
postmoderna. Más allá, la existencia humana actual se caracteriza por el cambio (con sus
incertidumbres y riesgos) y las desigualdades1.

El concepto de globalización ha sido visto como un Eufemismo del capitalismo, por
lo cual algunos entienden que es mejor hablar de mundialización, porque vendría a expresar
el propio proceso de integración económica, política, social y cultural, que viene viviendo
el mundo, particularmente a partir del descubrimiento de América.

Hay que destacar que la UNESCO no habla de globalización, sino de
<mundialización>, y entiende por tal “… la interdependencia planetaria, impuesta por la
apertura de las fronteras económicas y financieras bajo la presión de las teorías
librecambistas fortalecidas por el desmantelamiento del bloque soviético e
instrumentalizada por las nuevas tecnologías de la información, no deja de acentuarse en
los planos, económico, científico, cultural y político. Percibida confusamente por los
individuos, esa interdependencia se ha convertido en una realidad que impone limitaciones
a los dirigentes. La toma de conciencia generalizada de esta <mundialización> de las
relaciones internacionales es en sí misma, por lo demás, un aspecto del fenómeno, y a pesar
de las promesas que encierra este mundo nuevo difícil de descifrar y todavía mas de
predecir, crea un clima de incertidumbre e incluso de aprensión que hace todavía más
vacilante la búsqueda de un enfoque realmente mundialista de los problemas”2

Carlos Marx,  y Federico Engels, los críticos por excelencia del capitalismo, dicen
en el  Manifiesto Comunista que “la burguesía dio un carácter cosmopolita a la producción
y al consumo de todos los países”3[3] , ya que los productos no solo se consumen en el
“propio país, sino en todas partes del globo”4[4] También dicen “que la gran industria ha
creado el mercado mundial, ya preparado para el descubrimiento de América” 5.

                                                
1 .- “En la modernidad avanzada, la producción social de riqueza va acompañada sistemáticamente por la
producción social de riesgos. Por tanto, los problemas y conflictos de reparto de la sociedad de la carencia son
sustituidos que surgen de la producción, definición y reparto de los riesgos producidos de manera científico-
técnica” (Beach, Ulrich.: La Sociedad del riesgo, Pág. 25).
2.- DELORS, Jacques: La educación encierra un tesoro . Madrid, 1996, p. 39
3.- MARX Carlos /ENGELS, Federico.: Manifiesto Comunista. México, 1974, p.25
4.- Pág. Cit.
5.- Ob. Cit., Pág.23



MORLA, Rafael: «Ideas filosoficas y sociales en torno a la globalizacion».

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 2

Lo anterior es mundialización, no globalización en el sentido en que hoy se
emplea el término.

“el concepto de mundializaciòn supone una actividad política y social de alcance
internacional, siempre plural.   El concepto de globalización da a  entender que todo
pasa por las manos de un demiurgo externo al mundo: pero solo un geómetra o
constructor pueden conseguirlo a su manera. Así  pues,  entendemos  por globalización
la capacidad que se tiene de poner en marcha procesos que se dan a escala mundial, en
el actual mundotecnológico de los satélites de comunicación y de las inversiones en
bolsa  por Internet”.6

Hay que decir que el descubrimiento de América (1492), los viajes de
circunvalación del planeta son partes del proceso de mundializaciòn, pero no del programa
globalizador, que se entroniza a partir del derrumbe del llamado socialismo real (1989). Por
eso la mayoría de las personas sensatas no se oponen a la mundializaciòn, en tanto
movimiento de universalización e integración de la vida económica, política, social y
cultural de los pueblos, naciones y estados, sino a las orientaciones ideológicas y políticas
que ella encierra. Tanto así, que contra todo pronóstico de los partidarios del liberalismo
económico, se ha generado un movimiento anti-globalización, que reclama un cambio de
orientación, una nueva filosofía de los asuntos que competen a  toda la humanidad.

En la época de la guerra fría el mundo fue dividido entre comunistas y
anticomunistas, hoy la amenaza de división es entre globalizadores y antiglobalizadores.
Los primeros sostienen que la globalización, tal y como se gestiona, abre un mundo de
oportunidades y crecimiento para todos, los segundos, afirman que dicho programa lleva en
sí la exclusión y las desigualdades, y se proponen al menos, hacerla cambiar de rostro. Por
este camino han terminado por constituirse en la otra cara, de la globalización neo-liberal.

Los seres humanos, en nombre de la brevedad, tienden a adoptar posturas, que a
veces no reflejan toda la verdad, por decirlo así, y arrojan como basura posturas
intermedias, que podrían ayudar a comprender los procesos sociales. Joseph E.Stinglitz
(2002), en su texto El malestar en la globalización, habla de su experiencia gerencial en el
Banco Mundial, desde cuya posición pudo comprobar de primera mano el “efecto
devastador que la globalización puede tener sobre los países en desarrollo, y especialmente
sobre los pobres en esos países.

Creo que la globalización –la supresión de las barreras al libre comercio y la mayor
integración de las nacionales- puede ser una fuerza benéfica y su potencial es el
enriquecimiento de todos, particularmente los pobres; pero también creo que para que esto
suceda es necesario replantearse profundamente el modo en la  globalización ha sido
gestionada, incluyendo los acuerdos comerciales internacionales que tan importante papel
han desempeñado en la eliminación de dichas barreras y las políticas impuestas a los países

                                                
6.- Filosofía del Bachillerato . Oviedo, España, 2004, pp. 290-291



MORLA, Rafael: «Ideas filosoficas y sociales en torno a la globalizacion».

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 3

en desarrollo en el transcurso de la globalización”7. Esta crítica está hecha desde dentro, se
trata de un hombre sincero, pero que no llega tan lejos como para reconocer, que el
problema va más allá de la gerencia, y toca aspectos estructurales y de fondo que es
necesario cambiar.

David Held y Anthony McGrew (2002) siguiendo la dialéctica Globalización versus
Antiglobalizaciòn exploran uno de los debates fundamentales de nuestro tiempo. En primer
lugar se cuestionan  si de hecho está teniendo lugar la globalización, y a los que piensan
que sí le llaman los globalizadores, y a los que piensan que toda discusión sobre la
globalización no es más que mucho ruido y pocas nueces les llaman antiglobalizadores y
escépticos.

Hay varios posicionamientos en torno al tema de la globalización, los suficientes
como para hacer un mapa de las ideas y teorías generadas por este fenómeno, que en su
última versión, tomando como referencia la caída del muro de Berlín, a penas lleva unos 15
años. Por ejemplo, en el texto Globalización y Antiglobalizaciòn (David Held y Anthony
MacGrew, 2003) distinguen cinco enfoques en relación con el tema que nos ocupa. Son
ellos: 1- Los neoliberales, 2- los internacionalistas liberales, 3- los reformadores
institucionales, 4- los transformadores globales, 4- los estatalitas proteccionistas, y, 5- los
radicales. Más adelante me referiré a cada uno de ellos.

Todos coinciden en que lo que tenemos a la vista es un conjunto de procesos,
actores, fases que actúan, se reproducen  o se identifican en el espacio mundial (Luís
Méndez Francisco, Apuntes de clase).La globalización está siendo abordada desde el punto
de vista económico, político, social y cultural, aunque naturalmente el que más se destaca
es el enfoque economico del proceso.

Desde la filosofía se pondría mayor interés en un enfoque totalizador, amplio y
abarcador que recoja todas las perspectivas existentes en el mundo intelectual
contemporáneo, ello  evitaría las unilateralidades y nos aproximaríamos más a la verdad.
De hecho hay un vínculo indisoluble entre enfoques y posicionamientos. El abordaje
economicista, muy unilateral, del cual participan instituciones multilaterales, que ejercen
parte esencial de la gobernanza de la globalización (Banco Mundial y Fondo monetario
internacional), genera una postura neoliberal. Vistas así las cosas, la globalización, sería,
sin más, “la implantación de un mercado mundial integrado de bienes, servicios y factores
de producción” (citado por Méndez Francisco, Apuntes de clase).

En síntesis el enfoque economicista sostiene: 1- se produce un aumento de la
competitividad entre los diferentes agentes que participan de la globalización, 2, atrae
capitales frescos hacia el mundo subdesarrollado, 3- induce a la reducción de los precios, 4-
evita la emigración del mundo subdesarrollado a los países más avanzados, 5-genera
crecimiento económico.
                                                
7.- STIGLITZ, Joseph E.: El Malestar en la globalización. Madrid, 2003, pp. 15-16



MORLA, Rafael: «Ideas filosoficas y sociales en torno a la globalizacion».

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 4

Las otras dimensiones de la globalización estarían compuesta por otros tres
enfoques: el cultural, el político y el ideológico, obviamente, relacionados entre sí.
Culturalmente el mundo tiende hacia el multiculturalismo, hacia la interacción de las
diferentes culturas. Se comparten informaciones y conocimientos entre las diferentes
comunidades de la tierra. “… la revolución científica y técnica ha conquistado el campo
mental, por la transmisión inmediata de las informaciones a todas las distancias, ya vez por
invención, perfeccionada cada día, de las máquinas calculadoras y racionales” 8.

Ahora bien, la cultura y el conocimiento se mueven al compás de los cambios
económicos, aunque se pueda plantear que el saber impulsa le desarrollo material de la
sociedad. Es lo que sostiene (Lyotard, 1994), en La condición postmoderna: …” el saber
cambia de estatuto al mismo tiempo que las sociedades entran en la edad llamada
postindustrial  y la cultura en la llamada edad postmoderna”9.  La llamada formación del
espíritu, el ideal de educación para la vida valorativa cae en “desuso” (Lyotard),
afianzándose así el valor mercantil del conocimiento y de la cultura “…El saber es y será
producido para ser vendido…”10.

Es parte del proceso de afianzamiento del conocimiento como fuerza productiva de
primer orden. El mundo avanza hacia un vínculo estrecho entre conocimiento y producción,
donde el conocimiento y el saber se convierten en fuerza motriz. (Peter F. Drucker) lo ha
planteado claramente, en su obra, La sociedad poscapitalista.

“En su conjunto el saber va a ser cada vez más el factor determinante  en  la   posición
competitiva  de  un país, una  industria, una  empresa.  Respecto al  saber, ningún      
país,  ninguna industria, ninguna empresa tiene ventajas o desventajas “naturales”. Lo
único que importará cada vez en la economía nacional e internacional serán los
resultados que consiga en la productividad del saber”11

Políticamente hablando estamos en presencia de una atenuación de los conflictos de
clases, diferente a los años en que existió un enfrentamiento entre la burguesía y el
proletariado. No es que las clases no estén, es que al entrar en crisis los programas
liberadores y emancipatorios (las utopías) las llamadas clases oprimidas cayeron en la
desorientación y el desencanto. Es el efecto que siguió a la derrota, después de los años de
lucha transcurridos, del Manifiesto comunista (1848), hasta el derrumbe del Muro de Berlín
(1989). La burguesía, portadora de la gobernanza, en el mundo globalizado, está sola en la
cancha. Aquí vemos, precisamente, un “fin de la historia”, la del enfrentamiento de la
burguesía y el proletariado en el contexto de los años indicados.

Francis Fukuyama (1992) pretende dar un paso más adelante y dice que la lucha es
                                                
8.- FAURE, Edgar y otros: Aprender a Ser, Madrid, 1996, pp. 29
9.- LIOTARD, Francois .  Madrid, España, 1994), pág. 13.

10.- Ob. Cit. Pág. 16
11 .- DRUCKER, Peter E. : La Sociedad poscapitalista. Barcelona, 1993, p. 192.



MORLA, Rafael: «Ideas filosoficas y sociales en torno a la globalizacion».

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 5

por el reconocimiento. “…Ya en la izquierda de los campus universitarios de la América
contemporánea, nuevas formas de desigualdad como el racismo, el sexismos la homofobia
han desplazado la tradicional cuestión de clases”12[12]. Al llegar al “final de la historia no
quedan ya competidores ideológicos serios para la democracia liberal”13.

En los últimos decenios se habla de la supuesta neutralidad del programa
globalizador, y del presente grado de “despolitización” de la decisiones políticas. Esto
probablemente tenga un fondo ideológico, dirigido a despojar de un criterio político todas
las decisiones de los centros de poder relativos a la agenda y al curso que toma la actual
economía mundial.

Es de conocimiento público que los poderosos toman decisiones políticas que
hunden en la miseria y condenan a la muerte a miles de seres humanos. Joseph E. Stiglitz.
 (El malestar de la globalización, 2002), echa por tierra, probablemente sin proponérselo la
aparente neutralidad de los globalizadores.

“los críticos de la globalización acusan a los países occidentales de hipócritas, con
razón: forzaron a los pobres a eliminar las barreras comerciales, pero ellos
mantuvieron las suyas e impidieron a los países subdesarrollados  exportar productos
agrícolas, privándolos de una angustiosamente necesaria vía de exportaciones. EE UU
fue,  por supuesto uno de los grandes culpables,  y el asunto me tocó muy de cerca.
Como presidente del Consejo de Asesores Económicos batallé duramente contra  esta
hipocresía, que no sólo daña a las naciones en desarrollo, sino que cuesta a los
norteamericanos, como consumidores por los altos precios y como contribuyentes 
por los costosos subsidios que deben financiar, miles de millones de dólares.  Con
demasiada asiduidad mis esfuerzos fueron vanos y prevalecieron los intereses
particulares, comerciales y financieros –cuando me fui al Banco Mundial  aprecié  con
toda claridad las consecuencias para los países en desarrollo”14.

 Otro punto político es del decreciente papel del Estado-Nación en el mundo de la
globalización. De hecho es así, por las grandes decisiones políticas y económicas cada vez
son más exclusividad de los organismos multilaterales como el BM, FMI, la ONU y la
UNESCO. “La idea de la política  global supone un desafió para las distintas tradiciones
como nacional/internacional, territorial / no territorial, dentro / fuera, tal y como han sido
asumidas en las concepciones convencionales de la política interestatal 15.

El mismo Lyotard (1994)  en lo que concierne a la producción y distribución de los
conocimientos pronostica una creciente disminución del Estado, el cual  “empezará a
aparecer como un factor de opacidad y de <ruido>, para una ideología de la
<transparencia> comunicacional, la cual va a la par con la comercialización de los
saberes”16.
                                                
12. - FUKUYAMA, Francis : El Fin de la historia y el último hombre. Barcelona, Planeta 1992), pág. 395

13. - Autor y ob. Cit., pág. 289.
14.- STIGLITZ, Joseph E.: Ob. Cit. Pág. 45
15.- HELD, David /McGREW, Anthony: Globalización/Antiglobalización. Barcelona, Paidos, 2003, p. 29.
16.- LIOTARD, Francois: Ob. cit. p. 18.



MORLA, Rafael: «Ideas filosoficas y sociales en torno a la globalizacion».

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 6

El último elemento que abordo es el ideológico. Me pregunto, ¿han muerto las
ideología? ¿Cuáles? ¿No constituye la tesis del fin de la historia una ideología?  ¿No
constituye la tesis de Choque de civilizaciones otra ideología? Todas estas ideas, junto a las
proclamas postmodernas de la “muerte de la utopía” y  del “progreso”, más que realidad
tangible y verificable, constituyeron en su momento verdadera fiesta y algarabía, por el
derrumbe de llamado socialismo real. No es que se prohíba la alegría, pero los análisis, para
ser tales, deben tener un mínimo de objetividad y fundamento.

La tesis del “Fin de la historia”, en la versión de Fukuyama es sumamente pobre,
precisamente por la carga ideológica que le anima. Veamos: “La afirmación de Kojève de
que la humanidad ha alcanzado el fin de la historia descansa en su idea de que el deseo de
reconocimiento es el anhelo humano más fundamental. Para él, la lucha por el
reconocimiento empujó a la historia desde el primer combate sangriento, y la historia ha
terminado porque el Estado universal y homogéneo que encarna el reconocimiento
recíproco satisface plenamente este anhelo”17[17] . Pura palabrería, porque desde cuando que
los demás reconozcan a una persona, por sus méritos o forma de ser, puede plantearse como
motor y fin de la historia. Como ideología defensora de los intereses en que el se ubica
desempeñó su papel.

La historia es indetenible, mientras haya seres humanos llenos de necesidades y
aspiraciones. Por eso con  los acontecimientos del 11 de septiembre de 2001 y el propio
auge del terrorismo, la tesis del <fin de la historia> fue mandada al museo de las
antigüedades, junto a la rueda de hierro, el arco y la flecha.

La otra propuesta ideológica es la del choque de civilizaciones (Samuel Huntington,
1996), tesis que presenta en un libro titulado el Choque de civilizaciones y la configuración
del orden mundial. Aquí expone las siguientes ideas, que constituyen el núcleo de la obra.
Primero, el nuevo mundo no será primariamente ideológico y económico, segundo, los
conflictos serán culturales, tercero, los Estados-nación seguirán siendo los actores más
poderosos en los asuntos mundiales, y cuarto, el choque de civilizaciones dominará la
política mundial.

"Estamos asistiendo «al final de una era de progreso» dominada por las
ideologías occidentales, y estamos entrando en una era en la que civilizaciones
múltiples y diversas interaccionarán, competirán, convivirán y se acomodarán

                                                                                                                                                    

17.- Francis Fukuyama, ob. cit. Pág. 388.



MORLA, Rafael: «Ideas filosoficas y sociales en torno a la globalizacion».

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 7

unas a otros. Este proceso planetario de indigenización se manifiesta
ampliamente en el resurgir de la religión que está teniendo lugar en tantas
partes del mundo, y más concretamente en el resurgimiento cultural en países
asiáticos e islámicos, generado en parte por su dinamismo económico y
demográfico"18

Estas ideas que han sido criticadas desde diferentes ámbitos. Thierry Meyssan, en
un enjundioso artículo, titulado, Plan para extender La hegemonía estadounidense (la
guerra de civilizaciones) se ha encargado de poner de relieve el  carácter ideológico y
justificador de esta propuesta.

“La teoría del complot islámico del choque de civilizaciones se ha  ido elaborando
progresivamente, desde 1990, para proporcionar una ideología de repuesto al
complejo militar e industrial estadounidense Lewis, el estratega estadounidense
Samuel Huntington y el consultor  francés Laurent Murawiec fueron los principales
creadores de esta teoría que permite justificar, de forma no siempre racional, la
cruzada  estadounidense por el petróleo”19.

La teoría del choque de civilizaciones ha sido retada por intelectuales y políticos de
diferentes partes del mundo. Por que se dan cuenta de los peligros y las consecuencias para
la paz mundial que ella encierra. Bien sirve para justificar los propósitos guerreritas del
gobierno norteamericano, expresados a través de la política militarista de la “guerra
preventiva”. José Borrel, presidente del Parlamento Europeo, plantea la tesis de una
“alianza de civilizaciones”, como sustituto a la tesis de Huntington. Este señor argumenta
que su idea de Europa es unir e integrar sobre la base de los valores universales de la
humanidad. Desde punto de vista amplio, defiende la integración de Turquía a la  Unión
Europea, a despecho de las voces que se opone a su integración porque es portadora de la
cultura islámica

“Asistimos así a un momento histórico. A caballo entre Europa y Asia, en la encrucijada de
todos los caminos de la Historia, Turquía no es un país candidato cualquiera. Su futura incorporación,
o no, a la Unión Europea  tendrá consecuencias para ese "choque" de civilizaciones que algunos se
empeñan en provocar o la "alianza" de civilizaciones que muchos deseamos como garantía de paz y
progreso compartido” 20

II- MAPA DE LAS IDEAS EN TORNO A LA GLOBALIZACIÒN

                                                
18 - HUNTNGTON, Samuel: El Choque de Civilizaciones. p. 196.
19- MEYSAN, Thierry : Plan para extender la hegemonía estadounidense (La guerra de civilizaciones,
WWW. Red.voltaire. Net).

20.- BORREL, Joseph: Alianza o choque de civilizaciones (2004), El país, España.



MORLA, Rafael: «Ideas filosoficas y sociales en torno a la globalizacion».

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 8

En el contexto actual, a 15 años del derrumbe formal del socialismo real, están
apareciendo nuevas formas de participación y enfoque de los asuntos económicos, políticos
y culturales del mundo de hoy. Es cierto que existe una unipolaridad, que la ideología
neoliberal, correspondiente al libre mercado es dominante y que la humanidad no dispone
de una potencia, que reivindicando las aspiraciones de progreso y emancipación de los
desposeídos sirva de contrapeso a los norteamericanos. Varios gobiernos del mundo
apuestan al surgimiento de un mundo pluripolar, como manera de equilibrar el poder
hegemónico de la potencia hoy dominante.

La práctica política de nuevo cuño se puso de manifiesto en lucha por la paz
mundial y en la condena a la invasión a Irak, en la cual participaron millones de seres
humanos en el mundo. Una nueva conciencia de lo humano, que reclama la paz, la
convivencia pacífica, la superación de las desigualdades podría estarse abriendo paso a
escala mundial.

La globalización está siendo retada y contestada en todas partes. En la conferencia
de la OMC (organización Mundial del Comercio), celebrada del 30 de noviembre al 6 de
diciembre de 1999, se organizaron protestas en las calles de Davos (Suiza), dirigidas a
manifestar la inconformidad frente al programa de la globalización no por globalizador,
sino por desconocedor de la legitimas aspiraciones humanas de bienestar e igualdad social.

El Profesor Luís Méndez Francisco en el curso doctoral, La sociedad del
conociendo, impartido en Santo Domingo, R. D., año académico 2002-2003, hace una
clasificación muy interesante de las características de los grupos contestarlos a la
globalización. Los divide en cuatro: 1- la multitud que se expresa a través del llamado
movimiento por la justicia Global, que sobre todo organizan sus protestas contra las
organizaciones encargadas de la gobernanza de la globalización (FMI, BM, OMC), vía
Internet; el Movimiento Jubileo 2000, que reivindica el no pago a la deuda externa; 3- Los
ecologistas, imbuidos de la idea de que el capitalismo en su expansión daña el medio
ambiente, forma parte del moviendo internacional anti-globalización, y 4- las
organizaciones sindicales que reclaman mejores condiciones de vida y trabajo para su
miembros.

Esos movimientos sociales son partes de un proceso de toma de conciencia de los
problemas mundiales, pues nadie se organiza y moviliza  sin un acto mínimo de conciencia.
Es probable, en consecuencia, que algunas de las ideas, que expondremos a continuación
actúen como música de fondo, es decir, como guías y orientadoras de una nueva praxis
social. ¿Quién quita, que se esté configurando la futura internacional ciudadana?

Los liberales

Defienden la existencia del libre mercado. La globalización constituye una nueva
época de la historia humana. Los gobiernos nacionales se convierten en correa de
transmisión de las fuerzas globales del mercado



MORLA, Rafael: «Ideas filosoficas y sociales en torno a la globalizacion».

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 9

Los internacionalistas liberales

Las necesidades políticas exigen y ayudaran a conseguir un orden mundial más
equitativo. Consideran tres factores esenciales: la creciente independencia, la democracia y
los factores globales.

La expansión de la democracia establece un fundamento para la paz internacional.
Mediante la creación del derecho y las instituciones internacionales que regulan la
interdependencia, puede mantenerse una mayor armonía entre los estados. “El objetivo es
fortalecer las nociones de ciudadanía global”.

Todo lo anterior debe desembocar en una ética cívica global, basada en los valores
éticos esenciales.

Reformadores institucionales

Consideran que los estados siguen siendo claves en la toma de decisiones, y que
tiene que haber un enlace entre la acción política nacional y la internacional. Proponen que
se fortalezca el papel del Estado y las instituciones internacionales para favorecer el
suministro de bienes públicos globales. Propugnan por la participación activa de todos los
sujetos y actores sociales (políticos, empresarios, sociedad civil, etc.).

Transformadores globales

La globalización puede ser mejor, más equitativa, mejor gobernada y modelada.
Cada ciudadano de un Estado debe aspirar a ser ciudadano del mundo, y aprender a mediar
entre las tradiciones nacionales y las formas alternativas de vida.

Promueven el diálogo y la tolerancia, con el objetivo de expandir los diferentes
horizontes culturales y aumentar el alcance de la comprensión mutua. Proponen una serie
de medidas a corto y largo plazo, a fin de que mediante un cambio progresivo y en aumento
de las fuerzas sociales puedan expresarse en instituciones y prácticas democráticas. Tienen
que darse nuevos modos de administrar y ejecutar los acuerdos internacionales.

Estatatistas y proteccionistas

Defienden la primacía de los estados nacionales y de las naciones integrantes del
orden mundial. Critican a los globalizadotes porque subvaloran el poder de los gobiernos
nacionales para regular las actividades económicas internacionales.

Plantear la necesidad de reforzar las capacidades de los estados para gobernar. Sólo
un desafío a la globalización neoliberal puede producir un orden mundial más pluralista y
legítimo en el que las distintas identidades puedan crecer y desarrollarse sin que las fuerzas
hegemónicas se lo impidan.



MORLA, Rafael: «Ideas filosoficas y sociales en torno a la globalizacion».

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 10

Radicales

Este proyecto aspira a establecer las condiciones necesarias para que las personas se
conviertan en sujetos y tomen mando de sus propias vidas e impulsen la creación de
comunidades que luchan por la igualdad, el bien común y la armonía con el medio
ambiente. Están comprometidos con la búsqueda de nuevos modelos y formas de
organización social, político y económicos, cónsonos con el principio del auto gobierno. Es
una visión de bajo arriba.

Proponen un programa de resistencia y de politización de la vida social, con el
objetivo de ir configurando espacios sociales y políticos alternativos al orden capitalista.
Propugnan por una democracia real y participa, la cual no conciben al margen de la
igualdad social y económica.

Creen en la acción social y en la práctica política organizada como medio para
conquistar y ampliar su radio de acción y llevar conciencia a la comunidad mundial.

III. DOS CARAS DE LA GLOBALIZACIÒN: ENFOQUES Y PERSPECTIVAS 
(A  MANERA DE CONCLUSION).

“Los manifestantes conciben la globalización De manera muy diferente que el
secretario Del tesoro de los EEUU, o los ministros de Hacienda y comercio de
la mayoría de las naciones industrializadas. La disparidad de Enfoque es tan
acusada que uno se pregunta: ¿Están los manifestantes y políticos hablando de
los mismos fenómenos, están observando los mismos datos, están las ideas de
los poderosos tan nubladas por los intereses particulares y  concretos? 20.

El gran problema de la globalización está en las desigualdades y en las exclusiones
que genera. No es mala porque haya acortado las distancias, porque podamos participar de
eventos que acontecen en las antípodas en tiempo real; no es mala por que las economías de
los diferentes países se integren en bloques regionales; no es mala, porque se hable de la
integración cultural; no es mala porque asistamos a un desarrollo sin precedentes de nuevas
tecnologías, sobre todo en los  ámbito de la informática, las telecomunicaciones y la
robótica. Tampoco es mala porque hayan mercados nuevos, instrumentos nuevos (Internet,
celulares, redes de medios de comunicación), actores nuevos (OMC, ONG), nuevas normas
(acuerdos multilaterales sobre comercio, propiedad intelectual, etc.).

Es mala porque se atiende al desarrollo económico y no al desarrollo humano; es
                                                
20[21] -Joseph Stinglitz, E., Ob. Cit, pág. 49-50.



MORLA, Rafael: «Ideas filosoficas y sociales en torno a la globalizacion».

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 11

mala por que las desigualdades han ido en aumento desde el decenio de 1980; es mala
porque genera muchas inseguridades e incertidumbres. Es mala porque la vida en la
sociedad global se torna cada vez más violenta; es mala, porque millones de personas viven
si esperanza en el mundo; es mala porque cada vez aumenta el número de personas que no
le ven sentido a la existencia; es mala porque la globalización promueve una existencia sin
valores y sin sentimiento, donde las personas son reducidas a objetos de la sociedad de
consumo; es mala por que la lógica guerrerita de la potencia económica, política, militar y
cultural( EEUU), que controla, en última instancia la gobernanza de la globalización, no se
detiene.

Una forma de reorientar la globalización es asumiendo el concepto de desarrollo
humano en lugar del concepto de desarrollo económico. Esto vendría a colocar al ser
humano, a las personas,  en el lugar de honor en que deben ser colocados. En este sentido
recordando las líneas del primer informe sobre desarrollo humano (1990), se escribe en el
informe de (1999), lo siguiente: “la verdadera riqueza de una nación está en su gente. El
objetivo básico del desarrollo es crear un ambiente propicio para que los seres
humanos disfruten de una vida prolongada, saludable y creativa. Esta puede parecer
una verdad obvia, aunque con frecuencia se olvida debido a la preocupación
inmediata de acumular bienes de consumo y riqueza financiera”21.

De cara a este siglo XXI, que ya completa su primer lustro, hay que desarrollar una
filosofía íntegra sobre la vida humana, que no  reduzca la persona a su dimensión material,
olvidando que el humano es la unidad de cuerpo-alma, materia-conciencia.

Hay que desarrollar las fuerzas productivas, pero también hay que cultivar el
espíritu de convivencia, la responsabilidad y la tolerancia, como condición esencial para
que el valor de la paz eche raíces profundas en el tejido social.

“No se puede construir un desarrollo humano sostenible sin la existencia  de
una cultura de paz en unos tiempos y lugares donde las guerras,  matanzas,
disturbios, querellas, minan la economía, generan precariedad  e intensifican
los desequilibrios. Y recíprocamente, no puede desarrollarse  una cultura de
paz en contextos de los niveles de desarrollo tienen tendencia  a estancarse e
incluso a retroceder y donde los intereses particulares y  a corto plazo priman

                                                
21[22]- Informe sobre desarrollo humano, España 1999, pág. 1.

23-  La educación superior en el siglo XXI, p. 27.



MORLA, Rafael: «Ideas filosoficas y sociales en torno a la globalizacion».

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 12

sobre la ``búsqueda de un desarrollo humano sostenible para todos. 22

En la Cumbre Mundial sobre Desarrollo Social (Copenhague, 1995) se puso el dedo
sobre la llaga de miseria humana y se estableció que más de mil millones de personas en el
mundo pasan hambre. En el Informe sobre Desarrollo humano (1999), se dice que la
desigualdad entre países ha aumentado. “La diferencia de ingreso entre el quinto de la
población mundial que vive entre los países más ricos y el quinto que vive en los países
más pobre será de 74 a 1 en 1997, superior a la relación de 60 a 1 de 1990 y a la de 30 a 1
de 1960”23.

El caso más  triste es el de Rusia, que hoy registra, en medio de los cantos de sirena
de la globalización, un nivel de desigualdad de los peores del mundo. En 1989, fecha del
derrumbe formal del socialismo real el  “…2 por ciento de los rusos estaba en la
pobreza”24[25], mientras que en 1998 ese porcentaje había “trepado hasta el 23,8 por
ciento”25 .

Son precisamente las desigualdades generadas por la globalización, las que
activaron la sociedad civil global que batalla por más democracia y más justicia social. Las
protestas contra la globalización comenzaron en  Seattle en la reunión de la Organización
Mundial del Comercio (OMC). La Organización Jubileo 2000 concitó un gran apoyo
internacional en su lucha por condonaciòn de la deuda externa (también eterna, por
impagable) que tienen los llamados países en desarrollo. El Foro Social Mundial es hoy  la
palanca más importante de protesta contra la globalización neoliberal, y realizó su primera
jornada de trabajo del 25 al 30 de enero del 2001.

El foro Social Mundial, que representa el rostro humano, la otra cara de
globalización, estableció en abril del 200l su carta de principios, y en ella están contenidas
las ideas básicas del movimiento antiglobalizaciòn. Buscan consolidar una globalización
solidaria, como parte de una nueva  era en la historia del mundo,  donde se respeten los
derechos humanos universales, el medio ambiente, en fin, crear instituciones democráticas
universales, que estén al servicio de la democracia social, de la igualdad y la soberanía de
los pueblos.

En el discurso de clausura del Foro Social Mundial celebrado en Porto Alegre
(Brasil), el 21 de julio de 2001, Tarso Genro, que es alcalde de esta ciudad, dice a los
partidarios de la globalización neoliberal: 1- la solidaridad no nace espontáneamente de las
leyes de la economía, 2- no nace de la integración financiera del mundo, y 3- no nace de los
cálculos de los jefes de gobierno.

                                                
22[23] Conferencia mundial sobre educación superior (UNESCO, Paris, del 5-10/oct./1998), p. 27.
24 Informe sobre des. Humano, pág. 3
24[25]Joseph Stightz, ob. cit. Pág. 299
25[26] Pág. cit.



MORLA, Rafael: «Ideas filosoficas y sociales en torno a la globalizacion».

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 13

La suerte está echada, entre la globalización neo-liberal y la globalización de la
solidaridad, parece no haber término medio. Fue lo que quiso evitar, Joseph E. Stiglitz en el
Malestar de la Globalización, con sus propuestas de reformas a las instituciones
internacionales de la globalización, cuando advertía que se necesitan políticas para un
crecimiento sostenible, equitativo y democrático, cuando critica a los gerentes de la
globalización por trazar políticas desde sus oficinas, sin medir el daño ocasionado a los
seres humanos.

Quiero terminar con Inmanuel Kant, y una pequeña obra suya, titulada La paz
perpetua, la cual si se toma en cuenta, podría  contribuir a darle sentido, curso y dirección a
las aspiraciones humanistas de igualdad, solidaridad y convivencia  entre los seres
humanos.

Para los que gustan hablar de derechos humanos, Kant dice:

1-“la violación de un derecho en un punto de la tierra repercute en los demás 26

2- “el derecho de los hombres debe mantenerse como cosa sagrada”27

3- “la política debe doblar su rodilla ante el derecho”28

4- “sólo en el derecho es posible la unión de los fines de todos” 29

¿Cuál es el fondo de estas ideas? Que el respeto al derecho ajeno es la clave para la
convivencia y la paz en el mundo. Solo garantizando el derecho a la vida, a la alimentación,
a la educación, a la vivienda, a la salud, al conocimiento, a la información, a la libre
expresión, al libre  tránsito, a ser persona, se hará realidad la aspiración de un Mundo
Mejor.

Bibliografía

DRUCKER, P.F.: La sociedad poscapitalista. Barcelona, Apóstrofe, 1993.
DOLORS, Jacque: La educación encierra un tesoro. Santillana, 1996.
STIGLITZ, Joseph.: El Malestar de la globalización. Santillana, 2003
FAURE, Edgar y otros: Aprender a ser, Alianza universidad, 1996.  (UNESCO),
FUKUYAMA, Francis: El fin de la historia y el último hombre. Planeta, 1992.
HUNTINGTON, Samuel: El choque de civilizaciones. Paidós, 1996.
INMANUEL, Kant.: La paz perpetua. Tecnos, 1985.
LIOTARD  Francois.: La condición postmoderna. Cátedra, 1974.
MARX, C. /ENGELS, F.: Manifiesto Comunista. Obras escogidas. Akal, 1974.
SÁNCHEZ, Silverio y Otros:  Manual de ética para el 1º bachillerato. Oviedo, Eikasìa,

2004.
SOLANA, Fernando.: Educar para qué. México, Limusa, 2000.
                                                
26[27] Inmanuel Kant, La paz perpetua, Pág. 30.
27[28] Ob. Cit. 60.
28[29] Pag cit.
29[30] Ob. Cit. P 69



MORLA, Rafael: «Ideas filosoficas y sociales en torno a la globalizacion».

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 14

PNUD: Informe sobre Desarrollo humano. Barcelona, Mundi prensa, 1999.
UNESCO.: La Educación Superior en el siglo XXI (Conferencia mundial sobre educación

superior UNESCO, París del 5-10/octubre/1998) publicaciones de la Universidad
Autónoma de Santo Domingo, República Dominicana, 1998.



www.revistade .comfilosofia

0
r e v is ta  d e  f i lo s o fƒa


	Página 1
	indice0.pdf
	Página 1
	Página 2

	indice0.pdf
	Página 1
	Página 2

	indice0.pdf
	Página 1
	Página 2

	elpersonajeylaimagen.pdf
	EL PERSONAJE Y LA IMAGEN
	1.- Buscando la imagen de Sócrates
	El verdadero Socrates
	El Socrates personaje de Platón

	2. LA alezeia COMO “VERDAD”:
	2.1.- El carácter engañoso de las artes.

	3.- El proceso de Sócrates.
	3.1.- Las acusaciones y defensas posteriores.

	4.- La educación en Platón: la imagen de Sócrates y los Sofistas.
	4.1.- La crítica platónica contra la ‘poesía’.
	4.2.- La educación y la crítica de Platón contra los sofistas.
	4.3.- La imagen de Sócrates y los sofistas en Las Nubes.
	4.3.1.- Estructura de las comedias de Aristófanes.
	4.3.2.- Las Nubes de Aristófanes.
	4.3.3.- Análisis de la obra.
	4.3.4.- Imagen de Sócrates y los sofistas en Aristófanes:
	1.- Cobran.
	2.- Se confunde a Sócrates y los Sofistas.
	3.- Carácter reservado de las enseñanzas.
	4.- Ridiculización e insignificancia de los conocimientos.
	5.- Irreverencia con los dioses e introducir otros nuevos.
	6.- Poder defenderse hábilmente en los juicios y presentar lo falso como verdadero.



	5. De la paideia griega a la educación del ciudadano.
	5.1.- Palabra, círculo e isonomía.
	5.2. La Historia y la formación de los ciudadanos.
	5.3.- El teatro y la formación de los ciudadanos.
	5.3.1.- El éthos.
	5.3.2.- El páthos.
	5.3.3.- El ethos


	6.- De la formación del héroe a la formación del ciudadano.


	contraportada0.pdf
	Página 1




