eikasia

|
revista de filosoffa

www.revistadefilosofia.com



La seleccion de originales para publicacién, se someten de manera sistematica a un in-
forme de expertos externos a la entidad editora de la revista y a su consejo de editorial.
Estos informes son la base de la toma de decisiones sobre su publicacién o no, que co-
rresponde en Gltima instancia al Consejo de Redaccién de la revista y a la Direccion de
la misma.

BASES DE DATOS QUE RECOGEN LA REVISTA EIKASIA

B Dialnet
DICE

( B n F BIBLIOTEQUE NATIONALE DE FRANCE

RI REGESTA IMPERII

————  AKADEMIE DER WISSENSCHAFTEN UND DER LITERATUR MAINZ



CONSEJO DE REDACCION

Eikasia Revista de Filosofia
www.revistadefilosofia.com

Consgjo de Redaccion (en constitucion): Dr. Fernando Pérez Herranz (Universidad de Alicante), Dr.
Patricio Pefialver (Catedratico Filosofia, Universidad de Murcia), Dr. Alberto Hidalgo Tufién
(Universidad de Oviedo), Dr. Roman Garcia (Dr. en Filosofia. Director Instituto de Estudios parala Paz),
Mtro. Rafael Morla (Catedratico de Filosofia, Universidad de Santo Domingo, RD.), Dr. Antonio Pérez
(Universidad de la Laguna), Dr. Ricardo Sanchez Ortiz de Urbina, Dr. Felicisimo Vabuena (Universidad
Complutense de Madrid), Dr. Jose Antonio L6pez Cerezo (Universidad de Oviedo), Dr. Silverio Sanchez
Corredera, Dra. Alicia Laspra (Universidad de Oviedo), Dr. Pablo Huerga Melcén, D. Mariano Arias, Dr.
Jacobo Mufioz (Catedrético de Filosofia de la Universidad Complutense de Madrid.) Dr. Félix Duque
(Catedrético Historia Moderna Universidad Autonoma Madrid), Dr. Luis Alvarez Falcon (Universidad de

Zaragoza).

Maquetado y disefio: Francisco Fdez. Y ebra.
Secretaria de redaccion: Noemi Rodriguez y Pelayo Pérez
Director Ejecutivo: Dr. Roman Garcia.

Edita: Eikasia Ediciones

Bermudez de Castro 14 bajo ¢ 33011 Oviedo. Espaiia.
T: +34 984 083 210 F: +34 985 080 902
www.eikasia.es

eikasia@eikasia.es

ISSN 1885-5679






Eikasia. Revista de Filosofia 0 (julio 2005)
www.revistadefilosofia.com

INDICE

1.- Pérez Herranz, Fernando Miguel
EL TIEMPO GNOSTICO. Un e¢jercicio de semantica topoldgica PARTE 1

2.-Romén Garcia Fernadez
EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propdsito del Socrates de Platon

3.-Patricio Pefialver Goméz
CONTEXTOS Y POLEMICAS DE DERRIDA.

4.-Alberto Hidalgo Tufidén )
SOBRE EL NEXO CIRCULAR ENTRE SOCIOLOGIA'Y CIENCIA EN COMTE.

5.-Rafael Morlq )
IDEAS FILOSOFICAS Y SOCIALES EN TORNO A LA GLOBALIZACION.






EL TIEMPO GNOSTICO. Un gjercicio de seméntica topologica. Fernando - Miguel Pérez Herranz

EL TIEMPO GNOSTICO

Un ejercicio de semantica topologica — PARTE 1
Fernando - Miguel Pérez Herranz

“MEFISTOFELES. Un tripode ardiente te dara a conocer al fin que has llegado al
fondo, a lo mas profundo de todo. A su resplandor veras las Madres; unas estan sentadas,
otras en pie y andan vagando al azar. Formacion, transformacion, eterno juego del
Pensamiento eterno. Rodeadas de las flotantes imagenes de toda criatura, ellas no te veran,
pues sélo perciben los esquemas”. J.W. Goethe, Fausto, 11, 1°.

“La semiofisica se refiere en primer término a la investigacion de las formas
significantes; apunta a construir una teoria general de la inteligibilidad (...) La hipdtesis que
presentamos aqui es la de que Unicamente ciertas configuraciones de elementos tienen en
verdad sentido y pueden servir de base a una construccion inteligible, susceptible de ser
descrita lingiiisticamente”. René¢ Thom, Esbozo de una semiofisica.

“El barroco trueca el sustantivo en verbo. La «muerte» deviene morir, la «vida»
deviene vivir. Vivir es, de hecho, «vivir muriendo»”. Trias, Lo bello y lo siniestro.

Eikasia. Revista de filosofia - afio I - niimero 0 — Articulo 1 - julio 2005 1



EL TIEMPO GNOSTICO. Un gjercicio de seméntica topologica. Fernando - Miguel Pérez Herranz

INDICE
1. «Sistemas de pensamiento» filos6ficos
2. Una ojeada a la obra de Eugenio Trias
2.1. Las turbulencias de la filosofia
2.2. La canalizacion de todo pensamiento
3. La cuestion nuclear de la filosofia de Trias:
La articulacién entre ontologia general y ontologia especial

4. Criterios para la historia: atributivos/distributivos
4. 1. El individuo historico
4.2. Memes, designadores rigidos y ortogramas
4. 3. Los sentidos de la historia universal
4. 4. La historia en Trias
5. Criterios semantico-distributivos
5. 1. De la Logica a la Semantica Topologica
5.2. De la Retorica a la Semantica Topologica
5. 3. Categorias y jerarquizacion de los verbos segin la Semantica Topoldgica

6. La edad del espiritu de Eugenio Trias
6. 1. Los términos de la historia objetiva
6. 2. Las categorias significativas
2. 1. Primer ciclo simbolico
2. Segundo ciclo del espiritu
Paralelismo entre las categorias historicas
los arquetipos semanticos
3. 1. «Madre Tierra» / «Simbolos» y punto Morse
3. 2. «Aparecer» / «Renacimiento» y Singularidad Pliegue
3.
3.

6.
6.
6.

2.
3.
y
6.
6.
6. 3. 3. «Presencia» / «Reformismo» y singularidad Cuspide
6. 3. 4. «Comunicacién» / «Racionalismo y singularidad Mariposa
6. 3. 5. «Claves hermenéuticas» / «llustracién» y singularidad Umbilica
Eliptica

6. 3. 6. «Misticismoy / «romanticismoy» y singularidad Umbilica Hiperbodlica

6. 3. 7. «Sintesis final» y teoria generalizada de las singularidades

6. 4. Notas sobre la singularidad cola de milano y la distincidon Ser/Estar

con ayuda de La memoria perdida de las cosas

7. Conclusion para una valoracion del pensamiento espariol contemporaneo
Referencias bibliograficas

Eikasia. Revista de filosofia - afio I - nimero 0 — Articulo 1 - julio 2005 2



EL TIEMPO GNOSTICO. Un gjercicio de seméntica topologica. Fernando - Miguel Pérez Herranz

1. «Sistemas de pensamiento» filosoficos

No cabe entender la filosofia como una mera rapsodia de opiniones, ni de
comentarios ad hoc, ni de retoricas solemnes... por mas que puedan ser originales o
ingeniosos. Los conceptos filosoficos —al igual que los términos de la ciencia o del propio
lenguaje ordinario— estan trabados, forman un sistema y s6lo cuando se ha controlado en
mayor o menor medida un territorio de conceptos e ideas, es posible confrontar ese
pensamiento con otros. Incluso, a veces, es el criterio mismo de «sistematizaciony la clave de
una filosofia. Porque una filosofia no s6lo puede ser ejercida de hecho como un sistema, sino
que puede apelar a cierta coherencia y completud, representindose a si misma como tal
sistema. Uno de los sistemas filos6ficos mas interesantes en el panorama filoséfico espafiol es
el de Eugenio Trias, cuya obra, La edad del espiritu, articula la relacion entre el Tiempo y el
Conocimiento.

En La edad del espiritu, Trias hace un estudio categorial de las maneras en que se
hace presente el simbolo que, posteriormente, se desenvolvera como espiritu. Pero Trias no
solo recorre los aspectos semanticos del simbolo, sino que afirma su despliegue historico, lo
que nos obliga a considerar algin tipo de criterio historico. En el libro mencionado se
presenta explicitamente el estudio de las categorias en el marco de una filosofia de la historia:

“En mi libro La aventura filosofica utilicé ya esta metafora marina de las singladuras,
si bien en un contexto en el que hacia referencia a la formacion de una posible
experiencia filosofica. No se asumia de modo explicito, como se hace en este libro, el
marco histdrico de esa experiencia (...) Todo ello permite ciertas reflexiones sobre la
«filosofia de la historia» que esta progresion (o escalonamiento de claves) especifica
(...) Las categorias admiten un tratamiento diacréonico. Comparecen entonces como
eones. Estos instituyen diferentes épocas historicas” [Trias (1994), pags. 14, 41 y 70].

Ahora bien, el libro de Trias estd escrito de manera tal que los elementos categoriales
parecen ajustarse, mas que a los criterios histéricos y diacronicos utilizados por las ciencias
historiograficas, a criterios semdanticos y sincronicos utilizados por lo que he llamado
Semantica Topologica. Esta desarmonia entre la explicita mencion de la historia y el ejercicio
semantico ejercido por Trias es lo que me ha llevado a plantear la cuestion filosofica que
puede resumirse asi: El criterio utilizado por Trias en La edad del espiritu, ;es un criterio
historico o puramente semantico? ;Y como afecta al propio sistema de Trias? Una cuestion
que nos servira para mostrar actu exercito la capacidad analitica de la semantica topoldgica
[cf. Pérez Herranz (1996b)]

Eikasia. Revista de filosofia - afio I - nimero 0 — Articulo 1 - julio 2005 3



EL TIEMPO GNOSTICO. Un gjercicio de seméntica topologica. Fernando - Miguel Pérez Herranz

La obra de Trias puede considerarse como un sistema, es cierto; pero no siempre fue
asi, y quiza en este proceso de una filosofia haciéndose (in fieri) se encuentre alguna clave
esencial para la interpretacion de su pensamiento. La filosofia de Trias se inici6 como una
critica de la cultura ya simbolicamente constituida, critica de las ideologias, de los relatos
miticos o de las propias filosofias histéricas. En tanto que critico del arte y de la literatura,
Trias ha llevado a cabo un viaje por la cultura occidental con resultados indiscutibles. Pero
Trias pas6 también por un momento delicado, negativo, en el que parecia que esa obra iba a
consumirse en si misma y que estaba condenada a desaparecer en aquel maremagnum de la
politica, de la «gauche divine» y la ligereza psicoldgica, momento que puede fecharse en
1972 con la publicacion de La dispersion, y que ya sefialara por aquel entonces algn critico
de la época [Pizéan (1970)].

2. Una ojeada a la obra de Eugenio Trias

Sin embargo, Trias no quedo6 sepultado por aquel ambiente. Supo salir de €l con una
dignidad filoséfica admirable, y continu6 su obra con un rigor y una periodicidad
extraordinarias. Y a los andlisis de practicamente todas las manifestaciones artisticas, supo
unir una forma estilistica espléndida [Ilustracion 1].

ILUSTRACION 1. Obras filoséficas de Trias

Eikasia. Revista de filosofia - afio I - nimero 0 — Articulo 1 - julio 2005 4



EL TIEMPO GNOSTICO. Un gjercicio de seméntica topologica. Fernando - Miguel Pérez Herranz

Eugenio Trias (1942-) arrastra fama de nietzscheano, freudiano y heideggeriano
desde los afios de la gauche divine. Afios en los que escribio un libro tan disperso como indica
su propio titulo —La dispersion (1971)—, un conjunto de aforismos, expresados con mayor o
menor acierto, que parece querer representar toda esa variedad de costumbres que se estd
produciendo en aquella Espafia de la pretransicion, con el federalismo como tema recurrente.
El libro se cierra avisando de que antes de lanzarse al agua hay que aprender a nadar. Sin
embargo, Trias habia escrito por entonces un libro muy maduro para ser de juventud, La
filosofia y su sombra, donde mostraba no so6lo que sabia nadar, sino que aun cuando no habia
alcanzado marcas para estar en una olimpiada, si era ya un brillante nadador en las piscinas
locales. Aunque, quiza, lo que queria decir, es que habia que perfeccionar el estilo: nadar a
cross, a mariposa, etc.

Al iniciarse los afos ochenta, Trias ofrece un seminario sobre Hegel en Alicante (al
que tuve la suerte de asistir), lo que parecia no casar bien con la imagen que teniamos de
filosofo «progre». ;A qué carta quedarse? Porque Hegel era el cuélebre del progresismo
triunfante y de la posmodernidad que se nos estaba avecinando (En las librerias podia uno
toparse con un libro de titulo espectacular: Escupamos sobre Hegel, editado por la editorial
Siglo Veinte de Buenos Aires).

Parece que estructurar la filosofia de Eugenio Trias es algo complicado: ;Ddnde
encontrar un hilo conductor para poner toda su obra en sistema? Pues Trias continuamente
coloca sus propias obras en relacion con el tema que esta tratando. Quiero decir que Trias se
cita a si mismo muy a menudo, diciendo que esta idea la desarroll6 en tal o cual otra obra,
incluso cita sus primeros trabajos como si estuvieran pensados ya perteneciendo a un sistema
que ain no estaba escrito, y sin hacer menciéon a que hayan quedado superadas o sean
inconsistentes con lo dicho posteriormente:

“De ahi que, desde La dispersion y Drama e identidad, haya modificado
continuamente de angulo de ataque, con el fin de abordar la cosa misma desde
perspectivas varias que pudieran dejarla hablar o expresarse; que esto se entiende asi,
depende de si se concibe cada texto mio como integrado en un proyecto unitario de
principio a fin, no como entidad auténoma (y hay suficientes indicaciones por mi parte
en cada libro para que puedan entenderse las cosas en esos términos)” [Trias (1978),
pag.110].

Ensayaré aqui un modelo tomado de la Topologia para organizar la filosofia de Trias.
Podriamos considerar que, ante el éxito de sus primeros trabajos, Trias quiere alcanzar el

Eikasia. Revista de filosofia - afio I - niimero 0 — Articulo 1 - julio 2005 5



EL TIEMPO GNOSTICO. Un gjercicio de seméntica topologica. Fernando - Miguel Pérez Herranz

Todo y le sale una obra dispersa, un Caos absoluto frente al cual: O bien se disgrega, se
disuelve o se pierde, como les ocurriera a tantos intelectuales de su generacion; o bien es
capaz de encontrar los atractores que hacen comprensible, es decir, llenan de significado todo
aquel caos. Fue esta segunda via la que, me parece, sigui6 Trias y, lo que no siempre ocurre,
fertilizo su pensamiento en ella.

Trias inicia su andadura de escritor filos6fico con un libro singular, La filosofia y su
sombra. Un libro muy impactante para la época, incluso por su portada en la que cuatro
grandes filosofos —Kant, Platon, Hegel y Bergson— aparecian con sus rostros pintarrajeados
con bigotes, gafas, e incluso un cigarrillo, en franca gamberrada escolar. Sin embargo, una
apresurada lectura que quisiera encontrar simplemente un libro irrespetuoso para con la
tradicion, seria mas que una de tantas lecturas, una lectura falseada. Veamos.

Sus primeras palabras denuncian sin solucion de continuidad distintos ismos
filosoficos: el logicismo estrecho con el que se quiere conjurar la metafisica; el sociologismo
que supone que el contenido verdadero de un discurso (en el sentido del estructuralismo) es el
contenido social del que es mera expresion el discurso; el criticismo de quienes consideran
irracional todo discurso que no esté planteado en sus propios términos: ;es que acaso el mito,
el loco, el proletario, la mujer, el nino... carecen de racionalidad? La Razén ha de tener
presente sus sombras. Trias no se resigna a negar caracter racional a esas espléndidas
producciones mitologicas de nuestra cultura que denominamos «metafisica» y, quiza, lo que
haya que hacer para considerarlos de otra manera es el méfodo. Un método que recoja los
méritos del empirismo descripcionista y del instinto clasificatorio y los supere. Trias apuesta
por el método estructural al modo de Claude Lévi-Strauss o de Richard Leach.

Las combinaciones entre diferentes términos de un texto u obra (¢l mismo toma
como ejemplo a La Nausea y El Ser y la Nada y Critica de la razon dialéctica de Sartre),
permiten reconstruir el campo semdantico de una determinada problematica que trasciende la
problematica de un determinado fildésofo. Si un filésofo toma o marca un término, entonces
niega el otro término. Toda filosofia que tome como fundamento a N, niega otra filosofia que
tome como fundamento a I. Asi que la elecciéon no es entre esto o lo otro, sino esto en
oposicion a aquello: A/A'. Esta filosofia eliminada es lo que llama Trias, su «sombra» (Trias,
muy dualista, contintia defendiendo esta posicion sin tener en cuenta otras posiciones que,
siguiendo con su terminologia podriamos llamar de «penumbray).

Eikasia. Revista de filosofia - afio I - nimero 0 — Articulo 1 - julio 2005 6



EL TIEMPO GNOSTICO. Un gjercicio de seméntica topologica. Fernando - Miguel Pérez Herranz

Ensayaré un modelo a partir de la regla de oro ética. Sabemos que el protestantismo
por via de Kant reemplazo la regla del amor (la caridad medieval) por la regla del deber en la
que desaparecia uno de los términos, precisamente aquél hacia el que va dirigido el amor:
«Obra s6lo segin una maxima tal que puedas querer al mismo tiempo que se torne ley
universal». Un imperativo que convertia a todos los hombres en equivalentes, pues todos ellos
son fuente de moralidad. Todos los hombres son intercambiables y la relacion simétrica y
transitiva del «amaos los unos a los otros» se convierte en ver a los otros como fines y no
medios. Pero el argumento cae en circulo vicioso, porque de lo que se trata es, precisamente,
averiguar si somos iguales, y Kant supone en abstracto que lo somos.

Y entonces, para dar contenido a la regla formal kantiana, se puede se recupera una
de aquellas joyas morales de la antigliedad, que quedd enterrada en algin rincén de la
memoria, nicleo de la moral de Confucio: «NoO hagais a los otros, lo que no deseéis que os
hagan» o maxima de la rectitud (fchong). Esta regla de oro admite también la formulacién
positiva o maxima altruista (chu): «Haced a los otros, lo que deseéis que os hagan». Quien
formulara esa regla quizd no advirtiera que cuando un concepto se pone en marcha arrastra
consigo sus alternativas, sus negaciones y sus posibilidades, y abre perspectivas insolitas. La
regla de oro no tenia dos caras, sino cuatro, porque podia negarse o afirmarse tan solo uno de
los dos términos de la proposicion. Asi, o bien «Haced a los otros lo que no deseéis que os
hagan», o bien «No hagdis al otro lo que deseéis que os hagan». La simetria que contiene la
regla de oro se transforma ahora en relaciones asimétricas inquietantes. Pues ;quién habra de
imponer como regla no hacer al otro grupo lo que sin embargo exige que hagan con el suyo?
(No es precisamente la posicion infantil de quien se quiere mimado, pero que no espera
reciprocidad? ;La inmoralidad de los grupos que pretenden para si todos los derechos y
ningun deber? El oro, en el atanor de este cinico alquimista, se transmuta en arenilla, y la
maxima de Confucio en la féormula que con tanta amargura sefalé Leopardi: la sociedad
parece que no puede subsistir sin amor patrio ni odio al extranjero.

Volvamos a la filosofia. ;jPor qué, por ejemplo, los neopositivistas combaten con
todas sus fuerzas la metafisica? No porque se le presente como un obstaculo al cual ha de
salvar, sino porque al conjurar esa sombra, el positivismo queda reafirmado. Un texto, una
filosofia, “produce una estructura que articula un conjunto de opciones interrelacionadas ... La
filosofia inventa ese «otro gemelo» que es aquello que denuncia” (pag. 28). Eugenio Trias
sabe sacar partido a esa nocion que denomina sombra o conjunto de opciones eliminadas (-).
Quiza en aquel momento no hubiera conocido que la metafisica era la sombra de la teologia
para Gilson: “Puede admitir con A. Comte que la metafisica caera en desuso como las

Eikasia. Revista de filosofia - afio I - niimero 0 — Articulo 1 - julio 2005 7



EL TIEMPO GNOSTICO. Un gjercicio de seméntica topologica. Fernando - Miguel Pérez Herranz

teologias de la s que no es sino la sombra” [Gilson, El espiritu de la filosofia medieval, pag.
25]; o un término utilizado por Dilthey: “En la puerta de las ciencias del espiritu encontramos,
por tanto, la metafisica, acompafiada del escepticismo, que es inseparable de ella, como si
fuera su sombra” [Dilthey, Introduccion a las ciencias del espiritu, pag. 25]; o que Ortega
también ha habia empleado: “Pero en lo humano no se da nunca la tragedia sin su sombra
que es la comedia. El hombre es tragico-comico” [Ortega y Gasset, La idea de principio en
Leibniz, pag. 200]. De cualquier modo, sombra, en la filosofia espaiiola, es un término
vinculado internamente a Eugenio Trias.

Trias encuentra el invariante de la filosofia en la capacidad de demarcacion [que en
otro lugar he considerado como el limite de una de las pseudofilosofias Pérez Herranz
(1998)]. La filosofia entonces cumple la funcion de semaforo de saber, dando paso a ciertos
saberes y deteniendo la marcha de los pseudosaberes y de los discursos falsos. La filosofia
anade de esta manera el nombre «saber» al propio saber. La filosofia legisla, llama la
atencion, detiene... permite circular los discursos. Parménides habria inaugurado la filosofia
abruptamente, porque deja expedita la via del Ser y afirma intransitable la via del No-Ser,
aunque se limite a enunciar unas reglas; Platon, mas tarde, toma conciencia de la dificultad de
la empresa y, en E/ Sofista, localiza el saber de las ideas que ejercita la dialéctica, siendo la
opinidn un intermedio entre la episteme (saber) y la anathia (no saber). Mas tarde, Descartes
rechazara los discursos que no procedan ordenadamente. Y asi hasta la altima proposicién del
Tractatus wittgensteiniano: «De lo que no se puede hablar, mejor callary.

El método que utiliza Trias, como no podria ser de otra manera, es el ascendente y el
descendente de la dialéctica platonica (Fedro, 265 d-e):

“El sabio —el filosofo dialéctico— se atendra, por tanto, a las «articulaciones
naturales» de las formas, reparando en las sutiles distinciones que suelen pasar
desapercibidas. Utilizara, en fin, un método ascendente que le permita remontarse de
la pluralidad de formas a aquella idea que no depende de ninguna (anhypotheton); y
un método descendente que le conduzca a desglosar las ideas indivisibles o dtomos
ideales (dtoma eide)” [Trias (1969), pag. 47].

Pero ;qué ocurre si vuelve todo lo triturado en la via ascendente? ;Si a Descartes se le
escapan otra vez el loco, el sofiador o el genio maligno? Pues no ocurre nada. En la cultura
occidental, filosofia significa que hay un saber incluido (+) y un saber excluido (-): ciencia y
metafisica; metafisica y teologia; metafisica y escepticismo... Lo excluido, en cualquier caso,
forma parte de lo incluido: si la metafisica desaparece, también desaparecera el positivismo.
Mas autn: el filésofo le cede la palabra a lo excluido, a las sombras, para que hagan de

Eikasia. Revista de filosofia - afio I - nimero 0 — Articulo 1 - julio 2005 8



EL TIEMPO GNOSTICO. Un gjercicio de seméntica topologica. Fernando - Miguel Pérez Herranz

abogado del diablo, de anti-logos, para que sometan al 16gos a un asedio donde demuestre su
fortaleza: Platon da la palabra a los sofistas y hasta el mismo Socrates se hace pasar por uno
de ellos; Descartes da la palabra al genio maligno; Hegel muestra todas las sombras en la
Fenomenologia: el saber absoluto es el proceso mismo de esa continua refutacion y
disolucion. Y asi, sucesivamente.

El seméaforo del saber deja via libre a los saberes para que se relacionen entre si, para
que intercambien sus métodos y para que promocionen nuevas disciplinas. La objetividad
queda asegurada por la norma logica, aunque se pierde, claro estd, la posibilidad de un saber
sin restriccion alguna. Trias sigue aqui el argumento de Levi-Strauss sobre el tabu del incesto
como paso de la naturaleza —donde pueden darse ciertos intercambios naturales— a la
cultura —donde esos intercambios estan prohibidos—. Escribe: “La filosofia es la prohibicion
del incesto en el seno del saber” [Trias (1969), pag. 89]. La filosofia no significa el paso del
Mito al Logos, sino de una sabiduria libre a una sabiduria escindida de un no-saber.

Por eso, la filosofia en Occidente se ha autoproclamado como un saber privilegiado,
no reducible a mera Cultura. Es ese exceso de cultura a costa de la Naturaleza y de la Vida, lo
que denuncia Nietzsche de la filosofia, de la moral y de la religion. Pero he aqui que los
filosofos de la sospecha —Freud, Marx y Nietzsche— habrian buscado aquellos dominios
inhibidos que secularmente se dejan al margen de toda investigacion: proletariado, voluntad
de poder, sexualidad infantil, suefios y delirios... Asi Freud, que es psicologo, termina siendo
un filésofo de la Cultura: aquello con lo que se va encontrando en su itinerario son los
mecanismos inconscientes del hombre occidental. Occidente ha tendido, pues, a establecer
una dualidad, excluyendo uno de los términos: expulsa el onirismo, la vida jubilosa del deseo,
la locura, el misticismo y la vida infantil. Y redobla todas esas escisiones con una ontologia
entre lo real y lo irreal. Si la filosofia ha dirigido el saber occidental, ahora vuelve a ser
integrado en una teoria general de la Cultura.

El siguiente paso del método estructural es la desaparicion del hombre-individuo. Si
la filosofia tiene esa funcion de termometro del saber, de seméforo del saber hay que
preguntarse por quién conoce, por lo que se conoce y por como es posible tal conocimiento.
El método estructuralista no busca al individuo, sino a las condiciones del conocimiento, pues
el sentido de un fenémeno no se da a un sujeto, sino que solamente aparece en tanto que
resultado de un juego de combinaciones entre piezas corporeas, significantes lingtiisticos. El
sujeto humano desaparece de las ciencias. Y asi Trias se inicia teniendo ya un hilo conductor

Eikasia. Revista de filosofia - afio I - nimero 0 — Articulo 1 - julio 2005 9



EL TIEMPO GNOSTICO. Un gjercicio de seméntica topologica. Fernando - Miguel Pérez Herranz

que le permite engarzar los momentos originales de la filosofia: la historia de la filosofia se
organiza a partir de las posibles combinaciones que se dan entre los siguientes términos:

(b) Cognoscente; (¢) cognoscible; (@) condicidon incondicionada.

Si el condicionado (a) es exterior a la relacion, entonces:
1. Si esa exterioridad es trascendente, da lugar al platonismo.
2. Si la exterioridad es subyacente, da lugar al estructuralismo.
Si el condicionado (a) es interior a la relacion, entonces:

3. Si la estructura es: ab — ¢, da lugar al kantismo.
4. Si la estructura es: b — ac , da lugar al platonismo historico.
5. Si la estructura es b — ¢, da lugar al cartesianismo.

Asi que, a partir de aqui, Trias ahonda en este planteamiento y recorre dos
implicaciones que se derivan de su planteamiento: En primer lugar, y dentro del cuadro de
oposiciones, marca/no marca, se coloca en el miembro no marca, negando la cultura
occidental. Esto le conduce a escribir ese libro verdaderamente cadtico que es La dispersion
(1971), ejercicio mismo de quitar todas las marcas. En segundo lugar, y si el sujeto se des-
sustancializa, entonces se convierte en un juego de madscaras, que expone en Filosofia y
carnaval (1972).

2.1. Las turbulencias de la filosofia

Voy a tomar aqui La Dispersion como el libro clave, por seguir con la metodologia
de Trias, un libro que, seglin ¢l mismo dice, “es el que menos entiendo. Creo que es crudo; es
como materia prima en la que hay de todo pero le falta algo de forma. No obstante, soy y creo
que injustamente muy critico con ese libro, tiendo a olvidarlo, a borrarlo; por ejemplo, nunca
lo tengo en casa, lo cual es ya un detalle sintoméatico” [Cf. En Garcia Sanchez (1979), pag.
170]. Un libro que puede re-organizar la inteligibilidad de la obra de Trias. Y lo haré desde mi
propia filosofia, el morfologismo trascendental, que utiliza como herramienta la Topologia y
que he presentado de manera indirecta en ciertos escritos [ Véase bibliografia]. El uso de esta
herramienta no es en absoluto gratuita, ni externa al propio método de Trias. Pues, como
sefala Petitot, el estructuralismo dinamico [Cf. Petitot (1985)] —una de cuyos elementos es la
Semantica Topoldgica, desde la que trataré de leer la obra de Trias— es una prolongacion
interna del estructuralismo, pues, segin Petitot, el a priori del estructuralismo es topologico y
no algebraico.

Eikasia. Revista de filosofia - afio I - niimero 0 — Articulo 1 - julio 2005 10



EL TIEMPO GNOSTICO. Un gjercicio de seméntica topologica. Fernando - Miguel Pérez Herranz

Pues bien, me parece que Trias queda encerrado en la 16gica combinatoria lineal y su
mismo método estructural, que en principio es enormemente rico, porque practicamente no
hay limites a las permutaciones, variaciones y combinaciones entre los términos, que son
cuasi-infinitas. Pero esa riqueza y variabilidad carece de adecuado criterio morfoldgico: ahi
esta todo junto, como si de la Nirvana se tratase, donde todo cabe o, dicho en términos mas
morfologistas, del Caos. Trias al alcanzar el todo cadtico experimenta la «dispersiony, las
turbulencias de ese Caos. Es una experiencia en el limite, de la que so6lo hay una forma de
salir: buscando sus puntos de atraccion antes que dejandose arrastrar por sus turbulencias. El
libro se abre con el resumen de esa experiencia: “Mas alla del ser y de su ausencia, mas alla,
siempre épekeina —alli, en ese ningtn alli flota, impavida, LA DISPERSION” (pag. 13) y
termina el primer bloque con la sentencia: “El caos santo produce formas, jamas sustancias”
(pag. 26). El caos no se opone al orden, dice Trias, y en eso estd de acuerdo con el concepto
matematico de Caos. Tiene su propia realidad, y en esa combinaciones puede perder el
caracter serio y pesado y aparece asi el juego. Contra el razonamiento sistematico, el
aforismo. Trias estd desbloqueando el estructuralismo, pero no parece que esté provisto de las
herramientas topologicas necesarias para representar ese Caos, aunque si para pensarlo con
los conceptos tradicionales.

A los dos afios de iniciar su labor filosofico, Trias alcanza los limites de su inicial
planteamiento, lo que es sin duda una gran ventaja. Ha recorrido el estructuralismo
rapidamente y ahi se encuentra el resultado: mas foucaultiano que Foucault, mas nietzscheano
que Nietsche, ha llegado al puro Caos. Lo logico es que Trias se hubiera perdido por la vida
hippy y hubiera sido una de las tantas esperanzas del pensamiento destruidas antes de
iniciarse. Desde un punto psicologico, esa obra pudo servirle de terapia, pero la cura misma le
llevé a fijarse en las formas (morfologias). Trias tuvo la necesidad de elegir ene se momento
uno de los dos campos en los que se presentan naturalmente las morfologias: O bien en el
campo de la ciencia o bien en el campo del arte. Y eligio el campo del Arte, porque quiza aun
no era el tiempo de las ciencias morfologicas.

Y ademads tenia que empezar a componer toda las figuras del mundo. Habia llegado
al final, y ahora tenia que reconsiderar las figuras dadas y abandonadas a su suerte por el
camino. Sus lecturas de grandes obras de Occidente, le sacan de esa dispersion y mezcla. Asi
que Trias se dispone a hacer un viaje, un recorrido, a dar forma a todo ese caos en el que se ha
metido. Claro es que podia haberse dirigido hacia el estudio de los dogon, de los mahories o
de los indios quechua; o se hubiera podido liar con la historia medieval espafiola; o, quiza,
con la sociologia politica al uso: feudalismo, cristianismo, protestantismo; o ... Pero no; Trias
se dispone a meterse de lleno en la cultura occidental. En el prologo a Drama e identidad
se justifica con el facil recurso de apelar al azar, que antes de dormir puso en sus manos un

Eikasia. Revista de filosofia - afio I - niimero 0 — Articulo 1 - julio 2005 11



EL TIEMPO GNOSTICO. Un gjercicio de seméntica topologica. Fernando - Miguel Pérez Herranz

libro al que hojea y del que le queda una profunda impresion de un parrafo, etc. Pero esa
evocacion no deja de ser puro subjetivismo. Trias, en esa época, ya habia negado con
Foucault la ontologia del sujeto:

“A la pregunta «;Quién habla?», ya no respondemos como Nietzsche: Ecce Homo;
respondemos al modo de Mallarmé: es el lenguaje el que habla” [Trias (1969), pag.
111].

Asi que, de hacer caso a su propio consejo, es el lenguaje el que habla por su boca.

En Drama e identidad (1974), inicia un didlogo con musicos, con mitos y personajes
de la cultura occidental: Haydn, Bach, Wagner, Mahler...; después viaja por Grecia; mas tarde
se detiene ante Shakespeare, Goethe... y ya se apunta a Hegel. Explora esos momentos en los
que el sujeto vive la experiencia de la ruptura entre la accion y la autoconsciencia. Mientras
no se produzca esa ruptura se vivira el drama.

En El artista y la ciudad (1976), reflexiona sobre la culpa o deuda y su expiacion a
través de la recreacion de ese «ser otro» que es la obra, animica y civica. ;Por qué el arte esta
escindido de la realidad social; por qué el erotismo esta divorciado de la praxis; por qué la
productividad tiende a ser ella misma un fin absoluto? En el epilogo, consciente de las
insuficiencias de sus planteamientos, remite a una «ontologia futura» que elimine la
precariedad filoso6fica en la que se encuentra.

En Meditacion sobre el poder (1977) inicia el proyecto de la fundamentacion de una
nueva metafisica. En cada una de esas meditaciones —esencia del poder, angustia ante el
poder propio, poder del amor, la razén formal especulativa, universal mal entendido, estilo
propio, muerte propia y breves apéndices— se debate la distincion dualista fundamental entre
Voluntad de Poder y Voluntad de Dominio: Si las cosas pierden su capacidad de poder,
entonces son dominadas fatalmente. El Capitalismo o Razon Formal Especulativa es la figura
del Poder que difumina las diferencias, uniformiza el mundo, crea identidades fijas... y como
un «un gran vampiro» sorbe la sabia de lo real para convertirse en Nimero, Cifra o Calculo.
Genera asi una sombra sobre lo singular que es subsumido en el orden de lo genérico o
condenado como nada: ¢l ha inaugurado la Razén Formal Especulativa. Trias propone una
ontologia especifica como via de acceso a un pensamiento de lo singular, no del individuo:
cualquier cosa en tanto se halla pensada desde la esencia y no desde el concepto: La buena
multiplicidad que se afirma frente al nihilismo. Por esa razon, la filosofia ha de ser mayéutica,
estilo, accidn o singularidad.

Eikasia. Revista de filosofia - afio I - niimero 0 — Articulo 1 - julio 2005 12



EL TIEMPO GNOSTICO. Un gjercicio de seméntica topologica. Fernando - Miguel Pérez Herranz

En La memoria perdida de las cosas (1978) se enfrenta con aquellas obras y con
aquellos movimientos que mejor se han enfrentado a la condicion humana y han sabido
buscar lo terrible que se esconde tras la imagen de una amable presencia. Y entre todos ellos,
Trias destaca: el Fausto de J. W. Goethe; las Elegias de Rilke; la Poesia de San Juan de la
Cruz, que ha expresado la logica del amor con todas sus consecuencias; la grandeza de
Origenes, que antes de ensefiar la perfeccion a otros, comenzo a practicarla ¢1 mismo; las
Operas de R. Wagner que ha vinculado la Codicia —el compulsivo deseo de poseer
riquezas— al Poder ( y no a la utilidad como hubiera querido el pensamiento anglosajon); las
[luminaciones de W. Benjamin, que ha concebido la historia como la mondtona repeticion del
dominio; el dualismo gnoéstico de re-escribid S. Freud promoviendo los dos principios de la
Vida (Eros) y de la Muerte (Tanatos); y Baudelaire, y Proust...

En Tratado de la pasion (1979) se propone una ontologia pasional: la comprension
de la realidad desde la Idea filosofica de la Pasion. Para ello es preciso distinguir los
conceptos de «deseo» y «pasiony. El deseo es a la pasion, lo que el fenomeno al logos. Lo que
se nos da como pasion aparece en nosotros como deseo, por lo que el sujeto deseante es un
sujeto pasional, un sujeto que no ha alcanzado su interiorizacion consumada. Mas, al ser
asumida la pasion como Idea, la pasion se considera como forma de conocimiento y de accion
y no como impedimento o rémora del conocer. Y, en tanto que es una via del saber, un
elemento dinamico, la accion se definird como efecto de la pasion. De ahi que el sufrimiento
—que no el dolor— ha de ser aceptado como algo propio de la condicion humana. La gran
riqueza humana procede de la querencia del hombre por sufrir: el dolor vendra después,
cuando se deja de sufrir.

El punto de partida es la experiencia del amor, el enamoramiento, una experiencia
poco tratada en la literatura filos6fica. Platon en el Banquete y en el Fedro, habla del amor
irénicamente: El amor se identifica con la demencia y el enamorado, o bien es un favorito de
los dioses, o bien un poseido por alguna semi-divinidad. Tras la revolucion francesa, el Amor
o Fraternidad se coloca en igualdad de condiciones con la Igualdad y la Libertad. Pero por
poco tiempo, porque enseguida la Libertad se torna privilegiada. Cabe preguntarse: ;Por qué
la filosofia sitlia en rango supremo a la Libertad sobre la Igualdad o la Fraternidad-Amor?
(Acaso son inconmensurables? ;jAcaso no es la Libertad la que subyuga al Amor? ;El Amor
enajena siempre la libertad? ;O el amor ha de identificarse con el amor intelectual de Dios?
(O se repudia sin mas? ;O se dulcifica hasta convertirlo en amistad? ;O se instrumentaliza
para alcanzar un objetivo, quizé las relaciones de reproduccion familiares? ... Pero Trias se
adentra en el caracter intrinseco del enamoramiento, rechazando el amor erético unilateral y
no reciproco de los griegos, cuyo paradigma es el Dios de Aristoteles, pensamiento que se

Eikasia. Revista de filosofia - afio I - niimero 0 — Articulo 1 - julio 2005 13



EL TIEMPO GNOSTICO. Un gjercicio de seméntica topologica. Fernando - Miguel Pérez Herranz

piensa a si mismo, y siguiendo la via del amor dialéctico y reciproco como el amor de
Abelardo y Eloisa, el de Romeo y Julieta o el de Tristan e Isolda.

En Lo bello y lo siniestro (1982), Trias estudia las categorias de lo bello y lo sublime
sin rehuir su lado oscuro, lo siniestro y sus especies —el asco y la repugnancia—, para
conformar el campo de la estética, pues: “lo bello, sin referencia a lo siniestro, carece de
fuerza y vitalidad para poder ser bello” (pag. 43). Para dar cuenta de esa conexion entre lo
bello y lo siniestro pasa revista a momentos fundamentales de la cultura occidental: La
tragedia de Sofocles Edipo Rey; la teoria del inconsciente de Freud; la pelicula Veértigo de
Hitchcock (a la que mas tarde dedicard un libro entero [Trias (1998)]; o un espléndido cuento
de Hoffman, El aremero, que retine genialmente todas los rasgos caracteristicos de lo
siniestro: el portador de maleficios, alguien que posee la habilidad de ser doble, un objeto sin
vida animado, la repeticion, imagenes que aluden a despedazamientos y descuartizamientos y
la realizacion de un terrible deseo.

Trias estd preparado ya para encarar una de las cuestiones mas dificiles de la
investigacion filosofica: las relaciones entre la variedad de las mundanas y la ontologia
general. Pero antes de encarar la cuestion ontologica hay que detenerse en la manera de
organizar y explicar todas las figuras de la cultura: Y el modelo mas potente y significativo es
el de Hegel.

2.2. La canalizacion de todo pensamiento

Llegamos asi al momento que me parece fundamental en esta construccion filosofica
de Trias: El lenguaje del perdon (1981). Esa vuelta al mundo en el que el sujeto de la
experiencia humana se encontraria ya sin ninglin tipo de escision, ese sujeto que viene
buscando desde tiempo atras, desde el Tratado de la pasion como poco, lo encuentra en
aquello que parece considerar el corazén mismo de la cultura occidental: la filosofia, y
entonces se dispone a organizar todo el material cultural siguiendo el hilo conductor de Hegel
y no el hilo conductor de los antropologos (Mausse, Lévi-Strauss, Cazeneuve...), o de los
socidlogos, o de los psicologos, etc.

BIFURCACION INICIAL. El momento de confrontacion con Hegel es esencial,
porque al ordenar toda la cultura terrena, y poner a cada institucion en su sitio —como
Aristoteles hizo con los seres de la Physis— a primera vista, no ha permitido otras
alternativas posibles. Trias se dispone a recorrer el camino de Hegel y el camino de toda la
historia de Europa. Trias realiza el ejercicio hegeliano mas poderoso realizado nunca desde el

Eikasia. Revista de filosofia - afio I - niimero 0 — Articulo 1 - julio 2005 14



EL TIEMPO GNOSTICO. Un gjercicio de seméntica topologica. Fernando - Miguel Pérez Herranz

pensamiento espafiol para adentrarse en la filosofia del Otro. Su mano a mano con Hegel es
espléndido.

3. La cuestion nuclear de la filosofia de Trias: La articulacion entre ontologia
general y ontologia especial

A partir de Filosofia del futuro (1983), se produce un giro en los intereses filosoficos
de Trias. Se propone explicitamente la busqueda de un principio filos6fico fundamental que le
sirva de principio metodolégico para esclarecer los problemas éticos, estéticos,
antropolégicos, politicos o metafisicos. Siguiendo el camino avanzado en esta obra, escribe
Los limites del mundo (1985) y Logica del limite (1991), e inicia una investigacion novedosa,
algo que ¢l mismo reconoce [Trias (1999), pag. 360]. Trias empieza a unir todos los estudios
parciales, que siempre ha ido mostrando como si fuesen partes de un proyecto mas
ambicioso, como si su obra estuviese concebida como un Tratado. Desde luego no se puede
reprochar a Trias que, de repente, vincule todos sus escritos, porque siempre ha ido sefialando
la relacion de cada libro con los anteriores y con los que vendran después [Cuadro 1].

Ensortijamientos de la obra de Eugenio Trias
“Es la autoconsciencia de la dificultad de una tarea asi, la que nos obliga a construir
lentamente, paso a paso, un edificio que pretende ser algo mas que la mera refundicion
acritica de lugares comunes de alguna ontologia que se halle en curso. S¢ que eso es, hoy més
que nunca, muy dificil, de ahi que arbitre para ello cuantos dispositivos discursivos se me
aparezcan relevantes. De ahi que, desde La dispersion y Drama e identidad, haya modificado
continuamente de angulo de ataque, con el fin de abordar la cosa misma desde perspectivas
varias que pudieran dejarla hablar o expresarse; que esto se entienda asi, depende de si se
concibe cada texto mio como integrado en un proyecto unitario de principio a fin, no como
entidad autébnoma (y hay suficientes indicaciones por mi parte en cada libro para que puedan
entenderse las cosas en esos términos). Mas, ;qué decir si se aisla una frase o varias de mi
libro, sin percibir los pasillos semanticos que los conectan, a través de diferentes lineas de
fuerza, con la totalidad del texto?” [Trias, “Puntualizacion a la critica de Gustavo Bueno a mi
libro Meditacion sobre el poder”, 1978, pag. 110].
% %k %k

“Este texto insinua tan s6lo estos conceptos constructivos desde los cuales la critica a Hegel
cobra toda su fuerza. En el texto, de proxima publicacion, E/ pensamiento de Joan Maragall,
establezco el marco conceptual desde el cual puede efectuarse dicha critica ... En el Tratado
de la pasion trabajé la dimension pasional del amor; en este libro he elaborado, a la luz del
planteamiento hegeliano, la dimensiéon moral; en el texto sobre E/ pensamiento de Joan
Maragall sintetizo ambos planteamientos, esbozando el marco antropolégico y ontologico

Eikasia. Revista de filosofia - afio I - niimero 0 — Articulo 1 - julio 2005 15



EL TIEMPO GNOSTICO. Un gjercicio de seméntica topologica. Fernando - Miguel Pérez Herranz

dese el cual es posible pensar esa sintesis. El concepto central es el concepto de alma” [Trias,
El lenguaje del perdon, 1981, pag. 233].

kok ok
“Utilizo, como fuente de inspiracion filosofica y metodologica, la hipotesis avanzada hace
doce afios en mi libro La filosofia y su sombra, trasladandola al terreno de la estética. Esta
hipoétesis no hace sino ganarme en valor y fuerza explicativa con el transcurso del tiempo. De
un modo u otro estd implicita en todo lo que he escrito desde entonces™ [Trias, Lo bello y lo
siniestro, 1982, pag. 9].

kok ok
“Este texto es un refuerzo, un punto de apoyo, un contrapunto y un desarrollo de Los limites
del mundo. Cada filosofo tiene una sola idea. Es filosofo, si llega a disponer de una idea. La
mia esta expuesta en Los limites del mundo: la idea misma de limite y frontera (Grenze). Todo
lo que he ido meditando antes de ese libro fue una preparacidon, un tiempo, un ensayo
orientado hacia esa idea (que s6lo en Los limites del mundo logré formular)” [Trias, La
aventura filosofica, 1988, pag. 1].

kok ok
“En Filosofia del futuro se enuncio el principio de variacion, pero no se acertd a darle su
genuino fundamento ontologico, que es el limes. En Los limites del mundo™ se determiné el
limite como horizonte gnoseologico, €tico, estético, pero no se llegd a pensar que ese limite
era ser” [Trias, Logica del limite, pag. 22].

kok ok
“Toda verdadera filosofia despliega y desarrolla una tnica idea (a menos que por alguna
razén de peso deba modificarse sus propias premisas); salvo esta eventualidad, cada nueva
aportacion filosofica constituye un hito mas en la consolidacion de la misma. En mi caso es
idea no se produjo por generacion espontanea: tardé bastantes afios en dar con ella; en mis
primeros libros no estaba, desde luego, presente. Puedo distinguir aquellos libros en los cuales
me hallo a la busqueda de esa idea de aquellos en los cuales comienza a ser desplegada. En
este sentido hay un libro que establece un «antes» y un «después», Los limites del mundo,
libro concluido en abril de 1985. En ¢l emerge la idea que a partir de entonces me ird guiando:
la idea ontoldgica, que, mas adelante, expreso con la férmula ser del limite. Desde Los
limites del mundo dispongo de un determinado «juego lingiiistico» en y desde el cual puedo ir
desarrollando dicha idea” [Trias, La razon fronteriza, pag. 360].

Ahora bien, si todos sus textos se van ensortijando y si éste remite de alguna manera
a aquél, es logico suponer que se encuentre en la obra algin elemento que le sirva de
articulador, pues, de lo contrario, la obra no seria un sistema sino un mero agregado de
materiales diversos. Sin duda es aventurado decir que es éste o aquél el elemento filosofico
relevante, pero la eleccion de uno de ellos es la clave que regira toda la melodia. Pues bien, yo

Eikasia. Revista de filosofia - afio I - niimero 0 — Articulo 1 - julio 2005 16



EL TIEMPO GNOSTICO. Un gjercicio de seméntica topologica. Fernando - Miguel Pérez Herranz

he querido descubrir ese nucleo en lo que nuestro filosofo llama «la cuestion del limite», 1o
que en términos mas clasicos se refiere al vinculo entre las ontologias regionales o mundanas
y la ontologia general, o, dicho en términos kantianos, la relacion entre el fenomeno y el
noumeno, una de las cuestiones en las que se juega el ser o no ser de una filosofia. Las
referencias en su obra a esta cuestion son innumerables'. Valga como muestra el analisis que
hace de las vias para la demostracion de la existencia de Dios de Anselmo de Canterbury y
Tomas de Aquino, en el que se refiere explicitamente al Dios-noumeno de la ontologia
general y no al Dios-persona de la ontologia especial [Trias (1994), pag. 364]. ;Como hace
posible el planteamiento de esta inmensa cuestiéon? Trias se mueve en esa zona en la que la
logica mundana —Ia légica clésica, la gramatica, la ley, la expresion..— empieza a
difuminarse y se dirige hacia aquello que no puede decirse, imaginarse o idearse, pero que
hay que dar como su-puesto:

“.Es posible pensar la posibilidad de un salto més all4 de toda ley, de toda gramatica,
de toda expresion y comunicacion linglistica? Ese mas alld ;puede ser siquiera
barruntado, intuido, imaginado e ideado? ;Puede descubrirse y colonizarse? ;Hay
caminos, métodos o accesos que hagan posible llegarse hasta lo inaccesible, o decirse
lo indecible, o expresarse y comunicarse lo que jamas puede ser dicho?” [Trias
(1994), pag. 13].

La ontologia general es una Idea critica, regresiva, que impide, por una parte, considerar el
mundo armoénico —no todo estd en relacion con todo— y acabado, aunque sea en un futuro
mas o menos lejano; y, por otra, opone el mundo practico en el que nos movemos y «todo lo
demas», porque no podemos suponer que la Materia o el Ser se agote en la condicion del
mundo conocido y/o vivido. Pero ;no es posible, entonces, conocer esa Materia o Ser que nos
envuelve? La Metafisica cldsica habia querido conocerla transponiendo las propiedades y
categorias del mundo —esto es, su logica— a la ontologia general. Trias soslaya esta
solucion, ilegitima a todas luces, tratando de quedarse en el /imite, en la zona de articulacion
de uno y otro mundo, yendo mas alla de Hegel, cuyas referencias miran siempre el mundo, y
para quien la ontologia general se identifica a lo sumo con la Logica. Trias mira hacia lo que
¢l llama «circulo hermético», y quiere encontrar sus claves en el limite entre ese circulo y el

' Asi, en Logica del limite se hace mencion expresa a la idea de la ontologia general de Schopenhauer el ser
inconcebible que hace que la razén fracase en su pretension de conceptuarlo todo: Urschmerz (pag. 444); o a los
diadlogos criticos de Platon, en los que no se alcanza una conclusion absoluta, porque las formas o ideas se
pierden en lo indeterminado-indefinido, aquello que hace mas resistencia al logos: el apeiron (Filebo), la chora
(Timeo) el Uno (Parménides) o el Bien (Republica) (pag. 421); o un planteamiento enfrentado a aquellos propios
de la ontologia especial, como los de Heidegger o Wittgenstein, que afirman como imposible todo aquello que se
encuentra mas alla del lenguaje (pag. 406). En La edad del espiritu (pag. 13) se pregunta por la posibilidad de un
salto mas alla de toda ley, de toda gramatica, de toda expresion y comunicacion lingiiistica. En La razon
fronteriza (pag. 376), se considera la necesidad de recuperar la nocion de infinito, etc.

Eikasia. Revista de filosofia - afio I - niimero 0 — Articulo 1 - julio 2005 17



EL TIEMPO GNOSTICO. Un gjercicio de seméntica topologica. Fernando - Miguel Pérez Herranz

del aparecer de los fendmenos. La solucion que ofrece es realmente peculiar: para acceder a
ese circulo hermético desde el limite sin que se resuelva ni en una ontologia negativa ni en
una ontologia de infinitas posibilidades, se acoge a la tesis del Eterno Retorno
nietzscheano: la repeticion infinita segiin esquemas «variacionalesy de un mundo
energéticamente finito.

Pero Trias no se conforma con estudiar las posibilidades de la ontologia general, sino
que pretende la historizacion de esa aventura hasta el limite, al modo en que lo hizo Hegel,
aunque con esta diferencia esencial: mientras que Hegel orientdé su mirada hacia el mundo y
sus figuras, Trias pretende alcanzar el limite del mundo mirando hacia la ontologia general.
Para ello Trias cambia de registro reemplazando la Idea de Estado de la filosofia de Hegel por
la Idea de Cultura: ;Como ha culminado la Cultura en nuestro tiempo? (Que podia leerse
también en términos hegelianos: ;Como es posible su propia obra?) Y la respuesta a esa
pregunta significa plantearse tanto los origenes como los limites mismos del pensamiento en
Occidente. Pues la Razén no seria ahora la estructura global que dirige el despliegue de los
aconteceres, puesto que se revela en un momento determinado —es razon historica—, lo que
exige la actividad de ciertos parametros que la pongan en marcha. En consecuencia: el que
Trias mismo pueda realizar este ejercicio racional-filoséfico significa que su existencia se
encuentra dada en un momento historico de ese despliegue, lo que permite su
conceptualizacion.

Si desde el concepto de Estado es relativamente sencillo pasar a la historia en su
sentido clasico, cabe preguntarse: jEs legitimo hacer lo mismo desde el concepto-Idea de
Cultura? Porque Hegel podia suponer que los estados napolednico o prusiano culminaban la
historia, como mas tarde Fukuyama ha tratado de hacer con el estado liberal-democratico de
la postguerra mundial del cuarenta y cinco. Mas ;vale ese planteamiento para la Cultura, para
el Simbolo? (En virtud de qué principio, fundamento o razén suficiente? ;Por qué estariamos
viviendo un momento a punto de consumarse en el espiritu? O dicho de otra manera, el
criterio que atraviesa la filosofia de la historia de Trias ;es un desarrollo historico de la
Cultura o, simplemente, el despliegue semantico de un aspecto de la cultura occidental,
determinado por la semantica de los verbos con los que expresamos las categorias
historicas? Esa es la cuestion especifica que pretendo dilucidar en este trabajo.

El punto de inflexion del «problema de Trias» hay que buscarlo en su tesis doctoral,
que verso sobre Hegel. Una tesis que vivio conflictivamente, un pulso académico que aceptd

Eikasia. Revista de filosofia - afio I - niimero 0 — Articulo 1 - julio 2005 18



EL TIEMPO GNOSTICO. Un gjercicio de seméntica topologica. Fernando - Miguel Pérez Herranz

finalmente, no sin antes cuestionar ad hominem el saber filosofico universitario. En 1979
escribia:

“Diré tan s6lo que, hasta donde llegan mis conocimientos, en los Departamentos de
Filosofia —para seguir con un ejemplo conocido para mi— se habla de todo, y del
Boletin Oficial del Estado sobre todo, pero hasta nueva orden de algo no se habla
nunca de algo, a saber, de filosofia (...) ;Serd verdad que toda institucionalizacion
atenta siempre contra las fuentes mismas de la vida?” [Trias (1979), pag. 27].

A pesar de las reticencias, en 1981 realiza su tesis doctoral sobre el Espiritu
Objetivo de Hegel, que no concluye en la constitucion del Estado, sino en un «acto
lingiiistico»: la peticion de perdon de los hombres unos a otros —el libro se titula
precisamente E/ lenguaje del perdon—, una accién que no es tanto politica como moral,
social o cultural, pues en el lenguaje del perdon se alcanza “la dimensién moral del amor”
[Epilogo de Trias (1981)]. Es éste el lugar al que un lector de Trias se ha de remitir para
entender el problema que nos ocupa: (Es valido usar el criterio de despliegue del concepto en
el sentido hegeliano para definir el simbolo? Los cuernos del dilema remiten a los dos tipos de
investigacion pertinentes: la Historia, por una parte, o la Semantica, por otra.

Trias define el simbolo etimoldgicamente, como aquello que expresa la conjuncion
entre dos fragmentos de moneda que se separan con el fin de poder reconocerse quiza en
lugares remotos a donde el paso del tiempo los haya conducido. Asi que el simbolo mantiene
un remanente (mistico, dice Trias) que revela su caracter religado a un sustrato secreto, el
cual lo envuelve. Trias supone que hay un espacio fronterizo, el /imite, donde hallan su
conjuncion los dos aspectos del simbolo. Y ese acontecimiento de revelacion simbolica es un
acontecimiento historico, pues el simbolo es el modo a través del cual se da lo sagrado o
hermético en el cerco del aparecer, lo que coloca el analisis en el terreno de la filosofia de la
historia [Trias (1994), pag. 41]. Por consiguiente, son dos los problemas que suscita nuestro
autor. El primero se refiere a si el simbolo pertenece a la ontologia general o no es mas que
otra forma metafisica de trasposicion del mundo préactico conocido al mundo que nos
envuelve. Y, dado por supuesto que la investigacion es ontologica, el segundo problema es el
de saber si las categorias en las que se presenta el simbolo son histdricas o simplemente
requieren un analisis semantico para su explicacion.

4. Criterios para la historia: colectivos / distributivos

Para responder con suficiente margen conceptual a estas dificiles cuestiones, me veo
obligado a dar un amplio rodeo, hasta alcanzar los criterios caracteristicos de la historia y de

Eikasia. Revista de filosofia - afio I - niimero 0 — Articulo 1 - julio 2005 19



EL TIEMPO GNOSTICO. Un gjercicio de seméntica topologica. Fernando - Miguel Pérez Herranz

la seméantica. Comenzaré por la historia. Ya en el arranque mismo de nuestra tradicion
helenista, Aristoteles nos ha puesto en un camino ineludible: la historia, conocimiento de los
singular, no es ciencia, porque la ciencia es conocimiento de lo universal:

“La poesia es mas cientifica / filosofica (N4B[@P N )3,AL ) y esforzada empresa que
la historia, ya que la poesia trata sobre todo de lo universal (8 62 8[A )y la historia,
por el contrario, de lo singular (& 62 ’ 46[®J3E )” [Aristoteles, Poética, 1451 b].

Las relaciones entre lo universal-general y lo individual-singular nos obliga a recurrir
al andlisis l6gico de esos términos, porque es precisamente la 1dgica la disciplina que define
las relaciones entre lo universal y lo particular (ya sea la ldgica post-aristotélica ya sea la
fregeano-russelliana, dos caras de lo que puede llamarse «logica clasicay).

La logica clasica tiene que ver con la universalidad distributiva, una universalidad
que solo tiene significado por relacion a las partes logicas: los individuos o especies. Las
notas intensionales asumen la funciéon de predicados y las variables de objetos designan los
individuos capaces de soportar tales predicados, de tal modo que el conjunto de todos los
individuos forman la clase universal distributiva. Aristdteles considerd este reino de los
universales distributivos como el propio del conocimiento cientifico, lo cual no es nada
trivial, sino muy problematico, puesto que esa misma estructura légico-formal se reaplica
después sobre la estructura material de las ciencias, quedando mezcladas las determinaciones
formales y materiales de cada una de las ciencias. Pero muchas de las materias cientificas no
se dejan reducir de ninguna manera al universal distributivo —como seria el caso de la
historia, si es que se ocupa de sucesos singulares—, por lo que hay que tener en cuenta la
universalidad de tipo colectivo, segun la terminologia kantiana:

“En consecuencia, si hipostasiamos esta idea del conjunto de toda realidad, se debe a
que transformamos dialécticamente la unidad distributiva del uso empirico del
entendimiento en la unidad colectiva de un todo de la experiencia...” [Kant, KrV,
A582/B610].

La complejidad y la confusion de estas cuestiones es grande. La oposicion logica
entre el universal y el individual tiene su génesis en la psicologia descriptiva —representacion
de objetos universales e individuales—. Desde el punto de vista ldgico esa oposicion se hace
corresponder al uso del cuantificador universal ([Jx) y a variables libres no cuantificadas (Ra).
Pero el cuantificador universal ya es ambiguo, porque “pasa a ser crucial establecer una
distincion entre «todos» (en inglés, «all») y «cualquier» (en inglés, «any») o si se quiere entre
«todos» entendido en sentido acumulativo, colectivo, y «todos» en sentido distributivo

Eikasia. Revista de filosofia - afio I - nimero 0 — Articulo 1 - julio 2005 20



EL TIEMPO GNOSTICO. Un gjercicio de seméntica topologica. Fernando - Miguel Pérez Herranz

(cada)” [Mangione (1985), pag. 237]. Asi que la definicion de cuantificador universal estéa
envuelta en una teoria ontolodgica, en una teoria de los objetos como tales que Husserl trato
como teoria de los todos y las partes [cf. Husserl (1976), Tercera investigacion]. Vinculando
estos tres aspectos —psicologico, logico y ontologico—, el par universal/individual no puede
hacerse corresponder en Aristoteles con el par inteligible/ sensible, porque lo individual/parte
no es simplemente el objeto de una sensacion, sino lo sensible enclasado en un universal. De
ahi que lo individual sea ambivalente: O bien puede ser parte de una totalidad distributiva, o
bien puede ser parte de una totalidad colectiva, pues lo individual designa lo particular
enclasado en una totalidad distributiva, parte que, a su vez, puede serlo de un todo colectivo.
El ejemplo de Aristoteles de los Segundos Analiticos es transparente:

“Entonces, ni los modos de ser son innatos como tales, ya definidos, ni proceden de
otros modos de ser mas conocidos, sino de la sensacion, al igual que en una batalla, si
se produce una desbandada, al detenerse uno se detiene el otro, y después otro, hasta
volver al <orden del> principio. Y el alma resulta ser de tal manera que es capaz de
experimentar eso (...) En efecto, cuando se detiene en el alma alguna de las cosas
indiferenciadas, <se da> por primera vez lo universal en el alma (pues, aun cuando se
siente lo singular, la sensacion lo es de lo universal, v. gr.: de hombre, pero no del
hombre Calias; entre estos <universales> se produce, a su vez, una nueva detencion
<en el alma> hasta que se detengan los indivisibles y los universales, v.gr., se detiene
tal animal, y de igual modo ocurre con esto ultimo. Esta claro, entonces, que nosotros,
necesariamente, hemos de conocer por comprobacion [epagoge, traducido por
induccion], pues asi <es como> la sensacion produce <en nosotros> lo universal”
[Aristoteles, Seg. Anal. 100 a 10 - 100 b 5].

Hay, por consiguiente, un paso de la parte colectiva al todo colectivo: el soldado que se
detiene en la batalla es parte del ejército considerado colectivamente; pero, simultaneamente,
esta parte colectiva figura también como un individuo distributivo, un soldado cualquiera, que
puede ser reemplazado por cualquier otro. Aristdteles configura su particular proceso de
cientificidad desde la experiencia sensible y, por induccion —en el ascenso— hasta la
estructura silogistica, a partir de la cual inicia el retorno —en el descenso— a los fendmenos.
De esta manera Aristoteles pone sordina a su teoria de la substancia, en la que destacaba el
componente material-potencial, y en la que la «experiencia» constituia el momento
gnoseoldgico principal. Ahora el silogismo se sustancializa y pierde contacto con la
experiencia. Aristoteles, que habia comenzado apelando a la experiencia sensible como unica
fuente de los conocimientos, termina eliminando la necesidad que la ciencia tiene de lo
individual. El momento material, que no se confia a ningtn tipo de experiencia ni a ningin
tipo de intuicidn (noiis), empezara a ser secundario, como lo era en Platon. Sin embargo, y en

Eikasia. Revista de filosofia - afio I - niimero 0 — Articulo 1 - julio 2005 21



EL TIEMPO GNOSTICO. Un gjercicio de seméntica topologica. Fernando - Miguel Pérez Herranz

contraposicion a su maestro, en el descenso del universal al particular no afnade nada nuevo al
proceso inicial de lo particular a lo universal del ascenso. Por eso puede decirse que el
silogismo aristotélico es una tautologia: lo que se encuentra en la conclusion se encuentra ya
en las premisas. Lo individual queda totalmente segregado del razonamiento cientifico e
incluso deja de jugar un papel en la causalidad formal del silogismo cientifico. De esta
manera la Historia, saber de lo singular, queda fuera de la reptblica de las ciencias.

(Como escapar de ese formalismo en el que cae el planteamiento aristotélico? Desde
un punto de vista interno es necesario romper la equivalencia entre el universal distributivo y
la esencia; es decir, lo universal tiene que desempeniar las funciones de una totalidad colectiva
respecto de sus partes individuales. O, dicho de otra manera, la identidad analitica dada en las
esencias inteligibles habra de dar paso a una identidad sintética, compositiva “hasta que se
detengan los indivisibles y los universales” en las anteriores palabras citadas de Aristoteles.

4. 1. El individuo historico

Ciertamente que en un mundo de esencias universales no tiene cabida la historia, el
conjunto de los procesos practicos, prudenciales, subjetivos de los hombres. No hay manera
de construir el individual «Pericles» como se construye el individual «tridngulo». Ahora bien,
si en el campo de la historia (Historia Universal) no es posible hablar de ciencia —de
universales—, quizé pudiera hablarse de ciencia en otros ambitos. Se han ensayado multiples
vias: los hechos historicos son de lo universal (M. Harris); la historia es de lo individual sin
dejar de ser ciencia (Windelband y Rickert); la historia no es de lo individual, sino de los
invariantes de la naturaleza humana (Voltaire, Hume); o, en fin, se niega el problema, pues la
historia es pura cronologia (Lévi-Strauss). Pero también se puede comprender la universalidad
desde las relaciones y operaciones que realizan los hombres, como ha hecho Bueno (1980).
Para ello hay que abandonar la consideracion aristotélica que identifica el individuo con el
universal distributivo.

Gustavo Bueno, en su teoria del cierre categorial (7CC) [Bueno (1992-1993)] ha
mostrado que las ciencias no son inventarios o descripciones de una realidad material, sino
construcciones orientadas a componer operatoriamente multiples términos materiales de
suerte que resulten nuevos términos de los que puede decirse que son verdaderos o falsos, es
decir, objetivos [Pérez Herranz (1999)]. Los individuos se configuran en dos sectores:

a) O bien en el par sintictico/semantico y, entonces, los individuos seran

esencialmente términos fisicalistas o fenomenologicos. En este caso, el individuo adquiere
consistencia objetiva y se identifica con el individuo aristotélico.

Eikasia. Revista de filosofia - afio I - nimero 0 — Articulo 1 - julio 2005 22



EL TIEMPO GNOSTICO. Un gjercicio de seméntica topologica. Fernando - Miguel Pérez Herranz

b) O bien en el par sintactico/pragmatico y, entonces, los individuos son
esencialmente operadores (autologismos o dialogismos). En este otro caso, el individuo se
inclina mas hacia lo subjetivo y se identifica, en el limite, con el propio cientifico.

a) Individuo como término.

Queda, pues, sefialado el caracter ambiguo del término «individuo». Lo interesante
es que la solucion de la TCC es de cuiio kantiano: no s6lo muestra individuos, sino que son
construidos ellos mismos.

“Para Kant —escribe Blasco—las entidades matematicas son constructos puros, no
ideas innatas; no entidades dadas, sino entidades construidas (...) El nimero se ve
(intuye) surgir, producirse, no es una entidad dada. No se trata de una interpretacion
psicologista del texto; antes al contrario, se trata de que el nimero 12 (un individuo de
la serie de los nimeros naturales) surge, es construido, en una operacion de sintesis,
de intuicion sintética” [Blasco (1988), pags. 42-43].

El individuo objetivo, en su singularidad, puede entrar en un curso de construccion
operatoria. Hay ciencias que construyen singularidades. Sea por ejemplo el limite de una
funcion tal que lim (. _, 9) sen x /x = 1. El resultado es una singularidad construible.

Husserl ya habia distinguido, segiin un criterio epistemolédgico, entre singularidades
especificas, que pueden construirse a partir de otros universales —por ejemplo, «2 es un
nimero parm— Yy singularidades individuales que no pueden construirse a partir de otros
universales —por ejemplo, las sustancias aristotélicas: Alejandro, Bucéfalo, el sol..—
[Husserl (1976), Tercera investigacion, 1, § 7 bis).

Bueno pasa del planteamiento epistemologico al gnoseologico —repetimos, de cufio
kantiano— y considera que no se pueden separar los drdenes sensible e inteligible, lo cuales
estan conectados diaméricamente. Asi se salva el contraargumento del empirismo sin caer en
platonismo. Un término es siempre una totalidad, porque no podemos considerar ningin
término como simple, sin partes (v. gr., el punto geométrico esta cruzado por infinitas rectas).
Cualquier singularidad se compone tanto de momentos distributivos (Z) como de momentos
colectivos (T). No es posible separar los momentos sensibles e inteligibles, segiin el famoso
aforismo kantiano: “Sin sensibilidad (T) ningun objeto nos seria dado y, sin entendimiento
(Z), ninguno seria pensado. Los pensamientos sin contenido son vacios; las intuiciones sin

Eikasia. Revista de filosofia - afio I - nimero 0 — Articulo 1 - julio 2005 23



EL TIEMPO GNOSTICO. Un gjercicio de seméntica topologica. Fernando - Miguel Pérez Herranz

conceptos son ciegas” [Kant, Critica de la razon pura, A 51/B75]. Y que Ortega expresaba
maravillosamente:

“Sin el concepto, no sabriamos bien donde empieza ni donde acaba una cosa; es decir,
las cosas como impresiones son fugaces, huideras, se nos van de entre las manos, no
las poseemos. Al atar el concepto unas con otras, las fija y nos las entrega prisioneras.
Platon dice que las impresiones se nos escapan si no las ligamos con la razoén, como,
segun la leyenda, las estatuas de Demetrios huian nocturnamente de los jardines si no
se las ataba. Jamas nos dara el concepto lo que nos da la impresion, a saber: la carne
de las cosas. Pero esto no obedece a una insuficiencia del concepto, sino a que el
concepto no pretende tal oficio. Jamas nos dara la impresion lo que nos da el concepto,
a saber: la forma, el sentido fisico y moral de las cosas” [Ortega (1987), tomo 1, pag.
353].

Dependiendo de como se vinculen Z y T podriamos hablar de singularidades
especificas —totalidades Z, cuyas partes ademas de ser T son también Z— o de individuos —
totalidades Z, cuyas partes solo son T (es la definicion de Boecio, formada en torno a la
incomunicabilidad o no multiplicidad de sus inferiores)—.

Los individuos, aunque como partes T no sean partes Z, estan siempre incluidos en
una totalidad Z. ;Cémo se asegura la presencia explicita de lo individual en las ciencias? El
concepto clave se encuentra en el concepto de funcion. “Nunca insistiremos lo suficiente —
dice mi maestro René Thom— sobre la importancia, a la vez matematica y filosofica, de esta
ultima nocion” [Thom (1993), pag. 112]. Lo decisivo de esta idea de funcion es la presencia
de individuos enclasados, pero, a la vez, determinables unos frente a otros (f: x # »). En el
limite, los individuos deben ser insustituibles mutuamente. Y, aunque el individuo esté
perdido en su clase (y * Y), que es una totalidad colectiva, reaparece en ella por medio de la
clase X (x # X), que es una totalidad distributiva (en coordenadas cartesianas, las ordenadas
dibujan la clase colectiva y las abcisas la clase distributiva).

La inclusion de los individuos en alguna totalidad puede ocurrir de dos modos no
excluyentes, pues pueden darse de las dos maneras a la vez:

i) A través de su misma unidad como individuo, de suerte que mantenga relaciones

de isomorfismo con otros individuos de su clase: los individuos enclasados o individuos
simples, tales como Hipatia de Alejandria, Eloisa o Marie Curie-Sklodowska.

Eikasia. Revista de filosofia - afio I - nimero 0 — Articulo 1 - julio 2005 24



EL TIEMPO GNOSTICO. Un gjercicio de seméntica topologica. Fernando - Miguel Pérez Herranz

ii) A través de partes colectivas del mismo individuo: los individuos globales,
dotadas de unidad de clase, tales como el Mundo en su totalidad o la Humanidad entera.

Asi que los individuos pueden entrar a formar parte del curso interno de las ciencias
de maneras muy diferentes como individuos simples o como individuos globales, segin las
relaciones de lo individual con lo universal. Un término puede entrar en relacion con un todo
segin la manera distributiva o colectiva. Pero un término individual resultante de una
totalizacion colectiva de multiples fenomenos —los Reyes Catolicos, pongamos por caso—
pueden comportarse como elementos distributivos —al aplicar las mismas leyes a los reinos
de Castilla y de Aragdbn—, que podran incluso sustancializarse —la sagrada unidad de la
Monarquia—. La cuestién sobre qué criterios se ejercen en las disciplinas historicas queda
abierta: ;Serdn individuos simples o individuos globales?

b) Individuo como operacion.

Si se considera el sujeto como un operador, el cierre cientifico exige su
neutralizacion, es decir, la desaparicion de sus determinantes corpdreas, familiares o
ideoldgicas [Vegetti (1981)]. Estos sujetos son precisamente quienes establecen planes —
objetivos en relacion con otros sujetos a quienes afectan—, fines—objetivos en relacion con
el sujeto que los propone— y programas —objetivos en relacion con los contenidos—.

Pero en la historia lo que nos quedan son restos objetivos en donde han desaparecido
los sujetos operatorios, los individuos subjetivos, una subjetividad que el historiador se ve en
la obligacion de reconstruir. La eliminacion de los sujetos se lleva a cabo a partir de un doble
movimiento: un regreso a factores previos a la subjetividad operatoria (metodologias [;) y un
progreso hacia las estructuras que envuelven a la propia subjetividad operatoria (metodologias
[1,). Asi pueden construirse los términos objetivos impersonales.

Los términos individuales quedan definidos segin una anterioridad y wuna
posterioridad respecto de otros términos que forman parte de la misma clase. De esa manera
el «cierre historico» no puede llevarse a cabo hasta que no se hayan dado determinadas
consecuencias de esos planes y proyectos, y, por lo tanto, no se puede hablar de la historia del
presente, hasta que no hayan concluido todos sus desarrollos (por ejemplo, el Imperio
romano, la conquista del Oeste americano...).

Los restos (monumentos, codices, calzadas...) que nos quedan son desde luego

individuales, pero han de estar enclasadas en 6rdenes segun un antes y un después (por eso no
se puede hablar de universales ante rem). Estos restos no tienen sentido histérico

Eikasia. Revista de filosofia - afio I - niimero 0 — Articulo 1 - julio 2005 25



EL TIEMPO GNOSTICO. Un gjercicio de seméntica topologica. Fernando - Miguel Pérez Herranz

aisladamente, sino que han de estar vinculadas a otros restos, porque si estuvieran
desconectadas de su anterioridad y posterioridad carecerian de significado historico. (Solo asi
pueden descubrirse los fraudes. Por ejemplo, en paleontologia, los famosos fraudes del
hombre de Piltdown o del hydropithecus). De ahi que la individualidad objetiva mas
excelente que puede alcanzar la historia es la individualidad compleja global de totalidad, que
ha sido defendida, entre otros, por Kant: La Humanidad como totalidad colectiva de procesos
sucesivos encadenados con un principio y un fin, que resulta ser un Individuo (concepcion
que, en Espafia, continuaron los krausistas e incluso el Ortega de Historia como sistema). Esto
significa que un hecho o acontecimiento sélo es historico si es una parte colectiva de esa
totalidad. Ahora bien, y en principio, la Humanidad considerada como totalidad es una idea
puramente metafisica, si es que se sostiene que la historia estd haciéndose (in-fieri). En otro
caso, habria que identificar la historia con un plan de la Providencia. Para que el concepto de
historia sea suficientemente fuerte ha de poder conjugar los términos objetivos —a los que se
pone entre paréntesis su operatividad propia, efecto de los restos— con los sujetos
operatorios —individuos situados ante diversas alternativas (planes), causa de los restos—.
(Qué conexion puede establecerse?

4. 2. Memes, designadores rigidos y ortogramas

Se podria recurrir a planes locales, no universales; a conjuntos de planes
discontinuos que van o no coincidiendo entre si. En cualquier caso, seria preciso rechazar los
planes universales de la historia al modo de Kant o Hegel, y aceptar planes segun lineas
ortogenéticas u ortogramas que, ocasionalmente, pudieran totalizar otros planes operatorios
parciales que solo oblicuamente harian referencia a una totalidad humana universal.

El ortograma es un concepto de la familia a la que pertenecen también los memes, en
el ambito de la biologia, y los designadores rigidos, en el ambito de la lingiiistica. Todos ellos
tienen en comun su capacidad reproductora o rectitud de ciertas reglas y capacidad de
reiteracion del proceso; ademas, se refieren a conjuntos de sujetos —organismos, hablantes u
operadores— en bandas, familias, clases sociales...

Un meme es un concepto debido a Dawkins (1985) que tiene la misma funcién que el
gen: es un replicador, una unidad de imitaciébn o de transmision cultural: canciones,
consignas, modas, maneras de fabricar esto o aquello. En general, ideas que se hacen
populares, que se convierten en creencias en el sentido de Ortega (1968). Los memes se
propagan «al saltar de un cerebro a otro», y algunos de ellos alcanzan un éxito brillante,
mientras que otros se extinguen. La escritura ha jugado un papel de transmision de los memes.
Segiin Dawkins, los memes son como los genes egoistas, tratan de alcanzar su supervivencia,

Eikasia. Revista de filosofia - afio I - nimero 0 — Articulo 1 - julio 2005 26



EL TIEMPO GNOSTICO. Un gjercicio de seméntica topologica. Fernando - Miguel Pérez Herranz

asociandose entre si, y forman sistemas coherentes que pueden entrar en contradiccion no solo
entre ellos sino también con los propios genes.

Un designador rigido es una expresion referencial —nombre propio, pronombre
personal, pronombre demostrativo, nombre de masa, nombres comunes, conceptos teoricos,
definiciones definidas...— que designan el mismo objeto en todo mundo posible. Representa
el objeto pero sin ofrecer una propiedad esencial [Defez (1994, 1998)]. El designador rigido
es explicable solo en términos causales o, si se prefiere, en funcion de cadenas comunicativas
a través de las cuales la relacion designador-designado pasa de hablante a hablante. Por eso
puede decirse que los nombres comunes son referenciales. Hay dos posibilidades para tratar el
significado literal de las palabras: O bien la referencia semdantica, o bien la referencia del
hablante En historia, podriamos decir, un mismo acontecimiento con una determinada
referencia semantica podria ir asociados a diferentes contextos pragmaticos, rectificando asi,
mediante la referencia del hablante, la referencia seméantica. El designador rigido posee una
estructura disyuntiva: No es necesario que cada una de las descripciones que constituyen el
sentido sea apta para fijar la referencia, pero si es necesario que lo sea la disyuncion de todas
ellas. El designador rigido, diriamos, tiene la estructura de las totalidades combinatorias del
tipo py & py & p3 & ... & p, . (Obsérvese que se puede aceptar una o algunas
componentes de la disyuncion sin negar el resto. La totalidad dialéctica se distingue, en este
contexto, porque al afirmar una o alguna de las componentes se niegan las demas:

Z ) E(p)] = Cp2Eiop3. Eopn).

[(p1 & pr & p3 o ...

El ortograma va referido a sujetos en cuanto forman parte de grupos de sujetos
originariamente determinados como historicos [Hidalgo (2000)]. Se define en un ambito
historico vinculado a los planes y objetivos de una sujeto operatorio, dado entre multiples
sujetos operatorios  (S1,S2...Sj) y multiples objetos (01,02...0j). El concepto de
«conciencia correlativa» no binaria de sujetos y objetos determinados los unos a través de los
otros, en complejos de relaciones n-arias. El sujeto de la conciencia se nos da como un
individuo que forma parte siempre de otro conjunto de sujetos (una banda, una familia, una
clase social), enfrentados a otros conjuntos de sujetos. En ese campo surge la nocion de
«ortogramay. En efecto, cuando un conjunto de sujetos historicamente dados, suficientemente
numeroso para ser catalogado como grupo humano, segrega a partir de sus practicas sociales
un conjunto de materias formalizadas (materias, porque estdn en conexion con los objetos
mismos, y formalizadas, porque han sido talladas en los procesos de comunicacion
intersubjetiva hasta alcanzar un cierto grado de normalizacion estandarizada), entonces y solo
entonces aparecen ciertas estructuras susceptibles de ser catalogadas como verdaderas o
falsas.Pues los llamados ortogramas no son mas que estas «materias formalizadasy y
construidas en tanto que son «capaces de actuar como moldes activos o programas en la

Eikasia. Revista de filosofia - afio I - niimero 0 — Articulo 1 - julio 2005 27



EL TIEMPO GNOSTICO. Un gjercicio de seméntica topologica. Fernando - Miguel Pérez Herranz

conformacion de materiales dados». La «conciencia» se define ahora como operatoria —ni
mistica, ni metafisica, ni ensimismada—, pues se trata simplemente de un proceso de
«conflicto (por inconmensurabilidad, desajuste, contradiccion) determinado por la confluencia
de los mismos ortogramasy» que la constituyen. Se aclara asi la génesis social de la conciencia
individual, pues por definicién la conciencia resulta ser «como ese mismo conflicto, cuando
en un punto individual se llegan a hacer presentes los desajustes o las inconmensurabilidades
entre ortogramas asociados a diversos grupos, de los cuales los individuos forman parte. La
conciencia es algo asi como una percepcion de diferencias y, por tanto, es siempre conciencia
practica (operatoria) y puede tener grados diversos de claridad, segiin los modos o niveles de
formulacion que hacen posible que unos ortogramas se enfrenten a otros». Asi pues, uno
adquiere conciencia cuando los comportamientos automatizados durante la infancia
comienzan a producir choques, paradojas, anomalias, inconmensurabilidades, contradicciones
de diversa indole: gramaticales, politicas, morales, etc.

4. 3. Los sentidos de la historia universal

La historia se va haciendo, justificando y proyectando. Por eso puede defenderse la
tesis de que la historia es un predicado y no un sujeto: un predicado de los sujetos operatorios
(que utilizan memes, designadores rigidos u ortogramas). La historia no es ni un sujeto ni
algo abstracto, sino un predicado que se atribuye a algo concreto, que oficia de sujeto: sea a
los animales, a las plantas o al propio cosmos, cuando se dice que poseen una historia; sea a
los hombres, cuando se habla del «sujeto de la Historia», del «hombre como ser/no ser
historico»... Si la historia se predica de los sujetos humanos conviene averiguar a qué sujetos
afecta, a qué tipo de predicacion se refiere y cudles son las determinaciones del predicado.

Los sujetos podran ser tomados en su amplitud, o bien extensionalmente, segin se
considere un sujeto universal o en sujeto particular, o bien intensionalmente, segun se
considere que actua local o globalmente.

En cuanto al tipo de predicacion, puede ocurrir que:

i) Sea una predicacion genérica, comin a otros sujetos: a los hominidos, a los
mamiferos e incluso a los vertebrados, etc.

ii) Sea una predicacion segun la diferencia especifica, el hombre tiene una historia
frente a los animales, que no la poseen. El hombre es un «animal histérico», proponia Quinet;
el hombre «no tiene naturaleza, sino historia», ensefiaba Ortega.

iii) Sea una predicacion propia: La historia no le es esencial al hombre, pero
tampoco le es accidental. La historia s6lo puede afectar al hombre, pero no siempre. Si se

Eikasia. Revista de filosofia - afio I - nimero 0 — Articulo 1 - julio 2005 28



EL TIEMPO GNOSTICO. Un gjercicio de seméntica topologica. Fernando - Miguel Pérez Herranz

entra en la historia también se puede salir de ella, al modo de S. Agustin: se entra en la
historia por el pecado y se sale por la redencion. En este sentido puede hablarse con propiedad
del «fin de la historia»

iv) Sea una predicacion accidental: La historia se circunscribe al plano de las
superestructuras. Es esta concepcion antropologista de la historia, la que da lugar a los
conflictos entre la Historia y la Antropologia: En la base no hay historia, sino estructuras
permanentes o combinaciones de estructuras (al modo de Volney), o el trabajo silencioso de
hombres andénimos, que van dotando de un proyecto comun a la colectividad (al modo de la
intrahistoria de Unamuno)...

Conviene también conocer las determinaciones del predicado. Los predicados
pueden ser colectivos, aquellos que se aplican a un sujeto de estructura multiple; o
distributivos, aquellos que se aplican a cada una de las partes.

De las distintas combinaciones posibles entre las varias formas del sujeto y del
predicado se obtienen concepciones de la historia dispares, de las que destacaré, segin la
pertinencia de este trabajo, aquellas formas de historia, cuyo sujeto es universal en sus
sentidos colectivo y distributivo.

A. La Historia Universal en sentido colectivo.

Una historia entendida como una serie individual Unica, que es el sentido mismo de
la historia. San Agustin periodiza la historia en dos grandes épocas: la primera, desde la caida
del hombre hasta el advenimiento de Cristo; y la segunda, desde Cristo hasta el fin de los
tiempos; Fichte divide la historia en cinco fases, de modo que la fase final no sélo es un
estado que sobreviene, sino un estado al cual debemos o tenemos la obligacion moral de
aspirar; Jaspers afirma que la historia no sélo tiene un origen Unico, sino también una meta
final...

B. La Historia Universal en sentido distributivo.

La historia universal se considera desde un punto distributivo cuando el predicado
«historia» afecta a las partes de la Humanidad recortadas a cierta escala, por ejemplo, la
escala territorial, lingiiistica, estatal... El sujeto se realiza en cada una de esas culturas
humanas particulares o, a lo sumo, en algunas de ellas, las cuales se cruzan y se interconectan
en algin momento (por ejemplo, el judaismo y el helenismo se cruzan dando lugar al
cristianismo, segin una interpretacion muy comun). Cada cultura se desenvuelve
sucesivamente de modo andlogo al de las demas culturas. Asi pueden analizarse las filosofias

Eikasia. Revista de filosofia - afio I - nimero 0 — Articulo 1 - julio 2005 29



EL TIEMPO GNOSTICO. Un gjercicio de seméntica topologica. Fernando - Miguel Pérez Herranz

de la historia de Platon, Spengler o Toynbee: el sujeto logico de la historia se encontraria
realizado distributivamente en las diferentes culturas humanas.

Ahora bien, cuando consideramos que ese desarrollo o despliegue historico no es
caotico, ni arbitrario, ni absurdo, sino que posee un sentido, ;cémo habria de calificarse ese
sentido o fin del curso historico? En la estructura del fin de un proceso puede tenerse en
cuenta el sujeto historico operatorio, y entonces se hablara de una finalidad planificada,
anticipadora. Pero si no se tiene en cuenta ese sujeto, se hablard de una finalidad logica o
estructural. Ademas ese fin podra ser constitutivo, si la tendencia de la historia se dirige hacia
la constitucién plena de ese mismo sujeto, sea operatorio o no lo sea. Si lo es, el fin sera
constitutivo-planificado y entonces estamos frente a la historia como construccion de los
hombres segun un principio (igualdad, libertad...). Si no lo es, el fin sera constitutivo-logico, y
entonces estamos frente a la historia esencial, dotada de un fin inmanente, etc. Para restringir
las multiples posibilidades a las que las variables historicas da lugar, tendré en cuenta una
clasificacion en la que se crucen los criterios de realizacion plena o no del sujeto, y el de que
ese fin sea constitutivo légico o planificado (dejo otros casos como el de que sea
consumativo, etc., ateniéndome a las necesidades de la argumentacion):

Realizacion No plena Plena
Proceso
Constitutivo-logico Proceso indefinido, Historia esencial
ad infinitum
Constitutivo- El fin establecido como | Fin terminativo, post-
planificado objetivo racional historia

Ahora bien, no es lo mismo ejercer estas maneras en totalidades colectivas (Kant,
Fichte, Hegel...), que distributivas (Platon, Vico, Spengler...), por lo que estos criterios han de
incorporarse a la clasificacion establecida.

4. 4. La historia en Trias

Entre todas estas posibilidades ;Cudl es la concepcion historica de Trias? Trias
supone que hay una historia del espiritu: una aventura espiritual, un recorrido a través de
épocas, avatares o eones. Hay un sujeto —la conciencia—a través de la cual se alcanza el
conocimiento. Pero, sorprendentemente, este recorrido no es psicologico (recortado a escala
corpéreo-humana) y ejercido dentro de ciertas instituciones (escuelas, etc.). No es una
aventura individual sino global, universal, recortada a la escala de los eones (en su sentido

Eikasia. Revista de filosofia - afio I - nimero 0 — Articulo 1 - julio 2005 30



EL TIEMPO GNOSTICO. Un gjercicio de seméntica topologica. Fernando - Miguel Pérez Herranz

gnostico, y no en el de Eugenio d’Ors), o sucesion de las singladuras a través de las cuales se
va componiendo el espiritu. Cada eon es un curso historico en el que se constituye una idea
nuclear, es decir, una de las determinaciones necesarias que hace posible el marco del
acontecer, y que es conceptualizada como categoria. Asi que Trias vincula Historia y
Conocimiento. Por tanto, es necesario analizar si es posible esa union y cémo se establece —
si por yuxtaposicidon, absorcion, reduccion, etc.—. ;Coémo es posible que a cada avance
histérico lo acompafie un avance cognoscitivo, capaz de hacer presente la sabiduria que nos
ofrece el simbolo?

Trias considera que “la historia se constituye, entonces, como lo que aun hoy
concebimos como tal” [(1994), pag. 147]. Pero esta mencion es insuficiente, porque ya hemos
visto que hay muchas opciones. Trias parece que se refiere a una individualidad global —al
estilo de Kant o Hegel—, que se va haciendo presente segiin determinados aconteceres. Pero
lo importante aqui es definir la naturaleza de esos aconteceres o partes de la historia universal.
La historia universal constituye el marco global, con su alfa (creacion) y su omega (fin de los
tiempos) a través del cual van compareciendo “los sucesivos pactos entre Dios y la
comunidad de eleccidon representada por un testigo profético”. Ahora bien, esas partes son
distributivas, pues el pacto estd presente en cada uno de los pueblos que se van incorporando
a esta historia de la Cultura, del espiritu —Historia como imaginario [(1994), pag. 327]—
(sin atender a las determinaciones politicas o econdmicas) hasta alcanzar el espiritu universal.

Trias argumenta que tenemos mas informacion del ciclo que se ha desplegado en
Occidente, pero que esto es s6lo una situacion ocasional, pues tendria que valer para cualquier
comunidad humana en la que se haga presente lo sagrado desde el ciclo hermético pasando
por el limite hasta su aparecer. En principio no habria pueblo en el que esto no ocurriera.
Precisamente este paso del argumento permite buscar contraejemplos. Asi cabria preguntarse
por qué el Islam, que tuvo una presencia fundamental en el ciclo del simbolo, no lo tiene en el
ciclo del espiritu, etc. Pero pasemos por alto esta objecion. En cualquier caso, el sentido de la
historia para Trias es constitutivo-légico y ciclico. Constitutivo y no consumativo, pues el
espiritu podria abrirse a otras formas hoy insospechadas, a partir de la sintesis que exige el
sexto eon, en el que nos encontramos. Logico porque se concibe como un proyecto en marcha
inmanente, cuyo término se supone ya preestablecido. Ciclico y no lineal, pues su estructura
inmanente se repite al cabo del tiempo. Un ciclo que no nace de la nada, sino que se soporta
sobre la culminacion del anterior, y aqui hemos de recordar tanto el postulado nietzscheano
del «eterno retorno» como el postulado aristotélico de que lo que es materia para algo puede
ser forma: “Ademas, la materia es algo relativo, pues para una forma se requiere una materia
y para otra forma, otra materia” [Fisica, 194 b 8-10].

Eikasia. Revista de filosofia - afio I - niimero 0 — Articulo 1 - julio 2005 31



EL TIEMPO GNOSTICO. Un gjercicio de seméntica topologica. Fernando - Miguel Pérez Herranz

Asi se alcanza uno de los momentos mas decisivos del planteamiento de Trias sobre
la historia: ;Cual es el tipo de racionalidad que dirige el proceso para alcanzar ese fin
constituyente?

Como esa individualidad no se consigue linealmente, sino a través de ciclos cuya
forma se repite, y los ciclos materialmente son diferentes, pero formalmente siguen las
mismas pautas (pag. 421), Trias esta usando una instancia distributiva. La pregunta obligada
ha de referirse a la naturaleza de esa distributividad, a la estructura que tiene aquello que se
distribuye. Pero Trias no ofrece ningun criterio. Habla simplemente de siete categorias, sin
otra justificacion, a pesar de ser consideradas el “ars magna de la filosofia del limite” [Trias
(1999), pag. 359]. Como esa clasificacion no puede ser, sin embargo, empirica, pues no se
deriva de los materiales historicos, sino del propio /imite (Idea de una ontologia general), se
obliga a dar, al menos, algunas propiedades genuinas: Si las categorias pertenecen a un
sistema, han de ser orgdnicas; si son singulares, s6lo pueden presentarse en €pocas propicias;,
aunque en cualquiera de ellas se encuentran latentes las demas; y, en fin, siempre hay alguna
categoria hegemonica que domina a las demés. Veamos:

a) Cada figura categorial se determina por sus relaciones sincronicas con las demas.
Podrian definirse, remitiéndonos a una idea kantiana, por analogia a un organismo en el que
sus partes estan articuladas:

“Y la razén de ello es, como sefiala Kant, que en el organismo cada parte estd
perfectamente individualizada. Y ello por razén de que en ¢l cada parte refleja a su
modo (desde su propia individualidad y perspectiva) la totalidad. Cada parte es, a su
vez, un pequeiio organismo que refleja la totalidad; y que compone ésta en su plena
articulacion con las demas partes” [Trias (1999), pag. 331].

b) Ciertas figuras categoriales pueden presentarse prematuramente, pero solo pueden
darse en tiempos propicios:

“Pero de hecho esta revelacion era todavia prematura en el marco del eén
hermenéutico de caracter exegético, o bien en el seno del eén mistico (...) Pero no eran
todavia tiempos propicios para la plena revelacion de este «segundo enviado»” [Trias
(1994), pag. 369].

c¢) Las figuras categoriales se encuentran latentes en cualquier tiempo o eon, pues en
cada acontecer se hallan presentes todas las dinamicas:

Eikasia. Revista de filosofia - afio I - nimero 0 — Articulo 1 - julio 2005 32



EL TIEMPO GNOSTICO. Un gjercicio de seméntica topologica. Fernando - Miguel Pérez Herranz

“En cada eon, o avatar, se alcanza una determinada categoria como forma dominante.
Pero siempre reaparecen las demas. Pues no es posible que se produzca el acontecer
simbolico sin que la totalidad del espacio ldgico simbodlico se dé como presupuesto
estructural. Sucede, pues, que todas las categorias son convocadas ya desde la primera
época o edad, so6lo que cada vez se hallan orientadas e imantadas por la «atraccion
tonal» que ejerce, en cada ocasion, tal o cual categoria” [Trias (1994), pag. 52].

d) Ahora bien, en cada edn o avatar o época historica el sistema categorial
comparece organizado a partir de la hegemonia de una de esas categorias. Por eso, mas que de
aventura, Trias habla de odisea, pues todas las claves estan presentes y solo hace falta
averiguar cudl es la hegemonica:

“Este texto intenta, a través del recorrido de esta larga y compleja odisea espiritual ...
En cada época o edad prevalece, como hegemonikon (para decirlo en términos
estoicos), una de estas categorias. La categoria en cuestion ordena y jerarquiza todas
las demaés, que se hallan presentes (en forma latente o presupuesta). Todas deben estar
siempre presentes para que haya acontecer simbolico; pero en cada eon una de las
dimensiones actia a modo de «tonica»” [Trias (1994), pags. 57y 71].

Ante este conjunto de propiedades podriamos preguntarnos si en realidad el concepto
de categoria es s6lo una imagen metaforica, tan arbitraria como cualquier otra. Pues bien, lo
que he podido descubrir por entre esa figuras y materiales que utiliza Trias son los
arquetipos que ha propuesto la Seméntica Topologica y a la que he dedicado cierta
atencion [Pérez Herranz (1996) y Pérez Herranz y Lopez Cruces (1996 y 1998)]. Si esta tesis
es correcta, Trias no habria estado trabajando «sin red», como él mismo dice [en (1999),
pag. 57], pues la red que le estaba protegiendo no era ni la Logica ni el Lenguaje ordinario,
sino la Semantica Topoldgica.

Lo que hace verdaderamente interesante La edad del espiritu de Trias no es tanto su
desarrollo historico, sino la definicion implicita de Tiempo Gndstico, del despliegue
temporal de las figuras significativas esenciales del espiritu que coinciden con las figuras
semanticas de nuestra categorizacion del mundo. Y, a la vez y por simetria, nos permite
ejemplificar la Semantica Topologica (ST). Pues si la obra de Trias se deja analizar por ésta,
la propia ST estaria poniéndose a prueba y podria comprobarse la potencia del andlisis
semantico-topologico. Trias, desde luego, a veces parece barruntar algo de esto, pues
menciona el término «topologia» en varias ocasiones, aunque sin formalizar el concepto. Asi
en Logica del limite dice que el orden simbdlico poseeria una «topologia basica» (pag. 75); en

Eikasia. Revista de filosofia - afio I - nimero 0 — Articulo 1 - julio 2005 33



EL TIEMPO GNOSTICO. Un gjercicio de seméntica topologica. Fernando - Miguel Pérez Herranz

La aventura filosofica habla de «fundamento 16gico-topoldgico» (pag. 365) e incluso utiliza
un concepto que parece sacado de la topologia: un «todo abierto» (pag. 347), etc.

Eikasia. Revista de filosofia - afio I - nimero 0 — Articulo 1 - julio 2005 34



EL PERSONAJEY LA IMAGEN

A propésito del Socrates de Platont
Dr. Romén Garcia

1.- Buscando la imagen de Socrates

Trabgjar con la figura de Socrates plantea una doble paradoja: por una parte,
como ha sido sefialado por Antonio Tovar (%), se puede pretender construir |a biografia
y alavez la historia de un persongje que vive en una época en la que estos dos géneros
no existen; por otra, S Nos atenemos a la opinion méas extendida, la propia Filosofia se
encuentra solo en embridn y es imposible, por tanto, intentar recogerla realizando una
Historia de la Filosofia.

Laapologia (°) y el panegirico son, como expondremos més adelante, las formas
embrionarias de la biografia. Los primeros intentos biogréficos son panegiricos. el
Evagoras de Isicrates, el Agesilao de Jenofonte. Tovar, (*) considera que el discurso
forense fingido, la apologia, es e expediente que se usa para trazar una biografia o
caracterizacion de un persongje.

“Labiografia, como forma literaria aceptada, solo aparece entrelos griegosen el siglo 111 a.
c. (300-200 a. c.) y es caracteristicade laedad algjandrina. “ (°).

Por otra parte, y como es comunmente aceptado, Socrates no ha escrito nada que
pueda servirnos como referente de una posible biografia. Sus interpretaciones més
inmediatas son interesadas y consisten en “apologias’ realizadas por discipulos que las
realizan con una clara intencion de defensa. El término “apologia’ es usado por los
socraticos, cuando menos de manera ambigua: por un lado se refieren con é a discurso

! - Estetrabajo fue publicado anteriormente, con algunas pequefias variaciones realizadas para la presente
publicacién, como parte de laTesis del autor titulada Unateoria de laimagén y la publicidad en Platén.
Oviedo, Eikasia, 2001, pp.51-135

2 - TOVAR, A.: Vida de Socrates. Madrid, Alianza, 1986 (1947), capitulo |, p.25.

3 - La“apologia’ es una palabraen su origen técnica que designa el “discurso de defensa’ que realiza el
acusado frente al tribunal, sin embargo, por la tradicién platonica esta usado el termino “apologia’ de
forma ambigua, utilizandose tanto en el sentido técnico, como simplemente en el de defensa o ensalce de
alguien. Es a esta evolucion de la apologia ala que consideramos como precedentes de la biografia.

4 - TOVAR, A.: Vida de Sécrates. Madrid, Alianza, 1986 (1947), capitulo |, p.25

> - TAYLOR, A.E. Socrates. London, Peter Davies, 1932. Traduccion espafiola de Mateo Herndndez
Barroso: El pensamiento de Socrates. México, FCE, 1975, p.11.

Eikasia. Revista defilosofia - afio | - nimero O- Articulo 2 - julio 2005



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A proposito del Sdcrates de Platon - Dr. Roman Garcia

candnico asi denominado en la préctica forense y que, en este caso se supone que
responde en la memoria al gue efectivamente pronuncié Socrates ante sus jueces; por
otro lado, “apologia’ es cualquier intento de defender o reivindicar la figura de alguna
persona mas o menos injustamente calumniadas. Si estas apologias son claramente
“defensas’ realizadas por sus discipulos no cabe duda que su pretension es la de “lavar
laimagen de Socrates”.

La fuente més antigua que poseemos haciendo referencia a “Socrates’ es sin
duda Las nubes de Aristofanes. Ello ha hecho que su valor sea ampliamente discutido a
tratarse de una comedia con una amplia carga ironica y caricaturesca, sSn embargo
olvidamos que en otras fuentes también existen distintos intereses para ofrecer una
imagen determinada de nuestro personaje.

La figura de SAcrates, por méas que pueda sorprendernos, se encuentra ante una
verdad que, admitida por todos, inmediatamente pasa a ser cuestionada: “ Socrates’
funciona como un personaje literario, no escribié nada y no se conserva nada de é (°).
Por tanto, de ello tenemos que deducir irremediablemente que la tradicion filoldgica
moderna se ha dedicado a defender la caracterizacion de un persongje frente a la de
otros. € persongje “Socrates’ de Platon frente a los persongjes “Socrates’ de
Aristéfanesy Jenofonte o viceversa. Se ha pretendido ver la autenticidad de Socrates a
partir del personaje de uno de estos autores. La imagen, construida asi y transmitida de
esa manera por la creacion, se nos presenta con tal fuerza que se convierte en Socrates o
Platén mismos. Incluso cuando creemos estar vacunados contra esta imagen caemos
irremediablemente en la trampa preparada por Platon. Asi, Figal pretende remitirse a
Sbcrates mismo, porque e personge no es e autor, pero e personge no es un ser
existente previamente a la construccion literaria (*), olvida que € personaje no es més
gue un instrumento literario del autor y no la realidad misma, del mismo modo que Don
Quijote de laMancha lo es de Cervantes.

No debemos olvidar que la representacion y manipulacion que rediza
Aristéfanes con Socrates no deja de ser un recurso de Platén para que la representacion
de “Socrates’ que nos presenta @ mismo se nos presente como verdadera, frente a la
“manipulacion” que realiza un comico. Pero, ¢por qué Aristofanes utiliza a “Socrates’ y
no a “Protagoras’?. Socrates podria ser un pobre hombre, feo, descalzo, ordinario,
maltratado por su mujer (%) o un asceta cretense (°). Sin embargo, elo no es imaginable

® - “Socrates no nos dejé ningln testimonio de su propio pensamiento o de sus acciones.” TAYLOR,
A.E.: Sbcrates. London, Peter Davies, 1932. Traduccion espafiola de Mateo Hernandez Barroso: El
pensamiento de Socrates. México, FCE, 1975, p.9.

’ - No pretendemos entrar agui en los interesantes problemas planteados por Unamuno en la novela
Nieblay por Pirandelo en Cinco personajes en busca de un autor, sobre la I6gica de la composicion

literaria, ni sobre el grado de existencia de un personaje.
8 - Didgenes Laercio en sus Vidas (I1, 5) retrata el personaje de “Socrates’ mezclando la imagen de

2 Eikasa. Revista de filosofia - afio | - nimero 0— Articulo 2 - julio 2005



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propdsito del Socrates de Platon - Dr. Roméan Garcia

porgue se ha caido en la imagen mesianica de “Socrates’. Sin llegar a la tesis extrema
de E. Dupréd (*°), quien sostuvo que Sicrates era una mera ficcion literaria del
nacionalismo ateniense de Platon y de los llamados socréticos, quienes habian inventado
la existencia, la ensefianza, la condena y la muerte del imaginario maestro para
dissimular con esa ficcién su propia esterilidad especulativa y para apropiarse de las
doctrinas de los sofistas extranjeros (Protégoras, Gorgias, Prodico, Hipias), podemos
estar de acuerdo que e Socrates que hoy conocemos es un personge literario, del que,
frente alo que sostiene Taylor (1), solamente poseemos una version: la de Platon.

Parece ser que la comedia hizo distintos alegatos sobre Socrates. No solo
Aristéfanes escribi6 sobre nuestro persongje, también lo hizo Amipsias en € -423 y dos
afios mas tarde Eupolis hizo lo mismo. De las tres comedias, conservamos la de
Aristéfanes, aunque no se trata del original presentado a concurso de comedias (2),

Platon y de Aristéfanes, y destaca este caracter de austeridad, que es mas bien pobreza, en Socrates’. El
mismo Platon hace numerosas alusiones a tema de la auteridad de “ Socrates”.
9 - Tesis que mantiene Des Places citando a Festugiere (FESTUGIERE, R.P.: Socrate. Paris, 1936, p.69-
73), quien le considera un “maitre de vie intérieure et de réforme morae’, cf.. DES PLACES, E.:
“Socrate directeur de conscience. Etudie de vocabularie”, Revue des études grecques, LI (1938) 395-
402, reproducido en Etudes Platoniciennes 1929-1979. Leiden, Brill, 1981, pp.75-82. Especialmente cf.
. 75.
s .- DUPREEL, E.: La légende socratique et les sources de Platon. Bruxelles, 1922. Citado por:
MONDOLFO, Rodolfo.: So6crates. Buenos Aires, EUDEBA, 1988, 11%d., p.17. Los argumentos que
utiliza contra esta tesis y a favor de la existencia de un Socrates histérico, son bastante endebles,
simplemente para esa cuestion que a nuestro entender carece de importancia. Para ello utiliza los
argumentos de: DE STRY CKER.: “Lestémoignages historiques sur Socrate”, en Mélanges H. Grégoire,
Bruxellex, 1950, t. Il. Las tesis consisten en que no se puede negar el caracter histérico en cuanto que la
narracion de determinados hechos histéricos de lavida de Séctates se encontrarian recogidos no sélo por
laApologia 32 b-d, sino por Las helénicas, |, VII, 14, asi como la Carta VII y la Andbasis, 11, |, donde
Jenofonte nos refiere la consulta que hizo a Socrates acerca de su participacion en la empresa bélica de
Ciro. Como puede observarse, |os argumentos espuestos por De Strycker y recogidos por Mondolfo dejan
bastante que desear como prueba feaciente. Puesto que aln considerando la veracidad histérica del suceso
no opondrian nada a los argumentos de fondo de Duppéel, que supondria las tesis de Olof Gigon, quien
admite la existenciareal (historica) de un tal Socrates, condenado a muerte por impiedad en el —399 pero
niega su importancia como pensador y que considera que Platon, Jenofonte, Aristételes y los demés se
han servido de su nombre. GIGON, O.: Sokrates, sein Bild in Dichtung, und Geschichte. Bern, 1947.
Gigon sigue los pasos de: WOLFF, E.: Platos Apologie. Berlin, 1929. KUHN, H.: Sokrates: ein Versuch
Uber den Ursprung der Metaphysik. Berlin, 1934. Todos €ellos citados por Mondolfo, o.c.
1~ Taylor establece tres versiones de “Socrates’, e intenta demostrar que la de Platén es la auténtica,
pero cae en la propia trampa platénica, pues olvida que todos son persongjes. Cf.. TAYLOR, A.E.
Socrates. London, Peter Davies, 1932. Traduccion espafiola de Mateo Hernandez Barroso: El
pensamiento de Socrates. México, FCE, 1975.
12 _ |as comedias tenian lugar en la Leneas (Dionusia ta épi Lhnaiwn), la fiesta que el arconte-rey
celebraba en Gamelion (enero-febrero) en honor de Dionisio y alrededor del -442 fue puesta bao
proteccion del Estado, aunque ya parece que desde €l -486 se venian representando en estas fiestas. Cf.
RODRIGUEZ ADRADOS, Francisco.. Fiesta, comedia y tragedia. Madrid, Alianza, 1983,
especialmente p.447 y ss.; LESKY, A.: Gescgucgte der Griechischen Literatur. Bern, Francke, 1963

Eikasia. Revista defilosofia - afio | - nimero O- Articulo 2 - julio 2005



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A proposito del Sdcrates de Platon - Dr. Roman Garcia

sino, de una adulteracion reescrita por € mismo tras el fracaso de Las nubes que se
clasifico la dltima (*3). El motivo por e cua e original no ha llegado hasta nosotros nos
es desconocido. También tras su muerte existio una amplia literatura sobre Socrates,
producida mayoritariamente por sus discipulos, aunque la mayor parte de €ellos le habia
conocido muy por encima (%). Los documentos o testimonios de este tipo que han
Ilegado hasta nosotros se reducen alos Dialogos platénicos, los Recuerdos de Jenofonte
y unas cuantas paginas de dialogos socraticos de un tercer contemporaneo, Esquines de
Esfeto. Todos €ellos, amén de un sinfin de discipulos de los que no conservamos sus
apologias y defensas, eran mucho mas jovenes que € maestro. Platon, quiza el mayor de
todos llos, era cuarentay tres afios méas joven que Socrates e indudablemente Jenofonte
y Esguines todavia lo eran aln més. Asi mismo, se ha sefialado reiteradamente que los
Recuerdos Socraticos de Jenofonte, cuando menos, son recuerdos muy forzados, dado
que narran acontecimientos en 1os que es muy improbable que estuviese presente (*°),
asi como que por su actividad es imposible que tuviese un conocimiento certero de las
doctrinas del maestro.

Aungue pueda parecer increible, todavia es necesario sefidar que la figura de
Socrates que ha llegado hasta nuestros dias es la de un persongje. Tanto Platon, como
todos los demés autores que se refieren a él, nos narran UNos encuentros y sucesos en los
gue no sblo es improbable que estuviesen presentes, sino que es simplemente imposible
gue puedan haber tenido un conocimiento directo de los mismos:

“Asi, pues, ninguno de los tres podia haber tenido recuerdos fidedignos acerca de Socrates,
antes de sus cincuenta afos, cuando nos cuenta algo de su madurez o de su juventud, su

28de. . Traduccion espariola de José M2 Diaz Regafion y Beatriz Romero: Historia de la literatura griega.
Madrid, Gredos, 1968, especial mente pp. 260-267.

13 - Aristéfanes, quien como todos los comediantes gustaba de entrar en polémica con otros ciudadanos y
hasta con compafieros de profesion (Cf. la semblanza que hace: The World of Athens, An Introduction to
Classical Athenian Culture. Cambridge University Press, 1984. Traduccion espafiola de Joaquin Bayo
Delgado y Begofia Usobiaga Artaloitiaz EI mundo de Atenas. Introduccidon a la cultura cléasica
ateniense. Barcelona, PPU, 1988, pp.368-369), asi acuso a Cratino, en L os Caballeros de ser unavigja
gloriaborracha. Cratino contestd presentando en el concurso de comedias de las dionisiacas del -423 El
Frasco, donde se presentaba como personaje principal (una vieja gloria borracha) en conflicto con su
mujer Komoidia. Komoidia se quejaba de sus relaciones con |la cerda Méthe (“bebida’) y con el bonito
nifio Oiniskos (“vinillo”). Cratino se justifica argumentando que solamente los borrachos podian crear
algo realmente valioso. Gand el primer premio para desgracia de Aristéfanes que quedd en Ultimo lugar
con Las Nubes. Aristéfanes no entendio su fracaso y reescribié Las Nubes de nuevo, aunque nunca llegd
arepresentarsey es esta Ultimaversion la que hallegado hasta nosotros.

14 _ William Messmer-Loebs presenta en un cémic la figura de Socrates riéndose de Platén y sin
conocerle especialmente, esta hipotesis puede tener un fundamento y coincidir con el ambiente de la
época y las relaciones con Socrates mucho mas que la imagen que tenemos en la actualidad de un
Maestro siempre acompariado de sus discipulos, imagen que no se corresponde, por otra parte con los
datos de los didlogos, donde lo encuentran casua mente. MESSMER-LOEBS, W.: Epicurus el sabio.
Barcelona, Ediciones Zinco, 1991 (Piranha Press, 1989).

15 - Jenofonte no volvié a ver a Socrates después de su partida de Atenas en el -401 para unirse a la
expedicién del principe Ciro, cf. p.e. GARCIA GUAL, Carlos.: “Introduccion al Andbasis’ de Jenofonte.
Madrid, Edaf, 1993, p.18.

4 Eikasa. Revista de filosofia - afio | - nimero 0— Articulo 2 - julio 2005



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propdsito del Socrates de Platon - Dr. Roméan Garcia

conocimiento no es de primera mano.” (16).

El Socrates historico fue condenado por la democracia restaurada y la mayor parte
de los discipulos socraticos sufrieron destierro. Con estos antecedentes ¢pueden
considerarse los testimonios fidedignos? O, por € contrario, ¢debemos considerar estas
apologias y defensas como autodefensas y por tanto que destacaban distintos aspectos
ocultando otros para favorecer su propiaimagen y posicion?.

Sin embargo, y a pesar de que estas salvedades se vienen redizando desde
principios de siglo (*'), se sigue reiteradamente confundiendo a persongje con la
historia:

“Cuando nos remitimos a Platon para comprender a Socrates, |a cuestion decisiva es a qué
nos podemos atener en la obra de Platon. La respuesta mas sencilla rezaria: a propio SOcrates.
SOcrates es el protagonista en el juego de los dialogos platonicos, y Platdn no es Sicrates, de la
misma manera que Shakespeare y Schilh no son Hamlet y Wallenstein respectivamente. Socrates
tampoco es Platén, porque ningun autor dramético puede retratar de forma verosimil a un
persongje y aludirse a la vez a si mismo, la imagen de SOcrates en Platon es demasiado
inconfundible, demasiado plastica, como para que la filosofia del autor se la pueda tomar por una
méscara, pues ¢qué podriaimpulsarle a adoptar una mascaratal?2.” (2).

Esta confusion radica en que Platdén no es “Socrates’ y e “Sbcrates’ de quien
hablamos no es més que € propio Platén. Se tiende a considerar la posicion de un autor
por la gue mantiene el personaje central o principal denominado protagonista, olvidando
gue € resto también desarrollan parte de la forma de pensar del autor. Esencialmente €l
papel protagonista estd adjudicado a un determinado personaje por €l espacio que ocupa
en la obra y no tanto por la relevancia, entidad mora u otras caracteristicas que le
podamos atribuir. Sin embargo, un autor es responsable de todos |0s personajes que crea
y, no solo podemos identificar a Platon con e persongje de “ Socrates’, sino que también
es cada uno de los persongjes que aparecen en sus didogos. Cervantes no es Don
Quijote de la Mancha, sino toda la obra en su conjunto y cada uno de los persongjes.
Cervantes es Don Quijote, pero también Sancho e incluso Dulcineay Rocinante.

Asimismo, se comete comUnmente otra equivocacion. Ella no deberia ser posible

16 _ TAYLOR, A.E. Socrates. London, Peter Davies, 1932. Traduccion espafiola de Mateo Hernandez
Barroso: El pensamiento de Sdcrates. México, FCE, 1975, p.11. Insiste Taylor que cuando Platén narra
el encuentro entre Socrates, Parménides y Zendn, trata de acontecimientos que sucedieron veinte afios
antes de su nacimiento.

17 - A pesar de que no estemos de acuerdo con las conclusiones, si se pueden tomar como vélidas las

criticas que se establecen contra los que pretenden considerar a verdadero Sdcrates como aquel que nos
transmiten Jenofonte y Aristéfanes. Cf. TAYLOR, A.E. SOcrates. London, Peter Davies, 1932.

Traduccion espafiola de Mateo Hernandez Barroso: El pensamiento de Sécrates. México, FCE, 1975
18 _FIGAL, G.: Das Untier und die Liebe. Sieben platonische Essays. Stuttgart, Merzlersche, 1991, p.16

Eikasia. Revista defilosofia - afio | - nimero O- Articulo 2 - julio 2005



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A proposito del Sdcrates de Platon - Dr. Roman Garcia

s aceptamos la necesidad que tendrian los socréticos, incluido e mismo Platén, de
redefinir e pensamiento de Socrates. Este error consiste en entender |as obras socréticas
como una recreacion de Socrates en la que, de alguna forma, aparecen contaminadas sus
teorias por un supuesto pensamiento de sus discipulos: Platon, Jenofonte o Aristéfanes y
por tanto se trata de establecer la frontera entre estos autores y e pensamiento genuino
del Socrates. El problema que se nos plantea es que no tenemos otros referentes que no
sean estos autores (3°). Un claro efemplo de este tipo de contaminacién lo representa
Vlastos. Vlastos pretende encontrar al Socrates historico, para 1o que distingue dos
figuras dentro del persongje platonico muy diferentes la una de la otra. Cree, de esta
forma, separar el pensamiento de Socrates del de Platon. Intenta diferenciar a verdadero
Socrates de aquel otro que es simplemente un persongie 0 un actor que Platén utiliza
para expresar sus idess.

Este g emplo del método de Vlastos fue utilizado anteriormente por otros muchos
autores (*°). Vlastos consideré que tan solo los primeros didogos, -segin la cronologia
habitual-, eran la auténtica representacion de Socrates. Por el contrario, los didlogos de
la etapa media y sobre todo la tardia eran la creacion autentica de Platon, presentando a
un Socrates més platénico (). Vlastos establece asi diez diferencias (*?) entre lo que
seria el auténtico Socratesy € Socrates platénico.

19 . Las referencias a Socrates de Aristételes no aportan nada que no haya tomado de los didogos
platénicos, como sefiala Ritter (RITTER, C.: Sokrates. Tubingen,1931, p.83.) citado por: TAYLOR, A.E.
Socrates. London, Peter Davies, 1932. Traduccion espafiola de Mateo Hernandez Barroso: El
pensamiento de Socrates. México, FCE, 1975, p.16.

20 _ Véase a Patzer parala historiade lainvestigacion.

21 .- Unainterpretacin distinta se encuentra en Bianchi quien considera que Platén sigue estrictamente a

Socrates: "...Su filosofia es socratica aunque transforma su idea central, la finalidad;...”. BIANCHI
BANDINELLI, R.:Historiay civilizacién delosgriegos Vol., V. Lacrisis de la polis. Barcelona, Icaria,

1981 (Milan, 1979) p.27.
22 . VLASTOS, Gregory.: Socrates. Ironist and moral philosopher, Cambridge (Cambridge University
Press) 1991, S, 47-49.

6 Eikasa. Revista de filosofia - afio | - nimero 0— Articulo 2 - julio 2005



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propdsito del Socrates de Platon - Dr. Roméan Garcia

EL VERDADERO
SOCRATES

EL SOCRATES PERSONAJE DE
PLATON

Es exclusvamente e filésofo de la
Moral.

Es ademés un metafisico y tedrico de
conocimiento, tedrico de la ciencia y fildsofo
del lenguaje, filosofo de la religion, tedrico
de la educacion y filésofo del arte.

Las ideas no se encuentran separadas ni
se disocia entre cuerpo y alma.

Teoria acerca de unas ldeas que existen para
si y de un ama que se disocia del cuerpo Vi
gue adquiere su conocimiento en e momento
en e que recuerda instantes de un
conocimiento previo a su conocimiento (%3).

Busca € conocimiento mediante la
refutacion de otros y la reiteracion de
Su propiaignorancia.

Busca un conocimiento probado y confia en
dar con é.

No tiene un concepto de ama
articulado en tres partes

Concepto de un ama que se articula en tres
partes

No se interesa por las matematicas.

Domina las teorias matematicas de su tiempo

Concepcidn populista de la filosofia.

Concepcidn dlitista de la filosofia.

Se declara partidario del orden
democrético ateniense.

Presenta una elaborada teoria de la politica
en la cual la democracia tan solo es superada
en su cardcter problemético por la Tirania
carente de leyes.

No tiene la idea de belleza como
rectora ni le asigna un papel metafisico
a amor como una tendencia hacia lo
bello.

El Socrates platonico encuentra para su
inclinacion homoerdtica una justificacion
metafisica, al considerar a Eros en su esencia,
como unatensiéon hacia la Idea de 1o Bdllo.

La Piedad se basaen & servicio a una
divinidad, la cua es radicamente ética
en sl misma y en su exigencia a los
seres humanos.

El Socrates platonico percibe la esencia de lo
religioso en la comunién con las formas
divinas pero impersonaes;, esa piedad es
misticay se consuma con la contemplacién.

Es un pensador critico.

Es un pensador didactico.

Evidentemente Vlastos consigue hacer una division entre dos personges,
aunque, en e caso de que esta fuese cierta, cabria la posibilidad de que se tratase
simplemente de la propia evolucién intelectual de un pensamiento. Es decir que podria
tratar asi la evolucién del pensamiento platénico y no establecer una dicotomia:

Socrates verdadero - Socrates personaje

23 - Investigadores como John Burnet y Alfret B. Taylor sostuvieron la existencia de una teoria de las
ideas socratica, y por ello fueron duramente criticados.

Eikasia. Revista defilosofia - afio | - nimero O- Articulo 2 - julio 2005



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A proposito del Sdcrates de Platon - Dr. Roman Garcia

Sin embargo, con todo lo sugerentes que puedan resultar las afirmaciones de
Vlastos, ninguna de las diferencias establecidas por € se sostiene con facilidad.

En primer lugar habra que considerar con un poco més de detenimiento la
division de los didogos que establece como punto de partida, entre did ogos tempranos
y medios, que s nos fijamos en las clasificaciones expuestas en la parte primera,
alterando e orden coincide con €llas. Por didogos tempranos Vlastos entiende:
“Apologia de Socrates, Carmides, Critdn, Eutifron, Gorgias, Hipias menor, lon,
Laques, Protagorasy € primer libro de la Republica. Didogos medios serian: Cratilo,
Fedon, Banquete, Republica dedl libro Il a libro X, Fedro, Parménidesy Teeteto. Los
primeros son considerados como socréticos, mientras que los tardios, por ser mas
elitistas, como platénicos. Sin embargo, y sin variar ni un &pice la clasificacion
anteriormente expuesta por Vlastos, podemos sefidlar que, s bien los didogos
tempranos estén concentrados realmente en Socrates, los didlogos mas tardios recogen
temas expuestos en los primeros. Asimismo, podemos encontrar en los didlogos mas
tempranos temas y planteamientos que Vlastos considerd tipicamente platdnicos y por
tanto nada socréticos. Asi por gemplo € Eutifron, estimado por Vlastos como un
didogo temprano, introduce una terminologia y un contenido considerado por é como
platonico: la teoria de las Ideas; 10 que nos obligaria a sostener la opinién de John
Burnet y Alfred B. Taylor sobre la existencia de una teoria de las ideas socrética o, por
el contrario, nos veriamos obligados a considerarla como un ingrediente platonico
temprano (*). Otra posibilidad, sefidlada por Figal, seria la de considerar que aqui se
entiende por Ideas algo totalmente distinto a lo que se hara posteriormente (*°). Vlastos
se decidira por lo ultimo, con lo que viene a reconocer, en todo caso, que existe algo asi
como una teoria de las ldeas socréticaa S elo fuese cierto, supondria como
consecuencia que la dicotomia establecida por @ mismo entre Socrates y Platén se
romperia. Pero sobre todo ya no se podra afirmar sin mas que con su elaborada teoria de
las Ideas de los didlogos medios, Platén falsificara € pensamiento de su maestro.

Como hemos sefidlado, una interpretacién como la de Vlastos lamentablemente
guedaria reducida a un esguema con varias contradicciones internas. Al partir de la
consideracion de la verdad como ¢ I»geia deberia explicitar s se refiere a la verdad de
forma, de contenido, de hechos histéricos... Aquellos que parten de que existe un
Socrates verdadero, que esta oculto tras las ideas de Platdn, desconfian del Socrates
presentado por Platdn, pero seguidamente no tienen més remedio que cefiirse al
testimonio de este Ultimo. Refutan la idea de que SOcrates sea un persongje, pero la

24 " FIGAL, G.: Das Untier und die Liebe. Sieben platonische Essays. Stuttgart, Merzlersche, 1991,
143pp.

25 . Cf.. GUTHRIE, W.K.C.. A History of Greek Philosophy. Cambridge University Press, 1962.
Traduccion espafiola, Historia dela Filosofia Griega. Madrid, Gredos, 1990, vol. IV, pp.101y ss.

8 Eikasa. Revista de filosofia - afio | - nimero 0— Articulo 2 - julio 2005



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propdsito del Socrates de Platon - Dr. Roméan Garcia

vuelven a introducir a considerar que en los Dialogos se presenta un Socrates
verdadero y un Sicrates personaje que es el exponente de las ideas platonicas.

Desde un punto de vista fenoménico (*°), hablar de la filosofia de Socrates
resulta complejo y chocante puesto que € proyecto de Socrates, en € caso de que
existiese, no puede ser interpretado como una filosofia definida, pues nos
encontrariamos en los albores de la misma y estos vestigios nos llevarian a personaje
“Socrates’. Desde un plano sistemético no se puede hablar de Socrates como e maestro
de Platdn sin caer abiertamente en la reconstruccién platonicay no debemos olvidar que
Platén tuvo mas maestros e influencias. Platon debe ser entendido como un discipulo de
Socrates y por tanto uno més, y hi siquiera tenemos constancia de que fuese uno de los
mé&s importantes en cuanto a su relacion con el maestro. Deberiamos estudiar otras
influencias y corrientes que son herederas de la ironiay la mayéutica socrética.

Podemos restablecer la “cuestion socrética” de la sSiguiente manera,
estableciendo un paralelismo con otras cuestiones de existencia (*') y alin suponiendo
gue esta pregunta tenga sentido: tanto si planteamos la respuesta en si, en no o en no
puedo decidirme estamos asignando un lugar ontolégico para esa personalidad, de tal
forma que estamos realizando una sustacializaciéon y una inmovilidad {la conexion
entre la idea de “sustancia” y la idea de “inmovilidad” es de estirpe aristotélica: el
movimiento, como es sabido, para Aristételes, es solidario de los “accidentes” (?®), lo
gue supone la negacion de Socrates como sujeto viviente. El “Socrates’ del que
nosotros podemos hablar es una consecuencia de la imagen que Platén ha fijado en los
textos compuesta por varios elementos a partir de los cuales podemos establecer
construcciones y que seran verdaderas en la medida que se atengan a las que establece
la imagen de Platén y en ese sentido incluso podemos establecer una nueva imagen
comun atodos los textos, pero de todas formas ella no sera el Socrates viviente.

Creemos gue puede entenderse claramente nuestro planteamiento respecto a la
cuestion: ésta no tiene sentido, salvo que, Unicamente, le pongamos tales cortapisas a la
palabra verdadero, que resulte totalmente distinta a 10 que se entiende habitualmente
por ella. S la biografia de Platén dificilmente puede ser contrastada con diversas

%5 _ Paralacuestion aqui tratada relativa ala historiade lafilosofiacf: BUENO, G.: “Reliquias y relatos:
construccion del concepto de “Historia fenoménica’. El Basilisco, 1 (1978) 5-16.

27 - Cf. el paralelismo que se puede establecer con la pregunta ¢existe Dios? en: BUENO, Gustavo.: El
papel dela Filosofia en el conjunto del saber. Madrid, Ciencia Nueva, 1970, pp.75-76.

28 . Cf., p.e. Ross quien lo considera una actualizacion de la potencia: ROSS, W.D.: Aristotle, 1923.
Traduccion espafiolade Diego F. Pré: Aristoteles. Buenos Aires, Charcas, 1981, p.121.

Eikasia. Revista defilosofia - afio | - nimero O- Articulo 2 - julio 2005



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A proposito del Sdcrates de Platon - Dr. Roman Garcia

fuentes, la de Sdcrates seria imposible. La cuestion de la autenticidad, muchas veces
sirve para estorbar a la serena comprension del fendmeno estudiado.

La verdad viene asociada en Platbn con una determinada concepcion de su
filosofia que creemos no se corresponde a los escritos, por €llo vamos a intentar
clarificar un poco mas este punto.

2.LA ¢lI»geia COMO “VERDAD”: VERDAD Y MENTIRA EN PLATON.

Cuando se habla de un Sicrates verdadero estamos ante un concepto de verdad
gue se aplica més ala de la proposicion. Las proposiciones verdaderas se oponen a las
falsas, pero € concepto de verdad aplicado a la realidad se opone a un universo
conceptual més amplio: verdad se opone de estaforma a apariencia, ilusion, irrealidad,
inexistencia, etcétera. En la Antigliedad, los filosofos presocraticos no aplicaban esta
distincién (2°), por 1o que el término “verdad” se utilizaba para referirse smplemente a
aquello que estaba establecido, era inmutable, eterno, a lo que es en e sentido de ser
siempre, en definitiva: 1o permanente. Ello se oponia a lo efimero, a lo que cambia, a
no ser, que no necesariamente era lo faso (*°) sino lo que fala De esta forma
Parménides habla de dos caminos: € del ser y € del no ser:

5 D-K. Y me dalo mismo por dénde

debaempezar: pues aqui Ilegaré de vuelta de nuevo.

2 D-K. jEa yo diré —métete el relato a oirlo-

gueé Unicos caminos de blsgueda hay que pensar:

uno, que «es» y que no es posible que «no seax,

es camino de Persuasion, pues sigue aVerdad,

otro, que «no €s» y que no es posible que «no sea»,

esete diré que es sin persuasion, impracticable;

pues ni conocerias |0-que-no-sea, pues no es alcanzable,
ni lo podrias expresar. (31)

29 _ FERRATER MORA, José.: “Verdad”, en Diccionario de Filosofia. Madrid, Alianza, 1979, p. 3397.
30 - Para este complejo tema puede verse: PLATON.: Sofista, 232 y ss. En dicha obra (249 d-259 d)
Platén define la dialéctica como ciencia del conocimiento de las relaciones mutuas entre las Formas y
seguidamente define el no-ser como “lo diferente”, por lo que llega a considerar la “existencia’ del no-ser
refutando latesis parmenidea, aclarando que el no-ser no es lo contrario del ser. En 259 d-268 d trata la
relacion entre el no-ser y lafalsedad en el discursoy en €l juicio. El juicio falso dice algo “diferente” de
lo quees.

31 - En esta parte nos inclinamos por |a traduccion de Gonzalez Escudero (p.70) y abandonamos la de
Garcia Calvo que seria como sigue:

Ea, y yo tediré (guarda td la pal abra que oigas)

las vias que solas ver como vias de busqueda cabe;

launa, lade que esy que no puede ser que no sea,

esrutadefey defiar (pueslaverdad laacomparia);

laotra, lade que no esy que hade ser que no sea,

ésta -te aviso- es senda de toda fe desviada:

guelo que no es ni podras conocerlo (eso nunca se alcanza)

ni en ello pensar.

Las razones para ello estan expuestas en: GONZALEZ ESCUDERO, Santiago.: “Una precision sobre €l

10 Eikasa. Revista de filosofia - afio | - nimero 0— Articulo 2 - julio 2005



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propdsito del Socrates de Platon - Dr. Roméan Garcia

3 D-K. Pues es pensarlo lo mismo que serlo.

6 D-K. Debe ser cosa el decir y el saber: pues cabe ser algo;
mas no ser nada no cabe; en lo cual meditar te aconsejo;
pues de esa via de buscate rechacé la primera.

Mas luego de otra, a que ya mortales que no saben nada

se tuercen, cabezas de a dos: que faltade tino en sus pechos
lestraza derechalaideatorcida; y van arrastrados,

sordosy ciegosa par, pasmados, tropaindistinta,
aquienes ser y no ser lesdaen susleyeslo mismo

y ho lo mismo, y hay ruta de contravuelta de todo. (32)

Siguiendo a Parménides, s se habla de apariencia y verdad, se establecen
solamente estas dos dimensiones. sujeto/objeto, por decirlo en terminologia moderna,
no podremos escapar de las paradojas que sefidaron los sofistas Gorgias de Leontini (-
483 a-395 aprox.), al igua que Protégoras de Abdera (-481 a-411 aprox.), partiendo de
la contraposicion entre ser y no-ser llegan a la imposibilidad del conocimiento. En €
caso de establecer esta dicotomia entre sujeto/objeto, no puede ser conocida la realidad
objetivamente, como se ha establecido en las criticas a noumeno kantiano, pues no

esen Parménides’, El Basilisco, 15 (Oviedo, 1983) 62-70, y especialmente las causas para la correccién
de Garcia Calvo en la p.66, que consiste en las propiedades de la estructura gramatical en la que el verbo
serefiere asi mismo (p.67).
32 . Seguimos aqui la traduccién ritmica de Agustin Garcia Calvo que cambia de orden la edicién de
Diels-Kranz, como puede observarse. GARCIA CALVO, Agustin.: Lecturas presocraticas Madrid,
Lucina, 1981, pp.190-194.
5D-K.PROCL.in Parm. I p., (nach B ,)
xundn de mo.. "stin,

PppOgen ¥rxwmai: tOgi g r p£lin txomai aaqij.
2D-K.PROCL.inTim.1, Diehl (nachB,). SIMPL. Phys.
e, d' ¥g' "gén "r3w, kOmisai de sY magon ¢koUsaj,

atper Pdo” moanai diz»siOj e,si noAsai:

1 men Opwj estin te ka” &j oUk esti m¥% esnai,

Peiqoaj "sti ksleuqoj (‘Alhge.hi g} r Nphde<),

1 d' &j oUk estin te ka” &j creén Vsti m¥% eenai,

t%n d» toi FrEzw panapeuqgda emmen ¢tarpOn:

oUte g!r ""n gno.hj t0 ge m¥% "On (oU g} r ¢nustOn)

oUte fresaij.
3 D-K. CLEM. Strom. VI (I, St.). PLOTIN. Enn. V,

... t0 g3 r aut0 noe« "st.n te ka” eenai.
6 D-K-b SIMPL. Phys., (nachB)
cr¥% t0 13gein te noe<n t' "On gmmenai: esti gjr eenai,

mhden d' oUk estin: t£ s' "gé FrEzesgai ¥nwga.

préthj gEr s' ¢ bdoa taUthj diz»sioj etrgw,

aUt!r epeit’ ¢pd tAj, ¢n d% broto™ e,dOtej oUden
pl£ttontai, d.kranoi: ¢mhcan.h g!r "n aUtTn

st»gesin ,qUnei plaktOn nOon: of de foroantai

kwfo™ BmTj tuflo. te, teghpOtej, ¥krita fala,

otj tO pslein te ka” oUk esnai taUtOn nenOmistai

koU taUtOn, pEntwn de pal.ntropQj "sti k$leuqoj.

Eikasia. Revista defilosofia - afio | - nimero O- Articulo 2 - julio 2005 11



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A proposito del Sdcrates de Platon - Dr. Roman Garcia

puede ser conocida, pensada o percibida, porque o que percibimos 0 pensamos no es la
realidad misma, porque s lo fuera no podriamos pensar 0 representarnos cosas que no
son:

“A continuacion vamos a demostrar que, aunque algo existiera, seria incognoscible e
ininteligible para el hombre. Dice Gorgias que si o pensado no es existente, o existente no puede
ser pensado. Y lo dice con razén. En efecto, asi como en el caso de que se atribuya alo pensado la
blancura, hay que atribuir también a la blancura la inteligibilidad, asi en el caso de atribuir a lo
pensado |a no existencia, necesariamente hay que atribuir a los entes existentes la inteligibilidad.
Pues es correcta y coherente la siguiente conclusion: “si lo pensado no existe, 10 existente no es
pensado”. Pero lo pensado (de esto hay que partir) no es existente, segiin demostraremos, por lo
gue lo existente no puede ser pensado.

Es radicalmente evidente que lo pensado no es existente. Pues, si 10 pensado fuera evidente, todo
lo pensado existiria, cualquiera que sea la manera como sea pensado. Y esto es absurdo. Pues, si
alguien piensa en un hombre que vuela o en unos carros desplazandose sobre el mar, no por ello a
instante un hombre vuela o unos carros se desplazan sobre el mar. Por tanto, lo pensado no es
existente.

Ademas, si lo pensado fuera existente, o no existente no podria ser pensado, pues de lo contrario
se predicalo contrario, y lo contrario de lo existente es o no existente. En consecuenciay de un
modo absoluto, si alo existente se atribuye lainteligibilidad, alo no existente hay que atribuir la
ininteligibilidad. Mas esto es absurdo, pues Escila, la Quimera y muchas cosas existentes son
pensadas.

Por tanto, lo existente no puede ser pensado.” *3).

Platon, para salir de la contraposicion sujeto/objeto acude al recurso de lineas y
trayectorias. las ideas. Sin embargo, Aristételes, a criticar las ideas como separadas
tendré que volver precisamente alo que ya habia afirmado Platén en el Crétilo (*%), y en
el Sofista (**), suponer, desde el punto de vista ontolégico, que las cosas se encuentran
ahi, previamente dadas, como tapadas por un velo y € investigador, 1o Unico que hace
es descubrirla o desvelarla, como sefida Heiddeger (°). Sin embargo, para Platon,
como ha sefidado Friedlander, las cosas se iluminan, “la verdad que se desarrolla 'y €
espiritu en el que predomina esa verdad, y que por medio de esa verdad aquella realidad
descubre, llega a estar fundamentada en algo mas ato: en € bien o en la perfeccion”

(37) )

Para Aristoteles, ademés de considerar que existian ciertos enunciados que
poseen como propiedad la verdad, mantuvo un concepto de verdad como coherencia o

33 - Frg. 365-85. SEXTO EMPIRICO.: Adversus mathematicos VII, 77 1-80 7

% - PLATON.: Cratilo, 385 b.

35 _PLATON.: Sofista 240 d-241 ay 263 b.

% _HEIDEGGER.: PlatonsLehrevon der Wahrheit. 1947. Traduccion espafiola: “Laidea de Platén de
laverdad”, Cuadernos de Filosofia, 7 (Buenos Aires, 1953).

37 - FRIEDLANDER, Paul.: (1989). Seinswahrheit und Lebenswirklichkeit. 1928. Traduccién espafiola
de Santiago GONZALEZ ESCUDERO de la alemana de 1964 3ed.; Platén. Verdad del ser y realidad de
vida. Madrid, Tecnos, 1989, p.219. Friedlander realiza una critica a la interpretacion heiddeggeriana de
aletheiaen el capitulo X1 (pp.214-221), fundamental mente basado en la consideracion de que Heiddegger
establece en Sein und Zeit (1927) una supuesta evolucién del concepto desde Homero a Platon.
Friedlander demuestra que Homero ya utiliza los dos conceptos. También discute Friedlander la carga
negativa de la interpretacion de Alétheia como una palabra con una particula negativa: A-léhela. En
definitiva, Friedlander relaciona al étheia con ser, conocer y expresar.

12 Eikasa. Revista de filosofia - afio | - nimero 0— Articulo 2 - julio 2005



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propdsito del Socrates de Platon - Dr. Roméan Garcia

correspondencia:

“Decir de lo que es que no es, 0 delo que no es que es, eslo falso; decir delo que es que es,
y delo que no es que noes, eslo verdadero” , detal forma que también el que dice que algo es o
que no es, diraverdad o mentira.” (*%),

Sin embargo, aungue esta concepcion se revela como problemética 'y no la vamos
atratar en porofundidad, debemos de exponer brevemente algunas de las cuestiones que
suscitay que resulta pertinente para nuestros propositos. La pretension de un corte entre
larealidad y e conocimiento, la existencia de unares gestae (realidad historica) frente a
memoria rerum gestarum (conocimiento histérico) (3°) o en palabras de Benedetto
Croce (*°), historia frente historiografia. En definitiva, se trata de una redidad objetiva
ordo essendi que es narrada cientifica o subjetivamente ordo cognoscendi. Si bien la
distincion parece clara, a poco gque profundicemos en ella se vuelve completamente
confusa. Asi, sdlo en e caso de que pudieramos establecer un elemento externo que
garantizase y registrase |os acontecimientos, podriamos asegurar de algo la categoria de
hecho (*). Pero ello puede verse claramente s atendemos a una realidad histérica: la
Historia con mayuscula, es condicion necesaria para e conocimiento de los
acontecimientos histéricos, de la realidad historica, o de la historia con minascula. Es
decir, que sin la Historia, las miles de historias cotidianas no serian nada, instantes que
se desvanecerian sin la menor constancia. En palabras de Hegel, las revoluciones,
migraciones y transformaciones anteriores a la escritura no existieron objetivamente, en
el sentido de que tampoco existen vestigios subjetivos:

“El tiempo (que podemos fijar como siglos y milenios) transcurrido hasta la aparicién de la
historia escrita ha podido estar |leno de revoluciones, de migraciones, de |las transformaciones més
violentas; carecid, no obstante, de historia objetiva porque no ha dejado ninguna historia subjetiva,
ningan relato histérico” (*2).

Volvemos a resaltar que, s planteamos e tema de la verdad respecto a un

% _ ARISTOTELES.: Metafisica, ?, 7, 1011 b 26-28.

3% _HEGEL, W.G.F.: Larazén en la historia. Madrid, Seminariosy Ediciones, 1972, p.207.

40 . CROCE, B.: Teoria e storia della storiografia, 1917; Bari 1927: Traduccién espafiola: Teoria e
historia dela historiografia. Buenos Aires, Iman, 1953.

41 . Este problema es recogido por Borges de una forma magistral en su: “Argumento ornitologicunt’,
Obras Completas, Barcelona, Circulo, 1992, p. 381. “Cierro los 0jos y veo una banda de pagjaros. La
vision dura un segundo 0 acaso menos; No sé cuantos pajaros vi. ¢Era definido o indefinido su nimero?.
El problema involucra el de la existencia de Dios. Si Dios existe, el nimero es indefinido, porque nadie
pudo llevar la cuenta. En tal caso, vi menos de diez pgjaros (digamos) y mas de uno pero no vi nueve,
ocho, siete, seis, cinco, etcétera. Ese nimero entero esinconcebible; ergo, Dios existe.”

42 _HEGEL, W.G.F.: Larazén en la historia. Madrid, Seminariosy Ediciones, 1972, p.208.

Eikasia. Revista defilosofia - afio | - nimero O- Articulo 2 - julio 2005 13



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A proposito del Sdcrates de Platon - Dr. Roman Garcia

persongje que se llama “ Socrates” en Las Nubes de Aristéfanes, € personaje no puede
ser nunca Socrates mismo, sin embargo € publico tiene que identificar a los personajes.
Por otra parte, s SOcrates mismo representase su propio papel, ello no garantizaria que
lo hiciese bien, pues deberia actuar y Socrates no es un actor. Es decir, que la verdad del
persongje se establece en otro plano, independiente del sujeto representado, de su h§oj.
Platon solucionara este tema gracias a las ideas. Es en ellas donde se da la verdad, entre
larealidad del sujeto existente y la representacion del actor. Platon dira que tiene que
exigtir esta relacion entre las representaciones y los objetos, pues s no la tuvieran
carecerian de significado las palabras, que no diferirian en nada del sonido que produce
el bronce a ser golpeado (*3).

Debemos sefialar, a pesar de la tradicion ingente de investigadores que han
considerado la verdad como ge fundamental de la filosofia de Platén basandose en la
condena que explicitamente hace de la retdrica y la poesia, como ha sefidado
sobradamente Alvaro Vallgjo Campos (**) “nos damos cuenta de que el problema de la
verdad no es lo que mas le preocupa” y que € programa platonico de Estado ideal
estaria destinado a crear opiniones Utiles para la integracion del individuo en la ciudad.
Platén afirma que hay dos tipos de l6goi (*°), verdaderos y falsos y que se debe educar a
los nifios con ambas clases y principamente con las narraciones ficticias “que
generalmente son falsas aunque contienen algo de verdad” (*¢). En e programa
platonico no se pretende, sigue sefidlando Vallgo, “eiminar aguellos mitos que dan una
imagen falsa de los dioses, sino de sustituirlos por otros igualmente falsos que sin
embargo, son social o educativamente Utiles’ (*7).

“..dela mentiray el engafio es posible que hayan de usar muchas veces nuestros
gobernantes por ¢ bien de sus gobernados. ...” (*®)

Esta contradiccién que estamos sefialando con la imagen habitual de Platon surge
inevitablemente de la confusion producida, a nuestro entender, por la interpretacion
heideggeriana de Aristételes de la verdad como ¢I»geia. Pero un persongje, la verdad
o falsedad de un persongje, no se puede medir desde la realidad ontoldgica, solamente
se puede hacer desde un h8oj, como veremos mas adelante. Sin embargo, para Platon,
la preocupacion mayor es la produccién y difusion de imégenes y estas se producen y
difunden de una forma sistematica en las artes.

3 - PLATON.: Cratilo, 429 b-c, 430 a.

4 - VALLEJO CAMPOS, Alvaro.: Mitoy persuasion en Platén. Sevilla, Er, 1993, pp.219 y ss.

4> - PLATON.: Repliblica, 376 e.

46 _PLATON.:Republica, 377 a

47 - VALLEJO CAMPOS, Alvaro.: Mitoy persuasion en Platén. Sevilla, Er, 1993, p.221.

48 . PLATON.: Republica, 459 c-d 1. Traduccion de José Manuel Pabon y Manuel Ferndndez Galiano:
Madrid, Centro de Estudios Constitucionales, 1981.

14 Eikasa. Revista de filosofia - afio | - nimero 0— Articulo 2 - julio 2005



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propdsito del Socrates de Platon - Dr. Roméan Garcia

2.1.- El caracter engafoso delasartes.

Platén no es e primero que descubre € caracter engafioso de las imégenes
producidas por las artes. Ya Simonides (*°) y posteriormente Gorgias (°°), consideraban
gue la fuerza del arte consistia en € engafio (appath) y lailusén (Fantasmata) que
creaban. Heréclito, consciente de ello, mantendrd4 una posicion beligerante contra la
poesia de Homero por los efectos nocivos que ella produce. Tesis que posteriormente
podremos encontrar en Platon:

“Homero merece ser arrojado de las reuniones y apaleado, o mismo que Arquiloco” (51).

En e arte, e poeta debia embobar a oyente. La musica era utilizada por la
medicina como una rama de la epandérqwsij yuchg o “correccion del alma” o
también de la hthopoi& o “formacion del caracter”, por elo formaba parte de la
pedagogia y para Damon, pitagorico del siglo -V, constituia una herramienta
fundamental en la formacion del ciudadano (°2). Platon, entre las numerosas alusiones a
la actividad socratica que presenta en la sexta definicion en el Sofista, quiza la més
directa sea la de producir cierta purificacion (kagarmoéj) (°3).

S Gorgias habia sefialado el poder de la poesiay la palabra en general (°*), Platén
ve e poder mimético de la imagen; por ello los poetas, creadores de imagenes por
excelencia, estdn sometidos a una estricta censura del estado €°). Los politicos o

49 - SIMONIDES.: Fg 40 (93P). DETIENNE, M.: “Simonide de Céos ou la sécularisation de la poésie”,
Revue des Etudes Grecques (1964) 405-419.
0 - GORGIAS.: DK 23: “Latragedia, por medio de |a representacion de su contenido y de las pasiones,
crea un engafio en el cual el burlador es més justo que quien no engafiay el burlado es mas sabio que el
no engafiado” PLUTARCO.: De gloria Ath. 5, 348 ¢ (frg. B 23 Diels), Trd., Alfredo Llanos. Los
resocraticos y sus fragmentos Buenos Aires, Juarez, 1968.
.- DIOGENES LAERCIO.: Vida de Filésofos, 1X, 1 (DK 22 B 42):
Cf también (DK. 22 A 23; DK 22 B 56; DK 22 B 57; DK 22B 106).
- Cf. GIL, Luis.: Therapeia. Medicina popular en el mundo clasico. Madrid, Guadarrama, 1969,
297
E3 .- Acerca de la purificacion del ama, cf. Fed6n 67c. En el Palitico, el buen gobernante es aquel que
“purifica’ la ciudad de los elementos indeseables (293d). Platén retoma este tema de la “purificacion
socia” en L eyes, especiamente en 735b-736c, 868a-d, y 872e.
> _ GORGIAS.: DK 23. Cf. Nota 51.
% - Sobre la mimesis puede verse el tratamiento que se hace en: GADAMER, H.-G.: Wahrheit und
Methode. Tubingen, 1960. Traduccién espafiola Ana Agud Aparicio y Rafael de Agapito: Verdad y
método. Salamanca, Sigueme, 1992 y 1993, vol., | p. 492 y ss.; Gadamer entiende la mimhma no como
una mera copia, Sino como una representacion ellamisma distinta del original. Puede verse el andlisis que
realiza Gadamer sobre la relacién de Platdén con la poesia en: Studi Platonici, | Casae Monferrato,
Marietti, 1983, pp.187-215.

Eikasia. Revista defilosofia - afio | - nimero O- Articulo 2 - julio 2005 15



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A proposito del Sdcrates de Platon - Dr. Roman Garcia

filosofos-reyes deberian cuidar la imagen de los dioses y héroes, pero también las mas
populacheras que imitaran a mujeres joévenes o0 ancianas gue injurian a sus maridos o
desafian alos dioses:

“No toleraremos pues, que aquellos por 1os cuales debemos preocuparnos, y que se espera
que lleguen a ser hombres de bien, si son varones, imiten auna mujer, joven o anciana, que injuria
a su marido o desafiaa los dioses, con la mayor jactancia porque piensa que es dichosa, o bien
porque estd sumida en infortunios, penas y lamentos. Y mucho menos que representen a una mujer
enferma o enamorada o a punto de dar aluz.” (56)

Las creencias colectivas son importantes para el Estado. Pero también lo es €
carécter de los ciudadanos, por ello las artes no deben mostrar a los hombres viles y
cobardes, con malas costumbres:

“Ni que representen a hombres viles y cobardes que hagan lo contrario de lo que hemos
dicho ya, insultandose y ridiculizandose unos a otros y diciendo obscenidades, ebrios o sobrios, y
cuantas otras palabras o acciones de esa indole con que no se degradan a si mismos 'y otros. Creo
también que no se |los debe acostumbra a imitar, ni en palabras ni en actos, a los que enloquecen.
Hay que conocer, en efecto, aloslocos y los malvados, hombres o mujeres, pero no se debe obrar
como ellos ni imitarlos.” (57).

No se trata, en ningun caso de una mora puritana, pues Platbn mismo cree
necesario para una buena educacion probar todos los vicios como forma pedagogica de
formacion del carécter para que entrevieran e mal, midieran su fuerza 'y aprendieran a
temerlo y supieran evitarlo (°8).

2.2.- Verdad, verosimilitud y estructura en Platén.
La utilizacion de mitos (*°) por parte de Platon plantea el problema del sentido

de éstos en € conjunto de su obra, como trataremos més adelante, pero también el
problema de la verdad misma del mito (°°). Si persongjes de la talla de Platén o

%6 _PLATON.: Reptiblica, 395 d 5-e 3.

57 - PLATON.: RepUblica, 395 e 7-396 a 6.

%8 - PLATON.: Leyes, 640 d. 645 e, 646 e, 647 c-d, 650 a-b, 671 c-d, 671 e, 673 e-674 b;...

.- Platon utiliza, segiin el index platonico de Brandwood, 101 veces la palabra mito. BRANDWOOQOD,
L.: AWord Index to Plato. Leeds, Maney & son, 1976, p.593.

60 - Sobre el mito en Platén existen numerosos estudios entre |os que destaca el trabajo de BRISSON, L.:
Platon les mots et les mythes. Paris, Maspero, 1982, 238pp. Otros trabajos que podemos citar son 1os
siguientes libros: COUTURAT, L.: De Platonicis mythis. Paris, Alcan, 1896; BUISMAN,J.R.: Mythen
en Allegorieén in Plato's Kennisen Zijnsleer. Paris-Ansterdam, 1932, 125pp.; DROZ. G.: Los mitos
platonicos Barcelona, Labor, 1993, 164pp.; FRUTIGER, Perceval.: Les mythes de Platon. Etude
philosophique et littéraire. Paris, 1930, 4ed. 295pp. 1930; HIRSCH, W.: Platons weg zum Mythos
Berlin-New York, SSch. Koln De Gruyter, 1971, 399pp.; KOSTER, W.JW.: Le Mythe de Platon de
Zarathoustra et des Chaldéens. Etude critique sur les relations intelectuelles entre Platon et I’ orient.
Leiden, Brill, 1951, 87pp.; KRUGER, G.: Eros und Mythos bei Plato. Frankfurt/Main, Klostemann,
1978, 99pp.; LLEDO, Emilio.: El surco del tiempo. Meditaciones sobre el mito platénico de la escritura
y la memoria. Barcelona, Editorial Critica, 1992, 231 pp.; MATTEI, Jean-Francois.: Platon et le miroir

16 Eikasa. Revista de filosofia - afio | - nimero 0— Articulo 2 - julio 2005



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propdsito del Socrates de Platon - Dr. Roméan Garcia

Protégoras utilizaron e mito como forma de expresion, Aristoteles mismo consideraba
gue e amante del mito es en cierto sentido un amante del saber, porque el mito se
compone de maravillas (°%). Todo ello significa que debemos ser prudentes a la hora de
propugnar |a ruptura entre mitosy logos (°2) propuesta por Cornford. EI mito (mugoj)
es principadmente para los griegos un “relato’, cualquier tipo de relato, historia o
ficcion. Se trata de un término que junto con e epoj (narracion heroica) se opone a
ergon (hecho) () y también a fstor.h (%%, palabra de amplios sentidos, desde
“investigacion” (%°) hasta e més difundido de “escrito narrativo a partir de
informaciones” (%°).

Ello ha llevado a investigadores como Droz a reconocer que € mito no es un
método para buscar la verdad (®), sino un medio para exponer lo verosimil. Esta

du mythe. De I'age d'or a I' Atlantide, Thémis/Philosophie Paris (PUF) 1996, V1+330 pp. Bibliographie,
Index nominum, Index rerum.; PIEPER, Josef.: Uber die Platonichen Mythen. Minchen, Kdsel, 1965,
96pp. Trad., esp., Sobre losmitos platonicos Barcelona, Herder, 1984. 88pp.; RUIZ YAMUZA, Emilia.:
El mito como estructura formal en Platon. Salamanca, Universidad de Sevilla, 1986, 182pp.;
SCHEFFER, Christina: Platon und Apollon. Vom Logos zuriick zum Mythos International Plato
Studies 7, Sankt Augustin (Academia Verlag) 1996, Bibliographie.; STEWART, JA.. The Myths of
Plato. G. R. Levy, 1960 (1905).; VALLEJO CAMPOS, Alvaro.: Mito y persuasién en Platén, Sevilla,
Er, Revista de Filosofia. Suplementos 2, 1993, 349 pp. Bibliographie. Index locorum, Index nomimum;
BROUCHARD, V.: “Les mythes dan la philosophie de Platon”, en Etudes de philosophie ancienne et de
philosophie moderne. Paris, V. Delbos, 1912, p.46-59. Traduccion espafiola de parte de la obra en
Estudios sobre Sécrates y Platén. 1940.; LENS, Jesls.: “Sobre un mito platonico y su pervivencia’,
Florentia lliberritana. Revista de Estudios de Antigiiedad Clésica, 2 (Granada 1991) 259-267.; MATTEI,
Jean-Frangois.: “Le théatre du mythe chez Platon”, Imaginaires du simulacre (recueil), 1990, 11-48,;
ROSSETTI, Livio.: "Ladimension retérica de los mitos platonicos” [trad. de José Checa Beltran], Revista
de Occidente, 1994, 72-91.; SZLEZAK, Thomas Alexander.: “Atlantis und Troia, Platon und Homer.
Bemerkungen zum Wahrheitsanspruch des Atlantis-Mythos', Studia Troica (recueil) 3, 1993, 233-237.;
TARRANT, Harold A. S.: “Myth asatool of persuasion in Plato”, Antichthon 24, 1990, 19-31.
®1 - ARISTOTELES.: Metafisica, A, 2, 982 b 18.
62 - Como casi todas las palabras tanto mitos como logos han sufrido una profunda transformacién de
significado desde su origen hasta hoy. Mitos significaba en laliteratura griega mas temprana simplemente
palabra o comunicacion y opuesta ala accion del mismo modo que 16gos, que la vendria a sustituir este
significado, se opondria en la época de Tucidides al hecho (PEMBROKE, S.G.: “Mitos’, en FINLEY,
M.1. (de).: The Legacy of Greece. A new appraisal. Oxford University Press, 1981. Trad. espafiola: El
legado de Grecia. Una nueva valoracion. Barcelona, Critica, 1983, pp.309-310). La palabra |6gos tuvo
un importante arco significativo utilizado como palabra, razon, principio que impregnaba todo el
universo, finalmente como coexistente con Dios en el Evangelio de san Juan.
63 - GONZALEZ ESCUDERO, Santiago.: “Los mitos de la cosmogonia 6rfica como introduccién al
gltagorisno”, El Basilisco, 9 (Oviedo, 1980) 11. o

.- Paralautilizacion del termino “istoria”’ y su uso por Herodoto, cf.: CHATELET.: El nacimiento de
laHistoria. Tomo I. Siglo XXI, 1978.
5 - HERODOTO.: Historias 2, 29; PLATON.: Fedén, 96a; ARISTOTELES.: De la respiracién de los
animales, 447a7.
% - HERODOTO.: Historias 7, 96.
67 - DROZ, G.: Los mitos griegos Barcelona, Labor, 1993 (Editiéns du Seuil, 1992), especialmente p.11.

Eikasia. Revista defilosofia - afio | - nimero O- Articulo 2 - julio 2005 17



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A proposito del Sdcrates de Platon - Dr. Roman Garcia

posicion de Droz recoge e pensamiento de Hecateo de Mileto (®8), antecesor de
Herodoto, quien comenzaba sus Genealogias comparando las versiones que se proponia
contar (mugeitai) con las explicaciones 10goi) dadas por otros griegos, sefialando
gue no se trata de que unas sean Mas 0 menos racionales, sino que como dice
explicitamente su version es lo que é cree que es verdad.

Sin embargo, esta interpretacion del mito como relato verosimil (%°), que el
propio Platén utilizaen € Timeo ("), no puede ser representativa de la concepcion que
los griegos tenian de los mitos, y especialmente Platon, sin descartar que ella pueda
estar incluida o ser uno de los rasgos caracteristicos del mito. Nos basamos en dos
razones para ello:

1. - La gran variacion de sentidos o significados que le da Platén, algunos de ellos
opuestos radicalmente a mito como relato verosimil. En Platén la palabra mito también
significa: fabulacion proxima a la mentira aunque con algo de verdad (™), mentira (*2),
un juego para nifios (") o un cuento para viejas ("*), un recurso pedagégico (), paabra
sagrada ("°), creencia moralmente eficaz (7).

2. - Si e dignificado de mito fuese relato verosimil no podria haber un consenso tan
rapido y poco dificultoso de Socrates y Protagoras entre la dicotomia presentada por €l
ultimo de argumentar con un “discurso razonado” (16gv diexelqwR) o mediante un
“mito” (mtigon) (“®).

Por elo pensamos que € vaor del mito en Platén es otro, se trata de una
estructura de razonamiento por la cua se hace, en todo caso, verosimil. El mito no es
una historia verdadera, porque, entre otras cosas, no se refiere a unos hechos ocurridos

%8 - Hecateo de Mileto es conocido como Gedgrafo e Historiador del siglo -VI y -V, escribié dos obras

Genealogias y Periegenesis de |as que silo conservamos fragmentos (existe una edicon de los mismos

Florencia1954).

%9 - A un mito o acualquier relato se le exige una cierta verosimilitud, aunque en el caso del mito esta es

interna, como a una pelicula o0 a una novela no se les exige ser verosimiles en cuanto a la realidad, sino

gue lo sean internamente. La frase: “la alfombra sospechd de la mesa” es plenamente verosimil en un

cuento o pongamos por caso, en Alicia en el Pais de las maravillas pero no lo seria en una novela de

detectives, pongamos por caso, en unanovela de Vazquez Montalban del detective Carvallo.

0 - PLATON.: Timeo, 29 d 2.. La traduccién més precisa de e ,kOta magon seriarelato natural, algo
ue parezca natural.

" - PLATON.: Republica, I1, 377 a

2 - PLATON.: Fedro, 242 e-243 a.

3 - PLATON.: Sofista, 242 c-d.; PLATON.: Politico, 268 e.

" - PLATON.: Gorgias 527 a

> - PLATON.: Republica, VII, 514c; También como una forma de exposicion ltdica: PLATON.:

Protagoras 320 c.

8 - PLATON.: Fedro, 274 d. Aunque podriainterpretarse también en el sentido de engafio.

" - PLATON.: Menén, 86 b-c.

8 - PLATON.: Protagoras 320c.

18 Eikasa. Revista de filosofia - afio | - nimero 0— Articulo 2 - julio 2005



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propdsito del Socrates de Platon - Dr. Roméan Garcia

espacio-temporalmente. Pero tampoco es falso, porque cuenta con e consenso de
generaciones y generaciones que son las que lo han cristalizado en lo que es. Es, por
tanto, una verdadera historia en € sentido que esta bien construido, que resulta natural.

Hasta aqui hemos visto algunas cuestiones relacionadas con las preocupaciones
platénicas sobre la imagen, la propaganda y su divulgacion a través de las artes y
mito, ¢Pero de dénde proviene esta inquietud?. Explicitamente Platon nos refiere
fundamentalmente, tanto en la Apologia como en la Carta VII, que es debido a las
difamaciones que sobre Socrates se lanzaron y que le llevaron posteriormente a ser
condenado y gecutado. Por ello que vamos a detenernos brevemente en el proceso, para
més adelante tenerlo en cuenta a la hora de andizar la funcion que cumple la Apologia
desde la interpretacion que estamos manteniendo.

3.- El proceso de Socr ates.

Por e Eutifron (2a-3€) sabemos que técnicamente se trata de una acusacion
grafh’ y no de un simple pleito (dikh) (“°). Ello indica que nos encontramos ante una
acusacion publica y no privada, presentada ante €l arconte-rey, es decir, ante €l
magistrado encargado de instruir causas religiosas, pero ello no debe confundirnos y
hacernos pensar que se trata de juzgar |as creencias subjetivas de Socrates.

De acuerdo con las palabras de Platén, la letra de la acusacion seria ésta €°):
"Socrates es reo de pervertir a los jovenes; de no reconocer |os dioses de la ciudad y de
practicar, en cambio, cultos religiosos nuevos y diferentes”. Segun e testimonio de
Favorino (siglo I-11), en € libro 1l de los Comentarios, citado por Didgenes Laercio
(1), e texto de la declaracion jurada que aln podia leerse en e archivo del Estado

9 - El sistema judicial ateniense puede parecernos a primera vista similar a ciertos procedimientos
utilizados en los distintos sistemas judiciales, ello dista mucho de la realidad. Primeramente, los
atenienses distinguian dos clases de acusaciones, seglin se lesionasen los derechos publicos (grafh) o
privados (dikh). Sin embargo, en ninguno de los dos casos existia la figura del fiscal. Tanto si era una
causa dike, como graphé, debia ser presentada por un particular. La diké sélo podia ser iniciada por la
persona perjudicada o su representante legal, mientras que lagraphé la podia incoar cualquier ciudadano.
En el idioma &tico se representaba un pleito como la imagen de un combate; e proceso se llamaba
“lucha’ (dgwh), el acusador “persecutor” (B diwkwn), el acusado “fugitivo” (b Felgwn); convencer era
“coger” (@afre<n); en vez de ser condenado se decia “ser aprisionado” (jlTnai) y ser absuelto era
sinbnimo de “escapar’ @pofelgein) (MAISCH, R. /POHLHAMMER, F.: Instituciones griegas
Barcelona, Labor, 1931, p.89). Algunos ejemplos de acusaciones publicas pueden verse en: Antifén, 5,
Lisias, 9. 13. 18. 19. 21. 29; Demastenes, 55, 58.

8 _ PLATON.: Apologia 24b-c.

81 . DIOGENES LAERCIO.: Vida defil6sofos |1, 17.

19

Eikasia. Revista defilosofia - afio | - nimero O- Articulo 2 - julio 2005



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A proposito del Sdcrates de Platon - Dr. Roman Garcia

ateniense decia asi:

"Mélito, hijo de Mé€lito, de lafamiliade los Pitteos, contra Socrates, hijo de Sofronisco, de
lafamilia de los Alopecos, presentd esta acusacion y prestd juramento: Socrates es culpable de no
reconocer a los dioses que la ciudad reconoce y de introducir divinidades nuevas; es culpable
también de pervertir alos jévenes. Pena pedida: 1a muerte” (82)

Y sentenciado, segun Jenofonte, por ser culpable de no reconocer los dioses de la
ciudad, introducir nuevosy corromper a los jovenes:

“no reconocer a los dioses que la ciudad reconoce e introducir nuevas divinidades. Es
cul pable también de corromper a losjévenes” (%).

Sin embargo se trata de un proceso claramente politico (2%), en que los partidarios

82 . DIOGENES LAERCIO.: Vida de filésofos, 11, 17 (11, 40 3-7). Seguimos la traduccion ofrecida por
Francisco Fernandez en: GIANNANTONI, G.: Che cosa ha veramente detto Socrate. Roma,
Astrolabio-Ubaldini. Trad, Francisco Fernandez: Qué ha dicho verdaderamente Socrates. Madrid,
Doncel, 1972, p.157. difiere en elementos no sustanciales.

“"tEde "grEyato ka” ¢ntwmOsato M3lIhtoj Mel»tou PitgeYj

Swkr£tei Swfron.skou 'AlwpekAgen: ¢dike< SwKkr£thj, obj men

1 pOlij nom.zei geoYj oU nom.zwn, >tera de kain! daimOnia

e,shgoUmenoj: ¢dike< de ka” toYj ndouj diafge.rwn. t.mhma

gEnatoj."

8 . JENOFONTE.: Memorables, 1.1.1.

84 . Laimpiedad fue introducida en Atenas como institucién a partir del edicto de Diopito que la instaura
en el -423. Més tarde fue definida por el Arconte Euclides en e -303. Se utiliz6 contra Anaxégoras,
Protagoras, Diagoras de Melosy SAcrates, (inico ateniense. La condena de Socrates no se puede entender
como un proceso politico si no comprendemos la verdadera dimensién del delito de impiedad. El delito de
impiedad en Atenas, no puede ser visto como un delito religioso, sino que estareferido a unafalta contra
las tradiciones en un sentido amplio. Asi, el PseudoAristételesla define como:

"un no cumplir con los deberes para con los dioses y 1os demonios, o también, para con los muertos, los
parientes y la patria’ ([De virt. et vit.,, 7, 1251a 31. Citado por GIANNANTONI, G.: Che cosa ha
veramente detto Socrate. Roma, Astrolabio-Ubaldini. Trad, Francisco Fernandez: Qué ha dicho
verdaderamente Socrates. Madrid, Doncel, 1972, p.157-158.).

Es en este Ultimo sentido, creemos, en el que esta presentada la querella. La causa de impiedad,
como deciamos mas arriba, se trata de una acusacion (graphé), y no de un pleito @dike) (PLATON.:
Eutifron, 2a-3e.). Ello indica que nos encontramos ante una acusacion publicay no privada. El hecho de
gue se presente ante €l arconte-rey, es decir, ante el magistrado encargado de instruir causas religiosas, no
debe confundirnos, pues este no tenia el caracter de velador de lareligion verdadera, dado que en Atenas
no existia un cuerpo sacerdotal encargado de velar por la pureza de ladoctrina. sino, como sefiala Taylor:

"Su misién era, en primer lugar, ver que la acusacion tuviera la debida forma legal, anotar la
contestacion del acusado a los cargos, tomar declaracién alos testigos de ambas partes, y tomar las demés
disposiciones necesarias para llevar el caso ante un jurado popular. En e momento del juicio, el arconte-
rey tenia ademas que presidir las sesiones, pero es importante recordar que no tenia las funciones de un
juez britanico. No podia comentar los testimonios, ni desechar por improcedente ninguna cuestion
presentada por cual quierade las partes. Losjurados eran alavez "jueces de derecho™ y "jueces de hecho”,
como también jueces sobre la cuestion de lo que era testimonio pertinente. Como formaban un grupo
numeroso (Socrates, como veremos, fue juzgado por 500 hombres) designados Unicamente para €l caso,
debian decidir por sorteo al comenzar las sesiones y votar en secreto; un proceso ante tal tribunal era
virtualmente un proceso ante una "asamblea publica’, y esto debe tenerse en cuenta a leer lo que dice
Platon de ladefensa” (TAYLOR, A.E.: Sécrates. Londres, Peter Davies, 1932. Trad., Mateo Hernandez
Barroso: El pensamiento de Socrates. México, F.C.E., 1975 (1961, 1969), p. 87. También citado por
GIANNANTONI, G.: Che cosa ha veramente detto Socrate. Roma, Astrolabio-Ubaldini. Trad, Francisco

20 Eikasa. Revista de filosofia - afio | - nimero 0— Articulo 2 - julio 2005



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propdsito del Socrates de Platon - Dr. Roméan Garcia

de la democracia recién instaurada pretenden dar un escarmiento a los supuestos
educadores de los antidemdcratas y granjearse los parabienes de los demas ciudadanos 'y
no se trata, como interpreta Hegel, de un pulso entre la individualidad de la concienciay
el Estado:

"Sdcrates contrapone, pues, la propia consciencia al veredicto de los jueces y se absuelve
ante el tribunal de la propia consciencia. Pero ningun pueblo, y mucho menos un pueblo libre y
con la forma de libertad del pueblo ateniense, puede dar su reconocimiento a un tribunal de la
consciencia, el cual ademas sdlo reconoce a su propia consciencia el hecho de haber cumplido con
el deber propio. Ante eso, el gobierno, el tribunal, el espiritu universal del pueblo, pueden
responder asi: "Si tu tienes consciencia de haber cumplido con tu deber, también nosotros debemos
tener consciencia de que efectivamente lo has cumplido”, pues el primer principio del Estado en
general consiste en que no puede haber en é razon alguna, consciencia, probidad o como se lo
quiera llamar, superior ala que el Estado reconoce como tal". Y més adelante: "Por consiguiente,
€l pueblo ateniense no s6lo tenia el derecho, sino también el deber de actuar de acuerdo con las
leyes. Por eso considerd el nuevo principio como un delito. Por lo general, ésta es en la historia
universal la posicion de los héroes que nos abren un mundo nuevo cuyo principio contrasta con el
vigente hasta entonces y lo subvierte; en efecto, los héroes aparecen como violentos atacantes de
las leyes. Individualmente, por tanto, hallan laruina; pero la pena destruye sélo al individuo, no a
principio, y el espiritu del pueblo ateniense ya no pudo recobrarse de la superacion de su principio.
Laformailegitimade laindividualidad resulta cancelada, incluso violentamente, por medio de una
pena; pero mastarde el principio se abrird camino, aungue sea bajo otro aspecto, y ascendera hasta
convertirse en unaforma del espiritu universal. Este modo universal con €l que el nuevo principio
se presenta y hace caer al precedente es el verdadero; 1o que en él habia de ilegitimo era que €l
principio se presentase s6lo como peculiaridad de un individuo. El mundo contemporaneo a
SAcrates no podia comprenderlo de esta manera; solamente |lo comprendera asi el mundo posterior,
superior aambos” (%)

Socrates representa a los sofistas innovadores que introducen nuevos modelos
educativos, donde no existen los valores tradicionales, ello es lo que ha despertado las
iras del conservador Aristéfanes un cuarto de siglo antes y que llevard a Socrates a la
condena de sus ciudadanos.

"Lo que si debe decirse inmediatamente es que para la democracia recién restaurada
SAcrates aparecia como €l punto de referencia de sus adversarios, como el inspirador influyente y
subyugante de las tendencias oligarquicas. Verdad es que las relaciones entre SOcrates y el
gobierno de los Treinta se habian deteriorado hasta cierto punto, pero sélo hastacierto punto...” ¢®)

Fernandez: Qué ha dicho verdaderamente Socrates. Madrid, Doncel, 1972, p..158. Donde la Ultima parte
se traduce, en la version espafiola de unaformamas clara: "y como se les designaba exclusivamente para
la causa en la que habian de ir por sorteo, que se celebraba al abrirse el expediente y mediante votacién
secreta, un proceso ante un colegio tal se desarrollaba virtualmente con las mismas caracteristicas que
ante una "asamblea publica". Todo lo cual debe tenerse presente al leer el relato platénico de la defensa’).
8 - HEGEL, G.W.F.: Lecciones sobre la Historia de |la Filosofia, de |a edicién italiana V.11, Florencia,
1932, pp.102-104, citado por: GIANNANTONI, G.: Che cosa ha veramente detto Socrate. Roma,
Astrolabio-Ubaldini. Trad, Francisco Fernandez: Qué ha dicho verdaderamente Sécrates. Madrid,
Doncel, 1972, p.150-151.

8 _ GIANNANTONI, G.: Che cosa ha veramente detto Socrate. Roma, Astrolabio-Ubaldini. Trad,

Eikasia. Revista defilosofia - afio | - nimero O- Articulo 2 - julio 2005 21



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A proposito del Sdcrates de Platon - Dr. Roman Garcia

3.1.- Lasacusacionesy defensas posteriores.

A la muerte de Sbcrates aparecieron NUMErosos escritos, unos de tipo
apologético y otros de caracter acusatorio, de los cuales sblo conservamos un escaso
niumero de fragmentos, a pesar de las numerosas referencias a este tipo de obras.
Durante los siglos posteriores, numerosos autores se dedicaron a reivindicar y a
confirmar la profecia que nos narra Platén en la Apologia (27). Segun Plutarco (%), los
atenienses habrian detenido a los acusadores de Socrates y, segun Diodoro Siculo, les
habrian condenado a muerte sin proceso (8%). Diégenes Laercio (°°) nos transmite en €
libro segundo que los atenienses cerraron en sefia de luto las palestras y 1os gimnasios,
habian condenado al exilio alos acusadores, negandose la ciudad de Heraclea a acoger a
Anito, y erigieron en Pompeio una estatua de bronce realizada por Lisipo representando
a Socrates. También e propio Didgenes Laercio nos transmite, en € libro VI (*%), una
historia, mas fantastica sobre dichos sucesos. Antistenes, habiéndose encontrado con un
grupo de jovenes de Ponto que habian Ilegado a Atenas atraidos por la fama de Socrates,
les condujo a casa de Anito, diciéndoles que éste era més sabio que Socrates, a lo cual
respondieron éstos expulsandole de la ciudad y dando muerte a Melito. El propio
Aristételes, como buen socrético, se hace eco de la denigracién de Anito achacandole
ser e primero en corromper a los jueces y en pagar por su absolucion en €l proceso a
que fue sometido en el afio -409 (%?).

Todas las historias, sin e menor fundamento critico, fueron utilizadas por los
detractores de Anito y los discipulos socraticos y, |0 que es més importante, han salido a
partir de la imagen creada por Platon. Sin embargo la realidad debia distar mucho de
estas noticias, como nos transmite Giannantoni:

"Y aunque Melito y Licdn fueron olvidados en seguida, parece en cambio casi seguro que
el mismo Anito, acusador de Sécrates, es €l que el orador Anddcides, acusado de impiedad en el
ano -399, invoca como testimonio de su inocencia, sefialandole como uno de los que han dado
pruebas a larestaurada democracia de su virtud politica (Andécid., 1, 150); parece igualmente muy
probable que ese mismo Anito fuera el que en el afio -388 ocupd el importante cargo de
"sitophilakos' (encargado de vigilar laventade trigo) (cf. Lisias, XXI1, 8-10)." (*3).

Lo cierto es, pues, que € proceso y la muerte de Socrates no constituyeron para

Francisco Fernandez: Qué ha dicho verdader amente Socr ates. Madrid, Doncel, 1972, p.152-153.

87 _ PLATON.: Apologia, 39 c-d.

8 _ PLUTARCO.: Deinv. et odio, 6, p.538 a

8 _DIODORO SICULO.: XIV, 37, 7.

% _ DIOGENES LAERCIO.:Vida de Filésofos, II, 43.

%1 _ DIOGENES LAERCIO.: Vida de Filésofos, VI, 9-10.

92 _ ARISTOTELES:.: Atem. pol., 27; Cfr. DIODORO SICULO.: Xl 64.

9% GIANNANTONI, G.: Che cosa ha veramente detto Socrate. Roma, Astrolabio-Ubaldini. Trad,
Francisco Fernandez: Qué ha dicho verdaderamente Socrates. Madrid, Doncel, 1972, p.181.

22 Eikasa. Revista de filosofia - afio | - nimero 0— Articulo 2 - julio 2005



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propdsito del Socrates de Platon - Dr. Roméan Garcia

los ciudadanos atenienses agquellos acontecimientos traumatizantes de los que nos habla
la leyenda histérica; como también es verdad que la hostilidad de esos mismos
ciudadanos no se dirigié contra los acusadores de Socrates, sino justamente contra los
discipulos de éste, los cuales, por lo demés, consideraron oportuno -como se sabe-
algarse de Atenas y refugiarse en Megara como "huéspedes de Euclides' (°4).

Asimismo a la escasez de textos que han llegado hasta nosotros se unen las
confusiones que continuamente aparecen en los textos clasicos. Un eemplo
caracteristico es la acusacion contra Socrates escrita por el orador Policrates. Lo que
hizo pensar que é habia sido € que habia escrito el discurso pronunciado por Anito
contra Socrates (*°). Y e orador Libanio, a componer su Apologia de Scrates, ocho
siglos después, creia que contestaba a las acusaciones de Policrates. Esta misma
conviccion fue la que llevé a Favorino (*°) a mantener que el texto de la Acusacion
conocido por é era faso, puesto que en dicho texto se hacia referencia a un
acontecimiento como la reconstruccion de las murallas largas, por orden de Conon en el
ano -393, acontecimiento que sucede seis afos después de la muerte de Socrates.

Sin embargo, |0 que si parece cierto es que tras €l proceso y muerte de Socrates se
produjo una importante produccion literaria sobre su figura. ¢Cual es € motivo?. Este, o
uno similar, podemos encontrarlo en los propi os textos platénicos:

"Ahora, atenienses, no trato de hacer la defensa en mi favor, como alguien podria creer,
sino en el vuestro, no sea que a condenarme cometais un error respecto a la dadiva del dios para
vosotros' (°').

Tanto por e papel politico que jugaron muchos de sus discipulos (Alcibiades,
Jenofonte,...), como por e propio sentido social, que Platén pretende dar a la figura de
Socrates, que va més alla de ser un mero aguijon de la conciencia de los atenienses,
como nos pretende hacer creer unas lineas més abgjo (30 e-31 a). Por todo €lo,
debemos entender la figura de Socrates con una funcion socia o politica ligada a los
cambios socides de la polis y, por tanto, descartar los motivos personales o
psicologistas que le atribuye Jenofonte ®) a la acusacion de Anito. Contra estas
reducciones a "cuestiones personales’ ya nos advierte el mismo Platén en e Menon (%°).

% - 1d.

% _ Cfr. QUINTILIANO, Il, 17, 14; Temist. Or, XXII1, p. 296a-c; Suid., Policr ates.
.- Citado por DidgenesLaercio, 11, 39.

97 - PLATON.: Apologia, 30d5-e1.

% _ JENOFONTE.: Apologia, 29.

% _PLATON.: Mendn, 95 a

23

Eikasia. Revista defilosofia - afio | - nimero O- Articulo 2 - julio 2005



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A proposito del Sdcrates de Platon - Dr. Roman Garcia

Seria interesante analizar este intento de reduccion a cuestiones personales, por otra
parte muy utilizado hoy en € campo politico, pero ello nos agaria demasiado de los
objetivos que nos hemos marcado en e presente trabgjo.

El grupo de discipulos, seguidores y personas gque aternaban con Socrates, tras la
condena y muerte del maestro, se encuentran en pésimas condiciones para gercer sus
deberes civicos en la ciudad e incluso algunos, como ya hemos dicho, han preferido el
exilio, ante € peligro que supone su vuelta al hogar. EI mismo Aristételes, como
discipulo socrético, debera huir "para que Atenas no peque dos veces contra la
Filosofia'. Por lo que € sentido de la defensa socrética que rediza Platon y los
"socraticos’ es la de su propia defensa; necesitan lavar la imagen de su maestro, para
poder limpiar la suya propia.

Es en este sentido, como autodefensa de los discipulos de Socrates, es como
entendemos que se deben enmarcar las apologias y concretamente la de Platon, de la
gue vamos a tratar mas adel ante.

4.- Laeducacion en Platon: laimagen de Socratesy los Sofistas.

El problema del conocimiento y de su transmision es un tema recurrente en la
obra platdnica. Si mas adelante nos vamos a preocupar de analizar con més
detenimiento algunas de las estructuras del conocimiento que se encuentran méas en la
linea de este trabajo, no podemos seguir sin hacer una breve referencia a la teoria de la
educacion. Sin lugar a dudas, en Platon, Teoria del Conocimiento y Teoria de la
Educacion se encontraban mucho més unidas que en la actualidad.

Si educacién y conocimiento estan intimamente ligados en Platén y ello hace ala
educacion un tema de suma importancia en la literatura platénica, no se trataba de un
planteamiento aislado o fruto de sus investigaciones, SiN0 que era una preocupacion
sumamente extendida entre sus contemporaneos. La crisis de la hegemonia ateniense,
sobre todo a partir del -404, va a ser achacada a una cuestion de educacion, y los
sofistas seran responsabilizados en gran medida de la crisis de la polis ateniense, es por
ello que Platon emprende una critica feroz contra estos educadores. Sin embargo, con
esta critica, Platon no tratara de volver a una educacion tradicional representada por los
poetas.

24 Eikasa. Revista de filosofia - afio | - nimero 0— Articulo 2 - julio 2005



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propdsito del Socrates de Platon - Dr. Roméan Garcia

4.1.- Lacritica platénica contrala ‘poesia’.

En numerosas ocasiones Platén critica a los poetas (°°), dedicando a tema un
didlogo como € lon, y una gran extensidon en la Republica y las Leyes. En la
Republica la critica contra los poetas aparece cuando se trata €l tema de la educacion
que han de recibir los futuros guardianes de la ciudad en d libro II (%) y continda
durante € libro 11, reapareciendo en e ataque en € libro X, cuando Platbn ya ha
expuesto lo referente a su teoria tripartita del ama. ¢Por qué se preocupa Platén de
criticar alos poetas?. ¢Cudl es el espacio comun gue comparte con ellos para producirse
este choque?. Para responder a esta pregunta vamos a seguir las tesis de Havelock, y en
ese sentido coincidimos plenamente en que Platon se da cuenta conscientemente del
importantismo hecho de que la ‘poesia controlaba plenamente la cultura griega 'y era,
por tanto, un elemento educativo fundamental en la formacién del individuo gozando
cas de un carécter monopolistico (1°%). Esta fuerza educativa de la poesfa ya habia sido
descubierta anteriormente por autores como Pindaro, Jenéfanes (1°%) y Heréclito (4.
La critica radica a este tipo de educacion basada en la poesia ya habia sido redlizada
tanto por Jen6fanes (*°°) como por Heréclito (1%).

100 .- Sin un caréacter exhaustivo podemos encontrar numerosas referencias criticas contralos poetas y la
poesia; asi por gjemplo en la Apologia, 22 c, o son porque “a causa de la poesia, creian también ser
sabios respecto a las demés cosas sobre las que no lo eran”, y poco después, (22 d) afirma que a los
artesanos les ocurririalo mismo que alos poetas: “por el hecho de que realizaban adecuadamente su arte,
cada uno de ellos estimaba que era muy sabio también con respecto a las demés cosas, incluso las més
importantes, y ese error velaba su sabiduria’. El 1 on esté practicamente dedicado a negar que la poesia
suponga €l gjercicio de la inteligencia y de la razon, por ser cuestion de ‘inspiracion’  divina (c.f.

especialmente 501 d-502 a), colocando ala poesia, de estaforma entre “los adivinos y los que recitan los
oraculos’ (Apologia, 22 c). En é Gorgias, rechaza la poesia como una forma de retérica basada en la
adulacion, puesto que la poesia y la masica buscan dar gusto y placer a los espectadores (502 b-d).
Cuando en el Fedro establece una ‘gradacion de las ailmas’, el alma del poeta aparece en sexto lugar por
debajo de los hombres de negocios, los gimnastas y aquellos dedicados a las artes adivinatorias y a los
ritos deiniciacion (248 d-e).

101 _PLATON.: Republica, 11 376 ey ss.

102 . HAVELOCK.: Preface to Plato. Harvard College, 1963. Traduccion espafiola de Ramon
Buenaventura: Prefacio a Platon. Madrid, Visor, 1994, p.101. Havelock, considera que Platon queria
colocarse en lugar de los poetas, que ya habian sido conscientes de su fuerza didéctica y su referencia
seriaHesiodo.

103 _ “(Herodiano). Desde el comienzo todos han aprendido segiin Homero.” (JENOFANES.: Fr. 21 B
10.

104).- “ HIPOLITO.: IX 10, 2: Heréclito censuraa Hesiodo, porque no conoce el diay lanoche; en efecto,
segun dice, el diay la noche es una sola cosa, hablando de este modo: «maestro de muchos es Hesiodo:
consideran que sabe muchas cosas éste, quien no conocio €l diay la noche, pues son una sola cosa»”
(HERACLITO, Fg. 22 B 57).

105 _ «“De ahi también que Jendfanes critique a Homero y a Hesiodo, al decir: «Homero y Hesfodo han
atribuido a los dioses todo cuanto es vergiienza e injuria entre los hombres: robar, cometer adulterio y

Eikasia. Revista defilosofia - afio | - nimero O- Articulo 2 - julio 2005 25



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A proposito del Sdcrates de Platon - Dr. Roman Garcia

Laintencion de Platén era, como sefiala Havelock (1), sustituir a los poetas en la

formacion del individuo e incluso utilizan sus métodos, a estilo de la reforma iniciada
por Hesiodo en latransicion de la oralidad a la escritura.

Para los griegos, la poesia funcionaba como una gran ‘enciclopedia donde
estaban depositados los conocimientos Utiles para la vida (ética, politica, historia,
tecnologia, etc.) %), y a través de ella se producia el proceso de integracion y
asimilacion de la cultura

Sin embargo, como ha sefialado José L uis Relancio (1°°) la poesia no trata tanto de
ser un depdsito de conocimientos como de incitar a realizar acciones (los versos de
Homero no servian para fabricar un barco, pero si incitaban a navegar). En este sentido,
frente a lo comunmente extendido € cine violento no fomenta tanto la violencia como
ensefia atolerarlay a admitirla como férmula de resolucion de conflictos.

Segiin Havelock (%) Platén irfa revelando paulatinamente en la Republica
(libros 11, 111, V y X) que € ‘enemigo’ del platonismo es la mentalidad poetizada. La
poesia a la que Platén esta atacando, se transmite oralmente, pero no debemos olvidar
gue en esta época se encuentran fijados los textos, es decir € publico entra en contacto
con la poesia por €l oido, pero através de un recitador (no un escritor).

Esta mentalidad y educacién poética era € principal obstaculo a la reforma
educativa que pretendia realizar Platdn, pues la poesia crea imagenes fijas, buscando la
identificacion con los persongjes, sometiendo la mente a un "embrujo" a través del
relato que se produce automaticamente de forma continua, no permitiendo pausas para

engafiarse unos a otros.»”. (JENOFANES.: Fg., 21 B 11).

106 _ DIOGENES LAERCIO.: IX, 1. “Eraarrogante ante cualquiera, y desdefioso, como es patente por su
libro, en el cual dice: «Mucha erudicién no ensefia comprension; si no, se la habria ensefiado a Hesiodo y
aPitagoras, y a su turno tanto a Jenéfanes como a Hecateo». (HERACLITO.: Fg. 22 B 40)

Asi mismo, continua: “HIPOLITO, 1X 9, 5: Y lo mismo es f&cil entenderlo a partir de sus palabras: «Se
equivocan», dice, «los hombres respecto del conocimiento de las cosas manifiestas, como con Homero,
guien paso por el mas sabio de todos los griegos; a éste, en efecto, |0 engafiaron unos nifios que mataban
piojos, diciéndole: ‘cuantos vimos y cogimos, a ésos |os dejamos; cuantos no vimos hi cogimos, a €sos
los llevamos'». (HERACLITO.: Fr. 22 B 56). También hace referencia a Hesiodo y Homero en los
fragmentos, 106 y 105 aunque |los consideramos de menor interés.

107" . HAVELOCK.: Preface to Plato. Harvard College, 1963. Traduccién espafiola de Ramon
Buenaventura: Prefacio a Platén. Madrid, Visor, 1994, p.101.

108 Cf.: 1d., p.41. Havelock considera la poesfa griega como una herramienta didéactica para transmitir la
tradicion (p. 54).

109 _ RELANCIO MENENDEZ, José Luis.: El problema de la ‘participaciéon’ de todo los ciudadanos
en Platén (Las Leyes|-11). Tesis Doctoral, Oviedo, 1996, p.244.

10 . HAVELOCK.: Preface to Plato. Harvard College, 1963. Traduccién espafiola de Ramon
Buenaventura: Prefacio a Platén. Madrid, Visor, 1994, p.225-226. Aunque como limitacién de la
interpretacion de Havelock debemos sefialar que reduce la Republica a un mero tratado pedagdgico no
enmarcando la obra adecuadamente en el proyecto de unateoriade laciudad.

26 Eikasa. Revista de filosofia - afio | - nimero 0— Articulo 2 - julio 2005



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propdsito del Socrates de Platon - Dr. Roméan Garcia

reorganizar los datos o para establecer generalizaciones, en definitiva para poder pensar.

La critica platénica a este continuo en que se convierte el espectéculo de la
poesia ora fijada, que se da en Atenas en esta época, sera acusarla desde todos los
frentes para minar su poder como modelo educativo:

1. Ninguna ciudad mejoré gracias a Homero (599 d 3-e 7).

2. Ninguna guerra fue conducida por Homero (600 a 1-9).

3. Nunca transmitié a sus discipulos un "sistema de vida Homérico" a
estilo de Pitégoras (6006 a 10-b 6)

Esen este sentido en el que debemos entender |as criticas de Platon ala escritura
y no en un pretendido oscurantismo platénico solo para iniciados.

Cuando en € Fedro critica Platén a la escritura @rafh) por si misma (1),
tenemos que tener presentes las cuestiones anteriormente sefidladas para poder
entenderlas adecuadamente. Se trata de una critica desde la educacion y contra la
poesia. Szlezdk y la escuela del Platon ora, interpretan este texto como que “la
escritura, dice Platon, dice siempre o mismo, no puede responder a preguntas ni elegir
sus propios lectores ni defenderse contra ataques” (*1?). Este pasgje que Szlezék acota
adecuadamente (**3), es uno de los fundamentales expuestos por los "apéstoles del
nuevo paradigma” en la interpretacion de Platon (1*4). Sin embargo s leemos €l texto
entero y con € péarrafo siguiente nos daremos cuenta de que éste se encuentra en un

11 _PLATON.: Fedro 275d4-5e.

12 _s7I EZAK, Th. A.: Como leggere a Platone. Milano, Riscoli Libri, 1991. Trd. Espafiola de José
Luis Garcia Rua.: Leer a Platon. Madrid, Alianza, 1997, p.50.

13 _ El texto del Fedro (275 d 4-5 €) se encuentra adecuadamente sintetizado para que encaje
perfectamente con la interpretacion realizada, pero si leemos el texto en toda su extension podemos
comprobar que el contexto al que estareferidalafrase es el educativo:

"S6c¢.- Porque es impresionante, Fedro, lo que pasa con la escritura, y por lo que tanto se parece a la
pintura. En efecto, sus vastagos estan ante nosotros como si tuvieran vida; pero, si se les pregunta algo,
responden con el més altivo de los silencios. Lo mismo pasa con las palabras. Podrias |legar a creer como
si lo que dicen fuera penséndolo; pero si alguien pregunta, queriendo aprender de lo que dicen, apuntan
siempre y Unicamente a una 'y la misma cosa. Pero, eso si, con que una vez algo haya sido puesto por
escrito, las palabras ruedan por doquier, igual entre losentrendidos que como entre aquellos a los que no
les importa en absoluto, sin saber distinguir a quiénes conviene hablar y a quiénes no. Y si son
maltratadas o vituperadas injustamente, necesitan siempre la ayuda del padre, ya que ellas solas no son
capaces de defenderse ni de ayudarseasi mismas."

14 _El "nuevo paradigma", como lo denomina Reale (I Tre Paradigmi storici nell'interpretazione de
Platone e i fondamenti del nuovo paradigma. Mapoli, Instituto Suor Orsola Benincasa, 1991, 79pp.),
estaria representado por Léon Robin, Paul Wilpert, Hans Kramer., Konrad Gaiser, Thomas Szlezak y el
propio Giovanni Redle.

Eikasia. Revista defilosofia - afio | - nimero O- Articulo 2 - julio 2005 21



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A proposito del Sdcrates de Platon - Dr. Roman Garcia

contexto educativo y no tiene nada que ver con la interpretacion que realiza Szlezék
() y s con la critica a la ensefianza basada en la poesia a la que nos referfamos
anteriormente.

4.2.- Laeducacion y la critica de Platon contra los sofistas.

Una vez que Platén ha arremetido contra la poesia como educadora de los
atenienses va ha realizar un atague de similares caracteristicas contra sus competidores
mas inmediatos. Platon en e Mendn (91 b) presenta a un joven Socrates (28 anos), éste
sugiere que s se pudiera ensefiar la virtud, habria profesores de €ella, y se pregunta
quiénes podrian ser éstos. Socrates, ironicamente, sostiene que s estamos buscando
profesores profesionales que ensefien la virtud o excelencia, podemos encontrarlos en
las personas conocidas como sofistas (91 b).

La palabra sofista (sofisth]) esta relacionada con sofdj, traducida
generalmente por sabio, pero que estaria mejor vertida por el término habil (11°). Soféj
abarcaria cualquier clase de habilidad o destreza, fisica o intelectual, artistica o politica,
como podria verse en las actividades que se les atribuyen a los siete sabios de la
tradicion griegay sobre todo se trata de una palabra positiva (**). Y, aunque adiestraban
en todas las artes y disciplinas -a los sofistas se le atribuia hasta la habilidad de haberse
confeccionado su ropa-, fundamentalmente destacan por introducir una técnica nueva, o
al menos desarrollarla, la retérica, que ensefiaban a aquellos jévenes dispuestos a
pagarla (®). En e Protagoras se define al sofista como maestro de convertir a la gente
en oradores hébiles (1°).

Esta inculpacion de los sofistas como responsables del hundimiento mora es la
gue, en gran medida, explica el gran esfuerzo realizado por Platén para separar a
Socrates y a la imagen del filésofo de la de los sofistas (soFistai). En la Atenas de

15 _ Unainterpretacion de la critica platénica a la escritura desde | os supuestos de la incomunicabilidad
del mundo puede verse magistralmente escrita en: BORGES, Jorge Luis.: "Del culto de los libros”, en
Obras Completas | I. Madrid, Circulo de Lectores, 1992 (1951), pp. 306-309, se refiere a Platén en la
.306.
16 - HARE, R.M.: Plato. Oxford University Press, 1982. Traduccién esparfiola de Andrés Matinez L orca:
Platon. Madrid, Alianza, 1991, p.78.
17 _ En este sentido el término sophos se utiliza de una forma positiva, mas que el término equivalente
"deinos", que puede significar listo en un sentido neutral o incluso hostil, y que literalmente significa
"terrible”. Cf. BAILLY, A.: Dictionnaire Grec-Francais. Paris, Hachette, 1950.
118 _ Sobre algunos aspectos positivos que supuso la retdrica, pueden encontrarse sintetizadas las
conclusiones en: HIDALGO, A.: Historia de la filosofia. Madrid, Anaya, 1978, pp.43-44. Hidalgo
destacalastesisde W. Jaeger de que en la sofistica se encuentra el origen de la educacion en el sentido
estricto de la palabra paideia. Los sofistas suponen la democratizacion del conocimiento, que se ha
convertido en préctico en la medida que |os ciudadanos necesitan ciertas habilidades, como laretérica, las
artes, el derecho, etc. paratriunfar en sociedad.
119 _PLATON.: Protagoras, 312 d

28 Eikasa. Revista de filosofia - afio | - nimero 0— Articulo 2 - julio 2005



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propdsito del Socrates de Platon - Dr. Roméan Garcia

esta época, la imagen del filésofo aparecia a los ojos de los atenienses unida, como
puede verse en Las Nubes de Aristéfanes, Socrates apareceria incluido dentro de la
sofistica y que posiblemente de no haber existido la tradicion platonica también lo
apareceria a los nuestros. A pesar de la propaganda platonica, la gran mayoria de los
contemporaneos de Socrates y de los estudiosos actuales que no considerasen a Socrates
un sofista mas, no serian capaces de establecer mas diferencias que las de no cobrar y
gue la de la busgueda la verdad, cosas ambas bastante dificiles de justificar y fruto de la
imagen creada por Platon.

"En opinidn popular, Sécrates era considerado como sofista'y sufrié por los presuntos
pecados de toda la clase; pero se diferenciaba de ellos en no pretender ser capaz de hacer
inteligente ala gente o de impartir cualquier otro género de excelencia, sino sélo de hablar con
ellosy quiza ayudar al nacimiento de cualquier nocién Gtil que ellos mismos pudieran alumbrar; y
también en norecibir dinero...." (*%°)

Laatribucion de esta responsabilidad es la que lleva a Platén en e Mendn, ante la
sugerencia de que los sofistas puedan ser considerados como profesores de virtud, a
rechazarla en boca del demdcrata Anito (el principal responsable del proceso de
Sdcrates), que representa la reaccidn de la nueva democracia contra los embaucadores
charlatanes que llevaron la democracia a su crisis. Anito considera que cualquier buen
caballero seria la persona correcta para ensefiar la virtud. A lo cua Socrates le sefida
gue no parece que hayan tenido mucha suerte con la educacion de sus propios hijos

(121).

Los demdcratas, en € siglo -1V, han vueto la cabeza hacia la educacion
tradicional, dado que ven en ésta una de las causas de la pérdida del prestigio y de la
hegemonia en e mundo griego.

La educacion tradicional que recibia un aristécrata ateniense consistia
fundamentalmente en musica y en gimnasia, entendiendo dentro de la musica todas las
artes e incluso las ciencias y en la gimnasia, la guerra. Es, en términos tradicionales una
formacion destinada a formar el carécter.

La sofistica supone una educacion mas popular y adaptada a las necesidades de
la democracia, forma la inteligencia préactica para adaptarla al 1ogos democréticos, cada

120 _ HARE, R.M.: Plato. Oxford University Press, 1982. Traduccion espafiola de Andrés Matinez Lorca:
Platon. Madrid, Alianza, 1991, p.78.
121 _ Lamisma cuestion se planteaen el Protagoras, 324 d.

29

Eikasia. Revista defilosofia - afio | - nimero O- Articulo 2 - julio 2005



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A proposito del Sdcrates de Platon - Dr. Roman Garcia

gobierno tiene su lenguaje -dira Platén en la Carta V (1%%)- convencer a la asambleay a
los tribunales. Es decir, la sofistica pretendia formar e intelecto para conseguir
rapidamente el éxito social. El medio principal para ello era la retdrica. Si unimos
ambas, se produce € éxito rgpido sin la formacién del carécter, 1o que hace que vaores
como la honradez o & orgullo y la ambicion basada en € reconocimiento colectivo
gueden de lado 0 sean menos importantes. Platon comparara al Estado democratico con
un ser vivo adulado por los sofistas, que tratan de satisfacer sus caprichos y de entender
su lenguaje para adaptar a él sus ensefianzas y su conducta (*2).

No hace falta extenderse mucho en este punto que recoge magistralmente Platén
en d Teages, donde el joven Teages plantea a Socrates 1o que pretende recibir de un
sofista:

"Sdcrates.- jComo! ¢No dices que deseas esa sabiduria con la que podrias gobernar a todos
los ciudadanos? ¢Es que al hacer tal cosa serias otra cosa que un tirano?.

Teages.- Claro que me gustaria, me imagino, llegar a ser tirano, si fuera posible de todos los
hombres, y, si no, de lamayoria. Y creo que también ati te gustariay a todos |os demas hombres
(y quiza mas alin convertirte en un dios), pero no es esto lo que dije que estaba deseando.

SAcrates.- Entonces, ¢qué es lo que realmente deseas? ¢No dices que deseas gobernar a
los ciudadanos?.

Teages.- Pero no alafuerzani como los tiranos, sino con su pleno consentimiento, como lo
han hecho los demas hombres ilustres de la ciudad.

SOcrates.- ¢Te refieres a personas como Temistocles y Pericles, Cimon y cuantos han
sido famosos en politica?.

Teages.- A esos merefiero, por Zeus.

n (124).

Esta preocupacion por €l éxito facil y répido, sin la debida formacion del caracter
eslaquellevaaAtenasalacrisisde siglo -1V (*?°) y que podemos ver en el fragmento
gue transcribimos a continuacion de Demaostenes.

¢Cudl es la causa de la triste situacion presente?. Debe haber una razén, una razon
justa, por la que tan pronto los griegos estan dispuestos a defender 1a libertad como a ser
esclavos. Habia algo, oh atenienses, algo en el @animo de los ciudadanos, algo que ahora
yano existe, algo que triunfé incluso sobre el oro de Persia, algo que conservaba libre a
Greciay no sucumbia en ninguna batalla de tierra o de mar algo cuya pérdida hoy 1o ha
arruinado todo y ha hundido a Grecia en € caos. ¢Qué era, pues, este algo? Nada de

122 _« . Los regimenes politicos, en efecto, tienen cada uno su lengua, como si se tratara de seres vivos:

hay un lenguaje propio de la democracia, otro de la oligarquia, otro, a su vez, de la monarquia; podria
decirse que son muchos los que conocen estos idiomas, pero excepto unos pocos, estan muy lejos de
comprenderlosafondo.” PLATON.: Carta V, 321 d 4-e 2.

Platén, criticara alos sofistas por adular al Estado democrético (PLATON.: Republica, 493 ay ss.)

123 _PLATON.: Republica, 493 ay ss.

124 _PLATON.: Téages, 125 e 5-126 a 11. Sobre este mismo tema Cf. Alcibiades |, 105 a-c, y sobre todo
Alcibiades|1, 141 c.

125 _ paralasituacion general del siglo IV, cf. BIANCHI BANDINELLI, R. (dir.): Historiay civilizacién
delosgriegos vol., V. Barcelona, Icaria, 1981 (1979), especialmente el capitulo |.

30 Eikasa. Revista de filosofia - afio | - nimero 0— Articulo 2 - julio 2005



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propdsito del Socrates de Platon - Dr. Roméan Garcia

extraordinario ni complicado, sencillamente esto: quien aceptaba dinero de aquello que
guerian dominar o arruinar a Grecia, era odiado por todos, y ser convicto de corrupcién
era el peor delito y no habia remisiéon ni perdon. Entonces no era posible comprar... ni la
concordia de los ciudadanos, ni la aversion a los tiranos y a los bérbaros, nada de este
género; ahora todo esto ha sido vendido como producto en €l mercado y a cambio, ha
sido introducido lo que arruina a Grecia. ¢Qué es?. Envidiar a quien ha aceptado dinero,
reir s alguien lo confiesa y perdonar a los culpables, y méas ain, odiar a quien los
censura; en resumen: la corrupcion y todo lo que la acompafia. Trirremes, tropas,
ingresos, abundancia de materiales y todo aquello por lo que se juzga € poder de un
Estado, todo lo que poseemos desde hace largo tiempo. Pero ahora se ha vueto
inservible, ineficaz, indtil, porque se negocia con ello." (*2°).

Es este aspecto e comunmente rechazado por los atenienses del siglo -1V y lo que
hace volver la vista hacia la educacion tradicional. Como gjemplo, aunque salvando las
distancias, podemos ver la actua crisis del sistema educativo inglés, cuya reforma se ve
como una vuelta a la educacién tradicional. Cuando se produce una crisis del sistema
social o de valores, € punto de partida de las criticas a sistema puede parecer una
vuelta hacia atrés, porque gran parte de estas se asentaran en postulados anteriores,
aunque la perspectiva ya no pueda ser la misma. Platon, como tantos otros, va a realizar
una critica a sistema democratico devaluado, para ello utiliza las estructuras anteriores,
pero las pegqueiias modificaciones que introduce hace que ya no se trate de una vuelta
atras. Baste sefidar que Platdn no rechaza de plano la retdrica, ni tan siquiera
totalmente la sofistica. Si bien existe una posicién critica contra la retérica, cuando es
vaciay tiene que separarse de la sofistica para evitar la acusacion de corrupcién moral
de la juventud, podemos encontrar textos de reconocimiento y de respeto hacia
determinados sofistas (*27). En el Gorgias se traza un contraste entre el género bueno y
malo de retérico, y en Sofista, entre el género bueno y malo de sofista.

En la dicotomia que plantedbamos anteriormente, entre la educacion tradicional
como constructora del carécter y la educacion sofistica como formadora intelectual,
podemos sefidar que esta Ultima no es considerada por Platon como mala. Aristételes,
como discipulo platénico y heredero de este problema, plantea muy bien el asunto en €l
curso de sus reflexiones sobre el tema. La capacidad intelectual, € ingenio, son neutros

126 _ DEMOSTENES:.: Filipicas, 3, 36 1-40 6. Citado por: BIANCHI BANDINELLI, R. (dir.): Historia

y civilizacion delos griegos vol., V. Barcelona, Icaria, 1981 (1979), p.15.

127 - como un ejemplo de la consideracion por Proclo y Hipias puede verse el Protagoras, 337¢ 5:
“Tauta ouB eipoéntos tou=Prodikon polloi tanu twms papéntwn apedéxanto*

meta dé ton Prdédikov llppias oXsofos eipen,...”

31

Eikasia. Revista defilosofia - afio | - nimero O- Articulo 2 - julio 2005



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A proposito del Sdcrates de Platon - Dr. Roman Garcia

moralmente, dependen por entero del caracter del hombre. Si le lleva a perseguir fines
buenos, la capacidad intelectual le permitira alcanzarlos mas facilmente; si los fines son
malos, también los acanzard més facilmente. Para establecer una diferencia entre la
educacion tradicional, la de los sofistas y la platénica podriamos decir que la primera
arranca o se basa en e ®goj, mientras que Platén y los sofistas parten del hg§oj. La
diferencia entre ambos es que mientras los sofistas entienden este hoj de forma
individual “Socrates’ 1o entiende de forma social.

La posicién platénica sobre el planteamiento anteriormente mencionado no fue
homogénea y evoluciond, bien por € desarrollo propio de su pensamiento, bien porque
en un momento dado le interesase més destacar un elemento sobre otro. En e Mendn
(88b-c), la cuaidad intelectual es solo una condicion necesaria de la virtud en sentido
pleno y no idéntica a ella; son necesarias también las cualidades del carécter, no siendo
la virtud un conocimiento (*?8). Sin embargo, por ejemplo en la Republica a aquellos
gue han tenido una educacion primaria, pero que no han aprendido filosofia, les falta el
calculo de la razon, € Unico que puede suministrar €l conocimiento de laidea de Bien.

Sin embargo, Platdn no solamente se preocupa de la educacion con relacion a la
teoria del conocimiento y a la teoria de la virtud, sino que también lo hace con relacion
alateoria politica. ¢Qué es lo que hace gque estos problemas se encuentren relacionados
entre si?. ¢Qué referente comun pueden tener todas ellas?.

Platon puede partir de un problema, que es la transmision de ideas falsas
presentadas como verdaderas, es decir, inteligentemente. ¢Como podemos hacer para
que los ciudadanos no acepten de forma acritica ideas falsas?. De ahi que una de las
principales distinciones que establece sea la de conocimiento y opinion, y que también
aceptara Aristoteles. Para evitar la manipulacion, € primer paso sera la formacion del
carécter, pero ello por si mismo es insuficiente, por lo cua es necesaria una formacién
intelectual .

4.3.- Laimagen de Socratesy los sofistas en Las Nubes.

En gran parte, como veremos mas adelante, Platdn reacciona contra la imagen
vertida por Aristofanesen Las Nubes, imagen que es importante, por una parte, porque
la comedia (**°) utiliza ya un método sistemético para generar imégenes y por otra que

128 _ pLATON.: Mendn, 89d-e. Cf. tAmbien: PLATON.: Protégor as.

129 . La comedia fue introducida en el -487/-486, sobre la misma base de los concursos trégicos, a
excepcion de que el poeta comico concursaba con una sola obra frente a las tres tragedias y una obra
satirica de los dramaturgos tragicos. Thomson, siguiendo a numerosos autores sugiere que las comedias

tienen su origen en las fiestas dionisicas de las Leneas Dionusia ta epi Lenaiw). THOMSON, G.:

Aeschylus and Athens. Traduccion espariolade Elena Calduch y ElinaMiranda: Esquilo y Atenas. Arte
y Literatura, 1982, p.333. En €l cuarto capitulo de su Poética, Aristteles remonta la tragedia a los que
entonaban el ditirambo y atribuye los origenes de la comedia alos que portaban el falo. La comedia como

32 Eikasa. Revista de filosofia - afio | - nimero 0— Articulo 2 - julio 2005



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propdsito del Socrates de Platon - Dr. Roméan Garcia

nos muestra una imagen de Socrates contrapuesta a la de Platon. Concretamente, la
imagen gque mas tarde conseguira trasmitir Platon de los sofistas.

Para ello vamos primero a andizar algunos de los elementos de la obra de
Aristofanes, aunque para un estudio pormenorizado nos remitimos a excelente trabajo
del profesor Luis Gil recientemente publicado (**°).

4.3.1.- Estructura de las comedias de Aristéfanes.

Las comedias de Aristéfanes estan sujetas a un modelo estructural sometido a
considerables variaciones, pero, no obstante, considera Thomson (*31), que se encuentra
claramente marcado, sefialando como componentes (*32):

1. Prdlogo.

2. Laparodos: o entrada del coro.

3. El agon, un atercado o debate algunas veces precedido por una
batalla

4. La parédbasis, parte en que e poeta se dirige a publico mediante €l
coro paratratar asuntos personales o politicos.

5. Laéxodos, que usualmente tiene el caracter de un kémos.

6. Entremezcladas con €llos, hay escenas de didlogo yambico en la que
toman parte uno 0 Mas persongjes.

Las técnicas utilizadas por Aristéfanes estén claras, utiliza persongjes de la vida
cotidiana griega jugando con la caracterizacion o e conocimiento que los atenienses

género era representada con motivo de las fiestas a Dionisios, conocidas como las Dionisias Urbanas,
fundadas o revitalizadas por Pisistrato y de un marcado caracter popular. Laforma en que las conocemos
data del siglo -V. El festival se iniciaba a finales de marzo, en el mes del Elafebelion, al comienzo de la
primaveray tenia una duracion de cinco o seis dias. En el primer dialaimagen de Dionisio Eleuterio era
sacado del templo en el que habia estado alojado todo el afio. La imagen era escoltada por lo efebos
armados y seguida por una procesion en la que se incluian animales para el sacrificio. En la misma podian
participar |os extranjeros. La procesion salia de la ciudad hasta un altar proximo a la Academia, donde se
producian los sacrificios. Los oficiantes comian y bebian durante todo el diay al caer latarde regresaban
alaciudad. El dios eradepositado en un altar dentro del teatro hasta el fin de las fiestas.

30 - Nos referimos a: GIL FERNANDEZ, Luis.: Aristéfanes. Madrid, Gredos, 1996, 225pp.

131 _ THOMSON, G.: Aeschylus and Athens Traduccién espafiola de Elena Calduch y Elina Miranda:
Esquiloy Atenas Artey Literatura, 1982, p.334.

132 _ La misma division realiza Luis Gil, si bien colocando “escenas episodicas en quinto lugar,
sustituyendo a la sexta caracteristica, 1o cual no es contradictorio porque ambos aclaran que pueden
encontrarse en cualquier lugar de laobra. GIL, Luis.: Aristéfanes. Madrid, Gredos, 1996, pp.23-40.

Eikasia. Revista defilosofia - afio | - nimero O- Articulo 2 - julio 2005



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A proposito del Sdcrates de Platon - Dr. Roman Garcia

tienen de ellos. Utiliza palabras fuera del contexto habitual o formando nombres para
los persongjes y situaciones (***) que estan relacionadas con actividades o acciones. En
definitiva se trata de las personificaciones a las que estamos acostumbrados en € mito.
Pero hay una forma de tratamiento de los personges distinto entre la tragedia y la
comedia. La tragedia utiliza personajes pero la comedia hace personges. Edipo no
puede ser inventado y de esta forma los persongjes son trayectorias conocidas de las que
no se puden salir. La comedia hace persongjes porque los hace como caricaturas, coge €l
h8oj de un persona y lo compara con otros h8oj de donde salen las diferencias. la
caricatura.

Se utiliza la figura de un campesino como victima de la situacion con una doble
intencion. Por una parte, va a jugar como contrapunto, como sentido comun, que se
muestra a través de una gran ingenuidad. Por otra, no degja de ser un guifio a gran
publico asistente a las comedias, en su mayoria de extraccién humilde y toda la obra
esta preparada para congratularse con € publico adulandolo, mostrandole situaciones
comunes y haciendo que éste se identifique facilmente con el padre. Estrepsiades, padre
de Fidipides, es un campesino gque aspirando a un mayor estatus, se ve abocado a esta
situacion por haberse casado con una mujer de ciudad (***) que le ha inculcado gustos
muy caros a su hijo. Esta identificacion se produce por € hecho de que € publico a que
van dirigidas las comedias es esenciadmente de clase bga en la que hay muchos
campesinos, que en la época de la representacion debe ser mayor, con estancias
prolongadas en la ciudad, dado que los campos se encontraban sometidos a invasiones
esporédicas y lainvasion anual por los espartanos (**°), lo que aparece recalcado en los
primeros versos de Las Nubes, cuando Estrepsiades se queja de no poder castigar a los
criados a causa de la guerra, dado que era costumbre que cuando los criados se portaban
mal eran castigados enviandolos al campo, donde € trabajo era més duro:

“Estrepsiades.- (ncorporandose) jJo, qué noche tan larga, Zeus soberano, interminable!
¢Nunca se hard de dia? Pues ya hace rato que oi a gallo, y los criados roncan: eso no habria
ocurrido en otros tiempos. Mueras pues, td, guerra, por muchos motivos como, por ejemplo, que
no pueda yo castigar a mis criados.” (*%).

Por otra parte, no es casua que la aficion de Fidipides por la cria de caballos la

133 _ Este tema es habitual en la Comedia, recuérdese Cratino, con el juego de nombres que hace en la
comedia ganadora del -423: su mujer se llama Komodia, que esta celosa de las relaciones que éste
mantiene con Methe (la borrachera), yendo detras de losvinillos

134 . Laprevencion para que |os campesinos no se casen con mujeres de clase superior, e incluso que |0
hagan con alguna comprada, puede verse en; HESIODO.: Los trabajos y los dias 405. Sobre la
prevencion que debe tenerse a la hora de desposarse dedica Hesiodo varios pasajes en la obra cf.
especialmente 375 y 695-705.

135 _ Laprimerafase delaGuerradel Peloponeso (del -431 al -421), denominada con el nombre de guerra
arquidamica por €l rey espartano que condujo en esos afios més veces el gercito peloponesio al Aticapara
devastarla. La estrategia consistia en incursiones esporadicas a lo largo del afio y una gran incursién
durante la primavera-verano que acababa con las cosechas atenienses.

1% _ ARISTOFANES.: Las Nubes, 1-10.

34 Eikasa. Revista de filosofia - afio | - nimero 0— Articulo 2 - julio 2005



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propdsito del Socrates de Platon - Dr. Roméan Garcia

relacione Aristéfanes con su ascendencia materna. La casa de los Alcmeonidas, familia
de la madre, a la que pertenecia Periclesy Clistenes el instaurador de la democracia en
Atenas (1*7), estaba dedicada a la cria de estos y ella consiguié numerosas victorias en
Olimpia, en Delfos, en Istmo, en Nemea y en numerosas competiciones (**8).

4.3.2.- LasNubes de Aristéfanes.

Laobra se inicia con las preocupaciones de una persona que habia progresado
del campesinado a una posicién social acomodada (**°). En contra de la regla dorada de
Pitaco, €l campesino Estrepsiades ha tomado por esposa a una mujer de rango social
més elevado, con la que desde € inicio se muestran desavenencias como con € hombre
de su hijo Fidipides que Ilega a tener ese nombre por sintesis entre el propuesto por €l
padre: Fidonides (ahorrativo) y los propuestos por su madre acabados todos en hippos
gue significaban caballo. Sin embargo e hijo hace honor a la descendencia ecuestre
siguiendo los aires aristocréticos de su madre y es aficionado a deporte ecuestre y
arruina a vigjo. Después de una noche de insomnio, éste concibe un plan para salvarse
de las deudas. que su hijo vaya a pensadero, donde cree que puede aprender, “...9 se
les paga, de que manera pueden triunfar, mediante el razonamiento, lo justo y lo
injusta’” (}*%). Pero Fidipides no quiere saber nada de hombres como Sicrates o
Querefonte, y asi, sera el propio Estrepsiades quien debera aprender en su vejez el arte
en boga de extorsionar el derecho. Alli se le presentan una serie de descubrimientos, en
los que nos detendremos més adelante, como e arte de medir € salto de la pulgay se
ahonda en la procedencia de los sonidos de los insectos, o la representacion de mapas,
donde Socrates contempla los astros desde un canasto colgante. Ante la imposibilidad
de Estrepsiades de guardar la compostura, Filipides no tiene méas remedio que sustituirle
en tan ardua tarea. Para instruirle se realiza en su presencia una competencia verbal
entre el logos dikaios y el logos &dikos, los representantes del razonamiento justo e
injusto, una brillante disputa verbal de Aristofanes, en la que se presenta un
enfrentamiento entre el representante del tiempo nuevo, que disfruta libre de toda
preocupacion del derecho y las costumbres, derrota al defensor de la antigua honestidad

137 _HERODOTO.: Historias VI, 131.

138 _HERODOTO.: Historias, VI, 125y ss.

139 _ Arist6fanes presenta unavision idilicadel campo: “Y o vivia una agradabilisimavidarustica, entre el
fango, sin lavar, tumbado cuando queria, con abejas, ganado y orujo en abundancia; ...."
ARISTOFANES.: Las Nubes, 43-45.

140 _ ARISTOFANES.. Las Nubes, 98-99. Traduccién Emilio Gascoé Contell, Teatro Selecto de
Aristéfanes. Madrid, Escelicer, 1970..

Eikasia. Revista defilosofia - afio | - nimero O- Articulo 2 - julio 2005



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A proposito del Sdcrates de Platon - Dr. Roman Garcia

y devocion. Filipides ha encontrado la escuela que le conviene y répidamente aprende
las técnicas, instruye a su padre para deshacerse de los acreedores que le acosan. Pero
posteriormente, durante una comida, se entabla una discusion y da de palos a su propio
padre -l crimen mas grave e imperdonable que podia concebirse-. Gracias a la
educacion recibida, es lo suficientemente habil para justificar su actitud diciendo que es
la devolucion de lo que recibio de su padre siendo nifio. Finalmente, en un cambio de
tercio, cosa que en la comedia no presentaba ninguna dificultad (**), d hijo se
arrepiente de haberse mezclado con los impostores a fin de engaiar y, junto con sus
sirvientes, prende fuego a pensatorio de Socrates.

4.3.3.- Andlisisdelaobra.

El problema culminante de la obra es siempre € retrato de Socrates y su relacion
con la realidad. Durante mucho tiempo los intérpretes se contentaron con la férmula de
que Aristofanes, sin preocuparse por la verdadera naturaleza y actividad de Socrates, le
habia identificado sin més con toda la sofistica. El primero en oponerse a esta opinion
fue Kierkegaard en su 72 tesis de doctorado: Aristophanes in Socrate depingendo
proxime ad verum accesit. En ambas concepciones se han sustituido verdades parciales
por la total. Diversos andlisis detenidos de los Ultimos afios han puesto de manifiesto en
el Socrates de Las nubes una serie de rasgos que no son sofistas, sino justamente
socréticos. Esto se hace mas visible por la forma de vida ascética del hombre fortalecido
contra las debilidades, y llega a penetrar en pormenores de su méodo y su doctrina.
Tampoco e Socrates que investiga en la naturaleza debiera causarnos tal sorpresa. En e
-423 seguramente ya habia dejado atrés esas inquietudes, pero en Fedon (1?) sefida
claramente la impresién que le produjo Anaxagoras y su preocupacion por la teoria de
las causas, si bien le reprocha que no utiliza adecuadamente €l “no(s’ y no le atribuye
ninguna funcion (**3).

4.3.4.- Imagen de Socratesy los sofistas en Aristéfanes:

Socrates adude a las acusaciones que se han venido vertiendo contra é a lo largo
de muchos afios (***) eincluso en la Apologia se cita explicitamente a Aristéfanes como
uno de los acusadores antiguos que han colaborado en crear una imagen distorsionada
de Socrates que serala que le lleva ala condena popular.

141 _LESKY, A.: Geschichteder Griechischen Literatur. Bern, A. Francke AG, 1963, 2ade. Traduccion
espafiola: José M2Diaz Regafion y Beatriz Romero: Historia de la Literatura Griega. Madrid, Gredos,
1968, p.451.

142 _PLATON.: Feddn, 97 ¢ y ss. (especialmente 97 €).

143 _PLATON.: Fedén, 98 ¢ -d.

144 _PLATON.: Apologia, 18 c y especialmente 18 d-e.

36 Eikasa. Revista de filosofia - afio | - nimero 0— Articulo 2 - julio 2005



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propdsito del Socrates de Platon - Dr. Roméan Garcia

“...En efecto, también en la comedia de Arist6fanes veriais vosotros a cierto Socrates que
erallevado de un lado a otro afirmando que volaba y diciendo otras muchas necedades sobre las
que yo no entiendo ni mucho ni poco....” (Apologia, 19 ¢ 1-5.).

Aristofanes va a entresacar una serie de elementos llamativos, que debian de ser
conocidos por todos los atenienses, como puede ser € que aguno de ellos andaba
descalzo, que la casa de Socrates era pobre y que se dedicaban a especular sobre temas
complicados y de poca utilidad inmediata para la mayor parte de la ciudadania. Sin
embargo, a ellos va a unir otros que van a dibujar una imagen interesada (s es que hay
alguna que no lo sea) de Socrates.

Laprevisibilidad y rigidez del género, como hemos visto anteriormente, permiten
establecer convenciones o situaciones tipicas, conocidas o vividas por todos, con un ato
grado de ritualizacion, a la que se afiade un topico o simplemente se refuerza una idea,
que aparece sucesivamente (1*°). De esta forma obtiene Aristéfanes la imagen deseada
de SOcrates, que consiste en las siguientes caracteristicas, amén de las utilizadas para
gue se reconozca claramente al persongje:

Caracteristicas externas:

1. - Cobran.
2. - Se confunde a Socrates y los Sofistas.
3. - Carécter reservado de las ensefianzas.

Procedimientos
4. - Ridiculizacion e insignificancia de los conocimientos.
5. - Irreverencia con los dioses e introducir otros nuevos.
6. - Poder defenderse habilmente en los juicios y presentar lo falso como
verdadero.

145 _ Roméan Gubern en su obra: La imagen pornogréfica y otras perversiones épticas Madrid, Akal,
1978, analizando la imagen de las peliculas X, sefida “Esta previsibilidad tan rigida del género ha
permitido a Robert H Timmer redactar un interesante catél ogo o codigo de 25 convenciones o situaciones
tipicas canonicas del género heterosexual comuan, que revelan su alto grado de ritualizacion (The X-Rated
Videotaape Guide, pp. 27-29). Aunque la lista de situaciones o convenciones propuestas por Rimmer
podria ampliarse 0 matizarse, es bastante indicativa del caracter altamente estereotipado de los canones y
estilemas que gobiernan este género, mas pronunciado si cabe, que los que rigen a los géneros del cine
tradicional.” Estas veinticinco caracteristicas sefialadas por Rimmer establecen claramente la imagen
pornogréficay limitan el género de tal forma que no cabe ninguna duda a la hora de marcar la separacion
entre la imagen pornografiay laimagen erética. Cf.: GUBER, Roman.: La imagen pornogréafica y otras
perversiones opticas Madrid, Akal, 1989, pp.19-21.

Eikasia. Revista defilosofia - afio | - nimero O- Articulo 2 - julio 2005 37



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A proposito del Sdcrates de Platon - Dr. Roman Garcia

Ello lo veremos a través de la obra de Aristéfanes: Las nubes, obra que
contestara Platon a lo largo de todos sus didogos y de la que posteriormente podremos
ver agunos gemplos, pero que se encuentran tratados de una forma més explicita y
claraen laApologiay € Sofista.

1.- Cobran.

Se presenta la imagen de personas interesadas en € dinero 0 que realizan su
funcion por dividendos. Estrepsiades regresa a casa después de su estancia en el
pensadero sin e manto y las sandalias (**°) y tras la educacion de su hijo, Fidipides, le
paga por sus servicios a Socrates (7). Evidentemente, para que el cobrar pueda ser
entendido como peyorativo o negativo hay que asociarlo al engafio que realizan a no
ensefiar nada:

148

)

“...Si se les paga dinero, ensefian a ganar, hablando con larazon osi ella’ (

Debemos resaltar que ensefian ad mismo tiempo lo justo y lo injusto, lo que los
convierte en una especie de prestidigitadores, con unas ciertas técnicas para poder
presentar como verosimil o cierto y lo falso. Ello supone que existe un cierto engafio al
no poder ser 'y no ser a mismo tiempo, lo que recalca un poco més adelante Aristofanes:

“ESTREPSIADES.- Dicen que entre ellos se encuentran los dos Argumentos, El superior,
tal como es, y € Inferior. Y dicen que uno de €llos, €l inferior, consigue vencer defendiendo las
causas masinjustas, conquesi ti me aprendieras ese Argumento Injusto, de todas las deudas que
tengo por tu culpa no pagariaanadie ni un solo ébolo.” (1*9).

Por otra parte no se acepta la palabra frente a dinero, 1o que les presenta como
USureros:

“ESTREPSIADES.- Me ha dejado baldado la enfermedad de los caballos, joder como
comen! Més enséfiame uno de tus dos Argumentos, €l que no paga nada de lo que debe, y te juro
por los dioses que te pagaré el sueldo que tu exijas.

SOCRATES.- ¢Por qué dioses vas a jurar? En primer lugar, los dioses no son moneda que
aceptemos nosotros (**°).

146 _ ARISTOFANES.: Las Nubes, 850-860.
147 ARISTOFANES.: Las Nubes, 1145-150.
148 _ ARISTOFANES.: Las Nubes, 98-99.

149 _ ARISTOFANES.: Las Nubes, 112-118.
150 _ ARISTOFANES.: Las Nubes, 243-248.

38 Eikasa. Revista de filosofia - afio | - nimero 0— Articulo 2 - julio 2005



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propdsito del Socrates de Platon - Dr. Roméan Garcia

2.- Seconfunde a Socratesy los Sofistas.

Sin entrar en estos momentos en la polémica de si Socrates es un sofista o la
sofistica es un movimiento claramente diferenciado de la filosofia socrética, queda claro
gue en la obra de Aristéfanes se incluye a los sofistas y a SOcrates dentro de la misma
actividad, cosa que Platén ha tratado de deslindar a través de toda su obra (**1).
Explicitamente se le asimila a los sofistas, pues el Argumento Injusto lo que le promete
a Estrepsiades es que |e van a devolver a su hijo hecho un sofista (1°2).

Un claro gemplo de la identificacion de Socrates con la sofistica es que
Aristéfanes atribuye a Socrates y su escuela una teoria, como gjemplo de las maravillas
gue se ensefian en el pensadero, que se atribuye a Hippdn de Samos:

“ESTREPSIADES.- Eso es €l “pensadero” de las almas sabias. Alli habitan unos hombres
cuyos discursos hacen creer que el cielo es un horno que nos rodea y que nosotros somos los
carbones.” (**3).

Aristofanes juega con la similitud o atribucién de teorias a Socrates mediante
confusiones intencionadas, como llamar a Sdcrates; “Socrates de Melos” (**%), cuando
era de Atenas, en ausion a Didgoras de Melos que fue acusado de Ateismo.

3.- Caracter reservado de las ensefianzas.

El conocimiento que se aprende en e pensadero solo se transmite a los
iniciados, lo que podria entenderse como una confusion con € pitagorismo, sin embargo
NOSOtros pensamos que se trata simplemente de la apreciacion que puede tener cualquier
ciudadano que no participe de las reuniones de un grupo, aunque las deliberaciones no
fuesen secretas. Este elemento quedaria reforzado a no haber una produccion escrita

151 _ Los pasajes en que Platon trata de distinguir a Socrates y la Filosofia de la Sofistica son numerosos,
pero puede verse especialmete la obra El Sofista, donde el intento es sistematico. Aunque todo el dialogo
es interesante para la distincion, vease especialmente El Sofista 218b-237b. No es gratuito que en este
didlogo setrate del ser, del no-ser y del sofista.

152 _ ARISTOFANES.: Las Nubes, 1110y ss.

153 . ARISTOFANES.: Las Nubes, 94-99. Citamos por la traduccién de Emilio Gasco Contell: Teatro
selecto de Aristéfanes. Madrid, Escelicer, 1970. pp. 144-145. En genera utilizaremos el término
“pensadero” y no el de “cavilaterio”, de latraduccion de Luis M. Macia Aparicio, porque nos parece mas
%gi co en espafiol “pensadero”, apesar de que ambos tienen el mismo significado.

.- ARISTOFANES.: Las Nubes, 830.

39

Eikasia. Revista defilosofia - afio | - nimero O- Articulo 2 - julio 2005



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A proposito del Sdcrates de Platon - Dr. Roman Garcia

socrética

El Discipulo se ve interrumpido por Estrepsiades en un pensamiento y le produce
un aborto del mismo, al quegarse éste, Estrepsiades le pide que se lo cuente y €
Discipulo le contesta que no esta permitido transmitir los pensamientos de la escuela a
aquellos que no estan iniciados:

“DISCIPULO.- No esta permitido decirselo més que alos discipul os.
ESTREPSIADES.- Dimelo, entonces, sin miedo, pues aqui donde me ves vengo como

discipulo al cavilaterio.
DISCIPULO.- Telo diré, pero has de considerarlo un secreto... ” (Las Nubes, 140-145).

El secretismo se une a la vez con la irreverencia a los dioses y la no creencia en
|los mismos:

“ESTREPSIADES.- Me encantalo de los dioses, y en cuanto a Zeus, |os que estamos en €l
secreto nos partimos de risa cuando se jurapor él”. (Las Nubes, 1240-1241).

4.- Ridiculizacion e insignificancia de los conocimientos.

Aristéfanes ridiculiza la actividad del pensadero mediante ridiculizaciones de
los problemas tratados por Socrates y sus discipulos. Para presentarlos de una forma
bucdlica va a g emplificarlos con tres animales; la pulga, € mosquito y la lagartija (Las
Nubes, 145-180).

Primeramente el problema secreto sobre el que medita el Discipulo consiste en
saber cuédntas veces salta una pulga sus patas, para lo que Socrates ha ingenié un
procedimiento de medida singular: meter las patas de la pulga en cera caliente y obtener
asi unos zapatos que le permitieran medir la distancia. Lo absurdo del problemay de su
solucion presenta a Socrates y a los socraticos como especuladores de nimiedades y
cuestiones indtiles:

“DISCIPULO.- Telo diré, pero has de considerarlo un secreto. Socrates preguntd hace un
momento a Querofonte cuantas veces salta una pulga lo que miden sus patas. Resulta que una de
ellas e habiamordido una cejaa Querofonte y se poso de un salto en la cabeza de Sécrates.

ESTREPSIADES.- ¢Y cémo hizo la medicion?.

DISCIPULO.- Con suma habilidad. Tras fundir cera, cogi6 ala pulgay metio sus dos patas
en lacera, y cuando estuvo fria, le nacieron en torno a ella unas pérsicas (*°). Con solo desatarlas
mediael espacio saltado.” (Las Nubes, 140-150).

El siguiente problema especulativo se refiere a como producen los mosquitos €l
zumbido que realizan a volar, la situacién cémica se repite y refuerza el carécter indtil

155 _ Serefiere a un tipo de sandalias o zapatillas usado por las mujeres cf. ARISTOFANES.: Lisistrata,
229.

40 Eikasa. Revista de filosofia - afio | - nimero 0— Articulo 2 - julio 2005



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propdsito del Socrates de Platon - Dr. Roméan Garcia

de las reflexiones filosoficas:

DISCIPUL O.- Querofonte |e preguntd qué opinaba respecto al canto de los mosquitos: si 1o
hacian con labocao con €l ano.

ESTREPSIADES.- ¢Y que dijo él respecto a mosquito?

DISCIPULO.- Dijo que € intestino del mosquito es estrecho, y a través de él, delgado
como es, €l aire avanza con fuerza, derecho hasta el ano, y luego el culo, una cavidad céncava
justo al lado de esa estrechez, resuena por lafuerzadel aire.

ESTREPSIADES.- O sea, que €l culo del mosquito es una trompeta. Triplemente feliz él
por esainvestigacion tan afondo. Seguro que en caso de ser acusado, se librariaen €l juicio quien
tan profundamente conoce el intestino del mosquito” (Las Nubes, 155-168).

Por ultimo, tomando como disculpa una lagartija utiliza e mismo reproche que
segiin nos transmite Didgenes Laercio ¢°°) le hacia a Tales una criada, d que cita
Aristéfanes un poco més adelante (Las Nubes, 180): que por ocuparse de los problemas
celestes no se ocupaba de los mas evidentes y concretos.

En e pensadero se investiga sobre |a naturaleza terrestre: “investigan lo que hay
bajo tierra” (id., 188); como sobre astronomia, geometria (id., 180-220). Estas
investigaciones se presentan de una forma comica e irreverente: los que investigan la
Tierra parece que estén buscando cebollas (id., 189-190); la astronomia la estudian los
culos por su cuenta mientras estan inclinados para observar € Erebo y e Tértaro (id.,
190-200). Asi mismo, este conocimiento se muestra indtil: cuando se establecen los
mapas de la Tierra 'y del Atica no se puede aejar a los enemigos lacedemonios de los
atenienses (id., 210-220).

5.-Irreverencia con losdioses eintroducir otr os nuevos.

Socrates aparece (id., 220) colgado de una cesta, desde donde se dedica a sus
investigaciones astrondmicas, conocimiento que es presentado como una irreverencia
contra los dioses, dado que su posicién elevada es para poder mirar a los dioses desde
arriba:

“ESTREPSIADES.- Asi pues, a menos es desde una cestay no desde el suelo desde donde
t miras por encimaalos dioses’ (*°7).

156 _ « . Refiérese que habiéndole una vieja sacado de casa para que observase |as estrellas, cay6 en un

hoyo, y como se quejase de la caida, le dijo lavigja ‘jOh, Tales, tu presumes ver lo que estaen €l cielo,
cuando no veslo quetienesalos pies!’...”.DIOGENES LAERCIO.: Vidas de los fil6sofos masiilustres, |

10.
157 _ ARISTOFANES.: Las Nubes, 226-227. El traductor traduce @peror£w por mirar por encima en

Eikasia. Revista defilosofia - afio | - nimero O- Articulo 2 - julio 2005 41



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A proposito del Sdcrates de Platon - Dr. Roman Garcia

No se cree en los dioses, o que se presenta como no aceptarlos como garantes
de la palabra mediante juramento:

“SOCRATES.- ¢Por qué dioses vas ajurar? En primer lugar, los dioses no son moneda que
aceptemos nosotros” (Las Nubes, 247-248.).

Aristofanes presenta a un Socrates descreido con los dioses e introductor de
otros nuevos. las Nubes (Las Nubes, 252-253). “Ellas y solo ellas son diosas. Todo lo
demas es farfolla” (Las Nubes, 365). Lo que supone una reduccion de los dioses a
fendmenos de la naturaleza, acusacion de impiedad que fue realizada contra Anaxagoras
en Atenas:

“SOCRATES.- (Solemne) Guarde silencio el anciano y preste atencion ala plegaria. jOh,
sefior soberano, Aire inconmensurable, que la Tierra tienes suspendida; oh, Eter brillante, y
vosotras, Nubes, diosas venerables de rayos y truenos, elevaos, apareced ante mi, el gran pensador,
sefioras, desdelo ato!” (Las Nubes, 263-266).

Zeus no existe (*°8), los fendmenos atmosféricos son debidos a las nubes: la lluvia,
los truenos y los rayos, €l arma de Zeus, son debidos a ellas y no a los dioses:

“ESTREPSIADES: Y dime, por laTierra. ¢El Olimpico Zeus no es para vosotros un dios.

SOCRATES.- (Qué Zeus? No digas tontunas, no hay Zeus.

ESTREPSIADES.- ¢;Quédicestu?. ;Y entonces quién llueve?. Desclbreme eso ante todo.

SOCRATES.- Pues éstas. Te lo demostraré con pruebas definitivas. Veamos. ¢Dénde has
visto tU alguna vez llover sin nubes? Pues bien, él tendria que hacer llover con €l cielo claro, sin
presenciade éstas.” (Las Nubes, 366-371)

Los dioses son tres “el Caos, las Nubes y la Lengua, esos tres” (Las Nubes,
424.). Aristofanes, ante tal impiedad recomienda que se les agreda y persiga:

ESTREPSIADES.- ¢Pues con qué fundamento ofendéis asi a los dioses y miréis las
posaderas de laluna?. (A Jantias) Persiguelos, tirales piedras, pégales por muchas razones pero,
sobre todo, sabiendo que injuriaban alosdioses.” (Las Nubes, 1506-1509).

6.- Poder defender se habilmente en losjuiciosy presentar o falso como verdadero.

Toda la obra de Las Nubes esta encaminada a mantener esta idea. De hecho se
inicia a dirigirse Estrepsiades a pensadero para aprender el argumento débil que
presenta lo falso como verdadero (**°). Especialmente ello queda expresado en el

vez de despreciar, por considerar que mantiene el chiste que pretende hacer Aristéfanes, pero también
tiene este sentido. Por tanto Socrates desprecia alos dioses con sus investigaciones sobre los cielos.
158 _ ARISTOFANES.: Las Nubes, 367, 810 y 820. En 830 se |e atribuye a Socrates el decir que Zeus no

existey selellama Socrates de Melos, en claraalusion a Diagoras de Melos, que fue acusado de ateismo.
139 _ ARISTOFANES.: Las Nubes, 98.

42 Eikasa. Revista de filosofia - afio | - nimero 0— Articulo 2 - julio 2005



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propdsito del Socrates de Platon - Dr. Roméan Garcia

didogo que mantienen & Argumento Justo e Injusto (*°%). La utilidad del argumento
injusto esta encaminada a derrotar a Superior que representa lajusticiay larazény que
es el que quiere Estrepsiades que aprenda su hijo:

“...Haz porque él aprenda los dos Argumentos, el Superior, tal cual es, y €l Inferior, que

defendiendo posiciones injustas es capaz de derrotar al Superior, y si €so no es posible, por lo
menos el Injusto, seacomo sea’. (Las Nubes, 881-885.).

Otro gemplo de la perversidad de la utilizacién del argumento débil se da en la
escenaen la que Filipides pega a su padre y justifica que es bueno que los hijos peguen
asus padres:

“FIDIPIDES.- Continio donde me interrumpiste y te hago la primera pregunta. (T me
pegabas de nifio?.

ESTREPSIADES.- Si, por carifio y preocupacion por ti.

FIDIPIDES.- Y dime, ¢no es justo que yo sienta el mismo amor por ti y te sacuda, ya que
golpear es sentir carifio?. ¢COmo es que tu cuerpo ha de estar libre de golpes y el mio no?. Yo
también naci libre. Los nifios lloran, ¢es que tU crees que el padre no tiene que llorar?. Quiza
aduzcas que esta establecido que eso sea cosa del hijo, pero yo podria responder con eso de “los
vigjos son dos veces nifios’, y es razonable que 1os vigjos lloren més que los nifios, en tanto en
cuanto sus equivocaciones son menos disculpables’. (Las Nubes, 1408-1419).

El conocimiento que transmite Socrates es el de ensefiar a hablar para poder
defenderse ante las demandas de |os oponentes:

“ESTREPSIADES.- Quiero aprender a hablar, pues los intereses y unos acreedores
implacables me llevan y metraen, y mis bienes estan hipotecados’ (Las Nubes, 239-241).

Lafinalidad que se presentaalo largo de L as Nubes, como ya se puede intuir en
los parrafos anteriores, y por la que se recalca la necesidad de conocer o ser diestro en la
utilizacion del argumento débil es eminentemente practica: la utilizacion de tal destreza
en los procesos judiciales.

Seguro que en caso de ser acusado, se libraria en e juicio quien tan
profundamente conoce € “intestino del mosquito” (Las Nubes, 167-168).

Esta acusacion est4 contestada por Platon en la Apologia, donde “ Sicrates’ dice
que se espera de @ un discurso brillante (*°1), pero que sdlo haré uno de acuerdo a la
verdad. En definitiva Platdn nos hace caer presos de la distincion de Aristofanes entre

160 _ ARISTOFANES:: Las Nubes, 890-1110.
161 _ PLATON.: Apologia, 17b.

Eikasia. Revista defilosofia - afio | - nimero O- Articulo 2 - julio 2005



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A proposito del Sdcrates de Platon - Dr. Roman Garcia

Argumento justo einjusto (:°%), que es resaltada hasta la saciedad. Sin embargo, se trata
de una estrategia para fomentar una determinada imagen de “ Socrates’ como victima de
lainjugticia.

5. Delapaideia griega a la educacion del ciudadano.

De forma generalizada los intérpretes de Platdn consideran que “solo porque no
pudo, en la Atenas de su tiempo, realizar un papel Util en la politica -o porque asi 1o
pensaba- es por o que Platén se hizo educador” (1°3), opinién claramente equivocada,
como trataremos de demostrar més adelante, pero que reproduce una imagen que nos
transmite Platon a través de su obra y fundamentalmente en la Carta VIl (**%). Sin
embargo, como ha sefidlado correctamente José Ortega Esteban (°°), la Filosofia de
Platon esta en funcion de la educacion y la politicay de estas dos la primera en funcién
de la segunda, no solo porque lapolises e marcoy € agente de la paideia, sino porque
eslaformulade llegar a poder, como muy bien sefiala Cesdlin:

“Educar es gobernar. Platén transfiere la politicadel terreno de laluchapor el poder a dela
educacion” (%)
S bien la politica era el objetivo platénico por excelencia (°”) Platén tenia una
gran preocupacion por la educacién, y no sdlo por e espacio dedicado a estas cuestiones
en sus obras literarias sino también porque ésta era una de las actividades de la
Academia

Sin embargo, la preocupacion por la educacion de los ciudadanos no era
exclusivamente platénica, ésta era compartida por los sofistas, historiadores, trégicos,
paliticos, ....

162 _PLATON.: Apologia, 17cy ss.

163 _ Carlos Garcia Gual se hace eco de numerosos estudiosos que mantienen esta creencia. GARCIA

GUAL, Carlos.: “Platén”, en: CAMPS, Victoria (ed.).: Historia de la Etica. Barcelona, Critica, 1988,

p.82.

164 _PLATON.: Carta VII, 324 by ss. Carlos Garcia Gual, tilda ala carta de “ panfleto autojustificativo”

(GARCIA GUAL, Carlos.: “Platon”, en: CAMPS, Victoria (ed.).: Historia de la Etica. Barcelona,

Critica, 1988, p.82-83), pero a pesar de las advertencias previas, termina por olvidarlo y por tomarla a

piesjuntillas.

165 _ ORTEGA ESTEBAN, José.: Platén: eros, politica y educacién. Salamanca, Universidad de

Salamanca, 1981, p.48.

166 . CESELIN, F.: “La pedagogia greca. Platone: Dalla Paideia a Dio”, en VOLPICELLI, L: La

Pedagogia. Stoiria della Pedagogia. Milano, Vellardi, 1971, Vol., VIII, p. 38, citado por ORTEGA

ESTEBAN, José.: Platén: eros, politica y educacion. Salamanca, Universidad de Salamanca, 1981,
A48.

67 - “El filosofar esta en Platén intrinsicamente unido a su pensamiento politico, a su aparicién como

miembro activo de la polis” en ORTEGA, Alfonso.: “Observaciones a la carta séptima de Platén”,

Helmantica, 44 (1963) 188.

a4 Eikasa. Revista de filosofia - afio | - nimero 0— Articulo 2 - julio 2005



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propdsito del Socrates de Platon - Dr. Roméan Garcia

Como sefida Vicente J. Dominguez Garcia (1°®), siguiendo a Dumezil, es
necesario indicar que tanto en la Grecia arcaica como en la clasica existian dos tipos de
palabra: la palabra mégico religiosa y la palabra-didogo, es decir, una palabra eficaz
por si misma, intempora y que es privilegio del hombre excepciona y otro tipo de
palabra secular, temporal, auténomay propiedad de todo grupo social. Por una parte la
palabra de los hombres investidos de un cierto tipo de don, producto de un contacto con
la divinidad, es la palabra de los sacerdotes, de los chamanes, pero también de los
poetas que reciben la inspiraciéon de las musas (**°). Homero comienza la Iliada
invocando a la diosa:

“Canta, oh diosa, lacdleradel Pelida Aquileo; ...(1").

Notese que no es Homero quien canta la colera de Aquiles, sino que es ladiosala
gue lo hace por su boca. Del mismo modo se pronuncia Hesiodo:

“iOh musas de Pieria, que obréis con los cantos la gloria, venid y contadnos de Zeus, dando
himnos al padre! (*'4).

Por & contrario la palabra de la vida cotidiana es privilegio y propiedad de todos.

5.1.- Palabra, circulo eisonomia.

El primer lugar donde se escapa de la palabra magico-religiosa, va a ser,
curiosamente, en e estamento militar. En é se van a dar una serie de relaciones que
favoreceran, de forma inequivoca, las reglas de expresion y actuacion de la palabra
didlogo, es decir, razonar, convencer y recibir sancién mayoritaria -como sefiaa Vicente
Dominguez-. En la época arcaica, |os pastores-guerreros o eran por nacimiento en €l
seno de una familia aristocrética y su funcion era la de defender el ganado y las
posesiones de la familia, asi como la de conseguir € mayor botin posible de otras

168 . DOMINGUEZ GARCIA, Vicente J.: “Juventud y ciudad: planteamiento histérico-tedrico”,
conferencia pronunciada en el congreso “Proyecto Europa’ organizado por el Ayuntamiento de Oviedo
bagjo ladireccion de Luis CarlosAreces del 25 al 30 de Marzo de 1991 en Oviedo. M ecanografiado.

169 . Cf.: GARCIA, Roméan.: La épica griega. Homero y Hesiodo: introduccién a la lectura de la
Iliaday la Teogonia. Laviana, 1987, Oviedo, 1989.

170 _ HOMERO.: Iliada, I, 1. Traduccién de Luis Segala Estalella

Paralaedicion de lalliada en griego, se considera como canénicala edicién en 2 vol., de D.B. Monro y
T.W. Allen, 1920 3%d. (1969-71).

171 _HESIODO.: Los Trabajosy los dias, 1-2, Traduccion de Antonio Gonzalez Laso. Para la edicion en
griego puede verselade M.L. West, Oxford 1978.

Eikasia. Revista defilosofia - afio | - nimero O- Articulo 2 - julio 2005



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A proposito del Sdcrates de Platon - Dr. Roman Garcia

familias no vinculadas a clan.

La paabradidlogo se gercia sobre todo en las asambleas militares y en los
repartos de botines (17?). Esta préctica era institucional. El uso de la palabra-didlogo era
solidaria, indisociable de una concreta organizacion espacial de los participantes.
Cuando los guerreros tenian que deliberar sobre cualquier asunto en una asamblea
militar lo hacian formando una circunferencia perfecta. En e centro geométrico de la
circunferencia se colocaba un cetro. A partir de esta disposicion ¢como se discutia?,
¢cOmo se tomaba la palabra?. El uso de la palabra obedecia a unas reglas muy precisas -
como ha sefidlado Vicente Dominguez- de comportamiento gestual: avanzar hacia el
centro primero y, a continuaciéon, tomar e cetro en la mano que es lo que daba la
autoridad para hablar. Es decir, en este contexto, € cetro representa la soberania, pero
no la soberania persona de un rey sino la soberaniaimpersonal de un grupo. Y e centro
es simplemente “lo que es comun”, “lo que es publico”. Este procedimiento podemos
verlo claramente descrito por Homero en la Iliada cuando nos relata una asamblea de
aqueos con motivo de las demandas de Crises, € sacerdote de Apolo, que reclama a su
hija secuestrada como botin de guerra, y ante la negativa de Agamendn a devolverla,
pide a Apolo que castigue a los danaos con la peste como venganza a la ofensa hecha a
su templo. Los griegos se relinen en asamblea para discutir la restitucion de la doncella
y € nuevo reparto del botin.

“Cuando asi hubo hablado, se sentd. Levantése entre ellos Calcante Testérida, €l mejor de
losaugures, ..." (Iliada, I, 68)

“Asi dijo el Pelida: y tirando atierrael cetro tachonado con clavos de oro, tomé asiento. El
Atrida, en el opuesto lado, iba enfureciéndose. Pero levantése Néstor, suave en el hablar,...”
(Iliada, 1, 245-247).

En las asambleas militares, |a palabra es un bien comin depositado “en € centro”,
verdadero escaparate de las cualidades sociales del guerrero. Cada uno se apodera de
ella por turno con el acuerdo de sus iguales. de pie, en € centro de la asamblea, el
orador se hallaaigua distancia de todos y cada uno de aquellos que le escuchan, y cada
uno de los oyentes se encuentra mediante su relacion con €, a menos idealmente, en
una situacion de igualdad y reciprocidad. Pero este tomar la paabra-didogo, no es un
hablar por hablar. El que toma la palabra debe sostener 1o que dice, Si es necesario con
la espada o la vida misma, € gque no la sostiene es un charlatan como Tersites. Tersites,
el espgjo deformado de guerrero, a que Odiseo humilla golpeandole en la espada y en
los hombros (173). Tersites fue el tnico que acepté de inmediato las engafiosas palabras
de Agamendn, quien queriendo poner a prueba la entregay e valor de sus hombres, les
sugeria que se retiraran y volvieran a Grecia asumiendo que nunca tomarian Troya.

172 _ Un claro ejemplo de una asamblea de guerreros puede verse en HOMERO.: | liada, I, 57-311.

173 _ HOMERO.: lliada, I1, 225y ss. Seglin cuenta Luciano, Tersistes se querelld contra Homero por
injurias pero Odiseo defendi6 al poeta. (LUCIANO.: Historia Verdadera, 2, 20).

46 Eikasa. Revista de filosofia - afio | - nimero 0— Articulo 2 - julio 2005



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propdsito del Socrates de Platon - Dr. Roméan Garcia

Tersites hace suyas las palabras engafiosas de Agamenédn y ante la duda de los aqueos
gue no se movian, les insulta gravemente afirmando que los que preferian quedarse eran
“agueas més bien que aqueos’. Ante estos insultos, Odiseo le reta en pablico a mantener
su palabra con los hechos y é no reacciona frente a sus iguales. Al contrario, regresd a
su sitio a enjuagar sus lagrimas ante la hilaridad de todos (*74).

Esta estructura, practicada por €l estamento aristocratico, cuando se modifique €l
arte de la guerra pasando del guerrero-héroe a la guerra de hoplitas ¢7°), es decir,
cuando se incorporen estamentos més amplios a la guerra, transformara € espacio
circular y simétrico de las ingtituciones guerreras en e agora, en e espacio politico
situado en € centro de la ciudad y en € que se relinen todos los ciudadanos para
deliberar y decidir, segin la costumbre de isonomia entre iguales. El escaparate que
suponia € centro que exhibia a un solo ciudadano-guerrero, pasa a ser una plaza que
muestra una realidad mas amplia en € que aparecen varios puntos de referencia y no
uno solo.

En la época de Platon, e eército habia dado un nuevo paso, se estaba
profesionalizando mediante € procedimiento de soldados mercenarios, 10 que habia
sido duramente criticado por Isécrates (°) y por Deméstenes (*77). El mismo Platén,
planteard una solucién intermedia que concuerda con su idea de la especiaizacion en la
Republica (*"8): un gjército profesional pero surgido del pueblo.

Pero, si hemos visto que el gército tiene una especia relacion con la democraciay
con la retérica ¢qué relacion tiene el gército con la educaciéon?. El gjército va a jugar un
papel determinante en la educacion ciudadana a través de una institucién intimamente
ligada al gercito, pero también ala ciudad democrética: |a efebia.

174 . paralarelacion de este personaje con la retdrica cf. el interesante trabajo de: AZARA, Pedro.: La
imagen y € olvido. Madrid, Siruela, 1995, p.134 y ss.

17> _Enel siglo -VII se produce una transformacién en la guerra que consiste en la falange hoplita, una
formacién cerrada de hombres armados con un escudo, un casco, grebas y lanza. La nueva estructura
militar suponia una menor instruccion, pues los soldados se limitaban a mantener la posicién y cubrir €l
hueco que les correspondia con €l escudo, para proteger alos compafieros de los flancos. Laimportancia
en este tipo de guerra la tiene el ndmero, por lo que no se puede mantener solamente un gercito de
aristécratas, sino que hay que ampliarlo a todo aquél que se puede pagar las armas. La ampliacion del
gjército a otras capas sociales lleva consigo la ampliacion de sus derechos. Cf.: TOVAR, A /RUIPEREZ,
M. S.: Historia de Grecia Barcelona, Monater y Simon, 1970 (1960) p.95-96.

7% _ISOCRATES.: De Pace, 44-48.

177 DEMOSTENES.:: Filipicas, I, 20, 47.

178 _ PLATON.: Republica, 347 a-d.

47

Eikasia. Revista defilosofia - afio | - nimero O- Articulo 2 - julio 2005



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A proposito del Sdcrates de Platon - Dr. Roman Garcia

Laefebia era una especie de servicio militar que duraba dos afios y que se iniciaba
aproximadamente a los 18 afios. Durante este periodo € joven recibia una instruccién
realizando tareas de guardia de fronteras. Cuando € joven terminaba su periodo de
preparacion, asistia a una ceremonia que duraba varios dias, en la que participaba
activamente y en la que se tenia que comportar como un verdadero hoplita. Al final de
la ceremonia se realizaba un juramento por el que definitivamente se convertia en
hoplita. En este juramento, el efebo se compromete a respetar las jerarquias, defender el
suelo de la ciudad y salvaguardar a los hombres y a los dioses de la ciudad. No es raro
gue Platon piense en una férmula parecida para formar a los ciudadanos de la ciudad y
en especia alos que lavan aregir. Que Platon piensa en esta estructura como formativa
y no agresiva ya ha sido sefialado por Jaeger (*’°): e hecho de denominar a esta clase
especial de guerreros “guardianes’ lleva ya implicita la limitacion de sus funciones a la
defensa. No es de extrafiar que Platén adopte este planteamiento, pues achaca la guerra
amotivos de expansion y siempre a causas econdmicas (*8°).

Para Platon € ama del guerrero, s ha de ser un buen guardian, ha de reunir de
forma innata, como los buenos perros, dos cualidades aparentemente contradictorias:
dulzura para con sus conciudadanos y combatividad frente a los extrafios (*8%).
Posteriormente abordara el problema de la paideia de los “guardianes’, las mujeres 'y los
gobernantes (18).

Sin entrar en € andlisis y las propuestas concretas que desarrolla Platén a lo largo
de la Republica sobre la educacion de los guardianes, las mujeres y los gobernantes, €
problema que esta en la base de la investigacion y que es general en toda la paideia
griega es la forma por la que los ciudadanos conocen las normas, las asmilan y las
gercitan. Platon y Aristoteles, frente a aprendizaje inconsciente y la educacion sofistica
de una minoria, adoptan la obligacién del Estado de educar a los ciudadanos (*8%), como
acertadamente sefidla Jaeger (13%), aunque se quede en la educacién como instruccion,
frente ala educacion platénica como gercicio.

179 _ JAEGER, W.: Paideia. Die Formung des griechischen Menschen. Libros | y 11, 1933. Traduccion
espariolade Juaquin Xirau y Wenceslao Roces: Paideia. L os ideales de la cultura griega. Madrid, FCE,
1988, p.601.

180 _ pLATON.: Republica, 373 e tambien: L eyes 625 e-638 d; 629 a.

181 _PLATON.: Republica, 375 e.

182 _ Supaideia se trata en Republica, 376 c-e.

183 _ Aristoteles sefiadlaen la Etica a Nicomaco (X, 10, 1180 a 24) que en ningln sitio més que en Esparta
existia una educacion organizada por el Estado mismo.

184 _ JAEGER, W.: Paideia. Die For mung des griechischen Menschen. Libros | y 11, 1933. Traduccién
espariola de Juaquin Xiray y Wenceslao Roces: Paideia. Los ideales de la cultura griega. Madrid, FCE,
1988, p.602.

48 Eikasa. Revista de filosofia - afio | - nimero 0— Articulo 2 - julio 2005



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propdsito del Socrates de Platon - Dr. Roméan Garcia

5.2. LaHistoriay la formacién de los ciudadanos.

Hemos sefidado anteriormente que la preocupacion por la formacion de los
ciudadanos no era exclusivamente platonica, sino de todos aquellos que se plantean la
convivencia en una ciudad. ¢Como se educa a un ciudadano? ¢A quién obedecer en una
democracia?. Son preguntas que debemos responder s pretendemos mantener la
convivencia social en una polis (*¥°). Habiamos sefidado un mecanismo de formacién
de los ciudadanos: |a efebia. Pero en una ciudad existen numerosas personas que no
forman parte de los iguales, o dicho de otra manera, ciudadanos que no gozan de plenos
derechos. En Atenas, ni los ciudadanos de origen extranjero, ni aquellos que habiendo
nacido en Atenas tenian alglin progenitor extranjero, asi como las mujeres, los esclavos,
... ho eran ciudadanos de plenos derechos y por tanto no realizaban la efebia. ¢Como
formar a este contingente de ciudadanos, que en definitiva eran mayoritarios?. ¢Era
posible & funcionamiento de la ciudad sin la formacion de esta parte de la ciudadania?.

Parece improbable que €l sistema ateniense pudiera haber Ilegado a jugar un papel
tan importante en el Egeo y haber tenido la proyeccién cultural que llega hasta nuestros
dias sin haber tradadado los valores y normas a sus ciudadanos. Y hemos de tomar en
consideracion que uno de los elementos culturales mas importantes, como la cerdmica,
difusor del espiritu griego y que ha servido para que conozcamos a gunos el ementos de
sus costumbres, se encontraban en manos de metecos.

Para que una ciudad exista como tal y pueda perdurar en €l tiempo es necesaria
una educacion generalizada que Ilegue a todos los ciudadanos. Se necesita un ®gqoj que
establezca los modos de comportamiento. El ®qoj es la costumbre, o que se hace
habitualmente, como nos transmite Tucidides (%°). El papel que se interpreta en la
acusacion o defensa es € ®goj. También en e ambito teatral e ®qoj es la “cara
familiar” de aguien.

Latradicion en la Grecia arcaica era transmitida por los poetas. Ellos eran los
encargados de ensefiar latime (timh), pero después de las transformaciones sociaes que

185 _ Cf.. GONZALEZ ESCUDERO, Santiago, /DOMINGUEZ, Vicente J., /GARCIA, Roman.:
Ciudadano y Ciudad: enfoque histérico-critico. Oviedo, MPDL, 1995 2%d.

186 _ TUCIDIDES:.: Historia de la Guerra del Peloponeso, I, 123, 1, 6; 11, 16, 1, 3; IV, 32, 2, 1. Utiliza
la palabra ®qoj en el sentido de costumbre, 1o que se hace habitualmente. Por costumbre lo traduce
Francisco Romero Cruz, en latraducccion de Catedra.

49

Eikasia. Revista defilosofia - afio | - nimero O- Articulo 2 - julio 2005



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A proposito del Sdcrates de Platon - Dr. Roman Garcia

se producen en Grecia, en la época democrética no puede desempefiar este papdl. Las
costumbres y relaciones sociales que trasmite la poesia no representan los nuevos
tiempos democréticos. Sera por ello que Pericles no le va a conceder ni siquiera €
reconocimiento de prestigiar las hazafas cometidas:

“Al presentar este poderio con grandes pruebas y que desde |luego no carece de testimonios,
seremos admirados por los de ahora y los de después, sin necesitar para nada de un Homero que
nos elogie, ni de quien con sus versos deleitara el instante presente, pero cuyainterpretacion de los
hechos sera destruida por la verdad, sino, bastando con obligar atodo €l mar y la tierra a hacerse
accesibles a nuestra osadia, dejando en todas partes monumentos imperecederos de nuestros
infortuniosy éxitos.” (*¥).

Con estas palabras tratara Pericles de apartar 1a necesidad del epos, dotando al
logos de una relacion directa con los hechos como “adquisicion para siempre”
construyendo Tucidides la Historia ya sin intermediarios, como ocurria todavia en
Herodoto respecto a Homero. Filosofia e Historia serén las encargadas de sustituir al
epos. Lafilosofia de Anaxégoras intentara dar un fundamento y la Historia se encargara
de latransmision del €qoj.

Para |os presocraticos la ciudad, a igual que los astros y todo e cosmos, tienen un
funcionamiento, ¢rc» comuin. Asi, para Anaxagoras, la ciudad es e funcionamiento
del noaj, convertido en ambito del movimiento y condicion que separa las cosas, la
ciudad evoluciona desde dentro toda vez que sus instituciones constituyen el nlcleo en
el que se agrupan como particulas los elementos de la sociedad. La ciudad es el nodj
gue marca las lineas por las que tiene que seguir su camino. Es la “sociedad abierta’,
pero a mismo tiempo se enmarca como la Unica posible, con ausencia de cualquier
fundamento extrafio a ella misma

El discurso que sigue a los hechos no es mas que una construccion unida
argumentalmente desde ella misma, un mecanismo de causas y efectos en unién con €
funcionamiento del cosmos sin recurrir a ninguin otro apoyo.

Es de la doctrina de Anaxagoras de la que sale una doctrina politica, la de
Pericles, y un modo de hacer “theoria’ como construccion de causas y efectos sin
remision, tal como hace Tucidides en la Historia. Las hipdtesis que se fijan en un primer
momento para diferenciar entre puntos de vista (aitiai) y causas (profaseij) quedan
establecidas como vélidas ssimplemente cuando una de ellas permite construir més
argumentos que la desarrollen. De esta manera una vez establecidas constituyen
“descubrimientos’ para siempre, pese a que en la mayoria de los casos tales hipétesis
fueran implantadas cuando se conocian de antemano los resultados y ni siquiera
hubieran sido consideradas otras aternativas de origen.

187 _ TUCIDIDES:.: Historia dela Guerra del Peloponeso, 11, 41 4 1-5 1.

50 Eikasa. Revista de filosofia - afio | - nimero 0— Articulo 2 - julio 2005



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propdsito del Socrates de Platon - Dr. Roméan Garcia

La cuestion no es que estatheoria de la Historia fuese asociada a la democracia de
Pericles y cayese en e descrédito de los atenienses a finales del siglo -V, pues ni
siquiera podia dar todas las explicaciones técnicas pertinentes para extender €l logos, y
los Sofistas se opusieron también a ella desde este punto de vista. El problema esta en
que € propio logos de la democracia habia encontrado desde un principio una
aternativa educadora ajena a los planteamientos tedricos de la Historia. Y lo habia
encontrado en los didogos ritmicos de la tragediay en los burlescos de la comedia.

5.3.- El teatro y la formacion de los ciudadanos.

Durante todo € siglo -V € papel preponderante de la educaciéon ciudadana lo
desempeiiara € teatro. Tragedia y comedia se encargaran de transmitir los g emplos de
comportamiento. Aristételes sefiala que los persongjes de la antigua tragedia no hablan
retéricamente sino pol iticamente (1%8). No es extrafio entonces que Aristételes defina la
tragedia como una imitacion de una accion:

“Latragediaes, pues, laimitacién de una accion de carécter elevado y completa, dotada de
cierta extension, en un lenguaje agradable, llena de bellezas de una especie particular segun sus
diversas partes, imitacion que ha sido hecha o o es por personajes en accion y no por medio de
una narracion, la cual, moviendo a compasion y temor, obra en el espectador la purificacion propia
de estos estados emotivos.” (189).

¢Pero en qué consiste € papel educador del teatro? ¢Cual es la funcion socia que
desempefia?. ¢Qué eslo que imita?.

Atenas no sblo instituyd las representaciones teatrales como una férmula de
concursos, sino que se dotd de los mecanismos de financiacion necesarios destinados a
posibilitarlas y establecié formulas para que pudiesen asistir los ciudadanos a las
representaciones incluso subvencionando a aquellos que no podian pagarselas.

La tragedia imita las costumbres de los seres humanos. Séfocles aprovechara el
®goj, no lo inventa, éste ya se encuentra en la vida cotidiana. En € teatro la “theoria’
que encontrdbamos en la Historia se convierte en “thémata’, en espectéculo. Y es €
espectador e que se encarga de recorrer e discurso y de incorporarlo a suyo. La

188 _ « . los antiguos, en efecto, hacian hablar a sus personajes en tono politico, y los de ahora, en

lenguaje retérico”. ARISTOTELES.: Poética, 1450 b 7-8.
189 _ ARISTOTELES.: Poética, 1449 b 24-28.

51

Eikasia. Revista defilosofia - afio | - nimero O- Articulo 2 - julio 2005



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A proposito del Sdcrates de Platon - Dr. Roman Garcia

tragedia no se limita a mostrar la costumbre como forma petrificada, a gemplificarla
mediante la narracion como hacia la epopeya, sino gque tiene una accion, un paqoj.

Los ciudadanos asistian al desarrollo de un discurso adaptado a un persongje
(actor) o a una colectividad (coro) que tenia que chocar con el discurso de otro
persongje opuesto a su planteamiento. El relato estaba bastante algjado de la vida
cotidiana y normalmente era extraido del “epos”, de las vigas sagas mitologicas y de
los dioses olimpicos. Los persongjes se enfrentaban a un destino cruel (moira) a que
superaban solo con |os supuestos, imagenes y alcances de su discurso. Logos y conducta
coincidian a lo largo de la representacion. El ritmo que marca la masica junto con
reconocimiento de situaciones y la logica del desarrollo (diriamos € ®qoj), establecen
un sato -un movimiento- en & que se ve gemplificada su conducta (paqoj). El
espectador inmerso en un mundo que reconoce y le es familiar, es transportado por la
musica, la escena y los didogos a otro plano en € que pierde su individualidad, su yo,
para pasar a vivir los problemas de la polis que se representan en la tradicion y que al
mismo tiempo se reflgjan en los problemas cotidianos de todos los dias. El espectador
individual, aislado, por este procedimiento pasa a estar en contacto con el mundo de los
valores comunes a todos los espectadores (Aqoj). No se trata sdlo de una
experimentacion, de un sentir lo universal en e momento en que e espectador se
compara a si mismo con lo que sucede en e escenario, como trata de explicar Bruno
Snell (**°), sino de una impresién o acufiacion (tpoi) en e alma del espectador en la
medida que recorre con el actor €l discurso de la escena.

“Estas innovaciones, en todos |os dominios, marcan un cambio de mentalidad tan profundo,
gue representa el nacimiento del hombre occidental, la eclosion verdadera del espiritu, con los
valores gque reconocemos en este momento. De hecho, las transformaciones no atafien solamente a
los avances de la inteligencia o a los mecanismos del razonamiento. Del homo religiosus de las
culturas arcaicas, a este hombre politico y razonable, hacia quien apuntan las funciones
psicoldgicas: modos de expresion simbdlica y manejo de signos, tiempo, espacio, causalidad,
memoria, imaginacion, organizacion de los actos, voluntad, persona, todas estas categorias

nfg?tal&s se encuentran transmutadas en cuanto a su estructura interna 'y su equilibrio general.”
)

Pero vayamos por partes. Veamos gue significado tienen estos tres elementos:
®qoj, paqoj y Aqoj.

190 _ SNELL, B.: Las fuentes del pensamiento europeo. Madrid, Cristiandad, 1965, p.180 y ss. Cf.
También: NESTLE, W.: Historia del espiritu griego. Barcelona, Ariel, 1961, p. 92 y ss., donde sintetiza
las consideraciones de la antigiiedad sobre esta cuestion. Més desarrolladas se pueden encontrar en:
VERNANT, J.P. NAQUET, P.V.: Mythe et tragedie. Paris, 1973.

191 _ VERNANT, JP.. Mythe et pensée chez les Greecs. Paris, Libraire Francois Maspero, 1965.
Traduccion esparfiola de Juan Diego L6pez Bonillo: Mito y pensamiento en la grecia antiglia. Barcelona,
Ariel, 1983, p.15.

52 Eikasa. Revista de filosofia - afio | - nimero 0— Articulo 2 - julio 2005



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propdsito del Socrates de Platon - Dr. Roméan Garcia

5.3.1.- El ®qoj.

El ®qoj es la costumbre, lo que se recibe por tradicion, 1o ya dado en cuanto
normativo y por tanto estatico. En él se encuentra el epos, pero también las ceremonias
einstituciones. El ®qoj lo reciben los ciudadanos por nacer en una familiay estar en un
clan de la ciudad.

Platén se refiere en varias ocasiones a ®qoj (1°?), pero esen e Cratilo, a pesar de
gue no sea el lugar mas apropiado para buscar definiciones en Platon, donde nos explica
lo que entiende por ®qoj:

SOC. - Dices bien. ¢Mas qué? Tal como hablamos ahora no nos entendemos mutuamente,
si uno dice sklerdn, y ¢no sabes lo que yo quiero decir ahora?

CRAT. - Si, queridisimo amigo, pero por la costumbre.

SOC. - ¢Y cuando dices «costumbre», crees que dices algo distinto de «convencion»? ¢O
entiendes por costumbre algo distinto que el que cuando yo digo esto pienso en aquello y td
comprendes que yo lo pienso? ¢(No entiendes esto?

CRAT. - Si.

SOC. - ¢Luego si me comprendes cuando hablo, te manifiesto algo?

CRAT. - Si.

SOC. - Y, sin embargo, hablo con elementos distintos de aquello que pienso, si es quela |
no es, segun tu mismo afirmas, semejante alarigidez. Y si esto es asi, ¢no sera que lo has pactado
contigo mismo, y para ti la exactitud del nombre es convencién, dado que tanto las letras se-
mejantes como las desemejantes tienen significado, con tal que las sancionen costumbre y
convencion? Pero, aun en el caso de que la costumbre no fuera exactamente convencién, ya no
seria correcto decir que el medio de manifestar es la semejanza, sino mas bien la costumbre. Pues
ésta, segin parece, manifiesta tanto por medio de lo semejante como de lo desemejante. Y como
quiera que coincidimos en esto, Crétilo (pues interpreto tu silencio como concesion), resulta, sin
duda, inevitable que tanto convencién como costumbre colaboren a manifestar lo que pensamos
cuando hablamos. Porque, mi nobilisimo amigo, refiramonos al nimero. Si quieres: ¢cémo piensas
que podrias aplicar a cada nimero nombres semejantes? (193).

La “costumbre” se mueve en e ambito de la convencion pero no es mera
convencion, en la medida que es independiente de los sujetos. Existe en definitiva, una
costumbre ligada a la tradicion familiar o particular y una costumbre ligada a la ciudad,
gue también descansa en la tradicidn pero que miralo universal.

Pero las costumbres como tradiciones y normas familiares no son suficientes para
el funcionamiento de la ciudad, en cuanto que ésta esta sujeta a cambios y la costumbre

192 _ PLATON..: Cratilo, 434 e 4; 6; 435 a 10; b 2; b 5; Banquete, 175 b 1; Gorgias, 482 d 2; Menon, 70
b 6; Hipias Mayor, 287 b 8; Republica, 452 a7; 533 d 5; Timeo, 46 b 5; Leyes, 655 e 1; 658 € 3; 792 e 2;
808 c 2; 818 e9; 834 d 6; 909 e 5; Dialogos apocrifos: Axioco, 366 c 4.

198 _PLATON.: Cratilo, 434€1-435d3.

Eikasia. Revista defilosofia - afio | - nimero O- Articulo 2 - julio 2005



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A proposito del Sdcrates de Platon - Dr. Roman Garcia

es sobre todo estética s no tiene un paqgoj para € adecuar a sujeto a la realidad.
Diriamos gue necesita, por una parte una adecuacién a sujeto, pero por otra a los
cambios surgidos en la ciudad.

5.3.2.- El p&qoj.

Para que las costumbres puedan funcionar en una sociedad que ya no es la que
las generd debe producirse una adaptacion, un movimiento de A aB. P&qoj es una
alteracion, un suceso, indica una actitud activa, nunca pasiva. En la biografia € paqoj
serd |a trayectoria del sujeto. Platon se refiere numerosas veces a paqoj (9. El
pagoj vaaser @ posibilitador, € desarrollo, la actuacion que hace que uno se convierta
en sujeto. Aristoteles va a cambiar este sentido, en la Poética habla de la catarsis, que
viene aser unaridiculizacion del paqoj.

Pero, € p&agoj, no puede ser considerado simplemente como el proceso de
socidizacion de un individuo, es también una trayectoria individual, entendida ésta no
COmMo un camino, puesto que el camino supone la existencia predeterminada del mismo
y dd cua no nos podemos sdlir, pues €lo supondria una catastrofe. En cambio, la
trayectoria entiende que existen otras aternativas e incluso € poder desviarse de la
misma, con la posibilidad de volver aela

Un giemplo claro de esto que estamos diciendo es el problema del pecado (que
en si es un error). El pecado es interpretado como una desviacion de la trayectoria, pero
como un agamiento de la trayectoria que puede ser enmendado e incluso en este
sentido €l error puede ser interpretado como una forma de conocimiento. Es cuando
comprobamos otras trayectorias, cuando las experimentamos, cuando podemos estar
seguros de la nuestra. Es por elo que Platdon va a defender € error como una forma de
conocimiento (**°). S. Agustin interpretara de esta forma el pecado frente a los
pelagianos que |o interpretan en el sentido de camino (1%).

194 _PLATON.: Eutifron 11 a 8; Apologia, 22 a4; Fedro, 59 a5; 68 e4; 72b 5; 78 b 5; 89 ¢ 11; 90 ¢ &;
94 c 5; Sofista, 228 e 4; 243 ¢ 3; 245al; 245 b 4; 245 ¢ 2; 248 d 5; 264 a 5; Cratilo, 411 c 1; Teeteto,
155d3;161d4; 166 b 3; 179 ¢ 3; 187 d 3; 193 d 4; 199 ¢ 8; Palitico, 264 b 2; 269 c 1; 270 b 3; 273 d 1;
277d7,289d8; 303d 7; 308 a3; Parménides, 136 b 8; 148 b 1; 148 b 4; 159 a 2; Filebo, 15d 8; 31 b 3;
35e9;,36b13;41c7,46al10;48b2;48c8;48d9; 48e3; 49 a5; 60 d9; Banquete, 217 e 6; Fedro,
238c6;250a7; 251 c2; 252 b 2; 252 ¢ 2; 254 e 1; 262 b 3; 265 b 6; Alcibiades |, 118 b 4; Alcibiades I,
139 a14; 139 b 8; Eutidemo, 293 e 3; Protagoras, 352 € 6; Gorgias 476 ¢ 2; 481 ¢ 5; 481 ¢ 7; 482 ¢ 6;
495 e 3; 513 ¢ 5; 522 b 3; Hipias Mayor, 300 b; 301 b; 302 c; Hipias Menor, 364 a 1; Repubica, 376 a
11; 381 a4; 432d 5; 454 a10; 488 a2; 539 a5; 579d5; 604 b 1; Timeo, 19b 5; 61 e 1; 62 b 5; 63 d 4;
64b4;64c2;64d1;66c¢c1;68a6;77e5;78e4; 79a5;81d4;8b5; Leyes, 639 b 4; 644 d 6; 699 e
2, 712e6;728¢c2; 801 b 2; 811 ¢ 10; 819 d 6; 859 e 11; 860 a 5; 863 b 3; 876 b 5; 893 d 5; 894 a 2; 895
€ 6; 900 b 1; 900 b 3; 908 ¢ 5; Cartas 351 d 4.

195 _PLATON.: Leyes, 640d. 645e, 646e, 647c-d, 650a-b, 671c-d, 671e, 673e-674b;...

196 _ pelagio llegd a Roma en el 380, y se encontrd con el espectaculo de conversiones masivas
interesadas al cristianismo como religién oficial. Estos nuevos cristianos aceptaban la fe, pero ello no
conllevaba ningin cambio en su conducta moral que era encubierta por la misma fe. Pelagio va a

%! Eikasa. Revista de filosofia - afio | - nimero 0— Articulo 2 - julio 2005



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propdsito del Socrates de Platon - Dr. Roméan Garcia

5.3.3.- El Aqoj

Pero s necesitamos una trayectoria, una actualizacion o adecuacion -diriamos
hoy- de las costumbres, éstas no servirian de nada s no se imprimen en € sujeto de
forma individual formando parte de &. Es decir, imprimiéndole un carécter (Aqoj) que
serae posibilitador de laaccion (197). A ese carécter apelara Sdcrates cuando la accion
que tiene que redlizar le supera como individuo. Heréclito dir&:

“El caréacter del hombre es su démon.” (198

)

El carécter del ciudadano es € gue nos dice en que momento hay que utilizar los
distintos temperamentos que habitan en nosotros. EI hombre esta conformado por
opuestos (1*°) que son necesarios para e funcionamiento de la ciudad, pues los
guardianes necesitan ser apacibles con los ciudadanos y agresivos con |os enemigos:

“¢Qué quieres decir?

Que nos hemos dado cuenta de que en realidad existen caracteres que, contra lo que
creiamos, redinen en si estos contrarios.

¢Como?

Esfécil hallarlos en muchas especies animales, pero sobre todo entre aguellos con los que
comparabamos a los guardianes. Supongo que has observado, como una de las caracteristicas
innatas en los perros de raza, que no existen animales mas mansos para con los de la familiay

s 2
aquellos que conocen, aunque con los de fuera ocurralo contrario” ( oo)_

interpretar la trayectoria del hombre como camino que se elige, amparado en la idea de libertad del
hombre, de suresponsabilidad y por tanto no cabe el desvio ni el arrepentimiento. San Agustin que habia
vivido en carne propia el pecado, utilizar4 el concepto de gracia para justificar el paqoj como
trayectoria. Cf. RUSSELL, B.: History of Western Philosophy. 1946. Historia de la Filosofia
Occidental . Madrid, Espasa Calpe, 1984, vol |. p.386 y ss.
197 _ Platon serefiere aAgoj en: PLATON.: Politico, 308 e 7; 309 b 4; 310 ¢ 9; 311 b 9; Banquete, 195 e
6; Fedro, 243 ¢ 3; Lisis, 222 a3; Republica, 375¢7; 375e2; 400e 3;409d 1; 490c5; 492 e 4, 496 b 2;
497 b 6; 549 a8; 577 a2; 604 e 2; 605 a5; Critias, 121 b 1; Leyes, 650 a5; 666 c 1; 741l e 4; 775d 3;
792e2;832b6;836d7;,859d8;901a7;903d7;908b5; Cartas, 316 a6; 322d 4; 328 b 5; 358 c2.
19 _ HERACLITO (Fragmento 119): hgog anqrwpv daimwn::
STOB. Flor.IV, §H. eFh &j Aqoj ¢nqrépwi da.mwn.
199 _« ;Qué hacer entonces? -Pregunté-. ¢Dénde vamos a encontrar un temperamento apacible y fogoso al
mismo tiempo?. Porque, segiin creo, mansedumbre y fogosidad son cualidades opuestas.” PLATON.:
Republica, 375 ¢ 6-8). Utilizamos latraduccién de Jose Manuel Pabon y Manuel Fernandez Galiano en la
edicion del Centro de Estudios Constitucionales, Madrid, 1981 (1949), 3%ed..
200 _PLATON.: Republica, 375 d 6-e 4. Utilizamos la traduccion de Jose Manuel Pabon y Manuel
Fernandez Galiano en la edicion del Centro de Estudios Constitucionales, Madrid, 1981 (1949), 3%d.
PT1j 13geij;

OUK ™nneno»kamen Oti e,s™n ¥ra fUseij otaj tme<j oUk

Eikasia. Revista defilosofia - afio | - nimero O- Articulo 2 - julio 2005



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A proposito del Sdcrates de Platon - Dr. Roman Garcia

Por tanto necesitamos una operacion, un movimiento que establezca €l paso entre
los contrarios, Platon ilustrara este funcionamiento con € mito de Porosy Penia en €l
Banquete (). Anteriormente este movimiento, con e que se muestra cuéndo debe
aparecer una de las caracteristicas y cuando otras, habia sido utilizado en la poesiay €
teatro, y los ciudadanos aprendian € mecanismo mediante mimesis, por ello Platon
reclamara méximo cuidado y precaucién ante ellos:

“¢Pero puedes contestarme si lo relativo a la gracia o carencia de ella depende de la
eurritmia del movimiento?

- ¢Cémo no?

- Ahora bien, lo arritmico tomara modelo y seguird a la bella diccién, y lo arritmico a la
opuesta a ella; lo mismo ocurrird también con lo arménico e inarmonico, si, como deciamos poco
ha, el ritmo y laarmonia han de seguir alas palabras, no éstas a aquéllos.

- Efectivamente -dijo-, han de seguir alas palabras.

- ¢Y la diccién -segui preguntando- y las palabras?. ¢(No dependeran de la disposicién
espiritual?.

-¢Cémo no?

- ¢Y nosiguelo demés alas palabras?.

- Entonces, la bella diccion, armonia, gracia y eurritmia no son sino consecuencia de la
simplicidad del caracter; pero no de la simplicidad que Ilamamos asi por eufemismo, cuando su
nombre verdadero es el de necedad, sino de la simplicidad propia del caracter realmente adornado
de buenasy hermosas prendas morales.

- No hay cosamés cierta-dijo.

- ¢No serd, pues, necesario que los jovenes persigan por doquier estas cualidades, si quieren
cumplir con el deber que lesincumbe?.

- Deben perseguirlas, en efecto.

- Pues pueden hallarlas facilmente, creo yo, en la pintura o en cualquiera de las artes
similares, o bien en latejeduria, el arte de recamar, el de construir casas o fabricar toda suerte de
utensilios, y también en ladisposicion natural de los cuerpos vivosy delas plantas; porque en todo
lo que en citado caben la gracia y la carencia de ella. Ahora bien, la falta de gracia, ritmo o
armonia estan intimamente ligadas con la maldad en palabras y modo de ser, y en cambio, las
cualidades contrarias son hermanas y reflejos del caracter opuesto, que es el sensato y bondadoso.

- Tienestodalarazon -dijo-.

- Por consiguiente, no sélo tenemos que vigilar alos poetasy obligarles arepresentar en sus
obras modelos de buen caracter o a no divulgarlas entre nosotros, sino que también hay que gjercer
inspeccion sobre los demas artistas e impedirles que copien la maldad, intemperancia, vileza o
fealdad en sus imitaciones de seres vivos, 0 en las edificaciones, o en cualquier otro objeto de su
arte; y al que no sea capaz de ello no se le dejara producir entre nosotros, para que no crezcan
nuestros guardianes rodeados de imagenes del vicio, alimentandose de este modo, por asi decirlo,
con una mala hierba que recogieran y pacieran diatras dia, en pequefias cantidades, pero tomadas
éstas de muchos lugares distintos, con lo cual introducirian, sin darse plena cuenta de ello, una
enorme fuente de corrupcién en sus almas. Hay que buscar, en cambio, a aquellos artistas cuyas
dotes naturales les guian al encuentro de todo lo bello y agraciado; de este modo, los jOvenes

O»ghmen, ecousai t¢nant.a taata.

Poa d»;

"ldoi men ¥n tij ka” "n ¥1loij z6oij, oU ment 'n Y%kista
"n G tme<j pareb£llomen td FUlaki. oesga gEr pou tTh
genna.wn kunTn, Oti toato fUsei aUtTn t0 Aqoj, prOj men
toYj sun»qgeij te ka” gnwr.mouj &j otOn te prvot£touj eenal,
pr0j de toYj ¢gnTtaj toUnant.on.
201 _pLATON.: Banquete, 203 byss.

56 Eikasa. Revista de filosofia - afio | - nimero 0— Articulo 2 - julio 2005



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propdsito del Socrates de Platon - Dr. Roméan Garcia

viviran como en un lugar sano, donde no desperdiciaran ni uno solo de los efluvios de belleza que,
procedentes de todas partes, lleguen a sus ojos y oidos, como si se los aportara de parajes
saludables un aura vivificadora que les indujera insensiblemente desde su nifiez a imitar, amar y
obrar de acuerdo con laideade belleza. ¢No es asi?. (°%?).

6.- Delaformacion del héroe alaformacion de ciudadano.

L a educacion arcaica se basaba en e epos que adecuaba el ®qoj con el Aqoj, y
representaba el ideal de la educacion aristocratica. Su caracteristica principal era, como
ya seflalamos anteriormente, estar integrado por formulas cristalizadas por la tradicion,
y por tanto que no necesitan justificacion, pues su existencia es dada desde siempre. La
eternidad como tal no necesita justificacion, se da por supuesto que lo que es eterno no
necesita un origen, pudiendo surgir de la nada o ser desde siempre, mientras que lo
efimero tiene que justificar su origen, su arch; pero tambien su sucesion o trayectoria,
en definitiva su paqoj: los poetas hablaban por dictado de lo eterno, de los dioses. El
epos se destaca por €l carécter imperativo y -como ha sefidlado Santiago Gonzélez
Escudero- era en si la reproduccion de la sociedad patriarcal: e padre establece
dictimenes simplemente por ser e jefe de la familia, y para hacerlo se apoya en
formulas de siglos de eficacia. EI epos pretende reproducir miméticamente € sistema
gue conoce y justifica. Para ello utiliza imagenes que funcionan como tupoi, que
improntan a joven marcéndole un Aqoj. Sin embargo, este proceso de formacion no
integra los procesos de cambio y las nuevas situaciones que se dan con € paso del
tiempo. Cuando la sociedad aristocrética entra en crisis otras formulas intentan suplir a
epos. El logos va a reclamar para si una fuerza propia no basada en justificaciones
mitoldgicas sino en el propio campo de relaciones del lenguaje inauguradas por los
logdgrafos. Como ha sefialado Santiago Gonzalez Escudero, €l logos se apoya en una
campo de relaciones en € que “A es B” como algo inmutable que responde a relaciones
del lenguagje u operacionales y que son externas e independientes de los sujetos y de las
gue también se puede ver y medir su eficacia. De esta forma es como se instaura el
logos de forma normativa y de manera diferente a la que anteriormente habia
encontrado su apoyo en €l epos. La forma imperativa que se afirma en relaciones
inmutables es lo Unico que cabe comprender de lo arrheton: € hombre que es mortal
solo llega a este limite y de € recibe la forma del logos como imperativo que le lleva a
actuar. Sin embargo primero tiene que contemplar al menos ese limite como tal, lo que
supone que ante é tiene lo ilimitado, lo &rrheton, como sefida Trias (°%%).

2 - PLATON.: RepUblica, 400 ¢ 7-401 d 3). Utilizamos la traduccion de José Manuel Pabon y Manuel

Fernandez Galiano en la edicion del Centro de Estudios Constitucionales, Madrid, 1981 (1949), 3%d.
.- TRIAS, Eugenio.: Lalégicadel limite. Barcelona, Destino, 1991, 548pp.

57

Eikasia. Revista defilosofia - afio | - nimero O- Articulo 2 - julio 2005



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A proposito del Sdcrates de Platon - Dr. Roman Garcia

La ciudad, sobre todo la Atenas del siglo -V, se encuentra ya dada para todos los
ciudadanos, tiene una historia y ésta se encuentra dentro de un ®qoj, que no se puede
reducir a su Historiao e funcionamiento de la ciudad, con sus normas de vida y las
necesidades de adaptacion a mundo cambiante no se pueden reducir a una narracion de
un recorrido peculiar: a pagoj que aparece en los escasos datos recogidos por la
Historia. Es preciso proseguir y afianzar la realizacion concreta de la ciudad y para ello
slo contamos con la plasmacion individual en € caracter de |os ciudadanos (Aqoj).

Efectivamente podemos encontrar las viejas referencias a los dioses, sus templos,
sus ritos 'y sus fiestas rigiendo el comportamiento cotidiano. Pero estos dioses que rigen
el trabgjo y e descanso no son ya los dioses de Homero, se han hecho ciudadanos y
como tales ya no pueden dar un modelo del que se pueda entresacar el comportamiento,
el modo de pensar y de hablar de los hombres (?°%). Es por tanto necesario un nuevo
discurso que surge de lo individual, pero que ha de ser comun y por tanto no puede ser

individual. Her&clito dira

“Por tanto es necesario seguir |o coman. No obstante, aunque el Logos es comin |la mayoria
vive como si poseyese su propiainteligencia” (°%°)

S dioses y hombres particulares no pueden garantizar un modelo de discursos y
sobre todo su forma comdn, es necesario un nuevo foro. Este nuevo espacio, como
deciamos anteriormente, 10 va a ocupar € teatro. Para ello va a utilizar tres elementos:
un discurso que se agja de lo cotidiano, la musica y la escenificacion a través de la
danzay larepresentacion. A moverse como ciudadano se aprende, por tanto, en € teatro
y se aprende € pagoj (a ser sujeto), y este lleva a Aqoj. Pero una vez que tenemos
formado € carécter de los ciudadanos, es necesario gemplificar reiteradamente su
aplicacion. Los ciudadanos deben tener en su caracter la amabilidad y la agresividad. La
amabilidad con sus ciudadanos y la agresividad con sus enemigos. El soldado que mata
despiadadamente a los enemigos en & campo de batalla ha de ser un modelo de cortesia
con sus conciudadanos., como decia Platon de los guardianes. Se necesita por tanto una
simploké entre ®goj y paqoj que nos permite llegar al Aqoj concreto que tenemos que

204 _ El cambio que se produce es que mientras Homero es un producto de los dioses, de las formas que
utiliza, en el siglo -V se ha producido una asimilacién de los dioses a la ciudad, de tal forma que se han
socializado en estructuras generales. En la época de Homero las fiestas eran familiares y estaban
auspiciadas por un dios, pero en el siglo -V las fiestas son de la ciudad, de toda la ciudad y los dioses
sirven para marcar lafestividad. Cf. RODRIGUEZ ADRADOS, Francisco.: Fiesta, Comedia y tragedia.
Madrid, Alianza, 1983, quien sefiadla un paso mas todavia en €l paso de la fiesta a la Tragediay ala
comedia, especialmente el capitulo 3, p.447y ss.

205 _HERACLITO, 2, (92) (SEXTO EMPIRICO.: Adversus mathematicos, VI, 133).

di0 de< >pesqai tTi

XunTi, toutsti tTi koinTi: xun0j g!r b koin0j. toa 10-

gou d' "Ontoj xunoa zé&ousin of pollo™ &j ,d.an

econtej FrOnhsim.

58 Eikasa. Revista de filosofia - afio | - nimero 0— Articulo 2 - julio 2005



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propdsito del Socrates de Platon - Dr. Roméan Garcia
utilizar mecanicamente en cada momento (*°°).

efoc

N,

paqgo¢
hgo¢

El papel de la tragedia en nuestra sociedad o cumple, salvando las distancias, €l
cine y la televison. Si bien elo puede parecer raro, en la medida que en nuestra
sociedad cine y television no estan controlados por un Unico estamento, debemos
recordar que en Atenas € teatro tampoco y en ambos casos se encontraban
influenciados por las subvenciones, por los ciudadanos influyentes y por € éxito en la
audiencia. Son estos mecanismos de control, como son la subvencién, los premios, o €
reconocimiento, mucho mas sofisticados, los que permiten la orientacion hacia unos
determinados fines. Se reconocen claramente los fines ideoldgicos del cine -como ha
estudiado Romén Gubern- y de la television, en la época franquista, en regimenes
autoritarios o en periodos de guerras, Pero en la actualidad o en sistemas democraticos
nos resistimos a €llo. Sin embargo: ¢no se estd redlizando una educacion desde
determinados programas de television? ¢No asistimos a la proliferacion de series
juveniles de produccion americana, que coinciden con € problema del
desmembramiento de la familia estadounidense? (?°7). ¢Porqué proliferan las series de

208 _ Para |a filosofia aristotélica este procedimiento dialéctico se fijard a través del habito, produciendo
en su conjunto los estereotipos que Teofrasto denominara carakthr. Cf. TEOFRASTRO.: Los
caracteres morales. Edicién bilinglie de Manuel Fernandez Galiano. Madrid, Centro de Estudios
Constitucionales, 1985. 51p. Dobles +IX.

207 _ Un caso paradigmético ha sido la serie “Sensacién de vivir”, curiosamente traducida con un slogan
publicitario de la CocaCola, que representa toda una filosofia en cuanto a modelo de vida. Esta serie,
recorre los problemas y preocupaciones de un grupo de adolescentes de clase media alta, donde se
plantean problemas y sus soluciones ante temas como: aborto, alcoholismo, drogas, relaciones
prematrimoniales, dinero, éxito, fama, solidaridad, amistad, ... Con un programa tan amplio que ya

Eikasia. Revista defilosofia - afio | - nimero O- Articulo 2 - julio 2005 59



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A proposito del Sdcrates de Platon - Dr. Roman Garcia

negros de clase media en la que préacticamente no aparece ningtn blanco? (2%).

El ciudadano (polithj) debe ser educado expresamente para funcionar como
tal, no sdlo para serlo, como ocurria en Tucidides, que utiliza € mito de la autoctonia
(°%). Existe una diferencia entre ser ciudadano o hacer de ciudadano y funcionar como
tal, como sefida José Luis Relancio (**°). En e primer caso un ciudadano lo es
simplemente por € hecho de serlo. Este es & mito nacionalista por excelencia, o que
determina a un ciudadano son sus sefias de identidad. En cambio, para Platon, ser un
ciudadano significa funcionar como tal, por lo que debe saber desempeiiar todos los
papeles que tiene que desarrollar en la vida cotidiana. Es por ello que ha de pasarse por
un proceso educativo, por un pagoj, cuya finalidad es precisamente formar un hgoj
propio de la ciudad y no sdlo de la familia.

En términos ligeramente diferentes, el poder o la fuerza del discurso se puede
entender como la yucagwgia, que podemos traducir como los consegjos o0 educacion
del ama (incluyendo la de uno mismo). Pero las amas difieren en su naturaeza, y
pueden ser dirigidas sdlo a través de diferentes tipos de discursos. Llamemos, con
Rosen (1), “retérica filosofica” a conocimiento de qué discursos guian a qué tipos de
amas. El didogo, considerado como una unidad draméatica, es de esta manera una
imagen, aunque una de tipo especia, de las intenciones comprensivas del autor. Es a
través de la forma dramética del didlogo como el autor acomoda sus doctrinas a las
naturalezas de los diferentes lectores (Fedro 271 a 4-272 b 6). Puesto que la retdrica en
este sentido (como opuesta a la mera persuasion de la retorica sofista) es una técnh, en
el sentido preciso de que esta basada en el conocimiento genuino de las naturalezas o
formas, debemos expresar e sentido del término “técnico” para incluir la forma
dramatica del didlogo mismo, y también cuestiones “técnicas’ tales como ser, no-ser,
falsedad y otras por € estilo (No deberiamos olvidar que parte del arte de la retérica es
el conocer cuando deber permanecer callados. Fedro 272 a 4). Esa retérica filosdfica es
una técnh y esta resaltada en el Fedro en pasgestaescomo el 272b 7 6 el 274 b 5.
Hay pues una relacion muy estrecha entre la retérica filosofica y la diairesis, o la
divison y la recoleccion de acuerdo con los tipos, un método que jugard un papel

quisieraparasi la asignatura de ética de Secundaria.

98 - Por citar algtinos ejemplos de series televisivas: La hora de Bill Cosby; El pincipe de Bel-air; o
Cosas de familia (The Family Matters).

209 _ El mito de la autoctonia aparece reflejado p.e. en: TUCIDIDES.: Historia de la guerra del
Peloponeso, I1, 35-46. En el famoso discurso flnebre de Pericles, donde se defiende la idea de que es el
modo de ser de |os atenienses [o que |es ha permitido ser modelo paralos griegos.

210 _ RELANCIO MENENDEZ, José Luis.: El problema de la ‘participacion’ de todos los ciudadanos
en Platén (Las Leyes|-11). Tesis Doctoral, Oviedo, 1996. C.f. especialmente p. 155.

211 _ ‘philosophical rhetoric’. ROSEN, S.: Plato’s Sophist. The Drama of original and image. London,
Yale University Press (1929) 1983, p.3. En este parrafo seguimos fundamentalmente a Rosen, si bien él
simplemente se refiere aunaforma de interpretar los dialogos.

60 Eikasa. Revista de filosofia - afio | - nimero 0— Articulo 2 - julio 2005



EL PERSONAJE Y LA IMAGEN. A propdsito del Socrates de Platon - Dr. Roméan Garcia

importante en e Sofista. La retérica filosofica, enraizada en el conocimiento de los
tipos o formas, dice la‘verdad’, s se le da & sentido apropiado. La retdrica sofista dice
lo probable. Esta distincién también aparece prominentemente en e Sofista. Sin
embargo, ambas formas son esencialmente retéricas, s bien la primera, construye
estructuras operativas, y es en ese caso que podemos hablar de verdad, mientras que la
otra pretende mover los sentimientos para llevar a una accion en la que ni siquiera se
prevén las consecuencias més inmediatas.

Eikasia. Revista defilosofia - afio | - nimero O- Articulo 2 - julio 2005 61



CONTEXTOS Y POLEMICAS DE DERRIDA. Patricio Pefialver Gémez

CONTEXTOS Y POLEMICAS DE DERRIDA
Patricio Pefialver Gomez (Universidad de Murcia)
Universidad de Valladolid, 16 de diciembre 2004

Contextos y polémicas de recepcion

Debo anticipar el caracter rapsédico de la exposicion que sigue. Me ha parecido
que ese estilo, aunque pide menos rigor que el que requeriria un analisis tematico
metddicamente restringido a alguna problematica definida en el interior de la filosofia
que queremos presentar, podia tener ventajas para propiciar una posible discusion
tedrica general sobre el valor de la filosofia de Derrida en el ambito del colectivo
“géargola vacas” que ha querido invitarme a esta sesion.

Arriesgaré, pues, una presentacion muy general y “diversa”, atenta o sensible a
la interna diversidad del pensamiento de Derrida. A él seria muy impropio aplicarle el
violento dictum de Heidegger de que un verdadero filésofo sélo piensa una cosa.
Caracteristico de su escritura y de su amplisimo magisterio mas o menos regular es una
congruente pero complejisima diversidad tematica. A lo que hay que afiadir su
peculiarisimo “tono”, 0 mas bien su diversidad tonal, lo que llamaba en La carte postale
(1980) apoyandose en un motivo de Holderlin, el Wechsel der Téne . Nada se entendera
del idioma filoséfico de Derrida si no se sabe acusar en su escritura, aqui y alla, todo un
juego de ironias, parodias, elipsis, un juego que no le quita, claro esta, la mayor seriedad
filoséfica a su pensamiento, como espero poder mostrar mas adelante. Por lo demas, no
estd mal recordar de vez en cuando que el nacimiento de la filosofia esta vinculado a ese
bello tropo fecundo de la apariencia de esterilidad tedrica que es la ironia socratica (un
recurso del que, es cierto, Aristoteles caracteristicamente desconfiaba manifiestamente).

La circunstancia de la reciente desaparicion del filésofo francés, de origen judio
argelino, como a él le gustaba subrayar (que fallecié el pasado nueve de octubre en un
hospital de Paris), es ademas un motivo suplementario para intentar aqui dar lugar a ese
debate sobre el valor y el significado de la aportacion de la obra de Jacques Derrida al
espacio filoséfico contemporéneo.

Creo gue no exagero al decir que la recepcién de este pensamiento, la recepcién
de sus extensos escritos y de su prolongada e intensa ensefianza en diversos centros
universitarios de Europa y Estados Unidos, ha estado condicionado por toda una serie
de equivocos interpretativos, por polémicas o pseudo-polémicas diversas, y en fin, por
una especie de alergia, muy generalizada en los medios de la filosofia universitaria
canonica, al tipo de escritura filosofica que ha ejercido Derrida durante casi medio siglo
(su primera publicacién, un texto sobre el problema de la génesis en Husserl, fue
presentada en el Congreso de Cerisy sobre “Génesis y estructura” en 1959. Se reeditd en
La escritura y la diferencia).

Eikasia. Revista de filosofia - afio | - nimero 0 — Articulo 3 - julio 2005 1



CONTEXTOS Y POLEMICAS DE DERRIDA. Patricio Pefialver Gémez

Entre los equivocos invocados, aquel del que més se ha abusado para el negocio
de etiquetar y simplificar la complejidad dificil del pensamiento de Derrida, es sin duda
el de “lo postmoderno”. EI mismo lo negé siempre, digo su presunta pertenencia a tal
“corriente”. Al final con cierto escepticismo. Y se comprende: ha circulado tanto en los
ultimos decenios la especie de que su nombre debe figurar en la lista de los
posmodernos carismaticos, que a veces podria uno querer dejarlo pasar, olvidar el
entuerto sin intentar enderezarlo. Pero lo cierto es que los rasgos que se asocian al
postmodernismo en filosofia (y que cabria encontrar sin duda en un Vattimo, quiza el
unico llamado posmoderno que acepta sonrientemente esa denominacion), como el
“pensiero debole”, una reaccion escéptica frente a la llustracion moderna, una especie
de nihilismo light, y la propension a una cierta filosofia al mismo tiempo ensayistica y
narrativa que se habria liberado de los “grandes relatos” de la metafisica y de la filosofia
de la historia, apenas tienen que ver con lo que un lector efectivo de los textos de
Derrida puede encontrar en éstos. (Otra cosa seria el tema de la relacién entre la
“Desconstruccion”, término al que ahora volvemos, y la arquitectura posmoderna.
Posmodernidad, se suele saber, tiene, ahi si, un sentido especifico: en la teoria, en el
“proyecto” y en la practica de la arquitectura. Y esa relacidn, desconstruccion vy
arquitectura, posmoderna o no, y lo que moviliza, si concierne de manera central a la
inquietud teorica de Derrida).

Maés adecuada para el caso, al menos desde una cierta historia de las ideas, seria
la categoria “postestructuralismo”. En esa linea hay que recordar los ensayos de
Manfred Franck, de los que son muy deudores las propuestas de Habermas en este
punto. Es cierto que en un cierto momento de la configuracién de la problematica
filos6fica de Derrida éste se cruza con la crisis epistemologica que supuso en las
Ilamadas “ciencias humanas” la revolucién metodologica del Estructuralismo. Todo el
pensamiento frances relevante que empieza a desplegarse en los sesenta, tras el
debilitamiento de las tendencias fenomenoldgicas y existencialistas, comparte un interés
critico por las consecuencias tedricas generales del uso fecundisimo del concepto de
estructura en la Linguistica y la Etnologia, asi como en cierto psicoanalisis. Se evocan
facilmente los nombres de Levi-Strauss, Barthes, Foucault, Lacan, Deleuze, a cuyas
obras Derrida dedicd una atencién critica muy diversa, en especial en sus primeros
escritos (sobre todo en La escritura y la diferencia, 1967).

El capitulo de las pseudopolémicas que han condicionado o més bien oscurecido
una deseable recepcion rigurosa de Derrida (desde luego eventualmente critica, pero que
haya pasado por el trdmite de una lectura efectiva) podria ser largo. No cabe demorarse
en ello. Por lo deméas tampoco tiene mayor interés en si mismo, a no ser, el de ser
sintoma socioldgico de ciertos dogmatismos inerciales en la forma de comunicarse la
comunidad filoséfica consigo misma mas alla del juego interno de las tendencias fijadas
y cerradas. El caso es que durante los ochenta en &mbitos poderosos o cuando menos
influyentes de la filosofia universitaria europea y norteamericana se produjo una doble
reaccion frente al “nuevo pensamiento francés”, ya fuera en referencia a la generacion
del 68, 0 a los mas recientes “postmodernos”. Por un lado, bajo la conduccién
autoritaria de un influyentisimo Habermas, guia indiscutido de la débil restauracion
vergonzantemente trascendentalista de los ideales éticos y politicos de la llustracion

Eikasia. Revista de filosofia - afio | - nimero 0 — Articulo 3 - julio 2005 2



CONTEXTOS Y POLEMICAS DE DERRIDA. Patricio Pefialver Gémez

(restauracion asociada a un revival efimero de la socialdemocracia en la fase final de la
Guerra Fria), se quiso dejar de lado de un manotazo impaciente, como rebrote de una
“metafisica de la subjetividad” mas o menos conscientemente deudora del misticismo
heideggeriano, a toda wuna serie de autores genéricamente llamados *“neo-
estructuralistas”, desde Bataille, pasando por Foucault, Derrida, y Blanchot, hasta
Castoriadis, todos los cuales parecian alimentar a un sector de la joven “izquierda”
residual postmarxista de los ochenta. A todos estos “despistados” Habermas los llama al
orden, les reitera la oferta de la vieja llustracion kantiana remozada con algo de
marxismo desarmado y de pragmatismo lingiistico anglosajon, elevado éste a las
alturas de nada menos que un linguistic turn capaz de tumbar a toda la metafisica
occidental con una dosis de common sense. (Viniendo del que habia sido consumado
estudioso de las profundidades de Schelling, el sorprendente giro biografico-intelectual
hace pensar en el problema especificamente alemén de la Postguerra, el de como
liberarse de su pesada herencia metafisica y politica: en las Universidades se ve que la
solucion fue aprender ingles filoséfico). En su leidisimo EIl discurso filosofico de la
modernidad (1985) cree zanjar las cuentas con aquellos discursos postestructuralistas,
metafisicos malgré eux, y mas especificamente evaluados como deudores de la
“metafisica de la subjetividad”. Los capitulos sobre Derrida de ese libro proponen tales
despropositos y tergiversaciones, bajo el topico de la temida “disolucion de la diferencia
entre filosofia y literatura”, que no merecerian ni que se los mencionase. Hay que
hacerlo porque en nuestros medios es muy comun que la presunta “introducciéon” a
Derrida, y su “critica”, se haya hecho de la mano de esas paginas del sin duda peor
Habermas. (Hay que anotar ahora que en los ultimos afios el filosofo de Frankfurt
empez0 a rectificar su evaluacion filosofica y politica de la obra de Derrida. Este no
seria ya, como otrora, una especie de “joven neoconservador”, sino mas bien un
heredero sui generis de esa figura que tanto importa a cierto Habermas del tipo judio
hipercritico ante las aporias de la Modernidad, en la linea de Walter Benjamin y
Theodor Adorno. En el bello discurso de recepcion del premio Adorno, Fichus (2001),
Derrida responde generosamente a esa nueva situacion de la siempre compleja relacion
franco-alemana).

El otro frente polémico en que se ha visto envuelta con efectos alin mas
oscurecedores la posibilidad de “leer” los textos de Derrida cabe situarlo genéricamente
en la corriente académica abrumadoramente dominante en la cultura filosofica
anglosajona, en la “filosofia analitica”. Desde ésta insidiosamente se condena
ocasionalmente a la “desconstruccion” como ejemplo paradigmatico de filosofia mas o
menos ludicamente nihilista y escéptica. EI caso méas conocido es el de la presunta
“respuesta” de Searle a una interpretacion y parcial apropiacién critica por parte de
Derrida de la problematica de los “perfomativos” puesta en circulacion por Austin. (En
“Firma, acontecimiento, contexto”, incluido en Margenes de la filosofia (1972) cabe
encontrar una aproximacion muy novedosa a la fecundidad y a las dificultades de la
teoria de los actos de habla. Es ese texto el que despert6 en Searle la desazon y sin duda
los celos de “heredero legitimo” auto-autorizado del gran maestro de Oxford, del autor
de Como hacer cosas con palabras). Al margen de esa pseudo-polémica, dado que en
ningdn momento parece que Searle haya entendido una palabra de la propuesta de
Derrida en este terreno (véase el volumen Limited Inc, 1990), recordemos una amplia

Eikasia. Revista de filosofia - afio | - nimero 0 — Articulo 3 - julio 2005 3



CONTEXTOS Y POLEMICAS DE DERRIDA. Patricio Pefialver Gémez

explotacion tedrica de los temas austinianos a partir de una problematizacion
desconstructiva del supuesto primado del discurso apofantico, sobre todo para explicar
el estatuto de las promesas, en Memorias para Paul de Man (1988).

Otro escenario. Para entender el litigio que enfrentd a Derrida, a veces a través
de formas muy desapacibles, a Foucault y a Lacan, en los afios setenta, habria que entrar
en una reconstruccion no posible aqui del contexto tedrico y politico, pero también
institucional en sentido amplio, de la Francia de aquellos afios, en la resaca del
desinflamiento de los vagos sentimientos del 68, y en medio de una crisis de la
“autoconciencia” delirante de vanguardia mundial de la cultura parisina. Se entiende
bien el significado de que desde al menos el afio 1975 Derrida se vea relegado a una
especie de doloroso exilio interior en Paris, compensado, eso si, por una recepcion
creciente de su pensamiento y de su magisterio en el “resto del mundo”, y en especial en
los Estados Unidos. No podemaos, pues, entrar con propiedad en la discusion de Derrida
con Foucault acerca del significado del cartesianismo en la historia moderna de la
locura (veéase el importante estudio incluido en La escritura y la diferencia, y la
“réplica” de Foucault, en terrorifica escenificacion de toda una “master’s lesson”, en el
epilogo a la segunda edicidn (1972) de su Historia de la locura), pero desde luego es un
fragmento significativo de esa crisis de la alta autoconciencia de la gauche divine
parisina en aquellos afios, cuando Foucault apoyaba publicamente a Jomeini, para
entendernos.

Y algo parecido cabria decir de la polemica de Derrida con Lacan, leido éste por
aquél audazmente como momento regresivo, metafisico, “heideggeriano”, de las
aperturas criticas que habia posibilitado el psicoanalisis clasico. Aqui hay que tener en
cuenta el enorme peso institucional de las distintas escuelas psicoanaliticas en Francia, y
también el privilegio que desde muy pronto Derrida asigné a “otros” herederos del
legado freudiano, menos aclimatables al paisaje francés, como Melanie Klein, Sandor
Ferenczi, Imre Herrmann, Maria Torok, Nicolas Abraham, o el canadiense René Mayor.
El texto basico para orientarse en este enclave —importante sobre todo porque concierne
a un punto importante de la teorizacion filosofica hecha posible por la Desconstruccion,
a saber, la interpretacién activa expresamente “no metafisica” del psicoanalisis- es sin
duda “El cartero de la verdad”, incluido en La carte postale.

Dejamos pues ese capitulo algo sombrio de las polémicas mas resonantes en
estos parajes. (Desde luego “lo de” Sokal es sélo una ingenua aunque no inocente
gamberrada explotada sin escrupulos por algunos mandarines de la opinion publica
filoséfica politicamente correcta, a lo Marinas, digamos).

Pero cabe alguna palabra sobre lo que osé llamar arriba “alergia”: la alergia
notable de una extensa parte del gremio filoséfico académico ante los textos de Derrida.
Ocurre, “pasa” aqui algo de interés. Esa resistencia, que se verbaliza de muchas
maneras, a veces de forma regocijantemente apotropaica, obedece a algo “objetivo”: los
escritos filosoficos, o con interés filosofico cuando menos (pero sobre este tema de “lo
especificamente filosofico” de este pensamiento volvemos luego) ofrecen una
complejidad desconcertante de cddigos, una apropiacion activa vertiginosa de

Eikasia. Revista de filosofia - afio | - nimero 0 — Articulo 3 - julio 2005



CONTEXTOS Y POLEMICAS DE DERRIDA. Patricio Pefialver Gémez

tradiciones o de archivos de lo mas diverso, y repensados justo en su heterogeneidad:
digamos, por recurrir a la economia de algunos nombres propios, Husserl y Joyce,
Hegel y Freud, Platon y Nietzsche, Aristoteles y Benveniste, Heidegger y Leroi-
Gourhan, Levi-Strauss y Borges, &. En uno de sus ultimos ensayos Derrida ha
formalizado, hasta cierto punto, la asociacién entre el programa sistematico de la
Desconstruccion y esa apertura metddica a lo que puede parecer inicialmente un
asociacionismo arbitrario de archivos y codigos estructuralmente diversisimos (cf, “Et
cetera...”, in Cahiers I’Herne, Derrida, 2004; trad. esp. in Daimon, 19 (N°
monografico, “Contextos de Derrida”), 2002). Nada de eso, no hay arbitrariedad
gratuita en esas comunicaciones e incluso injertos: hay mas bien una especifica
pertinencia en explorar la estructuralidad sistematica del litigio, construible con buenas
razones, entre, por ejemplo, la supresién metafisica de la animalidad en la analitica del
Dasein y el tema de una determinada correlacién de la mano y el lenguaje fonético en el
proceso de la hominizacion tal como lo presenta el gran prehistoriador francés Leroy-
Gourham, del que por lo demaés el Meister aus Deutschland probablemente nunca oyo
hablar. (La clasica obra de Leroy-Gourham, El gesto y la palabra, es un elemento
imprescindible para explicar la génesis de la Idea de la Gramatologia).

Dicho de otra manera, la reaccion alérgica, “fébica”, mas o menos apotropaica,
caracteristicamente tipica de un amplio sector de la filosofia ante los textos y las
ensefianzas de Derrida, tiene algo asi como una explicacion objetiva en el hecho de que
efectivamente el “giro” que ha introducido el Argelino en el movimiento de la filosofia
desde hace unos cuarenta afos resulta efectivamente una “rareza”. Vengo a decir que no
tendria sentido “defender” a Derrida ante sus criticos corrientes mediante la estrategia
de subrayar su dimensién “normal”, o indicar lo que comparte con el resto del gremio
(por ejemplo que lee cuidadosamente los textos originales a los que se refiere, que
utiliza las reglas logicas en sus razonamientos, que analiza seriamente los contextos
historicos, y en especial politicos, de los problemas que plantea, etc.). No: “lo de” que el
estilo intelectual de Derrida resulte “raro” a tantos responde a que efectivamente
introduce, ha introducido de hecho, en el campo otrora sereno de la filosofia, un novum,
que como todo novum, se presenta bajo la especie de lo “monstruoso”. Es interesante
que el propio Derrida lo avise, mas que que lo reconozca, en el quiza técnicamente
hablando mas novedoso de sus escritos, en la primera parte de De la gramatologia
(1967), en la que, anticipa él mismo, “esboza a grandes rasgos una matriz tedrica” (trad.
esp. Siglo XXI, México, 1971, p.3): “El porvenir solo puede anticiparse bajo la forma
del peligro absoluto. Rompe absolutamente con la normalidad constituida y, por lo
tanto, no puede anunciarse, presentarse, sino bajo el aspecto de la monstruosidad
(subrayado mio)” (ibid., p. 10).

Una manera de explicar algo débilmente pero didacticamente la dinamica de la
monstruosidad filosofica que asedia los textos de Derrida seria: que sus operaciones,
conceptuales (pero no solo conceptuales: también practicas, con efectos inmediatos
institucionales por ejemplo) ponen lo clasico en aporia, perturban la estabilidad de las
distinciones claras esenciales. Se ha definido alguna vez lo clasico como una instalacién
en la seguridad de las distinciones esenciales, entre esencia y accidente, por ejemplo, o
entre forma y materia, o entre naturaleza y “cultura” o entre naturaleza y técnica, etc.

Eikasia. Revista de filosofia - afio | - nimero 0 — Articulo 3 - julio 2005



CONTEXTOS Y POLEMICAS DE DERRIDA. Patricio Pefialver Gémez

Derrida no abole simplistamente esas distinciones, pero las somete a un tipo de
“analisis” (término entrecomillado porgue la Desconstruccion descree en el atomo, en el
indivisible in-analizable en que terminaria todo analisis clasico) que pone en
dificultades a las distinciones consideradas. Por ejemplo, la distincion entre escritura y
habla, o entre suplemento y complemento en el ambito de una mereologia critica, o la
distincion entre intencidn vacia e intuicion plena en la estructura de la significacion.

No me aparto del hilo de esto que queria ser una primera aproximacion a Derrida
desde el lado de las dificultades de su recepcion. Si lo dicho hasta aqui es cierto, no
extrafiara que la indiscutiblemente “efectiva” presencia de la obra de Derrida en la
teoria en sentido amplio contemporanea, coexista con el hecho de una notable
“minoridad” o escasez de sus lectores “reales”. Con un noble deje de melancolia y de
bello orgullo, se referia a esto en la Gltima entrevista que concedio (in Le Monde, agosto
de 2004, traducida en el Gltimo nimero de Revista de Occidente).

Pero desde al menos mediados de los noventa, esa situacion extrafia del nombre
y la obra de Derrida en los medios filosoficos candnicos (la iniciativa de un grupo de
profesores universitarios de la hélite mundial firmando una protesta contra la concesion
del doctorado Honoris causa a Derrida en la Universidad de Cambridge, ha sido un
episodio con su parte triste, pero también comica, Quine and company haciendo el
ridiculo institucional, que viene al caso recordar), ha venido teniendo un contrapeso. O
dos. Por un lado, en los Gltimos afios, y esto se ha agudizado a partir de la muerte de
Derrida, cada vez mas se impone por asi decirlo “objetivamente” el conjunto de la obra
de Derrida en su caracter de monumentalidad, de fabrica filoséfica ineludible para quien
no quiera negar la evidencia de la “relevancia” del caso: por su complejidad, su
capacidad de influencia en los més diversos terrenos, por su extension, incluso, por la
autoridad de un autor que, como su étimon latino recuerda, es siempre alguien que
“crece” (auctor, augere). Por otro lado, y es éste un hecho mas facilmente intuible, las
instituciones politicas y politico-culturales francesas han debido reconocer la
contribucion indiscutible del pensamiento de Derrida para una revitalizacion
internacional de la lengua francesa, en especial en la cultura anglosajona. No es extrafio
que Derrida fuera serio candidato al premio Nobel de Literatura del afio 2004. En ese
mismo grupo de fendmenos recientes, que dejan ver un ultimisimo ya que no postumo
reconocimiento de la obra de Derrida por parte de la cultura oficial francesa, cabe anotar
la reciente publicacion de un Cahier L’Herne dedicado a aquél.

Una hipotesis explicativa conductora

Aunque acabo de sugerir que una lectura efectiva de los escritos de Derrida y
una atencion sostenida a su magisterio, comportan la renuncia a toda simplificacion
cémoda y violenta, en términos de secos “grandes conceptos” o0 vagos “problemas
fundamentales”, el contexto de ahora permite alguna facilidad didactica. Arriesgaré asi
a titulo de hipdtesis explicativa e interpretativa conductora la propuesta de que el
pensamiento de Derrida es finalmente una filosofia de la vida que se aproxima a ésta
desde la especifica perspectiva del problema de la diferencia entre lo vivo y lo muerto
en el viviente.

Eikasia. Revista de filosofia - afio | - nimero 0 — Articulo 3 - julio 2005 6



CONTEXTOS Y POLEMICAS DE DERRIDA. Patricio Pefialver Gémez

Podemos entender esto como un “caso” de lo que se ha dicho arriba acerca de
que los movimientos desconstructivos eficaces son aquellos que hacen tambalearse
alguna o algunas de las “distinciones esenciales” que funcionan como otros tantos
presupuestos en tal o cual tradicion, en tal o cual institucion.

La importante y operativisima base fenomenologica del pensamiento de Derrida
deja ver la multiple eficacia de una “solicitacion” (en el sentido latino: hacer temblar el
suelo) del supuesto segun la cual habria una delimitacion clara y nitida entre lo vivo y lo
muerto, o incluso entre la vida y la muerte, en el movimiento de los vivientes. Asi,
Derrida “explota” las dificultades del Husserl de la fenomenologia del “tiempo
inmanente” para llevar a cabo efectivamente la “distincion esencial” entre la punta del
“presente viviente”, y la “retencion”, de caracter “originario”, del pasado inmediato, en
el flujo de las vivencias intencionales. En un cierto punto Husserl se ve abocado a
asignar el caracter de “percepcion”, de experiencia “originaria”, a la retencion, que sin
embargo, por definicion y se diria que por esencia, es retencion de un momento pasado,
no dado en el presente. Mas que “distincion esencial” o delimitacion entre presente
viviente (Lebendige Gegenwart) y retencién, habria mas bien, entretejimiento, vinculo
irreductible. Y podria verse, siempre en proximidad con una cierta literalidad de
Husserl, que el mismo “problema”, o mas bien, que el mismo entretejimiento
irreductible se da entre estructuras psiquicas que en principio aparecen como
irreductiblemente separadas. Asi, entre la memoria “viva” y la memoria técnica hay
mucho entretejimiento. En esto tiene que ver la desconstruccion bien conocida del mito
generalizadisimo (desde un cierto platonismo ingenuo hasta Levi-Strauss) de una
separacién sustancialista y jerarquizante de la “palabra originaria” y de la “escritura
secundaria”. La Gramatologia, la matriz tedrica mas reconocible en el movimiento de
pensamiento de Derrida, inventa un concepto operatorio de “archiescritura”, en
referencia a huellas o trazos articulados segun alguna estructura o sintaxis, a partir del
cual habria que explicar tanto la escritura en sentido corriente, como el habla, como
también otras “sustancias de expresion” (en el sentido de Helmslev).

Cabe aqui notar que, en nuestros parajes, ya en la primera edicion de 1971
Etnologia y utopia, y en el contexto polémico de la critica al concepto de escritura de
Levi-Strauss (al menos el concepto de escritura implicado en sus melancdlicas
meditaciones sobre los pueblos agrafos), Gustavo Bueno habia llamado la atencion
sobre el interés de la Gramatologia. Con un Iéxico “ontoldgico” que podria a algunos
parecer fuera de lugar, la reafirmacion que encontramos en Bueno del caracter
filoséfico, mas que cientifico de la Gramatologia, asi como el vinculo de ésta con la
corporeidad, sugiere un campo posible de convergencias entre Materialismo filosofico y
Desconstruccion: “Por ello, la “Gramatologia” seria mas bien filosofia que ciencia
(Derrida concede que no es ciencia humana ni regional). La Idea onotoldgica que me
parece esté en la base de la gramatologia filosofica es la Idea de “conciencia corporea”.
Precisamente porque a partir de la escritura se hace posible la “objetivacion” del cuerpo,
es por lo que la escritura es el responsable principal de ese “desajuste” que esté en la

Eikasia. Revista de filosofia - afio | - nimero 0 — Articulo 3 - julio 2005



CONTEXTOS Y POLEMICAS DE DERRIDA. Patricio Pefialver Gémez

base de la conciencia corpdrea racional” (Gustavo Bueno, Etnologia y utopia, (1971), 2°
edicién, 1987, Barcelona, Jlcar, 1987, p. 154)*.

La inquietud en la diferenciacion de la vida y la muerte, o de lo vivo y lo muerto
en el movimiento del viviente, es, sugiero segin mi hipotesis, un posble tema de
conduccion de una lectura orientada del enorme corpus de Derrida. Pero cabe
localizarlo mas especialmente en uno de sus ensayos mas eficazmente germinales e
inventivos, en La voz y el fenomeno (1967). Ahi el arranque es un analisis y una
interpretacion ya de hecho descontructiva, de la serie de “distinciones esenciales” con
que se abren las Investigaciones légicas de Husserl, empezando por la distincion entre
“sefial” (Anzeichen) y “expresion” (Ausdruck). Y el capitulo conclusivo (“El
suplemento de origen”) insiste en las aporias de la vida y la muerte en la estructura de la
conciencia. La tesis husserliana de la idealidad y repetibilidad de la Bedeutung, asi
como la constante diferenciacion entre intencién e intuicion, dan lugar a “paradojas”,
digamoslo asi, como las siguientes, valga la cita in extenso: “Del mismo modo que no
tengo necesidad de percibir para comprender un enunciado de percepcién, no tengo
necesidad de la intuicion del objeto Yo para comprender la palabra Yo. La posibilidad de
esta no-intuicién constituye la Bedeutung como tal, la Bedeutung normal en cuanto tal.
Cuando la palabra Yo aparece, la idealidad de su Bedeutung, en tanto que es distinta de
su “objeto”, nos pone en la situacién que Husserl describe como anormal: como si Yo
estuviese escrito por un desconocido. Solo esto permite comprender el hecho de que
comprendemos la palabra Yo no solamente cuando su “autor” es desconocido, sino
cuando es perfectamente ficticio. Y cuando esta muerto. La idealidad de la Bedeutung
tiene aqui un valor estructuralmente testamentario. (...) Mi muerte es estructuralmente
necesaria al funcionamiento del Yo. Que esté ademas “vivo”, y que tenga certeza de
ello, esto viene por afiadidura al querer-decir. Y esta estructura esta activa, guarda su
eficacia original incluso cuando digo “yo estoy vivo”, en el preciso momento en que, Si
esto es posible, tengo la intuicién plena y actual de ello. La Bedeutung “yo soy” o “yo
estoy vivo”, o aun “mi presente vivo es”, no es lo que es, no tiene la identidad ideal
propia de toda Bedeutung mas que si no se daja encentar por la falsedad, es decir, si yo
puedo estar muerto en el momento en que aquella funciona. Sin duda sera diferente de
la Bedeutung “yo estoy muerto”, pero no necesariamente del hecho de que “yo estoy
muerto”. El enunciado “yo estoy vivo” acompafia mi estar-muerto y su posibilidad
requiere la posibilidad de que esté muerto; e inversamente. No es esto una historia
extraordinaria de Poe (se refiere Derrida a “El sefior de Valdemar”), sino la historia
ordinaria del lenguaje” (La voz y el fenédmeno, Pre-textos, Valencia, 1985, p. 158-159).

(Dejamos para otro momento el analisis de las implicaciones de un cierto
privilegio de la estructura “dentro-fuera”, como cible de la desconstruccion del
idealismo fenomenoldgico. El “corporeismo” ejercido desde la matriz gramatoldgico
Ilevaria, creemos, a una determinada forma de primacia de la estructura *“cerca-lejos” en

! Me he interesado en el tema en “Ontologias en desconstruccion”, in Ramén Rodriguez (ed.), Métodos
del pensamiento ontoldgico, Madrid, Sintesis, 2002, pp. 273-308, asi como en “Vuelta de tuerca en el
litigio de la metafisica”, in J. Gonzalez y E. Trias (eds.), Cuestiones metafisicas, Trotta, Madrid, 2003, pp.
181-225.

Eikasia. Revista de filosofia - afio | - nimero 0 — Articulo 3 - julio 2005 8



CONTEXTOS Y POLEMICAS DE DERRIDA. Patricio Pefialver Gémez

la estructura del comportamiento y en la fenomenologia de la percepcidn. Se entiende la
posibilidad de una convergencia entre una cierta Desconstruccion, y las tendencias de
una fenomenonologia materialista en la linea de Michel Henry?)

Contextos y problemas de surgimiento

Obviamente no pretendemos esbozar algo asi como una biografia intelectual de
Jacques Derrida, pero debe contribuir a clarificar nuestra tarea en este momento, la de
ponernos en condiciones de una evaluacion del significado de la obra del filésofo en el
espacio del pensamiento contemporaneo, la indicacion de los referentes basicos que
estan en la base del surgimiento o la génesis de su escritura y de su filosofia, de su
filosofia de la escritura y de la diferencia.

He sefialado ya la importancia del referente fenomenoldgico, de la capa
fenomenoldgica de esta estructura metodica compleja que es la Desconstruccion. La
presencia de la Fenomenologia es mas visible en la primera fase (ademas de en La voz y
el fenomeno, 1967, previamente en el extenso estudio introductorio de El origen de la
geometria de Husserl, en algunos ensayos de La escritura y la diferencia, 1967), y tras
un tiempo de cierta elipsis, vuelve a ocupar un lugar central en Le toucher, Jean Luc
Nancy (2000) que vincula la revision de la “fenomenologia del cuerpo” a una
formidable lectura del tema del tacto en el Peri psyches de Aristételes. Importa precisar
que la recepcion que el joven Derrida hace de Husserl esta de entrada emancipada de los
esquemas interpretativos entronizados en la Francia de los cuarenta y los cincuenta por
Merleau-Ponty y Sartre. Tienen mas significacion para su lectura de Husserl, por
ejemplo, un libro ahora algo demasiado olvidado, el de Tran-Duc-Thao, sobre
Fenomenologia y materialismo dialéctico o los trabajos fenomenoldgicos mas
“epistemologicos” de Cavaillés, Canguilhem, Landgrebe, Ingarden, etc. El joven
Derrida estd més interesado en el Husserl fenomendlogo de la génesis intencional, de la
historicidad de la verdad, y de la dinamica de la ciencia, que en la “fenomenologia
existencial”, con toda su patética del Lebenswelt.

He hecho referencia antes también de pasada al tema del Estructuralismo. La
primera huella de éste en los textos de Derrida, sobre todo en De la gramatologia, en La
escritura y la diferencia, en Posiciones (1967), o en Margenes de la filosofia (1972), e
incluso en Glas (1974), no debe entenderse en términos de “influencia” o, menos aun,
de “adscripcion”. Derrida no es un filésofo estructuralista (como si puede decirse de un
cierto Foucault), ni siquiera un filosofo “post-estructuralista”. Mas bien polemiza contra

2 En La fenomenologia de la verdad: Husserl, Ricardo S. Ortiz de Urbina (Pentalfa, Gijon, 1984) apunta
la relevancia del primer estudio amplio de Derrida sobre Husserl, el trabajo sobre El origen de la
geometria (1961), en la linea de una “historicidad de la verdad” que habria que pensar mas alla del
empirismo historicista y del platonismo convencional (p. 173). Pero hay que decir que en el Gltimo
Derrida, un cierto judaismo filoséfico trabaja como una fuerza critica desveladota del cristianismo
especulativo inscrito en el encarnacionismo de toda una linea de la Fenomenologia francesa, desde
Merleau-Ponty a Didier Franck y Jean Luc Nancy (cf. espec. Le toucher, Jean Luc Nancy, Galilée, Paris,
2000).

Eikasia. Revista de filosofia - afio | - nimero 0 — Articulo 3 - julio 2005 9



CONTEXTOS Y POLEMICAS DE DERRIDA. Patricio Pefialver Gémez

la reduccidn estructuralista de los motivos de la génesis. Y contra su linglisticismo, su
laliocentrismo. Se olvida que una manifestacion tipica de lo que llama Derrida, con
palabra acaso no muy afortunada, a la vista del uso tan tergiversado que se ha hecho de
ella, “logocentrismo”, es la muy manida tesis estructuralista de un presunto primado del
lenguaje, coincidiendo por lo demas con el dichoso “linguistic turn” de otra tradicion.
Pero la crisis “epistemoldgica” que produjo el Estructuralismo linguistico y etnologico
(frente a la Fenomenologia, frente a la Dialéctica, y frente al Historicismo) en los afios
sesenta es una pieza importante del paisaje en el que surge y da sus primeros pasos la
Idea de la Gramatologia. La discusion entablada en la segunda parte de De la
gramatologia frente al neorrousseaunismo declarado de Levi-Strauss tendria que ser
reconsiderada aqui.

Otro elemento a tener en cuenta: el psicoandlisis. En especial en dos puntos.
Primero, desde luego, en el pensamiento de Derrida juega un papel metodico,
operatorio, su lectura sistematica y critica de Freud; una lectura, creemos, que no tiene
parangon, en cuanto a su nivel de exigencia técnica y de dominio del campo, en los
ambitos de la teoria contemporanea (y por cierto lectura sistematicamente critica para
con los supuestos metafisicos del fundador del psicoanalisis). Y segundo, una
explicacion profundamente polémica con el tipo de psicoanalisis propiciado por Lacan
(y sus mil discipulos parisinos), esto es, un psicoanalisis abiertamente abierto, a veces
ingenuamente abierto a la especulacion teorica y filosofica o para-filoséfica. En el
marco de la separacion critica respecto a los supuestos del Lacanismo (por ejemplo, la
triparticion oscuramente metafisica de lo Real, lo Simbolico y lo Imaginario, o la mania
de Lacan de que es imposible resolver el conflicto del psiquismo entre el Narcisismo de
Ego y el “deseo del Otro”) cobra relevancia un motivo critico que podria parecer
“menor”, o solo “politico”, pero que en realidad tiene un ineludible sentido tedrico: es el
motivo de la desconstruccion del falocentrismo. La diferencia masculino-femenina es
un asunto filoséfico de primer orden en la Desconstruccion. Remitimos para todo esto al
capitulo “Elogio del psicoanalisis” del importante dialogo de Derrida con Elisabeth
Roudinesco (una conocida discipula de Lacan): De quoi demain... Dialogue (Fayard-
Galilee, Paris, 2001).

El tipo de marxismo dominante en Francia en los afios de formacién y primera
madurez de Derrida esta muy marcado por las tentativas de emancipar la teoria marxista
de la locura de la noche estalinista (pero no se olvide que de los grandes partidos
comunistas de Occidente en la Postguerra, el de Francia era el més ligado a la U.R.S.S.),
asi como de los vagos humanismos existencialistas marxistas (a lo Garaudy, digamos).
Althusser, el nombre mas conocido de lo que se llegd a denominar “marxismo
estructuralista”, fue profesor, y amigo, de Derrida en la Ecole Normale Supérieure de
los primeros cincuenta. En Posiciones (1967), en una conversacion critica con un grupo
de marxistas muy de la época (“maoistas”, etc.), Derrida se manifiesta muy prudente a
la hora de evaluar las posibles relaciones entre el Materialismo histdrico y el programa
desconstructivo que por entonces empezo a verse que surgia muy naturalmente de la
matriz tedrica de la Gramatologia. Esta es profundamente antagénica a toda “filosofia
de la historia”, con su mas o menos confesado teleologismo (y en el Materialismo
histérico convencional hay mucho de “filosofia de la historia”). Méas préxima esta la

Eikasia. Revista de filosofia - afio | - nimero 0 — Articulo 3 - julio 2005

10



CONTEXTOS Y POLEMICAS DE DERRIDA. Patricio Pefialver Gémez

Gramatologia a la critica marxista de las ideologias, y ya a la elaboracién critica del
concepto de ideologia. Como también a los motivos de la lucha de clases, y al analisis
especificamente marxiano de la sociedad moderna. (Y aqui cabe anotar una “laguna”
interesante: Derrida comparte con la inteligencia francesa dominante un notable
desconocimiento del andlisis weberiano de las sociedades modernas). Pero, a pesar de
esa proximidad y parcial sintonia con algunos marxismos (seguramente no aquel que
representaba Sartre delirantemente cuando proclamaba que “el marxismo”, asi, “el”
marxismo, era “el horizonte insuperable de nuestro tiempo”), cabe advertir una cierta
elipsis de los motivos marxianos y marxistas en los textos de Derrida de los sesenta y
los setenta. En esa elipsis habia sin duda una resistencia estratégica a ser o resultar, por
sus reservas criticas a las configuraciones dominantes del marxismo en la época,
objetivamente aliado de un discurso politicamente equivoco de combate contra la
Izquierda social en la fase tardia de la Guerra Fria. Esa estratégica elipsis de lo politico
convencional o manifiesto, esa prudente discrecion a la hora de unirse a los faciles
“manifiestos de intelectuales” en apoyo de la “cause du peuple”, en una fase del camino
de Derrida, ha dado ocasion a que desde posiciones “marxistas” (a lo Eagleton o a lo
Negri, o incluso a lo Wellmer), aquel haya sido evaluado con frecuencia como pensador
“estético”, o incluso a-politico. Mas relevante sin embargo es que tras el derrumbe de la
URSS en 1989, y cuando entre intelectuales incluso sedicentes de “izquierda™ empieza
a no ser de buen tono citar o recordar a Marx, Derrida publica una arriesgada obra cuyo
titulo es ya una invencion: Espectros de Marx (1993). Es quiza la obra de Derrida que
ha tenido mas impacto fuera de su entorno de discipulos y lectores habituales. De nuevo
resulta caracteristico sin embargo el predominio de la cultura tedrica anglosajona en la
recepcion critica de este libro, cuyo nicleo por lo demas habia sido la intervencion de
Derrida en un congreso organizado en Estados Unidos. En Espafia, el colectivo dirigido
por Cristina Peretti ha dedicado un volumen a la discusion de los temas basicos de la
obra: Espectrografias (desde Marx y Derrida), ed. C. P., Madrid, Trotta, 2003).
Subrayo la perspectiva incisivamente critica del texto de Ripalda. La mas importante
contribucion de Derrida al debate suscitado por Espectros de Marx es Marx & Sons
(2002), cuya primera edicion, en inglés, formaba parte de una obra colectiva dirigida
por Michael Sprinker, Ghostly Demarcations (Verso, Londres, 1999), con
contribuciones de Fredric Jameson, Terry Eagleton, Toni Negri, Werner Hamacher, y
otros. Una ocasion por cierto por otra parte para comprobar la sutileza critica con que
puede recurrir el filosofo francés a la ironia cuando comprueba la persistencia de tantos
malentendidos en la “alta cultura” académica, incluso cuando hay, como de hecho la
hay en los participantes en el volumen citado, una premisa de “simpatia” por la posicion
genéricamente “izquierdista” de Derrida ante los grandes problemas politicos de la
agenda mundial.

Otros nombres propios, los de Nietzsche, Heidegger, Lévinas, frecuentados por la
escritura de Derrida, son habitualmente reconocidos como referentes de contextos
determinantes de la genesis y del desarrollo de la matriz tedrica gramatoldgica. El

® El expediente de las comillas quiere indicar que el “concepto” de izquierda esta lejos de estar bien
formado en las cabezas de sus usuarios habituales. Remitimos a la audaz desmitificacion de Gustavo
Bueno: El mito de la izquierda, Barcelona, 2003.

Eikasia. Revista de filosofia - afio | - nimero 0 — Articulo 3 - julio 2005

11



CONTEXTOS Y POLEMICAS DE DERRIDA. Patricio Pefialver Gémez

impulso de ésta a reconocer la basica materialidad y la corporeidad de la experiencia
humana, encuentra, no sin alguna paradoja, importantes aliados en algunos de los
motivos que han puesto en circulacion aquellos: asi, de Nietzsche, la demolicion
genealdgica de cierta idealidad “platonica”, de Heidegger, la diferencia entre el “ser
temporal” y el nucleo metafisico del concepto de ser forjado por la referencia a la
“presencia” y la “sub-jetualidad” de la *“sustancia” de toda la vida; y, mas
inesperadamente, de la irruptiva Heterologia de Levinas Derrida toma, y reelabora, el
concepto de huella, el concepto, si cabe decirlo asi, de una inaccesibilidad del Otro a la
intuicién objetivadota de algo “dado”. Pero ni Derrida es un heideggeriano, como reza,
sin embargo, un topico muy extendido, ni un simple seguidor de la metafisica de la
alteridad del filésofo judio de origen lituano, y su manera de explotar los recursos
genealogicos de Nietzsche se parecen poco a los motivos que cabe encontrar en el
“nietzscheanismo” difuso algo demasiado difundido en parte de la cultura filosofica
academica llamada “continental” por los islefios, de los afios setenta y ochenta. El
debate con Heidegger parte de asumir la ineludibilidad de las cuestiones de Heidegger,
desde la Analitica de la existencia, a la Destruccion de la Onto-teologia; pero Derrida ha
sometido a implacable andlisis los residuos metafisicos que operaban en los temas
heideggerianos de lo “propio”, (eigentlich), del sentido del Ser, y quizé, sobre todo, la
continuacion heideggeriana del dogma metafisico moderno de un abismo ontologico
entre la animalidad y el Geist del hombre. En cuanto a Levinas, desde el principio,
Derrida ha expuesto articuladas reservas criticas en especial frente al *“teologismo”
inconfesado y el infinitismo reafirmado del gran filésofo judio de la Alteridad. El viejo
ensayo de 1964, “Violencia y metafisica” (incluido en La escritura y la diferencia)
sigue siendo la “mejor” introduccion a las cuestiones, ineludibles por otro lado,
planteadas en Totalidad e infinito (de E. L., 1961), que marco a su vez un giro decisivo
en la tradicion fenomenoldgica.

Cabria citar finalmente en este apartado la relacion, muy diferenciada, de
Derrida, con los filésofos de la Escuela de Frankfurt. El corpus mas importante en este
contexto es sin duda el de Walter Benjamin. Se recordard la simpatia hermenéutica
adivinatoria del Derrida méas “feliz”, en la recepcion del premio Adorno el afio 2001 (de
un Derrida winner, tras tanto tiempo de ser y jugar a loser, hijo bastardo de la filosofia
noble, el “maés puro de los bastardos” como subraya David F. Krell, quiza el mas atento
lector de Derrida en los Estados Unidos), cuando se vuelve a interpretar la bella carta de
un Benjamin fugitivo, en un campo de refugiados en la Francia de 1940, a la mujer de
Adorno, en torno a un suefio intensamente erético (cf. Fichus, trad. esp. Acabados,
Trotta, 2004).

Tres condiciones

Pero el corpus de Derrida, y su crecimiento, su aumento 0 su augere que hace
crecer la autoridad de aquel como autor, ha producido un novum irreductible en el
ambito de la filosofia contemporanea. La explicacion critica del programa
gramatoldgico con sus premisas o sus antecedentes, es desde luego un paso en la
comprension, y, en rigor, en el comienzo de la ejecucion de ese programa. (En efecto,
las operaciones que propician los textos (en sentido restringido) de Derrida en sus

Eikasia. Revista de filosofia - afio | - nimero 0 — Articulo 3 - julio 2005 12



CONTEXTOS Y POLEMICAS DE DERRIDA. Patricio Pefialver Gémez

relaciones con otros textos (en sentido amplio) comprometen al lector efectivo de
aquellos. La Desconstruccion en serio nunca podria ser objeto de mera consideracion,
desde el primer momento provoca un movimiento, una apelacion, una quebradura de
cabeza, 0 un nuevo sentido de responsabilidad. La Desconstruccion desconstruye la
tranquila y dogmatica separacion de la teoria y la practica en la experiencia de pensar,
hablar, escribir, leer, 0 “hacer cosas con palabras”. Se entiende la virulencia que alcanza
en estos parajes el magno problema del estatuto de los performativos, y la relacién de
ese problema con la posibilidad de la Ontologia. No quita por otra parte que el recurso
algo inercial en este comentario a términos como “operacion”, “andlisis”, “método”
resulte en un cierto punto insuficiente para dar cuenta de lo que la Desconstruccion tiene
de acontecimiento, de algo que pasa, y de ahi que pueda decirse algo como: “Ello se
desconstruye”). Pero tiene interés identificar aquello que en ese programa parece menos
derivable de aquellas premisas.

El acceso tematico a lo “original” del pensamiento de Derrida deberia respetar,
proponemos, tres condiciones.

En primer lugar, habra que asumir las consecuencias del hecho de que la
Desconstruccion se resiste activamente metodicamente a ingresar en las categorias de la
Historia de la Filosofia. Es que la Desconstruccion polemiza esencialmente con toda
una serie de supuestos de esa disciplina, o al menos de los supuestos tipicos de la
configuracion dominante escolarmente de la misma: asi, los relativos a las nociones de
tradicion, de continuidad, de identidad, de contexto, de epocalidad, de teleologia. El
concepto mismo de “crisis” vendria a quedar en peculiar crisis en las operaciones de
lectura, de interpretacion, de escritura que moviliza la Desconstruccion. Quiza el mejor
paradigma de ésta seria el de la traduccion. La cuestion de la Desconstruccién—se apunta
en “Carta a un amigo japonés”- “es, asimismo, la cuestion de la traduccién y de la
lengua de los conceptos, del corpus conceptual de la metafisica Ilamada “occidental””
(in El tiempo de una tesis, Barcelona, 1997).

En segundo lugar la interpretacion tematica y problematica tendrd que tener en
cuenta constantemente una tension estructural de la escritura de Derrida, la tension entre
el “deseo de idioma”, el ajuste de la expresion filosofica a la singularidad del firmante y
de su situacion, y lo que de forma convencional Ilamaremos la fidelidad a la
irrenunciable ambicion de verdad, de universalidad, de toda filosofia. Contra lo que
propaga el rumor, los textos, y la enseflanza de Derrida—justo para calibrar esta
dimension, si se quiere, “tradicional”, es interesante resaltar el papel de éste como
profesor universitario durante méas de cuarenta afios- estdn comprometidos en diversas
formas de argumentacion critica, de reflexion enfaticamente racionalista.

En fin, una tercera condicién del tipo de interpretacion que propongo es el
compromiso con una lectura preeminentemente filoséfica, incluso enfaticamente
filosofica, de los textos y el magisterio de Derrida. El punto se enfrenta inmediatamente
a la controversia. El acento en el “lado” literario o poético del pensamiento de Derrida
es un topico, manejado diversamente por amigos y enemigos de estos movimientos.
Creo sin embargo que cabe justificar esta propuesta, y sobre la base no sélo de los

Eikasia. Revista de filosofia - afio | - nimero 0 — Articulo 3 - julio 2005

13



CONTEXTOS Y POLEMICAS DE DERRIDA. Patricio Pefialver Gémez

ensayos de la primera etapa, hasta, digamos, Glas (1974). Podemos remitir, a titulo de
indice, al ensayo reciente “Le “Monde” des Lumieres a Venir”, conferencia de apertura
de un congreso sobre “La potencia de lo racional” (incluido en Voyous. Deux essais sur
la raison, 2003).

Esas tres condiciones podrian orientar una interpretacion —no sumisa- de los
problemas justamente filosoficos, y que conciernen por lo pronto al estatuto mismo de
la filosofia en las sociedades tardomodernas (las sociedades de la técnica de la
reproduccion més o menos ilimitada), que ha abierto o ha reinventado el pensamiento de
Derrida.

Creo que seria util una tentativa sistematica de confrontacion con la
Fenomenologia, con una Fenomenologia que radicalizase, mas alld del idealismo
trascendental husserliano, los problemas del cuerpo, del tiempo, y de la socialidad,
sobre la base de la mutacién que la técnica moderna impone al viejo concepto de
“percepcion”. ;Qué podria ser una Fenomenologia corporalista que renunciase al mito
de lo originario, al “primado de la percepcion”?

Eikasia. Revista de filosofia - afio | - nimero 0 — Articulo 3 - julio 2005

14



SOBRE EL NEXO CIRCULAR ENTRE SOCIOLOGIA Y CIENCIA EN COMTE. ALBERTO HIDALGO TUNON

SOBRE EL NEXO CIRCULAR ENTRE SOCIOLOGIA Y

CIENCIA EN COMTE.
ALBERTO HIDALGO TURION
UNIVERSIDAD DE OVIEDO

Es un topico de la sociologia discutir sobre la paternidad intelectual de la disciplina
sociologica. Aungue genéricamente se asocia la sociologia a la modernidad, es decir, al
proceso de secularizacion que trajo consigo de forma aparentemente irreversible el
proyecto ilustrado y su triunfo revolucionario en 1789, tOpicamente se reconoce que
Comte acufid el término en 1824 en sustitucion del concepto de fisica social que él
mismo, no obstante, siguid utilizanado en su célebre Cours de Philosophie positive (1830-

1842)1. Sélo en la Leccion XLVII del Cours, aparecida en 1839 tomara carta de
naturaleza esta denominacion para designar el «estudio positivo del conjunto de las leyes

fundamentales propias a los fenémenos sociales»Z.

Pero ha sido otro francés, Emile Durkheim, padre a su vez de la academizacién de la
sociologia como disciplina universitaria, quien, al vindicar el socialismo de Saint-Simon,
acaba haciéndole responsable, en detrimento de Comte, de «la idea de extender a las
ciencias sociales el método de las ciencias positivas, de donde surgio la sociologia, y el

método histérico, auxiliar indispensable de la sociologia»3. Sea lo que fuere de esa
polémica, que los especialistas en Sociologia suelen resolver eclécticamente concediendo
a Saint-Simon el titulo de «precursor» y a Comte el de «consolidador», desde la
perspectiva de la sociologia de la ciencia actual, hay que atribuir a Comte con toda
justicia el establecimiento de los nexos circulares pertinentes entre sociologia y ciencia,
de modo que su teoria de la ciencia puede considerarse sin escripulo como la primera
formulacién de un auténtica Sociologia de la Ciencia como ha visto Pierre Ducassé con

sagacidad4. Mostraré los dos argumentos bésicos que hacen de la Sociologia de Comte en
primer conato de hacer sociologia de la ciencia, antes de pasar a discutir —como
argumento de refuerzo— las diferencias entre la sociologia de Comte y la de Saint-Simon,
y sus nexos con la ideologia de Desttut de Tracy.

1.— Comte, a diferencia de Saint-Simon, es en Francia, al lado William Whewell en
Gran Bretafa y de Bernhard Bolzano en Alemania, uno de los tres creadores de la «Teoria
de la Ciencia» como disciplina auténoma vy diferenciada de la «teoria del conocimiento».
En otro lugar he demostrado que la cristalizacion de esta nueva disciplina ocurrié en la

lcoursde Philosophie positive (1830-1842) Paris, Ed. de H. Gouhier (hay vers. cast. en Aguilar, Buenos
Aires, 1980). La edicion mas manejable en francés es la de Anthropos, Paris, 1968, reimp. anastéltica del
original bajo € titulo Oeuvres de Auguste Conte.

2Comte (1939), Cours.. Val. 4°.

3E. Durkheim (1926), Le socialisme et la doctrine Saint-Simonienne, PUF, Paris, 1971 /vers. cast. Editora
Nacional, Madrid, 1981, p. 136.

4 J. Ducassé (1939), Méthode et intuition chez Auguste Comte, Alcan, Parfs.

EIKASIA. REVISTA DE FILOSOFIA - ANO | - NUMERO 0 — ARTICULO 4 - JuLIO 2005 1



SOBRE EL NEXO CIRCULAR ENTRE SOCIOLOGIA Y CIENCIA EN COMTE. ALBERTO HIDALGO TUNON

década de 1830-1840, por razones nada gratuitas®. Pues bien, lo caracteristico de la
estrategia metacientifica fundada por Comte en relacion con las representadas por
Whewell y Bolzano consiste precisamente en que para prosperar necesita fundar una
nueva ciencia positiva: la sociologia.

Podriamos decir que las estrategias gnoseoldgicas de Whewel y Bolzano reposan
sobre disciplinas logicas tradicionales (inductivas o deductrivas), mientras la estretegia
positivista de Comte es mas bien socioldgica, porque establece un nexo circular entre la
reflexion metateorica que inaugura y la fundacion de la sociologia positiva, que postula
como coronacion del sistema enciclopédico de la ciencias, al lado de las Matematicas, la
Astronomia, la Fisica, la Quimica y la Biologia. La célebre Ley de los tres estadios, en
efecto, que todo el mundo repite como un estribillo y que constituye el argumento nuclear
de la filosofia comtiana, resulta ser al fin y a la postre una ley socioldgica del desarrollo
del conocimiento humano, es decir, una ley de una disciplina ain no fundada, similar a la
sociologia del conocimiento y/o a la sociologia de la ciencia actuales. De esta manera la
Sociologia de la Ciencia se convertiria en la esencia misma del proyecto Comtiano, pues la
sociologia no es sblo «fisica social», sino una auténtica «ciencia de las ciencias», que
justifica, coordina y dota de sentido al resto de las ciencias particulares. En resumen, el
hecho de que la ley de los tres estadios Y la clasificacion de las ciencias propuestas por
Comte sean como son constituye el primer argumento de fondo para ver en las
formulaciones metacientificas del fundador del positivismo la primera cristalizacion de
una auténtica sociologia de la ciencia sesgada gnoseoldgicamente.

Desde una perspectiva histérico cultural seria engafioso, en efecto, aislar el nucleo
conceptual de la epistemologia de Comte de los aspectos institucionales y sociolédgicos de
que se rodea su proyecto. Como se sabe, en la época de Comte se habia producido una
espectacular eclosion de descubrimientos cientificos que repercutia cada vez méas en la
vida y en la conciencia de los ciudadanos europeos y es un hecho notable que que las
Universidades en Francia no habian desempefiado un papel principal en este desarrollo. El
periodo que va de 1800 a 1830 se conoce como la edad de oro de la ciencia francesa.
Cauchy, Galois, Frenel, Ampere, Sadi Carnot, Fourier, Poisson, Lavoisier, Proust,
Berthollet y Gay-Lussac, por citar s6lo primeras figuras, produjeron en estas fechas lo mas
granado de su obra cientifica. ;Coémo enfrentar este desbordamiento que la Universidad
como institucion era incapaz, no ya de encauzar, sino probablemente ni siquiera de
comprender? Probablemente, como dice Ortega y Gasset, sea Comte, «el demente genial»,
quien mejor comprende este crecimiento imparable y las transformaciones progresivas que
estd provocando en la sociedad. Jean Piaget acierta a resumir el nacleo de la estrategia
espistemoldgica de Comte con las siguientes palabras: «El procedimiento mas sencillo
para dominar las cuestiones planteadas por las continuas transformaciones de las ciencias
consiste en esforzarse por estabilizarlas, tratando, por una parte de delimitar sus fronteras
contra toda incursion posible de la metafisica y, por otra, de fijar de una vez por todas los

SA. Hidalgo T. «El contexto determinante de la Teoria de la Ciencia. Precisiones histéricas» en A.Hidalgo
y C. Iglesias, Actas del |11 Congreso de Teoria y Metodologia de las Ciencias, Servicio de Publicaciones
delaUniv. de Oviedo, 1988, pp. 29-38

EIKASIA. REVISTA DE FILOSOFIA - ANO | - NUMERO 0 — ARTICULO 4 - JuLIO 2005 2



SOBRE EL NEXO CIRCULAR ENTRE SOCIOLOGIA Y CIENCIA EN COMTE. ALBERTO HIDALGO TUNON

principios y métodos de estas ciencias. Tal es el doble objetivo que se propuso alcanzar
Auguste Comte en su Cours...»0.

Entre las contribuciones mas sobresalientes a la estabilizacidn de las ciencias puede
citarse, en efecto, su criterio de demarcacion entre el tipo de conocimiento que merece el
nombre de ciencia y la mera especulacién «metafisica», pero también su elegante
clasificacion de las ciencias. A los efectos del presente analisis, sin embargo, debe
destacarse la conexidon que ambas cuestiones mantienen con su tipologia evolutiva del
conocimiento, es decir, con aquella «grande loi fondamentale», segun la cual «chaque
branche de nos connaissances passe successivement par trois états théoriques différents:
I'état théologique, ou fictif; I'état métaphysique, ou abstrait; I'état sicentifique, ou positif»/.
Porque Comte no decide arbitrariamente o a priori que los rasgos que definen el
conocimiento «cientifico» frente al «metafisico» son el fenomenismo, el objetivismo
nomoldgico y el empirismo —valgan las etiquetas para simplificar—, sino que recurre a la
observacion historica y al estado actual del desarrollo organizativo de las ciencias para
instruirse sobre el modo en que se ha operado la transformacion progresiva del saber
humano. Y puesto que la ciencia es, en definitiva, un hecho socioldgico, un factor de la
vida social de la humanidad contemporéanea, debera reservarse el nombre de ciencia,
positivamente hablando, al conjunto de operaciones que se observan como
constitutivas de la evolucion y progreso de las ciencias modernas de la naturaleza.
Por esta via el problema de la demarcacion remite a la ley de los tres estadios. Puede
argirse, sin duda, que tambien ocurre lo contrario, es decir, que la ley de los tres estadios
remite al criterio de demarcacion. Pero este circularismo del pensamiento de Comte, que
le impide proyectar el desarrollo de las ciencias mas alla de los espectaculares progresos
logrados por el paradigma «mecanicista"»newtoniano, no s6lo abona el diagnostico
piagetiano sobre la estrategia de la estabilizacion como caracteristica del positivismo,
sino que, por afiadidura, verifica internamente la tesis de que el Cours constituye la
primera reaccion metacientifica ante el progreso desbordante de las ciencias y de la
revolucion industrial, reaccién socioldgica, ciertamente, abocada hacia un programa de
autocomprension positivista de sociologia de la ciencia.

Otro tanto ocurre con el tema de la clasificacion de las ciencias, propuesta por
Comte, cuyo criterio («grado creciente de generalizacion y grado decreciente de
complejidad») anuda de modo coherente consideraciones logico-sistematicas, historicas y
pedagogicas. No voy a reproducir aqui la muy conocida jerarquizacion cuasi-piramidal de
Comte en seis estratos, destinada a consagrar la peculiaridad cualitativa y la autonomia de
cada ciencia, declarando como errénea la tesis «reductivista», que pretende interpretar
todos los campos del saber en términos de las disciplinas inferiores. Que el llamado
positivismo gndstico se decante paraddjicamente en favor de la tesis reduccionista,
traicionando el espiritu de Comte y estrechando «epistemoldgicamente» nuestra
comprension sobre «el modo de produccion de las ciencias», no autoriza a malinterpretar a

6 Jean Piaget,(1967) Logique et connaisance scientifique, Encyclopédie de la Pléiade, Gallimard, Paris.
7Comte (1939), Cours.. Val. 4°, Leccion 47, p. 200

EIKASIA. REVISTA DE FILOSOFIA - ANO | - NUMERO 0 — ARTICULO 4 - JuLIO 2005 3



SOBRE EL NEXO CIRCULAR ENTRE SOCIOLOGIA Y CIENCIA EN COMTE. ALBERTO HIDALGO TUNON

Comte en este punto8. Me parece que la cuestion de fondo que se ventila aqui es la propia
idea de «progreso». Mientras Comte considera que el progreso de las ciencias consiste en
la constitucion de una sociologia cientifica de acuerdo con los patrones de constitucion de
las ciencias naturales, con lo que se lograra la estabilizacion definitiva de las ciencias
mediante la consecucion de un «nuevo orden social» positivamente fundamentado, la
tactica reduccionista concibe el progreso justamente al revés, como una aclaracion
progresiva de los fendmenos complejos en términos de sus constituyentes fisicos o
atdbmicos mas elementales, de modo que la estabilizacion definitiva solo se lograra con la
reduccion de todas las ciencias a procesos fisicos (fuerza y materia). El progreso es una
regresion a lo mas elemental, un reduccionismo gnoseoldgico. Esta, sin duda, es la razén
por la que Comte decidi6 cambiar el término de «fisica social» por el torpe hibrido
linglistico de «sociologia», manteniendo, sin embargo, el mismo patron interno de
diferenciacion que en el resto de las ciencias, pues son «statique sociale et dynamique
sociale, aussi essentiellement distinctes I'une de l'autre que le sont aujourd'hui I'anatomie

et le physiologie individuelles»9

Desde el punto de vista del sesgo gnoseoldgico impreso por Comte a la sociologia,
cabe hacer todavia una observacion mas a propdsito de la clasificacion de las ciencias, que
verifica nuestra lectura de la sociologia comtiana como sociologia de la ciencia. El hecho
de que la sociologia aparezca como la coronacion de todas las ciencias pone de manifiesto
que, en ultima instancia, el tema de la ciencia es la especie humana en su totalidad. No ya
solo porque la comprension de las leyes que rigen su composicion y evolucion se
fundamenta sobre el resto de las leyes conocidas, sino, sobre todo, porque la especie

8 EI positivismo gnéstico, inaugurado por Emile Littré, Auguste Comte et la philosophie positive,
(Hachette, Paris, 1863) es una estrategia epistemol égica consistente en fijar los principios y métodos de las
ciencias segin un sistema de normas invariables. Tal es la interpretacién de John Stuart Mill en 1865
(Auguste Comte and Positivism, ver. cast. Aguilar, Buenos Aires, 1972), adoptada por la mayor parte de
cientificos y filésofos positivistas del siglo XI1X, y consumado por €l neopositivismo vienés y anglosajén
contemporaneos. Littré, en efecto, dividia el pensamiento de Comte en dos fases claramente diferenciables.
La primera, tal como se expresa en el Cours, consiste en la definicidn de una epistemologia empirica, sin
contaminaciones metafisicas, desde la que la filosofia restringe correctamente el concepto de «ciencia» ala
aprehension de los fendmenos y de las leyes que lo rigen. Desde esta perspectiva, «la philosophie est la
conception du monde telle qu'elle résulte de I'ensemble systématisé des sciences positives», concepcion
absolutamente reduccionista, pues establece que este mundo consta de materiay de fuerzas inmanentes a la
materia: «fuera de estos dos términos, materia 'y fuerza, la ciencia positiva nada sabe». La segunda fase del
pensamiento de Comte constituye, en cambio, para Littré una negacion efectiva de la primera'y debe ser
valorada como una lamentable aberracién del gran filésofo, que habria sido perturbado por la reincidencia
de una enfermedad mental hacia 1851, fecha en que ambos hombres se distancian. Para Littré la religién de
la humanidad, el afiadido delamoral alalistade las seis ciencias para completar la semana cientificay, en
general, € sacrificio del «progreso» revolucionario en nombre del «orden» conservador, suponen un
retroceso a la mentalidad teolégica, del que «el Gnico responsable es el método subjetivo». Aln cuando las
actitudes politicas de Littré sean mas progresistas que las de Comte y a pesar de que como fildlogo y
lexicografo descriptivo contribuya a la edificacién futura de las «ciencias humanas», su positivismo
mecanicista y materiaista le impide aceptar las conexiones circulares que el sistema comtiano proponia
entre epistemologia cientistay organizacion socio-politica. Diriase que € positivismo de Littré, como el de
los demas filosofos, incluidos los del circulo de Viena parecen cercenar la dimension socioldgica del
proyecto de Comte, reduciendolo a pura «metodol ogia cientifica» de corte académico-escol astico.

9comte (1851), Systéme de poalitique positive. Edicion de la Societé positiviste, Paris, 1929, 4 vols. Val. |,
p. 368 ss.

EIKASIA. REVISTA DE FILOSOFIA - ANO | - NUMERO 0 — ARTICULO 4 - JuLIO 2005 4



SOBRE EL NEXO CIRCULAR ENTRE SOCIOLOGIA Y CIENCIA EN COMTE. ALBERTO HIDALGO TUNON

humana es el criterio que permite seleccionar la ciencia valida, es decir, la ciencia util
para la humanidad, y eliminar de paso, las especulaciones estériles. Comte talla sus
criterios a escala humana, en el eje circular de la antropologia, con el escoplo de la
sociologia y el martillo del circularismo. Las posibilidades précticas de una ciencia
dependen de sus capacidades de previsidn y, existe a este respecto, otra regla inversa de
caracter logico, enunciada por Comte: «Nuestra prevision aumenta en razén inversa de
nuestra capacidad de intervencion». En Astronomia nuestra prevision es maxima, la fuerza
de nuestras acciones, nula. En sociologia ocurre al revés. Esta y otras muchas
observaciones de este jaez, espigables a lo largo del Cours, constituyen un indice de la
aguda conciencia que Comte habia tomado de las capacidades de transformacion de la
existencia de las comunidades humanas que las ciencias tenian. En este sentido puede
afirmarse que la reaccion metacientifica de Comte ante el crecimiento explosivo de las
ciencias durante la primera revolucion industrial fue la mas profunda y completa de
cuantas se produjeron en esta época (incluidas las del britanico William Whewell o las del
austrohiingaro Bernard Bolzano, a los que con razon considera Blanché fundadores de la
Teoria de la Ciencia, olvidandose injustamente de Comte, seguramente por el caracter

circular y socioldgico que tiene su vision metacientifica)10.

2.— Pero hay otro argumento de fondo mas interno adn: se trata de que el criterio
de verdad que Comte propugna para cimentar la superioridad de la ciencia sobre el
conocimiento magico-religioso y metafisico es un criterio de tipo social: el consenso. En
ultima instancia el predominio de un tipo de conocimiento sobre otros en las distintas
épocas siempre fue un asunto social: la organizacion social jerarquizada en el pasado es lo
que explica la enorme autoridad de los prejuicios y falsedades que se imponian
colectivamente en los estadios magico-teologico y metafisico. Sin negar valor
metacientifico a la estrategia de Comte, hay que reconocer que a su unificacion
enciclopédica de las distintas y divergentes ramas de la ciencia subyace el supuesto de que
todas ellas producen el mismo resultado: el consenso. En realidad, la socializacion del
saber cientifico, solidaria del progreso de la Humanidad, depende de una adecuada
divulgacion didactica, asentada sobre la base de la existencia del «buen sentido universal».
Este indiscutible sesgo socioldgico de los criterios de verdad y correccion del
conocimiento permite ver en Comte un caso extremo de justificacion ideoldgica y
autosuficiente del nuevo modo positivo de conocer representado por las ciencias
especializadas (asi entiende Habermas, por ejemplo, el «positivismo») y una afanosa
busqueda de fundamentacion naturalista del conocimiento, solo ejecutable desde una
perspectiva sociologica. También permite entender por qué la linea ortodoxa del
positivismo decimondnico estuvo representada por los seguidores de Laffitte y del

positivismo politico.11

10 Robert Blanché, La epsitemologia, Oikos-Tau, Barcelona, 1967

11g positivismo politico de los «ortodoxos» se agrupa en torno a Pierre Laffitte (1823-1903), nombrado
«director del positivismo» por 10s gjecutores testamntarios de Comte en 1857 y ala Revue occidentale. Con
Laffitte el positivismo oficial se convierte en un movimiento asociativo y organico — con ramificaciones
en todo el mundo— que, sin perjuicio de aceptar la epistemologia tedrica como base, tratara de ponerla en
préctica institucionalmente mediante una intervencién solidaria 'y colectiva en los asuntos sociales. De esta
manera se activa la vision socioldgica que de la ciencia tiene Comte. Al aceptar la doctrina en su totalidad,
los ortodoxos consideraron la [lamada segunda fase como €l coronamiento armonioso de la primera, més

EIKASIA. REVISTA DE FILOSOFIA - ANO | - NUMERO 0 — ARTICULO 4 - JuLIO 2005 5



SOBRE EL NEXO CIRCULAR ENTRE SOCIOLOGIA Y CIENCIA EN COMTE. ALBERTO HIDALGO TUNON

Comte se percatd perfectamente de que el espectacular proceso de incremento de las
ciencias era solidario de las nuevas capacidades de transformacion adquiridas
recientemente por las modernas sociedades industrializadas y de que, por efecto de esta
confluencia, se habia transmutado la naturaleza del saber. Convencido por Saint-Simon en
su juventud de la necesidad de estabilizar estos procesos revolucionarios mediante
reformas radicales de las instituciones sociales, incluidas las cientificas, respecto a las
cuales siempre tuvo Comte una posicion precaria y marginal (repetidor de analisis y
mecanica de la Escuela Politécnica en 1832, examinador de admision en la misma desde
1837, fijo en 1843), trat6 de suplir a través de la produccidn teorica y la propaganda su
falta de poder politico y administrativo real. EI Cours, impartido como se sabe, a un
pguefio grupo de amigos de forma completmente privada (entre los que se encontraban el
fisidlogo Blainville, el economista Nunoyer, el naturalista Alexander von Humboldt, el
doctor Esquirol y el matematico Fourier) constituye su gran aportacion al proceso de
estabilizacion institucional mediante la creacion de una disciplina hibrida: filosofica en su
concepcion enciclopédica (una suerte de teoria general de las ciencias), socioldgica en su
especializacion positiva (la sociologia). El nexo entre ambas, siguiendo a los ilustrados,
era la historia. De ahi que Comte haya propuesto en dos ocasiones (1832 y 1846) al
ministro de instruccion puablica de turno la creacion de una catedra en el Colegio de
Francia sobre «historia general de las ciencias fisicas y matematicas», sin que su peticion
haya tenido éxito hasta 1854.

En cualquier caso, desde que en 1820 escribiéo un opusculo en L’Organisateur,
aunque bajo la firma de Saint-Simon --bajo cuya signatura debio leerlo Kar Marx--, en el
que describia como mientras el antiguo sistema social se desmoronaba entre sus dos polos,
el teoldgico y el militar, por la intervemncion contradictoria de elementos exteriores, se
estaba desarrollando pujantemente, en el nuevo sistema que las hacia crecer, dos
capacidades latentes de nuevo cufio, la capacidad cientifica y la capacidad industrial, hasta
sus Ultimas reivindicaciones del «povoir spirituel» para su visionaria «religion de la
Humanidad», conforme a la méxima politica méas profunda del siglo XIX («On ne détruit
que ce qu’on remplace»), Comte no cejé en su empefio por instaurar la autoridad de la
ciencia como criterio para estabilizar y racionalizar todos los aspectos de la vida
humana. De esta manera, ademas de poner los cimientos de una nueva estrategia
metacientifica influyente y de pergefiar una sociologia reflexiva capaz de orientar co sus
leyes el progreso mismo de las ciencias, formuld sobre la base de las ciencias positivas
una ideologia cientifista que propicia la autocomprension autosuficiente de las mismas.

gque como una folie, y trataron de acometer €l programa contenido en las voluntades testamentarias del
maestro: la organizacién en Occidente de un programa general de educacion universal destinado a dos
sexos 'y comin para todas las clases sociales, la organizacion de un culto, la organizacion de una direccion
politica, de publicaciones para informar a la opinién publica, etc. Esta labor ingtitucional se manifiesta de
muiltiples formas desde |la fundacién de la Sociedad positivista, en 1848, con la creacion de revistas (Revue
Positiviste internationale, Etudes sociales, la Fortnightly Review de George Henry Lewes, La Philosophie
positive, etc.), hasta la multiplicacion de los «Circulos proletarios positivistas», y de las asociaciones parala
responsabilidad de los industriales. Este aspecto de la historia del positivismo pasa frecuentemente
desapercibido, pese a que contribuy6 decisivamente a que la memoria de Comte perdure hasta nuestros dias.
Los estudiosos de Comte en el siglo XX confirman cada vez mas la apreciacion de los ortodoxos, en la
medida en que sus proyectos visionarios estan, de algin modo, preformados en toda su obra. Sin embargo,
los ortodoxos tomaron del proyecto gnoseo-sociologico de Comte sOlo sus consecuencias practicas y
tendieron a olvidar la constitucion tedrica de la sociologia de la ciencia que aentaba en su obra.

EIKASIA. REVISTA DE FILOSOFIA - ANO | - NUMERO 0 — ARTICULO 4 - JuLIO 2005 6



SOBRE EL NEXO CIRCULAR ENTRE SOCIOLOGIA Y CIENCIA EN COMTE. ALBERTO HIDALGO TUNON

No es este el lugar de efectuar una critica de esta ideologia cientifista al estilo de
Habermas, poniendo de manifiesto la supresion de la «filosofia del conocimiento» que, de
hecho, instaura, o su entronizacion de una ontologia de lo factico so pretexto de suprimir

la metafisical2. Pero si procede aclarar en qué consiste el primado de la accién sobre la
especulacion, de la vida activa sobre la vida especulativa, que suele asociarse al
positivismo en general y a Comte, en particular. Sin solucion de continuidad se mezclan
en Comte, es cierto, el analisis politico-social del desarrollo histérico con el plano
ideoldgico de sus doctrinas metacientificas y sus proyectos cientificos. Pero no es menos
cierto que de forma inequivoca Comte glosa autocontextual y reflexivamente el papel que
la filosofia positiva cumple en orden a la estabilizacion y organizacién de la revolucion,
pues «es -insiste-- la Unica solucién intelectual que puede realmente tener la inmensa crisis
social que se ha operado desde hace medio siglo en el occidente europeo, y principalmente

en Francia»13

¢Acaso una receta intelectual puede tener tanta eficacia practica? ¢(No es esto un
claro sintoma de que el positivismo de Comte escora hacia un determinismo idealista ?
Asi es. Para Comte, si que quepa dudarlo, son «las ideas las que gobiernan y perturban al
mundo» o, dicho de otra manera, son las ideas el factor movilizante de los mecanismos
sociales. Desde esta perspectiva, la pelicula de los acontecimientos historicos que preparan
el advenimiento de la primera sociologia de la ciencia lleva el indicutible sello ideologico
de la autocomprension positivista. Mas que delirios de grandeza, manias persecutorias o
sentimientos mesianicos los textos de Comte, desde un punto de vista gnoseoldgico,
rezuman una fuerte carga de determinismo idealista, por mas que se reconozca que las
necesidades mentales sean las menos enérgicas de todas las inherentes a nuestra
naturaleza, porque son precisamente estas necesidades mentales de orden y progreso, de
estabilidad y de actividad, las que segin Comte acabaran imponiendo en toda la
Humanidad el estado estacionario, que precisa para remediar las zozobras y
contradicciones actuales. En mi opinidn es precisamente este idealismo determinista el
mismo que puede estar blogueando en los actuales promotores de la sociologia de la
ciencia en su version mas fuerte, nunca antes transitada, el reconocimiento de Comte como
su predecesor.

Voy a concluir este argumento con dos observaciones. La primera concierne a la
falta de originalidad que pesa sobre las construcciones metacientificas y socioldgicas de
Comte, cuando se consideran aisladamente los elementos que se amalgaman en su sintesis
historiosofica. Creo que el concepto de anamorfosis tal como Gustavo Bueno lo interpreta

gnoseolégicamentel4 permitiria comprender cémo con elementos tan variopintos (el
criterio pragmatico de Bacon «saber es poder», la certeza metddica de Descartes, el
empirismo de Hume, la clasificacion de las ciencias de la lustracion y la procesion
cognoscitiva de los estadios de Condorcet y los idedlogos) pudo Comte sintetizar una
nueva estructura ideologica capaz de autojustificar internamente el nuevo papel que las

12 Jurgen Habermas, Conocimiento e I nterés, Taurus, Madrid, 1982, pp. 75y ss.
13A. comte (1844) Discours sur I'esprit positif, Union Générale d'Editions, Paris, 1963, 2° Parte, cap. 1°
14 Gustavo Bueno, Teoria del cierre categorial, Vol. 5, Pentalfa, Oviedo, 1993, pp. 1375-1387

EIKASIA. REVISTA DE FILOSOFIA - ANO | - NUMERO 0 — ARTICULO 4 - JuLIO 2005 7



SOBRE EL NEXO CIRCULAR ENTRE SOCIOLOGIA Y CIENCIA EN COMTE. ALBERTO HIDALGO TUNON

ciencias comienzan a desempefiar en la naciente sociedad industrial. En cualquier caso, el
concepto de anamdrfosis deja claro que es la propia sociedad industrial la que actua como
catalizadora del comtismo y no al reves; y deja claro también que la propia epistemologia
positivista permanecera enquistada ab initio dentro de la matriz ideoldgica cientista, en la
que nace, pese a los denonados esfuerzos que el positivismo posterior hara para desgajar
este brillante nucelo epistemolodgico de la ganga ideoldgica que le rodea. No es extrafo, asi
pues, que el proyecto gnoseo-socioldgico de Comte aparezca hoy entroncado con los
planteamientos mas recientes en sociologia de la ciencia: Barnes, Bloor, Edge, Woolgar,
Latour, etc.

La segunda observacion alude a la intensa luz que se produce al sindicar a Comte
como un socidlogo de la ciencia avant la lettre. Los planteamientos naturalizadores de
quienes se niegan a fracturar naturaleza y cultura no parecen tan novedosos ante ciertas
declaraciones de Comte: «El progreso politico, como el intelectual y el moral, son
completamente inseparables del progreso material. De aqui resulta claro que la accion de
los hombres sobre la naturaleza, por principio, depende de los conocimientos obtenidos
respecto a las leyes reales de los fendmenos inorganicos -- (pues) es preferentemente la

fisica...y, ain més, la quimica la que constituye el fundamento propio del ser humano»15.

Hay, no obstante, en la Filosofia de Comte una tensién entre la necesidad de
especializacion exigida por el propio desarrollo cientifico, de un lado —y eso es lo que
tiene su doctrina de «Teoria de la Ciencia», en cuanto el «positivismo» ampara la
especializacion como progreso—, y la no menos imperiosa necesidad de unificacion
conceptual del conocimiento positivo —y eso es lo que tiene su obra de Sociologia de la
Ciencia—. La especializacion aparece como una tendencia natural inevitable, mientras la
unificacion exige voluntad, organizacién social, consenso de intereses y una ciencia —la
Sociologia — que nos ensefie a fabricar socialmente ese consenso. Comte no se cansa de
predicar las ventajas sociales (traera el orden y el progreso) de su estrategia metacientifica.
Pero para ello tiene que que cancelar la tensién que recorre toda su obra como una
paradoja permanente. En efecto, Comte desdefia, por una parte, la construccion a priori de
una teoria general de las ciencias al margen de la profundizacién en el modo de operar de
las ciencias mismas, pero, por otra parte, se previene continuamente contra la tendencia de
los cientificos especializados a combatir la filosofia positivista debido a su caracter
metateorico y reflexivo. Entre los numerosos testimonios de este conflicto, desgranados a
lo largo de su copiosa produccion, seleccionare la formulacion que hace del mismo en el
Discurso sobre el espiritu positivo por su valor paradigmatico:

«Una filosofia emanada directamente de las ciencias --vaticina alli-- encontrara tal
vez sus mas peligroso enemigos en los que hoy las cultivan. La causa principal de este
deplorable conflicto consiste en la especializacion ciega y dispersiva...Esta marcha
provisional, que una peligrosa rutina académica se esfuerza hoy en eternizar, sobre
todo entre los gedmetras, desarrolla en cada inteligencia el verdadero positivismo sélo
en cuanto a una pequerfia parte del sistema mental, y deja todo lo demas bajo el vago

15¢comte (1851), Systéme de politique positive. Edicién de la Societé positiviste, Paris, 1929, 4 vols.
Vol. I, p. 368 ss.

EIKASIA. REVISTA DE FILOSOFIA - ANO | - NUMERO 0 — ARTICULO 4 - JuLIO 2005 8



SOBRE EL NEXO CIRCULAR ENTRE SOCIOLOGIA Y CIENCIA EN COMTE. ALBERTO HIDALGO TUNON

régimen teoldgico-metafisico, o la abandona a un empirismo todavia mas opresor, de
suerte que el verdadero espiritu positivo que corresponde al conjunto de los trabajos
cientificos, no puede hoy ser del todo comprendido por ninguno de los que asi lo han
naturalmente preparado. Cada vez mas entregados a esa inevitable tendencia, los
sabios propiamente dichos, son llamados en nuestro siglo, de manera inevitablfie, a
una insuperable adversion contra toda idea general y a la absoluta imposibilidad de

apreciar realmente ninguna concepcion filoséfica»16.

Pero veamos ya la intima relacion que hay entre ambos argumentos de fondo, que no
es otra que la conexion que Comte postula entre teoria y praxis. Lo que mas abruma a
Comte de esta deplorable oposicion a la filosofia positiva por parte de los cientificos es
precisamente la rémora que ello supone para su proyecto de construir «la ciencia naciente
del progreso social», la sociologia, sin la que cualquier proyecto de reorganizacion
intelectual y social resultard vano. En realidad, la propia filosofia positivista resulta ser
prematura e inoperante, si no se agrega al sistema de las ciencias plenamente constituidas
una «fisica social» o0 una «ciencia de los fendmenos sociales», que permita explicar las
condiciones de existencia y el desarrollo armonico de las propias ciencias positivas como
culmen y corona de la epopeya del conocimiento humano.

La sociologia, y mas especificamente, la sociologia dedicada a estudiar las
condiciones sociales y existenciales del conocimiento (en formula de Merton), se convierte
asi en la clave de bdveda del sistema positivista y, en este sentido, acierta Ducassé a
caracterizar la reflexion metacientifica de Comte como una sociologia de la ciencia en la
préactica y para la practica. El propio Comte se percata de la inquietante circularidad que
conexiona los dos objetivos planteados explicitamente en el Cours, pero se niega a
renunciar a cualquiera de ellos. La teoria general de las ciencias, que es la tarea
encomendada ahora a la filosofia, no puede renunciar al tramite de autocomprension
positiva. Pero para ello es preciso disponer de una ciencia positiva mas, de una suerte de
«Sociologia de la ciencia», puesto que las ciencias, en tanto que construcciones humanas
artificiales, son hechos sociales, cuyas condiciones de produccion deben ser
comprendidas homogénamente con el mismo método positivo que el resto de las funciones
naturales, sean organicas o inorganicas:

«Para resumir las ideas relativas a este doble objetivo del curso, debo sefialar que
los dos objetivos, el uno especial, el otro general, que me he propuesto, aunque son
distintos en si mismos, son necesariamente inseparables. Por una parte seria
imposible concebir un curso de filosofia positiva sin la fundacion de la fisica social,
ya que careceria este curso de un elemento esencial, y sélo por eso, sus concepciones
carecerian de ese caracter de generalidad que debe ser su principal atributo y lo que
distingue a nuestro estudio actual, de la serie de estudios especializados. Por otra
parte, ;como es posible proceder con seguridad al estudio positivo de los fenOmenos
sociales, si el espiritu no estd previamente preparado con la consideracién positiva
de los métodos positivos ya utilizados para las funciones menos complicadas y

16 A. comte (1844) Discours sur I'esprit positif, Union Générale d'Editions, Paris, 1963, 3° Parte, cap. 1°,
parrrafo 58 (vers. cast. de Julian Marias, 1934, en Revista de Occidente y de Consuelo Bergés en Aguilar,
1980)

EIKASIA. REVISTA DE FILOSOFIA - ANO | - NUMERO 0 — ARTICULO 4 - JuLIO 2005 9



SOBRE EL NEXO CIRCULAR ENTRE SOCIOLOGIA Y CIENCIA EN COMTE. ALBERTO HIDALGO TUNON

respaldado ademas por el conocimiento de las leyes principales de los fendmenos
anteriores, los cuales influyen...sobre los hechos sociales?»17

Leszek Kolakowski ha expresado con meridiana claridad las conexiones circulares
que median entre el proyecto filoséfico y epistemologico comtiano de construir una teoria
general de las ciencias y su tarea practica de construir una sociologia positiva capaz de
reorganizar y planificar las transformaciones de la vida colectiva de acuerdo con el criterio
de la ciencia positiva: «La ciencia es un hecho socioldgico y, desde este punto de vista,
hace falta tanto describir sus etapas pasadas como reflexionar sobre sus posibilidades
futuras. La ciencia es un instrumento que sirve para ejercer las facultades humanas en

vistas a dominar las condiciones de la vida natural y social de la especie»18. Y ello
requiere que la sociologia se convierta en la «ciencia de las ciencias» para orientar el
futuro préactico y progresivo de la Humanidad.

3.— Los argumentos de fondo sobre los origenes comtianos de la sociologia de la
ciencia se ven refrendados por la historia. Porque ¢en qué puede consistir la originalidad
de Comte en este punto? ¢No consiste su innovacion globalmente considerada en una
amalgama ecléctica de elemento heterogéneos? En particular ¢no cabria atribuir a Saint-
Simon la paternidad de la Sociologia y a los lde6logos de Destutt de Tracy —fuentes
ciertas ambas en las que se inspir6 Comte— el ndcleo mismo de la reflexion
metacientifica mediante el que la Sociologia de la Ciencia se emparenta con la Sociologia
del conocimiento? Discutamos de cerca ambas influencias.

(A) En Saint-Simon hay ciertamente una conexion obvia y utdpica entre teoria y
praxis, pero no hay el mas minimo asomo de autojustificacién cientifista para sus
proyectos politicos. Su sociologia es antes sociologia de la organizacion social que
sociologia de la ciencia. Es cierto que los siete afios que Comte permanece en compafiia de
Saint-Simon son decisivos en orden a fraguar su proyecto metacientifico, que se perfila
paulatinamente al diferenciarse del socialismo utdpico de «le pére Simon». La mente
organizada y matematica del antiguo alumno de la Ecole Politechnique parecid
complementarse al principio bastante bien con el torrente vital del inquieto reformador
social que a la sazon vacilaba entre subordinar completamente el poder espiritual de los
cientificos al poder temporal de los industriales o forjar la nueva sociedad sobre la base
de un duunvirato ideal y dialéctico entre ambos poderes. En una serie de publicaciones
periddicas [L'Industria (1816-18); La Politique (1819) y L'Organisateur (1819-1820)] se
produjo una rica, aunque efimera, cosecha intelectual, en la que el rigor logico de la
presentacion comtiana no desmerecia del talento polémico y provocador saint-simoniano.
La ruptura entre Comte y Saint-Simon, que acab6 decantandose en la primavera de 1824,
abundante en chismorreos que los cronistas se apresuraron en recoger, no mereceria la
pena citarse aqui, si no fuese porque trasciende objetivamente la dimension de las puras
anécdotas psicoldgicas y personales, y pemite entender la prioridad de Comte en relacién
a la formulacién de los nexos circulares existentes entre sociologia y ciencia.

17 cours (1830) 1, 12 p.14 (36)
18 | eszek Kolakowski, El Positivismo, Cétedra, Madrid, 1979, p. 71

EIKASIA. REVISTA DE FILOSOFIA - ANO | - NUMERO 0 — ARTICULO 4 - JuLIO 2005 10



SOBRE EL NEXO CIRCULAR ENTRE SOCIOLOGIA Y CIENCIA EN COMTE. ALBERTO HIDALGO TUNON

Ya en sus primeros panfletos independientes, Séparation génerale entre les opinions
et les désirs (julio de 1819), Sommaire Appreéciation de I'ensemble du passé moderne
(abril de 1820) y, sobre todo, Prospectus des travaux scientifiques nécessaires pour
reorganiser la societé (mayo de 1822), Comte revela su desacuerdo fundamental en la
importancia conferida a la teoria de las ciencias en relacion a la reorganizacion espiritual y

temporal de la sociedad europea. Saint-Simonl19, que no conocia practicamente ninguna
ciencia, habia titubeado a lo largo de su vida intelectual productiva sobre el papel de los
cientificos en la renovacion de la sociedad. Sus primeras obras, completamente cientificas
en el espiritu de Condorcet, Cabanis y los idedlogos ensalzaban a los cientificos a la cima
de la estructura social, confiriendo todo el poder espiritual a sus decisiones racionales.
Habia aprovechado incluso la teoria de Charles Depuis, expuesta en su Origine de tous les
cultes, segun la cual todas las religiones antiguas no eran mas que codificaciones
embozadas del saber cientifico, para proclamar el advenimiento de una nueva religion
universal, el fisicismo, que bajo la égida de un sacerdocio cientifico, detentador de las
doctrinas de Newton, acabaria con los conflictos sociales y la crisis moral de la época e
imprimiria un nuevo impacto que permitiria a todos los hombres alcanzar la felicidad
terrestre mediante la explotacion racional de los recursos naturales. (No es esto ya
positivismo anticipado o mera traduccion de ideas ilustradas?

Se sabe que el fervor de Saint-Simon era puramente ideoldgico vy vital, y que sus
valoraciones dependian de las reacciones de cada cientifico en particular, y de las escuelas
cientificas predominantes en general, hacia su persona y su doctrina. Asi, hacia 1814,
después de haber pasado una grave crisis psiquica coincidente en el punto algido de las
matanzas en Europa, deplord la indiferencia y la pusilaminidad de los cientificos para
abordar los problemas sociales. Su posicion se hizo mas compleja y, aunque en las
numerosas obras inacabadas de la época del Imperio, seguia manteniendo una suerte de
determinismo historico cientifico, en el que las épocas historicas se definian, ante todo, en
términos de sus genios cientificos, en una alternancia de andlisis y sintesis,
correspondiendo al siglo XIX una gran sintesis enciclopédica, que debera ser coronada con
una fisiologia social, reproché a los cientificos de su época la traicion que estaban
cometiendo al ocuparse exclusivamente de los detalles. En la época de la Restauracion la
ciencia llegd a quedar destronada y en su lugar Saint-Simon empez6 a ensalzar el papel
organizativo de los industriels en la sociedad. La ciencia seguia siendo un baluarte contra
la religion y Saint-Simon no desdefié su valor productivo, pero en esta época llegd a
proclamar que seria mejor para la sociedad considerar los logros cientificos como simples
mercancias, cuyo valor debia ser estimado por los industriales en términos de sus
necesidades y deseos practicos. En la fase final, a punto de romper con Augusto Comte, la
ciencia y la técnica no soOlo debia compartir su hegemonia con los directores
administrativos de la nueva sociedad, sino también con un tercer grupo dominante: los
dirigentes morales del nuevo cristianismo.

Suele plantearse el conflicto entre Saint-Simon y Comte como un trasunto de la
lucha por el poder entre activistas e intelectuales o en términos de sociologia del

19| a0bra completa de Saint-Simon en Oeuvres de Saint-Simon, Anthropos, Paris, 1967, pero basta tomar
en cuentalaediccion de C. Lemonier de 1859 de: Oeuvres choisies, 3 vals. (reeditado en Paris, 1959)

EIKASIA. REVISTA DE FILOSOFIA - ANO | - NUMERO 0 — ARTICULO 4 - JuLIO 2005 11



SOBRE EL NEXO CIRCULAR ENTRE SOCIOLOGIA Y CIENCIA EN COMTE. ALBERTO HIDALGO TUNON

conocimiento, entre quienes consideran la praxis social determinante de las ideas o al
reves. A la luz de los desarrollos anteriores el conflicto parece mas profundo. No se trata
solo de si la verdad cientifica podria por si sola obligar a los hombres a obrar de acuerdo

con sus preceptos, como caricaturiza Frank Manuel20 la posicién del joven Comte, o de si
deberian ser los hombres de accidon quienes llevasen la iniciativa de la reorganizacion
espiritual y temporal de la sociedad europea, seleccionando la ciencia util y relegando a
los cientificos el papel de simples consejeros. Aungue los objetivos regeneracionistas de
Saint-Simon y Comte parezcan idénticos y las analogias externas de sus evoluciones
intelectuales (depresiones psiquicas, intentos frustrados de suicidio, pretensiones
mesianicas y autoproclamacion final como Santos Padres de una nueva religion secular)
les homologuen, la diferencia entre ambos no se instaura por una simple disputa acerca del
agente historico de la regeneracion espiritual de la Humanidad. Hay diferencias, sobre
todo, en las estrategias gnoseologicas y en los presupuestos epistemoldgicos.

El interés por la ciencia de Saint-Simon es puramente ideologico, mientras el de
Comte es genuinamente gnoseoldgico. A Saint-Simon jamas se le paso por la cabeza la
necesidad de una reflexion metacientifica sobre la ciencia, esto es, la construccion de una
teoria de la ciencia autonoma, mientras ese fue siempre el objetivo general y original del
inmenso esfuerzo intelectual de Comte. El socialismo utopico de Saint-Simon carecia de
toda base cientifica y epistemoldgica como maés tarde sefialarda Marx, y sus variopintas
propuestas (entre las que se encuentra su consejo al Papa para que ordenara que los
sacerdotes se convirtieran en cientificos al objeto de evitar el horror de la revolucion)
estaban dictadas por un oportunismo politico, no sélo exento de escrdpulos, sino también
de coherencia sistematica y de reflexion filosofica. En cambio, el concienzudo Comte, no
solo habia acumulado una vasta erudicion cientifica, sino que sus propuestas venian
precedidas por una fuerte dosis de reflexion metateorica.

Para concretar estas diferencias, vamos a centrarnos en un problema especifico, el de
la fundacion de una ciencia del hombre, que Saint-Simon concibié como una fisiologia
social de corte organicista, en tanto que condujo a Comte a fundar la Sociologia positiva.
Inspirandose en la obra del «inmortal fisiologo» Bichat, disefid Saint-Simon una doctrina
organicista, en la que sus tres funciones sociales eran ejecutadas por tres clases sociales
naturales que se excluian mutuamente en base a las diferencias fisiologicas y psicoldgicas
de los hombres. Esta brillante analogia, que en su Du systeme Industriel (1821-22)
denomino ley de la organizacion humana, distinguia: (1) La capacidad cientifico-racional
de tipo cerebral (que a veces llam6 capacidad aristotélica y en la que, por cierto, Saint-
Simon incrusto el talento de su joven secretario Comte), destinada al descubrimiento de
leyes positivas Utiles para servir de guia a la accion social.(2) La capacidad
administrativo-manual de indole motora, en la que se encontraba la mayor parte de la
humanidad (los trabajadores manuales), de la que se destacaba una pequefia élite, cuyo
talento administrador de los asuntos temporales permitia organizar los Estados, dirigir las
obras publicas y disefiar grandiosos proyectos para la explotacion de la naturaleza. Y (3) la
capacidad religioso-sensorial de caracter sentimental, que se correspondia con la

20Frank & Fritzie Manuel (1979) Utopian Thought in the Western World, The Belknap Press, Cambridge,
Mass.3 vals. El Vol. 3 La utopia revolucionaria y €l creplsculo de las utopias, en Taurus, Madrid, 1981,
cap. 25,26y 30

EIKASIA. REVISTA DE FILOSOFIA - ANO | - NUMERO 0 — ARTICULO 4 - JuLIO 2005 12



SOBRE EL NEXO CIRCULAR ENTRE SOCIOLOGIA Y CIENCIA EN COMTE. ALBERTO HIDALGO TUNON

capacidad platonica desarrollada por artistas, poetas, dirigentes religiosos y maestros de
moral.

Puesto que la mayor parte de los panfletos posteriores de Saint-Simon respeta esta
«gran trinidad» y puesto que los saint-simonianos se limitan a recoger y desarrollar este
nucleo doctrinal, pueden considerarse los presupuestos fisiologicos que abonan esta
desigualdad natural, centrada mas en la produccion y creacion de bienes que en su
distribucion, como la aportacion definitiva del socialismo saint-simoniano en orden a
corregir los defectos de la economia politica de Smith y de Le Say como ciencia de los
hechos sociales. Durkheim se esfuerza en destacar la importancia del vinculo entre
religion, socialismo y sociologia para elevar la exigencia de unidad de Saint-Simon al
estatuto de principio rector de toda politica socialista posterior: «En efecto, ¢qué significa
el desarrollo de la sociologia? ;Cual es la causa de que sintamos la necesidad de aplicar la
reflexion a las cosas sociales si no es la percepcion de nuestro estado actual anormal, que
la organizacion colectiva estd quebrantada y no funciona con la autoridad del instinto, pues
es siempre esto lo que determina la reflexion cientifica y su extension a un nuevo orden de
cosas? ¢Qué atestiguan, por otro lado, el movimiento neo-religioso y el movimiento
socialista? Que si bien la ciencia es un medio, no es una meta, y como la meta a alcanzar
estd lejana y la ciencia s6lo puede aproximarse lenta y laboriosamente, los espiritus
apasionados y apresurados se esfuerzan por hacerse con ella de golpe. Sin esperar a que
los sabios hayan avanzado en sus estudios, se intenta dar instintivamente con el remedio ...
(dando a las practicas) importancia hasta el punto de negar la ciencia...Nuestra conclusion
es, pues que, si se quiere superar todas esas teorias practicas, que no han hecho muchos
adelantos desde comienzos de siglo, es menester, por método, tomar en consideracion
todas esas diferentes tendencias y buscar su unidad. Es lo que Saint-Simon habia
intentado; es su proyecto lo que hay que retomar y ..sirve para mostrarnos el

camino»21.Pero a renglén seguido debe reconocer que el fracaso del proyecto estriba
justamente donde Comte lo habia denunciado: «Lo que ha provocado el fracaso del saint-
simonismo —reconoce Durkheim— es que Saint-Simon y sus discipulos han querido
obtener lo mas de lo menos, lo superior de lo inferior, la regla moral de la materia
econdémica. Tarea imposible».

Comte, quien hacia 1818 aceptaba aun la cosmovision fisiologica de Saint-Simon y
la preeminencia de la economia politica "clasica”, iniciard precisamente su
distanciamiento del saint-simonismo a través de una serie de requisitorias contra la
economia politica (Prospectus des travaux scientifiques nécessaires pour réorganiser la
societé (mayo de 1822), Considérations sur le pouvoir spirituel (febrero de 1826) ), que
culminaran en el tomo IV del Cours de philosophie positive. Sin entrar en detalles, es
evidente que los argumentos de Comte son eminentemente gnoseoldgicos, pues, en lugar
de buscar compulsivamente al sector social emergente que pudiese cumplir el papel
dirigente de la vieja aristocracia, de la que Saint-Simon habia renegado, Comte trata de
sefialar el nexo circular que existe entre la necesidad practica de reordenar y organizar
la sociedad y la necesidad teorica de hacerlo sobre solidas bases cientificas (sobre leyes
sociologicas). Tal nexo, no es otro que el espiritu positivo que encarna la forma de

21g purkheim (1926), Le socialisme et la doctrine Saint-Simonienne, op cit.

EIKASIA. REVISTA DE FILOSOFIA - ANO | - NUMERO 0 — ARTICULO 4 - JuLIO 2005 13



SOBRE EL NEXO CIRCULAR ENTRE SOCIOLOGIA Y CIENCIA EN COMTE. ALBERTO HIDALGO TUNON

conocimiento dominante en la fase actual de desarrollo de la humanidad, es decir, la época
de la ciencia.

Los mismos reproches que en Saint-Simon se convierten en broncas monumentales
adquieren en Comte una sutileza y una profundidad gnoseoldgica de mas largo alcance. Si
Saint-Simon reprocha a los economistas clasicos su ignorancia del caracter eminentemente
colectivo y orgénico de los fendmenos sociales, Comte atisba que la razén profunda de esa
mutilacion intelectual depende del uso de un metodo abstracto y analitico, que les lleva a
esquematizar el avance de la realidad sobre abstracciones como la ficcion del «homo
oeconomicus», cuyos presupuestos individualistas e intelectualistas delatan un secreto
espiritu metafisico.

Si Saint-Simon brama contra los brutiers inhumanos, matematicos y fisicos que
agazapados tras sus «almenas de X e Y» pretendan solucionar los problemas sociales de la
humanidad mediante la aplicacion del célculo de probabilidades, Comte va mas alla
derrumbando el reduccionismo gnoseoldgico que ello supone, pues se trata de practicar a
gran escala «la reduccién de lo superior a lo inferior», se trata de reducir al hombre a una
maquina de calcular guiada exclusivamente por motivaciones egoistas y de reducir la
sociedad a una «empresa de loteria», cuya unica ley es el laisser faire" y de reducir la
sociologia a una suerte de mecanica de grupos de presion. Para Comte la economia
politica no es mas que la caricatura de la ciencia social y de la politica cientifica.

Y este dignostico gnoseoldgico vale también para la mas avanzada «fisiologia
social» de Saint Simon, que también reduce los hechos sociales a capacidades biologicas
sin percatarse de la especificidad de los mismos. Las intuiciones de Saint-Simon no
carecen de genio; pero le falta preparacion cientifica necesaria para comprender la escala
enciclopédica de las ciencias. Saint-Simon, «profesor de energia intelectual» para Comte,
segun la feliz expresion de Henri Gouhier no solo carece de una sélida cultura cientifica y
filoséfica, no solo carece de método y de disciplina intelectual, carece, sobre todo de una
teoria de la ciencia capaz de establecer gnoseologicamente qué sean las ciencias, cuél es el
espiritu y el método que las anima , como las distintas ciencias forman un sistema
perfectamente ordenado tedrica e historicamente, de forma que ninguna puede ocupar el
lugar de otra impunemente.

(B) Pero, ademéas de sus deudas con Saint-Simon, es cierto que Comte contrajo
deudas con la doctrina ideologica de Desttut de Tracy, que figura entre los antecedentes,
junto con Bacon y otros, de la sociologia del conocimiento. En particular, la ley de los tres
estadios y el proyecto de fundar una teoria de la ciencia capaz de coordinar y presidir todas
las demé&s ciencias, resolviendo de paso la crisis socio-politica del mundo post-
revolucionario, hallan en la ideologia su precedente inmediato. Esta comprobado que
Comte entra en contacto con las obras de Tracy a través de los cursos de gramatica
impartidos por el «idedlogo» Frangois G. Andrieux en la Escuela Politécnica entre 1814 y
1816. Comte leyo alli el Analyse de "L'Origine de Tous les cultes" de Tracy, y admiro,
como destaca Goubhier, su «instinto antiteoldgicon.

EIKASIA. REVISTA DE FILOSOFIA - ANO | - NUMERO 0 — ARTICULO 4 - JuLIO 2005 14



SOBRE EL NEXO CIRCULAR ENTRE SOCIOLOGIA Y CIENCIA EN COMTE. ALBERTO HIDALGO TUNON

Tracy, en efecto, habia disefiado un esquema del progreso historico de la razén, que
en contra del determinismo geografico de Montesquieu, simplificaba el determinismo
histérico de Condorcet, reduciendo el desarrollo concomitante de la filosofia, las leyes y la
politica de diez a tres estadios sucesivos en la civilizacion. Al subrayar el papel
determinante que el pensamiento y las ideas tenian sobre los estados particulares de la
civilizacion, las formas de gobierno y la justivcia, Tracy anticipd el sesgo idealista que
compartiran en breve sistemas tan dispares como los de Saint-Simon, Hegel y Comte. Pero
la influencia sobre Comte se hace méas palpable porque Tracy tomo también el tercer
estadio como, parametro definitivo para evaluar y criticar las practicas sociales y politicas,
asi como los soportes ideoldgicos de los estados anteriores. Como ha sefialado
certeramente Emmet Kennedy, incluso el principio de relatividad histérica («Todo es
relativo y este es el Gnico principio absoluto») --anticipo en su formulacién paradéjica del
actual relativismo asumido como presupuesto gnoseoldgico por el strong programm--
pudo muy bien haber sido inspirado a Comte por su lectura del Commentaire de Tracy.

El Comte maduro del Cours no desdefia reconocer esta influencia temprana de
Tracy al mencionarlo cripticamente como «el mas cercano de todos los metafisicos al
estado positivo». Lo que si desprecia de manera sistematica y reiterativa a lo largo del
Cours es la tradiccién psicologista de los idedlogos, su aficion al método introspectivo, su
individualismo autosuficiente, de manera que podria afirmarse que la prevencion de Comte
contra las pretensiones imperialistas de la l6gica y la psicologia nacen de su afan por
distanciar el «positivismo» de la «ideologia». Comte, que repite el esfuerzo trinitario de
Tracy, diagnostica su fracaso marcando las diferencias con respecto a sus propias
concepciones. En realidad, la supuesta superioridad de la «ideologia» sobre todas las
ciencias fracasa autocontradictoriamente al proclamar que «la ideologia es una parte de la
zoologia». Su jerarquia de las ciencias es menos avanzada que la de los escolasticos
(quienes al menos colocaron las matematicas y la fisica antes que la ciencia del
conocimiento, aungue no les dieron la importancia debida); y el orden arquetipico del
sistema ideoldgico es prematuro. En opinion de Comte, la falsa preocupacion de Tracy de
que la inteligencia reina en los asuntos humanos y de que, en consecuencia, la ciencia del
conocimiento racional, una especie de ldgica psicoldgica, era la clave de todas las ciencias
morales y politicas vacid su sistema, conduciendolo a la mas aberrante de las metafisicas.
Es un hecho, segin Comte, que son las pasiones, las inclinaciones y los afectos los
principales moviles de la vida humana, de modo que lo menos humano es lo mas
influyente, de donde se sigue que este pretendido método psicoldgico que confia en que
toda teoria l6gicamente deducida, debe ser universalmente verdadera y aplicable es
«radicalmente nulo desde sus principios»:«Los metafisicos -concluye Comte su feroz
critica en la leccion 45 del Cours fechada en 1838- se hallan radicalmente desacreditadas
por un metafisico (Tracy), quien cree que él ha escapado a ella, porque tiene la firme
intencion de hacerlo asi, de modo que el efecto total de su revolucion esta esencialmente
limitado a un cambio de nombres... Para los "psicologos" o idedlogos -el nombre
establece pocas diferencias- la mente ha llegado a ser practicamente el topico exclusivo de
sus especulaciones»

Pero desde un punto de vista gnoseoldgico, la principal objeccion de Comte a los
idedlogos no consistia tanto en reprocharles su repliegue hacia la metafisica, cuanto en

EIKASIA. REVISTA DE FILOSOFIA - ANO | - NUMERO 0 — ARTICULO 4 - JuLIO 2005 15



SOBRE EL NEXO CIRCULAR ENTRE SOCIOLOGIA Y CIENCIA EN COMTE. ALBERTO HIDALGO TUNON

poner de manifiesto un caracter reduccionista y monista, reflejado en su creencia de que a
partir de una verdad fundamental podian deducirse las deméas verdades de una cadena
ordenada y estructurada. Para Comte, antirreduccionista y poco proclive al monismo
ontolodgico, la solucion de los problemas morales y politicos no podia encontrarse en una
ciencia como la fisiologia o como la ciencia del conocimiento humano. La Unica unidad
posible es la unidad del método positivo. Quizé la «ideologia» podra llegar a constituirse
en una ciencia del método aplicable a todas las ciencias, pero incluso en este supuesto no
tendria nada que ofrecer a la politica que tiene sus propias reglas y sus propios datos
particulares. La unidad del método no exige la homologacion de los objetos cientificos; a
lo sumo, obliga a mantener la homogeneidad de las doctrinas sobre objetos esencialmente
distintos.

En suma, incluso cuando Comte rinde tributo implicitamente a la «ideologia», al
usar la palabra «fisica» para designar a todas las ciencias positivas, incluida la fisica
social, o al propugnar una reorganizacion de la educacion sobre la base de una ensefianza
cientifica verdaderamente racional, establece algun matiz diferencial proveniente de sus
concepciones gnoseoldgicas antirreduccionistas o de la ordenacion natural del sistema
enciclopédico de las ciencias exigido por su reflexion metacientifica. Ni la fisiologia fisica
de los idedlogos, ni siquiera la astronomia de Newton como pensaba ya nuestro Saint-
Simon antes de 1814, podria erigirse en la ciencia clave para explicar el progreso
intelectual y ganar el futuro. Aunque el trabajo de los botanicos y zodlogos nos ensefie el
modo de proceder en la cuestion de la clasificacion de las ciencias, la biologia no puede
proporcionarnos a priori el sistema enciclopédico de las ciencias. Lo que nos ensefian
estas ciencias es que «la clasificacion debe salir del estudio mismo de los objetos que se
han de clasificar». Y es esta exigencia de realismo la que se opone al formalismo vacuo de
los ideodlogos, cuyas recetas pedagdgicas basadas en el «despotismo de la evidencia»
tampoco comparte Comte. La critica a los ide6logos constituye, asi pues, para Comte un
contramodelo metacientifico por respecto al cual, define por diferenciacion continua su
propio proyecto de una filosofia positiva: «EI método -arguye a este respecto Comte- no es
susceptible de ser estudiado separadamente de los trabajos a los que se aplica, o al menos
es un estudio muerto, incapaz de fecundar ningun espiritu que a él se dedique....Por haber
desconocido este hecho esencial, nuestros psicologos (o ideoldgos) se inclinan a traves de
sus suefios por ciencias, creyendo comprender el método positivo, por haber leido los
preceptos de Bacon o el discurso de Descartes».

Tracy concebia su papel ideal como «el de secretario de todos los hombres ilustrados
de su tiempo». La ideologia llegd a ser, de esta manera, la sintesis que reflejaba un amplio
segmento de la filosofia ilustrada, por encima de las particularidades de cada autor. Comte,
en cambio, se consideraba el vocero de una «nueva filosofia», cuyo sello distintivo
provenia de su fidelidad al método practicado por las ciencias positivas. El positivismo
era, asi pues, una ideologia justificacionista y autosuficiente de las ciencias. Que tal
justificacion escorase hacia una version socioldgica de la reflexion metacientifica, hacia
una suerte de sociologia de la ciencia, constituye otro modulo diferencial del positivismo
de Comte respecto al movimiento ideoldgico. Para Comte los problemas sociales
requieren una ciencia social. La sociologia de Comte reemplaza a la facultad de analisis
monista de los ideoldgos, y la ley evolutiva de los tres estadios convierte aquella en la tan

EIKASIA. REVISTA DE FILOSOFIA - ANO | - NUMERO 0 — ARTICULO 4 - JuLIO 2005 16



SOBRE EL NEXO CIRCULAR ENTRE SOCIOLOGIA Y CIENCIA EN COMTE. ALBERTO HIDALGO TUNON

buscada ciencia ejemplar que puede contener a toda otra ciencia; la supremacia del
individuo en los ideolégos, el «yo ejemplar» que era el punto de partida de todo «analisis

ideoldgico» sucumbe ante el criterio colectivo de una sociedad positivista, como dice
Kennedy.

EIKASIA. REVISTA DE FILOSOFIA - ANO | - NUMERO 0 — ARTICULO 4 - JuLIO 2005 17



| deasfilosoficas y sociales en torno a la globalizacion

Rafael Morla. Santo Domingo.

Existen los més diversos conceptos para calificar e mundo de hoy: sociedad del
conocimiento, post-industrialismo, globalizacién y mundializacién. Dicho conceptos se
asociacion con movimientos y percepciones intelectuales que se producen en el contexto de
una determinada forma de organizacion social, que unos siguen llamando moderna, y otros,
postmoderna. Mas all4, 1a existencia humana actual se caracteriza por €l cambio (con sus
incertidumbres y riesgos) y las desigualdades”.

El concepto de globalizacion ha sido visto como un Eufemismo del capitalismo, por
lo cua algunos entienden que es mejor hablar de mundializacién, porque vendria a expresar
el propio proceso de integracion econdmica, politica, socia y cultural, que viene viviendo
el mundo, particularmente a partir del descubrimiento de América.

Hay que destacar que la UNESCO no habla de globalizacion, sino de
<mundializacién>, y entiende por tal “... la interdependencia planetaria, impuesta por la
apertura de las fronteras econdmicas y financieras bajo la presién de las teorias
librecambistas fortalecidas por € desmantelamiento del bloque soviético e
instrumentalizada por las nuevas tecnologias de la informacion, no deja de acentuarse en
los planos, econdmico, cientifico, cultural y politico. Percibida confusamente por los
individuos, esa interdependencia se ha convertido en una realidad que impone limitaciones
a los dirigentes. La toma de conciencia generalizada de esta <mundializacion> de las
relaciones internacionales es en si misma, por 1o demas, un aspecto del fenémeno, y a pesar
de las promesas que encierra este mundo nuevo dificil de descifrar y todavia mas de
predecir, crea un clima de incertidumbre e incluso de aprension que hace todavia mas
vacilante la btisqueda de un enfoque realmente mundialista de |os problemas’?

Carlos Marx, y Federico Engels, los criticos por excelencia del capitalismo, dicen
en e Manifiesto Comunista que “la burguesia dio un carécter cosmopolita a la produccion
y a consumo de todos los paises™®! | ya que los productos no solo se consumen en e
“propio pais, sino en todas partes del globo™® También dicen “que la gran industria ha
creado el mercado mundial, ya preparado para el descubrimiento de América’ °

! - “Enlamodernidad avanzada, |a produccién social de riqueza va acompariada sisteméticamente por la
produccién social de riesgos. Por tanto, los problemasy conflictos de reparto de la sociedad de la carencia son
sustituidos que surgen de la produccién, definicidny reparto de los riesgos producidos de manera cientifico-
técnica’ (Beach, Ulrich.: La Sociedad del riesgo, Pag. 25).

2 DELORS, Jacques: La educacién encierra un tesoro. Madrid, 1996, p. 39

3"MARX Carlos/ENGELS, Federico.: Manifiesto Comunista. México, 1974, p.25

4" pag. Cit.

5.- Ob. Cit., P4g.23

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 1



MORLA, Rafadl: «ldeasfilosoficasy sociales en torno alaglobalizacion».

Lo anterior es mundializacion, no globalizacién en € sentido en que hoy se
emplea el término.

“el concepto de mundializacion supone una actividad politica y social de alcance
internacional, siempre plural. EIl concepto de globalizacion da a entender que todo
pasa por las manos de un demiurgo externo al mundo: pero solo un gedmetra o
constructor pueden conseguirlo a su manera. Asi pues, entendemos por globalizacion
la capacidad que se tiene de poner en marcha procesos que se dan a escala mundial, en
el actual mundotecnolégico de los satélites de comunicacion y de las inversiones en
bolsa por Internet” 5

Hay que decir que e descubrimiento de Ameérica (1492), los viges de
circunvalacion del planeta son partes del proceso de mundializacion, pero no del programa
globalizador, que se entroniza a partir del derrumbe del llamado socialismo real (1989). Por
es0 la mayoria de las personas sensatas no se oponen a la mundializacion, en tanto
movimiento de universalizacion e integracion de la vida econdmica, politica, socia y
cultural de los pueblos, naciones y estados, sino a las orientaciones ideolégicas y politicas
que ella encierra. Tanto asi, que contra todo prondstico de los partidarios del liberalismo
econdmico, se ha generado un movimiento anti-globalizacién, que reclama un cambio de
orientacién, una nueva filosofia de los asuntos que competen a toda la humanidad.

En la época de la guera fria é mundo fue dividido entre comunistas y
anticomunistas, hoy la amenaza de divisiéon es entre globaizadores y antiglobalizadores.
Los primeros sostienen que la globalizacién, tal y como se gestiona, abre un mundo de
oportunidades y crecimiento para todos, |os segundos, afirman que dicho programa lleva en
si laexclusién y las desigualdades, y se proponen a menos, hacerla cambiar de rostro. Por
este camino han terminado por constituirse en la otra cara, de la globalizacion neo-liberal.

Los seres humanos, en nombre de la brevedad, tienden a adoptar posturas, que a
veces no reflgan toda la verdad, por decirlo asi, y arrojan como basura posturas
intermedias, que podrian ayudar a comprender los procesos sociaes. Joseph E.Stinglitz
(2002), en su texto EI malestar en la globalizacion, habla de su experiencia gerencial en €
Banco Mundial, desde cuya posicion pudo comprobar de primera mano € “efecto
devastador que la globalizacion puede tener sobre los paises en desarrollo, y especiamente
sobre los pobres en esos paises.

Creo que la globalizacién —a supresion de las barreras al libre comercio y la mayor
integracion de las nacionales- puede ser una fuerza benéfica y su potencial es €
enriquecimiento de todos, particularmente los pobres; pero también creo que para que esto
suceda es necesario replantearse profundamente e modo en la globalizacién ha sido
gestionada, incluyendo los acuerdos comerciales internacionales que tan importante papel
han desempefiado en la eliminacién de dichas barreras y las politicas impuestas a los paises

6~ Filosoffa del Bachillerato. Oviedo, Espafia, 2004, pp. 290-291

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 2



MORLA, Rafadl: «ldeasfilosoficasy sociales en torno alaglobalizacion».

en desarrollo en el transcurso de la globalizacion” ’. Esta critica esta hecha desde dentro, se
trata de un hombre sincero, pero que no llega tan lgos como para reconocer, que €
problema va méas ala de la gerencia, y toca aspectos estructurales y de fondo que es
necesario cambiar.

David Held y Anthony McGrew (2002) siguiendo la dialéctica Globalizacion versus
Antiglobalizacion exploran uno de los debates fundamental es de nuestro tiempo. En primer
lugar se cuestionan s de hecho esta teniendo lugar la globalizacion, y a los que piensan
que si le llaman los globalizadores, y a los que piensan que toda discusion sobre la
globalizacion no es més que mucho ruido y pocas nueces les llaman antiglobalizadores y
escépticos.

Hay varios posicionamientos en torno a tema de la globalizacion, los suficientes
como para hacer un mapa de las ideas y teorias generadas por este fendmeno, que en su
tltima version, tomando como referencia la caida del muro de Berlin, a penas lleva unos 15
anos. Por gemplo, en el texto Globalizacion y Antiglobalizacion (David Held y Anthony
MacGrew, 2003) distinguen cinco enfoques en relacion con el tema que nos ocupa. Son
ellos. 1- Los neoliberdles, 2- los internacionalistas liberales, 3- los reformadores
institucionales, 4- los transformadores globales, 4- los estatalitas proteccionistas, y, 5- los
radicales. Mas adelante me referiré a cada uno de ellos.

Todos coinciden en gque lo que tenemos a la vista es un conjunto de procesos,
actores, fases que actlan, se reproducen o se identifican en € espacio mundia (Luis
Méndez Francisco, Apuntes de clase).La globalizacion esta siendo abordada desde e punto
de vista econdémico, politico, socia y cultural, aunque naturalmente € que mas se destaca
es e enfogue economico del proceso.

Desde la filosofia se pondria mayor interés en un enfoque btalizador, amplio y
abarcador que recoja todas las perspectivas existentes en e mundo intelectual
contemporaneo, ello evitaria las unilateralidades y nos aproximariamos mas a la verdad.
De hecho hay un vinculo indisoluble entre enfoques y posicionamientos. El abordagje
economicista, muy unilateral, del cual participan instituciones multilaterales, que eercen
parte esencial de la gobernanza de la globalizacion (Banco Mundia y Fondo monetario
internacional), genera una postura neoliberal. Vistas asi las cosas, la globalizacién, seria,
sin més, “la implantacion de un mercado mundial integrado de bienes, servicios y factores
de produccion” (citado por Méndez Francisco, Apuntes de clase).

En sintesis e enfoque economicista sostiene: 1- se produce un aumento de la
competitividad entre los diferentes agentes que participan de la globalizacion, 2, atrae
capitales frescos hacia el mundo subdesarrollado, 3- induce a la reduccion de los precios, 4-
evita la emigracion del mundo subdesarrollado a los paises més avanzados, 5-genera
crecimiento econémico.

"“STIGLITZ, Joseph E.: El Malestar en laglobalizacién. Madrid, 2003, pp. 15-16

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 3



MORLA, Rafadl: «ldeasfilosoficasy sociales en torno alaglobalizacion».

Las otras dimensiones de la globalizacién estarian compuesta por otros tres
enfoques. e cultural, e politico y e ideolégico, obviamente, relacionados entre si.
Culturamente & mundo tiende hacia € multiculturalismo, hacia la interaccion de las
diferentes culturas. Se comparten informaciones y conocimientos entre las diferentes
comunidades de la tierra. “... la revolucion cientifica y técnica ha conquistado € campo
mental, por la transmision inmediata de las informaciones a todas las distancias, ya vez por
invencion, perfeccionada cada dia, de las méaquinas calculadoras y racionales’ 8.

Ahora bien, la cultura y €@ conocimiento se mueven a compas de los cambios
econodmicos, aungue se pueda plantear que € saber impulsa le desarrollo materia de la
sociedad. Es lo que sostiene (Lyotard, 1994), en La condicion postmoderna: ..."” € saber
cambia de estatuto a mismo tiempo que las sociedades entran en la edad |lamada
postindustrial y la cultura en la llamada edad postmoderna’®. La llamada formacion del
espiritu, e ideal de educacién para la vida vaorativa cae en “desuso” (Lyotard),
afianzandose asi € valor mercantil del conocimiento y de la cultura “...El saber esy sera

producido para ser vendido..."*°.

Es parte del proceso de afianzamiento del conocimiento como fuerza productiva de
primer orden. EI mundo avanza hacia un vinculo estrecho entre conocimiento y produccion,
donde & conocimiento y el saber se convierten en fuerza motriz. (Peter F. Drucker) lo ha
planteado claramente, en su obra, La sociedad poscapitalista

“En su conjunto el saber va a ser cada vez mas el factor determinante en la posicion
competitiva de un pais, una industria, una empresa. Respecto al saber, ninglin
pais, ningunaindustria, ninguna empresa tiene ventajas o desventajas “naturales’. Lo
Unico que importard cada vez en la economia nacional e internacional seran los
resultados que consiga en la productividad del saber”**

Politicamente hablando estanos en presencia de una atenuacion de los conflictos de
clases, diferente a los afios en que existio un enfrentamiento entre la burguesia y €
proletariado. No es que las clases no estén, es que a entrar en crisis los programas
liberadores y emancipatorios (las utopias) las llamadas clases oprimidas cayeron en la
desorientacion y € desencanto. Es el efecto que siguio a la derrota, después de los afios de
lucha transcurridos, del Manifiesto comunista (1848), hasta el derrumbe del Muro de Berlin
(1989). La burguesia, portadora de la gobernanza, en e mundo globalizado, est4 sola en la
cancha. Aqui vemos, precisamente, un “fin de la historia’, la del enfrentamiento de la
burguesiay €l proletariado en €l contexto de |os afios indicados.

Francis Fukuyama (1992) pretende dar un paso més adelante y dice que la lucha es

8. FAURE, Edgary otros: Aprender a Ser, Madrid, 1996, pp. 29
9.- LIOTARD, Francois. Madrid, Espafia, 1994), pag. 13.

10- ob. cit. Pag. 16
11 _bruck ER, Peter E.: La Sociedad poscapitalista. Barcelona, 1993, p. 192.

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 4



MORLA, Rafadl: «ldeasfilosoficasy sociales en torno alaglobalizacion».

por € reconocimiento. “...Ya en la izquierda de los campus universitarios de la América
contemporanea, nuevas formas de desigualdad como € racismo, € sexismos la homofobia
han desplazado la tradicional cuestion de clases'*?2. Al llegar d “fina de la historia no
quedan ya competidores ideol gicos serios para la democracia liberal” 12.

En los Ultimos decenios se habla de la supuesta neutralidad del programa
globalizador, y del presente grado de “despolitizacion” de la decisiones politicas. Esto
probablemente tenga un fondo ideolégico, dirigido a despojar de un criterio politico todas
las decisiones de los centros de poder relativos a la agenda y a curso que toma la actua
economia mundial.

Es de conocimiento publico que los poderosos toman decisiones politicas que
hunden en la miseriay condenan a la muerte a miles de seres humanos. Joseph E. Stiglitz.
(El malestar de la globalizacién, 2002), echa por tierra, probablemente sin proponérselo la
aparente neutralidad de los globalizadores.

“los criticos de la globalizacion acusan a los paises occidentales de hipécritas, con
razon: forzaron a los pobres a eliminar las barreras comerciales, pero ellos
mantuvieron las suyas e impidieron a los paises subdesarrollados exportar productos
agricolas, privandolos de una angustiosamente necesaria via de exportaciones. EE UU
fue, por supuesto uno de los grandes culpables, y € asunto me tocé muy de cerca.
Como presidente del Consejo de Asesores Econdmicos batallé duramente contra esta
hipocresia, que no sélo dafia a las naciones en desarrollo, sino que cuesta a los
norteamericanos, como consumidores por los altos preciosy como contribuyentes

por los costosos subsidios que deben financiar, miles de millones de délares. Con
demasiada asiduidad mis esfuerzos fueron vanos y prevalecieron los intereses
particulares, comercialesy financier os —cuando me fui al Banco Mundial aprecié con
toda claridad las consecuencias para |os paises en desarrollg’ .

Otro punto politico es del decreciente papel del Estado-Nacion en e mundo de la
globalizacién. De hecho es asi, por las grandes decisiones politicas y econdmicas cada vez
son mas exclusividad de los organismos multilaterales como € BM, FMI, la ONU y la
UNESCO. “La idea de la politica global supone un desafié para las distintas tradiciones
como nacional/internacional, territorial / no territoria, dentro / fuera, tal y como han sido
asumidas en |as concepciones convencionales de la politica interestatal *°.

El mismo Lyotard (1994) en lo que concierne a la produccion y distribucion de los
conocimientos pronostica una creciente disminucion del Estado, €l cua “empezara a
aparecer como un factor de opacidad y de <ruido>, para una ideologia de la
<transparencia> comunicacional, la cual va a la par con la comerciaizacion de los
saberes™'®,

12 _ FUKUYAMA, Francis: El Fin dela historiay el tltimo hombre. Barcelona, Planeta 1992), pag. 395

13._ Autor y ob. Cit., pag. 289.

14 _ STIGLITZ, Joseph E.: Ob. Cit. P4g. 45

15 HELD, David /M cGREW, Anthony: Globalizacién/ Antiglobalizacién. Barcelona, Paidos, 2003, p. 29.
16 _ | |OTARD, Francois: Ob. cit. p. 18.

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 5



MORLA, Rafadl: «ldeasfilosoficasy sociales en torno alaglobalizacion».

El Ultimo elemento que abordo es € ideolégico. Me pregunto, ¢han muerto las
ideologia? ¢Cudles? ¢No congtituye la tesis del fin de la historia una ideologia? ¢No
congtituye la tesis de Chogue de civilizaciones otra ideologia? Todas estas ideas, junto a las
proclamas postmodernas de la “muerte de la utopia’ y del “progreso”, més que reaidad
tangible y verificable, constituyeron en su momento verdadera fiesta y agarabia, por €
derrumbe de [lamado socialismo real. No es que se prohiba la alegria, pero los andlisis, para
ser tales, deben tener un minimo de objetividad y fundamento.

Latesis del “Fin de la historid’, en la versién de Fukuyama es sumamente pobre,
precisamente por la carga ideoldgica que le anima. Veamos. “La afirmacion de Kojéve de
gue la humanidad ha alcanzado € fin de la historia descansa en su idea de que € deseo de
reconocimiento es e anhelo humano més fundamental. Para €, la lucha por €
reconocimiento empujo a la historia desde e primer combate sangriento, y la historia ha
terminado porque e Estado universal y homogéneo que encarna €l reconocimiento
reciproco satisface plenamente este anhelo”*"*") | Pura palabreria, porque desde cuando que
los demaés reconozcan a una persona, por sus meéritos o forma de ser, puede plantearse como
motor y fin de la historia. Como ideologia defensora de los intereses en que € se ubica
desempefié su papel.

La historia es indetenible, mientras haya seres humanos llenos de necesidades y
aspiraciones. Por eso con los acontecimientos del 11 de septiembre de 2001 y €l propio
auge del terrorismo, la tesis del <fin de la historia> fue mandada a museo de las
antigliedades, junto ala rueda de hierro, € arco y laflecha

La otra propuesta ideol6gica es la del choque de civilizaciones (Samuel Huntington,
1996), tesis que presenta en un libro titulado el Choque de civilizacionesy la configuracion
del orden mundial. Aqui expone las siguientes ideas, que constituyen el nucleo de la obra.
Primero, e nuevo mundo no serd primariamente ideoldgico y econdmico, segundo, los
conflictos seran culturales, tercero, los Estados-nacion seguiran siendo los actores mas
poderosos en los asuntos mundiales, y cuarto, € chogque de civilizaciones dominara la
politica mundial.

" Estamos asistiendo «al final de una era de progreso» dominada por las
ideologias occidentales, y estamos entrando en una era en la que civilizaciones
multiples y diversas interaccionaran, competirén, conviviran y se acomodar an

7 Francis Fukuyama, ob. cit. Pag. 388.

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 6



MORLA, Rafadl: «ldeasfilosoficasy sociales en torno alaglobalizacion».

unas a otros. Este proceso planetario de indigenizacion se manifiesta
ampliamente en € resurgir de la reigion que esta teniendo lugar en tantas
partes del mundo, y mas concretamente en el resurgimiento cultural en paises
asidticos e isdamicos, generado en parte por su dinamismo econémico y
demogr &fico" 8

Estas ideas que han sido criticadas desde diferentes ambitos. Thierry Meyssan, en
un enjundioso articulo, titulado, Plan para extender La hegemonia estadounidense (la
guerra de civilizaciones) se ha encargado de poner de relieve el carécter ideoldgico y
justificador de esta propuesta.

“La teoria del complot isldmico del choque de civilizaciones se ha ido elaborando
progresivamente, desde 1990, para proporcionar una ideologia de repuesto al
complejo militar e industrial estadounidense Lewis, el estratega estadounidense
Samuel Huntington y el consultor francés Laurent Murawiec fueron los principales
creadores de esta teoria que permite justificar, de forma no siempre racional, la
cruzada estadounidense por e petréleo” *°.

Lateoria del choque de civilizaciones ha sido retada por intelectuales y politicos de
diferentes partes del mundo. Por que se dan cuenta de los peligros y las consecuencias para
la paz mundia que €ella encierra. Bien sirve para justificar los propdsitos guerreritas del
gobierno norteamericano, expresados a través de la politica militarista de la “guerra
preventiva’. José Borrel, presidente del Parlamento Europeo, plantea la tesis de una
“alianza de civilizaciones’, como sustituto a la tesis de Huntington. Este sefior argumenta
gue su idea de Europa es unir e integrar sobre la base de los valores universaes de la
humanidad. Desde punto de vista amplio, defiende la integracién de Turquia ala Union
Europea, a despecho de las voces que se opone a su integracion porque es portadora de la
culturaislamica

“Asistimos asi a un momento histérico. A caballo entre Europa y Asia, en la encrucijada de
todos los caminos de la Historia, Turquia no es un pais candidato cualquiera. Su futura incorporacion,
0 no, a la Unién Europea tendra consecuencias para ese "choque" de civilizaciones que algunos se

empefian en provocar o la "alianza" de civilizaciones que muchos deseamos como garantia de paz y
progreso compartido” 20

I1- MAPA DE LASIDEASEN TORNO A LA GLOBALIZACION

18 HUNTNGTON, Samuel: EI Choque de Civilizaciones. p. 196.
19- MEY SAN, Thierry: Plan para extender la hegemonia estadounidense (La guerra de civilizaciones,
WWW. Red.voltaire. Net).

20.- BORREL, Joseph: Alianza o choque de civilizaciones (2004), El pais, Espafia.

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 7



MORLA, Rafadl: «ldeasfilosoficasy sociales en torno alaglobalizacion».

En e contexto actual, a 15 afios del derrumbe formal del socialismo real, estén
apareciendo nuevas formas de participacion y enfoque de los asuntos econémicos, politicos
y culturales del mundo de hoy. Es cierto que existe una unipolaridad, que la ideologia
neoliberal, correspondiente a libre mercado es dominante y que la humanidad no dispone
de una potencia, que reivindicando las aspiraciones de progreso y emancipacion de los
desposeidos sirva de contrapeso a los norteamericanos. Varios gobiernos del mundo
apuestan a surgimiento de un mundo pluripolar, como manera de equilibrar el poder
hegemonico de la potencia hoy dominante.

La préctica politica de nuevo cufio se puso de manifiesto en lucha por la paz
mundia y en la condena a la invasion a Irak, en la cua participaron millones de seres
humanos en @ mundo. Una nueva conciencia de |lo humano, que reclama la paz, la
convivencia pacifica, la superacion de las desigualdades podria estarse abriendo paso a
escala mundial.

La globalizacion est4 siendo retada y contestada en todas partes. En la conferencia
de la OMC (organizacion Mundial del Comercio), celebrada del 30 de noviembre al 6 de
diciembre de 1999, se organizaron protestas en las calles de Davos (Suiza), dirigidas a
manifestar la inconformidad frente a programa de la globalizacion no por globalizador,
sino por desconocedor de la legitimas aspiraciones humanas de bienestar e igualdad social.

El Profesor Luis Méndez Francisco en el curso doctoral, La sociedad del
conociendo, impartido en Santo Domingo, R. D., afio académico 2002-2003, hace una
clasificacion muy interesante de las caracteristicas de los grupos contestarlos a la
globalizacion. Los divide en cuatro: 1- la multitud que se expresa a través del llamado
movimiento por la justicia Global, que sobre todo organizan sus protestas contra las
organizaciones encargadas de la gobernanza de la globaizacion (FMI, BM, OMC), via
Internet; el Movimiento Jubileo 2000, que reivindica el no pago a la deuda externa; 3- Los
ecologistas, imbuidos de la idea de que € capitalismo en su expansion dafia € medio
ambiente, forma parte de moviendo internacional anti-globalizacién, y 4- las
organizaciones sindicales que reclaman meores condiciones de vida y trabgo para su
miembros.

Esos movimientos sociales son partes de un proceso de toma de conciencia de los
problemas mundiales, pues nadie se organizay moviliza sin un acto minimo de conciencia.
Es probable, en consecuencia, que algunas de las ideas, que expondremos a continuacion
acten como musica de fondo, es decir, como guias y orientadoras de una nueva praxis
social. ¢Quién quita, que se esté configurando la futura internacional ciudadana?

Losliberales
Defienden la existencia del libre mercado. La globaizacion constituye una nueva

época de la historia humana. Los gobiernos nacionales se convierten en correa de
transmision de las fuerzas globales del mercado

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 8



MORLA, Rafadl: «ldeasfilosoficasy sociales en torno alaglobalizacion».

Losinternacionalistas liberales

Las necesidades politicas exigen y ayudaran a conseguir un orden mundial mas
equitativo. Consideran tres factores esenciales: la creciente independencia, la democracia 'y
los factores globales.

La expansion de la democracia establece un fundamento para la paz internacional.
Mediante la creacion del derecho y las ingtituciones internacionales que regulan la
interdependencia, puede mantenerse una mayor armonia entre los estados. “El objetivo es
fortalecer las nociones de ciudadania global”.

Todo lo anterior debe desembocar en una ética civica global, basada en los valores
€ticos esenciales.

Reformadoresinstitucionales

Consideran que los estados siguen siendo claves en la toma de decisiones, y que
tiene que haber un enlace entre la accién politica naciona y la internacional. Proponen que
se fortalezca € papel del Estado y las instituciones internacionales para favorecer €
suministro de bienes publicos globales. Propugnan por la participacion activa de todos los
sujetos y actores sociales (politicos, empresarios, sociedad civil, etc.).

Transformador es globales

La globaizacion puede ser mejor, més equitativa, mejor gobernada y modelada.
Cada ciudadano de un Estado debe aspirar a ser ciudadano del mundo, y aprender a mediar
entre las tradiciones nacionaes y las formas alternativas de vida.

Promueven e didogo y la tolerancia, con € objetivo de expandir los diferentes
horizontes culturales y aumentar €l acance de la comprension mutua. Proponen una serie
de medidas a corto y largo plazo, a fin de que mediante un cambio progresivo y en aumento
de las fuerzas sociales puedan expresarse en instituciones y précticas democréticas. Tienen
gue darse nuevos modos de administrar y g ecutar |os acuerdos internacionales.

Estatatistasy proteccionistas

Defienden la primacia de los estados nacionales y de las naciones integrantes del
orden mundial. Critican a los globalizadotes porque subvaloran el poder de los gobiernos
nacionales para regular las actividades economicas internacional es.

Plantear |a necesidad de reforzar las capacidades de los estados para gobernar. Solo
un desafio a la globalizacién neoliberal puede producir un orden mundial mas pluralista y
legitimo en e que las distintas identidades puedan crecer y desarrollarse sin que las fuerzas
hegemonicas se |o impidan.

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 9



MORLA, Rafadl: «ldeasfilosoficasy sociales en torno alaglobalizacion».

Radicales

Este proyecto aspira a establecer las condiciones necesarias para que las personas se
conviertan en sujetos y tomen mando de sus propias vidas e impulsen la creacion de
comunidades que luchan por la igualdad, e bien comin y la armonia con & medio
ambiente. Estan comprometidos con la busqueda de nuevos modelos y formas de
organizacion social, politico y econdmicos, consonos con €l principio del auto gobierno. Es
unavision de bajo arriba.

Proponen un programa de resistencia y de politizacion de la vida social, con €
objetivo de ir configurando espacios sociales y politicos aternativos a orden capitalista.
Propugnan por una democracia real y participa, la cual no conciben a margen de la
igualdad socia y econdmica.

Creen en la accion socia y en la préctica politica organizada como medio para
conquistar y ampliar su radio de accidn y llevar conciencia ala comunidad mundial.

1. DOSCARASDE LA GLOBALIZACION: ENFOQUESY PERSPECTIVAS
(A MANERA DE CONCLUSION).

“L os manifestantes conciben la globalizacion De manera muy diferente que €l
secretario Del tesoro de los EEUU, o los ministros de Hacienda y comercio de
la mayoria de las naciones industrializadas. La disparidad de Enfoque es tan
acusada que uno se pregunta: ¢Estan los manifestantesy politicos hablando de
los mismos fenébmenos, estdn observando los mismos datos, estan las ideas de
los poder osos tan nubladas por losintereses particularesy concretos? %°.

El gran problema de la globalizacion estd en las desigualdades y en las exclusiones
gue genera. No es mala porque haya acortado las distancias, porque podamos participar de
eventos que acontecen en las antipodas en tiempo real; no es mala por que las economias de
los diferentes paises se integren en bloques regionales, no es mala, porque se hable de la
integracion cultural; no es mala porque asistamos a un desarrollo sin precedentes de nuevas
tecnologias, sobre todo en los ambito de la informética, las telecomunicaciones y la
robotica. Tampoco es mala porque hayan mercados nuevos, instrumentos nuevos (Internet,
celulares, redes de medios de comunicacion), actores nuevos (OMC, ONG), nuevas normas
(acuerdos multilaterales sobre comercio, propiedad intelectual, etc.).

Es mala porque se atiende a desarrollo econdmico y no a desarrollo humano; es

20021 _308eph Stinglitz, E., Ob. Cit, pag. 49-50.

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 10



MORLA, Rafadl: «ldeasfilosoficasy sociales en torno alaglobalizacion».

mala por que las desigualdades han ido en aumento desde e decenio de 1980; es mala
porque genera muchas inseguridades e incertidumbres. Es mala porque la vida en la
sociedad global se torna cada vez més violenta; es mala, porque millones de personas viven
s esperanza en € mundo; es mala porque cada vez aumenta € nUmero de personas que no
le ven sentido a la existencia; es mala porque la globalizacién promueve una existencia sin
valores y sin sentimiento, donde las personas son reducidas a objetos de la sociedad de
consumo; es mala por que la l6gica guerrerita de la potencia econdmica, politica, militar y
cultural( EEUU), que controla, en Ultima instancia la gobernanza de la globalizacion, no se
detiene.

Una forma de reorientar la globalizacion es asumiendo el concepto de desarrollo
humano en lugar del concepto de desarrollo econdmico. Esto vendria a colocar a ser
humano, a las personas, en € lugar de honor en que deben ser colocados. En este sentido
recordando las lineas del primer informe sobre desarrollo humano (1990), se escribe en €
informe de (1999), lo siguiente: “la verdadera riqueza de una nacion esti en su gente. El
objetivo basico del desarrollo es crear un ambiente propicio para que los seres
humanos disfruten de una vida prolongada, saludable y creativa. Esta puede par ecer
una verdad obvia, aunque con frecuencia se olvida debido a la preocupacion

inmediata de acumular bienes de consumoy riqueza financiera” 2.

De cara a este siglo XXI, que ya completa su primer lustro, hay que desarrollar una
filosofia integra sobre la vida humana, que no reduzca la persona a su dimension material,
olvidando que el humano es la unidad de cuerpo-alma, materia-conciencia.

Hay que desarrollar las fuerzas productivas, pero también hay que cultivar €
espiritu de convivencia, la responsabilidad y la tolerancia, como condicion esencia para
gue € valor de la paz eche raices profundas en €l tejido social.

“No se puede construir un desarrollo humano sostenible sin la existencia de
una cultura de paz en unos tiempos y lugares donde las guerras, matanzas,
disturbios, querellas, minan la economia, generan precariedad e intensifican
los desequilibrios. Y reciprocamente, no puede desarrollarse una cultura de
paz en contextos de los niveles de desarrollo tienen tendencia a estancarse e
incluso a retroceder y donde los intereses particularesy a corto plazo priman

21221 | nforme sobre desarrollo humano, Espafia 1999, pag. 1.

23- Laeducacion superior en el siglo XXI1, p. 27.

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 11



MORLA, Rafadl: «ldeasfilosoficasy sociales en torno alaglobalizacion».

sobrela ““blsqueda de un desarrollo humano sostenible para todos. 22

En la Cumbre Mundia sobre Desarrollo Socia (Copenhague, 1995) se puso €l dedo
sobre la llaga de miseria humana y se establecio que méas de mil millones de personas en €
mundo pasan hambre. En € Informe sobre Desarrollo humano (1999), se dice que la
desigualdad entre paises ha aumentado. “La diferencia de ingreso entre e quinto de la
poblacion mundial que vive entre los paises méas ricos y € quinto que vive en los paises
mas pobrzeBseré de 74 a1l en 1997, superior alarelacion de60al de 1990y alade30al
de 1960"“".

El caso mas triste es @ de Rusia, que hoy registra, en medio de los cantos de sirena
de la globalizacion, un nivel de desigualdad de los peores del mundo. En 1989, fecha del
derrumbe formal del sociadismo real & “...2 por ciento de los rusos estaba en la
pobrezzza’:“[%], mientras que en 1998 ese porcentsje habia “trepado hasta e 23,8 por
ciento”” .

Son precisamente las desigualdades generadas por la globalizacion, las que
activaron la sociedad civil globa que batalla por més democraciay mas justicia socia. Las
protestas contra la globalizacion comenzaron en Seattle en la reunion de la Organizacion
Mundia del Comercio (OMC). La Organizacion Jubileo 2000 concité un gran apoyo
internacional en su lucha por condonacion de la deuda externa (también eterna, por
impagable) que tienen los llamados paises en desarrollo. El Foro Social Mundial es hoy la
palanca méas importante de protesta contra la globalizacion neoliberal, y realizé su primera
jornada de trabajo del 25 a 30 de enero del 2001.

El foro Sociad Mundial, que representa e rostro humano, la otra cara de
globalizacion, establecid en abril del 2001 su carta de principios, y en ella estéan contenidas
las ideas basicas del movimiento antiglobalizacion. Buscan consolidar una globalizacion
solidaria, como parte de una nueva era en la historia del mundo, donde se respeten los
derechos humanos universales, e medio ambiente, en fin, crear instituciones democréticas
universales, que estén a servicio de la democracia social, de la igualdad y la soberania de
los pueblos.

En e discurso de clausura del Foro Socia Mundia celebrado en Porto Alegre
(Brasil), e 21 de julio de 2001, Tarso Genro, que es acalde de esta ciudad, dice a los
partidarios de la globalizacion neoliberal: 1- la solidaridad no nace espontaneamente de las
leyes de la economia, 2- no nace de laintegracion financiera del mundo, y 3- no nace de los
célculos de los jefes de gobierno.

22123 Conferenciamundial sobre educacion superior (UNESCO, Paris, del 5-10/0ct./1998), p. 27.
24 | nforme sobre des. Humano, pég. 3

2425 355enh Stightz, ob. cit. Pag. 299
250281 pgg. cit.

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 12



MORLA, Rafadl: «ldeasfilosoficasy sociales en torno alaglobalizacion».

La suerte estd echada, entre la globalizacion neo-liberal y la globalizacion de la
solidaridad, parece no haber término medio. Fue lo que quiso evitar, Joseph E. Stiglitz en el
Maestar de la Globalizacion, con sus propuestas de reformas a las instituciones
internacionales de la globalizacién, cuando advertia que se necesitan politicas para un
crecimiento sostenible, equitativo y democrético, cuando critica a los gerentes de la
globalizacion por trazar politicas desde sus oficinas, sin medir el dafio ocasionado a los
seres humanos.

Quiero terminar con Inmanuel Kant, y una pequefia obra suya, titulada La paz
perpetua, la cual s se toma en cuenta, podria contribuir a darle sentido, curso y direccién a
las aspiraciones humanistas de igualdad, solidaridad y convivencia entre los seres
humanos.

Para los que gustan hablar de derechos humanos, Kant dice:

1-“la violacion de un derecho en un punto de la tierra repercute en los deméas?®
2- “¢l derecho delos hombres debe mantener se como cosa sagrada” 2’
3- “la politica debe doblar su rodilla ante el derecho”?®
4- “s6lo en e derecho es posiblela unién de los fines de todos” °

¢Cué es el fondo de estas ideas? Que @ respeto al derecho geno es la clave parala
convivenciay la paz en e mundo. Solo garantizando € derecho alavida, ala alimentacion,
a la educacion, a la vivienda, a la salud, a conocimiento, a la informacion, a la libre
expresion, a libre trénsito, a ser persona, se hara realidad la aspiracion de un Mundo
Meor.

Bibliografia

DRUCKER, P.F.: La sociedad poscapitalista. Barcelona, Apéstrofe, 1993.

DOLORS, Jacque: La educacion encierra un tesoro. Santillana, 1996.

STIGLITZ, Joseph: El Malestar de la globalizacion. Santillana, 2003

FAURE, Edgar y otros. Aprender a ser, Alianza universidad, 1996. (UNESCO),

FUKUYAMA, Francis: El fin dela historiay € tltimo hombre. Planeta, 1992.

HUNTINGTON, Samud: El choque de civilizaciones. Paidos, 1996.

INMANUEL, Kant.: La paz perpetua. Tecnos, 1985.

LIOTARD Francois.: La condicién postmoderna. Cétedra, 1974.

MARX, C. /ENGELS, F.: Manifiesto Comunista. Obras escogidas. Akal, 1974.

SANCHEZ, Silverio y Otros; Manual de ética para e 1° bachillerato. Oviedo, Eikasia,
2004.

SOLANA, Fernando.: Educar para qué. México, Limusa, 2000.

26027 | nymanuel Kant, La paz perpetua, Pag. 30.

[
27128 op, Cit. 60.
8129 pag cit.
2930 o, Cit. P69

N
8

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 13



MORLA, Rafadl: «ldeasfilosoficasy sociales en torno alaglobalizacion».

PNUD: I nforme sobre Desarrollo humano. Barcelona, Mundi prensa, 1999.

UNESCO.: La Educacién Superior en € siglo XXI (Conferencia mundial sobre educacién
superior UNESCO, Paris del 5-10/octubre/1998) publicaciones de la Universidad
Auténoma de Santo Domingo, Republica Dominicana, 1998.

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 14



eikasia

|
revista de filosoffa

www.revistadefilosofia.com



	Página 1
	indice0.pdf
	Página 1
	Página 2

	indice0.pdf
	Página 1
	Página 2

	indice0.pdf
	Página 1
	Página 2

	elpersonajeylaimagen.pdf
	EL PERSONAJE Y LA IMAGEN
	1.- Buscando la imagen de Sócrates
	El verdadero Socrates
	El Socrates personaje de Platón

	2. LA alezeia COMO “VERDAD”:
	2.1.- El carácter engañoso de las artes.

	3.- El proceso de Sócrates.
	3.1.- Las acusaciones y defensas posteriores.

	4.- La educación en Platón: la imagen de Sócrates y los Sofistas.
	4.1.- La crítica platónica contra la ‘poesía’.
	4.2.- La educación y la crítica de Platón contra los sofistas.
	4.3.- La imagen de Sócrates y los sofistas en Las Nubes.
	4.3.1.- Estructura de las comedias de Aristófanes.
	4.3.2.- Las Nubes de Aristófanes.
	4.3.3.- Análisis de la obra.
	4.3.4.- Imagen de Sócrates y los sofistas en Aristófanes:
	1.- Cobran.
	2.- Se confunde a Sócrates y los Sofistas.
	3.- Carácter reservado de las enseñanzas.
	4.- Ridiculización e insignificancia de los conocimientos.
	5.- Irreverencia con los dioses e introducir otros nuevos.
	6.- Poder defenderse hábilmente en los juicios y presentar lo falso como verdadero.



	5. De la paideia griega a la educación del ciudadano.
	5.1.- Palabra, círculo e isonomía.
	5.2. La Historia y la formación de los ciudadanos.
	5.3.- El teatro y la formación de los ciudadanos.
	5.3.1.- El éthos.
	5.3.2.- El páthos.
	5.3.3.- El ethos


	6.- De la formación del héroe a la formación del ciudadano.


	contraportada0.pdf
	Página 1




