eikasia

|
revista de filosoffa

www.revistadefilosofia.com



La seleccion de originales para publicacién, se someten de manera sistematica a un in-
forme de expertos externos a la entidad editora de la revista y a su consejo de editorial.
Estos informes son la base de la toma de decisiones sobre su publicacién o no, que co-
rresponde en Gltima instancia al Consejo de Redaccién de la revista y a la Direccion de
la misma.

BASES DE DATOS QUE RECOGEN LA REVISTA EIKASIA

B Dialnet
DICE

( B n F BIBLIOTEQUE NATIONALE DE FRANCE

RI REGESTA IMPERII

————  AKADEMIE DER WISSENSCHAFTEN UND DER LITERATUR MAINZ



CONSEJO DE REDACCION

Eikasia Revista de Filosofia
www.revistadefilosofia.com

Consgjo de Redaccion (en constitucion): Dr. Fernando Pérez Herranz (Universidad de Alicante), Dr.
Patricio Pefialver (Catedratico Filosofia, Universidad de Murcia), Dr. Alberto Hidalgo Tufién
(Universidad de Oviedo), Dr. Roman Garcia (Dr. en Filosofia. Director Instituto de Estudios parala Paz),
Mtro. Rafael Morla (Catedratico de Filosofia, Universidad de Santo Domingo, RD.), Dr. Antonio Pérez
(Universidad de la Laguna), Dr. Ricardo Sanchez Ortiz de Urbina, Dr. Felicisimo Vabuena (Universidad
Complutense de Madrid), Dr. Jose Antonio L6pez Cerezo (Universidad de Oviedo), Dr. Silverio Sanchez
Corredera, Dra. Alicia Laspra (Universidad de Oviedo), Dr. Pablo Huerga Melcén, D. Mariano Arias, Dr.
Jacobo Mufioz (Catedrético de Filosofia de la Universidad Complutense de Madrid.) Dr. Félix Duque
(Catedrético Historia Moderna Universidad Autonoma Madrid), Dr. Luis Alvarez Falcon (Universidad de

Zaragoza).

Maquetado y disefio: Francisco Fdez. Y ebra.
Secretaria de redaccion: Noemi Rodriguez y Pelayo Pérez
Director Ejecutivo: Dr. Roman Garcia.

Edita: Eikasia Ediciones

Bermudez de Castro 14 bajo ¢ 33011 Oviedo. Espaiia.
T: +34 984 083 210 F: +34 985 080 902
www.eikasia.es

eikasia@eikasia.es

ISSN 1885-5679






Eikasia. Revista de Filosofia 1 (noviembre 2005)
www.revistadefilosofia.com

INDICE

1.- PEREZ HERRANZ, FERNANDO MIGUEL
EL TIEMPO GNOSTICO. Un e¢jercicio de semantica topoldgica PARTE 11

2.- SANCHEZ CORREDERA, Silverio
Para una teoria de la justicia. Cuatro criterios determinantes

3.- ARIAS, Mariano
Sartre siglo XXI. Lectura materialista de L’Idiot de la Famille

4.- MENDEZ SANZ, José Antonio
Mundos de la experiencia

5.- FERNANDEZ AGIS, Domingo
El problema de la conciencia: de lo individual a lo social

6.- MIRANDA SUAREZ, Maria José
La idea de convergencia tecnocientifica: economicismo versus axiologia

Nueva Seccion «Bitacora» por Pelayo Perez






PEREZ HERRANZ, Fernando — Miguel: « El tiempo gnéstico (parte 11)»

EL TIEMPO GNOSTICO (parte 1)

Un ejercicio de semantica topoldgica
Fernando - Miguel Pérez Herranz

Parte |
Parte 11
5. Criterios seméntico-distributivos
5. 1. De laLégica a la Semantica Topologica
5. 2. De la Retorica a la Semantica Topoldgica
5. 3. Categorias y jerarquizacion de los verbos segun la Seméantica Topoldgica
Parte 111

5. Criterios semantico-distributivos

Si hasta aqui he tratado el simbolo por su cara histérica, es necesario que me
ocupe ahora de €l por su cara significativa. El final del siglo XIX, como nos recuerda
Hacking [(1979), pag. 71] fue la época en la que todos sus pensadores mas sensibles —
Ernst Mach, Max Weber, Sigmund Freud o Gottlob Frege— se preguntaban por los
significados, con el objetivo explicito de salir del psicologismo dominante, para lo cual
destacaban los rasgos publicos del lenguaje. Consideraré dos tipos de planteamientos,
que conducen a la necesidad de un replanteamiento semantico: uno, realizado desde la
Ldgica, y el otro, desde la Retdrica.

5. 1. De la Logica a la Semantica Topolégica

La respuesta de Frege, por su consistencia ldgica, ha tenido una gran
repercusion. ¢Como fijar los significados? Segun Frege, la relacion del lenguaje con el
mundo o referencia (Bedeutung) estaba mediada por el sentido (Sinn) objetivo. Frege
sistematiz6 la légica, una herramienta muy poderosa para escapar a la psicologizacion,
la intuicién comdn y las ambigiedades de las lenguas naturales, que permite no sélo
controlar el lenguaje (como se venia haciendo tradicionalmente), sino tomar como
unidad de significado la proposicion frente a la tradicion empirista o racionalista que
tomaba como unidad de significacion la idea (en sentido lockeano) o el concepto (en
sentido cartesiano), aunque este paso lo habia dado ya Kant, para quien los conceptos
son predicados de juicios posibles y el entendimiento es la facultad de juzgar [véase
Blasco (1998), pags 296 ss]. La aportacion de Frege culmina con la Teoria de Modelos,
que hace corresponder a los signos ciertas partes sefialadas e individualizadas del
mundo, una correspondencia que puede definirse como verdadera o falsa. La teoria de
Frege ha sido desplegada criticamente hasta ser practicamente negada y se han ido

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 35



PEREZ HERRANZ, Fernando — Miguel: « El tiempo gnéstico (parte 11)»

cambiando los criterios semanticos primigenios por otros pragmaticos. La légica misma
ha quedado limitada por ciertas propiedades internas a los formalismos (teorema de
Godel).

Para salvar los escollos de la investigacion semantica se han ensayado muchos
caminos, desde la propia l6gica. La gama de respuestas es muy amplia: I6gica temporal,
I6gica modal, l6gica plurivalente, l6gica divergente, l6gica borrosa... Todas ellas tienen
en comun el que toman a la logica clasica bivalente como punto de partida bien para
desarrollarla, bien para tomarla como alternativa. En esta misma clave de desbordar la
I6gica clasica conjuntista, pero desde un rigor formal pleno y englobandola como parte
suya, puede considerarse el camino recorrido por el matematico y filésofo René Thom,
quien ha ofrecido una solucién que devuelve el nicleo de los problemas a la seméantica
en un periodo con predominio de la vertiente pragmatica, tras el interregno sintactista
del neopositivismo. Thom parte de la Topologia e invierte los presupuestos de la
fundamentacion que procede de Euclides. En vez de considerar la estructura
axiomatico-logica uni-dimensional como fundamento de las estructuras n-dimensionales
geométricas (programa de Euclides) hay que partir de las estructuras topologicas
variedades n-dimensionales, que fundamentan las propiedades locales de los simbolos
l6gicos. Thom lo resume en una frase: “En lugar de fundar l6gicamente la geometria, se
tratara de fundar lo logico en la geometria” [Thom (1990), pag. 18]. Son las estructuras
geométricas las que permiten fundamentar las estructuras I6gico-algebraicas, lo cual se
recoge en el teorema que he llamado «Teorema de Thom-Petitot», que puede resumirse
asi:  “La complejidad morfologica —fisica, bioldgica, linglistica, etc.— esta
drasticamente determinada por la dimension espacio-temporal. En el caso de la
lingiiistica, esto explica la limitacion de la valencia verbal 1

En otras ocasiones [Pérez Herranz (1994) y (1996), cap. 3] he tratado de
justificar este teorema mostrando que las propiedades de la logica son aquellas que
corresponden a la «proyeccion» unidimensional de un espacio topolégico. La prueba,
que he semi-formalizado, podria resumirse en estos términos [véase cuadro 2]: Sea un
punto dado en un espacio de fases (conjunto de posiciones y velocidades de todos los
puntos del sistema dado) al que nos acercamos por medio de una funcion desarrollada
segun la férmula de McLaurin de k, términos; esto significa que nos encontramos ante
una singularidad topologica muy compleja (una singularidad llamada «mariposa» para
ecuaciones de una variable y una singularidad «umbilica parabolica» para ecuaciones de

! - Petitot lo ha dicho con estas palabras: “Les graphes actantiels sont génériques et réalisés dans l'espace-
temps. Leur complexité morphologique locale est donc drastiquement bornée par la dimension de
I'espace-temps. Ce fait essentielle peut é&tre considéré comme une explication de la limitation —de toute
évidence intrinséque, non contingente— de la valence verbale. Comme nous l'avons déja noté...,
catastrophiquement parlant, la limitation de la valence verbale est un phénomeéne profond qui est I'aspect
linglistique de la régle des phases en physique” J. Petitot (1985), pag. 188.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 36



PEREZ HERRANZ, Fernando — Miguel: « El tiempo gnéstico (parte 11)»

dos variables). Ahora bien, a medida que se van anulando términos (ki, Ka,... Kn.1) al
hacer que los parametros tomen el valor cero, llegamos a una férmula que ya no permite
ningun despliegue, porque es una constante k. Este resultado, metalingtisticamente, se
puede poner en relacion con la férmula de Boole, que ha desarrollado la formula de
McLaurin de la misma manera, para los valores logicos: «verdadero=1», «falso=0»
[Boole (1979)].

Lo que me parecia sorprendente es que era posible vincular ambos analisis, que
estaban pensados por separado. El analisis de la Logica —en el planteamiento de
Boole— conduce a la formula booleana. El andlisis de la Topologia conduce al punto
singular. Y ambos, formula booleana y punto singular, pueden vincularse por medio de
la definicion que Petitot ofrece de punto fijo:

“Gobernada por el principio de identidad, la logica formal sb6lo admite determinaciones
identitarias aisladas, «exteriores» unas respecto de las otras. Se basa en la fijeza (y no en la
estabilidad) de la identidad, en la permanencia a priori de una identidad no regulada. O también,
la Unica catastrofe que admite es la catastrofe asociada a los «logoi» cuadraticos. Dados que
éstos son estables, su despliegue universal se reduce a un punto, lo cual hace que la légica
formal sélo admita como Unica catastrofe la catastrofe sin espacio externo, catastrofe
lexicalizada en nuestras lenguas por el verbo ser [Petitot (1981), p4g. 146].

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 37



PEREZ HERRANZ, Fernando — Miguel: « El tiempo gnéstico (parte 11)»

Férmula de Taylor:
f(x)=f(@)+ (x-a)f'(@)/1!+.+ (x-a)"f"(a) / n! + Tn(x)

Formula de Mc Laurin (el caso en el que la formula de Taylor toma el valor cero en el punto a)
f(X)=f(0)+ ) F (0) /1 + ...+ (X)"£"(0)/ n! + Tn(x)

Estrategia de Boole: En la formula matemética de McLaurin, elimina lo que pertenece a la funcion y retiene
lo que pertenece a la ecuacidon. Como los valores de las variables de Boole son dos —1 y 0— y teniendo en
cuenta la restriccion de la ley del indice x = x", la férmula de Mc Laurin toma esta forma:

f(x)=f ) +x{f (0)/1+...+(x)"f"(0)/n! +Tn (X} [1]

Si x = 1, entonces:

fQ=FfO)+f' 0)/11+...+X"f")/nl+Tn(x) [2]
De donde:
f(Q)-fO)=f" @ /1 +...+X"f"(0)/n!+Tn(x) [3]

Y sustituyendo todo el paréntesis de [1] por el valor que recibe en [3]:
f(x)=f)+x{f()-f(0)}, luego:
fxX)=f@0)+f (1) x-f0)x=f(1)x+f(0)(1-x) [QED]

Interpretacion: Al fijar las formulas para los valores 1 y 0, niega los conceptos geométrico-topolégicos
esenciales de continuidad y acumulacion.

Cuadro 2

Thom dice de la l6gica que carece de espacio substrato. Por tanto, al ir dotando
de parametros al punto fijo de la formula booleana, se va logrando desplegar ese punto
en espacios de una, dos... n dimensiones, lo que significa que los objetos pueden ser
tratados uni-dimensionalmente, bi-dimensionalmente ... n-dimensionalmente. Este
resultado ya lo intuyd el pensamiento griego, y el sofista Gorgias (1974) dej6 planteada
la radical inconmensurabilidad entre la uni-dimensionalidad de la palabra, la bi-
dimensionalidad de las imagenes y la tri-dimensionalidad de las cosas, al hacer
explicitas las inconmensurabilidades entre los objetos y el pensamiento —«nada existe,
pero aunque existiera no se podria pensar»—, y entre el pensamiento y la palabra —
«aunque algo pudiera pensarse no se podria comunicar»— [Pérez Herranz (2000)]. Un
ejemplo més cercano lo plantea el método dialéctico; Bermudo Avila, en un manual de
materialismo dialéctico, mostraba el problema de una manera muy intuitiva al explicar
el principio de no contradiccion. Bermudo se quejaba de que “de momento, y mientras
no se «supere» la linealidad de la escritura y del pensamiento, mientras sigamos sin
«superar» la era de la imprenta, en cualquier andlisis hay que establecer un orden de

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 38




PEREZ HERRANZ, Fernando — Miguel: « El tiempo gnéstico (parte 11)»

sucesion” [Bermudo Avila (1977), pag. 19]. Es decir, la linealidad légica de la escritura
estaria determinando la forma misma de pensamiento.

La semantica topoldgica (ST) tiene grandes posibilidades de iniciar este
camino y de superar la linealizacion a partir de espacios n-dimensionales, ya que
permite la estructuracion de esos pasos de la cantidad a la cualidad que la dialéctica
propone, pero de la que no es capaz de dar cuenta [Ibafiez (1988)].

5. 2. De la Retdrica a la Semantica Topoldgica

Otra manera de encontrase con la Semantica Topologica es a partir de los
problemas que plantea la retdrica y la teoria del simbolo. La retdrica es disciplina que se
mueve entre dos polos: Uno sintagmatico, relativo al orden de las partes del discurso;
otro paradigmatico, relativo a las figuras y tropos. Desde el polo sintagmatico, la
retorica clasica considera las palabras como las unidades linglisticas de referencia
fundamental; asi, Aristételes define los nombres y los verbos como unidades minimas
significativas, por oposicion a los sonidos indivisibles (letras) o a los sonidos asonicos
(silabas):

“Por tanto, los nombres y los verbos por si mismos se parecen a un pensamiento sin composicion
ni separacion ... EI nombre (?<zpV) es un sonido vocal significativo por convencién, sin
referencia al tiempo, ninguna parte del cual es significativa por separado ... El verbo (XTuv) es
lo que significa ademas tiempo, ninguna de cuyas partes significa separadamente ... Proferidos
solos y por si mismos, los verbos son nombres y significan algo, pero adin no significan si es 0 no
es” (De interpretatione, 16a).

Desde el polo paradigmatico, los tropos constituyen el elemento central.
Simplificando el concepto, los tropos se definen como desviaciones que afectan a la
significacion de las palabras. En este &mbito la metafora, pongamos por caso, quedaria
relegada a mero adorno [Para un conciso y claro tratamiento de la metafora, Agis
(1995)].

Pero la llamada «nueva retérica» (NR) da un giro a la relacion entre las
palabras y las cosas. I.A. Richards afirma que las palabras no significan nada por si
mismas y que sélo tienen significado cuando el sujeto hace uso de ellas por medio de un
«proceso mental» [Blasco (1973)]. Lo interesante es que la retorica es concebida por
Richard, mas que como una teoria del discurso, como una teoria del pensamiento como
discurso y, por tanto, como una disciplina de la comprension/no comprension. El
sentido no corresponde ya a las palabras, sino al discurso, y la unidad linglistica que
habia ido asociada con el significado se va desplazando desde la palabra hacia la frase y
el discurso.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 39



PEREZ HERRANZ, Fernando — Miguel: « El tiempo gnéstico (parte 11)»

Asi pues, las metaforas no se definen en relacion con la traslacion o desviacién
de significado de una palabra (metafora-sustitucion, en el sentido de Max Black), sino
que pueden introducir innovaciones semanticas, pueden «crear sentido» (metafora-
comparacion). Este caracter abierto de la palabra ha sido desarrollado con una fertilidad
insospechada a partir del Wittgenstein de las Investigaciones filoséficas, por G. Ryle,
F.D. Strawson, J.L. Austin, etc. La significacion es un proceso que se realiza a traves
del contexto, asi que ya no habra que preguntarse por el significado, sino por el uso: “El
significado de una palabra es su uso en el lenguaje” (Inv. Fil., 43). La semantica deja de
ser identificada con la seméantica de la palabra, aunque pueda tomarla como punto de
partida. Se inaugura una nueva manera de encarar los problemas de la creacién
lingliistica, uno de cuyos cultivadores ha sido Paul Picoeur, quien localiza ya
explicitamente la unidad lingistica en el propio discurso [Ricoeur (1980)].

Lo decisivo en los procesos metaféricos no es la sustitucion ni la desviacion,
sino la «reduccion de la desviacion», lo que se introduce como un limitador y
fertilizador de la metéafora, que ha sido eliminada de la investigacion cientifica
precisamente por su arbitrariedad, por su audacia o, simplemente, porque toda analogia
es verdadera por definicion (K. Lorenz). Mas, si se pretende que la analogia sirva para
el conocimiento, es obligatorio establecer una pauta que marque la direccién correcta,
una norma que coordine la pertinencia semantica. La metafora podria intervenir,
entonces, para reducir la desviacion creada por la impertinencia semantica. Asi que,
desde este punto de vista, el recurso a la metafora no puede reducirse a la mera palabra,
porque ella misma esta generando un largo discurso.

Ahora bien, ¢cémo conceptualizar la analogia? Aqui se produce una
bifurcacién en el tratamiento de la metafora. Por una parte, Henle (y entre nosotros
Balifias) ha defendido el caracter iconico de la metafora. No se trata, desde luego, de
una teoria de la imagen o de la imaginacion creadora, Sino que apunta a semejanzas mas
vivas. La cosa invocada nace a partir del icono que describe o refiere [véase su
fertilidad, por ejemplo, en Balifias (1989)].

Pero también es posible conceptualizarla mediante una herramienta
geométrico-topologica. Thom habla explicitamente de formalizar la analogia [Thom
(1980), pag. 147]. La Semantica Topoldgica podria constituirse en una teoria de las
categorias o universales linguisticos [Thom (1989)] fundando una «teoria de la
inteligibilidad», que puede coordinarse con la distincion entre las composiciones por
semejanza y por contiglidad que propuso J.G. Frazer en sus estudios sobre la magia (La
rama dorada, 3) y en los cuales distinguia entre magia homeopatica (por semejanza) y
magia contamitante (por contigiiidad). En este mismo registro, los resultados obtenidos

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 40



PEREZ HERRANZ, Fernando — Miguel: « El tiempo gnéstico (parte 11)»

por Roman Jakobson en su estudio sobre la afasia, le condujeron a establecer una
oposicion entre «afasia de seleccion» (metaférica) y «afasia de contiglidad»
(metonimia):

“Toda forma de trastorno afasico consiste en alguna alteracion, mas o menos grave, de la
facultad de seleccién y sustitucion o de la combinacién y contextura. La primera afeccion
produce un deterioro de las operaciones metalingisticas, mientras que la segunda altera la
capacidad de mantener la jerarquia de las unidades linglisticas. La primera suprime la relacion
de similaridad y la segunda la de contigliidad. La metafora resulta imposible en la alteracion de
la similaridad y la metonimia, en la alteracion de la contigiiidad” [Jakobson, Fundamentos del
lenguaje, pag. 61].

Metéafora y metonimia calificarén, desde Jakobson, no sélo a figuras y a tropos,
sino a procesos generales de lenguaje. En linglistica general se distingue entre lo
«sintagmatico», que incluye contiglidad de los puntos de la cadena, y lo
«paradigmatico», que incluye semejanza. En la linguistica estructural de E. Benveniste
se distingue entre segmentacién y sustitucion como operaciones fundamentales. En el
psicoanalisis de J.J. Lacan se interpretan los conceptos freudianos de condensacion
(Verdichtung) y de desplazamiento (Verschiebung) en correspondencia con la metafora
y la metonimia.

Pero estas distinciones tienen antecedentes filosoficos muy importantes. Por
ejemplo, las leyes de asociacion de Hume, que se resuelven en asociaciones por
semejanza o por contiglidad (que absorben las de causalidad [Hume, Tratado, I, 3, Il
secc]), distincion que puede coordinarse, cuando se desplaza a un plano holético-
transcendental, con la fundamental distincién kantiana entre intuiciones (estéticas) y
conceptos (lo6gicos). Las intuiciones de Kant son aqui precisamente el espacio y el
tiempo y se diferencian de los conceptos en que no son «formas puras» —no son
distributivas (discursiver)—, sino «colectivas», sus partes estan ligadas por
contigliidad. Kant utiliza un lenguaje todo/partes: el tiempo es forma pura de la
intuicion sensible, de suerte que los diferentes tiempos s6lo son partes (nematoldgicas)
del mismo tiempo (Verschiedne Zeiten sindnur Teile ebederselben Zeit) [Bueno (1978),
pag. 28].

5. 3. Categorias y jerarquizacion de los verbos segin la Semantica Topoldgica
La Semantica Topoldgica sostiene que el lenguaje es una morfologia mas,
dada en la naturaleza, y que las estructuras lingiisticas surgen de las grandes

interacciones de la regulacion bioldgica: alimentacién, huida, reproduccion... [Thom
(1990), pag. 207]. Es posible realizar, por tanto, una correlacion entre las diferentes

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 41



PEREZ HERRANZ, Fernando — Miguel: « El tiempo gnéstico (parte 11)»

singularidades topoldgicas (logoi), con las que se da cuenta de las morfologias, y las
distintas partes de la oracion.

Un Sistema de Estabilidad Estructural se define a partir de dos tipos de
variables, un potencial y un conjunto de atractores:

Variables internas: forman el conjunto de los procesos internos denominado
espacio funcional o dinamismo propio del sistema. Como las variables suelen ser
inaccesibles a la experiencia por su gran nimero, las formas dadas a la escala de nuestra
experiencia se produce por una dindmica en gran parte desconocida. Una de las
aportaciones mas decisivas de la teoria de los Sistemas Dinamicos, en general, y de la
Teoria de las Catastrofes de Thom, en particular, es el uso de métodos que permiten
reducir este numero a una o dos variables, con lo que el problema puede controlarse. Es,
por consiguiente, una via alternativa a los tratamientos termodinamicos de tipo
atomistico.

Variables externas: El sistema estd controlado por un conjunto de parametros,
que son variables independientes y que determinan —aun cuando no univocamente
puesto que el sistema puede ser no-lineal— las variables internas, la naturaleza del flujo
y el numero y la localizacién de los minimos del sistema.

El Potencial que gobierna el sistema hace que cada uno de los puntos tienda
hacia un minimo. Si un pardmetro varia de manera continua hasta un valor critico de
control, y el valor asociado de las variables internas da paso a otro valor, se produce un
cambio «brusco» en el estado del sistema. Los valores criticos constituyen un conjunto
catastrofe. Se produce, asi, el fendbmeno que se ha dado en llamar, muy
espectacularmente, catastrofe, aun cuando es un concepto positivo, constructivo,
benéfico. Llamaremos catéstrofe (en el sentido de la TC) aquel salto brutal que permite
al sistema subsistir cuando deberia cesar de existir. Las «catastrofes» son, por
consiguiente, «maniobras de supervivencia» de un sistema.

Este potencial se caracteriza por aunar todas las fuerzas que convergen sobre
un objeto: esta unica fuerza es cuantificable; ademas, actia de tal manera que las
variables internas responden a la variacion de los parametros colocandose en un minimo
local de la funcién; y, en fin, los minimos del potencial son puntuales, discretos. Se
obtiene asi un Sistema susceptible de un determinado nimero de estados, que posee una
instancia de optimizacion, que selecciona un estado actual en detrimento de otros
estados virtuales o posibles. El potencial de una funcién es la derivada de la energia
potencial respecto de la distancia de la superficie terrestre, y he ahi la razon por la que
se utiliza este tipo de dindmica en una teoria local. Las soluciones de la ecuacion

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 42



PEREZ HERRANZ, Fernando — Miguel: « El tiempo gnéstico (parte 11)»

potencial restringe la clase de fendmenos a los que se puede aplicar: aquellos cuya
dindmica externa es muy lenta y cuya dinamica interna es muy rapida. Thom considera
que la mayoria de los sistemas «relevantes» lo son de gradiente.

Las Dinamicas de Gradiente son sistemas equivalentes a los Sistemas de
Estabilidad Estructural de tipo Liapunov. Tanto en unos como en otros, hay trayectorias
que confluyen en un punto situado en el minimo de la funcion potencial. Intuitivamente
esto significa que todas las soluciones de la ecuacion se mantienen en un entorno finito.
Estas dindamicas conducen de forma natural al concepto de atractor, es decir, la solucion
de la ecuacion en donde convergen todas las trayectorias a medida que trascurre el
tiempo. Cuando queremos conocer el comportamiento cualitativo de un sistema de
ecuaciones diferenciales de primer orden, observamos lo que le ocurre al cabo del
tiempo. Puede ocurrir que el estado alcanzado sea un punto de equilibrio o una solucion
periddica o un aspecto irregular, no periddico, caotico. Estas soluciones dan lugar a
diversos tipos de atractores: Simple, periodico o extrafio. Los atractores permiten definir
los sistemas disipativos como aquellos que tienden al equilibrio y, por tanto, estan
dominados por atractores, frente a los sistemas conservativos o hamiltonianos, donde no
hay atractores propiamente dichos.

Los atractores se encuentran en competicion: a partir de los atractores podemos
interpretar los cambios bruscos, los saltos repentinos, las catastrofes, como causados
por la competicion de atractores, pues los estados internos del sistema no estan aislados
y, como los parametros varian continuamente, los estados alcanzan discontinuidades. La
complejidad de los atractores ha dado lugar a su tratamiento auténomo en la llamada
Fisica del Caos, que desde nuestra perspectiva puede considerarse como Teoria de
Catastrofes Generalizada (TCG). Aqui nos limitamos a estudiar atractores puntuales de
potenciales de gradiente o Teoria de Catastrofes Elemental (TCE), cuyos modelos seran
del tipo de: la maquina de catastrofes, el cliqueador, la plancha eléstica, etc., sistemas
todos ellos que responden bruscamente a un incremento suave de los pardmetros.

Supongamos un sistema que posea una sola variable, un Gnico pardmetro, y
atractores de equilibrio puntual. Los valores de los parametros para los que el sistema se
convierte en inestable dan lugar a los puntos de bifurcacion, que pueden definirse como
aquellos en que varia el numero y naturaleza de los atractores. Si ocurre un cambio en el
comportamiento del sistema, se dice que se ha producido un cambio en la naturaleza del
atractor. Hay dos maneras de realizar este cambio:

i) Catastrofes de bifurcacion o singularidades por degeneracion de los puntos

criticos. El atractor desaparece y el punto se transforma en un punto de equilibrio
inestable.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 43



PEREZ HERRANZ, Fernando — Miguel: « El tiempo gnéstico (parte 11)»

ii) Catéastrofe de conflicto o singularidades por igualdad de valores criticos. En
este caso, aparece otro atractor «mas fuerte» en una vecindad del atractor hasta eliminar
a éste.

De cualquiera de las dos maneras en que tenga lugar la bifurcacion, lo que
ocurre es que el cambio de comportamiento se lleva a cabo de manera brusca, repentina
e irreversible: es a este cambio al que nos referimos con el nombre de catastrofe.

Pues bien, Thom ha tenido la idea de que es posible el estudio de las
morfologias a partir de un concepto de espacio diferente al de la mecéanica clasica:
vacio, homogeéneo e isétopo y en el que corpusculos atomicos ejercen fuerzas directas
entre si segun las leyes newtonianas. El espacio postulado ahora es de caracter local,
lleno y heterogéneo y queda dividido en grupos de puntos regulares-R y catastroficos-
K. Se dice entonces que el conjunto K define la identidad estructural de una
fenomenologia. Es decir: el espacio queda clasificado segun el conjunto de ountos
singulares, por lo que puede afirmarse que la topologia realiza una clasificacion de
tipos cualitativos diferentes, caracterizados por la configuracion de sus atractores y que
son el punto de articulacion entre la interpretacion fenomenoldgica y su descripcion
exacta.

¢Como reconocemos un determinado objeto? Decimos que por su forma.
Ahora bien, estas formas nos son dadas a través de la percepcion (visual, auditiva...). En
la percepcion visual, por ejemplo, la retina del ojo recibe la proyeccion de las
superficies frontera de los contornos visuales de los cuerpos. En la percepcién fonética
las vocales y consonantes estan separadas por fronteras, formas articuladoras inestables,
etc. Este es el lugar en el que se vinculan el lenguaje ordinario que se re-conoce en estas
formas y el concepto de aplicacion matematica. Dos objetos tendran la misma forma si
pueden transformarse el uno en el otro junto con los inavariantes. La estrategia a seguir
parte de la concepcion de que en las formas podemos encontrar aspectos que
permanecen, lo que en matematicas se Ilama invariantes topoldgicos. La cuestion se
circunscribe a estudiar las singularidades estables de las formas matematicas (y no de
las intuitivas).

Nos interesa, por tanto, conocer estas invariancias, saber si dada una forma
particular es estructuralmente estable, si permanece cualitativamente igual bajo
pequefias perturbaciones. Pues bien, el topélogo Hassler Whitney?® observé dos tipos de
singularidades genéricas; todas las demas desaparecen bajo pequefias perturbaciones,
i.e.,, toda singularidad de una aplicacion suave, si es perturbada ligeramente, se

- WHITNEY, H.: “Mappings of the plane into the plane ”, Ann. Of Math., 2, 62, 1955, pp. 374-410.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 44



PEREZ HERRANZ, Fernando — Miguel: « El tiempo gnéstico (parte 11)»

descompone en pliegues y cuspides. Thom prosiguio este camino y consiguio establecer
un teorema de clasificacion de singularidades para una o dos variables internas, [, y
hasta cuatro parametros, [1. El recorrido comporta dos partes:

I. Por una parte, el estudio de las razones de la estabilidad. Thom demostré que
en un sistema lo importante era conocer el nimero de direcciones en que degenera un
punto critico. Este nimero se denomina corrango y viene a ser la contrapartida
matematica de la clausula latina ceteris paribus: del resto de variables se puede
prescindir. Los Teoremas de Morse-Splitting indican y justifican la fuente de
inestabilidad de una familia de funciones: i) Por la degeneracion de los puntos criticos
(catastrofe de bifurcacién). ii) Por la igualdad de los valores criticos (catastrofe de
conflicto). Podemos medir, computar, la inestabilidad de una funcion f,
estructuralmente inestable: i* Definiendo su grado de degeneracion. ii* Estableciendo
sus valores criticos. Esta medicion estd determinada por el nimero de variables de
estado de la funcion.

I. Por otra, y una vez conocida la inestabilidad de un sistema, se tratara de
estabilizarlo. Las propiedades cualitativas de ciertos puntos —Illamados «no criticos» y
de los puntos Morse— no son afectadas por pequefias perturbaciones producidas en su
vecindad. Pero otros puntos —llamados «degenerados»—, por el contrario, si que lo
son. Al definir un punto critico como degenerado queremos significar que la tangente
horizontal corta a la funcion en dos 0 mas puntos, aunque confundidos. Habra tantos
puntos confundidos cuantas derivadas se anulen. Esto permite introducir el concepto
fundamental de despliegue de una funcién. Una funcién, como x> no tiene un Gnico
punto critico, sino j4 coincidentes! Mediante una perturbacion adecuada pueden
separarse, descubriendo una gama mucho mas rica que, pongamos por caso la funcion
x3. Dada una funcion f : R" [0 R, podemos definirla segin la configuracion critica, i.e.,
segun el nimero y disposicion de los puntos criticos. Si a todas las funciones que
poseen el mismo tipo de configuracion las incluimos en el mismo tipo, se puede
establecer una jerarquia de tipos cualitativos. ;Cémo se pasa de uno a otro? Thom ha
introducido el fundamental resultado de la transversalidad. Dos variedades X y Y se
intersectan transversalmente de manera genérica, es decir, que por mas que se las
prolonguen «se evitan», no es probable que se encuentren; si lo hicieran, bastarian
pequefias deformaciones para hacer explotar los puntos donde sus tangentes valen cero,
en multiples intersecciones transversales. Por eso puede decirse que la transversalidad
es estable y la inestabilidad procede de la falta de transversalidad. La idea de Thom —
formalizada por Malgrange— es la de que toda inestabilidad puede eliminarse por
pequefia deformacion, para lo que se requiere el concepto de codimension.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 45



PEREZ HERRANZ, Fernando — Miguel: « El tiempo gnéstico (parte 11)»

La idea de codimension es la siguiente: Supongamos un punto P que se
encuentra en un objeto cuya codimension es Cd, en un espacio de n dimensiones. Como
estamos tratando de establecer el concepto de estabilidad, nos interesa que la familia de
ese objeto contenga todos los puntos del entorno de P. Para ello se necesita que se
genere un objeto geométrico de dimension n y que no se quede ninguno de los puntos
fuera. ¢Cuantos parametros se requeriran para lograrlo? Tantos como sea el nimero de
su codimension. Sea una curva C cuya codimension es 2. Tomemos el punto P de un
espacio de tres dimensiones. Para que la familia de este objeto C sea estable ha de
contener todos los puntos del entorno de P. Para ello se necesitan 2 parametros que
equivalen a la codimension: uno para construir una superficie y otro para un espacio
tridimensional. Si ahora tenemos un plano y un punto en ese plano, solo se necesita un
parametro para cubrir todos los puntos del entorno de P, que coincide con la
codimension 1.

Pues bien, a partir de la combinacién de ambos conceptos, corrango y
codimension, se obtienen los siguientes casos que, mediante algunos tecnicismos,
vinculan los gérmenes de una o dos variables con los despliegues segln los parametros
(a, b, c, d) (Cuadro 3).

NOMBRE CLASES GERMENES DESPLIEGUES

Pliegue A, x3 x3 + ax

Cuspide A.s +x* x* + ax? + bx

Cola de Milano A, x° x° + ax3 + bx2 + cx

Mariposa A.s +x° x® + ax* + bx® + cx2 + dx

Hiperbodlica D., X2y +y3 X2y +y3+a (y2—x?) + bx +cy

Eliptica D_, X2y —y8 X2y —y3+a(y?+x?) + bx +cy

Parabélica Ds x2y+y* x2y +y* +ax + by + cx2 + dy?
Cuadro 3

En otras ocasiones [Pérez Herranz (1996a,b) y Lopez Cruces (1998)] hemos
mostrado como los atractores modelan los sustantivos; como los diferentes estratos
separados por conjuntos catastrofe modelan los adjetivos; como las trayectorias que
cruzan los estratos o tipos cualitativos modelan los verbos; en este contexto semi-
formalizado, hemos definido las preposiciones como marcas que tienen por objeto
precisar las trayectorias (verbos), los atractores (sustantivos) o los estratos (adjetivos)
(de ahi el nombre que propusimos para las preposiciones: «precisadores topologicos»)
[Hustracion 2].

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 46




PEREZ HERRANZ, Fernando — Miguel: « El tiempo gnéstico (parte 11)»

Trayectorias

Verbo

Tipos
cualitativos o
esfrafos

Afractores
Sustantivos

Precisadores
topoldgicos

ESTRUCTURA TOPOLOGICA DE LA ORACION
ILUSTRACION 2

ILUSTRACION 2. Estructura topoldgica de la oracion

Las coordenadas en las que se definen las singularidades vienen definidas por la
cantidad, por la cuantificacion de los parametros, que establecen la escala de los
fenémenos.? El componente central de la frase u oracion es el verbo, que se encuentra
en un continuo estado de privacion (®3,A0946(1 H=*4V2E®4H), por lo que tiene

% - Un parametro hay que entenderlo en el sentido en que lo hacen las ciencias. En termodindmica, por
ejemplo, el comportamiento de los gases se describe para el caso ideal por la ecuacion de estado: PV =
nRT (donde P es la presion, V el volumen, n la cantidad de moles, R la constante de los gases y T la
temperatura). Esta ecuacion puede desarrollarse materialmente introduciendo un pardmetro f Ilamado
fugacidad, que representa una presion corregida, es decir, un parametro que corrige la presion del gas
teniendo en cuenta su compresibilidad para acercarse al caso REAL. Para hacer més precisa esta nocién
se introduce el parametro llamado «coeficiente de fugacidad» [ = f,/P, que describe cuanto se aleja de la
idealidad el gas considerado.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 47



PEREZ HERRANZ, Fernando — Miguel: « El tiempo gnéstico (parte 11)»

necesidad de sustantivos —de atractores—para realizar la significacion. La funcion del
verbo es la de saturar esta privacion al evocar actantes. Si la privacion comporta la
entrada en un estado de metaestabilidad, eso significa, como ya ensefiara Aristoteles,
que la privacion es “de alguna manera forma” [Fisica, 193 b, 19] y entonces, el acto
realiza la potencia y colma la privacion. Semantica Topoldgica y Nueva Retorica se
acercan porque consideran que la unidad linguistica no es el nombre, sino la frase y aun
el discurso, debido a una de las caracteristicas fundamentales del modelo linguistico de
la ST: la jerarquizacion de los verbos, que se tratara mas adelante. En el cuadro 4 se
ofrecen los distintos componentes del campo cientifico del lenguaje tal como lo plantea
la ST.

Asi pues, se postula un sustrato que, desde el punto de vista extensional, puede
definirse como el objeto propio de la ontologia general: el continuo. El sustrato asegura
la conexion entre los diversos géneros incomunicables entre si; los géneros, a su vez,
aseguran la conexion entre los individuos, pues pertenecen a un mismo género todas
aquellas entidades (A, B) que pueden ponerse en conexién por medio de deformaciones
continuas (de A a B). El criterio del individuo es, propiamente, morfologico y no
pragmatico. Sefialaré, a continuacion, dos caracteristicas relevantes de la ST: la
clasificacion de las categorias semanticas y la propiedad de jerarquizacion de los
verbos.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 48



PEREZ HERRANZ, Fernando — Miguel: « El tiempo gnéstico (parte 11)»

MUNDO REFERENCIAL
N-dimensional y tetra-dimensional (Infinito-Continuo)

[R]
Conceptualizacion (escenas) [Biologia]
SEMANTICA PROFUNDA
[RY

TEORIA DE LAS CATASTROFES DE RENE THOM
o Teoria topoldgica de las singularidades  [Topologia]
Lengua prototipica (verbos + actantes) (Fillmore)
[Ldgica]

LOGICA FORMAL, ANALISIS O LOGICA ESTANDAR
Sintaxis prototipica
Soluciones especificas de las lenguas efectivas
Proceso de linealizacion:

De las pregnancias a los signos
[RY]

[Semiotizacion]

Interpretacion e identificacion
Proceso de enunciacion
Leng,..Leng,..Lengs...Leng4 ... ... Leng
[Gramética]

Discursos de cada una de las lenguas: retérica, ideologias...
Pragmética
Estructura superficial
Morfosintaxis Fonética
[Técnicas de traduccion...]

MUNDO LINGUISTICO
Generatividad lineal e infinito-discreta
Oraciones finitas: «fatiga del lenguaje»
[Tecnologia y sociedad]

Cuadro 4

a) Categorias semanticas contempladas por la ST.

Singularidad Morse: No tiene espacio externo o de control y es estable bajo
pequefias deformaciones. Modeliza los procesos continuos, expansivos, sin accidentes,
representado por los verbos del tipo: ser, existir, vivir... en un dominio ilimitado;
persistir, en el sentido de cualidades inalienables que constituyen la identidad de un
objeto; tener, poseer... un objeto de manera estable; estar situado en... La manera mas
simple de representar un estado es un verbo impersonal (cero-valente o sin sujeto, en la
terminologia de Tesniére). Como no tiene espacio externo o de control, el verbo por
antonomasia de este logos es el verbo ser, precisamente, y paraddjicamente, porque no

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 49




PEREZ HERRANZ, Fernando — Miguel: « El tiempo gnéstico (parte 11)»

es un verbo, sino la base de la predicacion. Es un verbo «fijo» o «petrificado», como
quiere Petitot.

Singularidad pliegue: Corresponde al primer sistema dindmico inestable bajo
pequefias deformaciones. Modeliza los procesos de aparicion o desaparicion subita. Si
los parametros que se toman son el espacio y el tiempo, entonces admite dos
interpretaciones: una espacial, y entonces la catéstrofe «pliegue» simboliza la frontera y
los extremos; otra temporal, y entonces simboliza comenzar algo y finalizarlo. Al
considerar el pardmetro como una variable p, se afiade una segunda dimension al
conjunto de bifurcacion: la linea se convierte en una superficie y el punto de bifurcacion
en una linea-frontera, por lo que representa el arquetipo del nacimiento / muerte vy,
también el arquetipo de las fronteras, de los bordes. Define las situaciones en que una
corriente se canaliza, de manera que ya no se extiende ilimitadamente, dando lugar al
nacimiento de cilindros, de conducciones, de cauces. Los verbos caracteristicos son:
entrar, salir, abandonar... aparecer, desaparecer, comenzar, terminar, casarse,
morir... (No hay gradacion en el paso de un estado a otro). Se expresa mediante verbos
neutros (uni-valentes, con sujeto pero sin complemento). Es un arquetipo asimétrico.

Singularidad cuspide: Como la codimension de esta singularidad es 2, existen
caminos diferentes para cruzar su espacio de control. Hay dos modos de darse: O bien
es una catastrofe de conflicto —da lugar a grafos fisicos y los minimos se interpretan
como estados—; 0 bien catastrofe de bifurcacion —da lugar a grafos bioldgicos y se
interpretan como actantes—. Es el arquetipo de las ideas semanticas de reunién y
separacion y también de la flecha del tiempo; es el proceso tipico de la irreversibilidad.
La existencia de los agentes o atractores es asimétrica; uno de ellos es el dominante y el
otro el dominado, por lo que hay conflicto de atractores. Se pasa de un estado
cualitativo a otro. Un atractor a; pasa de un estado a otro estado a,. Por tanto, hay una
organizacion bipolar cualitativa en el cambio. La interpretacion mas usual en Thom —
fundamental en biologia— es el arquetipo de la captura / emision, y el ejemplo por
antonomasia: «El gato caza al ratén» [véase Pérez Herranz (1995)]. Se expresa
mediante la frase transitiva clasica: Sujeto-Verbo-Objeto, SVO. El sujeto es el atractor
que sobrevive a la catastrofe y triunfa; el objeto sufre la catastrofe y puede llegar a
perecer (0 viceversa). Estos verbos bivalentes compuestos de sujeto mas complemento
directo, del tipo: agarrar, amar, asir, atrapar, capturar, cazar, coger, comer, dominar,
escapar, huir, juntar, pillar, poseer, rechazar, separar, sofiar, tomar, unir... comportan
la identidad entre el sujeto y el objeto.

Singularidad cola de milano: Combina las caracteristicas del pliegue y la

cuspide. Las singularidades fisicas tienen que ver con un régimen condenado a
desaparecer, pero que, antes de que eso ocurra, salta a otro régimen metaestable, que

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 50



PEREZ HERRANZ, Fernando — Miguel: « El tiempo gnéstico (parte 11)»

también desaparece. Espacialmente puede interpretarse como la accion de emitir algo
que desaparece: las irisaciones, los destellos; temporalmente, como la accion de rasgar,
aserrar, golpear, hendir... Es el arquetipo del casi, del estar a punto de algo. En
biologia se ejemplifica con el «suicidio», algo que se autodestruye.

Singularidad mariposa: La codimension de esta singularidad es 4, asi que el
conjunto de bifurcacion es tetradimensional y no se pueden representar sino secciones
de él (por ejemplo, en diferentes planos del tipo: (a,b), (b,c)...) La seccidon mas rica que
podemos realizar tiene cinco atractores: tres minimos y dos maximos. La semantica de
la accién de donar algo a alguien; el desplazamiento: ir de un sitio a otro por
mediacion de algo, al modo de la clasica morfologia: Fuente-Mensajero-Receptor. La
interpretacion espacial tiene la estructura de un recipiente que se llena con algin objeto:
el bolsillo, la bolsa, el saco, y la temporal, la estructura del don, de la recepcion. Es el
arquetipo del compromiso, de la transferencia, del paso a un efecto por mediacion de
algo. Ir de un sitio a otro pasando por un tercero. El paso se puede realizar por
mediacion de zonas diferentes: «El cielo se oscurece y se torna negro». Esta es una
interpretacion central en Thom. Combina el arquetipo de emisién con el de captura,
convirtiéndose asi en el arquetipo de transferencia. Por ejemplo: «Eva da una manzana
a Adan». Es el arquetipo de la accion indirecta. El segundo atractor o agente no seria
sino un medio auxiliar. Se expresa por medio de verbos trivalentes, que poseen Sujeto,
Objeto y Destinatario.

Singularidad umbilica hiperbdlica: Es la semantica de los estados de
relajamiento; del sexo femenino. La interpretacion espacial simboliza la cresta de la ola,
la béveda, el receptaculo; la temporal: recubrir, hundirse (pero abriendo un hueco). Es
el arquetipo de prehension . En esta singularidad hay tres atractores: un Sujeto, un
Objeto y un Instrumento. Estos dos forman un complejo metaestable que, al
aproximarse al Sujeto, se deshace y el Sujeto captura al Objeto: la accion de atraer hacia
si algo y quedarselo, de ponerse o colocarse un Obijeto.

Singularidad umbilica eliptica: La semantica de los estados de tensién y del
sexo masculino. La interpretacion espacial queda simbolizada por los objetos estilizados
y agresivos: aguja, puya, pelo; la interpretacion temporal: el rompimiento en punta, la
perforacion, el pinchazo... Es el arquetipo del mensajero indirecto y de la accion de
penetrar. Trayectorias del arquetipo del mensajero: Se parte de cuatro atractores: el
Sujeto a; que emite un Mensaje a4 a traves de un Mensajero a, a un Destinatario as ; el
Mensajero va junto al Sujeto, que se escinde, emitiendo un atractor, que es capturado
por el propio Mensajero; pero el estado conseguido es metaestable, por lo que el
Mensajero se dirige al Destinatario, que captura al atractor-Mensaje y libera al
Mensajero, que ya puede alejarse. Mas formalmente: a; emite a4; el atractor a; lleva,

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 51



PEREZ HERRANZ, Fernando — Miguel: « El tiempo gnéstico (parte 11)»

conduce o transporta al atractor a4, que es encerrado por as; el atractor a4 es tomado por
az y a4 desaparece en el campo de a3, dejando libre a a,. Por la dificultad de acceder a él
de manera inmediata (cuspides), ha de establecer una conexion con mediadores. La
razon puede encontrarse en la resistencia de materiales, en la lejania entre atractores, en
la poca afinidad ideologica, etc. Se requiere, por lo tanto, de un intermediario; por
ejemplo, de un mensajero as. Pero este intermediario, este mensajero no puede realizar
esta accion si no es con ayuda de un instrumento que le socorra a;.

Singularidad umbilica parabdlica: Es la seméantica mas compleja. La
interpretacion espacial remite al chorro, la boca...; la temporal al brotar un chorro,
abrir y cerrar, horadar, cortar, pellizcar, barajar... Arquetipo de la escision, de la
reproduccion sexual, de la comparacion, que es una clase de conflicto cualitativo
artificialmente provocado entre dos objetos. Un atractor aj, el sujeto, con ayuda de un
instrumento as, provoca una escision en el otro atractor, el objeto a,, que se parte en
dos, a; y as. Una de las partes escindidas es capturada por el instrumento as. Esta
morfologia es muy rica y muy comun en el mundo. Asi los verbos: cortar, resolver,
dilucidar, zanjar, desgarrar, arrancar, cavar, horadar... La accion de cortar en trozos
antes de comer es el ejemplo mas significativo de esta singularidad. La umbilica
parabdlica contiene jerarquicamente a todas las demas singularidades, ya que las
umbilicas hiperbolica y eliptica son «deformaciones topoldgicas» suyas. Esto nos da
pie para sospechar que el arquetipo «umbilica parabdlica» puede aparecer desplegado a
través de ambos arquetipos. Corresponde al modelo genérico de la Teoria de los
Opuestos. (No deja de ser interesante que Nietzsche haya visto en los verbos de este
tipo —disgregar, separar, escindir..— la expresién de la «voluntad de poder» [La
voluntad de poder, I, 73].

b) La jerarquizacion de los verbos.

La ST tiene como objeto el estudio de los arquetipos semanticos, que, por
definicién del modelo topoldgico, quedan incorporados los unos en los otros segun la
estructura geométrico-proyectiva. Asi, por ejemplo, cada verbo que pertenece a un tipo
de singularidad superior contiene —como seccion, corte o proyeccion suya— las
singularidades de tipo inferior. Podemos decir que cada arquetipo semantico incluye
multitud de verbos modelizados por arquetipos jerarquicamente inferiores, de la misma
manera que cada figura topoldgica incluye multitud (infinitas en principio) de
proyecciones. Esto significa que los arquetipos mas simples puede ser inferidos
dindmicamente, de tal suerte que, por ejemplo, la clispide es corte, seccidn o proyeccion
de una mariposa, pero también lo es de una umbilica, etc. Llegamos, asi, a una nocion
cuasi geométrica de inferencia [véase Wildgen (1982), Pérez Herranz (1996)]. Un
sencillo ejemplo debido a Wildgen servira para hacer explicita esta idea.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 52



PEREZ HERRANZ, Fernando — Miguel: « El tiempo gnéstico (parte 11)»

Sea la frase «Eva (a;) da una manzana (a;) a Adan (as)», que ejemplifica el
arquetipo de transferencia As. Supongamos que los atractores son a;, a; y as. Entonces
podriamos encontrar ciertos arquetipos que son sus secciones:

Asi, los arquetipos de emision y de captura A; como componentes del arquetipo
de transferencia, As.: «Eva (a;) da una manzana (az)» «Una manzana (a;) es cogida por
Adan (az)», «La manzana aparece (az)», «La manzana desaparece (az)».

Pero en estos arquetipos se encuentra, a Su vez, y como seccién suya, la
estabilidad Morse, A;: «Adan existe (az)»; «Eva existe (a;)» y «La manzana existe (az)»
[Cf. Pérez Herranz (1996)].

Se debe precisar que esta inferencia va de las singularidades mas complejas a las
mas simples y nunca al contrario (podria denominarse este proceso el «dogma de la
topologia» en recuerdo del «dogma de la biologia molecular», que va del ADN a las
proteinas, pero nunca al contrario). Es decir, podemos pasar de una mariposa a una
cuspide pero nunca a la inversa. En el ejemplo, se puede pasar («inferir») de dar a coger
y a ser; pero de ser no se puede pasar a ningun otro verbo en concreto, porque ser se
encuentra en cualquier corte o proyeccion [llustracién 3].

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 53



«— ¢ « [A, ;) Cispide
«— ¢ « (A ) Mariposa
Morse « ¢ « [A)] Plieque «— & « (A,) Cola de milano\ Ab

«— ¢ « [A,) Mariposa
«— ¢ « [A;) Cispide

« ¢ « (£,.) V. Hiperbélica

/ « & « (D;) Parabélica—E®
«— ¢« (D) U. Eliptica

Mota: El signo « « € « » significa la direccidn en que se
lleva a cabo un corte o seccidn de la figura s-dimensional.
Esta caracteristica procede de loz infinitos cortes que

pueden establecerse y que muestran todog los matices que
puede tomar una estructura,

JERARQUIZ ACION DE LOS VERBROS
ILUSTRACION 34

ILUSTRACION 3 A. Jerarquizacion de los verbos
segun proyecciones topoldgicas

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 54



PEREZ HERRANZ, Fernando — Miguel: « El tiempo gnéstico (parte 11)»

UMBILICAS S

u

CVUSPOIDES

PARABOLICA
u. LE
eliptica ELIPTICA
u. u. u.,
hiperbdlica hiperbdlica HIPEREBOLICA
tnariposa tnariposa mariposa MARIPOSA
cola de cola de cala de cola de COLA DE
milano milano milano milano MILAMNO
cizpide cizpide cizpide cizpide cizpide CUSPIDE
pliegue pliegue pliegue pliegue pliegue pliegue PLIESUE
morse morse morse morse morse morse morse MORSE
JERARQUIZACION DE LOS VERBOS
ILUSTRACION 3 B
ILUSTRACION 3 B. Jerarquizacion de los verbos
segun clases ldgicas
Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 55



SANCHEZ CORREDERA, Silverio: «Para una teoria de la justicia. Cuatro criterios determinantes»,

PARA UNA TEORIA DE LA JUSTICIA. CUATRO CRITERIOS

DETERMINANTES.
Silverio Sanchez Corredera

1. Las teorias de la justicia de Platon y Rawls.

La filosofia politica del mundo occidental ha tratado de concordar la politica con
la moralidad desde Sdcrates, Platon y Aristoteles hasta nuestros dias.

Las distintas clases sociales estan compuestas para Platén® por individuos de
distinto calibre ético, unos estan forjados para la vida econémica y productiva, otros
para la defensa de los nobles ideales ciudadanos y los ultimos para la toma de
decisiones politicas justas basadas en el conocimiento y en la prudencia. Estos
contornos que sefiala Platén habria que replantearlos hoy en otros términos distintos de
las estrictas tres clases sociales, pero, sin duda, la idea de articular la diferente
funcionalidad y utilidad de las capacidades que pueden poner los ciudadanos con el bien
conjunto resultante, sigue siendo un reto ahora. Platon dej6 apuntada una teoria sobre la
justicia, basandose en la articulacion de las capacidades de los sujetos humanos, en
cuanto son distributivamente diferenciables en tres clases y atributivamente articulables
en un todo armonico.

John Rawls, recientemente?, ha abordado una teoria de la justicia con la
intencion de ponerse a la altura de los tiempos. Siguiendo la estela formalista kantiana®,
insiste Rawls en un enfoque de la justicia donde los componentes formales ético-
morales modelan el entramado desde donde es concebible: la justicia procederia de
proponer reglas extraidas de una situacion originaria en la que un «velo de ignorancia»
suspenderia formalmente nuestras actuales circunstancias vitales, con sus ventajas y sus
desventajas, impidiendo partidismos no equitativos y promoviendo, de este modo, la
equidad social, concebida como la distribucién mas justa posible, que se concibe dentro
de una doble regla o maximin, segin la cual 1°) aunque no s6lo es inevitable sino
deseable que algunos cobren ventaja en el conjunto del grupo (rompiendo
aparentemente la equidad) cuando ello redunde en beneficio general, 2°) habria que
compensar este fendmeno mediante ventajas de resarcimiento a favor de los menos
favorecidos. La idea Gltima a la que se apela para recomponer los necesarios
desequilibrios es la de igualdad, y, por tanto, se trata de un principio directriz ético.

Platén parece apelar mas bien, en contraste con Rawls, a un principio rector de
caracter moral —mas que ético- en cuanto se trataria de un criterio para articular la
maxima ventaja general social no desde la igualdad de los ciudadanos sino desde su
funcionalidad politica, desde aquello para lo que son Utiles. En Platon prima mas el
deber ciudadano, en Rawls, al contrario, los derechos de las personas. Sin embargo,
podrian registrarse muchos puntos de confluencia entre ambas teorias de la justicia,
pero, con afan, precisamente, de no enconar innecesariamente ambos modelos, diremos

1 PLATON: vid. la teorfa de la justicia en La Republica, corregida y atemperada en El Politico y en Las
Leyes.

2 RAWLS, John: Teoria de la Justicia, México, Fondo de Cultura Econémica, 1997 [1971].

¥ KANT, L.: vid. fundamentalmente la Fundamentacion de la metafisica de las costumbres, La metafisica
de las costumbres y la Critica de la razén préactica.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 1



SANCHEZ CORREDERA, Silverio: «Para una teoria de la justicia. Cuatro criterios determinantes»,

que parte de su enfrentamiento nace del mismo contexto socio-histérico donde se
enclava cada teoria.

Ahora bien, la reflexién desarrollada en estas dos ambiciosas teorias nos da pie
para preguntarnos si pueden constatarse las partes determinantes que habrian de
configurar una teoria de la justicia que aspirara a ser completa.

2. Partes constituyentes, integrantes y determinantes de la Justicia.

Diferenciamos las partes determinantes de las partes constituyentes y de las
partes integrantes®. Entenderemos por partes constituyentes el conjunto de componentes
politicos, sociales y personales en cuanto desde su mera actividad no se hace posible la
configuracion del «reino de la justicia». Las partes constituyentes no son, por
definicion, del mismo orden dimensional que el todo, lo que aqui significa que las
funciones que ejercen esas partes no son por si mismas capaces de articular una
sociedad justa, del mismo modo que una determinada cantidad de arcilla y de agua no es
suficiente por si mismo para configurar un anfora. Los sentimientos que aspiran al
reequilibrio de las cosas, la transparencia que opera en la relacion entre los grupos
sociales y el desarrollo de las reglas de juego politico pueden ser partes constituyentes
de la Justicia, pero por si mismas no habran todavia de configurar eso que se llama
Justicia, porque aunque materialmente son precisos estos componentes, no se relacionan
todavia a la escala formal adecuada. Estos elementos intervendran como constituyentes,
si, pero para integrarse entre ellos, deberan elevarse a un estatuto formal superior.

De otro lado, las partes integrantes si son del mismo orden dimensional que el
todo, pero la pura suma o reunién de estas partes no configura tampoco el reino de la
justicia sino que necesita de una estructura formal que las determine a entrar dentro de
las relaciones ajustadas de las que se trate. Parece bastante obvio que como partes
integrantes del fendmeno social buscado de la justicia ha de entrar el sujeto maduro,
equilibrado, con capacidad y finalidad de operar racionalmente en el trafago de las
conveniencias y los enfrentamientos interindividuales (es decir, el sujeto que en sus
operaciones sea ya €l mismo justo, a su escala), han de entrar también los grupos
sociales que efectivamente promueven dindmicas que alcancen antes o después a
aumentar los grados de justicia en las relaciones sociales (es decir, los grupos que en sus
operaciones actlen ya ellos mismos dentro de una determinada justicia, a su escala), y
finalmente han de intervenir las instituciones politicas que por su propia funcién tienen
como cometido la Justicia, es decir, todas aquellas instituciones que juzgan, que legislan
segun normas de justicia y que tienen capacidad para aplicar y controlar las leyes, es
decir, los poderes judicial, legislativo y ejecutivo, en cuanto se deben a la Justicia. En el
ejemplo del anfora las partes integrantes serian por ejemplo el vaso-recipiente, las dos

asas y el cuello alargado que la componen, y, si se rompiera, las partes
reconocibles de esa vasija que podrian pegarse una a otra, sin que al romperse se haya
pasado a las particulas de arcilla constituyentes. Al nivel de las partes integrantes lo que
se esta apuntando es que la justicia actual se construiria desde tramos anteriores de
justicia que han de ser reconfigurados y no, por ejemplo, desde un puro modelo a seguir

* Hemos tomado estos conceptos de BUENO, G.: Teoria del cierre categorial. Oviedo, Pentalfa, 1992-
1993, 5 vols.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 2



SANCHEZ CORREDERA, Silverio: «Para una teoria de la justicia. Cuatro criterios determinantes»,

ni directamente con buenos sentimientos, con buenas acciones o con buenos ideales; o,
dicho de modo més concreto, que una ley justa debe hacerse contando con leyes previas
que contendrian ya de algin modo también tramos de justicia. Para acceder a un
determinado estado de Justicia (nuevo) es preciso partir de otros elementos estructurales
que contengan un determinado grado previo de justicia. En este sentido, la justicia no se
concibe como partes sustantivadas positivas que vendrian a sustituir a otras partes
negativas injustas sino mas bien como una funcion que puede intensificar o degenerar
las relaciones armdnicas (justas) o disonantes dentro de un todo conflictivo.

Ahora bien, ¢cudles son los componentes determinantes de la Justicia? Las
partes determinantes de la Justicia estan sujetas entre si a relaciones logicas de
interseccion, es decir, que no podran desarrollar la Justicia si no confluyen en sus cursos
operatorios los elementos capaces por sus funciones formales de relacionarse dentro de
esa armonia tipica que viene en denominarse Justicia. Han de darse todos los criterios
necesarios y han de darse en cuanto funcionen con capacidad de conjugarse entre si; de
otro modo, el afan de justicia, no sera mas que una vana aspiracion idealista y no se
determinara materialmente. Pero ¢;cuales son esos criterios? Establecemos, como
contribucion a una teoria consistente de la justicia, los siguientes criterios
determinantes: 1) la igualdad, 2) la Ley, 3) la lucha efectiva por lo que se estima
racionalmente justo (dentro de un grupo social) y 4) la defensa de un modelo ideolégico
razonable de justicia frente a otros modelos posibles con los cuales poder contrastarse y
de cuyo contraste recibe su consistencia y su potencia. El criterio tercero desestima que
puedan aducirse luchas por la justicia de caracter s6lo nominal que no consigan
homologarse racionalmente en un determinado contexto socio-historico (no se nos
escapa que esto a su vez deberia ser fundamentado, pero habremos de dejarlo para otra
ocasion; de momento, sea suficiente lo que intuitiva y convencionalmente pueda
entenderse por «lucha “racional” por la justicia»). El cuarto criterio presupone que toda
lucha se da en el seno de un determinado modelo ideoldgico —que habria
coherentemente que asumir-, el cual esta obligado a ser razonable, es decir, esta
obligado a que en el contraste con los demas modelos entren elementos racionales
(aunque no decimos que exclusivamente racionales) que hagan posible que el contraste
no quede reducido meramente a la lucha pura y dura de la oposicion o destruccion
mutua.

Platon eligié la Ley y Rawls la igualdad, nosotros pretendemos insistir en la
conveniencia de completar estas variables. Decimos que Platdn eligio la Ley en cuanto
su Calipolis —bella ciudad o ciudad ideal- vendria determinada por el cumplimiento de
la «ley natural» para la que ha nacido cada uno de los ciudadanos (segun que predomine
en cada cual el alma apetitiva, la irascible o la prudente). La justicia se hara cuando los
sujetos individuales y las clases a las que pertenecen (productores, defensores y
gobernantes) se armonicen de tal modo que la naturaleza de cada cual (su «ley ética») se
integre funcionalmente en el conjunto del Estado (la ley moral del Estado: «que cada
cual cumpla jerarquicamente con su funcién»). EI mismo Platon, critico de si mismo,
dando muestras de la dificultad utopica de cerrar el circulo de la ley manifestara que
«este Estado perfecto, cuyo plan hemos trazado, no aparecera jamas sobre la Tierra, ni
verd la luz del dia».

Por su parte, Rawls elige la igualdad como elemento estructurador de su teoria
de la justicia en cuanto detras del velo de ignorancia, detras del maximin y detras de las
formulas a favor de la equidad y de la imparcialidad, lo que opera fundamentalmente es

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 3



SANCHEZ CORREDERA, Silverio: «Para una teoria de la justicia. Cuatro criterios determinantes»,

el criterio de igualdad. Rawls, como Platén, tampoco se manifiesta resueltamente
dogmaético: «He tratado de exponer una teoria que nos permita comprender y valorar
estos sentimientos acerca de la primacia de la justicia. El resultado es la justicia como
imparcialidad: articula estas opiniones y mantiene su tendencia general. Y aunque no es,
naturalmente una teoria plenamente satisfactoria, ofrece, en mi opinion, una alternativa
a la interpretacion utilitaria que durante tanto tiempo ha ocupado el lugar preeminente
en nuestra filosoffa moral»°.

3. El juego de la diferencia entre ética, politica y moral

Antes de fundamentar los cuatro criterios determinantes de la Justicia tenemos
que aclarar la diferencia entre ética, politica y moral con la que venimos operando. Todo
el mundo concede, seguramente, que la politica no ha de confundirse y no se confunde
de hecho con la ética. Pero, ¢por qué afirmamos que la moral no ha de confundirse con
la ética ni tampoco con la politica, cuando al contrario se identifica con facilidad unas
veces con los valores éticos y otras con los ideales politicos?

Entendemos por moral un determinado tipo de actividad humana que se rige por
una légica y por una finalidad concretas. Esta l6gica y finalidad determinan que la
moral no sea lo mismo que la ética ni tampoco lo mismo que la politica. Etica y politica,
a su vez, se rigen por logicas y finalidades diferentes. Mientras que la ética sigue una
I6gica distributiva y la politica atributiva, la moral se constituye en medio de un doble
movimiento légico, por una parte combinatorio (clases combinatorias) y, por otra,
porfiriano (clases porfirianas). Las relaciones en las que necesariamente entran las
actividades morales con las politicas y con las éticas haran que refluyan en la moral
caracteres distributivos y atributivos, de los que estos dltimos resultaran
preponderantes®.

Por otra parte, hemos de decir que se da a menudo una persistente confusion
entre la moral y la ética, estableciendo por encima de cualquier diferencia particular una
sinonimia fundamental. Se utilizan casi siempre ambas indistintamente o una mas que
otra preferentemente, con pequefios matices connotativos que los vuelven mas
conjugables segin con qué contextos, pero en definitiva para significar esencialmente lo
mismo. La ética y la moral tendria que ver con los principios que delimitan el bien y el
mal de las acciones humanas. Pero esto es decir demasiado y, por ello, demasiado poco.
El bien y el mal genérico poco significan separados de los campos efectivos de
actividad donde se desarrolla la interdependencia humana. Tampoco supone ninguna
gran aportacion tratar de asimilar la ética con la vertiente tedrica de los valores y la

> RAWLS, John: Teoria de la Justicia. México, Fondo de Cultura Econémica, 1997, pag. 529.

¢ Hemos fundamentado los aspectos técnicos de esta distincién en nuestro Jovellanos y el jovellanismo,
una perspectiva filosofica (Pentalfa, 2004), en su parte primera «Teoria e-p-m. Definicién de ética,
politica y moral»(pags. 13-137). A su vez, esta distincion supone un desarrollo de las tesis que Gustavo
Bueno propone en El sentido de la vida (Pentalfa, 1996). Hemos tratado de desarrollar y divulgar estas
ideas en: «Etica, Politica y Moral. Un desarrollo desde las propuestas de Gustavo Bueno», en Filosofia y
Cuerpo. Debates en torno al pensamiento de Gustavo Bueno. Madrid, Libertarias, 2005, pags. 177-184.
También en: «Los conflictos entre Etica, Moral y Politica: criterios para su negociacion», Cuadernos de
Informacioén y Comunicacidn, vol. 8, Facultad de Ciencias de la Informacion, Servicio de Publicaciones
Universidad Complutense, 2003, pags. 39-60. Y ademéas en los libros de texto siguientes: Etica, 4° de
E.S.O, tema 2, Grupo Diaita, Ed. Eikasia, Oviedo, 2003, y Filosofia 1° de Bachillerato, temas 13 y 17.
Grupo Metaxy, Ed. Eikasia, Oviedo, 2004.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 4



SANCHEZ CORREDERA, Silverio: «Para una teoria de la justicia. Cuatro criterios determinantes»,

moral con el lado préctico, porque aunque quepa establecer esta diferencia, cbmoda para
algunos usos, primero, basta con utilizar la expresion «teoria de» para conseguir ese
objetivo y, segundo, se desarticula una de las diferencias subyacentes que vienen siendo
intuidas histéricamente aunque no formuladas —hasta la propuesta de Gustavo Bueno-
que consiste en entender lo ético en términos distributivos y lo moral mas bajo
caracteristicas atributivas.

Acogiéndonos a la fertil diferencia que propone Gustavo Bueno, en El sentido de
la vida’, entre los enclasamientos distributivos y atributivos de las personas,
recordaremos que no ha de confundirse el mundo en el que las personas conviven,
conformado desde caracteristicas distributivas, con aquel en el que los ciudadanos han
de circular, estructurado en su generalidad de modo atributivo. Hemos de recordar en
uno y otro caso siempre el carécter social de los sujetos, porque a pesar de que muchas
circunstancias invitan a asimilar la ética con lo privado e individual y la moral con lo
publico y social, ha de huirse de estas correlaciones estrechas en tanto la demarcacion
I6gica que aqui se apunta desborda con mucho este limite, simple por otra parte; simple
porque tiende a considerar que habria un campo propio en donde los sujetos operatorios
funcionarian exclusivamente a escala individual, lo que no puede ser aceptado mas alla
de las funciones fisioldgicas o bioldgicas, pero nunca en las ya psicoldgicas y menos en
las que suponen un ejercicio racional como es el caso de las relaciones politicas, éticas o
morales.

Los sujetos dentro de un grupo distributivo mantienen relaciones de
equivalencia, es decir, son en esa escala iguales, mientras que los de un grupo atributivo
no mantienen esas relaciones de equivalencia. Las relaciones establecidas en planos de
igualdad son las caracteristicamente éticas y las mantenidas bajo criterios de
desigualdad son las que podemos reconocer como politicas. El valor de la vida humana
o la dignidad que le atribuimos, al lado de todos los derechos humanos que se le
conceden, sélo pueden resultar formalmente de entender a todos los sujetos como
iguales (en cuanto todos son personas humanas). La ley que gobierna las relaciones
éticas se extrae de lo que identifica a los seres humanos (todos tienen derecho a vivir,
&c.), pero las leyes que rigen la vida politica parten de las asimetrias de sujetos y de
grupos sociales que no son homogéneos ni igualables directamente (aunque los sujetos
éticos pueden —y deben- seguir siendo muy relevantes tras los avatares politicos). La
politica persigue la pervivencia del Estado en su conjunto mediante la eutaxia® y este
buen orden de la eutaxia puede operar y opera de hecho al margen de las finalidades
éticas, como ya vio claramente Maquiavelo®, (y, después de él Napoleén): «Se presenta
aqui la cuestion de saber si vale mas ser temido que amado. Se responde que seria
menester ser uno y otro juntamente; pero como es dificil serlo a un mismo tiempo, el
partido mas seguro es ser temido, primero que amado, cuando se esté en la necesidad de
carecer de uno u otro de ambos beneficios»™°

" BUENO; Gustavo: El sentido de la vida. Oviedo, Pentalfa, 1976. Estas tesis fueron presentadas
previamente en Bueno et al.; Symploké. Jicar, 1997).

® Hemos tomado este concepto de BUENO, G.: Primer ensayo sobre las categorias de las «ciencias
politicas». Rioja, Cultural 1991.

® MAQUIAVELO; N.: El principe, (Comentado por Napoledn Bonaparte). Madrid, Espasa-Calpe, 1973.
1 MAQUIAVELO; N.: El principe, p4g. 82. Napoledn comenta que ni siquiera se plantea qué vale maés si
ser temido 0 amado y que s6lo necesita uno de los dos (podemos saber con seguridad en cual pensaba).

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 5



SANCHEZ CORREDERA, Silverio: «Para una teoria de la justicia. Cuatro criterios determinantes»,

Ahora bien, la eutaxia politica no puede funcionar absolutamente de espaldas a
la justicia social, aunque solo sea porque el «buen orden» social ha de contener algo de
«orden bueno», y ello porque cualquier sociedad por corrupta que sea introducira a
través de las costumbres exigencias que habran de ser tenidas en cuenta por el poder
politico que no puede funcionar si no es alimentandose de los flujos y energias tomadas
de la sociedad.

Tenemos asi al lado de un mundo ético de iguales (que funciona idealmente —no
queremos decir idealistamente- y, por ello, también como estructura formal de donde
derivar racionalmente relaciones reales de caracter ético), un mundo politico de
posiciones asimétricas (por su misma contextura: gobernantes y gobernados, &c.), y, en
medio de esa distancia, un conglomerado de relaciones sociales que no se confunden ni
con las relaciones entre iguales de las personas (en tanto son amigas o se cuidan entre si,
a la vez que aspiran a una reciproca vida apacible) ni con los nexos politicos del sistema
de poder establecido. Tenemos, pues, lo que entre la ética y la politica entendemos
como el campo propio de la moral. La moral nace de las distintas morales concretas,
grupales, que se dan enfrentadas entre si en la misma marafia de las relaciones politicas,
pero que no se reduce a ser ideologia politica porque no puede desarrollarse sin seguir la
idea de deber que marca la idea de justicia. La idea de deber la aplica la moral, primero,
porque las normas que configuran las morales nada serian sin el deber heteronomo, vy,
segundo, porque los sujetos operatorios morales coinciden en multiplicidad de
relaciones con los mismos sujetos éticos y, porque en definitiva, un sujeto moral no
podria dejar de ser también ético, el cual para serlo ha incorporado en sus acciones el
sentido del deber racional.

Hemos dicho que la moral participa de caracteres distributivos pero que queda
coloreada sobre todo de los atributivos. Ahora bien, esta situacion intermediaria procede
de que las relaciones tipicas que la configuran se enmarcan dentro de una doble logica —
distinta de la atributiva y de la distributiva- que tiene la capacidad de complementarse la
una a la otra a la vez que de marcar sus diferencias, y también, que tiene la virtud de
compartir cada una por su parte caracteristicas con los enclasamientos tanto
distributivos como atributivos; se trata, como ya apuntamos mas arriba, de entender lo
que sucede en el seno de las relaciones morales en términos de l6gica combinatoria de
clases y, de otro lado, de logica porfiriana de clases. La moral combinatoria [Mc]
vendria a describir el conjunto de fendbmenos que se dan entre los sujetos operatorios en
cuanto no dejan de ser también éticos y politicos y en cuanto interactlan entre si de un
modo peculiar (moral) sin perder su especificidad personal por el tipo de actividad que
desarrollan (por sus valores morales personales) pero sin que puedan interactuar en
planos formales de igualdad sino al contrario en contextos en donde los sujetos y los
grupos ejercen funciones distintas y heterogéneas (no es lo mismo el Papa que un
cardenal, que un obispo, que un miembro cualquiera de la cristiandad, salvo que se
traten como hermanos en Cristo y, entonces, ya estan funcionando éticamente pero no
moralmente).

De otro lado, la moral porfirina [Mp] describe muy bien el modo como se dan,
se despliegan y se relacionan entre si las distintas ideologias morales correspondientes a
los distintos grupos morales o al conjunto de sociedades enteras en tanto se les aplica
determinadas formas de conducta y costumbres normalizadas. EI conjunto de ideas que
comparten los adeptos a una determinada visién moral les hace bajo ese respecto iguales
entre si, pero no en tanto personas (como sucedia en la ética) sino en cuanto al mismo

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 6



SANCHEZ CORREDERA, Silverio: «Para una teoria de la justicia. Cuatro criterios determinantes»,

colorido ideologico que todos reciben por igual; en este sentido sus partes componentes
(adeptos o seguidores) son homogéneos. Ademas, las propiedades ideoldgicas que
identifican a un grupo frente a otros son conjuntivas, es decir, que los que siguen esas
ideas en tanto las siguen no tienen la capacidad de disentir —en ese supuesto se
produciria el abandono o la expulsion- y s6lo en tanto a la vez que funcionan
ideoldgicamente (porfirianamente) lo hacen también grupalmente (combinatoriamente)
podran disentir dentro del margen de divergencia que cada ideologia permita y
manifestar sus propiedades personales (a través de sus virtudes o defectos ético-
morales) en un juego de enfrentamientos interior al grupo. Respecto de la relacion
intergrupal siempre predominara el enfrentamiento que separa a unos grupos de otros
(porfirianamente), del mismo modo que las distintas ramas del arbol de Porfirio se
sitlan cada una en su propio espacio con la Unica posibilidad de la ramificacion. El que
los componentes de los grupos estén enfrentados por sus ideologias no es Obice para que
personas de distinto grupo ideoldgico puedan interactuar en el marco de relaciones
combinatorias ligadas a otros contextos.

Hechas estas precisiones sobre lo que entendemos por moral, en contraste con la
ética y la politica, procedamos ahora a fundamentar en este contexto los cuatro criterios
determinantes que han de conformar la Justicia. (Consultese el cuadro que presentamos
sobre la clasificacién de la logica de clases y las correspondencias con la ética, la
politica y la moral —combinatoria y porfiriana-):

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 7



SANCHEZ CORREDERA, Silverio: «Para una teoria de la justicia. Cuatro criterios determinantes»,

CUADRO DE TODO S
TOTALIDADES
O CLASES
Propiedades del todo: Propiedades del todo:
DISYUNTIVAS CONJUNTIVAS
Partes DISTRIBUTIVAS: PORFIRIANAS:
H *Relaciones entre las partes: *Propiedades de la extension aplicadas
@] simétricas, transitivas, reflexivas y de | por repeticion multiplicativa.
M equivalencia.
@] *A mayor extensién las propiedades de los
G *Partes independientes entre si: no elementos permanecen constantes.
E conexas
N *A mayor intension, menor extension
E
A
S [MORAL PORFIRIANA]
[ETICA]
Partes COMBINATORIAS: ATRIBUTIVAS:
H *Al aumentar la intensién puede *Relaciones entre las partes: asimétricas.
E aumentar la extensién.
T *Partes conexas mutuamente entre si y
E *Cuentan tanto las propiedades que se dan | dependientes del todo.
R como las que faltan
) *Multiplicidades nematoldgicas.
G
E
N [POLITICA]
E [MORAL COMBINATORIA]
A
S

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005).




SANCHEZ CORREDERA, Silverio: «Para una teoria de la justicia. Cuatro criterios determinantes»,

4. Fundamentacion de los cuatro criterios determinantes que conforman la Justicia

Habiamos declarado que los componentes determinantes de la Justicia son 1) la
igualdad, 2) la Ley, 3) la lucha por la justicia y 4) la defensa de una ideologia
encaminada a la justicia.

Al ser componentes determinantes los estamos considerando criterios formales,
aunque no por ello desligados de los procesos materiales. Toda forma exige, cuando no
es metafisica, un enclave material donde desplegarse. La igualdad provendria de los
procesos sociales afincados en el campo de relaciones éticas. La Ley provendra del lado
de los procesos politicos, en tanto en el seno de las relaciones de poder han cuajado
leyes que tienen la virtud de normalizar bajo un orden establecido las relaciones del
conjunto de los ciudadanos. La lucha por la justicia provendra del conjunto de
ciudadanos que organizados asociativamente a mayor o menor escala deciden tomar
parte activa no s6lo como protagonistas éticos (iguales, si, pero anénimos e inermes
frente a los fendmenos sociales), sino ademas como sujetos morales que han de afanarse
por un modo determinado de entender la moralidad frente a otros. Para ello toman parte
activa en las corrientes que configuran las normas sociales, en situaciones de
desigualdad entre si, porque las funciones sociales, las clases y las circunstancias son
heterogéneas y porque los modos de comportamiento personal asimilado y asumido son
distintos y disyuntos entre unos y otros. Pero este modo heterogéneo y disyunto, propio
de las relaciones combinatorias de las personas y los ciudadanos, cabe proseguirlo
dentro de una escala de fendmenos sociales donde la lucha por la justicia no se
desarrolle en la espontaneidad que supondrian las puras relaciones humanas abiertas sin
ideologia, sino, al contrario dentro de ideologias que tendrdn como mision perfilar
modelos efectivos de encaminarse a lo que se persiga como justo. Todo ello aclarando,
para evitacion de malentendidos idealistas, que ni las relaciones combinatorias ni las
ideoldgicas abren su curso prima facie desde las conciencias personales sino desde las
corrientes que los sujetos se encuentran ya en circulacion cuando se introducen en el
trafago social.

La idea de Justicia no puede resolverse de manera unilineal desde la mera
igualdad, que sélo alcanzaria a extender el campo de las relaciones éticas. En este flanco
es donde esgrime su esfuerzo denodado Rawls, cuando en la Gltima pagina de Teoria de
la Justicia afirma que «ser imparciales [...] es contemplar la situacién humana, no sélo
desde todos los puntos de vista sociales, sino también desde todos los puntos de vista
temporales [...] La pureza de corazon, si pudiera alcanzarse, consistiria en ver
claramente y en actuar con indulgencia y dominio propio desde esta posicion»*'.

Tampoco puede resolverse la idea de Justicia desde la mera aplicacion de las
leyes o desde el justo imperio de la ley porque resultaran siempre insuficientes,
desbordadas por los acontecimientos siempre renovados.

No existe la posibilidad de extender la igualdad ética a todos los contextos
sociales porque sencillamente la logica de las sociedades complejas desborda las
relaciones meramente distributivas. Tampoco se crea que en las sociedades simples se
conseguiria porque por debajo de la igualdad ética siguen subyaciendo diferencias e
incongruencias de tipo personal pre-ético que aflorarian en cualquier grupo humano por
pequeiio que fuera y por muy equilibrado y racional que apareciera. Ahora bien, el

1 |bid., pag. 530.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 9



SANCHEZ CORREDERA, Silverio: «Para una teoria de la justicia. Cuatro criterios determinantes»,

componente ético que arrastra la idea de igualdad es necesario en cualquier idea de
Justicia que quiera forjarse.

El imperio de la ley no puede, tampoco, por mucho que extienda sus redes y que
se mejore, abarcar todos los elementos que afectan a las relaciones justas, porque la
plasticidad de los sujetos humanos y de los grupos rebosa siempre los marcos rigidos de
las leyes. Ahora bien, es evidente que la existencia de buenas leyes y su buen
funcionamiento es esencial para el desarrollo de lo que entendemos como justicia social.
Es maés, en las complejas sociedades modernas es facil que sea el mejor termdémetro
para medir el verdadero grado de moralidad de las sociedades y estados.

Como no son suficientes las ideas de igualdad ni el buen imperio de la ley para
que la justicia se sostenga y se acreciente —nico medio de no mermar, pues tiende a
desgastarse con el tiempo, siguiendo la entropia- y como, mucho menos, no sirven las
proliferantes ideas que tienden a la desigualdad y los corruptos estados que gobiernan
encadenando unas formulas distaxicas a otras, es preciso que lo que se llama a veces
sociedad civil luche por la justicia —en una lucha que tiene tan asegurada a priori las
consecuencias injustas como las justas- y que los buenos sentimientos y los buenos
ideales se transformen en métodos operativos de perseguir la justicia, es decir, se
transformen en ideologias, las cuales, por su parte, tampoco aseguran a priori que vayan
a generar mas bien fendmenos justos que nuevas injusticias. Un referente, eso si,
tendrén tanto los que luchan por la justicia como las ideologias de la justicia, y es
comprobar que su actividad acrecienta 0 no las relaciones entre iguales e introduce
conserva o refrena las leyes que mejorarian las conductas politicas normalizadas
alejadas de las corruptelas partidistas. De este modo el primer y segundo criterios, mas
estables, son espejos donde mirarse el tercer y cuarto criterios, mas dinamicos e
inestables; pero esto segun dos principios de accién, uno conservador y otro
transformador o revolucionario; segun el principio conservador, podré catalogarse como
positivo (bueno moralmente) el funcionamiento de los grupos morales en la misma
medida que se asumen en las relaciones y proyectos de estos grupos los niveles éticos y
politicos ya conquistados; y segun el principio transformador, por la capacidad de elevar
a mejor y de corregir las nuevas disfunciones; pero el principio transformador (éste,
sobre todo) ha de salvar continuamente una contradiccion: mientras que los resortes
éticos tienden a la universalidad de la especie, los mecanismos politicos han de
centrarse fundamentalmente en poner a salvo la estructura particular del Estado; el
principio transformador ha de conjugar este antagonismo, entre la tendencia
universalizadora (y civilizadora) y la directriz particularizadora y excluyente.

La Justicia, como la Belleza como la Verdad, ideas trascendentales que vio ya
Platon, no existen en este mundo —ademas, para desazén de espiritualistas, no hay otro:
¢donde estaria?- pero si existen modelos ideales capaces de reconstruir sus partes
constituyentes e integrantes guiados por criterios espinosianamente adecuados («Llamo
causa adecuada aquella cuyo efecto puede ser percibido clara y distintamente en virtud
de ella misma. Por el contrario, llamo inadecuada o parcial aquella cuyo efecto no
puede entenderse por ella sola»*?), que, segiin nuestra valoracion, para el caso de la
justicia nos atrevemos a apuntar como la continua construccion de un edificio, que
naciendo de una exigencia racional pide ser reconstruido a la vez que se desmorona de

12 ESPINOSA, Baruch de: Etica, demostrada segin el orden geométrico, Ed. de Vidal Pefia, Madrid,
Editora Nacional, 1980, P. Il1, def. I, pag. 183.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 10



SANCHEZ CORREDERA, Silverio: «Para una teoria de la justicia. Cuatro criterios determinantes»,

continuo; este edificio se organiza desde cuatro puntos cardinales o desde cuatro
esquinas y para no malograrlo la obra no debe descuidar ninguno de sus angulos.
Empresa que no solo exige la intervencion de sujetos en su escala personal sino ademas,
necesariamente, el protagonismo de los grupos y de las corrientes sociales, lo que
obviamente se escapa al control racional personal y es tarea no s6lo de una vida sino de
generaciones y, por tanto, requiere también algun tipo de filosofia de la historia como
directriz a la que acogerse.

No hay Justicia sin igualdad y sin ley, pero si nadie defiende la igualdad y la ley,
ambas tenderan a desaparecer y si desde ningun angulo se organizan operativamente las
ideas tenderan a fracasar la ley, la igualdad y la humana condicion en lucha.

Bibliografia:

BUENO; Gustavo: El sentido de la vida. Oviedo, Pentalfa, 1976.

BUENO; Gustavo: Primer ensayo sobre las categorias de las «ciencias politicas».
Cultural Rioja, 1991.

BUENO, G.: Teoria del cierre categorial. Oviedo, Pentalfa, 1992-1993, 5 vols.

BUENO, Gustavo /HIDALGO, A. /IGLESIAS, C.: Symplokeé. Jucar, 1997.

ESPINOSA, Baruch de: Etica, demostrada segun el orden geométrico. Ed. de Vidal
Pefia, Madrid, Editora Nacional, 1980.

KANT, L.: Fundamentacion de la metafisica de las costumbres. Madrid, Espasa-Calpe,
1996

KANT, I.: La metafisica de las costumbres. Barcelona, Altaya, 1989.

KANT, I.: Critica de la razon practica. México, PorrQa.

MAQUIAVELO; N.: El principe, (Comentado por Napoledén Bonaparte). Madrid,
Espasa-Calpe, 1973.

PLATON: La Republica. El Politico. Las leyes. En: Obras Completas. Madrid, Aguilar,
1981.

RAWLS, John: Teoria de la Justicia. México, Fondo de Cultura Econdémica, 1997.

SANCHEZ CORREDERA, Silverio: «Los conflictos entre Etica, Moral y Politica:
criterios para su negociacién», Cuadernos de Informacién y Comunicacién, vol.
8, Facultad de Ciencias de la Informacion, Servicio de Publicaciones
Universidad Complutense, 2003, pags. 39-60.

SANCHEZ CORREDERA, Silverio: Etica, 4° de E.S.O, tema 2, Grupo Diaita. Oviedo,
Eikasia, 2003

SANCHEZ CORREDERA, Silverio: Filosofia 1° de Bachillerato, temas 13y 17. Grupo
Metaxy. Oviedo, Eikasia, 2004.

SANCHEZ CORREDERA, Silverio: Jovellanos y el jovellanismo, una perspectiva
filosofica, «Parte primera. Teoria E-P-M. Definicion de ética, politica y moral
desde el materialismo filos6fico». Oviedo, Pentalfa, 2004.

SANCHEZ CORREDERA, Silverio: «Etica, Politica y Moral. Un desarrollo desde las
propuestas de Gustavo Bueno», en Filosofia y Cuerpo. Debates en torno al
pensamiento de Gustavo Bueno. Madrid, Libertarias, 2005, pags. 177-184.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 11



Mariano Arias
Sartre siglo XXI
(Lectura materialista de L’Idiot de la Famille)



ARIAS, Mariano: Sartre siglo XXI.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005).

No se es escritor por haber decidido decir
clertas cosas, sino por haber decidido
decirlas de cierta manera.

Jean-Paul Sartre, Qu'est-ce que Ia
littérature?, 1948.

Me he desinvestido pero no me he
exclaustrado: sigo escribiendo. ;Qué otra
cosa se puede hacer? Nulla dies sine linea.
Es mi costumbre y ademds es mi oficio.
Durante mucho tiempo tomé la pluma
como una espada; ahora conozco nuestra
Impotencia. No importa, hago, haré, libros;
hacen falta, aun asi sirven. La cultura no
salva nada ni a nadie, no justifica. Pero es
un producto del hombre, el hombre se
proyecta en ella, se reconoce; sélo le ofrece
su imagen este espejo critico. Por lo demds,
este viejo edificio en ruinas, mi impostura,
es también mi cardcter; podemos
deshacernos de una neurosis, pero 1no
curarnos de nosotros mismos. Todos los
rasgos del nifo, desgastados, borrados,
humillados, arrinconados, dejados en
silencio, han quedado en el
quincuagenario’.

Jean-Paul Sartre, Les Mots, 1964.



ARIAS, Mariano: Sartre siglo XXI.

El presente ensayo se inscribe en el centenario del nacimiento de Jean-
Paul Sartre. Las palabras primeras son de reconocimiento hacia la figura del
escritor que desde la segunda mitad del siglo XX ha estado presente en los debates
ideoldgicos, filoséficos, politicos y literarios. Hoy, a veinticinco afios de su
muerte, se debate en un marco diferente en muchos aspectos de la pretérita
generaciéon a la que pertenecid: el presente ahora es el de la denominada
globalizacién, el de la Unién Europea, el conflicto étnico y cultural, la caida de la
Unidén Soviética... y se debate, por circunstancias histdricas y de progreso en un
mundo que discute criticamente, y precisamente, sobre el filésofo y escritor
francés.

Nos proponemos estudiar, desde las coordenadas del materialismo
filosofico, los componentes filosoficos presentes en L’Idiot de la Famille, el tltimo
trabajo de Jean-Paul Sartre antes de su fallecimiento en 1980. Obra que es
producto de una larga reflexién iniciada en su juventud con la lectura de Madame
Bovary y latente a lo largo de su vida como escritor, para concluir en los afios
setenta con su publicacion y en el marco de los acontecimientos revolucionarios
del Paris de mayo del 68.

Para emprender su estudio seguiremos un orden analitico que enunciamos
del siguiente modo:

I. Proemio.

I1. La evolucién filoséfica hacia L 7diot de la Famille.

I11. El psicoanalisis existencial y el método progresivo-regresivo.
IV. Lo universal singular.

V. Realidad y ficcién en L7diot de la Famille.

V1. Hombre Sartre / Hombre Flaubert.

I. Proemio.
En la primavera de 1971 Sartre publica los dos primeros volumenes de

L’Idiot de la Famille: Gustave Flaubert,'! un voluminoso estudio sobre Gustavo
Flaubert al que le siguié un tercer volumen al afio siguiente y que como sucediera

! L’Idiot de Ia Famille: Gustave Flaubert, 1821-1857, Gallimard, Paris, 1971-1972.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 3



ARIAS, Mariano: Sartre siglo XXI.

afios atras con L ’Etre et le Néant *y Critique de la Raison dialectique la obra
quedo inconclusa.

Si dejamos aparte escritos pdstumos como Cahiers pour une morale * o los
diarios de guerra Carnets de la dréle de guerre®, L’Idiot de la Famille representa
el ultimo ciclo de la filosofia de Sartre, acaso la apuesta mds arriesgada por
salvarse de la literatura, de la abominable literatura de salén o del falso
compromiso, y cerrar con un nuevo estilo de ejercer el oficio de escribir, hacer
filosofia.

L’Idiot... no es una obra ficil, ni de mejor digestién que Z Etre et le Néant
o Critique de la Raison dialectiqgue y, como veremos, emparejada de modo muy
directo con Les Mots®. A la vez es una obra de extrafia calificacion, se dirfa que
hibrida si tal vocablo no resultase sospechoso de infidelidad al rigor critico
desplegado: ensayo, novela, critica literaria, metaliteratura, exposicién y
aplicacién de principios filoséficos, etc. Bien podria ser denominada, para hablar
en términos de géneros literarios, el testamento literario y filoséfico, e ignorando
el libro publicado afios después, en colaboracién con Pierre Victor On a raison de
se révolter?.

Pero si en verdad queremos hablar hoy de Sartre a propdsito del
centenario de su nacimiento (por mor de ceremonias, actos simbdlicos, recuerdos
y ritos constitutivos de los afectos humanos), y deseamos no sélo recuperar ni
siquiera superar, ni por supuesto dividir a Sartre ni en dos etapas como hace
Henri Lévy ® ni en tres etapas como podia deducirse si L’/diot de la Famille se
considera la ultima obra importante, Sartre en L’/diot... se ha propuesto expresar
el sentido que tiene el estudio del hombre, de todo hombre. Esta es la cuestién
esencial para nosotros: el sentido de todo hombre, la totalizacién que significa la
praxis, el actuar y hacer humanos en tanto el hombre es el sujeto totalizador de Ia
historia. S6lo desde los pardmetros ontoldgicos, materialistas, desde la critica a las
posiciones marxistas de los afios sesenta, desde el psicoandlisis de mediados de
siglo pasado y desde la trayectoria del humanismo existencialista puede hoy
comprenderse la apuesta arriesgada que LZdiot... significa para la filosofia, el

2 I’Etre et le Néant, Gallimard, Paris, 1943.

3 Critique de la Raison dialectique. Précede de “Questions de Méthode”, Gallimard, Paris, 1960.

4 Cahiers pour une morale (ed. Arlette Elkaim-Sartre), Gallimard, Paris, 1983.

> Carnets de la dréle de guerre, Gallimard, Paris, 1983.

6 Les Mots, Gallimard, Paris, 1963. Sobre Les Mots constltese la excelente obra colectiva Pourquoi
et comment Sartre a écrit Les Mots, bajo la direccién de Michel Contant, P.U.F., Paris, 1996.
Asimismo, el estudio de Enzo Paci, “Le parole”, en “Aut Aut”, n® 82, julio de 1964, pags. 7-17.

7 On a raison de se révolter, Gallimard, Paris, 1974.

8 Bernard-Henri Lévy, Le siécle de Sartre, Grasset, Paris, 2000.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 4



ARIAS, Mariano: Sartre siglo XXI.

alcance de la critica al Hombre Flaubert desde el mapamundi desplegado por
Sartre.

Sin embargo, esta obra clave para nuestro tiempo, con consecuencias
literarias, filosoficas y escriturales de primer orden en el pensamiento actual
plantea multiples caras para ser sometida a un solo analisis, a una critica extrafia a
la dialéctica de las Ideas.

Con tal fin estudiaremos dos niveles de andlisis: por una parte un
planteamiento del estado de la cuestion, de por si imprescindible si se quiere
alcanzar una rigurosa lectura de las tesis sartreanas; y en segundo lugar, alcanzar
una critica de la obra polimorfa sartreana que tendria su conclusién ultima en
L’Idiot de la Famille, en tanto es en esta obra en donde se funde el pensamiento
desplegado en la practica totalidad de los escritos previos y fundamentalmente la
nocion de lo universal singular, nocién a nuestro juicio clave en el desarrollo
gnoseologico de la Idea de Hombre expuesta en LJIdiot de la Famille. Bien
podemos afirmar que es posible hacer una relectura de Sartre a través de L’Idiot
de la Famille reconociendo que la obra sartreana si concluye con LZTdiot...
significa la suma de la obra anterior, como si los pasos previos mediando la
narrativa, la ficcidn, el teatro, la critica literaria, el ensayo, etc., hubieran sido
€so, pasos que, como veremos, abrirdn el camino a un empecinado fin: estudiar
no sélo biograficamente la personalidad ductil, acida, neurética, obsesiva,
poliédrica de Gustavo Flaubert, sino alcanzar la comprensién de todo hombre en
su subjetividady en su significacion objetiva historica.

I1. La evolucién filoséfica hacia L’Idiot de Ia Famille.

II.1. Abordar la cuestién Sartre-L’7diot de la Famille, segin nuestro
criterio, requiere partir de un esquema materialista, mds precisamente desde los
presupuestos criticos del materialismo filosdfico. Pero el materialismo objeto de
nuestro estudio no es una doctrina filoséfica mas, inserta en otras doctrinas, o
parte de una teoria; es un sistema filosofico vinculado de hecho a la
“conciencia filoséfica”. Sélo desde este materialismo sustentado en un motor
“ideoldgico” (en el sentido de que la filosofia trabaja con ideas) que tiene, como
saber de 2¢ grado, elementos firmes y como clave de bdveda la herencia pretérita
de la historia de la filosofia (y no sélo de Marx, sino de Platon, Espinosa, Hegel o
Kant, etc.) puede estudiarse los presupuestos del existencialismo sartreano.
Filosofia materialista, pues, dialéctica, polémica con otras filosofias, espiritualistas
y materialistas que comporta una ontologia pluralista, una negacién del monismo
y una divisién en ontologia general (que se ocuparia del Ser en general) y
ontologia especial (que trataria de las tres grandes Ideas: Mundo Alma y Dios).

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 5



ARIAS, Mariano: Sartre siglo XXI.

Ontologia que sustituird el “Ser” por “Materia” para desarrollar un materialismo
filoséfico que habla de los géneros o regiones del Ser o Materia, que seran tres e
irreductibles entre ellos: mundo fisico exterior (o Mi), el mundo de la
interioridad (M2) y el de la idealidad (o Ms) y que se corresponderian en la
clasificacion de las ideas metafisicas con Mundo, Alma y Dios®. Un materialismo
filoséfico que sitia more geometrico la filosofia de Sartre en sus precisos
parametros histdrico filoséficos, para resaltar y rebasar los postulados criticos
deducidos de su propdsito humanista de situar al Hombre en el centro de su
filosofia existencial y el alcance de su filosofia moral Sélo desde este principio,
creemos, puede abordarse su utilidad, en la medida que, suponemos, sea un
eslabon en el presente de nuestro proyecto. Decimos eslabén por cuanto el
materialismo filosofico recibe la herencia pretérita mientras bebe del caudal de la
actividad mundana.

(Podemos considerar estas palabras previas como un “ajuste de cuentas”
con el Sartre humanista, con el antihumanista de Bariona ° (ya veremos su
periplo desde los afios cuarenta hasta los setenta), con el heredero stendhaliano y
nietzscheano, etc.? Puede ser, lo afirmaremos aunque también mantengamos que
L’Idiot de la Famille debe ser reescrito en la medida que las condiciones
materiales, ideoldgicas, hermenedticas incluso y metodoldgicas han alterado el
ingente material desplegado en sus tres mil paginas.

I1.2. En Lldiot... estan presentes todas las categorias y filosofemas que
Sartre ha ido desarrollando en obras anteriores, desde la ontologia
fenomenoldgica de L ’Etre et le Néant hasta la teoria de conjuntos practicos que
sustenta la critica al marxismo planteada en Critiqgue de la Raison dialectique:

“El Flaubert es una aplicacién concreta de los principios abstractos
que he ofrecido en Critique de la Raison dialectique para fundar la
inteligibilidad de la Historia™!%.

% Consultar las siguientes obras de Gustavo Bueno, Ensayos materialistas, Taurus, Madrid, 1972;
“Materia”, Pentalfa, Oviedo, 1990, versién espafiola del articulo aparecido en la Europdische
Enzyklopidie zu Philosophie und Wissenschaften (editada por Hans Joérg Sandkiihler, Felix
Meiner, Hamburgo 1990, tomo III, pags. 281-308); ;Qué es la filosofia?, Pentalfa, Oviedo,
1995; asimismo, La filosofia de Gustavo Bueno, Revista Meta, Editorial complutense, Madrid,
1992; Pelayo Garcia Sierra, Diccionario filosofico. Manual de materialismo filosdfico.
Una introduccion analitica, Pentalfa, Oviedo, 2000.

10 Obra teatral escrita y representada por Sartre en el campo de concentracién en 1940.
Reproducida en Michel Contant y Michel Rybalka, Zes Ecrits de Sartre, Gallimard, Paris, 1970,
pag. 565.

1 On a raison de se révolter, op. cit., pag. 77.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 6



ARIAS, Mariano: Sartre siglo XXI.

Puede decirse incluso, en palabras del propio Sartre, que hay una
“6smosis™? entre estas dos obras de referencia. Salvando las contradicciones y
polémicas suscitadas, L Idiot de la Famille se construye en sucesivas etapas desde
1943 hasta la década de los sesenta cuando Sartre dedica practicamente todo el
tiempo a su redaccion definitivals.

Desde la aparicién de LIdiot... se ha incidido especialmente en las
diferencias y contradicciones insuperables que separan las dos grandes obras, o
sumas filoséficas en expresién de Claude Ambroise!, L’Etre et le Néant y
Critique de la Raison dialectiqgue. Esclarecer el desarrollo del pensamiento
sartreano a través de estos escritos ha llevado a algunos criticos a establecer dos
grandes posiciones; por una parte a contraponer radicalmente el Sartre marxista
al Sartre existencialista viendo en el segundo Sartre un simple cambio de
discurso; por otra, a establecer el corte epistemoldgico entre los dos Sartres que
frenaria la posibilidad de un pensamiento coherente. Tales posiciones extremas
no dan cuenta exactamente del fondo del pensamiento existencial y marxista en
su caso. Respecto a la segunda, por cuanto que el corte no supone en Sartre mas
que una transicién de los filosofemas y categorias politicas —en su caso— que
cierran un campo existencial. Es posible que impidan una unién entre la filosofia
existencial, que se ha comportado como ideologia, y la filosofia marxista, pero el
terreno abonado por este salto ha integrado en un nuevo corpus las categorias
existenciales. Nuestras posiciones por tanto estan alejadas de este punto de vista,
puesto que nos parecen superficiales y groseras y no descubren el hilo interno
conductor. Es mds, en el pensamiento de Sartre se encuentran, como veremos,
suficientes resortes capaces de aclarar tales extremos y que haremos girar en
torno a la Idea de Hombre, a su evolucion.

Por ello, recurrir a un corte epistemoldgico o edificar una critica
sustentada en que el segundo Sartre remite al primero con una diferencia sélo
sustancial en el lenguaje, nos parece cuando menos poco seria, salvo excepciones
matizadas en su momento. Ademads, en estos ultimos afios ambas posiciones han
sufrido sustanciales transformaciones, y la polémica de la década de los sesenta,

12 Consultar Madeleine Chapsal Les Ecrivains en personne, Ed. Julliard, Paris, 1960. Reproducido
en Situations IX, Mélanges, Gallimard, Paris, 1972.

3 “Desde Les Séquestrés d’Altona no me he dedicado mds que a trabajar en L’Idiot de la Famille”,
responde en la entrevista “Sur L’Idiot de Ia famille”, en "Le Monde”, 14 mayo 1971, reproducida
en Situations X, Politique et Autobiographie, Gallimard, Paris, 1976. Consultar Annie Cohen-
Solal, Sartre, Gallimard, Paris, 1999, en donde relata las circunstancias en las que Sartre escribié
L’Idiot de Ia Famille. Asimismo, “Jean-Paul Sartre répond”, “L’Arc”, n® 30, Sartre aujourd’hui,
1966, pag. 87ss.

4 Claude Ambroise, “La cosa umana”, “Le Magazine littéraire”, n° 176, septembre 1981.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 7



ARIAS, Mariano: Sartre siglo XXI.

quizas la mas radical, ha dado paso a una critica (ciertamente seguida por pocos
adeptos) en la cual las obras posteriores a Critique de la Raison dialectique son
esclarecedoras de las posiciones antropolégicas de Sartre. Mas bien podriamos
decir que habria que considerar La Nausée 1> como pre-existencialista y L7diot de
la Famille como la obra que resuelve el postmarxismo sartreano.

Por otra parte, si se exceptian algunos textos recogidos en Situations Iy
I, incluso Qu'est-ce que la Littérature? '°, podria decirse que la critica literaria
ejercida por Sartre tiene como fondo el retrato y andlisis de escritores y artistas,
incluso de “escritores ilustres” (segtin la feliz expresién de Genevieve Idt'?). No
s6lo Flaubert, Mallarmé o Tintoretto sino coetdneos como Giacometti, Génet,
Merleau-Ponty o André Gorz son estudiados por Sartre desde el punto de vista de
su actividad creadora (artistas pldsticos, poéticos o literarios). Tales retratos
literarios, imaginarios o no han seguido un método cuidadosamente estudiado y
progresivamente enriquecido, dirifamos que narrados dialécticamente, en sus dos
sumas'y que concluiran en L’Idiot de la Famille, en donde cuaja el método y el
andlisis de tal suerte que los anteriores retratos no serian sino jalones en el
camino que alcanzan su cierre en Lldiot... Retratos que integran el “marco
material”, entendiendo por ello lo que podriamos denominar “historia interna” e
“historia externa”, una inteligibilidad comprensible desde los principios criticos
de Lldiot...

I1.3. Para hacer efectiva criticamente la evolucién del pensamiento
sartreano, y siendo consecuentes con los presupuestos materialistas, los principios
filosdficos sartreanos deben ser reexpuestos siguiendo las anteriores precisiones,
aunque ello implique recurrir a la critica heterodoxa'®. Habra que considerar,
aparte de las obras de referencia basica, escritos posteriores y anteriores o
meramente contemporaneos a las dos sumas. Sartre ha evocado la diferencia
sustancial que ha marcado su pensamiento y que se corresponderia con la
categoria de lo vivido. Esta es la cuestién.

Mas, ;jcudl es el fundamento de la ontologia sartreana, heredera critica de
Heidegger, deudora parcialmente de Husserl, anclada en el cogito cartesiano, asi
sea para superarlo?

Puede decirse que Sartre construye un sujeto sin interioridad, un sujeto
que se descarna, se aisla sin sentido. Podria decirse: “Ya nos hemos librado de

5 La Nausée, Gallimard, Paris, 1938.

16 Qu'est-ce que Ia Littérature?, Gallimard, Paris, 1948.

17 “Les vies illustres de Sartre”, “Le Magazine littéraire”, n° 192, février 1983, pag. 26-27.

18 Consultar Michel Sicard, Entretien avec Jean-Paul Sartre, “Obliques”, n° 18-19, Sartre, 1979,

pags. 8-29.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 8



ARIAS, Mariano: Sartre siglo XXI.

Proust y al mismo tiempo de la vida interior”. Diriamos mas: Amiel cumpliria
también con tal aserto. Es el antihumanismo, al menos el que enfrenta a
Heidegger, sélo que en Sartre el sujeto s6lo se entiende en relacion a las cosas, al
mundo exterior, al mundus aspectabilis diriamos desde los presupuestos del
materialismo filoséfico. Es el sujeto de los primeros escritos, el de La
Trascendence de I’Ego *° (redactado en 1934) cuando escribe: “Toda conciencia es
conciencia de algo”, o del estudio sobre Husserl:

“No es en no sé qué retiro donde nos descubriremos, sino en el
camino, en la ciudad, entre la muchedumbre, como una cosa entre las
cosas, un hombre entre los hombres”?.

Y ello por mas que Sartre prefiere no hablar de subjetividad en sentido
estricto sino de “interiorizacién de la exterioridad”, acaso rehuyendo una caida en
el positivismo literario.

En suma, la conciencia no existe en si misma mas alla de su negacion, si
cabe, mas alld de su negatividad, nunca existe en estado puro y cristalino,
necesita, pide la proyeccién “fuera de ella”, en el mundo. Si esta idea es la de
Husserl] es también la de Hegel, incluso la de André Malraux: “Un hombre es la
suma de sus actos”. Mds aun: estd en el pensamiento de la Francia y la Europa de
los afos treinta (de Hyppolite, de Aron, de Kojéve, de Merleau-Ponty, de Lévy-
Strauss, en suma de I ’Ecole Normal Supérieur, la cuna de la “intelectualidad
parisina” de la época, etc.). Es la idea de que la conciencia no tiene esquinas ni
recovecos, en suma, interioridad. Asi, el sujeto no nace, se hace, se hace en el
proyectoy en una situacion determinada, desde luego marcada en el campo de la
exterioridad, que es el que le da su posible sentido, su intencion. Sin embargo, el
Ego trascendental de Husserl es negado, no planea por encima de las conciencias
ni de las cosas. Tampoco el cogito de Descartes escapa al control de la
significacién de la existencia: el sujeto cartesiano descansa sobre un mundo que
no existe sin la conciencia del mundo, y el sujeto sustancial, el ser para-si, no es
duefio de ese “sefior de la naturaleza”. En el relato L’Enfant d’un chef escribe:
“cogito ergo non sum” . Asi, el sujeto cartesiano es echado de su refugio. Como
hizo con Husserl. Pero es también una concepcion que rechaza la concepcion del
hombre biblico “duefio y sefior de la naturaleza”. Y sin embargo, el sujeto en

19 “La Trascendence de ’Ego”, en “Recherches philosophiques”, 1936-37. Editée en Vrin, Paris,
1966.

20 “Une Idée fondamentale de la phénoménologie de Husserl : I'Intentionnalité”, “Nouvelle Revue
Francaise”, LII (janvier, 1939). Reproducido en Situations I. L’Homme et les choses, Gallimard,
1947.

21 Reproducido en Le Mur, Gallimard, Paris, 1939.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 9



ARIAS, Mariano: Sartre siglo XXI.

Sartre ya es un sujeto dividido.?

I1.4. Ya en sus primeros escritos y particularmente en I Etre et le Néant
Sartre se propone desarrollar una filosofia racionalista de la conciencia que por
mas que lo desease no podia llegar a dar cuenta de la totalidad del hecho psiquico,
lo que la hacia caer, inevitablemente, en el irracionalismo al no racionalizar
convenientemente los procesos que intervenian “por debajo” de la conciencia,
procesos que aun siendo racionales no son vividos como tales. Es lo que puede
denominarse lo vivido. Tal nocién representaria, segun el propio Sartre, el salto

7

cualitativo en cuanto “presente en si” y “ausente de si” 2.

“Con la ayuda de esta nocién —escribe Sartre—, he tratado de superar
la tradicional ambigiiedad psicoanalitica del hecho psiquico” (Zbid.).

Sartre va a denominar lo vivido a las zonas que corresponden a las
vivencias acontecidas en el mundo psiquico, que son de algin modo “opacas” para
el hombre, para la conciencia (y que corresponderia al vocablo freudiano de
“inconsciente”). Aunque tal ambito psiquico es susceptible de comprensién no lo
es sin embargo de conocimiento. Sera el lenguaje, en tanto hace comprensible ese
ambito, el que puede dar significado al mundo psiquico, y por extensién al
proceso de la actividad del sueflo. Sartre se refiere a Jacques Lacan cuando éste
seflala que el inconsciente se estructura bajo la forma del lenguaje, aunque Sartre
considera que ese leguaje, su forma de expresién en el inconsciente no tiene sino
la estructura del suefio, o en otros términos, no tiene una clara expresion.

Es mas, la concepcién de lo vivido arrastra una situaciéon que en Sartre
marca una disposicién especial: la de establecer aquello que esta por debajo de la
conciencia (en términos freudianos: inconsciente) y que a la vez pretende
conservar esa “presencia en si’ y la “ausencia de si” que es lo que significa la
aparente irracionalidad del hecho psiquico (sinestesias, la propia corporeidad, el
lenguaje, etc.).

Lo wvivido puede ser definido entonces como el conjunto del proceso
dialéctico de la vida psiquica:

“un proceso que permanece necesariamente opaco a si mismo pues es
una constante totalizacién, y una totalizacién que no puede ser

22 Comparese esta concepciéon con la de M. Merleau-Ponty: Lo que el cogito descubre es “el
movimiento profundo de trascendencia que es mi ser mismo, el contacto simultdneo con mi ser y
con el ser del mundo” (Phénoménologie de la perception, Gallimard, Paris, 1945, pag. 214).
BSituations IX, Mélanges, op. cit.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 10



ARIAS, Mariano: Sartre siglo XXI.

consciente de lo que ella es. Se puede ser consciente, en efecto, de una
totalizacién exterior, pero no de una totalizacién que totaliza
igualmente la conciencia” 2.

Simone de Beauvoir se refiere a esta categoria en La cérémonie des
adieux®. En declaraciones de Sartre a Beauvoir, recogidas en la ultima parte del
libro, Sartre declara:

“Ese es mi objetivo, probar que todo hombre es perfectamente
conocible, siempre que se utilice el método apropiado y se tengan los
documentos necesarios (...) Cuando muestro cémo Flaubert no se
conoce a si mismo y cémo al mismo tiempo se comprende
admirablemente, indico lo que llamo lo vivido, es decir la vida en
comprensién consigo misma, sin que denote un conocimiento, una
conciencia ética”.

En la entrevista mantenida con Michel Contant % (y a la que se refiere
indirectamente Simone de Beauvoir en la anterior cita) cuando a Sartre se le
pregunta acerca de la nocién de lo vivido en tanto equivalente al de conciencia
responde:

“Para mi representa el equivalente de consciente-inconsciente (...)
Quise dar la idea de un conjunto cuya superficie es totalmente
consciente y el resto opaco a esa conciencia y, sin ser el inconsciente,
se nos oculta (...) Esta nocién de vivido es una herramienta de la que
me sirvo pero que aun no he teorizado. Lo haré pronto. Digamos que
en Flaubert lo vivido se da cuando habla de las iluminaciones que
tiene y que al punto lo dejan en la sombra sin que pueda volver a
hallar el camino. Por un lado, estd en la sombra antes y en la sombra
después, pero, por otro, existe el momento en el que vio o comprendid
algo sobre si mismo”.

El camino hacia Ldiot, pues, como horizonte de nuestra reflexion lleva
consigo plantear premisas fundamentales que permitan la comprensién de tal
empresa que, como hemos visto, ha ocupado gran parte de la vida intelectual de

2 ]bid.
5 Gallimard, Paris, 1981, pag. 18-19.
% ‘Sur L’Idiot de Ia famille’, op. cit.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 11



ARIAS, Mariano: Sartre siglo XXI.

Sartre ?7. Si L’Idiot ha significado, como es nuestra tesis, su obra definitiva y la
que de algin modo puede dar la clave de su pensamiento, ella es resultado légico
de los embates filoséficos, politicos y existencialistas que han protagonizado la
vida intelectual de Sartre. Incluso la ausencia de una filosofia moral
sistematizada, y prometida desde el final de L’Etre et le Néant, en los afos
cuarenta, no es Obice para que considerado como fildsofo moral, Sartre haya
expuesto en sucesivos textos posteriores sus principios morales 2.

Por tanto, emprender su estudio quiere decir, a nuestro juicio, que las
referencias deben sostenerse en dos pilares fundamentales: por una parte la
sucesiva implantacion del método denominado por Sartre “Psicoandlisis
existencial”, y por otra el método “progresivo-regresivo”. Tales pilares tienen que
ver, se corresponden de hecho, con la implantacién del existencialismo como
ideologia y con lo que el propio Sartre denominard existencializacion del
marxismo. De ahi que el estudio de estos presupuestos se imponga como paso
previo a un estudio formal de L7diot.

II1. El Psicoanalisis existencial y el método progresivo-regresivo.

IIL.1. Si la categoria de o vivido a la que hemos hecho referencia es, a
juicio de Sartre, el momento clave en el interin de su evolucién hacia Z7diot, en

2 En entrevista con Simone de Beauvoir, incluida en Za Cérémonie des adieux, op. cit., Sartre
subraya su trabajo sobre Flaubert: “Estoy dedicado desde hace diecisiete afios a una obra sobre
Flaubert que no podrd interesar a los obreros porque estd escrita en estilo complicado y
ciertamente burgués... A ella me encuentro atado, es decir, tengo sesenta y siete aflos, trabajo en
ella desde los cincuenta y con ella sofiaba desde mucho antes... Mientras escribo sobre Flaubert,
soy un enfant terrible de la burguesia que debe ser recuperado”.

28 Sobre los Cahiers pour une morale, textos postumos publicados en 1983, consultese la nota del
editor italiano: “Tenemos aqui una obra deliberadamente y no accidentalmente abandonada por
el Autor. [...] Aun abandonada y rechazada quizas en su disefio general, permanece inutilizada, ya
que muchas de las ideas expresadas en los Cuadernos aparecen esparcidas en otras obras sartreanas
de esa época, y todo su incesante trabajo acerca de la posibilidad de la moral, se encuentra,
aunque con el intento paraddjicamente invertido de mostrar la imposibilidad de la Moral, en el
Saint Génet, comediante y mdrtir, para el que Sartre empieza a trabajar poco de tiempo después”.
“Nota del editor”, en Jean-Paul Sartre, Quaderni per una morale, Edizioni Associate, Roma 1991,
pag. III. Cf. asimismo S. de Beauvoir, La force de I'age, Gallimard, Paris, 1960; Simone de
Beauvoir, La force des choses, Gallimard, Paris, 1963, para la reconstruccién del periodo de
redaccién de los Cahiers, y Jean-Paul Sartre, Autoportrait a soixante-dix ans, en Situations X,
Politiqgue et Autobiographie, Gallimard, Paris, 1976 ; Simone de Beauvoir, La Cérémonie des
Adieux, op. cit; Jean-Paul Sartre et Michel Sicard, L écriture et la publication, in “Obliques”, op.
cit., pag.14. cfr. Michel Contat, Enquete en cours sur un livre inexistant. Genese d’un inedit de
Sartre, en “Lecon d’écriture”, Minard, Paris, 1985.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 12



ARIAS, Mariano: Sartre siglo XXI.

L’Etre et le Néanty en La Nausée Sartre se propuso estudiar cémo la libertad era
el Unico fundamento, el tnico origen y cémo mi cuerpo, mi situacién en el
mundo se explican en ultima instancia a la luz de mi proyecto en un ser-en-el-
mundo. Ser para-si, proyecto, situaciéon y libertad: cuatro vocablos presentes
desde los inicios de la filosoffa existencialista y adscritos a facticidad,
contingencia, alienacién, objetivacidn, al ser para otro, que constituye, ademads,
parte del caracter de mi libertad y de mi cardcter. Una cita pertinente puede dar
cuenta de este camino iniciado en los afios cuarenta:

“Lo esencial es la contingencia. Quiero decir que, por definicién, la
existencia no es la necesidad. Existir es estar ahi, simplemente; los
seres aparecen, se dejan encontrar, pero jamas se les puede deducir.
Creo que hay quienes han comprendido esto. Sélo que han intentado
superar esta contingencia inventando un ser necesario y causa de si.
Pero ningun ser necesario puede explicar la existencia: la
contingencia no es una imagen falsa, una apariencia que puede
disiparse; es lo absoluto, por consiguiente la gratuidad perfecta. Todo
es gratuito, ese jardin, esta ciudad y yo mismo. Cuando uno cae en la
cuenta de ello se le revuelve el estémago y todo empieza a flotar,
como el otro dia en el “Rendez-vous des Cheminots™ he aqui la
Néusea” %.

El para-si en Sartre surge como nada desde lo que denomina “fondo de
mundo”. Se construye desde la facticidad, como opuesto al en-si, y en cuanto éste
ya no es conciencia sino ser cerrado y opaco. Serd la “nada” la que separa a ese
para-si del ser en-si de donde surge; “nada” que no es sino la libertad. Sera esa
posibilidad para la realidad, escribe Sartre en I Etre et le Néant, “de segregar una
nada que lo aisla la que hasta ahora se ha denominado libertad”

El para-si o sujeto se encuentra enraizado desde su origen en la alteridad,
es estable fuera de si mismo, en la realidad, ahora entendida como Naturaleza o
como mundo (mds adelante hablaremos de la consideracién de Naturaleza y
Mundo). El para-si, en este sentido, necesita fundarse, ser causa de si, o en otras
palabras recuperar aquella unidad original, anular la distancia del Otro.

Es entonces cuando el “Psicoanalisis existencial” se erige como el método
que Sartre introduce para estudiar al sujeto, al hombre desde ese deseo de ser,
desde ese deseo de ser causa de si para anular la facticidad originaria, para ser
objeto petrificado, cosa, puro existir y ser a la vez.

Incluso frente a Heidegger Sartre considerara que

¥ La Nausée, op.cit., pa. 185.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 13



ARIAS, Mariano: Sartre siglo XXI.

“la existencia del otro tiene la naturaleza de un hecho contingente o
irreductible. Uno se encuentra con el otro, no lo constituye” *.

Si ésta es una condicién necesaria para aprehender el problema del otro,
para salir de la posicion solipsista, se impone, segtin Sartre, que mi relacién a otro
sea fundamentalmente una relacién “de ser a ser, no de conocimiento a
conocimiento™!. Es mads, tal dialéctica existencialista subrayara que la forma
elemental de mi relacién con el otro es una negacién en la medida que el otro es
el yo que no es yo, aunque una negaciéon que no es exterior sino interior por
cuanto establece la

“distincion original de otro y de mi mismo en la medida exacta en que
me determina por otro y determina a otro por mi” 32.

El ser para otro marcara de este modo el limite de mi libertad y la mirada
serd una de las variadas formas de relacién entre Yo y el Otro, mirada que
modifica el sujeto. Y ello por cuanto el problema es el de la relacién constitutiva
del para-si como ser-para-otro. Y a tal fin la mirada aparece en primer lugar
como “congelando” en objeto al ser mirado, mi yo.

“El otro, al surgir, confiere al para-si un ser-en-si-en-medio-del-
mundo como cosa entre las cosas. Esta petrificacién por la mirada del
otro es el sentido profundo del mito de la Medusa” 3.

Maxime cuando respecto del otro soy un ser que encuentra en medio del
mundo unas cualidades, valores, virtudes y vicios encerrados en un deseo
aprisionado a un proyecto y con un destino. Es por tanto ante la mirada del otro
mi libertad se aliena, aunque el otro sea el mediador indispensable entre yo y yo
mismo * y necesite del otro para captar indispensablemente todas las estructuras
del ser. “Yo soy como él me ve”®. Concepcion que remite al Hegel del “yo soy un

30 I ’Etre et le Néant, op. cit., pag. 307.

81 Ibid, pag. 300.

32 Ibid, pag. 288.

33 Ibid, pag. 502.

3 Ibid, pag. 276. Cf. Asimismo Simone de Beauvoir, "Merleau-Ponty et le pseudo-Sartrisme”,
("Les Temps Modernes” 10:114-115 (June-July, 1955) 2078), en donde se hace una defensa de la
filosofia de la existencia de Sartre fente a las objeciones de “Filosofia del sujeto”.

% Le sursis, Gallimard, Paris, 1945, pag. 320.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 14



ARIAS, Mariano: Sartre siglo XXI.

ser para si que es para si unicamente por otro” *. En suma, la definicién de Sartre
se dirige a considerar al conflicto como el sentido original del ser-para-otro¥
traducido en Huis-Clos3® por “el infierno son los otros”. Relacidén que en primera
instancia se apoya en la dialéctica del amo y del esclavo expuesta por Hegel y que
en L Etre et le Néant ocupa un puesto representativo. El otro se encuentra, pues,
ligado a las cosas externas:

“se me presenta y se presenta a él mismo como inesencial. Es el
Esclavoy yo soy el Amo” .

Y el cardcter de la relacién se acenttia ante la sensacidn de “estar de mas”
respecto a un mundo habitado por los otros. Mis relaciones con los otros por
tanto se clasificaran en relaciones concretas a través del amor, del odio, de las
relaciones sadicas o del masoquismo, en fin, a través del nosotros.

Por tanto, respecto del Otro, dird Sartre, me encuentro ante una libertad
que aspira a reconocerse en él: soy considerado como esencia aunque se me niega
la libertad. La alienacién perpetua en la que se encuentra el ser respecto de los
otros y del exterior parecerfa querer ser asumida por ese ser. L tre et le Néant al
estudiar la libertad como fundamento tdltimo de la accién demuestra, segun
André Gorz:

“la posibilidad en principio de una reconquista sobre la alienacién en
su dimensiéon subjetiva, al mismo tiempo que fundamentaba la
posibilidad formal de esta alienacién” .

I11.2. L’Etre et le Néant finaliza con el estudio del psicoanlisis existencial
en cuanto método que delimitara el estudio del proyecto existencial originario de
la persona humana a partir de la ontologia desplegada. El Otro, siguiendo las
anteriores reflexiones, seria ese alter ego, como diria muy exactamente Jean
Hyppolite “'.

“En la reflexién, escribe Sartre, el para-si se ve casi conferir un
exterior a sus propios ojos, pero este exterior es puramente virtual.

36 Hegel en Fenomenologia del Espiritu, citado por Sartre: L Etre et le Néant, op. cit., pag. 293.

37 [ ’E'tre et le Néant, Gallimard, Paris, 1943, pag. 431.

38 Huis-Clos, Gallimard, Paris, 1945.

% Op. cit, pag. 293.

“ e socialismo difficile, Editions du Seuil, Paris, 1967, pag. 229.

41 “La libertad en J.-P. Sartre”, en el libro colectivo Dialéctica y Libertad, Fernando Torres editor,
Valencia, 1976, pag. 67.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 15



ARIAS, Mariano: Sartre siglo XXI.

Veremos después al ser-para-otro realizar el bosquejo de este
exterior”2.

Mas las relaciones con el otro ocupan un lugar dentro del proyecto de ser
fundamental, un lugar comprendido dentro de la dialéctica del para-si, y el
psicoandlisis existencial pretende estudiar y clasificar los fines del hombre (Sartre
diria la realidad humana). El libre proyecto, implicito en la accién del sujeto sera
el impulso por el cual el para-si se arroja hacia su fin, siendo este impulso una
perspectiva del para-si. De lo que se trata sera justamente de desarrollar este fin
en cuanto forma parte de la “subjetividad absoluta”.

II1.2.1. El andlisis psicolégico emprendido por Sartre para
fundamentar su “Psicoanalisis existencial”, si se tienen presentes los principios de
su ontologia fenomenoldgica, es critico respecto de la psicologia, tanto de la
freudiana como de la empirica. Por una parte critica el error sustancialista de
creer hacer inteligible al hombre por sus deseos desviando la atencién de una
trascendencia. Siendo necesario no considerar a los deseos

<« ~ . 7 . . . .

como pequeiias entidades psiquicas que habiten la conciencia: son la
conciencia misma en su estructura original proyectiva y trascendente,
en tanto que es por principio conciencia de algo” *.

El otro error consistiria en reducir la “personalidad compleja de un
adolescente a unos cuantos deseos primarios”. Paul Bourget # refiriéndose a
Gustavo Flaubert escribe:

“La abstraccidn, los deseos abstractos, la satisfaccidn simbdlica en
lecturas escogidas, etc. amparados y sostenidos en una exaltacion
permanente serdn las bases primarias de la génesis de la actividad
literaria de Flaubert”.

Frente a este criterio Sartre se exalta. El texto de Bourget reproducido en
L’Etre et le Néant da la medida de la exposicién y critica del psicoanalisis

existencial. Al decir de Bourget:

[Flaubert] “parece haber conocido como estado normal, en su primera

2 [ ’E'tre et le Néant, op. cit., pag. 196.
4 Ibid., pag. 643.
4 Essais de psychologie contemporaine: Gustave Flaubert, 1883.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 16



ARIAS, Mariano: Sartre siglo XXI.

juventud, una exaltacién continua producto del doble sentimiento de
su grandiosa ambicidén y de su fuerza invencible... La efervescencia de
su sangre joven se convirtid, pues, en pasion literaria, como acontece
hacia la edad de dieciocho afios a las almas precoces que encuentran
en la energia del estilo o en las intensidades de una ficcién el modo de
engafiar esa necesidad, que los atormenta, de mucho actuar o de sentir
en exceso’.

Tal analisis psicoldgico pierde toda su fuerza cuando se lo considera al
amparo del postulado de subordinacién de un hecho individual a leyes abstractas
y universales (“La necesidad de sentir en exceso”) puesto que segun Sartre esto es
lo que en verdad se trataria de demostrar.

Es cierto que se exige un irreductible (del tipo: es ambicioso,
temperamental, etc.) pero es necesario que sea verdaderamente irreductible y
evidente

<« . 7 .

y que no se ofrezca como el postulado del psicélogo y su negativa o
incapacidad a ir mas lejos, sino que, al ser verificado, produzca en
nosotros un sentimiento de satisfaccion” .

Negando el reduccionismo psicologista y empirista y afianzandose en una
fundamentacién “preontoldgica” de la realidad humana es posible entonces
alcanzar la unidad que es el ser del hombre por rechazo al olvido del hombre, de
lo personal que siempre encierra la accién humana:

< d . . < . 4 ,’
“Ser, para Flaubert como para cualquier sujeto de ‘biografia’, es
unificarse en el mundo” 4.

Lo que se exige, por tanto, y siguiendo el argumento sartreano, es que la
investigacién nos revele la unificacién de un proyecto original, proyecto que se
observa en cada una de las tendencias. El problema puede ser planteado en los
siguientes términos: la persona humana es una totalidad y de ningin modo se
puede suponer que es posible intentar "recomponerla” mediante la suma de
tendencias o inclinaciones parciales de la personalidad, puesto que en cada
inclinacién o tendencia va expresada la totalidad de esa persona. Esta sera la
primera de las bases del psicoanalisis existencial. Su objeto sera descifrar los
comportamientos empiricos del hombre:

% [’Etre et le Néant, op. cit., pag. 647.
4 Jbid., pag. 648.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 17



ARIAS, Mariano: Sartre siglo XXI.

“Su punto de partida es la experiencia; su punto de apoyo la
comprensién preontoldgica y fundamental que tiene el hombre de la
persona humana” ¥.

Psicoandlisis que como veremos se sustenta en los analisis que Sartre
elabora en el caso de Charles Baudelaire, Jean Génet o Gustave Flaubert y que
conforman las finas capas de lo que a nuestro ojuicio no es sino un corpus de
estudios antropoldgicos.

Bastenos decir que el psicoandlisis existencial desde la fenomenologia y la
ontologia desarrolladas en L ’Etre et le Néant se proponia, como hemos visto,
comprender la eleccién original de ser, o lo que es lo mismo, encontrar los fines
ultimos. Sin embargo, tal método, concebido como el desvelamiento minucioso
de la personalidad en el plano de la accién y de la libertad, hara surgir las
motivaciones del sujeto sobre el medio que le rodea. Pero en modo alguno los
resultados, calculados sobre el individuo pueden servir para otro individuo o para
ese individuo en un momento distinto de su historia. Sobre todo este método no
es la salvaguarda del individuo ante los andlisis pertinentes que se realicen sobre
él: sirven en el instante en que se realice; con otras palabras, tal método esta

“destinado a sacar a la luz, con una forma rigurosamente objetiva, la
eleccidn subjetiva por la cual cada persona se hace persona, es decir,
se hace anunciar lo que ella misma es” “.

Es mas, las informaciones que la ontologia sustenta acerca de las conductas
y el deseo le sirven a Sartre como principios al psicoanalisis existencial.
Fijémonos en una de las categorias mas interesantes para nuestro proposito: el
deseo. El deseo, o lo que es lo mismo la fa/ta de ser, en cuanto tal estd en relacion
sobre el ser del cual es falta. Este ser no es otro que el en-si-para-si, es decir,

47 Ibid., pag. 656.

8 Jbid., pag. 662. Ver asimismo Francis Jeanson, E/ problema moral y el pensamiento de Jean-Paul
Sartre, Edit. Siglo XXI, Buenos Aires, 1960. Jeanson escribe respecto del psicoandlisis existencial:
“No basta (...) mostrar que la realidad humana estd siempre comprometida en el impulso de un
libre proyecto fundamental. Es necesario aun determinar qué tipo de relacién con el ser pone ese
proyecto como fin. Aqui es donde interviene el psicoandlisis existencial” (pag. 255). Y mas
adelante: “La diferencia esencial —que acaba, por lo demads, de caracterizar para nosotros el
psicoandlisis existencial— reside en el hecho de que éste se guiard no ya sobre tendencias
secundarias como la sexualidad o la voluntad de poderio sino sobre la relacién fundamental de la
realidad humana con el ser, sobre su manera de ser frente a este ser (pag. 258).

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 18



ARIAS, Mariano: Sartre siglo XXI.

“la conciencia hecha sustancia, la sustancia hecha causa de si, el
Hombre-Dios” #.

Pero el hombre 210 es, y la realidad humana es entonces puro esfuerzo por
hacerse Dios. El deseo expresa la relacion existente entre el hombre con los
objetos y en este sentido forma parte del Ser-en-el-Mundo. La ontologia no
puede sino descubrir el deseo como deseo de ser, “como libre falta de ser” y el
psicoandlisis existencial adquiere de este modo el cometido fundamental de
encontrar, mediante los proyectos empiricos, la forma especial y original que
tiene cada sujeto de elegir su ser. He aqui pues, el camino abierto para el
encuentro con el Gustavo Flaubert imaginario y a la vez real, singular y universal
estudiado por Sartre en LIdiot de la Famille. Pero también el anuncio de su
encuentro con el materialismo histérico, con la fundamentacion de la Razén
dialéctica, o lo que es lo mismo, la constitucién del otro método que le servira
para apuntalar, junto al psicoandlisis existencial el edificio de LZ7diot de Ia
Famille,1a personalidad de Gustavo Flaubert.

II1.3. Por tanto, en la evolucién de L’Etre et le Néant a Critique de Ia
Raison dialectique, se aprecia la apertura de un ciclo que Sartre propone como
campo de estudio abierto con el establecimiento del mérodo progresivo-regresivo.
A su vez podemos deducir que el proyecto de L7diot de la Famille alcanzara su
disefio cerrado cuando se sittiie en el territorio del materialismo histérico, mas
precisamente en el materialismo filosdfico. S6lo desde las Ideas desplegadas en
Critique de la Raison dialectiqgue se puede entender el cambio emprendido por
Sartre: del solipsismo al grupo, al colectivo, desde el para-si, al ser-para-otro
ahora entendido como el despliegue del hombre en un mundo circundado por Ia
naturaleza. De hecho, Sartre lo subraya en estos términos:

“Para mi, L’Etre et le Néant representaba la captacién de una
consciencia, de sus raices, de sus estructuras y su naturaleza, y la
Critique de la Raison dialectique representaba la apariciéon de los
grupos, la aparicién de los hombres constituidos como tales. Y el
Flaubert representaba el estudio de una persona humana particular” .

I11.3.1. En Critique de la Raison dialectique el hombre ya no es
proyecto de ser Dios, esa entidad en-si/para-si, ese proyecto inabarcable e
imposible de completude (para emplear un neologismo existencialista). Por el

9 [’Etre et le Néant, op. cit., pag. 663.
0 “Obliques”, op. cit., pag. 21.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 19



ARIAS, Mariano: Sartre siglo XXI.

contrario, el hombre ahora serd justamente el proyecto de ser hombre envuelto
en una sociedad en donde las “necesidades” conforman la situacién y el deseo de
ser. Adviértase ahora el cambio de sentido respecto del “metafisico” para-si de
L’Etre et le Néant cuando en Critique de Raison dialectigue Sartre subraya que

“el hombre es el ser en virtud del cual (de la praxis del cual) el
hombre es reducido al estado de objeto de uso” >'.

Tal método serd investido de eficacia en tanto nace del acercamiento y
reflexién sobre la Razén dialéctica, su piedra angular, frente al momento de la
razdén analitica, de la critica al materialismo histdrico, al marxismo de los afios
cincuenta. Una cita nos permitira aclarar la posicién de Sartre >

“Entendamonos: el marxismo, como cuadro formal de todo el pensa-
miento filosoéfico actual, es insuperable. Yo entiendo por marxismo el
materialismo histérico, que supone una dialéctica interna de la
historia, y no el materialismo dialéctico, si se entiende con esta
expresion esa fantasia metafisica que imagina descubrir una dialéctica
de la naturaleza. Esta dialéctica de la naturaleza, en efecto, puede
existir también, pero es preciso reconocer que no poseemos de ella ni
siquiera la mds pequefla prueba. Asi, el materialismo dialéctico se
reduce a un vano discurso, lleno de pompa y debilidad, sobre las
ciencias fisico-quimicas y bioldgicas; al menos en Francia, esconde el
mads banal mecanicismo analitico. Por el contrario, el materialismo
histérico —en cuanto afirma directamente el origen de toda
dialéctica: la praxis de los hombres gobernados por su materialidad—
es, al mismo tiempo, la experiencia que todo el mundo puede tener (y
tiene) de la propia praxis y de su alienacién y, al mismo tiempo, el
método reconstructivo y constructivo que permite tomar la historia
humana como totalizacién en curso. Asi, el pensamiento de la
existencia vuelve a encontrarse en seguida arrojado al proceso
histérico y no puede comprenderlo sino en la medida en que el
conocimiento dialéctico se muestra como conocimiento de la
dialéctica”.

La supuesta involucién del marxismo lleva a Sartre a plantear su proyecto

31 Op. cit., pag. 749.
52 “Lettre de Jean-Paul Sartre a Roger Garaudy”, en Roger Garaudy, Perspectives de I’homme,
Paris, PUF, 1961, pag. 112.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 20



ARIAS, Mariano: Sartre siglo XXI.

de “existencializarlo”. Posicidn que se puede rastrear en los primeros escritos de
Sartre de los afios treinta, cuando, por ejemplo, en La Trascendence de I’Ego
escribe:

“Me ha parecido siempre que una hipdtesis de trabajo tan fecunda
como el materialismo histérico no exige en modo alguno como
fundamento ese absurdo que es el materialismo metafisico” *.

Sartre se desmarca con la “integraciéon” del existencialismo en el
materialismo histérico tanto del hiper-empirismo y del positivismo como del
estructuralismo y el sociologismo americano representado en su momento por
Kurt Lewin o Kardiner. Su posiciéon queda expuesta cuando apuesta porque la
totalizacion dialéctica debe contener tanto los actos, las pasiones, el trabajo y la
necesidad como las categorias econdmicas®, situando al agente o al
acontecimiento en relacién con el conjunto histdrico definiéndolo respecto del
porvenir y respecto del presente.

Evidentemente Sartre (es necesario recalcar justamente este aspecto)
realiza el ataque a un marxismo que es caricatura de un marxismo no dogmatico,
como corresponde al que se adscribe el Partido comunista francés, marxismo
dogmatico vinculado al Diamat (al texto, por ejemplo, de Josep Stalin
Materialismo Historico, materialismo dialéctico). La critica se sitia frente a este
materialismo determinista (denominado de distintos modos en diferentes
momentos de los escritos sartreanos: “materialismo idealista”, “materialismo
metafisico”, “marxismo esclerotizado”, etc.) al cual denomina de mala-fe
siguiendo los presupuestos de Z Etre et le Néant, mas dejando fuera de su critica
fuerte al materialismo de Marx. Ante este materialismo que es un vano intento de
huir ante la angustia, es posible reducirlo al espiritu de seriedad y que no es mas
que el intento de cosificacion de lo humano o, lo que es lo mismo, hacer de la
conciencia un producto de la materia. De ahi que esta primera critica no sea mas
que el primer ajuste de cuentas de Sartre ante un materialismo que no procura
cimentar una filosofia revolucionaria que tiene todas las soluciones escritas en “el
libro de la Ciencia”.

Sin embargo la polémica de estos afios entre Sartre y el marxismo se centra
en el plano ontoldgico, en mantener frente a la critica del materialismo dialéctico
su posicién de fundamentacién dialéctica de la historia, excluyendo de la
naturaleza el principio de contradiccién, de dialéctica. Posicion critica de Sartre,
mantenida en Critique de la Raison dialectigue y en el debate con Roger

3 Op. cit., p. 123.
5% Critique de la Raison dialectique, op. cit., pag. 118.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 21



ARIAS, Mariano: Sartre siglo XXI.

Garaudy, Jean Hyppolite, Jean Orcel y Jean Pierre Vigier en Marxisme et
Existentialisme >, y que no da cuenta de la superacién del idealismo sustentada
en su ontologia del ser para s/ (absoluta libertad, contradiccién interna y
nadificacion, néantisation) o lo que es lo mismo, superar la oposicién dialéctica
de la Historia/dialéctica de la Naturaleza por mas que en el cogito se inserte el
colectivo, el grupo.

II1.3.2. Precisemos: no serd hasta la década de los sesenta cuando
Sartre > matice su critica al marxismo, en la que puede ser considerada una
superacion de ciertos principios marxistas por lo demas en modo alguno
sistematizados. En la entrevista de Jane Friedman®’, por poner un significativo
ejemplo, Sartre se expresa en este tono:

“Ya no soy marxista a pesar de que he estado fuertemente
influenciado por el marxismo. El marxismo tiene un modo de explicar
al hombre —como un producto de su sistema econémico— que no
corresponde con lo que yo creo. Pienso que existe la libertad
individual y debe formar la base de la verdadera revolucién”.

La alternativa de Sartre parece entonces situarse en otro contexto, de ahi
que en los dltimos afios de su vida se haya separado de sus (llamémoslas asi)
posiciones filomarxistas como se puede constatar en Poder y Libertad, la serie de
entrevistas mantenidas con Pierre Victor. Asimismo en 1975 declara frente a su
opinién de 1960 de que “el marxismo es la filosofia insuperable de nuestro
tiempo™s:

“Pienso que hay aspectos esenciales del marxismo que perduran: la
lucha de clases, la plusvalia, etc. Es el elemento de poder contenido en
el marxismo lo que ha sido recogido por los Soviéticos. En tanto que
filosofia del poder, pienso que el marxismo ha dado su medida en la
Rusia soviética. Estimo que hoy, como intenté decirlo un poco en On
a raison de se révolter, es otro pensamiento el que hace falta, un
pensamiento que tenga en cuenta el marxismo para superarlo,
rechazarlo y recobrarlo, comprenderlo en si. Es la condicién para
llegar a un verdadero socialismo. Creo haber indicado, junto con otros

% Librairie Plon, Paris, 1962

56 Cf. Mariano Arias, “Jean-Paul Sartre vivo”, “El Basilisco”, n® 11, 1980, pags. 35-47.
57 “Newsweek”, noviembre 10,1975.

58 “Questions de méthode”, op.cit.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 22



ARIAS, Mariano: Sartre siglo XXI.

muchos que lo piensan hoy, las vias para ese superaciéon” .

II1.3.3. El método progresivo-regresivo se propone, a la luz de la
critica al marxismo, a la Razén dialéctica, por supuesto, como hemos visto,
alcanzar la comprensién del hombre ahora /anzado hacia los otros, en el campo
de los conjuntos prdcticos. Tal método, ademas, debera incluir en el vaivén de su
investigacion la biografia,

“profundizando en la época, y la época profundizando en la biografia.
Lejos de integrar inmediatamente una en otra las mantendra
separadas hasta que el desarrollo reciproco se haga por él mismo y
ponga un término provisional en la busqueda” (/bid.).

Mas tal apuesta analitica y dialéctica no esta exenta de la critica a la Razén
dialéctica, al marxismo esclerotizado, que Sartre resume en Critique de la Raison
dialectique en frases del siguiente estilo y tono:

“Valéry es un intelectual pequefio-burgués, no cabe duda; pero no
todo intelectual pequefio-burgués es Valéry. La insuficiencia euristica
del marxismo contemporaneo se encierra en estas dos frases” .

Y, a proposito de Flaubert:

“Es la obra o el acto del individuo lo que revela el secreto de su
condicionamiento. Flaubert, con su decisién de escribir, nos descubre
el sentido de su temor infantil de la muerte, y no a la inversa.
Habiendo desconocido estos principios, el marxismo contemporaneo
se ha cerrado la posibilidad de comprender los significados y los
valores”!.

Por lo demas, precisemos que el despliegue metodoldgico emprendido en
Critique... establece la pertinencia de un método encajado en un sistema que
necesariamente debe incluir un momento analiticoy otro regresivo, puesto que el
progreso se alcanza agotando la singularidad histérica del objeto. Y en este

> “Autoportrait aux soixante-dix ans”, entrevista de Michel Contant, reproducida en Situations
X, op. cit. pag. 193.

6 Jbid., pag. 44

61 Jbid., pag. 95-96.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 23



ARIAS, Mariano: Sartre siglo XXI.

estadio sélo se alcanzaran descubrimientos orientativos parciales, partes del todo,
aspectos que conformaran sélo mas tarde el proceso de inteligibilidad total.

El ejemplo predilecto de Sartre —ya desde L Etre et le Néant— es como
hemos visto Flaubert, y como estudiaremos mas adelante el conjunto de
significaciones que ofrece tal andlisis enriquecera el progreso del método.
Establezcamos algunas de las conclusiones:

La primera parte del método, el regresivo, s6lo alcanza a descubrir una
jerarquia de significaciones que Sartre denominara heterogéneas: Madame
Bovary, la “femineidad” de Flaubert, la infancia en un edificio del hospital, las
contradicciones de la pequefia burguesia contemporanea, la evolucién de la
familia, de la propiedad, etc., etc.®?. Se tiene efectivamente un movimiento
dialéctico, pero habra que aplicar el método progresivo para descubrir en él el
movimiento mismo, el proyecto que permita la objetivacién final, la singularidad
rica y apreciada que hara posible escribir la obra Madame Bovaryy no, pongamos
por caso, £/ Quijote. En una palabra, descubriendo el movimiento mismo a veces
serd necesario realizar nuevamente un momento regresivo en tanto el andlisis
progresivo puede sufrir alteraciones a causa de los instrumentos colectivos. Asi, la
vuelta a la biografia % aprecia y confirma en su caso las primeras hipédtesis y
descubre la singularidad final. El método entonces adquiere finalmente su
estructura organica definitiva: es un método regresivo-progresivo y analitico-
sintético. E1 hombre y su tiempo quedan integrados en la totalizacién dialéctica
cuando se ha mostrado “cémo supera la historia esta contradiccién”. La postura
de Sartre en este punto es contundente en su reivindicaciéon del materialismo
histérico —y en su concepcién de la Historia— ayudado por su método y
aplicado a L’Idiot de la Famille :

“A causa del éxito que tiene en su época, Flaubert ve como le roban la obra,
no la reconoce, le resulta extrafia: de pronto pierde su propia existencia
objetiva. Pero al mismo tiempo su obra alumbra a su época con una nueva
luz; permite que se haga una nueva pregunta a la Historia: jcudl podia ser,
pues, esta época para que reclamase ese libro y para que encontrara en él
errébneamente su propia imagen?” %.

62 Jbid., pag. 128.

¢ Entendemos aqui por “biografia” los aspectos no tanto subjetivos del sujeto como su praxis
individual, el sujeto singular.

6 Jbid., pag. 95.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 24



ARIAS, Mariano: Sartre siglo XXI.

II1.3.4. De hecho Sartre subvierte el orden hegeliano®. Al plantear
su critica de la Razén dialéctica presenta el eje de su sistema (en contraste con el
humanismo subjetivista de Althusser, también con la dialéctica de la primacia
superestructural presentada por Fulvio Papi). Hegel habia disefiado su sistema
organizado (desde los presupuestos del materialismo filosofico que adoptamos) en
el plano “ontoldgico-especial, o lo que es lo mismo, Hegel dividiria la realidad en
dos amplios teritorios: la Naturaleza y el Espiritu. El Espiritu, a su vez, quedaria
subdividido en Espiritu subjetivo, Espiritu objetivoy Espiritu absoluto.

La “vuelta al revés” (Umstiilpung) planteada por Marx no significa sino la
alteracion sustancial de las implicaciones que afectan al materialismo dialéctico,
entre la Naturalezay el Espiritu asi como las relaciones entre el Espiritu Objetivo
y Espiritu Absoluto. Sartre se propondria, a la luz de este esquema marxista-
hegeliano, alterar la dialéctica hegeliana proponiendo la cldsica identificacion de
la “cabeza” con el “Espiritu absoluto”, los “pies” con el “Espiritu objetivo”,
desconectandolo con el “Espiritu subjetivo”. Tal hecho dejaria libre el principio
fundamental del “humanismo” en su trasposiciéon al “espiritu subjetivo”;
humanismo que Sartre encierra, claro estd, en un “subjetivismo” que tiende a ir
mas alld del cogito:

“Todo materialismo tiene por efecto tratar a todos los hombres,
incluido uno mismo, como objetos, es decir, como un conjunto de
reacciones determinadas... el hombre que se capta directamente por
el cogito, descubre también a todos los otros y los descubre como la
condicién de su existencia” .

El materialismo dialéctico, desde estos planteamientos, y fundamentado
por Engels (y se puede suponer que bajo el control intelectual del propio Marx
aunque no hubiera participado en el parto del Anti-Diihring ni en la Dialéctica
de la Naturaleza) tenderia a derivar hacia cierto naturalismo. En las diversas
concepciones que tal Umstiilpung ha planteado en la comunidad “marxista” es
donde se pueden encontrar distintas posiciones, ya sean subjetivistas,
voluntaristas o metafisicas. Interpretaciones que tendrian que ver con algunos o
con todos los ejes del sistema hegeliano, segin el orden moral de valores y el
ambito cultural que corresponde al “espiritu objetivo”.

En realidad, desde el materialismo filosdfico la Naturaleza se contempla

6 Para un desarrollo mas pormenorizado de estas cuestiones puede consultarse Gustavo Bueno,
Ensayos materialistas, cap. IV, op.cit. 1972. La critica a Sartre puede ser planteada en estos
términos: “Mi conciencia es una parte del mundo natural, incluido mi cuerpo” (Op. cit., pag. 412).
¢ [’Existentialisme est un Humanisme, op. cit.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 25



ARIAS, Mariano: Sartre siglo XXI.

no como una determinaciéon o conformacion del sujeto, hecha a /a medida del
hombre (como sucede en Kant y su empefio en construir una “Metafisica de la
Naturaleza” en la linea de Aristoteles y la tradicién escoldstica); ni tampoco la
reciproca constituiria una salvaguarda de la entidad humana. La Naturaleza no es
entonces sino un mito y el Género humano no ocupa ningtn lugar de privilegio
en el Cosmos, Universo, Mundo o Naturaleza, simplemente hay naturalezas (con
minusculas), pero también se rompe la unidad del Género humano en tanto sélo
cabe hablar de “Hombres” encajados en civilizaciones y sujetos al desarrollo y
transmisién cultural mediando procesos, proyectos, establecidos en el “hacer” y
en el “tener” en funcién del orden de regulacién de “hombres” anteriores a su
propio presente historico.

IV. Lo universal-singular

IV.1. Lldiot de Ia Famille marca las pautas de un analisis que podiamos
denominar el estudio del hombre bajo el punto de vista de lo universal singular.
Concepto que se inserta en el marco de la tltima trayectoria filoséfica sartreana,
y permite una nueva comprensién de la metodologia empleada, ampliando el
campo de investigacién, por mas que el método “se hace en el trabajo mismo a fin
de obedecer a las exigencias de su objeto”’.

Y atin es mas explicito en este extremo:

“Ocurre que un hombre nunca es un individuo; mas valdria llamarlo
un universal singular; totalizado y por eso mismo universalizado por
su época, la retotaliza al reproducirse en ella como singularidad.
Universal por la universalidad singular de la historia humana, y
singular por la singularidad universalizante de sus proyectos, reclama
ser estudiado de manera simultdnea desde los dos extremos”(/bid.).

Sefalemos las peculiaridades de esa trayectoria, advirtiendo que los
conceptos arrastran detras de ellos totalidades mas amplias que desembocan
inexcusablemente en la percepcién de la “singularidad” del hombre. Singularidad
inseparable de la historia, entendida como el decurso de las singularidades en el
ambito construido con los otros y en tanto integran conjuntos histdricos:

<« . . . .
Para que un hombre tenga historia, es necesario que evolucione, que
el curso del mundo, transformandose, lo transforme, y que él se

7 L’Idiot de Ia Famille, T 1, op. cit, Prélogo.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 26



ARIAS, Mariano: Sartre siglo XXI.

transforme al mismo tiempo que transforma al mundo, que su vida
dependa de todo y de él sélo, que él descubra en ella, en la muerte, un
producto vulgar de su época y la obra singular de su voluntad” ¢.

Es la dialéctica de los conceptos la que ha proyectado, a nuestro juicio,
obras como L’Etre et le Néant, pero también las obras filosoficas
complementarias, y anteriores a ella, L7magination, L’Imaginaire ®, etc.
Principio éste que ha permitido en su caso la critica del psicoanalisis freudiano, el
desarrollo al final de ZEtre et le Néant del psicoanilisis existencial y el método
progresivo-regresivo complementario desplegado, tal como hemos estudiado, en
Critique de la Raison dialectique y que ha abierto las posibilidades de investigar
la “singularidad” y “universalidad” humanas en el caso de Charles Baudelaire,
Jean Génet, Maurice Merleau-Ponty, Gustave Flaubert o el mismo Sartre en su
autobiografia Les Mots. Va a ser en este terreno donde la antropologia
existencialista cumple la funcién real (permitase la expresiéon) de extrema y
sugestiva importancia a la hora de delimitar los presupuestos sartreanos en L /diot
de la Famille.

Antropologia que en Sartre no es disonante de las tesis expuestas en
Qu'est-ce que la littérature? por cuanto sigue manteniendo la palabra como
accion, el compromiso del escritor, ineludible, incapaz de considerarse inocente
frente a los acontecimientos del mundo y abocado a transformar las situaciones.
Todo hombre es, desde su punto de vista, una “libertad en situacién”, un proyecto
abierto al porvenir en tanto se escribe para los otros y su escritura se dirige a otras
libertades, y en tanto

“no es libre de no elegir: esta comprometido, hay que apostar, la
abstencidn es una eleccién” 7°.

Tesis éstas que van a estar presentes, de un modo o de otro, en la
singularidad del personaje estudiado, en las sucesivas biografias que componen su
trayectoria literaria y que trataremos de analizar en sus extremos mas rigurosos,
teniendo presente incluso las relaciones estrechas que mantienen las obras de
“ficcion estricta”, novelas y relatos (La Nausée, Le Mur, etc.) con su proyecto y
escrtura autobiografica.

8 Saint Génet, comédien et Martyr ((Euvres complétes de Jean Génet, T.I), Gallimard, Paris,
1952, pp. 288-289. En un principio habia sido previsto como un estudio previo a las obras
completas, posteriormente y a la vista del enorme trabajo pasé a constituir un tomo separado, el
primero, del resto de la Obra.

¢ L’[maginaire, Gallimard, Paris, 1940.

0 Qu'est-ce que la littérature?, op. cit.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 27



ARIAS, Mariano: Sartre siglo XXI.

IV.1.1. El estudio sobre Baudelaire ' emprendido en los afios
cuarenta es el primer intento de acercarse a la singularidad humana de un
escritor. Se trataba de descubrir la significacién individual del comportamiento
de un poeta ante el mundo mediante la diseccién extrema del proyecto
existencial. Con herramientas todavia poco perfiladas Sartre se encontrd cercado
por un método inmaduro que le llevaria a renegar posteriormente de esta obra. Y
sin embargo, serd en Baudelaire donde manifieste la pertinencia del psicoandlisis
existencial. La actitud de Baudelaire como poeta maldito es ejemplificada como el
anhelo de ser asi sea ocultando su angustia, rehuyendo su responsabilidad:

“Ese hombre ha intentado toda su vida, por orgullo y por rencor,
hacerse cosa a los ojos de los demas y a los suyos propios. Ha deseado
erigirse aparte de la gran fiesta social, a la manera de una estatua,
definitiva, opaca, inasimilable. En una palabra, diremos que ha
querido ser” 7.

Es en la medida en que el hombre asume su dificultad de existir, de
encontrar sentido y afrontar la angustia como el hombre encuentra sentido a su
libertad. Baudelaire no afrontard esta angustia mas que complaciéndose en
construir una imagen suya ante los otros, una imagen condenable, criticable pero
que le libra de la angustia:

“Es el hombre que, experimentando lo mds profundamente su
condicién de hombre, ha buscado mas apasionadamente disfrazarla.
Puesto que su “naturaleza” le escapa, va a tratar de atraparla en los
ojos de los demas” 7.

Ha querido ser de una pieza, opaco, sin fisuras, un en-sz, absoluto. En la
terminologia sartreana:

“Ser de piedra, inmévil, insensible, sin un proyecto, sin una
inquietud” 74.

! Baudelaire, Gallimard, Paris, 1947.
72 Baudelaire, op. cit., pag. 90.

78 Ibid., pag. 47.

74 Le Sursis, op. cit., pag. 107.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 28



ARIAS, Mariano: Sartre siglo XXI.

IV.1.2. En Saint Génet, Comédien et Martyr el intento ira mads
lejos: aqui poseia un método mas riguroso a la vez que un material objetivo mas
puro y cercano. Jean Génet era amigo personal, estaba vivo, tenia a la vez que sus
proyectos (ser escritor, poeta) la palabra, la voz, elementos todos ellos que
permitian transmitir exactamente la complejidad de los conceptos que Sartre
deseaba englobar en el estudio. Saint Génet... significé por lo tanto el primer
encuentro practico, no dogmadtico, con el material objetivo del psicoandlisis
existencial, expuesto sintéticamente en L’Etre et le Néant, pero sélo riguroso
cuando se ejercen en un caso practico. Y a la vez Saint Génet... es el primer
esbozo de su moral nunca sistematizada y anunciada al término de L Etre er le
Néant”

Sin embargo, la biografia de Génet sigue manteniendo los esquemas del
psicoanalisis existencial y los principios que regulan su existencialismo. Génet
asume su condicién de ladrén que le ha sido “dada” desde la infancia por la
sociedad y la asume como desafio ante ella desde su libertad, como acto que le
define hasta su eleccién ultima, ser escritor.

Sartre presenta a un Génet que ejemplifica la accion del hombre en tanto
es consciente de asumir la responsabilidad de su eleccién, de lo que ha decidido
hacer. No s6lo de asumir la consciencia de sus actos sino de que existe la
posibilidad de ser aquello que es contrario a lo que se es. Y Génet es primero
ladrén y responsable de su eleccién, tanto como cuando escribiendo elige las
palabras que le significardn a él en la misma medida que esas palabras son
también de los otros. Esa accion reciproca es la base de la personalidad analizada
por Sartre:

“La idea que nunca he dejado de desarrollar es que, a fin de cuentas,
cada quien es siempre responsable de lo que se ha hecho de él —aun
si no puede hacer nada mas que asumir esta responsabilidad. Yo creo
que un hombre siempre puede hacer algo de lo que se ha hecho de él.
Es la definicién que daria yo hoy de la libertad: ese pequefio
movimiento que hace de un ser social totalmente condicionado, una
persona que no restituye la totalidad de lo que ha recibido, de su
condicionamiento; que hace de Génet un poeta, por ejemplo, mientras
que estuvo rigurosamente condicionado para ser un ladrén (...)
Porque a Génet se le hizo ladrén; él dijo 'soy un ladrén' y ese pequefio
movimiento fue el principio de un proceso mediante el cual llegé a ser
poeta y, después, finalmente, un ser que ya no estd verdaderamente al
margen de la sociedad, alguien que ya no sabe dénde estd y que se

> Ver mas arriba, apartado I1.4.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 29



ARIAS, Mariano: Sartre siglo XXI.

calla. En un caso como el suyo, la libertad no puede ser dichosa. No es
un triunfo. Para Génet, simplemente abri6 ciertos caminos que no le
habian sido ofrecidos desde el comienzo” 6.

Personalidad, sin embargo, que Sartre matiza cuando se refiere a sus
estudios sobre el propio Génet y Flaubert:

“No pienso que haya un interés en decir que yo me descubro en
Flaubert como lo habia dicho para Génet. Eso puede ser mis cierto
para Génet porque es mds proximo a mi en muchos planos. Pero yo
tengo muy pocos puntos en comun con Flaubert” 7.

IV.1.3. En “Merleau-Ponty vivant” "® expuso, parcialmente es
cierto, la relacién entre el hombre y el mundo a través de la descripcién del
amigo desaparecido; perdida la amistad, rota la relacién en el pasado inmediato,
el presente y los actos recordados se envuelven en una temporalidad distinta: los
actos son objetos que remiten constantemente a la imagen de lo que habia sido
una vida destruida por la muerte. El Otro (el amigo) estd inmerso en las
condiciones del mundo, tan imbuido de sus vicisitudes como yo, tan
indiferenciado de ellas como los propios acontecimientos que ellos crean y de los
que ellos reciben sus fines. En la primera pagina del estudio sobre Maurice
Merleau-Ponty Sartre es explicito:

”El acontecimiento nos habia hecho y aproximado, el acontecimiento
nos ha separado”.

IV.14. Sera en Les Mots, autobiografia escrita en los afios
cincuenta 7 y publicada tres anos después de Critique de la Raison dialectique e
iniciado la redaccién definitiva de L’/diot de la Famille, donde aplique parte del
método desplegado posteriormente. Son estas dos obras mencionadas, distintas y

76 Saint Génet, Comédien et Martyr, op. cit., pag.

77 Entrevista de Michel Rybalka y Michel Contant, a Sartre sobre LIdiot de la famille, “Le
Monde”, 14 mayo 1971. Reproducida en Situations X, op. cit., pag. 94.

78 “ Merleau-Ponty vivant”, n® especial de “Les Temps Modernes”, octubre 1961. En Situations IV,
Portraits, Gallimard, Paris, 1964.

79 La obra colectiva Pourquoi et comment Sartre a écrit Les Mots, ya citada es hasta el presente el
mejor estudio sobre la construccién de Les Mots, y referencia obligada para una comprensiéon
cabal de la autobiografia sartreana. En ella pueden encontrarse manuscritos previos a la edicién
publicada de Les Mots, como estudios sobre el estilo, comparaciones de temas, supresiones finales,
etc.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 30



ARIAS, Mariano: Sartre siglo XXI.

a la vez bien parecidas %, las que engloben a los anteriores estudios y se sitien en
centrales eslabones de la cadena de una investigacion aun inconclusa.
Corresponde al final de lo que muy certeramente Genevieve Idt denomina
“decenio autobiografico” ® refiriéndose al periodo comprendido entre 1953 y
1963 y que se iniciarfa como un proyecto de autocritica anunciado en la “Réponse
a Albert Camus” y seguido en diversas publicaciones hasta la publicacién de Les
Mots, en 1964.

Mas el propio Sartre consideré Les Mots como una novela, como una
“especie de novela” # en la cual sin necesidad de recurrir a la mentira, aun no
dirfa toda la verdad, por mas que la verdad estuviera en el horizonte de su
proposito. En la entrevista mantenida con Michel Contant aclara estos extremos:

“Yo proyectaba entonces escribir una novela en la que hubiera
querido hacer pasar de manera indirecta todo lo que pensaba
precedentemente decir en una suerte de testamento politico que
hubiera sido la continuaciéon de mi autobiografia; luego yo he
abandonado el proyecto” (/bid.).

Es mas, acaso la obra novelesca de Sartre quede subsumida en un propdsito
interno autobiogrifico, en una suerte de hilo tendido sobre la premisa de la
escritura (que es hablar del escritor, de la “pulsiéon narrativa” sartreana
considerado como desvelador de la realidad, mediando materiales y métodos
apropiados al objeto de estudio), tendido sobre el deseo de descripcién y
desvelamiento #, y que en Sartre las novelas cumplirian ese deseo oculto, pero
desvelado publicamente por el propio Sartre en distintos medios de difusién
publicos (entrevistas, articulos, etc.) , ese enraizamiento en lo vivido .Y a la vez,
tal relacién o entronque autobiografico enlaza légicamente La Nausée (sin
considerarla una “novela de tesis”) y el resto de novelas y relatos con Les Motsy
L’Idiot de la Famille, considerada por el propio Sartre, como estudiaremos mads
adelante, “novela verdadera”. Lo que nos llevaria a establecer la produccién

8 Consultar Michell Contant, “Introduction”, en Pourquoi et comment Sartre a écrit Les Mots,
op. cit.

81 Op. cit, Michel Contant, “Une autobiographie politique?”, pag. 19. Consultar asimismo, (Fuvres
romanesques de Jean-Paul Sartre, Bibliothéque de la Pléiade, edicién establecida por Michel
Contat, Michel Rybalka, con la colaboracién de Genevieve 1dt y George H. Bauer, Gallimard,
Paris, 1981, Préface, pag. XXV-XXVI.

82 “Autoportrait aux soixante-dix ans”, entrevista de Michel Contant, reproducida en Situations
X, op. cit,, pag. 145.

8 Sobre este extremo consultese el preciso “Prefacio” a (Euvres romanesques, op. cit.

8 Op. cit., “Prefacio”, pag. XX VI ss.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 31



ARIAS, Mariano: Sartre siglo XXI.

sartreana como una enorme produccién literaria donde las /deas afloran y son
tratadas en sus escritos bajo la forma de distintos “géneros” no por cldsicos y
vulgarmente diseflados como novelas, ensayos, cuentos o relatos, menos
transformados por la escritura de Sartre.

Distintas en cuanto al objeto de andlisis: en Les Mots es el propio Sartre el
centro de la investigacion, el sujeto operatorio, en L7diot... un escritor sobre el
cual recae ser el referente inicial de la novela contemporanea. Pero ambas han
sido empresas emprendidas con idéntico método y variables resultados. En Les
Mots Sartre discute con él mismo, alcanza la madurez intelectual y personal:
dirige sus criticas hacia el Sartre de La Nausée, el de los primeros afios del apogeo
existencialista, considera su pasado desde la irreversibilidad del tiempo... En
cierto modo Les Mots es la antitesis de LIdiot... su complemento .

Muestra, sin complacencia, en el mas cuidado estilo de la tradiciéon
literaria francesa, el descubrimiento del mundo mediando esas cosas-signos que
son esencia y constituyentes de los libros, las palabras. Ya al principio de Les
Mots reconoce como habia creido descubrir en la literatura el medio privilegiado
de apropiarse del mundo y justificar su propia existencia.

Sin embargo, tal experiencia va a tener para el narrador-Sartre-
autobiografiado un riesgo pautado : la primacia de las ideas frente a las cosas, de
las palabras frente a los objetos, los referentes de ese mundo en el que “Poulu” ha
convivido y el medio familiar le entrega en su realidad imaginaria. En Qu 'est-ce
que la Iittérature? % ya habia expresado ese tipo de relacion refiriéndose a la
actividad poética:

“El poeta se ha retirado de un solo golpe del lenguaje-instrumento; ha
elegido de una vez por todas la actitud poética que considera las
palabras como cosas y no como signos”.

Sera “Poulu”-Sartre, la infancia “recuperada” por las palabras, el objeto de
la “critica” sartreana. “Poulu” encontrard en la vocacidn literaria una sustitucién
de la vocacién religiosa, una sublimacion (en términos piscoanaliticos) que lleva
al Sartre sujeto de la inmersion personal en su infancia a denunciar la elevacién
de la escritura al pantedén sagrado. No en vano Sartre ya habia definido esa

8 Cf. “Jean-Paul Sartre s’explique sur Les Mots”, entrevista de Jacqueline Piatier en “Le Monde”,
18 de abril de 1964. A la pregunta de Jacqueline Piatier ;Por qué Flaubert? Sartre responde:
“Porque es lo contrario de lo que soy yo. A veces es necesario enfrentarse contra lo opuesto a uno.
«Muchas veces he pensado contra mi mismo», escribi en Les Mots. Tampoco esta frase fue bien
interpretada. Se vio en ella una confesién de masoquismo. Pero es asi como hay que pensar:
rebeldndose contra todo lo que uno puede tener de «inculcado» en si mismo.” (Op. cit.)

8 Op. cit., pag. 18.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 32



ARIAS, Mariano: Sartre siglo XXI.

relacién en estos términos: “la posesién es una amistad entre el hombre y las
cosas” 7.

Pero el motivo central por el cual Sartre se decide a escribir Les Mots
reside en el ambito de la rendicion de cuentas sobre la literatura desde lo que él
denomina la “neurosis”, o lo que es lo mismo, la relacién alterada provocada por
la accién politica en la que habia participado hasta las década los cincuenta, al
integrarse en la actividad del escritor, considerado hasta ese instante como
sagrado:

“Lanzado al clima de la accién, pude ver claramente la especie de
neurosis que dominaba toda mi obra anterior. Antes me habia sido
imposible reconocerla: estaba sumergido en ella” .

La justificacién de su existencia, hasta entonces, quedaba circunscrita a la
consideracién de la literatura como un absoluto:

“Han sido necesarios treinta afios para desembarazarme de este estado de
espiritu. Queria demostrar cémo un hombre puede pasar de la literatura,
que considera sagrada, a una accién que, sin embargo, sigue siendo la de un
intelectual” (/bid.).

En Les Mots, pues, explica el origen de esa “locura, de mi neurosis”,
reconociendo que lo que le faltaba era la percepcion del “sentido de la realidad”.
Desde entonces ha cambiado:

“He hecho un lento aprendizaje de lo real. He visto nifios morirse de
hambre. Frente a un nifio moribundo, La Ndusea no tiene peso”

(Ibid).

Y ello teniendo presente el fondo sobre el cual se edifica la autobiografia
Les Mots. el momento de duda profunda acerca de la salvacién por la literatura
(no sélo de su “verdad”) y la eleccién personal de escribir. Seran estos dos
momentos los que se eleven sobre el desarrollo filoséfico presente en los afios
cincuenta (cuando inicia su redaccién ¥): la inteligibilidad de la historia, los
fundamentos de la dialéctica y la praxis individual: “esa mini-praxis que es la

87 Le diable et le bon dieu, Gallimard, Paris, 1951, p.232,
8 Entrevista de Jacqueline Piatier, op. cit.

8 Consultar Pourquoi et comment Sartre a écrit Les Mots, op. cit., pag. 21 ss.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 33



ARIAS, Mariano: Sartre siglo XXI.

literatura” *°.
V. Realidad y ficcién en L’Idiot de la Famille

V.1. La empresa filoséfica de Sartre (diriamos en nuestra terminologia:
antropoldgica) no se puede entender, por tanto, sin analizar L/diot de la Famille.
Sefialdbamos mads arriba que L’Idiot... estd construido sobre un edificio de
estructura narrativa, novelesca, también ensayistica, con un estilo y fuerza
literaria en modo alguno retdrico, de imagenes y recursos propios del estilo
sartreano.

[Cuales son entonces las causas ya no solo formales sino materiales que
nos llevan a considerar a L7diot de la Famille como la ultima de las capas
literarias del pensamiento sartreano?

Si consideramos la trayectoria literaria de Sartre, con sus contradicciones
intrinsecas, propias del desarrollo bioldgico, ideolégico, incluso las circunstancias
histdricas, politicas, etc., encontramos en Sartre una fa/la en su trayectoria
literaria (entendiendo ahora literario como el hecho del escribidor referido a la
narracién ficcional de acontecimientos, al viaje emprendido, a la aventura, etc.).
Debemos recordar ademads que la dltima narracién publicada por Sartre, La mort
dans I’Ame, es del afio 1949 y corresponde al tercer tomo de Les Chemins de la
Liberté, y la ultima obra teatral importante (si se exceptua Les Troyennes, una
adaptacién de Euripides del afio 1965) es Les Séquestrés d’Altona ' del afio 1960.
El arco de fechas es elocuente por cuanto delimita la produccién Iliteraria,
diriamos ficcional, de Sartre. De hecho, desde el final de la década de los
cincuenta tal produccién quedard vinculada a la reflexién dentro del género
ensayo, del tratado o de la sistematizacion de ideas, en demérito de la novela, del
relato, de la ficcién. Serd también en estos afios (a una década de la publicacién
de L ’Etre et le Néant) cuando Sartre inicie ya la redaccién definitiva de Z Idiot de
la Familley el género narrativo interrumpido definitivamente.

Es posible encontrar en el género narrativo (literario, si se quiere
novelesco®?) discursos y analisis que lindan, si no invaden, disciplinas
psicoldgicas, antropoldgicas, etc., jpor qué no? Los conceptos, las ideas y las

%0 L’Idiot de Ia famille, op. cit., pag. 1014.

%1 Gallimard, Paris, 1960.

2 No es este ensayo el lugar idéneo para plantear la discusion, acaso eterna, entre los limites y las
fronteras de la “filosofia” y la “literatura”, por lo demas estructuras complejas, necesitadas de una
revision justamente a prop6sito de Flaubert en cuanto renovador de la novela contemporanea. Sin
embargo, la “estructura novelesca” impuesta por Sartre en L’/diot... no resiste los parametros
estrictamente literarios. S6lo el ensayo “hibrido” puede ajustar y soportar los analisis aplicados a la
figura del biografiado.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 34



ARIAS, Mariano: Sartre siglo XXI.

creencias subyacen al material heterogéneo de la praxis humana. El mérito, si
cabe hablar ahora en estos términos (y seria mérito en la medida que los hombres
recogen la herencia intelectual y sobrepasan, en el marco material de su tiempo,
la herencia recibida: pensar es pensar contra alguien), ya no seria incluirlos en el
desarrollo de una estructura literaria-narrativa sino que L’/diot de la Famille, por
rechazo a la pura imaginacion narrativa trasciende tal formalizacién del género y
se sumerge en un nuevo modelo de investigacién de la realidad subjetual
humana.

De hecho, acaso L’Idiot de la Famille cumpla el deseo exigido al final de ZLa
Nausée :

“/No podria yo intentar...? Naturalmente, no se trataria de una
musica..., jpero no podria, en otro género?... Tendria que ser un libro;
no sé hacer otra cosa. Pero no un libro de historia que habla de lo que
ha existido —un existente jamas puede justificar la existencia de otro
existente. Mi error era querer resucitar a M. de Rollebon. Otra clase
de libro. No sé muy bien cudl —pero habria que adivinar, detrés de las
palabras impresas, detras de las paginas, algo que no existiera, que
estuviera por encima de la existencia. Una historia, por ejemplo, que
no pueda suceder, una aventura. Tendria que ser bella y dura como el
acero, y que avergonzara a la gente de su existencia.”

Un deseo interminable, es cierto. L7diot no se construye para justificar la
existencia de Gustave Flaubert. Y sin embargo La Nausée no podria prever
Critique de la Raison dialectique, ni por supuesto L’/diot. Encerrado en el sujeto,
en el solipsismo, el giro ideolégico que Sartre ha impreso a su obra permite
sugerir ese deseo anunciado en su primera novela. Es en este sentido, y sélo en
este, como L Idiot remite a aquel deseo y principio primario.

V. 2. L’ldiot de la Famille nos presenta sus propios filosofemas y categorias
funcionando al mdximo de potencia aunque el grado de explicitaciéon sea
deficiente. Mas bien desea aplicarlos antes que delimitar previamente su
definicién conceptual, asi lo sefiala en el primer volumen, y sélo en el tercero se
permite explicitar algunos de los conceptos ya disefiados y capaces de elucidar el
método entregado al estudio de Flaubert. Concretamente, los conceptos arrastran
a su vez a otros no siempre conceptualizados y que remiten a anteriores
definiciones que s6lo adquieren su terreno de explicabilidad merced a un
progresivo analisis en el pasado filoséfico de Sartre, en Critique de la Raison
dialectique sobre todo. Acaso sea éste el unico modo de entrar en esta obra,

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 35



ARIAS, Mariano: Sartre siglo XXI.

dificil, incluso extremamente compleja, donde s6lo se encuentran los beneficios
previo conocimiento de la trayectoria de Sartre. He aqui como la circularidad de
la que hablamos al principio se cierra: Ll/diot.. es el destino final del
existencialismo, previa a la caida del Muro de Berlin, ya no por la inmersién, por
tanto, del existencialismo en el marxismo como proponia Critigue de la Raison
dialectigue, sino, a juicio de Sartre, por la superacién del solipsismo existencial,
de sus componentes idealistas, su caida en “el irracionalismo™?, en un
humanismo de los afios cuarenta que en Sartre concluye con el rebasamiento del
marxismo.

L’Idiot de la Famille es pues un estudio filoséfico (literario, género hibrido
como sefialdbamos al principio de este trabajo), no cientifico, por mas que apele
al psicoanalisis y entre sus recovecos conceptuales integre la herencia del
materialismo histdrico, incluso sea la continuacion de L’7maginaire:

“El estudio de Flaubert representa para mi la continuacién de uno de
mis primeros libros, L/maginaire. Trataba de mostrar (...) que una
imagen no es una sensacion despierta, o remodelada por el intelecto,
ni tampoco una antigua percepcion alterada y atenuada por el saber,
sino (...) una realidad ausente (...) intentaba demostrar que los objetos
imaginarios —las imagenes— eran una ausencia... Es todo el problema
de las relaciones entre lo real y lo imaginario que intentaba estudiar a
partir de su vida y su obra. Finalmente, a través de ello, era posible
plantear la cuestién: ‘;Cual era el mundo social imaginario de la
sofladora burguesia de 18487 %,

Podriamos decir, a fuerza de insistir e hilvanar el hilo de seda
antropolégico que recorre la filosofia sartreana, que L7diot... no se construye
sobre conceptos sino sobre lo que el propio Sartre denomina “nociones” (/bid.), o
lo que es lo mismo, “pensamientos que introducen en ellos el tiempo” (/bid.).
Tales nociones quedan engarzadas en una estructura narrativa para crear
“verdaderas ficciones”, o lo que es lo mismo, y como sucede en esta obra, pero no
en otras, “verdaderas novelas” . Enfrentado por tanto a los principios sobre los
que reposaba La Nausée Sartre edifica una casi inviolable red de “nociones” en

% Cf. La entrevista a Sartre realizada por la revista inglesa “New Left Review” y reproducida por
“Le Nouvel Observateur”, enero 1970 (reproducida asimismo en Situatios IX. Mélanges, op.cit.
pag. 118-119).

% Op. cit.

% Cf. Op. cit., pp. 94 ss. Cf. Serge Doubrowsky, “Une étrange toupee”, “Le Monde”, 2 julio 1971;
La Cérémonieux des adieux, Gallimard, Paris, 1981, pag. 18 ss. Asimismo la entrevista de Michel

»

Sicard a Sartre, “L’écriture et la publication”, “Obliques”, op. cit.,

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 36



ARIAS, Mariano: Sartre siglo XXI.

donde la imaginacién suple a la realidad inencontrable en el individuo Flaubert.
El propio Sartre, consciente de esta insuperable inmersién en el mundo ficticio,
lo sefiala:

“Un escritor es siempre un hombre que ha elegido mds o menos lo
imaginario: le hace falta una cierta dosis de ficcién” (/bid.).

Ficcién en cualquier caso encontrada en el estudio sobre Flaubert, de la
que sefiala deberia ser considerada como “una verdadera novela”:

“Trato, en ese libro, de alcanzar un cierto nivel de comprensién de
Flaubert por medio de hipédtesis. Utilizo la ficcidn —guiada,
controlada, pero ficcién a pesar de todo— para reencontrar las
razones por las cuales Flaubert, por ejemplo, escribe una cosa el 15 de
marzo, después lo contrario el 21 de marzo, al mismo corresponsal, sin
preocuparse por la contradicciéon. Mis hip6tesis me conducen, pues, a
inventar en parte mi personaje” (/bid.)

Que no es la invencién desarrollada en el estudio sobre Jean Génet,
aunque en las dos obras despliega una concepcién del lenguaje y de la escritura
establecida justamente en la primera de ellas, en Saint-Génet, comédien et
martyr, en donde se expresa en estos términos:

“El lenguaje es naturaleza cuando lo descubro en mi y fuera de mi con
sus resistencias y sus leyes que se me escapan: las palabras tienen
afinidades y costumbres que debo observar, aprender; es herramienta
cuando hablo o escucho a un interlocutor; finalmente, las palabras
pueden manifestar sorprendente independencia, y desposarse con
desprecio de todas las leyes y producir asi retruécanos y oraculos en el
seno del lenguaje; asi, el verbo es milagroso” %.

Y ello teniendo presente la concepcidén sartreana de las palabras, ya
expresada en una de sus primeras obras, Qu est-ce que la littérature??’, y que en
este extremo mantiene su vigencia. Nos referimos a las dos relaciones posibles de
las palabras: la de servir de comunicacién y la relacién poética. La primera
corresponderia a una relacién transitiva y la segunda a una relacién intransitiva.
En cualquier caso, la segunda estaria concebida en su expresién como el rechazo a

% Op. cit., pag. 311.
7 Qu'est-ce que la littérature?, op. cit.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 37



ARIAS, Mariano: Sartre siglo XXI.

utilizar el lenguaje: “De hecho, el poeta se ha retirado de golpe del lenguaje-
instrumento; ha elegido definitivamente la actitud poética que considera las
palabras como cosas y no como signos”. Mas alld de la critica que Sartre ejerce
hacia los poetas (el compromiso, la significacién no prosista de la literatura, etc.)
lo que nos interesa destacar ahora es ese primario orden estructural que Sartre
presenta en las palabras:

“El hombre que habla esta mas alla de las palabras, cerca del objeto; el
poeta estda mas acd. Para el primero las palabras estdn domesticadas;
para el segundo, contindan en estado salvaje. Para aquél, son
convenciones utiles, instrumentos que se gastan poco a poco y de los
que uno se desprende cuando ya no se sirven; para el segundo son

cosas naturales que crecen naturalmente sobre la tierra y los arboles”
98

VI. Hombre Sartre / Hombre Flaubert.

VI.1. La pregunta que plantea L’/diot de la Famille es esencial y pertinente
en el estudio fenomenolédgico proyectado: “;Qué se puede saber de un hombre,
hoy en dia?”. La respuesta le lleva a escribir 3000 paginas cuyo pivote, y desde
presupuestos materialistas, queda circunscrito, de hecho, al plano antropolégico
por mas que su estudio rezuma principios filoséficos que se pueden rastrear en las
obras anteriores estrictamente fenomenoldgicas y que no se aparta de la filosofia
moral sartreana. En una palabra, esta obra ha innovado, recuperado o
enriquecido otros conceptos (totalizacion, sujeto, praxis, etc.) para ampliar el
campo de estudio del hombre en un caso concreto, y se enfrenta desde postulados
materialistas, como hemos sefialado, a la Idea de Hombre. Diriamos un hombre
concreto en tanto responder a esa pregunta supone estudiar a Gustavo Flaubert. Y
sin embargo, en L’Idiot de la Famille, su estructura desborda literariamente al
autor, concede claves que ni el propio Sartre puede controlar, por el propio
objeto de estudio, el sujeto Gustave Flaubert, como por la maquinaria filoséfica
presente y gestada desde, por ejemplo, Lo imaginario.

El estudio de Sartre sobre Flaubert por tanto se presenta como el proceso
de totalizacién de todo individuo, o lo que es lo mismo implicar en tal estudio
todas las informaciones que sostienen su biografia y que adquieren su pertinencia
analitica al aplicar el método progresivo-regresivo. Cada elemento que conforma
el cardcter del individuo, de Flaubert en el caso concreto, se convierte en “una

% Op. cit., pag 17 ss.
Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 38



ARIAS, Mariano: Sartre siglo XXI.

porcion de un todo que se conforma incesantemente y revela a la vez su profunda
homogeneidad” *.

Hay un antes y un después desde que se escribié L’Idiot de la Famille. Y
por ello es imposible ver del mismo modo tanto a Sartre como a Flaubert mas alld
de las diferencias de personalidad y de asuncién de la escritura.

Sartre en LIdiot estudia la neurosis de Flaubert con idéntico esquema con
el que el propio Sartre desvela en Les Mots su propia neurosis. Es el concepto de
dialéctica el que se pone en tension para definir los conceptos basicos que entrega
el andlisis (tanto regresivo como progresivo): la de contingencia y la de
alienacidn, también la de pasividad, alteridad y fundamentalmente la de libertad.
Y ello dentro del concepto de sujeto como universal singular.

Sélo desde la propia experiencia del hecho literario, desde el presente de
principios del siglo XXI, a veinticinco afios de la publicacién de L7diot, puede
entenderse objetivamente el legado literario y filos6fico moral representado por
L’Idiot.

Les Mots 'y L’ldiot de la Famille describen el universal singular que es
Sartre, un escritor que se pone a s{ mismo en cuestién en tanto individuo que es
impelido a escribir en un medio material europeo en crisis, y en un medio
intelectual que Sartre describe con acritud y vehemencia, diriamos con lucidez
en sus variadas formas 1%.

Descubrir por tanto las causas por las que Flaubert es tinico en su época,
tanto como la época para él, es descubrir cémo la neurosis, la epilepsia, el
pesimismo, la mudez y la relacién de Flaubert con la palabra adquieren su
significacién en tanto asume la familia, la pasividad y la neurosis como elementos
que han comportado la consideracién de “idiota” ante sus padres, sus hermanos,
los Otros como constituyentes de la totalizaciéon emprendida. Un hombre que se
manifiesta, que “manifiesta el mundo” como escribiria ya en Qu'est-ce que la
littérature? Un hombre es toda la tierra” 1.

VI.2. Y ello por cuanto, a nuestro juicio, escribir no sera sino transmitir el
pensamiento que siendo gestado no es sino la apariencia informe: una cosa que
sera cifrada, significante en el final del trazado sobre la hoja en blanco. Una cosa
que adquiere su sentido y consciencia al ser atribuida al lector, cuando revive el
final de un pensamiento escrito. No habrd que entender tal acto como el
desvelamiento primario del pensamiento de su autor, sino como la construccién

9 L’Idiot de Ia Famille: Gustave Flaubert, 1821-1857, op. cit., Préface.

100 Consultar por ejemplo el “Préface” a Les Damnés de Ia terre de Franz Fanon. Paris, Maspero,
1961 (en Situations V. Colonialisme et Néocolonialisme. Gallimard, Paris, 1964. pp. 167-193).

101 Op. cit., pag. 17.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 39



ARIAS, Mariano: Sartre siglo XXI.

de él mismo, como destinatario del significado. De tal suerte que el sentido de tal
desciframiento es é] mismo el mensaje, el lenguaje dirigido para su interpretacién
final. Sélo desde este extremo puede desmontarse la mitologia de la pagina en
blanco en cuanto que tiene de desvelamiento de la profundidad de la palabra, del
surgimiento del pensamiento: no hay pensamiento sino en la escritura escrita
(valga la redundancia paraddjica), sélo hay escritura, su sentido, en el acto mismo
de la lectura.

Sartre de hecho, introduce en L’/diot... lo que a nuestro juicio responde a
su necesidad de existencializar el marxismo: la intromisiéon abierta, medida,
controlada, desde luego, de su yo en el yo de Flaubert, no en cuanto semejante
narrador sino en cuanto desde el presente sartreano (a un siglo de Gustavo
Flaubert) es un humano intentando comprender al Otro pretérito en su
condicién de hombre-Flaubert, en su medio y en su individualidad. Si se
contrasta la personalidad de Sartre tal como nos ha sido transmitida en Les Mots
con el Flaubert de L’diot... se comprendera cémo los dos hombres quedan
enfrentados en cada linea y pagina de LZ/diot...!%%: sera Sartre ahora quien se
interponga, no como arbitro, ni tampoco como un Dios o demiurgo sobrevolando
al idiota adolescente para hacerle hablar, sino como instrumento humano,
material, que consciente de la ausencia de objetividad final emprende la tarea de
comprender al Flaubert que se tradujo en la escritura, en su neurosis y al final en
las palabras. Mientras que Sartre habla desde las palabras de Les Mots, de su
neurosis en un proposito de desmitificacién, como lo subraya:

“Yo pido que se tome este pequefio libro por lo que es: una empresa
de desmitificacién™,

Es contra el mito de una infancia literaria, una familia y contra Charles
Schweitzer, como escribe la autobiografia de “contestacién”, una empresa que
bien puede ser denominada el adids a la literatura %; por mas que Les Mots no
haya tenido continuacién en donde se analice, se describa al escritor adulto en su
acciéon como escritor, politico, intelectual. Aunque Sartre disefie lo que queda de
su neurosis, de su amarga experiencia después de haberse autoanalizado:

102 Pyede estudiarse la relacién establecida entre el personaje Rollebon de La Nausée y Flaubert
por una parte y Antoine Roquentin y Jean-Paul Sartre por otra. Ver a este respecto...

103 “Prefacio” de Sartre a la traduccién rusa de Les Mots intitulado “Ot avtora”, revista “Novyi
Mir”, octubre-noviembre 1964. Consultar, a este respecto, Pourquoi et comment Sartre a écrit Les
Mots, op. cit. pag. 455-456.

104 Cf. Pourquoi et comment Sartre a écrit Les Mots, op. cit. pag. 34.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 40



ARIAS, Mariano: Sartre siglo XXI.

“La salvacién no existe en ninguna parte. La idea de salvaciéon implica
la idea de absoluto. Durante cuarenta afios he sido movilizado por el
absoluto, la neurosis. El absoluto ha partido. Quedan las tareas
innumerables entre las cuales la literatura no ocupa ningin lugar de
privilegio. Es en este sentido que hay que comprender el ‘no se mas
que hacer con mi vida™ 1.

Queda pues una postura literaria que pedia la rendicién de cuentas con el
Flaubert en la empatia que le unia al escritor que le “acompand” desde que
aprendio a leer.

V1.3. Varios hechos configuran la personalidad del escritor que serad
maestro y eje de la narrativa contempordnea: que a los nueve afios decide ser
escritor, pero que Sartre se apresura a estudiar esa infancia abocada a un
adolescente, a un individuo que madura en la pasividad, en la alienacién y en la
relacién con los otros en el medio social del Segundo Imperio y en la Tercera
Republica:

a) En primer lugar la relacién de Flaubert con las palabras: no es una
relacién amor-odio, por mds que sean trastornos del lenguaje. No puede existir
odio por cuanto las palabras estan ahi, ante él, signos-mensaje en boca de su
padre y su madre, del entorno familiar. Son los otros los que le transmiten (en un
medio cultural, material, orgdnico) la sabiduria de la relacién con los otros en el
medio libre de imposicién de la comunicacién. Pero Gustavo no conoce la
palabra en su aspecto interno, en su cuerpo normalizado, como asuncién libre de
lo vivido y lo experimentado en el campo del sujeto en cuanto hecho psiquico. El
andlisis emprendido por Sartre en L’Idiot desentraiia la peculiar y tragica
experiencia de asumir el lenguaje “desde fuera™

“La desgracia del pequefio Gustave es que algo en él le impide captar
las palabras como simples signos. Por supuesto, hasta en el caso del
nifilo “normal” se necesita un largo aprendizaje para distinguir (...)
entre su poder mdgico y su puro valor significante. Pero la ingenuidad
de Gustave muestra, ya que persiste, que éste no pudo efectuar ese
trabajo hasta el fondo: sin duda, aprende a decodificar el mensaje,
pero no a cuestionar su contenido. Se le transmite por el verbo un
pensamiento falso; su absurdidad salta rdpidamente a la vista, hasta a
la del muchachito, y no obstante permanece en él, indiscutida (...) La

105 “Jean-Paul Sartre s’explique sur Les Mots” , op. cit., pag. 13.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 41



ARIAS, Mariano: Sartre siglo XXI.

idea, ya espesada, aplasta a la mente que la soporta: es una piedra
imposible de levantar y de arrojar (...) La significacién —esa
trascendencia que s6lo es gracias al proyecto que apunta a ella— y la
pasividad —puro En-si, pesadez material del signo— pasan de una a la
otra: esta pareja de contrarios se interpenetran en lugar de
oponerse”1%,

Postura que queda contrastada con la estética flaubertiana definida por
Sartre como un positivismo literario en estos términos:

“Flaubert, simultdneamente, escribe y piensa que no podemos
comunicar, lo que lo lleva a crear un conjunto de significaciones que
deben ser por si mismas el objeto literario” 177,

Desde sus primeros pasos en el mundo el pequeiio Flaubert encontrara en
los signos esos seres capaces de dar significacién a las cosas, pero que para él
quedaran ocultas, ajenas, en tanto su pasividad le ensefia no el camino para su
comprensién real sino el doble enigma que él no podrd desvelar por su
significacién misma:

“Leera, escribird; pero el lenguaje siempre seguira siendo para él ese
ser doble y sospechoso que se habla solo, en él, colmandolo de
impresiones incomunicables, y que se hace hablar, reclamando de
Gustave que se comunique con los otros, cuando a decir verdad nada
tiene que comunicarles. O, mejor dicho, cuando la nocién misma y la
necesidad de comunicacién se encuentran para él, en virtud de su
protohistoria, presentes, si, pero le son ajenas en la medida misma en
que las palabras son en él otras (provenientes de los otros) y no
pueden designar lo vivido. A partir de alli se puede establecer, como
veremos, el sentido particular del estilo en Flaubert, vale decir, de su
futuro comportamiento con respecto al Verbo. Por ahora no hemos
hecho otra cosa que localizar la perturbacién: el nifio se descubre
pasivo en el universo activo del discurso” 1%.

106 Op. cit., pag. 21.

107 Pierre Verstraeten entrevista a Jean-Paul Sartre, "Revue d’esthétique”, 1965. reproducido en
Situations IX, op. cit.

108 [ ’Idiot, op. cit., pag. 52.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 42



ARIAS, Mariano: Sartre siglo XXI.

El proyecto de Sartre, en tanto el método progresivo es aplicado, trata de
estudiar esa reaccidn, que es una actitud ante el mundo, un modo de actuar:

“Ahi se detiene nuestra descripcién. Lo que importa ahora es
remontar el curso de esta historia y buscar en la profundidad de los
primeros afios las razones de esa pasividad.”

Es Flaubert quien en los afios cincuenta da cuenta de su concepcién del
escritor, quien encuentra en la escritura el inico modo de vivir —vivir estando
fuera de /a vida (y su Correspondance ' asi lo confirma)—, frente a /a vida de los
otros, del mundo que considera ajeno al suyo. Pont 'Evéque sigue entonces
presente en la forma de “cansancio de la vida”. Quien desea soportar la existencia
debe “aturdirse en la literatura como una orgia perpetua”. Escribe: “Para no vivir
me sumerjo desesperadamente en el arte; me embriago con tinta como otros con
vino. Pero es tan dificil escribir que a veces quedo destrozado por el cansancio”
110.

Vivir para Flaubert es pues escribir; s6lo en la escritura encuentra la
pasion y el deseo que en otra vida le falta. Su vida, ajena a todo salvo a su entrega
a la imaginacion, a lo irreal (eleccién ejercida sin titubeo ni duda, y sometida tan
sblo al estilo), fue su mayor pasién. Y entendiendo ahora estilo como el propio
Flaubert lo definié: “una manera de pensar” !'!, o también: “En literatura no hay
buenas intenciones: el estilo lo es todo” 2. Estiloy vida como couple desde que la
personalidad de Flaubert se formé en una nifiez y adolescencia marcadas por la
figura del padre, por la familia: la extrafieza, el temor, la neurosis. Sera a los
nueve afios, justamente, cuando decida su eleccién fundamental y critica: ser
escritor. En 1857, trece afios después de su primer ataque de epilepsia, escribe:

“La vida es algo tan repugnante que la Uinica manera de soportarla
consiste en evitarla. Y se la evita viviendo en el Arte, en la busqueda
incesante de lo Verdadero a través de lo Bello” 113,

Ya en 1845 escribe a Alfred Le Poittevin: “El inico medio para no ser
desdichado es el de encerrarse en el arte sin contar lo demds para nada; el orgullo
lo reemplaza todo cuando se asienta sobre ancha base”.

109 Gustave Flaubert, Correspondance, T.I-V, Gallimard, Paris, 1973 ss.
10 Carta a M! Leroyer de Chantepie, 18 diciembre 1859.

11 Carta a Ernest Feydeau, 1859.
112 Carta a Louise Colet, 15 janvier 1854.

113 Carta a M Leroyer de Chantepie, 18 de mayo de 1857.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 43



ARIAS, Mariano: Sartre siglo XXI.

Vivir para Flaubert es escribir Madame Bovary. Y a la vez, cinco afios
antes de publicar Madame Bovary, escribe estas palabras, dirigidas a su amante
Louise Colet el 7 de octubre de 1852:

“;Cuando se escribira la historia como se escribe una novela, sin amor
ni odio hacia ningin personaje? ;Cuando se describirdn los hechos
desde la perspectiva de un cuento supremo, es decir, como los ve el
buen Dios, desde lo alto?”

No se trata de que Flaubert desee “suplantar” a Dios sino de comprender
cémo se manifiesta la imposibilidad del escritor de situarse en la linea “aséptica”
ante la vida, en términos morales fuera del mundo de valores, independiente,
fuera de esa vida ahora entendida no desde la croénica, sino desde el arze en
cuanto paradigma de la trascendencia del escritor absoluto.

Por lo demas, la posicion de Flaubert ante el lenguaje se despliega a lo
largo de su adolescencia en una relacién pautada por su neurosis, por la
significaciéon de las palabras y la pasividad. En declaraciones a Michel Contant !4
relata esa relacidn, tan presente en lo que Flaubert denominaba “lo indecible”:

“Lo que Flaubert llama lo “indecible” es, de hecho, lo que no quiere
decir que sabe, por ejemplo sus sentimientos hacia su padre y su
hermano, y es también lo inexpresable hoy. En el libro muestro cémo
Flaubert crey¢ al principio que la “poesia” no podia exteriorizarse en
un poema sino que era una manera de vivir que las palabras
traicionaban (...) Después descubrié un uso imaginario del lenguaje
para expresar cosas imaginarias. A partir de ese momento encontrara
en un conjunto la posibilidad de hacer sentir —y en lo imaginario—
una belleza de mujer o el sabor de un pudding. Pero asi y todo postula
la no comunicabilidad de lo vivido. El tema de la incomunicabilidad,
como se sabe, es uno de los temas mayores de la burguesia del siglo
XIX y comienzos del XX y produjo, por otra parte, obras importantes.
En cuanto a Flaubert, fue llevado a la idea de la incomunicabilidad
porque, a causa de su protohistoria, no tenia el uso del lenguaje
afirmativo”.

b) En segundo lugar existe otro elemento constitutivo de la biografia de
Flaubert, la enfermedad, su epilepsia, mas alld del primer diagnéstico que se le
dio, el de congestion cerebral, y que es clave para comprender la inteligibilidad

W4 “Sur L’Idiot de la Famille®, en Situations X, Politique et Autobiographie, op. cit.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 44



ARIAS, Mariano: Sartre siglo XXI.

de L’Idiot. El analisis ejercido por Sartre integra la epilepsia en la pasividad y en
la /ibertad del sujeto: es una neurosis que sera histérica a la vez que social: “Eso es
lo que constituye la grandeza de la obra de Flaubert”, escribe Sartre, en cuanto
que tomo “la contingencia original como objetivo ultimo del rigor constructivo”.

Es sabido que el primer ataque de esa enfermedad sucedi6é en enero de
1844 cuando de regreso a su casa acompafiado de su hermano, Achille de
Deauville, al llegar a Pont I'Evéque experimenta por primera vez el ataque
epiléptico. Tenia veintitrés afios.

Fecha clave, pues, en la biografia de Flaubert y sobre la cual Sartre
construye su ingente método. Flaubert se referira en diversos escritos a ese
momento de su vida, pero el hecho de su enfermedad encuentra en el medio
familiar y en la eleccién de ser escritor los andlisis mas efectivos.

De hecho, Sartre estudia Pont I'Evéque como un giro decisivo en la
eleccidn originaria del adolescente Flaubert. Serd en el periodo que sigue a esa
fecha, enero de 1844, cuando Flaubert experimente su ser como de “vejez fragil y
cauta” “La enfermedad nerviosa se le presenta a Gustave como la muerte de su
persona”. Sin embargo, el hecho claro es que Flaubert, en lo que Sartre va a
denominar “videncia”, describe su enfermedad nerviosa en los escritos anteriores
a la crisis de Pont I'Evéque y en particular en Novembre, obra concluida en 1842.
Es el envejecimiento prematuro, expresién que en Flaubert es ya senilidad, sentir
las “mil vidas vividas”... Tiene veintitn afios.

VI1.4. Consideramos que aun si el proyecto de Sartre queda delimitado en
una concepcion psicologista (por mas que supere el psicologismo del inconsciente
freudiano), en una imposible superacién idealista del existencialismo y en un
materialismo que intenta rebasar el oclusivo sistema dogmadtico del marxismo
soviético y francés de los afios sesenta, el proyecto de L’/diot de la Famille no
invalida la apuesta critica de Sartre por forjar una antropologia (Critigue de Ia
Raison dialectique plantea, more kantiano, “sentar las bases de toda antropologia
futura”) en donde la Idea de Hombre pasa a ser constituida y representada en el
estudio de un sujeto individual, Gustave Flaubert. Desde el materialismo
filosoficola empresa de Sartre habria que situarla en el contexto del desarrollo de
las ciencias en las postguerra, del positivismo y la filosofia de la ciencia incluido
el desarrollo experimentado por el marxismo en su cierre ideoldgico y politico
establecido fundamentalmente a través del Diamat es ahi donde adquiere todo el
valor gnoseolégico y ontologico la empresa de Sartre. Y ello en la medida en que
desde la critica de la Razén dialéctica la Idea de Hombre encuentra su sentido
individual e histérico en un humanismo absoluto.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 45



ARIAS, Mariano: Sartre siglo XXI.

VL5. He aqui, a nuestro juicio, la clave: L’Idiot de la Famille significa el
que podiamos denominar ultimo ciclo del pensamiento de Sartre y el que, hasta
ahora, ha sido practicamente desconocido®. En On a raison de se révolter '
Sartre se expresa en estos términos sobre L Idiot:

“Independientemente del interés ideoldgico, considero esta obra como
una obra socialista, en el sentido que, si lo logro, deberia permitir que
se avanzara en la comprension de los hombres, desde un punto de
vista socialista. Desde este punto de vista me parece que acttio, aunque
para mas tarde, para la sociedad socialista”.

Aun considerando On a raison de se révolter como una obra critica
respecto de los circulos sartreanos familiares o préximos, este aserto y otros del
mismo tono no escapan al interés que Sartre procuré mantener en la obra. El
marco material (social, ideoldgico si se quiere) en el que se publico, incluso se
redactd, no le exime de su preocupacion intelectual y filoséfica: Es lo que nos
lleva a considerar necesario cambiar el punto de vista metodolédgico sobre la obra
sartreana, diriamos las sumas, es decir, I Etre et le Néant y Critique de la Raison
dialectique. Hay que revisar los esquemas criticos literarios y filoséficos
elaborados hasta el presente. Por el contrario se trataria mas bien de elaborar una
cuidada metodologia materialista a partir del esquema propuesto y cuyos
principales centros de atencién enumeramos:

a) Sartre, segun estos supuestos, habria tratado por todos los medios de
conceder a la conciencia, en cuanto libertad, de las prerrogativas de /libertad
absoluta tal como queda desarrollado en sus primeras obras: I Etre et le Néant,
con los antecedentes de La Trascendence de I’Ego y La Imagination, y ello frente
a un materialismo cuestionado por cuanto disolvia la individualidad. La critica al
“materialismo metafisico” (sic) intentaba rescatar, a partir de los origenes de un
Marx “carcomido” por el marxismo del siglo XX representado por el Diamat (y el
determinismo y economicismo engelsiano) el estatuto de esa libertad arropada
por el prodigio de descubrir al Aombre social en cuanto proyecto, pero actuando
en cuanto praxis, frente a la naturaleza, frente al medio exterior, y a la vez frente
a la sociedad:

<« . . . .
Para que un hombre tenga historia, es necesario que evolucione, que

115 Puede consultarse Jose Luis Rodriguez, Jean-Paul Sartre. La pasion por la libertad, Edicions
Bellaterra, Barcelona, 2004.
16 Op. cit., pag. 74.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 46



ARIAS, Mariano: Sartre siglo XXI.

el curso del mundo, transformandose, lo transforme, y que él se
transforme al mismo tiempo que transforma al mundo, que su vida
dependa de todo y de él sélo, que él descubra en ella, en la muerte, un
producto vulgar de su época y la obra singular de su voluntad” 7.

Tal postura no se propondria sino construir un sistema filosofico cuyo eje
quedaria sujeto a la filosofia moral, al desarrollo de una moral de la libertad, en el
proyecto de totalizacién de las empresas humanas.

b) El humanismo existencialista sartreano, critico en sus origenes del
humanismo grosero, abstracto, “catélico” (sic) del personaje “el Autodidacta” de
La Nausée, habria derivado hacia un humanismo absoluto, expuesto en los afios
sesenta y producto de su critica materialista. Ahora sera el individuo, un sujeto, la
praxis individual que debe elegir en cuanto para-si, pero integrada en una
sociedad solo determinada por la libertad de los distintos individuos en el marco
de la estructura de los conjuntos practicos (series, grupos, instituciones, etc) tal
como son estudiados en Critique de la Raison dialectique :

“No habra hombre integral en tanto que lo practico-inerte aliene a los
hombres, es decir, en tanto que los hombres, en lugar de ser sus
productos, no sean mas que los productos de sus productos; en tanto
que ellos no se unan en una praxis auténoma (que someta al mundo a
la satisfaccién de las necesidades) sin dejarse someter y divisar su
objetivacién practica. No habra hombre integral en tanto que cada
hombre no sea hombre total para todos los hombres” 118,

El individuo en cuanto exterioridad e interioridad, en cuanto universal
singular puede ser estudiado como tal a condicién de no utilizar tales conceptos
como llaves de una comprensiéon parcial del hombre, sino total; total por cuanto
el individuo es totalizado y totaliza a su vez en el marco de su tiempo; total por
cuanto la Historia en Sartre da significado en el proceso de liberacién del
hombre, de su enfrentamiento con €/ y con el Otro (asi sea sociologizando el
cogito)'’. A la vez, tal proyecto de comprensiéon incluye un giro en su

W7 Saint-Génet, comédien et martyr, op. cit., pag. 288-289.

118 Notas del afio 1965 escritas por Sartre para una conferencia sobre Historia y Moral. Ver Francis
Jeanson, Sartre, col. “Les écrivains devant Dieu”, Desclée de Brouwer, Paris, 1966, pag. 138.

119 Claude Lévi-Strauss en La pensée sauvage (Plon, Paris, 1962, p. 330) fue quien desde el
estructuralismo se enfrentd a las tesis sartreanas desarrolladas en Critique de la raison dialectique.
La expresién “cautivo de su Cogito” sefialaba cédmo el sujeto quedaba encerrado en un “cogito
sociologizado”.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 47



ARIAS, Mariano: Sartre siglo XXI.

pensamiento, un Sartre mds cercano a la instauracién de una moral cuyos
principios se encuentran disueltos a lo largo de sus obras incluso en Cahiers pour
une Morale, y quizés sélo en dos de ellas, Saint Génet, Comedién et Martyr 'y
L’Idiot de la Famille, pero que finalmente ha quedado inconclusa como ya hemos
sefialado.

c) Esta lectura, a la luz de los presupuestos antropoldgicos materialistas,
incluye por tanto, como hemos sefialado, rebasar la visién sartreana del
marxismo, un marxismo embebido de los Manuscritos filosofico-economicos de
1848, filtrado por el marxismo soviético, cuya existencializacién ha mostrado ser
insuficiente para dirimir el duvalismo dialéctica de la conciencia/dialéctica de Ia
realidad por una parte, y la dialéctica objetiva/dialéctica subjetiva por otra, en la
medida que las condiciones materiales e ideoldgicas de la época han variado y en
fijar los nuevos presupuestos de estudio que incluyen el propio método de Sartre
desplegado en sus ultimas obras, fundamentalmente en L’/diot de la Familla, y la
posibilidad misma de construir el propio sistema de inteligibilidad biografico .

d) En el orden literario cabe situar al Sartre escritor que estd entre
nosotros. La literatura ya no puede sobrevivir de fantasmas literarios ni de
imagenes rebotadas de una realidad que emerge de distinto modo en la
actualidad. Porque esta realidad es ahora insuficiente: es ficticia, distinta a la que
hoy se puede apelar: mundo sensible, mundo cruzado por las ciencias
categoriales, también por el propio lenguaje, por las propias palabras en tanto
ellas conjugan el mundo dispar, ambiguo, dialéctico en el que se mueve el
hombre.

Pero tampoco se puede reprochar a Sartre que haya juzgado su época en
funcidn de sus principios morales y filoséficos, y porque haya alterado el circuito
de difusion dialéctica de la realidad; aunque la penitencia que asumié en Les
Mots sirva como ejemplo ahora. Y si L7diot de la Famille le ha salvado de la
oxidacion literaria del tiempo, justamente por su proposito de saltarse los grilletes
de la ficcién-mito, también se le debe reivindicar como testimonio de lo que debe
ser el escritor de hoy: formado en las ruinas del pasado, construido sobre los
cimientos del mundo clasico y edificado sobre su tiempo (que es el cruce de
generaciones, de contemporaneos y coetaneos). Y si la ficcién tiene sentido para
servir al propoésito de desvelar la realidad la escritura no exige salvacién hoy; ella
debe salir del muro de acero encorsetado que ha rodeado el mito del escritor
apartado / entregado al mundo para mejor entenderlo y/o transformarlo.

Si es que pensar es pensar contra la herencia recibida, aun considerandola
y asimildndola; si pensar es pensar con (y acaso, si cabe, contra) un pensamiento,

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 48



ARIAS, Mariano: Sartre siglo XXI.

nosotros debemos enfrentarnos al mito de la literatura como reconocimiento de
nosotros mismos y nuestros fantasmas: sélo saliendo de nuestros inexistentes yo
(s) podremos escapar de la trampa del espiritualismo, del falso criticismo y de la
consideracién de la literatura como un juego preciosista de estilo y fuga de la
mente bella.

e) Tarea que no olvida, a sabiendas de las evidentes consecuencias
ontoldgicas, lo que ello implica, considerar la fenomenologia, el existencialismo
de la primera investigacion de Sartre, incluido el marxismo humanizado, incluso
absoluto (en la medida que desgaja al hombre de Dios y el Mundo) como los pasos
previos a un estudio de todo individuo, de todo universal singular. Tarea que no
oculta, tampoco, la reconstrucciéon dialéctica de tales pasos que, por lo demas,
deben presuponer, como lazos conectados entre si, su estudio critico y dialéctico
(en su sentido de desvelar la contradiccién), en cuanto integran un todo inte-
ligible por mas que los presupuestos existencialistas y dialécticos incluidos en
L’Idiot de la Famille no alcancen a superar el dualismo sujeto/objeto (ser para
si/ser en si) por mas que se proponga superar el dualismo cartesiano, o el de
naturaleza/cultura y el proyecto quede sometido a un material sobre el que habra
que trabajar, considerar y rebasar incesantemente: el pensamiento se construye
desde la herencia de otros pensamientos, pretéritos o no, desde el enfrentamiento
también.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 49



MENDEZ SANZ, José Antonio: «Mundos de la experiencia.

MUNDOS DE LA EXPERIENCIA.

José Antonio Méndez Sanz. Universidad de Oviedo

1. La filosofia griega recibida, en sus diversas modulaciones (la judeocristiana entre ellas),
abrié un mundo cuya decadencia como ideal regulador de nuestro acceso a lo que hay'
(acceso teodrico, practico, estético, triple "mirar" encadenado de origen él mismo griego)
tiene importantes consecuencias para nuestro concepto de realidad y el papel que han de

jugar en él nociones determinantes como la de experiencia.

2. Qué sea la realidad no es hoy, quiza nunca lo haya sido, una pregunta que admita no ya
una respuesta directa (la realidad es esto o aquello) sino incluso una formulacion directa,
unitaria (¢donde podemos preguntar?, ;a qué o a quién?, sen qué términos?, ;con qué

garantias?)*: la realidad no puede ser considerada ya segtn el concepto de “cosa" (ente,

! - Acceso innegable: el hombre desea por naturaleza "conocer" (homo quaerens, etc.): somos de tal manera
que estamos impulsados a conocer (por sobrevivir, por curiosidad, por saber, etc.).

2 - Prefiero utilizar la terminologia de Zubiri (realidad) que la de Heidegger (ser), aunque el carécter verbal
(fluido) de la segunda supone, en mi opinién, un importante avance terminol6gico respecto a la
conceptualizacion més "cosista” (aunque el pensamiento zubiriano es dinamicista) del primero. La razén no
es que considere el "ser" (verbo) una caracteristica de la realidad (como Zubiri: la realidad, entre otras cosas,
es). Encuentro que ambas nominaciones son ya demasiado concretas, demasiado orientativas. Elijo, sin
compromiso con su etimologia, la de realidad, entrecomillandola, y entendiendo por "la realidad" lo que hay
0 puede haber (con lo que quedaria recogido también lo que, en mi opinién, Heidegger busca): no en sentido
césico sino indefinido, mas alla de la polémica verbo-substantivo. Porque, incluso en el Heidegger del
"Ereignis" la pregunta por el "ser", avanzando, mediante la temporacion, més alla del estatismo (entificacion,
hipostasis, despliegue recuperador) clasico, sigue operando, precisamente por esta referencia a la
temporalidad “acontecimental” como horizonte del ser, con un modelo unitario de "realidad". El enorme
avance que la "ontologia™ heideggeriana supone respecto a la tradicional (la recuperacién de la temporalidad
como horizonte del ser) debe ser implementado; su "unidad" debe estallar (aunque sea la unidad que "liga"
los distintos y dispares, si se quiere, eventos): el tiempo, la temporacién, es un rasgo de nuestro mundo, no de
"lo que hay, etc.", aunque este mundo sea visto ahora como "fragmentario”. Esta implementacion no supone,
en modo alguno, un regreso: pues el mundo de la metafisica clasica es solo "un caso" del "evento". ;De qué
serd -si vale la expresion- un caso el "evento"? ¢Es posible pensar esto sin "generalizar”, sin introducir una
unidad "superior” que englobe "lo eventual” y otros posibles "diferencias™ dentro del mismo "género"? ;A
qué nos veriamos abocados si ello fuera posible? [por ej.: a "superar" la nocién substancia-accidente -aunque
esta ‘substancia’ fuera ‘dindmica’ o ‘acontecimental’ o ‘diferente’ o ‘sentido-referencia multiple’, etc.;
también la nocién de causa y fundamento, etc. Superar la inercia de "las vias tomistas": son el epitome de la
unidad. Y, atencion, el mecanismo de estas vias es muy poderoso y opera mas de lo que parece en nuestro
modelo de racionalidad oficial]. [Es importante sefialarlo: incluso el concepto de Ereignis es demasiado
fuerte: porque traduce, demasiado a las claras, dos cosas -0 una duplicada: (i) la concepcion del ser como
manifestacion de un poder (fisis: lo que brotando se sostiene, etc; lo que tiene una prolongacién -,0 una
causa?- mas alld de la filosofia natural en la secuencia histdrica o deseada del poder histdrico-fisico:
teltrgico-télico) (ii) en el tiempo -ej. kairds, tiempo eje, centro del tiempo- o la temporacién como
estructuracion de lo espacio-temporal en torno a (secuenciada por) "acontecimientos densos'/decepcion
histdrica concreta cuando nuestro "totalitarismo” -nuestra idea de la verdad total del ser en el presente,
nuestra concepcion filosofico-politica- se derrumba: Hamlet: es duro que todo siga cuando lo mas mio

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 1



MENDEZ SANZ, José Antonio: «Mundos de la experiencia.

conjunto de entes, etc.), mucho menos segun el de ob-jeto, quiza tampoco segin el de
donacion o darse. En otras palabras: debemos replantear la posibilidad de la pregunta por
la realidad (no podemos evitarlo: ni culturalmente ni, quiza, antropolégicamente), pero
quiza ya no podamos hacerlo en términos de qué sea la realidad, en términos mas o menos
directos, mas o menos obvios. A esto debemos afiadir, como segunda consecuencia
derivada de la fragmentacion de la filosofia recibida, el estallido de la unidad como
categoria englobadora de lo que hay: y no sélo de la unidad gnoseoldgica o epistemoldgica
(entiéndase: hay una realidad en si, un territorio que todavia no conocemos del todo, que
conocemos imperfectamente, etc.), una unidad ésta de la que el dualismo era sélo un
nombre, una variacion, un todavia no, la apariencia vencible del error. Unidad en que la
experiencia era o vencida por el sistema o sistematizable de forma "suficiente”. Asistimos
al estallido (un estallido que no es mera fragmentacion) no sélo de la unidad gnoseoldgica
sino de la -desde la modernidad subordinada- unidad ontoldgica (unidad de sentido) e
incluso éntica (posibilidad de hablar de realidad como, al menos, conjunto de cosas 0
"acaeceres” -por conservar la errénea primera traduccion espafiola del Tractatus de
Wittgenstein-, de cosas 0 "acaeceres" realmente, inmediatamente reales, por hablar en
términos de sentido comdn).

3. Quizéa debemos contentarnos con afirmar: "p" es real porque todo lo que se da es real -
aungue quiza no de la misma manera-; pero esto dice poco sobre qué sea o pueda ser la
realidad (no ya "qué ente" o conjunto de entes, sino qué "x", qué "ultimidad™) e incluso
sobre si "la" realidad es 0 no es algo; es decir, si de da radicalmente en términos de ser.

Igualmente sobre si podemos hablar de "la realidad™ en singular.

4. En efecto, la concepcion de la realidad como unidad (mejor, como unidad Unica, como
unicidad) no es sino una conceptualizacion de lo que hay o de lo que parece haber desde,
al menos, un mundo, un mundo inscrito en la tradicion a la que pertenecemos. Pues s6lo a
través de, al menos, un mundo se puede acceder a lo que hay. De este modo, la teoria de la
evolucion (digamos con mayor fuerza: la ley o leyes de la evolucion) o la ley de la

causalidad que convenimos en observar en nuestro planeta o en nuestro universo dicen

perece: si mi muerte o mi fracaso fuera el del todo ...] [Los tres nodos de la evolucién de Heidegger: Sinn,
Wahrheit, Ort son "mundanos" y totalitarios por aplicacion de un mundo al ser -aunque sea un mundo que no

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 2



MENDEZ SANZ, José Antonio: «Mundos de la experiencia.

algo sobre nuestro mundo, son parte de él (y, en cuanto tal, son reales y no solo lo parecen:
se dan, responden a algo), pero de aqui no podemos concluir (excepto si reducimos
realidad a mundo-x) que sean leyes de "la realidad™ en la que nuestro mundo esta instalado

(pues ni siquiera sabemos si esa "realidad" tiene estatuto legal).

5. La misma unidad de "nuestro mundo”, la adaptativa articulacion que hemos logrado
construir en lo que hay y que tantos éxitos tedricos y practicos nos ha proporcionado y nos
proporciona, se resiente y se torna problematica: es una idealizacion o un ideal (0o ambas
cosas a la vez) pero no, desde luego, una copia mévil o una imagen especular de "la
realidad” inmavil. Las criaturas que nos ayudaron a erigirla y a erigirnos: sujetos, objetos,
dioses, practicas, valores, conocimientos, rebajan sus pretensiones, buscan nuevos
acomodos o desaparecen con mayor 0 menor estrépito cumplida, quiza, su no tan modesta
mision de escalera. La unidad (de lo que hay, de la realidad, de los mundos, de todo
mundo) es, vista hoy, una abstraccion prematura, aunque no deje de ser, en muchos casos,

una necesidad para legitimar actuaciones.

6. Lo que se nos muestra en este agrietamiento, es la tolerancia de lo que hay a los
mundos, el caracter in-negable de estos. Y lo que hoy cabe reivindicar y hacer valer
(destruyendo el vértice de la piramide que obligaba a converger en él a todos los mundos;
pero sin renunciar, en el latir del caos, a ciertos ordenamientos, parciales eso si), lo que
hoy cabe defender no es ya la pluralidad de los mundos sino el caracter, en cada caso, in-
negable, irreductible, indestructible de su pluralidad®: la definitividad, el caracter absoluto
de su, cuando se dé, parcialidad (y ello sin mengua de la respectividad que los liga y que
tiene diversas traducciones: solapamiento, comunicacién, discusion, refutacion,
sometimiento, negacion, comprension, olvido). Su definitividad es su darse, no su

"verdad" (en sentido de adecuacion a una realidad inmévil, etc.)*.

logra totalizar-; son demasiado, todavia, presentistas, demasiado unitaristas].

% - Pluralidad, por lo tanto, en al menos dos sentidos: hay multiples mundos, cada mundo es miultiple. La
Unidad es, simplemente, la variable interseccion de varios mundos.

* - Es importante sefialar que el hecho de que un mundo pueda ser refutado por otro no sélo no niega su
"realidad" sino que, precisamente, la confirma: el caracter de mundo estriba en su finitud, en su refutabilidad,
en su "condena al olvido™ (al menos esto vale, y probablemente no sélo, para nuestros mundos). Del mismo
modo que mi muerte me refuta, la "muerte”" de una civilizacion la refuta. Y la “muerte” del “universo en
expansion” lo refutara (refutara su "logica eterna", por asi decir: si aspiraba a ella). Incluso las "refutaciones
intramundanas” no refutan la "realidad del error” (2+2=5 es real; y es real que ha sido).

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 3



MENDEZ SANZ, José Antonio: «Mundos de la experiencia.

7. Mundo es toda posible articulacion en/de lo que hay (en presente, pasado y futuro si
introducimos nuestra notacion temporal: lo que hubo, hay, habra, lo que pudo-puede-podra
ser 0 no ser). Naturaleza naturada que puede actuar como naturante. Mundo es toda
posible "configuracién™. (Lo que no quiere decir: la realidad es configuracion, etc., sino: lo

que hay tolera ser configurado en mundos).

8. ¢Qué significa la vinculacion experiencia-mundo? La experiencia, toda experiencia,
dandose en un mundo, abre mundos, es una articulacion mundana en/de lo que hay, es
posibilidad de abrir o articular mundos®. Siendo la articulacién que constituye un mundo
una forma de inter-accion, de respectividad o de refererirse (por buscar formulaciones no
solo activas sino también pasivas), podemos decir que, al menos, desde todo ambito
experiencial se puede abrir un mundo, toda experiencia forma parte, al menos, de un
mundo, (se) inscribe (en) un sentido dentro de lo que hay, aunque no "directamente” sino
siempre a partir de "otros mundos” (la categoria de mediacién es aqui decisiva), de
respectividades previas. Y, por formar parte o abrir un mundo es real, forma parte de "la
realidad” aunque se agote o sea destruida desde otro mundo: pues vivimos en varios
mundos a la vez, giramos sobre varios goznes; mundos que aun solapandose o
engarzandose no llegan a soldarse en una unidad: un solo mundo que acabaria
identificandose con una realidad una y unica. Toda experiencia es real aunque perezca,
aungue valga, quiza no sin razones (razones desde una interseccion de mundos), aunque
valga, digo, ya para siempre como absurda o despreciable, aunque sea fugaz: la ausencia
de unidad, la real imposibilidad de total unificacion, provoca, posibilita esta forzosa

tolerancia.

9. Reivindicacion de la experiencia: pero, ¢de qué experiencia? De la que sea: incluso de

aquella que es fruto del engafio de los sentidos, de las locuras de la imaginacion, de los

® - Queda aqui planteada una importante cuestion: ¢se refiere mundo tnicamente a experiencia? ;Hay formas
de abrir-articular mundos que no de modo no experiencial? ; Debemos decir que s6lo hombres, animales no
humanos y plantas tienen mundo ... excluyendo a minerales y maquinas —por seguir con la clésica y
problematica division del mundo fisico en reinos? Afiadase: si los mundos son -podriamos decir que "por
definicién"- finitos, también puede serlo el hecho "mundo"; lo que "pueda haber" o "darse" o "acaecer"
puede "ser-darse-suceder" o "puede-x" de otro modo. Quizé lo més importante aqui sea sefialar, a tenor de las
formulaciones, lo dificil que resulta evitar la categoria unidad (aunque sea como "cierta unidad") y las que

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 4



MENDEZ SANZ, José Antonio: «Mundos de la experiencia.

fallos de la memoria, de los extravios del deseo. Todo lo pensable es: por concebible, y no
solo lo "rectamente” concebido. Toda experiencia, toda referencia a, toda conceptuacion
de, toda interpretacion, todo trato con los seres es real y no solo el que autoriza la
normalidad de la norma que rige cada mundo (porque todos los mundos tienen su
normalidad, incluso el de la mas profunda de las locuras; también los ladrones se rigen por
ley). Todo trato con los seres "de los mundos” constituye realidad porque amplia su
realidad: incluso podemos sospechar, a veces estamos totalmente seguros, que la realidad
previa de los entes "en reposo” tal como se nos muestran "a primera vista™ no es nada mas,
ni nada menos, que la decantacion -quiza en forma de pelicula o ‘hecha masa’- de otras
referencias, de otras conceptualizaciones: y que, despojados de estas "capas”, tales "entes"
no son nada: lo mas sélido en nuestro mundo es, para otras posibles experiencias, "nada".
La extension, lo més evidente, lo primero que se nos resiste, no es, como ya viera Leibniz,
sino la "confusion” de las miradas parciales que constituyen lo perceptual de las
inextensas monadas (trasladese esto, con otros términos, al otro componente de las
monadas: el apetito; confrontese con la tesis "budista”, presente también en nuestra
tradicion kendtico-mistica, de la vaciedad del deseo-del vaciamiento del deseo por
aniquilacion de su objeto o de su sujeto). La extension no es sino cierta respectividad de
uno de los mundos que habitamos: posiblemente el més decisivo, el méas "basico". Si; pero
no el Ginico, no el “Gltimo receptaculo”: y no precisamente porque esté subordinado a un
transmundo “inextenso”, “espiritual”, o, incluso (mas débilmente) “simbodlico” que seria la

clave Ultima. Esta arquitectura esta arruinada.

10. La experiencia (concreta y abstracta 0 ambas cosas a la vez: percepcion, ideacion), la
experiencia, posibilitada por categorias que tienen su origen también en la experiencia,
constituye realidad, crea realidades: la botella de Klein es real, aunque sélo exista en
nuestra imaginacion (y ni siquiera alli como tal: ¢pues qué significa imaginar en un mundo
tridimensional un objeto cuatridimensional?), aunque so6lo la experimentemos
"concibiéndola” o "describiéndola”. La botella de Klein es, como la idea de infinito (frente
a Descartes), fruto de la experiencia, de una experiencia ambigua, indefinida, honda,
aunque rastreable hasta cierto punto. No hay nada en el entendimiento que antes no

estuviera en los "sentidos" (sentidos, imaginacion, memoria). Incluso el propio

van ligadas a ella (multiplicidad, etc.).

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 5



MENDEZ SANZ, José Antonio: «Mundos de la experiencia.

entendimiento, esta vez con Locke frente a Leibniz, es fruto de la experiencia: la
experiencia multiplica la experiencia, aumenta el nimero de mundos, abre (a) sistemas de
posibilidades: porque esta inscrita, mediada por los mundos, en la posibilidad. Todo en
nosotros es experiencia, podemos decir, pero esto no unifica, no agrupa, sino que
multiplica, exaspera: en la "experiencia” no subyace un criterio unificador total (a pesar de
las unificaciones parciales que puedan darse) ni puede deducirse de ella una "metodologia
totalmente adecuada™ que nos sirva para detener su complicacion.

La experiencia significa, ante todo, complicacion, multiplicacion. Incluso la "repetitiva”,

incluso la que "refuta"®.

11. Pero vayamos a "nuestro mundo”, al término medio de nuestra respectividad cotidiana
general, de nuestro sentido comin. Nuestro mundo cotidiano (con sus ciencias, sus artes y
sus religiones) es, donde quiera que se le tome, maltiple: es méas "real” la pluralidad que
mantiene sin cerrar la multiplicidad que la unidad-unicidad’. Intentemos verlo de cerca
(todo analisis es, como se sabe, posibilidad de regresion infinita®) y, al instante, se abre en
mundos, porque no es sino la dinamica interseccion de multiples mundos referidos entre
si, parcialmente encastrados unos en otros, entreabiertos: mundos que se multiplican
indefinidamente con cada consideracion (con cada “experiencia” que se haga con ellos).
Unos son fugaces, habitados por una mirada sobre la que se puede volver; mundos
chejovianos, dioses del instante creados por la piedad; otros mas duraderos. Todos finitos
y, en esa finitud, indefinidos, multiplicables. Su misma unidad es una momentanea
unificacion: definirlos como unidades es "una forma de hablar" que no carece de
consecuencias, que "provoca efectos”. Su caracter efimero no niega sino que subraya su
transitoria definitividad: habiendo sido, por su misma forma de ser misma (posibilidades,

interpretaciones, etc.) estan abocados al seguro olvido o la inevitable distorsion tras haber

® - El argumento en contra: "pero entonces, todo se hace indefinido -todos los gatos son pardos, etc.”, es
favorable a lo que aqui se dice. Y en modo alguno "los gatos se vuelven pardos”. Se trata de que no nos den
"gato por liebre" con falsas simplificaciones. Hay, en mi argumentacién, una defensa del "racionalismo".
Pero toda apologia debe ser "sincera" y no "barrer para casa". Para ello, hay que explorar nuevos caminos;
arriesgandose a arrostrar lo que no gusta, lo que se escapa al propio mundo.

’ - Entiéndase bien: no sélo es "plural”, sino que es "maltiple": asi deja de ser uno. Empleamos la categoria
de "unidad" como "forma de hablar", como "rastro de intersecciones"

8 - Posibilidad de regresion. En efecto. Pero el andlisis lo es siempre de una “posicion”/desde una
“posicion”. Dilucidar el concepto de posicion (que alina teoria y practica, simplificacion y multiplicacion)
se presenta como una tarea imprescindible para abordar la relacién (al menos, antrdpica) entre realidad y
mundos.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 6



MENDEZ SANZ, José Antonio: «Mundos de la experiencia.

producido "efectos™ ha veces terribles: mundos sobre mundos, ¢qué es nuestro mundo?
¢El conjunto de nuestros mundos? Pero, ¢se pueden conjuntar? ;Qué es la realidad? ¢ El
silencio que antecede, la posibilidad que sustenta, la multiplicacion indefinida, el seguro
olvido que aguarda? Y, sin embargo, nada mas definitivo que lo percibido en ellos: el
dolor del nifio que ve su mundo desgarrado cuando alguien le roba la pelota es
inconmensurable, tiene alcance ontoldgico: a pesar de que para el mundo que habita el
adulto que le contempla (y que coincide en parte con el del nifio, pues de otro modo no
habria posibilidad de relacion: critica, comprension, indiferencia ...) tal dolor sea absurdo

o ridiculo: refutable, explicable, asumible, parte de un aprendizaje’.

12. Dichosos aquellos que habitando muchos mundos creyeron no sélo habitar uno sino
estar en o laborando para llegar a la plenitud estatica, espacial, de la realidad "sub specie
aeternitatis” o se convencieron a si mismos de que su tiempo era el tiempo en que se
manifestaba el todo en su plenitud. En mi opinion, tales posibilidades, tales mundos,
siendo reales y actuantes, estando todavia presentes, han de reconocer que su tiempo, su
pretension, ha pasado: es imposible: es impensable: el todo no es (un) objeto/cosa (ni
siquiera, en sentido ya historico, como en Hegel, una substancia indefinida y realmente
pobre que deviene sujeto pleno, plenificado, racional y libre). Es irrepresentable y
ontolégicamente inconcebible. Es otro nombre del uno y lo dicho para el uno vale para el

otro'’.

13. Este final, como toda madurez, es doloroso y pide, quiza, ser elaborado como duelo:
aceptar/asimilar que "la realidad"/lo que hay no suministra suficientes elementos para
solucionar las cuestiones que ella/en ella/en ello se suscitan y alli donde se suscitan,
supone, quiza, un esfuerzo excesivo: el renocimiento del fracaso del racionalista/innatista

principio genético del conocimiento (toda pregunta bien planteada puede ser respondida;

°- Todo es cuestion de "escalas”, de duracién de tramos: mis ilusiones son “subjetivas"; las de una
civilizacién tomada en su conjunto también. Tan “efimera" es mi relacion con la chocolatina que "me
transporta a la infancia” como las leyes de una "atmdsfera oxidante" que antes fue "reductora”, segiin se nos
ensefiaba: son "tramos" de distinta extensién. Naturalmente, nadie niega que mi relacién con la chocolatina se
da dentro de una atmdsfera oxidante. Pero s6lo desde un punto de vista que "recuerde” la atmésfera oxidante
cuando pase tendran importancia estas diferencias de extension. Y veo francamente improbable que tal punto
de vista exista. No se puede negar la importancia de lo menor porque entra dentro del "sentido”, de un
sentido "finito" y condenado al olvido, pero hoy por hay, para nosotros, para mi, abierto.

10 _ Por eso "las partes” (lo parcial) no son (no se reducen a) “fragmentos” de un cuadro, ni exclusivamente

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 7



MENDEZ SANZ, José Antonio: «Mundos de la experiencia.

toda pregunta que no puede ser respondida esta mal, defectuosamente, planteada®), del
racionalizador y, para nosotros, humanos, enaltecedor argumento ontolégico que hunde
sus raices en Parménides. Resulta duro aceptar que jamas podremos responder a las
preguntas "sobre el sentido” que nos acucian; que nada reparard lo que percibimos como
injusticias. Y desde luego, de nada vale, en mi opinidn, intentar el "atajo” de lo inmediato

(de las "fes" o los gnosticismos, pistis-gnosis).

14. O, con otras palabras: la "realidad" (mediada por sus "mundos") suele solucionar las
cuestiones que suscita disolviendolas: disolviendo la experiencia, abocandola al olvido.
Por ello, la "disolucion” de un error (el loco que cree tener la cabeza llena de arafias se
equivoca. Y sufre por su desajuste y no por la realidad de las arafias. Una vez curado,
aungue todavia no sepamos como, el hecho de que haya sufrido sera olvidado; por ello, al
estar ya tedricamente solucionado el caso, es insignificante, el dafio puede ser reparado/ha
sido reparado), la refutacion del que "estd confundido”, puede que no pruebe gran cosa:
porque "todo pasard y se disolverd" (de hecho todo pasa y se disuelve) y eso no es signo de
falsedad experiencial sino de finitud, de parcialidad, de "subjetividad” (pues el mundo/los
mundos de la especie humana son, en ese sentido, respecto a "la totalidad", subjetivos -en
el sentido de parciales: vease, por ejemplo, el problema de la "flecha del tiempo™). Lo
decisivo, desde el concepto de mundo, es el "haber podido ser", haber podido ser abierto.
Por eso, normalmente, el "mal™ no es "refutado™ sino "negado™: en realidad, se dice, nunca

se ha dado, no tiene entidad*?.

"elementos" de la unidad.

1 _ Principio genético que supone la existencia una realidad en si (superobjeto, superacontencimiento) y la
necesidad de hallar (o recuperar, re-conocer) el camino para orientarnos en-hacia ella. Tiene varias
modulaciones. Podemos decir, por ejemplo, que lo que destruye Godel es una de sus posibles variantes.

12 _ Resulta por ello ilustrativo que el Mundo 3 de Popper (desde su falsacionismo) incluya las “ideas
refutables/refutadas” como componentes. Més adn, en puridad: los Gnicos componentes "desvelados" son los
debelados o en proceso de debelacion; incluso son los Unicos desvelables, dado que la negacién de la
induccion impide alcanzar principios generales definitivos (quiza lo Gnico "definitivo" serian los “criterios":
no contradiccién, etc.; pero se trata, desde el punto de vista de lo aqui expuesto, de una ldgica finita): el error-
lo provisional/definitivo/escalera es lo que tiene entidad: la verdad como verosimilutud es el camino de los
errores -eso si, del error minimo posible en cada caso.

Cabria analizar distintas formas de "refutacion": refutacion en sentido estricto (que, en todo caso, no
elimina la "realidad" de lo refutado, del “error"), derrota, olvido, negacién, silenciamiento. Siempre dentro
del "olvido final" (del mundo que acabard), la dialéctica refutacion/realidad de lo refutado (del "mundo del
error"; pero incluso las diferentes formas de "refutacion™) no forman una "unidad" -sino un mundo que puede
articular mundos con distintas "l6gicas".

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 8



MENDEZ SANZ, José Antonio: «Mundos de la experiencia.

15. Destruida la categoria de orden como categoria ontologica (es decir, para nosotros,

como estructura "Gltima" de "la realidad"*®

), ¢debemos hablar de un “caos™ ontico, de un
caos de mundos experimentados, vividos (de un caos tremendamente cadtico, de un “caos
total”, ya que "mundo™ (mundo: cosmos, orden) -cada "mundo” y la "totalidad e los
mundos”- no equivale a unidad (determinacion definible, descripcion cerrada) y es
indefinidamente multiplicable? La respuesta es negativa: la "experiencia® como
multiplicacién no es totalmente caética (tiene 6rdenes)'®. ;Cémo se relacionan/cémo
relacionar entre si los diferentes mundos sin "repetir”" el ideal tradicional; cémo se

articulan?

13 _ Unidad, totalidad, orden, ... Caras de la misma moneda.

14 _El orden (en el sentido usual de la palabra) es, respecto al caos (entendiendo por caos: multiplicacion en
ausencia de un Orden absoluto), una excepcion. Y es una excepcion "provisional”, una fluctuacion [Caos no
es un ente, sino una "forma de ser", etc., entiéndase bien]. Caos significa también: agrietamiento del mundo
ordenado por una tradicion.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 9



MENDEZ SANZ, José Antonio: «Mundos de la experiencia.

16. No voy a tratar de responder aqui a esta cuestion. Lo que me interesa es constatar que
"lo que hay" s6lo es accesible para nosotros desde mundos que, multiplicandose, lo
multiplican, que "la realidad" tolera multiples accesos que se solapan (y que no son meros
"puntos de vista" sobre algo dado, sobre un mismo objeto sino “creaciones de realidad™ -
aungue sean "efimeras” o resulten "refutadas” o "vencidas"). Es real todo lo que pertenece
a la realidad: al menos todo lo que se da (como sido, actual o posible), todo lo que se
plantea. Entiéndase bien: no se dice que haya una realidad ("la" realidad) que sea el
soporte, la suma o sintesis de lo que se da, etc. Precisamente, desde la experiencia, lo que
esta comprometido es su caracter unitario (uno, Unico, total ...). Los mundos no son ni
partes de un todo ni todos (en sentido de unidades definidas o definibles) precisamente por

su "realidad" (por el caracter innegable de su darse).

17. Experimentamos "la realidad™ a través de los mundos, en el conflicto de los mundos
que (en) ella (se) suscitan (que nosotros, por ejemplo, suscitamos; pero no sélo nosotros:
todas las formas de vida tienen mundos, tienen "subjetividad”, "estan en respectividad™;
quiza, por otra parte, el concepto de mundo sea uno de los accesos a "la" realidad, pero no
el Unico; quizad haya otras posibilidades inconcebibles para -inexperimentables por-
nosotros aunque podamos postular, 1o que ya no es poco, su posibilidad). (De ahi la
complicacién de la pregunta "¢;qué "es" la realidad?" -y entiéndase este "es" en sentido
post-heideggeriano. Este "a través de" no es pasivo sino multiplicador: seria mejor decir:

experimentamos lo que hay como mundos que no se unifican.

18. Pero, efectivamente, entre "nuestros mundos" hay "orden", las intersecciones crean un
espacio de ordenamientos parciales parcialmente compartido. Pero no "un" orden, una
jerarquia ideal, sino multiples posibilidades de ordenacion de las respectividades, de las
re-ferencias. Una ordenacién que, incluso en sus casos mas rigurosos, siempre puede ser

"relativizada", multiplicada, abierta. Un orden que es conflicto.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 10



FERNANDEZ AGIS, Domingo: «El problema de la conciencia: de lo individual a lo social».

El problema de la conciencia: de lo individual a lo social.

Domingo Fernandez Agis. Universidad de la Laguna.

Resumen

Dos sentidos del término conciencia han convivido desde que tenemos
constancia del uso del mismo: el psiquico y el moral. Un rasgo distintivo del
pensamiento moderno consiste en considerar que el primero ha de prevalecer sobre el
segundo. Sin embargo, la propia evolucién del concepto parece exigir en nuestros dias

una apelacion a lo social para completar su determinacion.

La conciencia como realidad psiquica

En fecha tan temprana como 1538 establecia Luis Vives, en su Tratado del
alma, una nitida separacion entre el ser humano y los animales basadndose, no tanto en la
presencia 0 no de conciencia, cuanto en el contenido de la misma. Estimaba que la
conciencia humana aparece ligada a la capacidad de recordar y planificar. Esos dos
polos, por medio de los cuales podemos apreciar cbmo la mirada humana se hace vision
simbdlica, apuntan a que el lenguaje responde a nuestra necesidad de trascender lo
meramente representado a partir de los datos sensibles, o tal como él nos dice, los frutos
de la fantasia. Es obligado, aunque para algun lector resulte ocioso, recordar que la
fantasia es en esa época considerada como la facultad de construir perceptos, a partir de
la informacion sensible recogida por nuestros 6rganos receptores en el entorno
inmediato. Por tanto, el reto al que ha de responder la conciencia humana se define por
la construccién y el empleo continuado de un sistema simbdlico que nos permita
afianzar cierta estabilidad, mas alla de la pluralidad irreductible propia de los datos de la
experiencia sensorial. Se trata, por tanto, de la construccion de un mundo donde antes
solo habia diversidad, de fundamentar la posibilidad de una unidad coherente alli donde

Unicamente parecia existir la heterogeneidad contradictoria de lo concreto.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 1



FERNANDEZ AGIS, Domingo: «El problema de la conciencia: de lo individual a lo social».

Para ello, como nos dice Vives, “no se inclina la aspiracion entera de la mente
ante la utilidad o dafio presente sino que recuerda lo pasado y conjetura acerca de lo
futuro; busca el juicio de lo verdadero y de lo falso, cosa de que no se preocupa el
animal, solo atento a mirar lo que conviene al cuerpo y lo que le dafia, sin mas que el

arrebato de la fantasia.

De esa potencia de la mente trae su fuente y origen el lenguaje, expresion de
cuanto en ella se contiene y facultad de que asimismo carecen los brutos” (Vives, 1538:
57). Con ese modo de representacién simbdlica nos distanciamos de forma definitiva
del nivel en que se encuentran el resto de los animales, por méas que en el caso de
algunas especies haya que advertir la presencia de formas elementales de conciencia.

La originalidad de estos planteamientos basta para concederle a la obra mencionada el
valor de encrucijada en la cultura cientifica y filosofica europea del momento. En el
punto de encuentro que ella representa convergen los caminos que vienen de la
psicologia y la medicina grecolatinas, revitalizadas por el humanismo renacentista, y
comienzan las nuevas sendas que culminaran en el proyecto moderno de construir un
conocimiento cientifico completo de la naturaleza humana. Hay que subrayar de la
forma més enfética posible como aparecen ya en Vives algunas de las claves del
enfoque que la Psicologia actual hace de la cuestion. En efecto, él es el primero en
plantear una estrategia de aproximacién que hoy nos resulta comun. En este sentido, nos
dice que la conciencia “habra de ser observada en sus operaciones, porque no se ofrece
a nuestros sentidos; mientras que con estos, asi internos como externos, podemos

conocer sus obras” (Vives, 1538: 61).

Por tanto, la conciencia, como cualquier otro fenémeno de nuestro psiquismo, ha
de ser inferida a partir de la toma en consideracion de sus manifestaciones externas, en
la conducta del individuo. Pero no es esto solo lo que el sabio renacentista sostiene al
respecto. Con una rotundidad y claridad admirables, si tenemos en cuenta la época en
que estas apreciaciones se formulan, enfatiza Vives que “no nos importa saber qué es el
alma, aunque si, y en gran manera, saber cuales son sus operaciones” (Vives, 1538: 61).

Por todo ello, es conveniente dejar aqui bien claro que su valerosa toma de posicion le

sitla ya en el camino que llevard, siglos después, a la constitucion de la psicologia como

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 2



FERNANDEZ AGIS, Domingo: «El problema de la conciencia: de lo individual a lo social».

disciplina cientifica. Porque Vives renuncia a la especulacion sin fundamento y vincula
de manera explicita sus objetivos al anélisis de todos aquellos datos de los que quepa la
posibilidad de establecer un contraste y un conocimiento precisos. Advierte, no
obstante, que ese conocimiento no es obtenible de una forma sencilla. Distintos niveles
de complejidad nos aguardan a medida que nos adentramos en el mismo. En primer
término, en nuestras percepciones se funden y reordenan datos que provienen de
diferentes sentidos. El objeto percibido es, por tanto, un constructo mental fruto de la
combinacion coherente de distintos factores estimativos. Por otro lado, méas alla de la
construccion misma del percepto, un sentido interior, que hemos de identificar con la
conciencia, se encarga de vincular unos perceptos con otros, dando de esa manera una
utilidad inmediata al contenido de la memoria y posibilitando su articulacién con las
situaciones presentes. A su juicio, “la distincion y separacion de los elementos deben
partir de los datos sensibles, pues toda facultad se refiere a aquello en lo cual se ejercita.
Aunque existen algunos objetos comunes a varios sentidos, como el movimiento, el
tamano, el numero, la forma o figura, el sitio o la posicion en un lugar, asi como las
cosas en ellos comprendidas, que son préximamente comunes a la vista y al tacto, de
ningn modo pertenece a los sentidos lo que la facultad interior saca de los
conocimientos dados por ellos, verbigracia, la hermosura en la forma o la fealdad, la

semejanza y la desemejanza” (Vives, 1538: 44).

La idea funcionalista aparece prefigurada en la analogia que establece entre los
procesos intelectivos y los fisicos. EI organismo humano es una totalidad que va
constituyéndose por medio de distintos niveles de integracion. De la misma forma que
el aparato digestivo integra un complejo y variado conjunto de Grganos que son
necesarios para realizar las funciones digestivas, el psiquismo humano admite una
consideracién globalizadora porque es el resultado de una integracion analoga. La
imaginacion, en su acepcion ya especificada, la memoria y la inteligencia armonizan sus
respectivos funcionamientos gracias a la conciencia, haciendo de esta forma posible
establecer la unidad que da sentido a la subjetividad humana. Vives nos dice que, “asi
como en las funciones de nutricion reconocemos que hay oOrganos para recibir los
alimentos, para contenerlos, elaborarlos y para distribuirlos y aplicarlos, asi también en

el alma, tanto del hombre como de los animales, hay una facultad para recibir las

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 3



FERNANDEZ AGIS, Domingo: «El problema de la conciencia: de lo individual a lo social».

impresiones de los sentidos, la cual se llama imaginativa; otra para retenerlas, o sea la
memoria; otra que las perfecciona, la fantasia, y finalmente, la que las clasifica segtn su

asenso o disenso, que es la estimativa” (Vives, 1538: 51).

Quiza no haya escapado al lector el caracter prevalente que Vives atribuye a la
inteligencia, interpretada ahora como facultad de producir juicios o raciocinios. La
cuspide de la actividad mental humana se concibe y explica desde una perspectiva
funcional. Para ello, Vives se propone analizar su funcionamiento especifico, asi como
las relaciones concretas que la inteligencia guarda con otras facultades psiquicas. Para
él, el resultado de los juicios que el intelecto elabora es permitir la integraciéon de
manera eficiente en la realidad que nos rodea. Tampoco habra escapado al lector la
originalidad de su planteamiento, por lo que se refiere a la vision de las facultades
psiquicas, en las que establece una gradualidad en el curso de la comparacién entre los
animales y el hombre. En éste dltimo, la facultad estimativa procede mediante la
construccidn de juicios, de pensamiento racional, mientras que en el animal prevalecen
las reacciones instintivas y las emocionales, en el sentido mas primario del término.
Como dice el propio Vives, “la facultad estimativa es aquella que partiendo de las
impresiones sensibles produce el acto del juicio, dirigido a distinguir lo que puede ser
provechoso 0 nocivo, puesto que la naturaleza la cred para nuestra salud, y para el

conocimiento o estimulo de los sentidos” (Vives, 1538: 53).

Continuando con estas consideraciones iniciales, en las que tan sélo se pretende
dejar constancia de la aparicion del enfoque moderno del problema de la conciencia, no
podemos dejar de sefialar, por ultimo, que Vives pretende en su obra esbozar un cierto
mapa cerebral que le permita localizar las funciones psiquicas basicas en el lugar fisico
en que sus operaciones se realizan. En este campo es tal vez donde puede apreciarse de
una forma mas evidente la radical modernidad de sus planteamientos. Su enfoque
constituye un modelo, por primario que éste sea, de como ha de combinarse reflexién e
investigacion empirica. Para él, sin esta Gltima no alcanzaremos jaméas un resultado
positivo. Resolver el problema de la conciencia nos lleva, de manera inexorable, a
enfrentarnos a la cuestion de las relaciones entre la mente y el cuerpo. El abordaje méas

coherente que pueda hacerse de este problema, una de las grandes cuestiones que la

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 4



FERNANDEZ AGIS, Domingo: «El problema de la conciencia: de lo individual a lo social».

humanidad se ha planteado y que, como es bien sabido, atin no ha alcanzado a resolver,
nos lleva a buscar la ubicacion fisica de las facultades psiquicas. (Ddnde se acometen,

en suma, las funciones basicas que nuestro cerebro tiene que desempefiar?

Se trata, como decimos, de una cuestion fundamental, pues la respuesta a la
misma puede darnos la clave para responder de forma coherente al problema
mente/cuerpo. Vives sostiene que “otorgd la Naturaleza a estas facultades diversos
instrumentos, a modo de laboratorios distintos en las partes del cerebro: en la regién
anterior de éste se afirma que esta el origen y asiento de los sentidos, y que en ese
mismo sitio se forma la imaginacion; en el centro se hallan la fantasia y la facultad
estimativa; la memoria en el occipucio” (Vives, 1538: 54). Parece, por tanto, que Vives
traza su esbozo de mapa cerebral siguiendo el criterio de la proximidad relativa al
sentido predominante en los humanos adultos, la vista. De forma semejante a como
unos mecanismos presuponen el funcionamiento de otros, las facultades psiquicas
superiores se apoyan en las inferiores y las estructuras correspondientes se sitdan en
consecuencia tras ellas. Hasta llegar a la memoria, que recoge la informacién pertinente
que proviene de cada una de las anteriores. De acuerdo con su crucial importancia, la
facultad estimativa que se alimenta de todo lo anterior, coordina y da las respuestas
pertinentes en cada situacion y se sitia en el centro. Esta facultad esta vinculada de

forma directa con la conciencia que, por ello, es ubicada en la misma posicion central.

Naturalmente, lo interesante aqui no es discutir el acierto o no de semejante
distribucion espacial de funciones. No hay que olvidar que estamos hablando de una
teoria elaborada en el siglo XVI y es imprescindible tener presentes las limitaciones y
restricciones con las que este tipo de investigacion podia encontrarse en esa época.
Quiza lo que mas deba importarnos a este respecto sea, en realidad, el intento de
correlacionar la conciencia con la ubicacion de cada una de las facultades psiquicas, de
acuerdo con un canon explicativo presupuesto. Lo relevante es, en suma, que Vives se
plantea que existe un soporte fisico de las actividades mentales, que ese soporte es
especifico y diferenciado para cada una de ellas y, por ultimo, que es un planteamiento

coherente tratar de localizar la sede de esas funciones en distintas estructuras cerebrales.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 5



FERNANDEZ AGIS, Domingo: «El problema de la conciencia: de lo individual a lo social».

Abundando en este planteamiento, es relevante analizar la relacién entre la facultad
estimativa y la conciencia, asi como sus vinculaciones con lo que Vives denomina
fantasia e imaginacion, que, como ya se ha dicho, poco tienen que ver con lo que la

psicologia popular entiende hoy por tales términos.

Tras el cartesianismo y su influencia en la vision de la logica y sus relaciones
con el lenguaje en la Escuela de Port-Royal, caracterizada como es bien conocido por
conceder una prioridad incuestionable al pensamiento y considerar que a la base de éste
se encuentran ciertos elementos de caracter innato, el planteamiento filosofico del
problema de la conciencia experimenta un giro decisivo con la Critica de la Razon Pura
kantiana. En esta obra el analisis de los fendmenos relacionados con la conciencia se
plantea desde una perspectiva muy diferente a la que Vives proponia. En efecto, para
Kant es imposible otro conocimiento de la conciencia que aquel que puede obtenerse de
la determinacién de ser consciente en el tiempo. Es la temporalidad lo que nos permite
una intuicion de la existencia de la conciencia, aunque no un conocimiento de la
conciencia como objeto, pues de la conciencia en si misma no puede haber
representacion alguna. Para el pensador aleman, “el sentido interno por medio del cual
el psiquismo se intuye a si mismo o su estado interno no suministra intuicion alguna del
alma misma como objeto. Sin embargo, hay sélo una forma determinada bajo la que es
posible la intuicion de un estado interno, de modo que todo cuanto pertenece a las
determinaciones internas es representado en relaciones de tiempo” (Kant, KvR, A23).

No cabe, con respecto a la conciencia, el mismo tipo de conocimiento que se deriva de
los juicios cognoscitivos. Estos tienen, seglin Kant, una base empirica y un fundamento
interno. Por lo que respecta a la primera, el juicio se refiere siempre a algo exterior al
sujeto, que puede ser objeto de constatacion o comprobacion experiencial por parte de
otros sujetos. Desde este punto de vista, el juicio nos lleva a advertir que es posible la
objetividad del conocimiento, entendida como intersubjetividad de la experiencia. Pero,
como deciamos antes, el juicio posee también un fundamento interno que Kant
identifica con las categorias del entendimiento, verdaderas estructuras formales inscritas
de forma innata en él y que explican el valor universal de la verdad. Bien es cierto que
todo esto se refiere, como se ha apuntado, a los juicios cognoscitivos, que son los que

nos proporcionan un saber acerca de la experiencia, y no a los juicios reflexivos, que tan

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 6



FERNANDEZ AGIS, Domingo: «El problema de la conciencia: de lo individual a lo social».

solo nos permiten atribuir cualidades como las éticas o las estéticas, que no pueden ser
objeto de demostracion concluyente. Porque, para Kant “la verdad descansa en la
concordancia con el objeto y, consiguientemente, los juicios formulados por cualquier
entendimiento y relativos a dicho objeto tienen que coincidir (consentientia uni tertio,
consentiunt inter se). EIl criterio para saber si el tener por verdadero es conviccion o
mera persuasion es, por tanto, externo, y consiste en la posibilidad de comunicarlo y en
comprobar su validez para toda razon humana. En este ultimo caso parece al menos que
la causa de la concordancia de todos los juicios residira, a pesar de la diversidad de los
sujetos entre si, en la comunidad del fundamento, es decir, en el objeto; al concordar
todos en él, queda demostrada la verdad del juicio” (Kant, KvR, A820/B848).

Partiendo de estas bases, Kant alude, en primer término, a la posibilidad de
expresar lo pensado recurriendo a los simbolos propios del lenguaje. Como segundo
criterio, nos orienta hacia el objeto, sefialando que el consenso colectivo en torno a él
puede considerarse como prueba de la certeza de nuestra representacién del mismo.
Pero, como bien sabemos, en el andlisis del proceso cognitivo que habia realizado en las
dos primeras partes de esta misma obra, Kant se esfuerza en superar la antinomia
existente entre las teorias del conocimiento empirista y racionalista, contemplando éste
como resultado de un proceso en el que se combinan elementos estructurales innatos,
con la informacion recogida a partir de la experiencia sensible. Por consiguiente, el
propio objeto del conocimiento ha de ser contemplado, no como algo simplemente
dado, sino como el resultado de una construccion en la que lo aportado por las
estructuras cognitivas del sujeto resulta fundamental. Si la expresion linguistica tiene
sentido es porque su fundamento cognitivo recae en esa conjuncion de lo innato y lo

adquirido caracteristica de la epistemologia kantiana.
La inflexion hegeliana

Hasta aqui, hemos recorrido algunas de las etapas de ese dificil camino mediante
el que el planteamiento del problema de la conciencia se desprende de las ataduras que

lo vinculaban a la vision tradicional, que hacia de ella algo tan proximo como ignoto, el

soporte de la moral en su dimensién individual a la vez que una entidad imposible de

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 7



FERNANDEZ AGIS, Domingo: «El problema de la conciencia: de lo individual a lo social».

ser captada de modo objetivo. Veamos ahora otra inflexion en ese mismo recorrido, en
ella parece abandonarse por primera vez la insistencia en la escision y vuelven a
confluir ambos extremos, mostrandosenos la conveniencia de subrayar la conexion entre

los mismos.

El sistema hegeliano se apoya en la idea de una realidad absoluta que no esta
mas alla de nuestras posibilidades de conocimiento, sino de la que es posible alcanzar
un saber, puesto que de alguna forma se halla incursa en aquello que parecia oponérsele.
El espiritu, tal como lo denomina Hegel, cuya presencia puede ser reconocida en todo lo
existente, no se reconoce de antemano a si mismo en lo que en concreto existe, sino que
se pierde inicialmente en ello, se aliena en una realidad con la que ain no puede
reconciliarse. Esa reconciliacién sera el resultado de un proceso, por medio del cual el
espiritu va reconociendo su presencia en el interior de aquello que en principio parecia

serle por completo ajeno.

Se ha dicho que su filosofia es mas bien una filosofia del concepto que de la
conciencia, pero no hay que olvidar que sin la conciencia no se podria superar la
alienacion del espiritu ni éste podria devenir jamas concepto, es decir, objeto de un
conocimiento cierto para nosotros. En cuanto al método que Hegel propone para
alcanzar ese objetivo, es mucho lo que se ha dicho hasta ahora acerca de él. En todo
caso bastaria para caracterizarlo, al menos en una primera aproximacion, afirmar que la
dialéctica, mas que un simple método de conocimiento, se presenta como una clave de
interpretacion que se desprende de la propia vida o del movimiento mismo del

contenido.

Ortega y Gasset definié con gran claridad las lineas mas revelantes de la
reflexion en torno al método, al sefialar como éste prefigura cudl ha de ser el
comportamiento de la mente, ain antes de su contacto real con los objetos concretos.
Como él mismo solia recordar, esto supone una predeterminacion y una mecanizacion
de las relaciones del sujeto cognoscente frente a aquello que pretende conocer. De ahi
los peligros que se derivan de sobrevalorar el método en el proceso del conocimiento.

En efecto, cuando le concedemos un valor en si, méas alla de su funcion instrumental, el

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 8



FERNANDEZ AGIS, Domingo: «El problema de la conciencia: de lo individual a lo social».

método se dogmatiza, se convierte para quien lo utiliza en una receta infalible para

obtener la verdad y, con ello, deviene la fuente primaria del error.

Hegel consideraba que una descripcién similar reproduciria sin duda lo que en
realidad habia sucedido con todos los métodos de conocimiento anteriores. A su
entender, tan s6lo en el método dialéctico podia entreverse la posibilidad de escapar a
ese destino. Porque, tal como él lo entiende, éste método refleja el dinamismo de su
objeto v, al igual que el, no puede renunciar a ese dinamismo sin hacerlo al mismo
tiempo a captar la vida de aquello que es objeto del conocimiento. En el sentido pleno
del término, existir es prolongar la materialidad mas alla de si misma, gracias al germen

de espiritualidad que siempre hay en ella.

El despliegue de lo real no se completa hasta la integracion de lo particular en lo
general. Como afirma el propio pensador en su Fenomenologia del Espiritu, “lo
verdadero es el todo. Pero el todo es solamente la esencia que se completa mediante su
desarrollo. De lo absoluto hay que decir que es esencialmente resultado, que sélo al
final es lo que es en verdad, y en ello precisamente estriba su naturaleza, que es la de ser
real, sujeto o devenir de si mismo” (Hegel, 1806: 16).

Ademas de en su planteamiento metodoldgico, en otro aspecto crucial se opone
Hegel al kantismo. Se trata de su visién de la conciencia cuyo conocimiento, en lugar de
quedar limitado a una intuicion basada en la temporalidad, ha de entrar, a su entender,
en el ambito de lo conceptual. En su opinion, “la conciencia es para si misma su
concepto y, con ello, de un modo inmediato, el ir mas alla de lo limitado v,
consiguientemente, mas alla de si misma, puesto que lo limitado le pertenece; con lo
singular, se pone en la conciencia, al mismo tiempo, el més alla, aunque sélo sea, como

en la intuicién espacial, al lado de lo limitado” (Hegel, 1806: 55-6).

El surco que marca la diferencia entre ambos pensadores no podia quedar mas
claro, por otra parte, que con esta apuesta por la intuicion espacial, en lugar de hacerlo
por la temporal que, como ya se ha resefiado era la clave del planteamiento kantiano.

Quiza detras de la apuesta hegeliana podamos encontrar el objetivo de subrayar la

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 9



FERNANDEZ AGIS, Domingo: «El problema de la conciencia: de lo individual a lo social».

realidad de la conciencia, a partir de su especialidad y, aun podriamos decir, de su
materialidad.

Por lo demas, se produce en Hegel una evidente identificacion entre subjetividad
y conciencia. Si bien, su concepcion de la subjetividad es mas compleja de lo usual.
Para él, la distancia entre la mera sustancialidad y la aparicion del sujeto como tal ha de
ir cubriéndose en sucesivas etapas, que engloban cada vez mas aspectos
supraindividuales. Por eso, cuando se refiere a la primera de esas etapas, nos dice que
“la conciencia es Yo y nada mas, un puro éste; el singular sabe un puro esto o lo
singular” (Hegel, 1806: 63).

Momento singular en el devenir de estas etapas es el que supone la aparicion de
lo se ha llamado la conciencia de la conciencia, la autoconciencia. Unos afios después
de la publicacion de la Fenomenlogia del Espiritu, Wilhem von Humboldt sefiald, a este
respecto, que la autoconciencia no puede obtenerse sin la intermediacion del lenguaje.
Para este pensador, era posible la conciencia sin lenguaje, pero la autoconciencia exigia
la presencia del mismo, pues la autoconciencia se deriva de una actividad reflexiva
sobre los contenidos de la conciencia y esta Ultima exige el recurso instrumental del
lenguaje. Es muy revelador, en este sentido, que Hegel nos diga que para alcanzar la
autoconciencia hay que pasar por la conciencia de lo otro, por la conciencia de la
distancia que separa al sujeto del objeto o al sujeto de otros sujetos. No se ha cubierto
aun la distancia que media entre el yo y el nosotros, pero la conciencia se arma para ese
proceso replegandose antes sobre si misma. Asi pues, la idea de la base linglistica de la
autoconciencia esta presente ya en la Fenomenlogia del Espiritu, de otra manera
careceria de soporte real el decurso que Hegel propone para explicar el devenir de la

conciencia.

“La conciencia de un otro, de un objeto en general, es, ciertamente, ella
misma, necesariamente autoconciencia, ser reflejado en si, conciencia de si
misma en su ser otro. El proceso necesario de las figuras anteriores de la
conciencia, para la que lo verdadero era una cosa, un otro que ella misma,

expresa cabalmente que no sélo la conciencia de la cosa sélo es posible para

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 10



FERNANDEZ AGIS, Domingo: «El problema de la conciencia: de lo individual a lo social».

una conciencia de si, sino, ademas, que solamente ésta es la verdad de
aquellas figuras. Pero esta verdad sélo se da para nosotros, ain no para la
conciencia. La conciencia de si solo ha devenido para si, pero ain no como

unidad con la conciencia en general” (Hegel, 1806: 103).

Por medio de la actividad intelectiva, de la conciencia del objeto puede llegar a
derivar el sujeto cognoscente la conciencia de si. Se trata de un proceso a través del cual
el objeto, que en principio habia sido percibido como lo opuesto a la conciencia, acaba
siendo contemplado como algo con lo que la propia conciencia comparte cierto sustrato.
El elemento racional se revela a través del lenguaje, en el caso del sujeto, y de una
racionalidad interna que nos indica que no es el puro hacer ni el sinsentido lo que rige la
naturaleza y hace que el objeto sea inteligible. De esta forma, el sujeto y el objeto
llegaran a ser pensados, no como dos polos opuestos, sino como dos momentos en la
proyeccion de un mismo sustrato racional subyacente. Por eso el sujeto podra
contemplarse a si mismo en tanto que sujeto de conocimiento, no tanto por lo que
proyecta de si en el objeto para hacer viable su conocimiento, sino por lo que de si
encuentra en el objeto, porque estaba ya presente en el mismo. La conciencia se
encuentra consigo misma en el plano de la mediacidon que, a través de los sistemas
simbdlicos, ha de establecerse entre el objeto y el sujeto. La autoconciencia se obtiene,
en suma, a partir de la conciencia de la conciencia. Hegel considera que “la conciencia
tiene ahora, como autoconciencia, un doble objeto: uno, el objeto inmediato de la
certeza sensible y de la percepcidn, pero que se halla sefialado para ella con el caracter
de lo negativo, y el segundo, precisamente ella misma que es la verdadera esencia y que
de momento solo esta presente en la contraposicion del primero. La autoconciencia se
presenta aqui como el movimiento en que esta contraposicidn se ha superado y en que
deviene la igualdad de si misma consigo misma” (Hegel, 1806: 108). De donde deriva
la idea de una relacién dialéctica entre conciencia y autoconciencia. Como resultado de
esa dialéctica, la autoconciencia acaba siendo, no sélo el fundamento dltimo de una
conciencia que ha superado su propia inmediatez, sino también de la conciencia del
objeto. Aquello que hemos llegado a conocer, remontandonos a partir de lo concreto,
aparece ahora como fundamento y origen. Lo abstracto se transforma en lo maés

concreto y lo inmediato manifiesta su naturaleza de mera abstraccion al margen de la

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 11



FERNANDEZ AGIS, Domingo: «El problema de la conciencia: de lo individual a lo social».

actividad mediadora de la autoconciencia. Asi, si en el plano de la certeza sensible, la
conciencia tomaba como base las referencias sensoriales, en el nivel siguiente, que
corresponde a la percepcion, la conciencia es conciencia del objeto. De la misma forma
que, en el plano del entendimiento lo es de la fuerza y en el de la autoconciencia es la
vida el objeto de la conciencia. Desde esta Gltima perspectiva, la autoconciencia puede
permitir al sujeto descifrar el enigma, al revelarle que la conciencia no se pierde en la
exterioridad en su intento de conocer los objetos, sino que se adentra en si misma a
medida que avanza en el conocimiento. Por eso afirma Hegel que “el yo es el contenido
de la relacion y la relacion misma; es él mismo contra otro y sobrepasa al mismo tiempo

este otro, que para él es también sdlo el mismo” (Hegel, 1806: 107).

Queda claro, mas aun si cabe después este breve apunte sobre la cuestion, que la
interpretacion de la obra de Hegel presenta notables dificultades. Pero no lo es menos
que, en ocasiones, rindiéndonos de antemano ante ellas, dejamos escapar la posibilidad
de compartir con él ideas e intuiciones, a veces geniales, que pueden sernos hoy de gran
utilidad a la hora de comprender las diferentes perspectivas desde las que puede

abordarse el problema de la conciencia.

Aproximaciones contemporaneas

No es tarea facil encontrar un hilo conductor que nos ayude a movernos con
seguridad entre la diversidad de planteamientos actuales. Las ideas de Hilary Putnam, a
proposito de la conciencia y de las relaciones entre la inteligencia artificial y la humana,
se cuentan entre las que han obtenido mayor resonancia en esos campos a lo largo de los
ultimos afios. Bien podian, pues, servirnos como tramo inicial al menos de ese hilo
conductor que andamos buscando. Una primera aproximacion ha de llevarnos a valorar

las virtudes e insuficiencias del paradigma funcionalista, cuando se aplica a este campo.

En el enfoque contemporaneo del estudio de la conciencia ha merecido una
atencion muy especial el estudio de sus estados. A ese respecto, se ha considerado que
“la misma propiedad psicoldgica (por ejemplo, estar iracundo) puede ser una propiedad

perteneciente a miembros de miles de especies diferentes, que pueden poseer una

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 12



FERNANDEZ AGIS, Domingo: «El problema de la conciencia: de lo individual a lo social».

composicion fisica o quimica completamente distinta (algunas especies podrian ser
extraterrestres; y quiza los robots muestren ira algun dia). La sugerencia del
funcionalista es que la teoria monista mas plausible que se puede defender (...), la teoria
que evita tratar a la mente y a la materia como dos tipos separados de sustancias 0 como
dos reinos separados de propiedades, es la que identifica propiedades psicologicas y

propiedades funcionales” (Putnam: 1981, 86).

Se trata, como el mismo nos dice, de evitar el riesgo de caer en una posicion
dualista, que sustancialice en base a la diferenciacion de esas propiedades la existencia
de una entidad diferenciada en relacion a aquello que es su origen o soporte material. La
conciencia misma no seria sino el resultado de un conjunto de propiedades funcionales.
De esta forma, si no existe diferencia entre las propiedades psicologicas de una especie
a otra, o incluso entre las de un ser vivo y las de un ordenador, tampoco deberia existir
diferencia alguna por lo que se refiere a la conciencia. En todo caso, de existir alguna
diferencia, ésta seria de intensidad o grado, pero no de naturaleza. Podria haber estados
psicoldgicos inviables, dada la configuracion de una maquina o un ser, pero, en aquellos

que esas entidades pudieran compartir, no existiria diferencia alguna.

No obstante, Putnam nos advierte de inmediato acerca de cierto tipo de
dificultades inherentes a esta concepcion. A su entender, “cuando se piensa en estados
psicolégicos puros y relativamente abstractos, por ejemplo, en lo que he denominado
creencias entre paréntesis, esto es, un pensamiento considerado en su contenido
nocional, o en estados emocionales tan difusos como estar celoso o iracundo, su
identificacion con estados funcionales de todo el sistema parece suficientemente
plausible; pero cuando se piensa en experimentar una cualidad dada, por ejemplo,
experimentar una tonalidad particular de azul, la identificacion ya no es plausible”
(Putnam: 1981, 87). Es decir, que cuando nos aproximamos a cierto grado de
diferenciacion o sutileza, la citada teoria deja de ser satisfactoria. Habria que afadir, a
este respecto, que tales estados, asi como otros muchos de mayor complejidad adn, son
los que de una manera mas especifica podemos identificar con lo propio del ser
humano. A través de ello se pone en evidencia que mereceria ser cuestionada toda

hipdtesis interpretativa que no nos ofreciese una explicacion suficiente de los mismos.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 13



FERNANDEZ AGIS, Domingo: «El problema de la conciencia: de lo individual a lo social».

Con todo, la correlacion entre estados funcionales y contenidos de conciencia es
considerada comunmente como algo obvio. En efecto, parece evidente que no podrian
existir contenidos de la conciencia sin un soporte fisico para los procesos que los
ocasionan. Estos procesos pueden describirse como la génesis de estados funcionales.
Como decimos, pese a que todo esto parece rozar la obviedad, Putnam se opone a la
simplificacion de un problema que, dada la interpretacion que hacemos del mismo,
pierde por completo su perfil como tal. Para expresarlo con sus propias palabras, “la
correlacion no es una cuestion muy debatida, pues todo el mundo sabe que hay al menos
una correlacion. La identidad si que se discute, porque es ahi donde radica el problema”.
Sin entrar a sopesar la dificultad o facilidad de probar la tesis de la identidad, se centra
en demostrar que “hasta la correlacion es problematica, y no en el sentido de que exista
evidencia a favor de la no-correlacién, sino en el sentido epistemoldgico de que aunque
exista una correlacion, nunca podremos averiguar cudl es ésta”. En conclusién, como
aflade el propio autor, “el problema no radicara en asumir el materialismo, sino en el

hecho de que creamos que hay al menos una correlacion” (Putnam: 1981, 89).

A la hora de establecer esa correlacion con frecuencia se olvida, segun Putnam,
la dificultad inherente al intento de relacionar procesos, cada uno de ellos con un
dinamismo propio, a los que se pretende reducir a un patron uniforme. A su juicio, “el
problema consiste en que la psicologia divide los eventos mentales de una forma
excesivamente discreta. He aqui la sensacién de azul: en este momento empieza, en este
otro acaba. Pero las redes causales no son discretas. No hay un Unico evento fisico que

sea el correlato de la sensacion.

Si la teoria de la identidad esta en lo cierto, el estado sensorial Q es idéntico a
algun estado cerebral. Un realista metafisico no puede considerar esta identidad como
un asunto de convencion o de decision o como Si se tuviese un componente
convencional idéntico al estado cerebral Q. La opinidn es que, como cuestion de hecho,
vivimos en un mundo en el cual lo que experimentamos como caracteres cualitativos de
las sensaciones son en realidad las mismas propiedades que algunas de las propiedades

gue nos encontramos en otros campos como propiedades fisicas de eventos cerebrales

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 14



FERNANDEZ AGIS, Domingo: «El problema de la conciencia: de lo individual a lo social».

(O, mejor dicho, en los cuales la propiedad de experimentar una sensacién con cierto
caracter cualitativo es exacta y realmente la propiedad de hallarse en cierto estado
cerebral)” (Putnam: 1981, 93-4).

Sin embargo, no basta con postular la identidad entre estados de conciencia y
estados funcionales. Se trata de una hipétesis deudora de ciertos presupuestos
ontoldgicos y cuya veracidad ha de ser comprobada. Aunque para €l los problemas
provienen ante todo de su relacion con el realismo metafisico, que hacia de las entidades
abstractas universales el Unico soporte valido para el conocimiento. El rango concedido
a tales universales los situaba por encima de los contenidos derivados de la experiencia,
pese a que sin estos Ultimos resultara imposible, como sefialaba Kant, la elaboracion de
los conceptos. Por ello sostiene Putnam que “no es la teoria de la identidad la que de
por si nos conduce a dificultades, sino la teoria de la identidad considerada en
conjuncién con el realismo metafisico —es decir, considerada en conjuncion con lo que
he denominado perspectiva ‘externalista’ con respecto a la naturaleza de la verdad”.
Frente a esa concepcion existen diversas alternativas; ¢l mismo nos recuerda que “‘se
puede eludir el compromiso con esa perspectiva” y cita como ejemplo a Carnap, quien
habria defendido “que el discurso acerca de objetos fisicos es en realidad discurso
acerca de sensaciones, si bien muy derivado, y que la decision de afirmar que un
particular estado cerebral es idéntico a un estado sensorial Q es, en realidad, la decision
de modificar de cierta forma el lenguaje del discurso acerca de propiedades fisicas, de

cambiar nuestro concepto de la propiedad fisica en cuestion” (Putnam: 1981, 95).

En efecto, al referirnos a los objetos fisicos lo hacemos a través de la imagen que
de los mismos tenemos presente en nuestra conciencia. Esa imagen corresponde a los
contenidos perceptuales asociados al objeto. Se puede dar un paso mas alla y considerar
que los estados mentales, asociados a la percepcién o a cualquier otro proceso
cognitivo, son en realidad el soporte ultimo de los universales. Esos modelos basicos,
cuyo papel seria esencial en los procesos cognitivos al permitirnos agrupar bajo un
mismo entramado conceptual contenidos heterogéneos, tendrian asi una base fisiologica

y no meramente cultural.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 15



FERNANDEZ AGIS, Domingo: «El problema de la conciencia: de lo individual a lo social».

La existencia de esas estructuras objetivas es incuestionable para quienes
defienden una posicion realista, en el sentido tradicional del término. Para estos ultimos,
los universales son a la vez la base del conocimiento y uno de los fundamentos del
orden que percibimos en la realidad. Son, por tanto, mas reales que los mismos objetos
percibidos. Los estados mentales especificos de cada individuo, a los que llamamos
qualia, responderian a esas estructuras y constituirian su maximo exponente.
Precisamente, por esa misma razon Russell pensaba que los qualia son los universales
en si. Ciertamente, cuando distintos objetos remiten a un mismo estado de conciencia,

podemos inferir que todos ellos se relacionan con el mismo universal.

A juicio de Putnam, seria imposible distinguir los estados mentales de distintos
entes, por mas que la configuracion funcional que diera lugar a los mismos fuera
especifica de cada uno de ellos. De esta forma, “si efectivamente hubiera robots que
fueran funcionalmente isomorficos a nosotros, y trabajasemos, discutiésemos e incluso
entablaramos amistad con algunos de ellos, no dudariamos ni por un momento que
fuesen conscientes (Aun asi, podriamos quedar perplejos ante la cuestion de si sus
qualia son como los nuestros; pero esta cuestion no se plantearia mas a menudo que la
cuestion de si los perros o los murciélagos tienen los mismos qualia que nosotros)”
(Putnam: 1981, 107). Cualquiera de esos entes dispondria, por tanto, de universales
correlativos a sus respectivos qualia, y no podriamos distinguirlos de los de cualquier
otro ente capaz de estar en un mismo estado funcional. Con ello, el soporte Gltimo de la
objetividad y universalidad del conocimiento tampoco seria patrimonio especifico de
nuestra especie, sino que permaneceria compartido por todo ente susceptible de tener

qualia analogos a los nuestros.

Por otra parte, como vemos, Putnam subraya la familiaridad como propiedad
psicoldgica que nos lleva a reconocer 0 no a un ente como semejante a nosotros. El
antropomorfismo sigue estando presente en nuestra interpretacion del pensamiento o en
la atribucion de la conciencia. “Nuestro mundo es un mundo humano, y la respuesta a
qué cosas son conscientes 0 No, 0 a quée cosas experimentan sensaciones o0 no, 0 a queé
cosas son cualitativamente semejantes 0 no, depende en Gltima instancia de nuestros

juicios humanos con respecto a la semejanza y a la diferencia” (Putnam: 1981, 108).

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 16



FERNANDEZ AGIS, Domingo: «El problema de la conciencia: de lo individual a lo social».

Pese a todo, habria que tener presente que, cuando pensamos que cualquier ser
capaz de percibir algo que un cerebro humano estd percibiendo, estaria en el mismo
estado funcional que ese cerebro, pueden plantearsenos varias cuestiones. Algunas de
ellas, es bien cierto, son de orden emocional y tienen que ver con la imagen que el ser
humano tiene de si mismo. En efecto, siempre habra quien no admita o se sienta incluso
agredido por la simple idea de otro ser o de una maquina situados en un estado de
conciencia indiferenciable del de un humano. Otras dificultades, sin embargo,
trascienden los prejuicios culturales para entrar en un orden epistémico. Se refieren al
conocimiento de los procesos cognitivos humanos, a su funcionamiento complejo,
continuo y holistico, en lugar de un supuesto modo de proceder discreto. Porque no
percibimos cualidades simples y aisladas. Si algo ha quedado claro después de los
avatares de la teoria gestaltista es que la percepcién humana es un proceso intencional
que implica a distintas estructuras, desde la conciencia a la memoria, pasando por las
relacionadas con la conducta emocional. Asi, no puede ser idéntico un estado de
conciencia determinado de un ser humano al de, digamos, un murciélago porque las
estructuras cerebrales y los respectivos contenidos de ambos cerebros no son
equipolentes. No es esta, en cualquier caso, una conclusion que venga dictada por
ninguna suerte de orgullo antropocéntrico. La cisura entre ambos cerebros marca una
distancia insalvable en una y otra direccion. Esa cisura es menos pronunciada cuando
nos referimos a otros animales, como los gorilas o los chimpancés, pero también existe.
No sélo por la diferencia en el tamafio y configuracion del neocértex, sino también por

el uso que, desde su aparicion en el proceso evolutivo, damos a tales estructuras.

En Representacion y realidad, el filésofo norteamericano realiza un encomiable
esfuerzo autocritico, distancidndose de manera definitiva de sus primeras posiciones en
relacion al funcionalismo. Como ¢l mismo nos dice, es posible que sea “el primer
filésofo que propuso la tesis de que el ordenador es el modelo apropiado para la mente”.
A continuacion, sefiala como establecio la denominacién de funcionalismo a su “version
de esta teoria” y cOmo ésta “se convirtid en la concepcion dominante —0 en la

ortodoxia, como dicen algunos- dentro de la filosofia contemporanea de la mente”.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 17



FERNANDEZ AGIS, Domingo: «El problema de la conciencia: de lo individual a lo social».

Ahora se muestra convencido de “que la analogia de la mente con el ordenador,
llamese ‘teoria computacional de la mente’, ‘funcionalismo’, o como se quiera, no da
respuestas a la pregunta que muchos filésofos (y muchos cientificos cognitivos)
deseamos responder: ‘;cudl es la naturaleza de los estados mentales?” (Putnam, 1988:

13-4).

Desarrollando paso a paso las bases de su nueva interpretacion postula, en
primer término, que “los estados mentales no pueden ser ‘programas’, pues dos sistemas
fisicamente posibles pueden hallarse en el mismo estado mental y tener, no obstante,
‘programas’ diferentes” (Putnam, 1988: 18). En consecuencia, esa interpretacion, usual
dentro de los circulos funcionalistas, ha de ser descartada. De este modo, la conciencia
habria de ser algo mas que un mero epifendmeno asociado al funcionamiento de un

programa. No es viable, por tanto, reducirla a una interpretacién algoritmica.

Recurriendo a un concepto hoy en boga, Putnam se remite para proseguir la

discusion con el funcionalismo a las concepciones de Chomsky y Fodor.

A su entender “no hay esperanzas de hallar una teoria sobre la identidad del
significado o la referencia” que pueda aplicarse a partir de cierto nivel de complejidad
“y que sea independiente de nuestra explicacion de la ‘inteligencia general’” (Putnam,
1988: 39). Su alusion se refiere, de una manera particular, a los excesos a que ha

conducido el desarrollo de las ideas de Fodor.

Aristoteles, en su De interpretatione, establecié que cuando comprendemos una
palabra, la asociamos a un concepto. En esa misma linea se han movido muchos autores
posteriores, como John Stuart Mill, Bertrand Russell, Frege, Carnap, etc., todos ellos

hicieron de una u otra forma equivaler los conceptos a las representaciones mentales.

El gran problema siempre ha sido, a ese respecto, justificar de modo suficiente la
relacion entre simbolos, representaciones mentales y objetos del mundo exterior. Como
el mismo Putnam nos recuerda, existe una notable incertidumbre en este campo pues,

“lo que hace creible que la mente (o el cerebro) piense (o compute) por medio de

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 18



FERNANDEZ AGIS, Domingo: «El problema de la conciencia: de lo individual a lo social».

representaciones es que todo el pensamiento que conocemos se vale de
representaciones. Pero ninguno de los métodos de representacion que conocemos —
discurso oral, escritura, pintura, grabado en piedra, etc.- tiene la propiedad magica de no
admitir representaciones diferentes del mismo significado” (Putnam, 1988: 48-9). No
puede probarse, antes al contrario, ninguna ligazén natural entre el significante y el
significado. De tal forma que el pensamiento se vale de recursos que de suyo son
susceptibles de ser intercambiados o sustituidos por otros, ya que nada en ellos remite

de forma unidireccional e inequivoca al significado que les atribuimos.

La existencia de un lenguaje interno de la mente, al que no sin ironia se ha
denominado mentalés, no impediria que el significado o la referencia siguiesen
envueltos en la equivocidad. El lenguaje y el pensamiento encontrarian en ese
instrumento intermedio la forma de articularse pero, como ya sucedid con hipdtesis
anélogas a lo largo de toda la historia de la filosofia, el mentalés tan s6lo supondria un
desplazamiento del problema y no su solucion, ademas de inducirnos, si aceptamos su
existencia, a correr el riesgo de un regresum ad infinitum. Pues, la lingua mentis
exigiria la presencia de otra instancia intermedia entre ella y las redes neuronales
correspondientes y a su vez, esa nueva instancia podria exigir otra instancia intermedia

para explicar el nivel de complejidad de la comunicacion, y asi sucesivamente.

A ello se afiade que, con mentalés o sin €l, no parece haber una forma clara de
dejar bien asentada la ligazén entre lenguaje y mundo de la que, desde Aristdteles, tanto
se ha hablado. En cierto modo, esa es la leccion mas importante que podemos extraer de
la lectura del dialogo Cratilo, que su maestro Platon dedicé a discutir el origen del
lenguaje y su utilidad como instrumento del conocimiento. Pero Aristoteles, quiza
pensando en un modo de huir del peligro de misticismo subyacente en el planteamiento
platénico que hace de los universales, a un mismo tiempo, objeto de intuicion y Gnico
fundamento objetivo del ser y el conocer, se embarcd en la estrategia de justificar a
través de los universales un modo de articular el valor objetivo de los modos de

significar.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 19



FERNANDEZ AGIS, Domingo: «El problema de la conciencia: de lo individual a lo social».

Para justificar su oposicion a ese enfoque, Putnam se apoya en el hecho de la
“division lingiiistica del trabajo”. Para ¢él, “el lenguaje es una forma de actividad
cooperativa y no una actividad esencialmente individualista. La imagen aristotélica es
erronea cuando supone que todo lo necesario para el uso de la lengua esta almacenado
en la mente individual”. Como es sabido, no es eso exactamente lo que sostenia
Aristételes. Para éste, el entendimiento agente, comun a la especie, es el responsable de
la base universal para el pensamiento y el lenguaje. No obstante, la existencia de tal
entidad es postulada mas que demostrada por el filosofo griego. Frente a su hipotética
existencia, lo constatable en todo caso es el generalizado dominio del lenguaje entre los
humanos. El funcionamiento de éste no podria explicarse, en términos aristotélicos, sin
la competencia individual. En cualquier caso, Putnam recalca que “ninguna lengua

funciona, en realidad, de esa manera” (Putnam, 1988: 54).

Parece incongruente con nuestro conocimiento actual del modo en que
funcionan los procesos cognitivos, imaginar que todos los términos del lenguaje hayan
de estar asociados a contenidos conceptuales precisos. Por otro lado, como sefiala
Putnam, la tesis del prototipo perceptual también puede presentar dificultades, cuando la
tratamos de aplicar en contextos como el de la traduccién de una lengua a otra. “Los
prototipos perceptuales, si bien son importantes para la psicologia, no son significados,
ni siquiera significados ‘estrictos’” (Putnam, 1988: 81-2). El prototipo perceptual no

basta para establecer el significado.

Asi pues, si no podemos identificar prototipo perceptual y significado, hemos de
orientarnos hacia la tesis que concede primacia a la dimension social en el
establecimiento de la relacion entre el significante y el significado. No tiene sentido
conceder prioridad a las representaciones mentales cuando, como hemos visto antes, los
prototipos perceptuales tienen un contenido que varia en funcién de la dimension social

del significado.
En resumen, insiste el filésofo norteamericano, “no podemos individualizar los

conceptos y las creencias sin hacer referencia al entorno. Los significados no estan ‘en

la cabeza’. El resultado de nuestra discusion es que las actitudes proposicionales, como

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 20



FERNANDEZ AGIS, Domingo: «El problema de la conciencia: de lo individual a lo social».

las Ilaman los fildésofos —es decir, cosas tales como creer que la nieve es blanca y estar
seguro de que el gato esta sobre el felpudo- no son ‘estados’ del cerebro humano y del
sistema nervioso aislados del entorno social y no humano. A fortriori, no son ‘estados
funcionales’, o sea estados definibles en términos de parametros que forman parte de
una descripcion del sofware del organismo”. Para Putnam, al menos en este sentido, la
propuesta funcionalista es incoherente. En efecto, su conclusion es que, “el
funcionalismo, entendido como la tesis de que las actitudes proposicionales son meros

estados computacionales del cerebro, no puede ser correcto” (Putnam, 1988: 119-20).

Por eso él propone una orientacion diferente, con el objetivo de aclarar cuél es
en realidad el modus operandi de la conciencia. En su planteamiento puede apreciarse
con claridad la profundidad del giro que sus ideas han experimentado. Nos dice asi que,
lo que suele suceder es que, “en vez de pensar que las actitudes proposicionales tienen
una realidad fenomenoldgica que surge de la posibilidad de preguntarnos si
comprendimos correctamente un texto o a una persona, buscamos una reduccion de las
actitudes proposicionales a algo mas ‘basico’ en nuestro sistema de metafisica
cientifica. Buscamos algo definible en términos no intencionales, algo a partir de lo que
podamos construir un modelo, algo que explique la intencionalidad. Y esto —¢l ‘proceso

mental’- es precisamente lo que no existe” (Putnam, 1988: 121).

Como ya hemos sefialado, la prioridad que puede concederse en el
establecimiento del significado a los estereotipos por encima de las actitudes
proposicionales, sitla el aspecto social y cultural como espacio predominante. La
comprension de un texto o del discurso de un hablante es mucho mas que la aceptacion
de que tales mensajes se expresan con correccion formal, empleando unos simbolos y
unas reglas determinadas. Por tanto, como deciamos antes, una interpretacion
algoritmica del funcionamiento de la conciencia esta fuera de lugar, ya que no podria
ofrecernos una explicacion suficiente de como se produce la atribucion del significado a
los elementos que utilizamos en nuestro lenguaje. En definitiva, “el hecho de que no
podamos interpretar un discurso a menos que seamos capaces de continuarlo indica que
un algoritmo que interpretara un discurso arbitrario tendria que ser lo suficientemente

inteligente para examinar todos los posibles discursos racionales, semirracionales y

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 21



FERNANDEZ AGIS, Domingo: «El problema de la conciencia: de lo individual a lo social».

poco racionales pero aun inteligibles que pudiesen construir de modo fisicamente
posible todas las criaturas fisicamente posibles. ¢Es probable que exista un algoritmo
semejante?” (Putnam, 1988: 140). No parece que la respuesta pueda ser hoy por hoy

afirmativa.

Por otro lado, continia Putnam, “si se recuerda que el Unico ‘asidero’ que
poseemos de la nocion de ‘idéntica creencia’ es, en realidad, la préactica de la
interpretacion, no hay ninguna razon entonces para creer que existe un estado
computacional en el que se hallan todos los seres humanos posibles que piensan que
‘hay muchos gatos en el vecindario’. Y si no existe un estado computacional Gnico en el
cual se encuentren todos, tampoco es posible que se encuentren en un estado
neuroquimico relevante” (Putnam, 1988: 163). Asi pues, si el significado que
atribuimos a esos u otros términos no estd predeterminado por unas estructuras fijas,
con una base neuroquimica y comunes a toda la especie, no es coherente pensar que
exista una correspondencia entre los contenidos de la conciencia de cada sujeto ni que
todos ellos puedan encontrarse en un mismo estado computacional. La vinculacién del
significado de las palabras a su uso, le permite alejarse de todo presupuesto metafisico
en torno al establecimiento del significado. A ello se afiade que el conocimiento del
proceso nos revela un contenido que va mas alla de nuestras expectativas iniciales. “En
suma, el intento de examinar el ‘significado’ o la referencia fracasa por la misma razon
que fracasa el intento de examinar la razon misma: la razén puede trascender aquello
que examina” (Putnam, 1988: 182). Siguiendo una pauta andloga a la que estableciera
Wittgenstein en sus Investigaciones filosoficas, nos emplaza ahora a abandonar los
intentos de explicacion neuroquimica, para adentrarnos en el camino de la indagacién

acerca del uso del lenguaje.

En todo caso, cabria preguntar si trasciende la conciencia aquello que examina.
Por lo que llevamos visto hasta ahora, tendriamos que concluir que asi es. Y, si como
parece es eso lo que sucede, seria posible preguntarnos, evocando una de las lineas de
aproximacion sugeridas por Hegel, si también se trasciende a si misma cuando se toma

como objeto de estudio.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 22



FERNANDEZ AGIS, Domingo: «El problema de la conciencia: de lo individual a lo social».

Habria entonces, de la misma manera que se ha intentado definir el significado
de las palabras a partir de su uso, que tratar de definir la conciencia por medio del
analisis de su cometido. (Qué hacemos mediante la conciencia? ¢Cdémo hacemos
aquello que hacemos con ella? Estas siguen siendo las grandes preguntas, a las que
desde diferentes lineas de estudio nos aproximamos pero que ain no hemos sido

capaces de responder desde ninguna de ellas.

En todo caso, vemos cdmo va asentandose con firmeza la conclusién de que
“debe haber un ingrediente esencialmente no-algoritmico en la actuacion de la
conciencia”. (Penrose: 1989, 505). Esa y no otra es la razén ultima que avala la
conviccion de la imposibilidad de reproducir de forma mecanica el funcionamiento de la
conciencia. Desde esta perspectiva, ninguna maquina podra nunca llegar a pensar en la

misma forma en que puede pensar un cerebro humano.

De forma analoga, tampoco podemos inferir los contenidos de la conciencia
guiandonos por sus manifestaciones externas. Un ejemplo de ello, tan explicito como
dramaético, es el que Penrose nos ofrece al evocar la utilizacion del curare en cirugia.
La pauta general de inferir los contenidos mentales a partir de la conducta del sujeto, se
muestra inadecuada si pretendemos hacer de ella un canon explicativo de aplicacion
universal. Si extraemos de esto todas las consecuencias, tampoco la imitaciéon de la
conducta humana en un robot deberia tomarse como prueba de un comportamiento
propiamente humano. Asi, la basqueda del elemento clave del comportamiento humano

nos remite de nuevo a la peculiaridad de la conciencia.

No nos sentimos aislados en el interior de nuestra mente porque compartimos la
vida y sus cuidados con otros seres a los que reconocemos analogas inquietudes a las
nuestras. ¢De qué forma alcanzamos esa conviccién? En contra de lo que sugeria
Putnam, al decirnos que es tan sélo la familiaridad lo que nos proporciona esa certeza,
es la comunicacién simbdlica, en particular la linguistica, la que nos permite disponer
de los medios necesarios para alcanzarla. A través de nuestro uso del lenguaje estamos

pasando de forma cotidiana el Test de Turing.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 23



FERNANDEZ AGIS, Domingo: «El problema de la conciencia: de lo individual a lo social».

Pero no vayamos mas all& sin reconocer que, como puede intuirse por la alusion
precedente, pese a estar expuesta sobre el fondo de un planteamiento dualista, las tesis
que plantea Penrose son, cuando menos, sugerentes. Por lo demés, no parece ser de
recibo en la actualidad entender que la mente sea algo con sustancialidad propia e
independiente de la que atribuimos al cerebro. Aunque tampoco sea necesaria tal
presuposicion dualista para comprender y compartir el trasfondo de la interpretacion de
Penrose. En todo caso, quiza el limite haya de situarse ahora, no tanto entre un monismo
y un dualismo matizados, cuanto entre un materialismo ramplon que se acoge sin
remedio a unas insatisfactorias propuestas mecanicistas y un monismo que huye del
simplismo y nos sitla en el camino de una interpretacion satisfactoria de la conciencia.
Sea como fuere, segin nos ha ensefiado Gadamer, “la dialéctica del limite es que solo
es en cuanto que se supera” (Gadamer, 1975: 417). En suma, tan solo en la medida en
que sobrepasemos las declaraciones de principio y nos adentremos en un terreno en el
que sea por fin factible una interpretacion coherente de la conciencia, podremos tener
cierta confianza en haber trascendido esa limitacion empobrecedora.

Por lo demas, podria considerarse que en la actualidad el estudio de la conciencia es
el limite focal de toda una serie de disciplinas. Representa una frontera, aunque quiza no
acabe de ser percibida como tal hasta que no se alcance una explicacion suficiente de la
misma. Entonces tendremos plena certeza de su posicion limitrofe asi como de haber

trascendido dicho limite.

En este momento, cuando nos dirigimos ya al final de estas paginas, puede ser
clarificador hacer una breve recapitulacion. Para ello tal vez sea de utilidad evocar el
contenido de la obra EI misterio de la conciencia, de John Searle. Se trata de un ensayo
de gran interés, tanto por la sintesis que nos ofrece de los planteamientos actuales
cuanto por el andlisis critico de los mismos que en sus paginas se realiza. Podriamos,
pues, seguir su linea expositiva para recordar las ideas que hasta ahora hemos debatido

y avanzar algunas propuestas a modo de conclusion.
Una de las cuestiones sobre las que resulta inevitable volver es la que se

interroga por las similitudes y diferencias que pueden existir entre el cerebro y el

computador. En efecto, como hemos visto es un planteamiento recurrente el de si puede

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 24



FERNANDEZ AGIS, Domingo: «El problema de la conciencia: de lo individual a lo social».

0 no pensar una maquina. A proposito de ¢él, Searle nos recuerda que “el cerebro es una
maquina, una maquina bioldgica, y puede pensar” (Searle: 1997, 13). En todo caso, esta
respuesta deja abierta una vez mas la cuestion de si alguna vez se podra construir una
maquina capaz de pensar de forma que su pensamiento sea indiscernible del
caracteristico de un cerebro humano. Si bien, la respuesta que pueda darse a esta
pregunta dependera en buena medida de qué entendamos por pensar. Si se trata de
computar o realizar operaciones, es evidente que tanto ciertas maquinas creadas por
nosotros como el propio cerebro humano, son capaces de pensar. Pero, si sefialamos a la
conciencia como base y rasgo diferencial del pensamiento, la distancia entre el cerebro
humano y una maquina sigue siendo muy grande. En este sentido, en contra de lo
sostenido por la version fuerte de la Inteligencia Artificial, Searle se une a otros
pensadores que hemos mencionado aqui, al sostener que la conciencia no puede ser
nunca un mero efecto derivado del funcionamiento de un programa de ordenador
(Searle: 1997, 14). Para entender la base de su planteamiento hay que distinguir entre el
manejo de simbolos segun ciertas reglas definidas de antemano y la comprension del
significado de esos simbolos, mas alla de las reglas que definen la correcta combinatoria
de los mismos. Esta distincion, que algunos juzgaran problematica, no deja por ello de
llevarnos a aceptar que los seres humanos hacemos un uso de los simbolos que no
tendria sentido al margen de la existencia de la conciencia. Para Searle, el cerebro es
“un 6rgano como cualquier otro; se trata de una maquina orgéanica. La conciencia es
causada por el nivel basico de los procesos neuronales en el cerebro y es en si misma
una caracteristica del cerebro. Puesto que es un rasgo que emerge de ciertas actividades
neuronales, podemos pensar que es una ‘propiedad emergente’ del cerebro” (Searle:
1997, 17-8). Sin embargo, como ya se ha dicho, la conciencia no puede ser explicada en
términos algoritmicos. No se trata de un programa que un computador pueda ejecutar.
Los programas informaticos manejan simbolos con una apabullante rapidez y eficacia,
pero la conciencia no puede ser producida por ninguno de ellos. Tampoco se trata, por
otra parte, de un epifenémeno asociado al funcionamiento del cerebro. Por el contrario
es un rasgo primordial del cerebro humano, aunque sabemos que los animales mas
proximos a nosotros en la escala evolutiva dan muestras de poseer también conciencia,

al menos en cierto grado.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 25



FERNANDEZ AGIS, Domingo: «El problema de la conciencia: de lo individual a lo social».

Otro de los asuntos que han suscitado mayor atenciéon ha sido el llamado
problema de los qualia. Como ya hemos expuesto, esta cuestion alude a la dificultad de
conocer los estados de conciencia de otra persona. “;Coémo es posible mediante una
descripcion fisica, objetiva y cuantitativa, describir de qué manera las neuronas causan
las cualitativas y privadas experiencias subjetivas?” (Searle: 1997, 28). Searle sitia aqui
el ndcleo del tradicional problema de las relaciones mente-cuerpo. Esta perenne
cuestion ha de interpretarse, a su juicio, a través de la busqueda de una solucion al
problema de los qualia, porque de lo que se trata ahora es de explicar cdmo 6rganos, no
idénticos pero de andloga complejidad, producen estados de conciencia diferentes. Asi,
aunque el soporte fisico sea analogo, los contenidos mentales tienen una especificidad
propia en cada sujeto. De la misma forma, pese a que los simbolos que empleamos para
la construccion, representacion y transmision del pensamiento son los mismos, los
contenidos mentales que hacemos corresponder a esos simbolos se relacionan con
experiencias y contenidos que son especificos del individuo. Pero no hay detras de estas
palabras una defensa del solipsismo. Antes al contrario, la posibilidad de la
comunicacion se basa en la analogia y la diferencia subyacente a la misma, mas que en
la identidad. Cerebros idénticos, con idénticos contenidos de conciencia, no tendrian

necesidad alguna de comunicarse pues nada habria que comunicar.

Pero quiza el mayor de los méritos del libro de Searle que estamos comentando
radique en el andlisis y discusion que nos ofrece de las mas relevantes teorias acerca de
la conciencia humana. Nos facilita asi, por ejemplo, un detallado resumen de los
planteamientos de Edelman, centrandose en las nociones clave manejadas por este
investigador: a) la nocién de mapas neuronales, b) la teoria de la seleccidon neuronal, que
viene a ser una traslacion de la hipotesis basica de la teoria darwiniana aplicada al
proceso de seleccion en el que unos grupos de neuronas acaban imponiéndose a otras, y
c) la idea de reentrada, descrita como un proceso que permite a diversos mapas
neuronales trabajar en paralelo. Por tanto, la reentrada no ha de identificarse con un
simple feed-back. EI mecanismo de reentrada hace posible la construccion de un mapa
global, que permite al individuo, no solo disponer de categorias perceptivas, sino

también coordinar los procesos perceptivos con sus acciones.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 26



FERNANDEZ AGIS, Domingo: «El problema de la conciencia: de lo individual a lo social».

Basandose en estos presupuestos, Edelman construye un modelo explicativo en
el cual la memoria -entendida como un proceso continuado y no como un resultado-, la
concepcidn del cerebro como un sistema de aprendizaje, las habilidades cerebrales para
discriminar el yo del no-yo, los mecanismos de categorizacion de acontecimientos y
formacion de conceptos, asi como los que se encargan de relacionar los procedimientos
perceptivos con las categorizaciones, son los recursos primordiales para explicar la
aparicion y funcionamiento de la conciencia en los seres humanos (Searle: 1997, 40 y

SS.).

En cuanto a su comentario de las ideas expuestas de Roger Penrose, hemos de
decir de antemano que tiene un tono mucho mas critico que el que encontramos en las
paginas dedicadas a comentar los planteamientos de Edelman que, como no podia ser de
otra manera, Searle encuentra muy prometedores. En efecto, ni la demostracion del
sinsentido de las tesis de la IA, tomando como base una aplicacion del Teorema de
Gadel, ni tampoco la apelacion a la mecanica cuantica que realiza le parecen a Searle
partes de la solucion del misterio de la conciencia. En primer término porgue, sin entrar
a discutir la tesis de fondo, los argumentos de Penrose son inconsistentes a juicio de
Searle. En segundo lugar, porque la explicacion, que implica el uso de conceptos
extraidos de la fisica cuantica, le parece ain méas misteriosa que aquello que pretende

explicar (Searle: 1997, 55 y ss.).

Pero es en otra de las obras recientes de Searle, Mente, Lenguaje y Sociedad, donde
encontramos algunos de los planteamientos que pueden ser méas esclarecedores. Asi, en
el citado ensayo, el filésofo norteamericano nos ofrece una definicién de las
caracteristicas estructurales de la conciencia que tiene un gran interés para ser empleada
a modo de compendio esquematico. Para €l esas caracteristicas son las siguientes
(Searle:1999, 73 y ss.):

1. Los estados de conciencia s6lo existen como experiencias de un sujeto agente.

2. Laconciencia se presenta como una experiencia unificadora o integradora.

3. La conciencia posibilita la interaccion eficiente con el mundo exterior.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 27



FERNANDEZ AGIS, Domingo: «El problema de la conciencia: de lo individual a lo social».

4. Existe una relacion entre estados de conciencia y estados de animo. La depresion
o la euforia, en circunstancias normales, son resultado de una interaccion con
estados de conciencia.

5. En sus formas no patoldgicas, los estados de conciencia aparecen como estados
estructurados o estructurantes.

6. Hay una relacién entre los estados de conciencia y los variados grados de
atencion que un sujeto puede experimentar.

7. La conciencia tiene unas condiciones limite.

8. Nos permite disponer de distintos grados de familiaridad en relacion a las
experiencias que podemos tener.

9. Toda experiencia es relacionada en la conciencia con experiencias anteriores.
Nunca es tratada como experiencia aislada.

10. Los estados de conciencia aparecen asociados a distintos grados de placer o
displacer en el sujeto.

Por afiadidura, en las paginas que dedica al estudio de la conciencia en esta obra,
Searle insiste en la importancia de esclarecer dos cuestiones fundamentales en relacion a
ella. Por una parte, el problema del binding, que como se sabe consiste en intentar
explicar como puede la conciencia construir una unidad de experiencia tomando como
base una gran cantidad de elementos dispersos (Searle:1999, 80 y ss.). Por otro lado,
nos presenta también como cuestion de primordial importancia la relacion entre
conciencia e intencionalidad. Para él no se trata de una relacion accidental sino que, por
el contrario, sin considerar que la vinculacién entre ambas es esencial no se puede
explicar el funcionamiento de la conciencia (Searle:1999, 86 y ss.).

Insiste en que aunque el cerebro humano puede usar algoritmos matematicos, aunque
no consiste en tales algoritmos. De la misma forma que, si bien el ordenador con el que
se quiere simular el funcionamiento del cerebro puede manejar algoritmos, ello no

significa que éste consista en tales algoritmos (Searle:1999, 76).
Mencion aparte merece su exposicion critica de otras teorias que niegan la

existencia de la conciencia, en particular la defendida por Daniel Denett. Este autor

utiliza el concepto de meme, tomado de Dawkins, para decirnos que lo que llamamos

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 28



FERNANDEZ AGIS, Domingo: «El problema de la conciencia: de lo individual a lo social».

conciencia no es otra cosa que un conjunto de esas unidades de transmision o de
imitacion cultural. De esta manera, el ser humano quedaria reducido a la condicién de
un autémata que recibe y emite informacién, en funcion de pardmetros preestablecidos
culturalmente (Searle:1999, 104 y ss.).

La argumentacion de Searle en contra de estas chocantes ideas, se centra en la
imposibilidad de distinguir, siguiendo los planteamientos de Denett, entre apariencia y
realidad. Desde esa perspectiva, se necesitaria, en efecto, una tercera persona para
aportar coherencia a cualquier interpretacion fenoménica. Es més, podriamos afiadir que
esa tercera persona quedaria investida de una capacidad objetivante que en realidad no
podria serle atribuida con fundamento. Con lo cual, el problema de la consistencia de la
realidad o el de la objetividad del conocimiento no podrian resolverse sino recurriendo a
la vieja hipotesis de Berkeley y llamando en nuestra ayuda a una superconciencia, que
el pensador britanico identificaba con Dios. Nada mas lejos de la perseguida objetividad

cientifica, podriamos concluir.

En sus paginas finales, esta obra nos ofrece un breve compendio de las
propuestas del autor en relacién al problema de la conciencia. A mi juicio, merecen
destacarse dos de ellas. En primer lugar, que para dejar de hablar de la conciencia en
términos de misterio 0 enigma y empezar a hacerlo en términos de problemas cientificos
que tienen o pueden tener una explicacion concreta, hay que asumir que el objetivo final
es explicar como determinados procesos neuroldgicos en el cerebro humano, pueden
producir estados de conciencia subjetivos, conocimientos o experiencias y de qué
manera se materializan esos estados en las estructuras cerebrales (Searle:1999, 192). Por
otro lado, reviste particular interés el planteamiento de Searle en torno al dualismo,
pues, tal y como se ha indicado en estas mismas paginas, €l piensa que es posible
rechazarlo sin caer en un reduccionismo. En definitiva, se puede ser monista sin ser
reduccionista, sin negar su entidad peculiar a los fendmenos conscientes (Searle:1999,
211y ss.).

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 29



FERNANDEZ AGIS, Domingo: «El problema de la conciencia: de lo individual a lo social».

Bibliografia

CHANGEAUX, J.P. (2002): L"homme de verité. Paris, Odile Jacob.

GADAMER, H.G. (1975): Verdad y método, trad. A. Aparicio y R. De Agapito,
Salamanca, Sigueme: 1977.

HEGEL, G.W.F.(1807): Fenomenologia del Espiritu, trad. W. Roces, México, FCE:
1985.

HOUDE, O., B. Mazoyer et Tzourio-Mazoyer, N. (2002) : Cerveau et psychologie,
Paris, PUF.

ORTEGA Y GASSET, J.: “Prologo”, a la edicion espafiola de HEGEL, G.W.F.:
Lecciones sobre la Filosofia de la Historia Universal. Trad. J. Gaos. Madrid,
Alianza: 1980.

PENROSE, R. (1989): La nueva mente del emperador. Trad. J. Garcia. Madrid,
Mondadori, 1991.

POPPER, K. (1994): EIl cuerpo y la mente. Trad. O. Dominguez. Barcelona, Paidds:

1997.

PUTNAM, H. (1981): Razon, verdad e historia. Trad. J. M. Esteban. Madrid, Tecnos:
1988.

PUTNAM, H. (1988): Representacion y realidad. Trad. G. Ventureira. Barcelona,
Gedisa, 1990.

KANT, I. (1787): Critica de la Razén Pura. Trad. P. Ribas. Madrid, Alfaguara. 1989.

SEARLE, J. (1997): The Mistery of conciusnes., London, Granta Books. 1998.

SEARLE, J. (1999): Mind, Language and Society. London, Phoenix.

STENGER, V.J.(1992): “The Myth of Quantum Consciousness”, The Humanist, LIII, 3
(may/june 1992).

THOM, R. (1977): Estabilidad estructural y morfogénesis,. Trad. A.L.Bixio. Barcelona,
Gedisa. 1987.

VIVES, L. (1538): Tratado del alma. Trad. J. Ontafién. Madrid, Ediciones de la lectura.
1925.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 30



MIRANDA SUAREZ, Maria José: «La idea de convergencia tecnocientifica: economicismo versus
axiologia».

LA IDEA DE CONVERGENCIA TECNOCIENTIFICA:
ECONOMICISMO VERSUS AXIOLOGIA:

Maria José Miranda Suarez

La idea de convergencia es una de las nociones mas difundidas en el lenguaje
tecnocientifico actual. Sin olvidar el éxito que esta teniendo en el disefio de la politica europea,
no cabe duda de que es un concepto clave en la financiacion de las investigaciones integradas
en el marco de lo que se ha denominado las NBCI (hano-bio-cogno-info-tecnologias). Con
ello, pretendemos analizar hasta qué punto se estd difundiendo algin sesgo axiolégico a
través de esta nocidn. Algo que cobra especial interés si tenemos en cuenta la acogida que
esta teniendo en los recientes estudios sobre el nuevo modo de produccion del conocimiento
tecnocientifico (Gibbons, Nowotny, Funtowicz...) y el giro econdémico que éstos han

experimentado en los Gltimos afos.

Convergence is one of the most widespread thoughts in current technoscientific
language. Apart from its importance in european political organization, it is a key concept
when talking about financing researches included in the framework of what it is known as
Converging Technologies or NBCI (nano-bio-cogno-info-technologies). Due to its spreading
use, we will aim at analysing its own axiological slants. This research becomes more
interesting when taking into account the importance of convergence in the current analysis of
the new production of technoscientific knowledge (Gibbons, Nowotny, Funtowicz...) and the

economic turn this analysis have undergone in the last years.

1.- Introduccion: convergencia y empirismo légico

Han sido varias corrientes las que han dominado los estudios historicos, filosoficos,
sociales... de la ciencia y la tecnologia en el siglo XX. Aunque tras la | Guerra Mundial
comenzaba a despuntar la sociologia del conocimiento a través de autores como M. Scheler y
K. Mannheim, es sabido que la perspectiva dominante en ese periodo era el empirismo légico,

el cual proyectaba sus analisis de la ciencia bajo el ideal de una ciencia unificada. Y es que,

! - Este trabajo se ha podido llevar a cabo gracias a la financiacion de la Fundacion Ramén
Areces de una beca predoctoral en el Departamento de Ciencia, Tecnologia y Sociedad del

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 1



MIRANDA SUAREZ, Maria José: «La idea de convergencia tecnocientifica: economicismo versus
axiologia».

es este contexto en el que comienza a utilizarse el concepto l6gico-matemético de

convergencia como un recurso efectivo en el desarrollo de las historias de la ciencia.

Uno de los precedentes de este tipo de conceptualizacion es W. Whewell, quien se
encontraba inmerso en las disputas que enfrentaron a los historiadores del grupo de
Cambridge, ante la diversidad de cursos cientificos que estaban irrumpiendo en ese
periodo (la introduccion de la mineralogia de Werner, la teoria de la herencia de los
caracteres adquiridos de Lamarck...). En ese sentido, la aportacion de Whewell se
basaba en el desarrollo de un proyecto metacientifico de generalizacion y unificacion del
conocimiento a través del modelo de las ciencias inductivas. Proyecto que estaba influido,
en parte, por la critica kantiana. La convergencia ocupaba un lugar importante en la obra de
Whewell, en cuanto era uno de los fendmenos constitutivos de la concurrencia de inducciones,

y por tanto uno de los criterios demarcadores del conocimiento cientifico.

Pero, como sefialabamos anteriormente, podemos encontrar en la denominada
concepcidn heredada de la ciencia, en concreto, en la International Encyclopedia of
Unified Science (1970), una referencia no menos explicita a los procesos de convergencia
cientifica. Normalmente, se suele aludir al logicismo que introduce Carnap en dicho
proyecto de unificacion de la ciencia, segun el cual todas las disciplinas compartirian un
mismo lenguaje a través del que seria posible hablar de predicciones cientificas. Ahora bien,
frente a este reduccionismo logico, Dewey mantenia en la misma obra otra nocion de
convergencia disciplinar. La disociacion de los planos l6gico, epistémico y social, le permitié
desarrollar otro tipo de proyecto fundamentalmente social. Segun este planteamiento, todas las
disciplinas deberian converger en una misma actitud cientifica en la que, la interconexion
entre los saberes, posibilitase una cooperacion que desembocase en acciones practicas
sobre problematicas sociales determinadas (Salmeron, F., 1982). En ese sentido, se ve una clara
contraposicion metodoldgica y conceptual de la idea de convergencia entre ambos autores. Si
bien Carnap hacia equivaler la idea de convergencia a un reduccionismo légico — formal,
Dewey partia de la propia existencia de la pluralidad de las ciencias como requisito fundamental

para afrontar la efectividad de una convergencia practica en las mismas.

Instituto de Filosofia del CSIC bajo la direccion de Eulalia Pérez Sedefio.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 2



MIRANDA SUAREZ, Maria José: «La idea de convergencia tecnocientifica: economicismo versus
axiologia».

Ahora bien, éste no es el Unico contexto filosofico en el que la idea de
convergencia aparece dentro de los anlisis de la ciencia. No cabe duda que una de las
corrientes de pensamiento del siglo XX que también cabe destacar, son los estudios de
Ciencia, Tecnologia y Sociedad (CTS) o estudios sociales de la ciencia. Iniciados a
finales de los sesenta, tanto la vinculacién militar del proyecto Manhattan, como la
consecucion de catéstrofes tecnologicas (como el accidente de Windscale en Inglaterra, o
el envenenamiento de la talidomina en Europa...) posibilitaron la consolidacién de fuertes
reacciones sociales y académicas (Gonzalez, M. 1., Lopez Cerezo, J. A., Lujan, J. L., 1996). Sin
embargo, algunas de las criticas que han recibido, y que supuestamente fundamentan la
introduccién de un giro econémico en los analisis tecnocientificos, consideran que los
estudios sociales no son capaces de proveer una teoria de la racionalidad alternativa a la del
empirismo l6gico. De este modo, se estimula la incorporacion de nuevos modelos de
racionalidad, desde un punto de vista econémico, que nos evitarian caer en la supuesta

deriva escéptica de los estudios sociales (Shi, 2001).

En ese sentido, el auge que esta experimentando la idea de convergencia como
instrumento de andlisis en las politicas cientifico-tecnoldgicas actuales, asi como en los
modelos tedricos que tratan de dar cuenta de este tipo de procesos, es una prueba del giro
econdémico del que venimos hablando. Ahora bien, nos cuestionamos si realmente es uno de
los conceptos que nos permiten reconstruir una nueva racionalidad tecnocientifica menos
sesgada que la que se planteaba desde la concepcion heredada de la ciencia. Esto es, hasta que
punto estariamos reviviendo de nuevo la misma tension que encontrabamos entre los proyectos
de Carnap y Dewey. Si bien el logicismo de Carnap trataba de demarcar la ciencia reduciendo
epistémicamente la pluralidad disciplinar a un formalismo l6gico, cabe pensar o mismo de este
tipo de proyectos fundamentalmente econdmicos, tan extendidos en las corrientes actuales de
pensamiento. Proyectos que a su vez chocan con aquellos que parten de la interdisciplinariedad, y
a través de ella, pretenden realizar analisis criticos en los que tiene cabida la convergencia, pero

entendida desde el pluralismo tecnocientifico, como puede ser el caso de la axiologia.
Por otro lado, otro aspecto que cabe disociar es el debate de demarcacién cientifico, en

este caso tecnocientifico, de la delimitacion de los procesos que intervienen en su construccion,

como pretenden desarrollar estos modelos tedricos que venimos sefialando. Es claro que las

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 3



MIRANDA SUAREZ, Maria José: «La idea de convergencia tecnocientifica: economicismo versus
axiologia».

pretensiones de Carnap iban en el primer sentido, o que incluso el tipo de argumentacion ligado a
la construccion de una nueva racionalidad tecnocientifica también se puede llegar a enmarcar en
dichas pretensiones. Pero lejos de nuestras posibilidades, limitaremos nuestro analisis
introductorio a los procesos de construccion de la tecnociencia. Y en ese sentido, nos plantaremos
si las categorias econdmicas son suficientes para poder abarcar este &mbito, o se hace realmente
necesario acudir a un pluralismo axioldgico a través del cual se pueda afrontar una investigacion

menos sesgada de los mismos.

2.- Modulacién econdmica de la idea de convergencia.

La génesis del concepto de convergencia econémica la encontramos en los modelos
neoclasicos del crecimiento econdémico. En ellos se incorpora la hip6tesis de convergencia,
segun la cual se defiende que la renta real per capita de los paises en vias de desarrollo
empezard a crecer mas rapido, de tal modo éstos llegardn a alcanzar una convergencia

mundial a largo plazo.

Uno de los argumentos exdgenos que se presentan favorables a esta idea, es que
gracias a la movilidad de flujos de capital hacia los paises en vias de desarrollo, éstos llegaran
a alcanzar rentabilidades mucho méas elevadas hasta el punto de converger con los paises
industrializados. Sin embargo, parece un planteamiento débil si se considera que no puede
hablarse de productividad exclusivamente en términos del stock de capital, ya que, al menos
es necesario incorporar también otros factores como el capital humano (Mochdn, 2005). Por
otro lado, se argumenta que el catch-up o la difusion tecnol6gica también favorecera el
proceso de convergencia de estos paises, ya que cuanto mayor sea la diferencia entre lideres y
seguidores, mayores seran las posibilidades de que los ultimos puedan imitar o conseguir
tecnologia y, por tanto, converger con los primeros. Ahora bien, no nos engafiemos, los
procesos de homologacion que se estan produciendo tan sélo contribuyen a aumentar la
divergencia econémica mundial, ya que se materializan principalmente en los paises

industrializados.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 4



MIRANDA SUAREZ, Maria José: «La idea de convergencia tecnocientifica: economicismo versus
axiologia».

i1 | El éxito de las exportaciones i 1101 7] Exportaciones mundiales: los pades ricos 8 n dominan
esti altamente concentrado
Exportaciones de alta y mediana tecnologla e T
Proparzion de s exporacianss mundales, (%) il
50 Todas ks demas
replones en desrroll 1]
amak=Elainag
y &l Carlbe
40 40
Azla Onlental
. Pablacl
ael
= e
Proporcion de ks exporiaciones
e paikss en desamall, 2000 (%) il
o Crina Exporiaciongs
alraz Ciofea, M vl
(=
150
1 K Maksla .
Pl SMEERUT lhbiml RrpaCoid  OEGE  Andlmlde Esbdm feh Hiea
chinade y gkl mgemsdlie  ydcabe  Mabw Mgkmel  Subsdn
Tawin dpadls ykiE
0 198 S Fusnde: Calcudack . party s cheos sobre spertacionss y poblecindel Banco Murdel 208

Fuente: (PNUD, 2005)

Segun el Informe sobre Desarrollo Humano 2005, “para la mayoria de los paises, la
historia de la globalizacion es una historia de divergencia y marginalizaciéon”. Se puede
considerar que se estdn dando lugar procesos de convergencia en los paises en vias de
desarrollo, si nos remitimos al incremento del indice de exportaciones que han experimentado,
pero hay que tener en cuenta que el 70% de las que son de productos de baja tecnologia y el
80% de las que son de alta tecnologia estan concentradas solo en siete de estos paises. Por
otro lado, es sabido ya desde hace tiempo que, el 15% de la poblacion tiene unos ingresos
equivalentes al 75% de las exportaciones mundiales. Una de las principales conclusiones de
este informe, es que apenas ha habido cambios significativos en la economia mundial, en
estos Gltimos veinte afios (PNUD, 2005).

En cualquier caso, lejos de quedarse reducidos al plano normativo que suponen estos
contra-argumentos endogenos, Escot Mangas y Galindo Martin trataron de desinstalar
empiricamente los supuestos de la hipétesis de convergencia. Para ello, tras haber modelizado
los procesos de catch-up tecnoldgico, los introdujeron en el modelo neoclésico de Solow-
Swan donde la difusion tecnologica aparecia como un proceso exogeno e instantaneo. De este
modo, pudieron confirmar lo que venimos sefialando. Esto es, como tanto los procesos de
catch-up tecnologico, como los de flujo de capitales, eran factores que favorecian tan sélo la

convergencia de los paises desarrollados a la vez que frenaban la de los paises en vias de

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 5



MIRANDA SUAREZ, Maria José: «La idea de convergencia tecnocientifica: economicismo versus
axiologia».

desarrollo?.

Probablemente, una de las manifestaciones mas claras al respecto, la podamos
encontrar en una de las sintesis legislativas de la Unién Europea en torno al Libro Verde
sobre la convergencia de los sectores de telecomunicaciones, medios de comunicacion y
tecnologias de la informacion y sobre sus consecuencias para la reglamentacion (1998),
donde se sefala: “““La convergencia no es un concepto aplicable solamente a la tecnologia,
sino que significa también nuevos servicios y nuevas formas de actividad empresarial y de
relacion con la sociedad. (...) Si Europa consigue asimilar estas transformaciones creando un
entorno que, lejos de obstaculizar, favorezca este proceso, podra contar con una poderosa
fuente de creacion de empleo y crecimiento, que multiplicara las posibilidades de eleccion del
consumidor y fomentara la diversidad cultural. Si no lo consigue, 0 no con la rapidez
suficiente, se corre el riesgo de que nuestros ciudadanos y empresas queden relegados al carril

lento (.. .)”3 :

En sentido, una de las consideraciones fundamentales que se derivan en el ambito de
la politica econdmica ante la hip6tesis de convergencia es que, o bien es una hipétesis que
funciona como un supuesto retérico bajo el cual tan s6lo se consigue favorecer una
convergencia condicional, a saber, la de los paises industrializados; o bien se deduce de ella la
necesidad de favorecer la difusion tecnol6gica, asi como la social capability o el desarrollo
socio-econdémico de los paises receptores (Abramovitz, 1986), de modo que pueda ser
efectiva la incorporacion tecnolégica en los mismos y conseguir asi una convergencia

absoluta.

3.- Introduccidn axioldgica a los discursos globales de las tecnociencias.

No cabe duda de que el fin de la Guerra Fria, asi como el colapso de la Unién
Soviética favorecidé un cambio en los contextos determinantes de los modos de produccion
cientifica y tecnoldgica, a la par que en los analisis de los mismos. Comenzaron a
conformarse modelos tedricos que intentaron dibujar nuevas imagenes de la ciencia en las

que las distinciones quedaban atras, y donde cobraba especial relevancia al papel de la ciencia

?.- ESCOT MANGAS, L., GALINDO MARTIN, A., 1999.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 6



MIRANDA SUAREZ, Maria José: «La idea de convergencia tecnocientifica: economicismo versus
axiologia».

y la tecnologia en las politicas econdmicas. Efectivamente, el cambio que habian
experimentado los procesos de produccién exigia incorporar cada vez méas contextos
tecnoldgicos en detrimento de la investigacion bésica, llegando a fusionar ambas dimensiones
incluso bajo nuevos conceptos como el de tecnociencia. En ese sentido, podemos encontrar
varios modelos en los que se han intentado abordar y conceptualizar este tipo de cambios:
ciencia post-académica (Ziman), ciencia modo-2 (Gibbons et al.), Triple — Hélice (Etzkowitz,
Leydesdorff), capitalismo academico (Slaughter y Leslie), ciencia post-normal (Funtowicv y
Ravetz), ciencia en el agora (Nowotny et al.), etc. Si bien cada uno de ellos intenta resaltar
ciertos aspectos constitutivos de los procesos tecnocientificos, no cabe duda que son varias las

lineas argumentativas las que comparten, y que trataremos de revisar brevemente.

Desde la ciencia post-académica se argumenta la existencia de una especie de limite
al crecimiento en los sistemas nacionales de 1+D, lo que explicaria la necesidad de establecer
nuevas redes de interconexion para conseguir financiacion externa. Asi, la retorica de la
seguridad nacional tendria ya una nueva aliada en la competitividad econdmica. Una de las
consecuencias gque se derivan del incremento de la financiacion privada, es que esta dando
lugar a la introduccion de nuevos criterios de productividad y rentabilidad; algo que tiene
repercusiones en la toma de decisiones respecto a la distribucion de la financiacién en las
diversas lineas de investigacion y desarrollo. Ejemplo de ello es la obligada constriccion de
las areas existentes o la maximizacion de eficiencia de los recursos a través de la proliferacion
de evaluaciones, entre otros. De este modo, uno de los rasgos constitutivos del nuevo modo
de produccion tecnocientifica seria la colectivizacion y la ‘cooperacion internacional’
realmente existente, esto es, el establecimiento de alianzas y colaboraciones entre blogues
estratégicos que permitan la exclusion de competidores en el mercado. Con ello, es claro que
la conformacion de este tipo de redes o colaboraciones exige la puesta en comun de aquellas

lineas que sean econdmicamente mas rentables.

Desde la Triple-Hélice se subraya la interaccién y comunicacion entre universidad,
gobierno e industria. El tipo de redes e hibridaciones que se establecen entre dichas
instituciones son dinamicas, de tal modo que se pueden originar permutaciones de roles. A

través de este modelo, se subrayan los procesos de convergencia comunicativa, de traduccion

3 - http://europa.eu.int/scadplus/leg/es/Ivb/124165.htm

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 7



MIRANDA SUAREZ, Maria José: «La idea de convergencia tecnocientifica: economicismo versus
axiologia».

y de colaboracidn frente a los conflictos y exclusiones. Todo ello en el marco de un modelo
co-evolutivo. Este tipo de caracterizacion también la podemos encontrar en el concepto de
&gora y su papel en los procesos de construccion tecnocientifica (Nowotny et. al, 2001). Es
una propuesta que surge a modo de respuesta a las criticas de la primera formulacion tedrica
de la ciencia modo — 2 realizada por Gibbons et. al.*. El 4gora se presenta como el nuevo
espacio publico en el que interactian los diversos agentes donde se genera conocimiento
socialmente robusto. Un espacio en el que las fronteras entre estado, mercado, cultura y
ciencia se vuelven difusas, al no estar ya reconocidas en sus viejas identidades y funciones.
De este modo, se habla también de una nueva sociedad modo — 2. En este contexto, la
dimension epistémica se ve reducida de tal modo, que se caracteriza el ‘nicleo duro’ de las
disciplinas cientificas como un ndcleo vacio, o a lo sumo, distribuido social y

heterogéneamente, asi como repleto de inconmensurabilidades (Nowotny, et. al., 2001).

Ahora bien, se han desarrollado varias criticas respecto a este tipo de imagenes de los
procesos tecnocientificos. A continuacion, se revisaran los principales argumentos que
elabora Elzinga al respecto. En primer lugar, en estos modelos se tiende a diluir cualquier
aspecto diferenciador o demarcador en funcién de la defensa de un espacio abstracto y
amorfo de interrelaciones. En ello las Tecnologias de la Informacion y Comunicacion (TIC)
habrian jugado un papel importante al facilitar la flexibilizacion del espacio. En este contexto,
el conocimiento se ve reducido a mera informacion o transmision de cddigos. ES una
ecuacion que también subyace bajo la idea de la produccion del conocimiento némada, y que
es fruto de una conceptualizacion idealizada del ciberespacio. Esto es, una cosa es la
consideracién del modo en que tecnol6gicamente se posibilita y favorece una mayor
capacidad de transmisién de c6digos y otra que reduzcamos los procesos de comunicacion a
estos fendmenos, obviando con ello su traduccion cognoscitiva. Subestimar esta dimension
equivale a obviar el acceso a recursos, las herramientas técitas o las propias habilidades
cognitivas que requieren de unas infraestructuras que las soporten. En una palabra, prescindir

del contexto de apropiacion tanto colectiva como individual y todo lo que ello implica®. As,

‘- GIBBONS, M. et. al., (1994): La nueva produccion del conocimiento: la dindmica de la
ciencia y la investigacion en las sociedades contemporéneas. Barcelona, Pomares-Corredor,
1997.

®- En ese sentido, la revision conceptual de nociones como la de cultura cientifica se hace
fundamental frente al modelo de déficit cognitivo en el que se basaban los modelos lineales de

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 8



MIRANDA SUAREZ, Maria José: «La idea de convergencia tecnocientifica: economicismo versus
axiologia».

la defensa de un espacio amorfo e intersticial s6lo se soporta bajo la presuposicion de un
fuerte determinismo tecnolégico, desde el que se unifican tanto las reconfiguraciones técnicas

como los contextos de apropiacion.

Ligado al punto anterior, Elzinga sefiala como estos nuevos modelos tedricos
enfatizan los procesos de homogeneizacion y estandarizacion frente a los aspectos
conflictivos y divergentes, y por otro lado, constitutivos de la construccion tecnocientifica.
Como sefialdbamos, con ello se obvian los contextos de apropiacion cognitiva en los procesos
de construccidn tecnocientifica, pero también se disuelven las identidades institucionales y
epistémicas. En este punto, Elzinga apunta la necesidad de distinguir los procesos de fusion,
en los cuales se origina una nueva forma de conocimiento que trasciende en cierto sentido los
contextos en los que se origind; de los de hibridacidn, en los que el conocimiento se mueve
entre varios modos de conocimiento existentes; de los de combinacion, en los que subyace
una articulacion disciplinar con diferencias sistémicas y relativamente autbnomas. Incorporar
estas distinciones se hace fundamental incluso desde una perspectiva economicista. Y es que,
por mucho que se intenten obviar los procesos divergentes y conflictivos existentes entre
instituciones y disciplinas, no podemos hablar de un alto rendimiento financiero a corto plazo,
si no se considera también la integridad poco armoniosa de las diversas unidades de
investigacion que sélo pueden ser valoradas a largo plazo.

De este modo, este tipo de modelos perfilan una imagen hibrida y armoniosa de los
procesos de construccion tecnocientifica, a expensas de fomentar un reduccionismo o0 un
sesgo interpretativo en los mismos. La homogeneizacion epistémica y la hibridacion
institucional tienen como efectos politicos la subordinacién de la politica cientifica a procesos
de innovacién y la disolucién de la epistemologia a una perspectiva esencialmente econémica.
Y sino, revisemos qué tipo de casos de estudio son los susceptibles de ser analizados por
dichos modelos. Esto es, parece que la biotecnologia, la microelectrénica y la investigacion
en nuevos materiales son las Unicas areas que han experimentado un cambio disruptivo en los

modos de produccion, frente a la musicologia, la lingiiistica, la historia natural... Entonces,

innovacion. Estrategia que aparece desarrollada por Lopez Cerezo, J. A. y Lujan, J. L., en:
“Cultura cientifica y participacion formativa”, en RUBIA VILA, F. J.: Percepcion social de la
ciencia. Academia Europea de Ciencias y Artes, 2004.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 9



MIRANDA SUAREZ, Maria José: «La idea de convergencia tecnocientifica: economicismo versus
axiologia».

parece que “los nuevos modelos estan fomentando un nuevo particularismo mientras
reivindican generalidad” (Elzinga, A., 2004). Como vemos, la idea de discontinuidad aparece
ligada a este tipo de andlisis. En ese sentido, cabe sefialar como autores como Pestre o
Weingart apuntan el sentido ideoldgico inherente al caracter presentista de estos modelos, en
cuanto pretenden resaltar nuevos contextos de emergencia mas que realizar anlisis criticos

de la politica cientifico — tecnoldgica®.

Es en este contexto, en el que se hace necesaria la incorporacion de la pluralidad de
valores axioldgicos inherentes a los procesos tecnocientificos. Valores epistémicos, y
disciplinares, pero también militares, politicos, €ticos, de género, etc. son fundamentales a la
hora de afrontar un nivel de anélisis tedrico que no se quede reducido a sesgos normativos y

que sea efectivo.

4.- Caso de estudio: la nanotecnologia.

Parece que aun no se ha resuelto la pugna por la convergencia tecnolégica. Si bien
hace unos afios, no cabia duda de que la convergencia digital representaba una revolucion
tecnolégica en el &mbito de las TIC, parece que su triunfalismo ha sido minado
supuestamente por la nanotecnologia. La convergencia tecnoldgica (incluso de nuevo, la
unificacion de la ciencia segun el informe de la National Science Foundation) seria posible a
través de la fusion de cuatro ambitos principales: la nanociencia y nanotecnologia, la
biotecnologia y biomedicina, las tecnologias de la informacion y comunicacion, y por ultimo,

la ciencia cognitiva.

En primer lugar, teniendo en cuenta el tipo de inversion que requieren estas
investigaciones y el lugar que ocupan en los sistemas de 1+D, no parece que sea un tipo de

tecnologias que favorezcan una convergencia absoluta, sino condicional. Es claro que ni

® En este sentido, cobra especial relevancia la conexién de este tipo de cuestiones con analisis
criticos de la idea de globalizacién, como el que realiza Albero Hidalgo Tufién, en: “La

globalizacion como fetiche”, Primeras Jornadas sobre Globalizacion, Gijon, 2001.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 10



MIRANDA SUAREZ, Maria José: «La idea de convergencia tecnocientifica: economicismo versus
axiologia».

encontramos en los seguidores, la social capability necesaria para poder incorporar este tipo
de tecnologias, ni asistimos a una difusion abierta de las mismas. Esta idea esta estrechamente
relacionada con la reduccién del conocimiento a informacion que sefialamos en los modelos
tedricos anteriores. Si obviamos el tipo de infraestructuras que requiere la apropiacion de este
tipo de tecnologias, no cabe duda de que la retorica ligada a la financiacion de la
convergencia nanotecnoldgica fomentard la conformacion de redes de comunicacion y
estrategias de colaboracion entre bloques que incorporen unos objetivos muy especificos.
Esto es, se favorece una convergencia condicional en la que a la vez de incrementa la

divergencia entre lideres y seguidores.

Si comprobamos la dindmica de la financiacion europea que ha tenido lugar durante
estos Ultimos afios en torno a la nanotecnologia, podemos comprobar un ascenso exponencial.
Si bien en el Cuarto Programa Marco (1994-1998) se destinaba un 0,3% de la financiacion, a
unos 80 proyectos relacionados con este dmbito; en el Quinto Programa (1998-2002)
comenzo a incorporarse con un fuerte caracter transversal tanto en los Programas Tematicos
como en los Programas Horizontales con investigaciones en nano-tubos de carbono, bio-
sensores, diagnostico molecular... Ahora bien, una muestra clara del caracter exponencial
que ha experimentado este &mbito los encontramos en el Sexto Programa (2002-2006), y
proximamente, en el Séptimo (2007-2013). El paso fundamental que se dio en el primero, es
que la nanotecnologia pasé de ser una dimension transversal a ser un area tematica prioritaria
(Nanotechnology, knowledge-based materials and new industrial processes) recibiendo

alrededor de un 7% de la financiacion.

Anteriormente cuestionabamos hasta qué punto se puede favorecer una convergencia
econdmica absoluta a partir de la financiacion de estas lineas de investigacion. No cabe duda
de que una de las tematicas prioritarias del Sexto Programa Marco es la co-operacion
internacional, tanto de los paises industrializados, ya que favoreceria la incorporacién de
diversas perspectivas y lineas de investigacion, como de los paises en vias de desarrollo, para
evitar una ‘nano-brecha’ insuperable.

Pero es dudosa la efectividad de esta declaracion de intenciones si consideramos que
aun se ha tenido que negociar en la Ronda de Doha cuestiones como facilitar el acceso al

mercado de los paises en vias de desarrollo, reivindicar la necesidad de tomar con una

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 11



MIRANDA SUAREZ, Maria José: «La idea de convergencia tecnocientifica: economicismo versus
axiologia».

especial consideracion el sector agricola o revisar aquellas negociaciones que limitan las
politicas de desarrollo de estos paises. De hecho, tanto la participacion como la financiacion
de los paises en vias de desarrollo ain es minima en los proyectos nanotecnolégicos. Si
tenemos en cuenta el ascenso exponencial que sefialabamos anteriormente en los programas
de financiacion europea, podremos comprobar hasta qué punto estamos hablando del
favorecimiento de una convergencia condicional o de una absoluta. So6lo hace falta
comprobar los indices de gasto publico mundial en nanotecnologia en el afio 2003, para intuir
el tipo de divergencia existente entre los paises lideres y los seguidores en este mercado.

¥ e Absolute public expenditure during 2003 (1€ = 1$)

1200
&
joo0 £-4 EC o liiiiid el
I 350
W
-
- 80—t |
o USA Federal
g E\DO ) S (S, T?D __________________________
=}
c
8_ Member and
s 400 T-jAssociated States—---1 810 | -
o 800
L 511
o 20094 e USA States |~ -
4 300
'IJ T T T
Europe Japan USA Others

(ftp://ftp.cordis.lu/pub/nanotechnology/docs/nano_in_fp_ec.pdf)

El caso de la nanotecnologia parece claro, en cuanto proyecta una convergencia
tecnologica pero en la que solo intervienen aquellos sectores mas rentables, entre los que se
encuentran la biotecnologia, microelectronica, tecnologia de nuevos materiales... De este
modo, se aprecian sesgos Yy particularismos como podemos comprobar en el ambito de la
salud, el cual queda reducido a terapia celular, implantacion de nanotejidos, etc. Es facil
comprobar como los procesos de divergencia e innovacion aparecen bastante constrefiidos a
unas lineas de investigacion tan especificas como comerciales. En ese sentido, parece dificil
el poder incorporar en el mercado otras dimensiones epistémicas, no sélo constitutivas de los

procesos bioldgicos, entre otros, sino también relativas al ambito de las humanidades y las

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 12



MIRANDA SUAREZ, Maria José: «La idea de convergencia tecnocientifica: economicismo versus
axiologia».

ciencias sociales.

Por otro lado, no cabe duda que la incorporacion de nuevos valores contextuales en
los analisis de estas tecnologias, facilitaria la elaboracion de analisis criticos susceptibles de
ser incorporados en los disefios presentes en el ambito de la politica cientifica, y por tanto, en
el ambito de la percepcidn ciudadana tan importante en los procesos de participacion publica.
Nos referimos a los valores axioldgicos que son inherentes a estos contextos, como el de la
investigacion militar, de género (relativos tanto a los indices de investigadoras, como

relativos a la instrumentalizacion del cuerpo de las mujeres, etc.), éticos, etc.

Corolario.

Asi, no solo son los valores epistemoldgicos los que cabe rescatar frente al
reduccionismo econdémico presente en los modelos de analisis de la tecnociencia. Es claro
que cuantos mas valores contextuales consideremos en los procesos tecnocientificos,
eleboraremos modelos cada vez menos sesgados. Ejemplo de ello ha sido la introduccion de
la idea de convergencia en el analisis de los procesos tecnocientificos. No sélo es un recurso
retérico bajo el cual se pretende fomentar una convergencia condicional, a expensas de
mantener la convergencia absoluta como un supuesto idealista, sino que también respalda la
construccion de modelos conceptuales en los que los procesos de divergencia quedan
constrefiidos a determinadas lineas de investigacion mas comerciales. Muestra de ello es que
no se plantea ningun tipo de consideracion respecto a otras modulaciones de la idea de
convergencia que también son constitutivas de los procesos tecnocientificos, como seria el

caso de la convergencia de género (Pérez Sedefo, 1995), social (Dewey, 1970), ética. ..

Referencias:

ABRAMOVITZ, M., (1986): “Catching Up, forgoing Ahead, and falling behind”, Journal
of Economic History, 46, 2, pp. 385-406.

ECHEVERRIA, J., (2002): Ciencia y valores, Destino Ediciones.

ECHEVERRIA, J., (2003), La Revolucién Tecnocientifica, Fondo de Cultura Econémica.

ELZINGA, A., (2004), “The New Production of Particularism in Models relating to
Research Policy. A critique of Mode 2 and Triple Helix”, 4S Easst Conference.
Public Proofs. Science, Technology and Democracy. Paris.

ESCOT, L. /GALINDO, M. A., (1999): Difusion tecnoldgica, convergencia y crecimiento

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 13



MIRANDA SUAREZ, Maria José: «La idea de convergencia tecnocientifica: economicismo versus
axiologia».

economico. Instituto de Estudios Fiscales.

GONZALEZ GARCIA, M., 1. /LOPEZ CEREZO, J. A. /LUJAN, J., L., (1996): Ciencia,
Tecnologia y Sociedad: una introduccion al estudio social de la ciencia y la
tecnologia. Madrid, Tecnos.

HIDALGO, A., (2001): “La globalizacion como fetiche”, Primeras Jornadas sobre
Globalizacién, Gijon, 2001.

LOPEZ CEREZO, J. A. /LUJAN, J. L., (2004): “Cultura cientifica y participacién
formativa”, en RUBIA VILA, F. J.: Percepcion social de la ciencia. Academia
Europea de Ciencias y Artes.

MOCHON, F., (2005): Economia, Teoria y Politica, McGraw-Hill.

NOWOTNY, E. /SCOTT, P. /GIBBONS, M., (2001), Re-thinking science: knowledge and
the public in an age of uncertainty, Polity Press.

PEREZ SEDENO, E., (1995): “Filosofia de la ciencia y feminismo: interseccion y
convergencia”, Isegoria, 12.

PNUD, (2005), “Comercio Internacional: liberar el potencial del desarrollo humano”,
Informe sobre Desarrollo Humano 2005.

SALMERON, F., (1982), “La tesis del empirismo logico y la convergencia de las
disciplinas”, Dianoia, 28:28, 57-77.

SHI, Y., (2001), The economics of scientific knowledge: a rational choice institutionalist
theory of science, Edward Elgar.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 14



BITACORA

Se inicia con este ndmero una seccién que pretende estar presente en todos los nimeros de la revista
a cargo de Pelayo Pérez. Bitacora se refiere a los cuadernos de navegacion; aunque actualmente se utilice en
la ‘red’ con el nombre de ‘blojs’ para recoger todo tipo de noticias, textos u opiniones.
Nuestra intencién es mantener una seccion que recoja las ideas generales y los fendmenos actuales, asi como
las morfologias y tendencias que configuran el mundo junto con las reflexiones que al respecto nos resultan
mas destacadas. Asi pues, ni critica de libros, ni critica de filosemas o teorias, un intento de «navegar,
orientandonos por la razon, en el confuso océano del presente y en cambios constantes..».

DISCOVERY.
Pelayo Pérez. Oviedo.

“; Hay un aqui privilegiado ? Si. El cero absoluto cinestésico, el cero de
energia.” E. Husserl

“Ahora los objetos me perciben”. Paul Klee.

El entorno aparece ahora, a través de los medios tecnoldgicos, sorprendiendo a
nuestra mirada. Una mirada que, desde la “mansion domotica” hasta la mas sencilla de
nuestras “estancias”, permite ‘ver’ en las pantallas del televisor como los astronautas de la
ultima mision del Discovery (la Ultima mientras escribo estas lineas: Agosto del 2005)
salen al ‘exterior’ de la nave, anclada por lo demads a la estacion orbital permanente, para
efectuar reparaciones en la misma. Un brazo robético colabora en la arriesgada operacion.
Podemos ver parte del morro del transbordador espacial e incluso leer la palabra Discovery
pintada en su lomo metalico. Al mismo tiempo, la escena nos deja ver parte del planeta
tierra, su azulado contorno y manchas blancas nubosas. Cambia la escena, y ahora la
pantalla nos muestra la sala de operaciones de la NASA, donde técnicos atareados y tensos
observan las imagenes de sus respectivas pantallas televisivas, asi como las de sus
ordenadores, maquinas de cifrar y descifrar los datos ocultos para nuestros 0jos.

He escrito al inicio de estas notas que nuestra mirada era sorprendida por la
tecnologia. Pero estaba anticipando mi propia sorpresa, una sorpresa reflexionante que, en
cierto modo, la anula. La mirada sorprendida no tiene tanto que ver con los “medios
tecnologicos”, con el paseo espacial de los astronautas, con las dificultades, etcétera,
aspectos que forman parte de nuestra cotidianeidad. La sorpresa tiene que ver con el hecho
de que no nos sorprenda. Pero ¢ qué es lo que debiera sorprendernos en esta escena
relativamente ‘familiar’? Una es contemporanea de la propia escena retransmitida y la
desborda, pues nos incluye a nosotros, los telespectadores; la otra tiene que ver con la
génesis misma de esta y nos remite a su temporalidad, en el limite a la percepcion.

Si retomamos la escena sucintamente presentada en las lineas anteriores, su
conjunto nos presenta “algo” que, como espectadores comunes, pasamos siempre por alto:
el tripartito que componemos: los astronautas y su nave, el complejo en tierra de la NASA,
y nuestra sala de estar, en la cual alguien mira un televisor donde el ‘paseo espacial’ es
retransmitido. El vinculo entre unos y otros viene dado por la tecnologia: en este caso la

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 1



television, pero no sélo, pues entonces excluiriamos al propio Discovery y a todo el
complejo aereoespacial que lo hace posible.

El Mundo parece haber salido del suelo de la Tierra, asentando sus reales en el
“escalon” siguiente, desde el cual contempla y domina el “entorno tierra-luna”. La
espacializacion cobra aqui una dimension antropologica que se diluye en las sondas
exoterraqueas y que exploran los espacios siderales, mas alla del sistema solar incluso. La
paradoja de esta salida es que parece buscar lo mismo que, regresando, ya existe aqui. Pues
si retomamos el otro polo de nuestra sorpresa, la percepcion en si misma, en el limite del
cuerpo, el presente vivo que articula su temporalidad mediante la espacializacion y su
dominio, entonces, antes de entrar en tal suceso, parece que el “principio antropico” que
tantos cientificos postulan e investigan en su salidas cosmoldgicas, estaria ahi, manifiesto,
ante si mismos.

Esta ocasion nos vino dada por la lectura de un articulo en la revista Chimeras,
fundada por Deleuze y Guattari, de Paul Virilio titulado Vitesse, vieillesse du Monde* y que
enmarca con el sintagma “Control del entorno”, remitiéndonos al uso que este término
técnico tiene para designar actualmente “las protesis que equipan a los parapléjicos o a los
tetrapléjicos para permitirles intervenir en su entorno sin desplazarse (el famoso
“Catalavox”, por ejemplo, o el “Tetravox”). Luego nos informa que, curiosamente, el
“enfermo equipado de estas protesis” deviene hoy el moddelo valido superequipado, es
decir, la “mansion domotica”, que no es otra cosa que la aplicacion al espacio doméstico de
las tecnologias del handicap. Trae a colacion una larga cita del fundador del laboratorio de
inteligencia artificial del MIT, Marvin Minski, que termina su definicion anticipatoria
(1981) de esta aplicacion actual con estas palabras: “...Gracias a este instrumento (se
refiere a un “vestido” que desdobla tecnolégicamente las funciones de los brazos, las manos
y los dedos), usted puede trabajar en otra pieza, en otra ciudad, en otro pais o en otro
planeta. Esta tecnologia se llama la telepresencia.”

La cuestion ahora que, segun creo, el vinculo con la escena narrada al inicio de estas
paginas y el articulo de Virilio queda de manifiesto, nos lleva al planteamiento que, desde
este “control del entorno” espacial, mediante la extension de los drganos corporeos mas alla
de si y del propio suelo terraqueo, retomabamos con la expresion “sorpresa reflexionante”.
La que nos pone ante el propio fendmeno de la percepcion: es, por decirlo rapida y
rectamente, el hecho mismo de “ver, de oir, de tocar...”. Asi, del gesto banal que la escena
primaria mienta: estoy viendo la television...a la sorpresa del “estoy viendo”. Desde
Husserl, y veremos mas adelante por qué lo citamos ahora y por qué escribimos estas
lineas, hasta Maurice Merleau-Ponty, la “fenomenologia de la percepcion” ha sido un tema
central de la investigacion filosofica, que no hace sino retomar el primado de la vision que
en Platon tiene su origen. La epistemologia tiene aqui su centrum y las ciencias
neurofisioldgicas su cruz. La etologia ha abierto una via materialista a los dualismos del
sujeto y del objeto que el positivismo cartesiano no parecia superar. Precisamente, como
nos recuerda Patricio Pefialver con suma pertinencia en su articulo sobre Derrida publicado
en Julio, en el numero cero de esta revista, es ésta una falla en la fenomenologia idealista
que el Dasein heideggeriano deja ver claramente: la ausencia del fendmeno zooldgico, del
animal reducido a objeto de laboratorio.

! Vitesse, vieillesse du monde. Paul Virilio, en Chimeres, n° 8, verano de 1990. La traduccion de los parrafos
y citas del texto de Virilio son nuestras.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 2



Cita Pefialver a Bueno en su articulo, aunque para otros fines y otra ocasion, pero
Gustavo Bueno circunvala y extiende su presencia en todo este recorrido, precisamente,
entre otras cosas, por su “fenomenologia materialista”, por el pluralismo que introduce, y
por la inclusion consecuente y necesaria del “animal”, que conformara el eje angular
conjuntamente con el eje radial y el eje circular, que configuran el espacio antropolégico,
como se ve postcartesiano, triadico y critico con la epistemologia dualista que mantiene el
primado de la relacion sujeto-objeto. En este sentido, su critica al estructuralismo formalista
de Piaget queda totalmente justificada, puesto que Piaget reivindica una epistemologia
sustentada en la génesis bioldgica del conocimiento, pero excluyendo de ella
materialmente, de donde su formalismo, al eje angular, a los animales y a la etologia, por
més que el recurso a la biofisiologia y a la conducta parezcan incluirlos, pero que en
realidad quedan reducidos al eje radial. Asi pues, los fendbmenos observados y las
conclusiones a las que llegan no hacen sino remarcar el “campo” fenomenoldgico
estudiado, fundamento de su “psicologia genético-estructural”, que no es otro que el
linglistico-conductual y representacional, correlato del eje circular.

Pero en este “control del entorno”, tecnologia mediante, no deja de sorprender uno
de los dltimos textos del propio Bueno, Television: apariencia y verdad®, donde esta
epistemologia parece reaparecer con una potencia inusitada: la de la telepresencia que
destacara M. Minski. Pues si la técnica es un producto del sujeto operatorio, una
prolongacion del mismo, lo que tenemos ahi es, de nuevo, una relacion “sujeto-objeto”,
aunque bien es verdad que plural, extendido distributivamente por el Mundo...Bueno nos
obliga a recorrer ese gran ultimo producto de la tecnologia humana: la television, ante la
cual el sujeto ha dejado de sorprenderse y asiste a las “presencias” del mundo en tiempo
real, de uno a otro confin o incluso, como estamos viendo, ain mas alla, hasta el espacio
exterior...sentado en el “interior” de su domotica estancia.

Volvamos a Husserl, pues Virilio se centra en un texto que nos sorprendié hace
unos afios y que, procedente de los archivos husserlianos de Lovaina, se publico
relativamente hace poco tiempo, se trata del muy interesante y breve texto titulado: La
Tierra no se mueve.’

Este texto de Husserl esta escrito con posterioridad a su ya célebre Crisis, en 1934 y
responde como aquel a la “méquina de movilizacidon total” que ya entonces mostraba su
pujanza, poniendo de manifiesto la ruptura entre la fisica y la filosofia. A partir de
entonces, Von Braum, Penemunde, Hiroshima, alcanzarian su punto algido tras el alunizaje
en 1969, que marca la descentracion del arché que ostentaba la Tierra y su correlato: el
egocentrismo husserliano. Este punto de vista fenomenologico sobre la “fijacion
fundamental del mundo como protofundacion de sentido”, ;, qué validez tiene, qué resta de
ello hoy en dia?, se pregunta Virilio. El “punto cero”, la fijeza designada por Husserl a la
Tierra no se diferencia del axis mundi de los antiguos ni de ese presente viviente del que
hablara Ludwig Boltzmann, constituido ahora como la autoreferencia absoluta, referentes
gue empero se estan construyendo al mismo tiempo que las tecnologias del asalto al mundo
y que, como ya hemos resefiado, a partir de Julio de 1969 y el “desembarco lunar”,

2 Television: Apariencia y Verdad, Gustavo Bueno, ed. Gedisa, Barcelona 2000

® La Tierra no se mueve, Edmund Husserl. Excerpta Philoséfica 15. Fac. de Filosofia Universidad
Complutense, 45 pags. 1995. Aqui hemos utilizado las citas de Virilio del texto de Husserl, traducido al
francés en 1987.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 3



transmutaran el suelo primordial en un “entresuelo”. Ahora bien, estos viajes del Discovery,
este dominio de las telepresencias, estas protesis antropicas Yy las nuevas morfologias
bidnicas que se anuncian , ¢ son suficientes como para hablar de des-centracion, sea de la
Tierra sea del Ego?

En el texto de Virilio no se diferencian claramente los planos fenomenoldgicos de
los propios fendmenos positivos, no se mienta la epojé€, ni la “conciencia pura” que puede,
aungue metafisicamente, postular el “tiempo cero cinestésico” y la fijeza del suelo, de la
Tierra que no se mueve. Por otra parte, el movimiento nos pone ante la temporalizacion,
ante el gesto y la construccion de la propia subjetividad como intersubjetividad, la cual sin
aquel no podria ejercerse, es decir, la conducta operatoria del ego corpéreo. Pero Virilio,
como nosotros mismos aqui, no ha escrito un articulo de critica filoséfica, sino que nos
presenta a través de los fendbmenos de la astrofisica y de la reordenacion del Mundo — la
casa domdtica, las tarjetas de crédito, los hoteles como parkings, las protesis tecnoldgicas,
etc..- unas morfologias propias del final del pasado siglo que encuentran en Husserl o
Boltzmann los referentes anticipatorios, criticos, filoséficos de este Mundo descentrado.

La puesta en relacion de las intuiciones e investigaciones del fenomendlogo
convencido, por metafisicas que resulten, como asevera Paul Virilio, con la cosmologia
resultante del despliegue cientifico-técnico de la propia época de Husserl-Boltzmann por
ejemplo hasta nuestros dias, es el caso del Big-Bang, que propician analisis sugerentes que
aqui solo hemos insinuado a través de conceptos tales como presente viviente y ego-
centracion. Asi la cuestion de lo que hay en el “primer minuto del universo, de la
intensividad de una duracién sin duracion, de un tiempo cero” ha sucedido, después de la
guerra mundial, a la cuestion filos6fica hasta entonces habitual: “;qué hay en la
conciencia del instante, de la intensidad del ser-aqui?”. Este desplazamiento es revelador de
una exterminacion de la filosofia, dice Virilio.

Es en estas preguntas, nos parece, donde tanto la mirada de Virilio como la de
Husserl, a partir de esta interpretacion, muestra la ‘falla’ que, sin embargo, nos permite
desde nuestro presente, entender cual es la relacion entre la fenomenologia y el
materialismo filoséfico, del cual criticamente es la continuacion y, en este sentido, permite
reordenar las interrogaciones que el texto de Virilio plantea. Interrogaciones ante el cambio
del Mundo vy las nuevas teconologias que afectan a la conciencia de este agudo soci6logo,
el cual parece encontrar en la pasada modernidad un momento de quiebra, de crisis, que
nos habria abocado a este asalto tecnoldgico, ego-descentrador. Y sin embargo, es en las
tecnologias donde debiéramos detener nuestra mirada, pero para “ponerlas entre
paréntesis”, no para juzgarlas ni, por tanto, extraer conclusiones psicologistas, cuando no
ideologicas. Pues si “suprimimos” las tecnologias en el momento fenomenoldgico en el
cual son consideradas, y por tanto “la ciencia” en la que se sostienen, segun el esquema
husserliano claro esta, el dualismo ego-mundo nos aboca a un epistemologismo
psicologista, que es la cruz husserliana, de donde que ante el “asalto al mundo” que va a
ejercer la maquina de movilizacién total no pueda sino apelar a la Crisis, como reaccién
ante el irracionalismo que, paraddjicamente, esas tecnologias promueven al separarse de la
filosofia y dar la espalda a la funcién que supuestamente esta tiene en el Mundo..

Pero si consideramos la pluralidad de las ciencias, y también de las técnicas, la
Crisis se concibe como “particular”, como un momento de la transformacion de ese mismo
Mundo, momento sin duda critico, en el limite de la irracionalidad, precisamente por su

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 4



reduccion mitico-metafisica, por su falsedad, ante la cual reaccionaran otras formas, otros
grupos, otras conductas y otras técnicas, otras ciencias. De donde que el Ego no se enfrente
a la Cosa, sino que se distribuye, se organiza, transforma y construye el Mundo a partir de
los objetos, de las cosas, de las relaciones entre los cuerpos vivientes, entretejiendo una red
totalizante, pero que no permite conjeturar un Mundo totalizado que, entonces si, nos
abocaria ante la presuncion de su fin. De su Apocalipsis. O a un “tiempo real de
interactividad que reemplaza definitivamente el espacio real de la actividad corporal”. Esto
es el vacio metafisico, por mas que muchos fenomenos actuales ‘parezcan’ responder a esta
descorporalizacion.

La cuestion cobra ahora, en el presente en que escribimos, mayor intensidad, pues
las protesis tecnoldgicas ya no sélo nos permiten ver los desplazamientos de los astronautas
del Discovery, sino escribir y enviar simultaneamente este texto por ejemplo por la ciber-
red, estar presentes donde no lo esta nuestro cuerpo, usar el multi-mévil, conducir con GPs,
transplantar nuestros 6rganos dafiados o envejecidos, clonarnos acaso y ser un presente
vivente al Mundo globalizado por medio de estas extensiones tecnolégicas. Es este
Mundo-Esfera que extiende sus radios mas alla del suelo terrdqueo el que si nos interroga,
el que si puede mostrarnos un descentramiento corpéreo, donde los cerebros fijados al
craneo inician su andadura mas alla de la mediacion del otro, del gesto y de la palabra.

La percepcién contintia siendo un fendmeno sorprendente, y los sujetos operatorios,
carnales, que miran en derredor manifiestan una racionalidad que se extiende y transciende
a sus mismas operaciones, produciendo asi objetos, técnicas, normas, ciencias hasta
alcanzar ese limite donde las Ideas configuran el paso critico de su misma actividad. Si me
sorprende la percepcion es en la medida misma en que me reduzco a mi mismo, en la
medida de mi solipsismo y del predominio del cuerpo fisiologico, de su gratuidad positiva,
de “su inexplicabilidad”, es decir, de su ingenua aceptacion “natural” no menor que la
pseudo-explicacion de su existencia emergente, derivada, sobrevenida o, como quiere el
dogma fisicalista, producida por la complejizacion de ese famoso minuto originario... Lo
gue me sirve para ver, para oir, para medir y, por tanto, para concebir la realidad, es menos
la luz que su celeridad — asevera Virilio en otro lugar®- . De ahi que la velocidad sirva
menos para desplazarse que para ver, para concebir con mayor o menor claridad...” Pero
aqui, nos parece que la metafisica de luz, de la velocidad y de la duracién, dominan el rico
y sugestivo discurso del francés.

Puesto que el texto de Virilio es una excusa estimulante que abre demasiadas vias,
sera mejor lo dejemos aqui. Pues habria, en caso contrario, que haber dedicado una trabajo
extenso, un libro completo, a las direcciones multiples que este urbanista filosofo nos
propone. Que la actualidad tecnoldgica y global encuentren en los textos de Husserl y de
Gustavo Bueno que hemos traido aqui a colacion su yunque filosofico, nos muestra que el
temor mas que justificado del aleméan no se confirmd totalmente, pues la filosofia continu6
viviendo, ya fuera con Derrida o Deleuze, entre otros, ya todavia entre nosotros en textos
como el citado de Bueno. Boltzmann, en una carta a Zemerlo en 1887, habla del vacio
sideral, del intervalo donde no hay arriba ni abajo, derecha e izquierda, ni antes ni despues,
asi pues ni  pasado ni futuro, “ no hay mas que un presente viviente. No estoy en
desplazamiento; me mantenga quieto o camine, mi carne es el centro y los cuerpos en
reposo y moviles estan alrededor de mi. Yo tengo un suelo sin movilidad”.

* La machine de vision, Paul Virilio, Ed. Galilée, 1988. Trad. Mariano Antolin Rato, ed. Catedra, 1989.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 5



Una cita del libro de Husserl: “ Estamos propiamente ante el gran problema del
sentido legitimo de una ciencia universal y puramente fisica de la Naturaleza, de una
ciencia astronomico-fisica sosteniéndose en la infinitud astrondémica en el sentido de
nuestra fisica de los tiempos modernos y con los problemas de una ciencia de la infinitud
interna, de la infinitud del continuo, de la materia desatomizada. En esta ciencia de la
infinitud de la totalidad de la Naturaleza, se considera de ordinario que las carnes no son
mas que cuerpos accidentalmente singularizados, que podrian pues de manera concebible
ser enteramente suprimidos y que, por consecuencia, una naturaleza es posible sin
organismos, sin animales, sin hombres”.

Desde el materialismo filosofico y policéntrico, las cuestiones planteadas por
Husserl, y por el mismo Boltzmann, asi como esa “voluntad ubicuitaria” de la que habla
Virilio, cobran otro sesgo, otras perspectivas que en este presente actual, mientras
contemplamos como el Discovery prepara su vuelta a la Tierra, tienen sin duda en aquellas
y estas interpretaciones fuentes ineludibles y retornos necesarios para afrontar esta
esfericidad del Mundo que extiende su radio mas alla del limite que la modernidad trazara,
alcanzando esa hipermodernidad pandptica y sus nuevas morfologias, las cuales nos urgen
a salir de la dogmatica y su reducto protector pero inmovilizante.

Hemos dejado para el final el otro polo de la cuestion: la vejez del Mundo, de
acuerdo con el titulo, y como veremos de la obra de Paul Virilio al menos desde la década
de los afios 70 del pasado siglo. Es este temor, pues de ello se trata, el que remite a la fijeza,
al centro, a la “inmovilidad de la Tierra” cuyos referentes encontramos precisamente al
final del siglo XIX y que alcanzan “su crisis” con el “asalto al Mundo”, con la movilizacion
total de la Técnica, aspecto que también abrumara a Heidegger, no sélo filos6ficamente,
sino también en el campo politico e ideoldgico, véase en este sentido el trabajo de A.
Hidalgo aparecido recientemente en Studia Philoséfica’.

Virilio, vinculado a Derrida, amigo de Guattari, afronta la critica de la “velocidad de
las transmisiones de informacion”, el culto del automovil, el envejicimiento prematuro de la
juventud, los cambios acelerados de las morfologias socioldgicas y el predominio de las
nuevas tecnologias, como hemos indicado, a partir de esa fecha a la que él mismo alude en
este articulo que comentamos, la alunizacion del Apolo XIlII. Es como si Apolo, a causa de
ese viaje acelerado nos hubiera dejado en la Tierra bajo el dominio de Dionisios, de sus
“bacanales” y esquicias. El “envejecimiento del Mundo” no dice de qué Mundo se trata,
pero sin duda es el del propio Virilio, nacido en 1932 y, por tanto, él mismo cuando
redacta el articulo en cuestién, entrando en la vejez. Pero es que, ademas, este articulo esta
escrito tras la caida del Muro de Berlin y por alguien que fuera comunista. Virilio retrocede
hasta los referentes fenomenol6gicos mentados y en los cuales, por otra parte, se formé y
encuentra en el texto nuclear de Husserl un referente nostalgico, digamos: “cuando la Tierra
no se movia”. El mismo asociard, en otros trabajos como Vitesse et Politique® anteriores a
los mas recientes en linea con el texto que comentamos, como Cybermondes, la politique
de la pire, de 1996 (Editions “conversation pourdemains/textual”, hay traduccion espafiola
en Catedra,1997). Entre ambos polos, esta reflexiéon sobre “el imperialismo de la
velocidad” y el envejecimiento del Mundo, cuando aun Internet no habia hecho su

% Critica a Heidegger desde el materialismo filoséfico. A propésito de las relaciones entre la técnica, la
ciencia y la Weltanschaung. A. Hidalgo. Studia Philosofica, Univ. de Oviedo, 2005.
® Vitessse et Politique, P. Virilio, Ed. Galilée, 1977

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 6



aparicion y la fijeza de los cuerpos no podriamos aun vincularla a las pantallas de los
ordenadores o de las play-stations, no podia sino remitir a la “fijeza del cadaver”y la
esclerotizacion inmovilizante, polihandicado del anciano. No es, por lo demas, una
ocurrencia del pesimismo que destilan las criticas sociologizantes de Virilio, si es que se le
puede achacar el calificativo de pesimista. Virilio, al utilizar la plataforma fenomenoldgica
— la in-movilidad de la Tierra, la Ego-centracion y los cuerpos mdviles o quietos
“circundantes, etc..- no puede sino concluir en la Muerte como fenémeno de fijacion, de
detencion de esa “velocidad” que analiza y a la cual considera desmesurada, critica, a partir
del imperio de las tecnologias surgidas en el siglo pasado, producto del positivismo
cientista dominante, de esa “ciencia” fisica que Boltzmann intento, a su vez, “comprender,
categorizar” asistiendo como testigo privilegiado a la dialéctica que las técnicas, las nuevas
formas sociopoliticas, la industria, etc.. imprimian precisamente para trans-formar el
Mundo, transformaciones que a €l si des-centraron, si pusieron en crisis “su mundo”,
abocandolo al suicidio como se sabe.

Crisis que viviria al final de su vida, a su vez, Edmund Husserl, judio en un
Alemania que, desde la década de los afios treinta del siglo XX, impulsara su propio mito a
partir del uso de la industria y las tecnologias que en ella habian cristalizado’.

Han muerto Deleuze, Guattari, Derrida y, por supuesto, Boltzmann y Husserl
forman ya parte de la Historia, “fijados” como clasicos. El Ciberespacio, la década triunfal
de Internet, de la Informacion y de las telepresencias apunta a nuevas morfologias del
Mundo, incluyendo la extensionalidad proteica de la biologia . Pero Virilio no puede sino
sentirse envejecido, sobrepasado, acaso “descentrado de su Mundo” y busca con
pertinencia plataformas “cléasicas”, locus, voces y referentes para afrontar la velocidad de
los cambios que a todos nos afectan. Virilio remueve y anticipa fendmenos sociopoliticos e
ideoldgicos, en los que ya estamos inmersos. Desde el agujero en la capa de ozono hasta el
“agujero en la Tierra”, que se desinflard como el Globo geo-céntrico, referencial al haber
traspasado los limites hacia el vacio sideral, alli donde la ciencia fisica y sus tecnologias
han situado al “Creador”, en el trasfondo del Big-Bang, pero también al Ego como centro
de referencia y de sentido. La des-localizacion, la globalizacién de la velocidad informatica
de intercambios comerciales, de conocimientos, de datos e imagenes y la copresencia
simultanea de cuanto sucede, parecen deshumanizar y envejecer el Mundo de la
Modernidad por el cual ya Husserl temia, y donde ni siquiera la ciudad o el Estado-Nacion
encuentran ya el encaje que la Geopolitica asentada en la Tierra inmdvil les propiciara...

Si esto es asi, y ante estos nuevos fendmenos, la evidencia que nos confiere la
continuidad de la fenomenologia entre nosotros y de la Filosofia, nos permite asentarnos
en la plataforma del materialismo filoséfico para intentar ordenar la pluralidad de formas,
la velocidad de sus cambios y la permanencia, empero, de su estructura inmanente, la que
“centra el Mundo” y lo reconstruye desde las formas, desde las partes cambiantes mismas
gue ante nosotros velozmente envejecen, caducan y mueren.

7 Véase a este respecto el interesante opusculo de Jean Luc Nancy y Philippe Lacoue-Labarthe,El Mito
Nazi, Anthropos, 2002.

Eikasia. Revista de Filosofia, 1 (noviembre, 2005). 7



eikasia

|
revista de filosoffa

www.revistadefilosofia.com



	Página 1
	indice1.pdf
	Página 1
	Página 2

	contraportada1.pdf
	Página 1




