eikasia

|
revista de filosoffa

www.revistadefilosofia.com



La seleccion de originales para publicacién, se someten de manera sistematica a un in-
forme de expertos externos a la entidad editora de la revista y a su consejo de editorial.
Estos informes son la base de la toma de decisiones sobre su publicacién o no, que co-
rresponde en Gltima instancia al Consejo de Redaccién de la revista y a la Direccion de
la misma.

BASES DE DATOS QUE RECOGEN LA REVISTA EIKASIA

B Dialnet
DICE

( B n F BIBLIOTEQUE NATIONALE DE FRANCE

RI REGESTA IMPERII

————  AKADEMIE DER WISSENSCHAFTEN UND DER LITERATUR MAINZ



CONSEJO DE REDACCION

Eikasia Revista de Filosofia
www.revistadefilosofia.com

Consgjo de Redaccion (en constitucion): Dr. Fernando Pérez Herranz (Universidad de Alicante), Dr.
Patricio Pefialver (Catedratico Filosofia, Universidad de Murcia), Dr. Alberto Hidalgo Tufién
(Universidad de Oviedo), Dr. Roman Garcia (Dr. en Filosofia. Director Instituto de Estudios parala Paz),
Mtro. Rafael Morla (Catedratico de Filosofia, Universidad de Santo Domingo, RD.), Dr. Antonio Pérez
(Universidad de la Laguna), Dr. Ricardo Sanchez Ortiz de Urbina, Dr. Felicisimo Vabuena (Universidad
Complutense de Madrid), Dr. Jose Antonio L6pez Cerezo (Universidad de Oviedo), Dr. Silverio Sanchez
Corredera, Dra. Alicia Laspra (Universidad de Oviedo), Dr. Pablo Huerga Melcén, D. Mariano Arias, Dr.
Jacobo Mufioz (Catedrético de Filosofia de la Universidad Complutense de Madrid.) Dr. Félix Duque
(Catedrético Historia Moderna Universidad Autonoma Madrid), Dr. Luis Alvarez Falcon (Universidad de

Zaragoza).

Maquetado y disefio: Francisco Fdez. Y ebra.
Secretaria de redaccion: Noemi Rodriguez y Pelayo Pérez
Director Ejecutivo: Dr. Roman Garcia.

Edita: Eikasia Ediciones

Bermudez de Castro 14 bajo ¢ 33011 Oviedo. Espaiia.
T: +34 984 083 210 F: +34 985 080 902
www.eikasia.es

eikasia@eikasia.es

ISSN 1885-5679






Eikasia. Revista de Filosofia 2 (enero 2006)
www.revistadefilosofia.com

INDICE

1.- Pérez Herranz, Fernando Miguel
EL TIEMPO GNOSTICO. Un ¢jercicio de semantica topologica PARTE 111

2.- Duque, Félix
SAGRADA INUTILIDAD. (Lo sagrado en Heidegger y Holderlin)

3.- Hidalgo Tuiién, Alberto
MATERIALISMO FILOSOFICO-(espaiiol).
PHILOSOPHICAL MATERIALISM-(inglés).

4.- Garcia Ferpéndez, Roman )
LA APOLOGIA DE SOCRATES COMO TEORIA DEL RUMOR

«Bitacora» por Pelayo Perez
Critica de libros

De la virtud cristiana no salen los mundos posibles. Comentario a: Boff, Leonardo.: Virtudes Para um Outro Mundo
Possivel - Vol. 1. Petropdlis, Vozes, 2005, 199pp

Su crimen y otros relatos selectos. Comentario a: LAURINO, F. J.: Su crimen y otros relatos selectos. Erroteta. 2005.
116 pags. Por: Marcelino Javier Suarez Ardura

Badiou, Alain.: Le Siécle.Paris, Ed. Seuil, 2005. Por Pelayo Perez

(Y por qué? Comentario a: MARINA, José Antonio.: Por qué soy cristiano. Barcelona, Anagrama, 2005, 153pp. Por:
Romén Garcia. Oviedo






EL TIEMPO GNOSTICO (partelll)
Un gercicio de semantica topologica
Fernando - Miguel Pérez Herranz

6. La edad del espiritu de Eugenio Trias

Hora es de ir vinculando los dos criterios que se han expuesto hasta aqui: €l
criterio historicoy € criterio semantico.

6. 1. Lostérminos de la historia objetiva

El planteamiento histérico de Trias, segun €l criterio trazado en el apartado 4,
gueda del lado de lo individual-histérico en su sentido objetivo, habiendo eliminado el
sujeto operatorio-historico, € sujeto que ha ido configurando esas figuras historicas o
términos objetivos impersonales. Trias va insertando términos individuales «antes» y
«después», lo que le permite formular una secuencia histérica. Ahora bien, ese tiempo
histérico no puede ser més que una sucesion de reliquias y/o narraciones. Trias ha
rastreado testimonios y documentos minuciosa 'y profusamente, y ha utilizado el criterio
de cierre de la historia: solo pueden conocerse las singularidades histéricas cuando a
menos un ciclo ha sido cerrado; y sdlo pueden conocerse sus invariantes cuando al
menos se han cerrado dos. Todas estas singladuras, aventuras o figuras se contemplan
desde la situacién actual, que se encuentra inmersa en una de éllas, precisamente aquella
desde la cual se ha de acanzar la sintesis fina del espiritu e iniciar un nuevo ciclo
[Trias (1994), pags. 655 y 656]. Trias opta por la solucion hegeliana —hoy mismo, la
propiacbrade Triases cierre, nuestro presente esta cerrando |os eones pertenecientes
al ciclo del espiritu—, corregida por € postulado nietzscheano del eterno retorno —no
hay fin de la historia, sino variaciones de unas mismas categorias—. El presente es €
momento desde € cual los acontecimientos histéricos quedan organizados
conceptualmente; la totalidad de los sucesos que abren lo sagrado (y que he considerado
un postulado de la ontologia generd) a lo humano tiene sentido a través de sus
manifestaciones ciclicas, seguin €l principio de variacion [Trias (1983)]: lo simbdlico, €
espiritu... y las figuras que estén por venir.

Asi pues, todos los documentos y restos que trata €l historiador, plenos de
significado historico, seran objetos individuales enclasados en conjuntos. Es por eso por
lo que, s la historia es cientifica, entonces lo es del universal, de las clases a las que
pertenecen los individuos tratados. Pero esas clases ¢son clases ante rem o post rem?

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 35



PEREZ HERRANZ, Fernando — Miguel: « El tiempo gndstico (parte 111)»

Como en e esguema de Trias no hay sujetos operatorios, lo individual objetivo queda
neutralizado en el plano de los términos objetivos.t

Lo individual no reaparece entonces sino como una individualidad compleja
global de la totalidad del campo histérico. Una totalidad como multiplicidad atributiva
de procesos sucesivos, que resulta ser un individuo (al modo defendido por € profeta
Daniel, Kant, los krausistas...). Aqui se muestra la incompatibilidad de la historia
metafisica con la historia cientifica o local. En la historia cientifica los sucesos solo
serén tales como partes atributivas de esa totalidad, partes que van confluyendo desde
épocas remotas, a partir de necesidades de supervivencia, de planes y programas de
dominacion, de apropiacion de recursos, etc., muy diferentes para los distintos pueblos
o comunidades, por lo que los planes y proyectos de ciertos grupos pueden entrar en
conflicto con los de otro/s grupo/s. Sin embargo, los términos que conecta Trias no son
planes y programas de sujetos operatorios, sino figuras del conocimiento, figuras de la
conciencia, que se van haciendo presentes de manera distributiva, porque han de seguir
un orden repetido en cada cultura. La historicidad del conflicto da paso a tiempo que es
necesario para que se despliegue cada categoria o tiempo gnostico. Trias comienza por
las figuras més simples, pero solo porque esta instalado ya al final y puede «ver» —por
asi decir— € despliegue categorial desde su fin. Categorias que, una vez terminado €
ciclo, se vuelven a desplegar y distribuir en e siguiente, sometidas a principio de
variacion.

Al quedar eliminado €l sujeto proléptico, que planifica, que entra en conflicto
con otros sujetos prolépticos, los cuales componen a su vez sus propios planes, la
historia se piensa a modo de las totalidades distributivas. Las manifestaciones del
simbolo o del espiritu se reparten, se distribuyen en cada una de las partes del mundo —
tanto en culturas como en ciclos diferentes—, en sociedades cuya vinculacion entre si es
meramente sumativa y accidental: “Estas constelaciones establecen importantes
diferencias culturales entre si —escribe Trias—, pero en todas ellas se advierte la
misma hegemonia de la misma categoria (por gemplo, la tercera se despliega a la vez
en laIndia, Iran, Grecia, Judea [(1994), pag. 127]). La totalidad que presenta Trias es
una totalidad de tipo porfiriana, una clase atributiva (la seleccion gercida) sobre
clases distributivas (del despliegue de lo sagrado en cada una de esas sociedades) [Pérez
Herranz (1998), cap. 8].

! Los sujetos para Trias son «existenciales» y la filosofia es considerada como la respuesta ante el
asombro del propio existir. EI conocimiento es, pues, pasivo: apertura o desvelamiento de algo. En otro
lugar he considerado las «pseudofilosofias de la existencia» como uno de los limites que definen la
filosofia [Pérez Herranz (1998), cap.1].

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 36



PEREZ HERRANZ, Fernando — Miguel: « El tiempo gndstico (parte 111)»

6. 2. Las categorias significativas

Las categorias, dice Trias, constituyen las condiciones de posibilidad del
acontecer historico. Pero ¢cOmo se aplican las categorias histéricas? Las categorias se
definen en el sentido del trascendental kantiano, de aguellas condiciones que hacen
posible la experiencia y que pueden ser determinadas conceptualmente [Trias (1994),
pag. 343. A partir de ahora, citaré solo la pagina de esta obra]. A cada categoria le
corresponde un edn o0 exposicién historicay tempora de cada una de las singladuras de
las que se va componiendo € espiritu; ahora bien, no debe hacerse corresponder cada
edn con un periodo histérico, pues mas bien ocurre lo contrario: la historia transcurre a
compas que le marca e acontecimiento simbdlico y su despliegue (pag. 228).Trias
seflala que las categorias no derivan ni de una analitica relativa a las formas de enlace
de los juicios Kant), ni de las formas genéricas del lenguge (Aristételes), sino del
proceso en virtud del cual tiene lugar € acontecimiento simbdlico o del espiritu (pag.
34). Por eso para Trias las categorias son ontolgicas (pag. 434) y no semanticas. Pero
¢de donde saca Trias los criterios ontol 6gicos para aplicarlos a la historia?

Trias considera que las categorias ssimbdlicas forman una escala: la primera
revelacion determina la segunda, y asi sucesivamente. Pero éste no es un criterio propio
de la historia, porque también ocurre en la seméntica, que define la estructura
jerarquizada de los verbos. ¢A qué se refiere Trias? ¢A restos-reliquias histéricas
(cognoscitivas) o0 a verbos de un lenguge universal? ¢A la historia o a conocimiento?
Porque segin nuestro modelo de la Seméantica Topoldgica los verbos también estan
jerarquizados y, efectivamente, una escala determina la posterior y asi sucesivamente. Y
mas aun: habria épocas en la que predominaria un tipo de trayectoria verbal y épocas en
las que predominaria otro. En esto coincidiria el analisis historico-distributivo con €l
andlisis topoldgico-semantico. En palabras de Petitot [(1991), pags. 364-365] habria
épocas en las que los caminos transversales de una categoria semantica se imponen a
otras. Cuando se pasa de la Edad Media a Renacimiento, por gemplo, la naturaleza
semidtica del mito de San Jorge y e dragdn se transforma. Durante la Edad Media, San
Jorge es un héroe psicopompo (psicopompo es e maestro de iniciados para € Vigje de
Ultratumba, como Orfeo), una emanacion directa del orden divino. La incertidumbre de
su combate contra el monstruo gque personifica los poderes malignos no forman parte de
los presupuestos de su victoria. Pero en € Renacimiento es un héroe problematico, que
se redliza a través del combate. La cuestion es, por consiguiente, saber, s esas
variaciones del ser que modulan una estructura invariante pueden ser reducidas a
efectos de estructura. Para Petitot no hay duda alguna de asi es, y que esas variaciones
se expresan en términos de contenido local. El paso de la Edad Media a Renacimiento
en lo que concierne a mito de San Jorge, es €l paso de un esquema semantico de tipo
cuspide a otro de tipo colade Milano [llustracion 4].

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 37



PEREZ HERRANZ, Fernando — Miguel: « El tiempo gndstico (parte 111)»

RENACIMIENTO

“La queue d'aronde comme site de la transformation des variantes pré-renaissantes et renaissantes
du mythe de Saint-Georges. Sur le chemin 1, le héros H appardit comme dejd dominant (point A) et
capture le dragon chtonien M (point V) en vertu de son essence «surhumaines. Sur le chemin 2 au
contraire, H est un héros «humaine, fini et problématizé par une intentionalité désirante. Il apparit
comme dominé (point A", combat M (point C de la performance) et sa victoire (point ¥7) est done
una réalisation. L'evolution historique des répresentations sexprime par Ihomotopie 162 c'est-o-
dire la traversée du centre organisateur quest le point bec BY [J Petitot, Phvsigue ou Sens
Editions du CMRS, Paris, 1992, pdg. 365].
SEMANTICA HISTORICA

ILUSTRACION 4

Asi que habra que analizar los métodos utilizados. EI método de Trias [(1994),
pag. 61] se define estructuralista con un enfoque fenomenolégico, a partir de los
aconteceres ssimboalicos [(1994), pag. 28], de lo que se nos aparece y se nos da. ¢Qué es
lo que se nos aparece y se nos da a mentar e término «simbolo»? Es muy importante
indicar desde € primer momento del andlisis, que en todo edn se dan todos |os aspectos
del simbolo, pero no de manera manifiesta, sino de manera latente [cf. supra]. Dice
Trias: “Se anticipan las categorias todavia no reveladas o latentes’ (pag. 110). Es decir,
gue €l desarrollo de todas estas figuras se contemplan potencialmente, ya dadas de
antemano, que han de descubrirse a revelarse. Pero entonces 1o histérico no seria més
que algo accidental, 1o que rellena esas estructuras simbdlicas, y este resultado se
encuentra mas cerca de la semantica que de la historia [llustracion 5].

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 38



PEREZ HERRANZ, Fernando — Miguel: « El tiempo gndstico (parte 111)»

Cosmos | Presencia Mistico

Con juncién

Materia

esenci

Claves
ideales

Mistico

Mistico

LECTURA EN DIAGONAL: progresién de las categorias hegeménicas
LECTURA HORIZONTAL: subordinacién de cada categoria a la hegeménica
LECTURA YERTICAL: modificacién de cada categoria en funcién de la hegeménica

CATEGORIAS HEGEMONICAS, PRESUPUESTAS ¥ LATENTES
ILUSTRACION 5

Trias se dispone a reordenar y reconstruir todos los materiales historiogréficos
del mundo, aunque desde la perspectiva de Occidente (por motivos meramente
biogréficos, como ya se indico), en dos ciclos, a partir de las siete categorias sometidas
al principio de variacion.

6. 2. 1. Primer ciclo simbdlico

Por la peculiar ambivalencia del simbolo —palabra que procede de ? ? 1+

0 moneda; se utiliz6 como contrasefia, pues sus poseedores podian aducir cada una de
las partes como prueba de alianza— apunta a un fondo oscuro desde € que hace

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 39



PEREZ HERRANZ, Fernando — Miguel: « El tiempo gndstico (parte 111)»

irrupcion en el curso del aparecer. Asi que es necesario retroceder al mundo que le da su
pleno sentido.

A. 1. La materia smbdlica: El despliegue se inicia con la condicion de toda
presentacion del simbolo, que Trias llama madre o matriz.. La materia no es pura
extensén —a modo de Descartes—, sino sustrato material o matricia, pura
uniformidad e indeterminacion —al modo de Aristoteles—, anterior a la diferenciacion
cielo/tierra, anterior a las formas. Es pura potencia que puede desglosarse en particulas,
atomos, razones seminales, elementos sutiles o densos... El simbolo de este edn es la
Magna Mater o Gran Animal, la vulva, Cibeles, Isis, Astarté, Diana, Deméter...,
simbolos de la generacion de todas las cosas, que se hace presente en la grutas y
cavernas del mundo protohistorico.

A. 2. El cosmos simbdlico: La segunda categoria sefiadla e momento de la
creacion del mundo, la figura del «Dios creador del mundo». El sustrato material se
diversifica y se jerarquiza en estratos; se deslinda, se organiza y se civiliza segun €
orden del tiempo. Los templos y las fiestas dramatizan esa regularidad, lugares en donde
se redlizan los conjuros para que Dios conserve e mundo y se imponga a su contrario
—Caos, Abismo o Diluvio Universa—. Del honddn de la cueva se pasa al cielo abierto
en e palacio, templo o pirdmide. La apertura a mundo y la elevacion del cosmos a un
primer plano, deja a resto de categorias sobredeterminadas por ella. La fiesta que recrea
y revive este acto originario se ha gercido envuelta en los espléndidos mitos de las
grandes civilizaciones neoliticas. Egipto —Osiris, Horus, Isis..—, Mesopotamia—
Enlie, Marduk...—. La cesura dia-balica o categoria negativa serd asi el desorden, €l
dragbn Qiamat), los monstruos, € diluvio universal, que trasgreden € orden y la
justicia césmica, y quieren devolver la ordenacion cosmica a Caos de partida.

A. 3. La presencia smbadlica: Ahora, e acontecimiento simbdlico de lo
sagrado se manifiesta en el acto de presencia del testigo, en la relacion presencial entre
lo que se manifiesta y e testigo mediante € cual la aparicion queda atestiguada. La
primera condicién para que aparezca lo sagrado —mysterium tremendum, fascinans—es
gue sea —materia simbdlica— y la segunda, que esté ahi, determinado en un lugar —
cosmos simbdlico—. El acontecimiento al que hace referencia e mito de este tercer edn
es larevelacion, la cua asume una profusa multitud de dioses. La figura del hierofante,
aquél que puede reconocer 1o sagrado, se presenta en cuatro areas culturales: la India
védica, € ambito irani, € &rea cultural griegay e area cultura judia. En los cuatro
casos € testigo reconoce la hierofania, la manifestacion de lo sagrado. Ese testigo se
modula en dos figuras diferentes: el testigo poético-profético en la Indiay Grecia; y €
testigo profético- sofiologico (conocimiento relativo a la sabiduria de Dios) en Irén e
Israel. La cesura dia-balica o categoria negativa de este acontecimiento simbalico es €l

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 40



PEREZ HERRANZ, Fernando — Miguel: « El tiempo gndstico (parte 111)»

revestimiento maléfico, demoniaco, de las figuras hierofanticas; la aparicion de su lado
execrable y terrorifico: los asura (-) enfrentados a los deva (+) en la India; Ahriman (-)
enfrentado a Ahura Mazda (+) en Irdn; Hércules (+) enfrentado a los dioses
monstruosos, zoomorficos de la edad de Cronos (-) en Grecia; la serpiente tentadora (-)
enfrenada a Adan, a su estirpe y a su protector Yaveh (+) en Isradl.

A. 4. El logos simbdlico: En esta cuarta categoria se pasa a las formas de
comunicacion que se establecen entre los actores del drama simbdlico, y asi el
acontecimiento simbdlico alcanza su cumplimiento como acontecimiento manifiesto. El
proceso de autorrealizacion alcanza ahora su culminacion: se establece € nexo entre la
aparicion y € testigo a través de la palabra, del logos. La escritura no solo es
receptéculo de la palabra sagrada, sino que desencadena multiples comentarios. Los
Vedas, los Upanisah; la Torg la literatura profética; las teogonias, la filosofia
presocrética (de donde se infiere que, para Trias, no hay «corte» entre el saber filosofico
y los demas saberes). La cesura dia-balica o categoria negativa se presenta como la
crisis del logos: es e hiato infinito o la insalvable distancia entre Dios, |o sagrado, €
Uno... y lacomunidad o € testigo lo que introduce e mal en e mundo.

A. 5. La clave hermenéutica: En este edn tienen lugar los grandes
sincretismos, a converger las dos areas, la poético-filosdfica y la profético-sofiol égica
El acontecimiento simbdlico dominante es el acceso alas claves simbdlicas o llaves del
sentido de ese logos que se da ya como supuesto: es la figura del «segundo enviado», la
gue hace plenamente inteligible el sentido del simbolo. Es la época caracterizada por las
exégesis, e clima caracteristico de la Antigliedad tardia —desde € helenismo hasta €l
Bajo Imperio—, en donde proliferan las comunidades sectarias, cada una de las cuaes
posee su propio «segundo enviado». Las diferentes exégesis —ortodoxos, arrianos,
monofisistas, nestorianos...— se dogmatizan, se convierten en hipostasis sistematicas y
en simbolos de la fe de una comunidad, que se llegardn a defender manu militari. La
cesura dia-balica o categoria negativa invierte € instrumento exegético, que se
transforma en € Diablo y sus agentes, los malos damones —engafiadores,
seductores..— desvian la eleccion frente a simbolo de la fe, consumando las hergjias.

A. 6. Lo mistico: Cuando las comunidades hermenéuticas acanzan su limite,
se transforman en «cuerpo mistico». Y es € Idam donde encuentra Trias la
manifestacion més esplendorosa de esta sexta categoria de lo simbdlico. En el Ilam se
va gestando una sintesis de tradiciones neoplatonicas y se instituye un modo gnostico de
acercarse a la sabiduria de Dios. Del Corén se pasa a la «comunidad espiritua», a la
«forma mistica» que ilumina los espiritus. En Occidente también se despliega en
algunos momentos singulares: en Escoto Erigenay Anselmo de Canterbury y alcanza su
climax con la construccion de Noétre-Dame, obra de Suger, abad de Saint-Denis, que

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 41



PEREZ HERRANZ, Fernando — Miguel: « El tiempo gndstico (parte 111)»

modula la categoria del templo cdésmico en e edn mistico. Pero son los ismailitas
idamicos y los cétaros cristianos las mejores expresiones de la comunidad mistica,
movimientos destruidos en € siglo XlI1. La cesura dia-balica o categoria negativa tiene
que ver ahora con la llegada a ese cuerpo mistico por exclusion, a través de la Nada
absoluta, que no es luz sino tiniebla, pues Dios seria el No-ser, la Nada: € mundo se
habria creado desde la Nada.

A. 7. Laconjuncion simbdlica: El acontecer smbdlico culmina no tanto en un
movimiento, cuanto en un fogonazo, en un instante-eternidad, que experimentan
algunas personalidades capaces de acceder a esa intuiciéon —Joaquin de Fiori, Dante,
Ibn-Arabi, Ibn Rusd, Santo Tomas, Francisco de Asis, Ramon Llull—. Es la experiencia
de esa cdpula amorosa que trasciende su determinacién l6gica de mutuo reconocimiento
en un genuino acoplamiento 0 union gustativa y sexual, la que se sintetiza en esta
categoria unificadora de la plena union entre el testigo y la presencia sagrada. Pero en el
eon de la sintesis (Gym-balica) también comparece la cesura dia-balica o categoria
negativa, cuando la pureza copulativa queda diferida o se fuga hacia un Dios que hace
anicos la comunidad, a tiempo que hace brillar las actividades individuales, y hasta la
muerte propia dgja de ser un ritual socializado para convertirse en un asunto privado
[Hustracién 6].

29 CICLO ESPIRITUAL
| B.7. |

ﬁ__dﬁ__;__d; o Ej_._.r. o Pase de un ciclo a otro

Eﬁ'i-m

B = Ly e PR _‘F’ﬂ;.
| - 1Ef CICLO SIMBOLICO

LAS CATEGORIAS

A.l. La simbolizacién de la materia B.1. Los simbolos
A.2. La espiritualizacién del cosmes: la ciudad B.2. El racionalisme
A.3. El encuentro entre el espiritu y 2l testigo B.2. El reformisme
A.4. El resurgimiento de la razén B.4. La ilustracién
A.5. El plane inteligible B.5. La llave

A.6. El plano inconsciente B.6. El misticismeo
A.7. La reconciliacién entre el simbolo y la razén B.7. ???

LA EDAD DEL ESPIRITV ¥ SUS DOS CICLOS
ILUSTRACION 6

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 12



PEREZ HERRANZ, Fernando — Miguel: « El tiempo gndstico (parte 111)»

6. 2. 2. Segundo ciclo del espiritu

Para poder revelarse el espiritu es necesario que se haya consumado € acto
simbdlico, que, en este segundo ciclo, aparecera segun la figura del logos, que hace
retroceder el simbolismo y configura el espiritu [Trias (1994), pag. 511].

B. 1. La simbolizacion de la materia: El desarrollo del espiritu se inicia con
una materia que es justamente e conjunto de simbolos del primer ciclo. La materia
fisica presenta resonancias y correspondencias simbdlicas que simpatizan entre si a
través de semeglanzasy analogias dadas en la gran cadena de los seres. Con esta materia
simbdlica el espiritu configura un cosmos especifico a fina del medioevo y € inicio
del renacimiento, la época en la que se detecta que € habitante «virtual» (pag. 442)
propio y especifico de ese cosmos es e hombre, intérprete y ministro de ese mundo
poblado de simbolos y descubridor de asociaciones inéditas diseminadas por todos
lados.

B. 2. La ciudad o la espiritualizacion del cosmos: El cosmos estara ahora
empapado de sustancia smbdlica y las fuerzas naturales habran de ser reordenadas en
funcion de las necesidades del espiritu. EI hombre, hermeneuta privilegiado de ese
mundo, es un microcosmos en & que confluyen y se reflgjan todas las virtudes; pero el
hombre no constituye e mundo (no es un sujeto operatorio). Tal es la época del
Renacimiento, en la que se configura la «ciudad ideal utépica» a través de la busgueda
de los signos de las partes ideales que hicieron posible e mundo clésico greco-romano.
Son las ciudades ideales —verdaderos templos del espiritu—, utopias disefiadas por
Thomas Moro, Tomasso Campanella o Francis Bacon. La cesura dia-balica o categoria
negativa procede ahora de la comparecencia e insistencia de lo simbdlico, que en las
formas esotéricas de saber, de naturaleza herética o heterodoxa, cuestiona la razon del
ciclo del espiritu, y cuya pretension no es otra que la de eliminar todo revestimiento
simbdlico (pég. 482).

B. 3. Lalectura del libro sagrado: En la ciudad, que contenia todo el saber
inscrito en sus muros, tiene lugar una nueva experiencia: 1os simbolos se dan ahora en €
formato de libro, que se presenta directamente ante el testigo. En esa lectura se consuma
el acto religioso, inicidndose asi e movimiento reformista de la mano de Martin Lutero:
sola gratia, sola fides, sola escriptura. Dios se revela a testigo directamente, sin
mediaciones urbanas, solo a través de la palabra. La cesura dia-balica o categoria
negativa procede del desagarramiento que provoca la ingtitucionalizacion de esa lectura
del Libro (la Contrarreforma; véase infra, cap. 7), en la que se realizaba € acto

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 43



PEREZ HERRANZ, Fernando — Miguel: « El tiempo gndstico (parte 111)»

culminante de la religion reformada, una cesura que estalla en una trégica guerra civil
europea (pags. 503-505).

B. 4. La revelacion de la razon: La lectura directa de la Biblia es, en todo
caso, demasiado simple. Se requiere un mediador entre lo sagrado (gracia) y € mundo
(naturaleza), que en este ciclo espiritual no puede ser sino la razén, descubierta desde si
misma. Hace asi acto de presencia un nuevo atractor, la razon, o lo que por ta se
entiende en la modernidad, en sus dos dimensiones: fundamento metafisico en
Descartes y fundamento critico-epistemolgico en Locke, sintetizadas mas tarde por
Kant y que congtituyen las dos variables de las préximas singularidades. Una razon que
no se identifica con e espiritu, sino con € cogito, convertido en un punto de apoyo
capaz de mover e mundo (y es, por tanto, un atractor, no un continuo). Es la época en la
gue, segulin Trias quedan englobados € racionalismo, el empirismo y e barroco (véase
infra, cap. 7). La cesura dia-balica o categoria negativa es la misma «sombra de la
razon», la sinrazon o locura, laidea de un Dios mentiroso.

B. 5. Loslimitesde la Razdn: Pero larazon, lanzada a la colonizacion de todo
el espacio cosmico a través de las leyes |6gicas, mateméticas y cientificas se encuentra
con sus propios limites —el infinito— y sus propias antinomias —denunciadas por la
dialéctica kantiana—. Y se realiza una reflexion critica sobre todo o descubierto en la
edad del espiritu: la naturaleza o las condiciones materiales, la moral o la condicién de
la Libertad y lo bello o la condicion de la actividad artistica. Es la época de la
[lustracién. En uno de los momentos mas brillantes de todo € libro, para mi gusto, Trias
considera que Kant lleva a cabo una especie de anamnésis de todo € ciclo del espiritu,
desde la ciencia fisico-matematica de Newton, pasando por e momento de la Reforma,
en la que se presenta la Gracia a testigo, hasta el momento renacentista de la presencia
del cosmos con toda su potencialidad (pags. 604-605). La cesura dia-balica o categoria
negativa sera el escepticismo, incluso un nihilismo adelantado, critico con todos los
fundamentos.

B. 6. El inconsciente romantico : Ahora se explora en toda su riqueza y
complgjidad aquella subjetividad a través de la cual € espiritu cobra conciencia de si,
gue habia quedado escindida en sus tres momentos de razon, libertad y gusto estético.
La subjetividad retorna al sustrato inconsciente —la «desconocida raiz comun»
kantiana— que constituye €l espiritu: es decir, se dirige hacia el fundamento oscuro del
limite que acoge todas las figuras desplegadas en € eon ilustrado, en una aventura que
transciende los limites de la razon, pues el proceso de autoproduccion de la razon carece
de fundamento y exige una fundamentacién en algo que se le adelante, que le preceda,
seguin sefidara con lucidez Schelling, una base real y material desde la que actie la
razon. Es la época del Romanticismo, cuya cesura dia-balica se muestra en la

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 4



PEREZ HERRANZ, Fernando — Miguel: « El tiempo gndstico (parte 111)»

eliminacion de la autorreflexion, de la deduccién misma de la razon, que es el dominio
propio del quinto edn, y asi va preparando la consumacion espiritual de este ciclo.

B. 7. Laépoca por venir: El horizonte ideal de una posible sintesis de razén y
simbolismo, de las dos morfologias escindidas: |a razén, que se manifiesta en € quinto
eon, y € inconsciente o sustrato que se inhibe, en el sexto. Una sintesis 0 conjugacion
entre las dos partes del espiritu que, desde la fecha ssimbdlica de 1848, e hombre
contemporéneo es incapaz de acanzar, atravesado por la gran cesura dia-balica entre
razbn e inconsciente que domina € presente histérico. En vez de sintesis, la
contemporaneidad se inclina, por una parte, hacia lo apocaliptico, hacia las «formas
malditas»: de ahi del éxito de categorias como las de «Nada», «Caos», «Siniestro..., el
triunfo de la estética de lo feo, la fascinaciéon por 1o repugnante... Y, por otra, hacia €
hedonismo cinico de una conciencia realista y positivista, que nada quiere saber de
referencias utopicas y que esta conforme con e disfrute de ciertas cotas de bienestar.
Los métodos que utiliza la contemporaneidad para analizar su propia experiencia son
antagonicos, paraddjicamente, a espiritu. Se proponen jnada menos! que desenmascarar
la realidad espiritual. Asi, el materialismo historico lo hard desde las condiciones
econdémicas de existencia; € psicoandisis, desde los sustratos inconscientes de las
pulsiones humanas; € genealogismo, desde la voluntad de poder; e andlisis |6gico,
desde las monstruosidades logico-linglistas del  lengugje ordinario; o e
deconstruccionismo, desde la trama logocéntrica dominante desde la aparicion de la
escritura. Lo que habra de venir, tras esta consumacion, no puede ser ya mas que una
nueva conformacion de la Materia, del Ser —cuyos primeros pasos habria dado
Nietzsche—, una Materia con la que abrir un nuevo ciclo? [llustracion 6].

“Este libro constituye un gjercicio de memoria histérica necesario para poderse abordar la
reflexién sobre el horizonte de nuestra experiencia actual. En ella se abre, creo, el horizonte de
nuestra experiencia actual. En ella se abre, creo, €l horizonte de una edad del espiritu en el que
pudiera sintetizarse el universo simbdlico, con su peculiar forma de religatio, y el universo
racional. De hecho, desde mediados del siglo pasado hasta hoy s6lo comparecen formas
deficitarias e insuficientes de promover dichasintesis’ (pag. 674).

6. 3. Paralelismo entre las categorias histéricasy los ar quetipos semanticos

En € inicio mismo de La edad del espiritu (pag. 14) Trias ha querido presentar
el «marco histérico» de la experiencia del espiritu, un recorrido, que he tratado de

2 Para el ciclo de lo simbdlico, la materia matricial; para el ciclo espiritual, la materia simbélica; para el
nuevo ciclo, la materia espiritual. Pero, y en el mismo registro de Trias, ¢acaso €l «giro morfol6gico» de
la Semantica Topol 6gica, no vendria a ser uno de los caminos de apertura de este nuevo ciclo? Y no ya
como hilo conductor, sino como contenido mismo de esa materialidad. Pues lo morfolégico incluye
también lo bello, lo artistico, lo estético, que, en nuestra época, no parece comportar la suficiente potencia
paralasintesis.

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 45



PEREZ HERRANZ, Fernando — Miguel: « El tiempo gndstico (parte 111)»

resumir en el capitulo anterior, relatado en diferentes jornadas o eones.® La aventura
espiritual histéricamente se despliega en dos ciclos y en siete categorias ¢Por qué se
repiten esas siete categorias? ¢Cual es e criterio que rige esa repeticion? Si ese nUmero
se repite una y otra vez, entonces esta justificada su definicion como médulo dado
distributivamente. Lo cua significa que los ciclos conforman una estructura o
esguema que ha de rellenarse por ciertas determinaciones, previstas de antemano.

Por este motivo, la obra de Trias da ocasién para ser contrastada con
estructuras semanticas, no propiamente histéricas. Y s, en una primera lectura, la
ordenacion estructural de Trias podria ser interpretada como gratuita o, a o sumo,
ingeniosa, capaz de poner en relacion experiencias heterogéneas e independientes, tras
un andlisis semantico toma todo su sentido y significacién. Latesis que voy a defender
es la de que € criterio implicito en La edad del espiritu es semantico, en e sentido
estudiado por la Semantica Topolégica, y para ello comenzaré sefialando algunos breves
resimenes que hace € propio Trias, que a veces parecen definiciones especificas de las
categorias semanticas tal como las entiende la ST. De entre todos esos textos (v. gr.,
pags. 25-26, 28-31, 34-38, 42-43, 48-52, 425-433, 480...), entresaco tres de ellas (en
negrita los términos que definen las categorias):

a) “Una vez formada la materia, 0 convertido € sustrato material (0
matricial) en cosmos, entonces puede ya producirse €l acontecimiento simbdlico, en el
cua tiene lugar la presentacion de aquello que en ese escenario cdésmico se aguarda: la
aparicion manifiesta de esa forma o figura ante un testigo que pueda dar cuenta de ella.
Se ingtituye, asi, como tercera categoria del simbolo, relativa todavia a lado
smbolizante, la relacion presencial, o € encuentro entre la presencia smbdlica y el
testigo. Y en esa correlacion se consuma entonces, a través de la apertura del sentido, la
comunicacion (escrita o dialégica) entre dicha presenciay € testigo: la simbolizacion
a fin comunicada en palabra, didogo, en 16gos 0 en estructura simbdlica (sagrada y
santa) [Trias (1994), pég. 29].

b) En e acontecimiento simbdlico se destacan, pues, siete dimensiones o
categorias del simbolo: 1) En primer lugar comparece € fundamento material sin el
cua el simbolo se volatiliza ... 2) Pero el acontecimiento simbdlico exige la ordenacion
de la hylé (selva, bosque) hasta la constitucion de un cosmos en el cual se delimitay
circunscribe esa densidad borrosa, o se «civiliza» esa selva ... 3) Materia 'y cosmos

3 Esmuy significativo que el término proceda de los gnésticos y no de Eugenio D’ Ors. Los eones seglin
D’Ors se repiten como constantes recurrentes, pero, segin Trias, son recreados o variados segun la
dominancia: “Los eones no constituyen nunca constantes que se repiten (...) sino mas bien categorias
susceptibles de ser recreadas o variadas segun cudl sea la dominancia «tonal» (por decirlo en forma
musical)” (p&g. 609). Esas variaciones, entendidas ontoldgicamente como se hace en este trabgjo,

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 46



PEREZ HERRANZ, Fernando — Miguel: « El tiempo gndstico (parte 111)»

disponen, en su conjuncién y coincidencia, € escenario en e cua puede tener lugar el
evento simbdlico, e cual, para poderse producir, requiere, en tercer lugar, la presencia o
presentacion de las dos partes ... € encuentro de la presencia (sagrada) y €l testigo ...
4) En edta relacion presencial tiene lugar la comunicacion que establecen dicha
presenciay €l testigo ... 5) Comparece como quinta categoria aquella condicion sin la
cua & simbolo quedaria falto de horizonte de remision; la categoria relativa alas llaves
hermenéuticas del sentido, 0 a las claves ideales (alegoricas, exegéticas) que permiten
abrir la puerta 'y e camino hacia e sentido ... 6) Sdlo que esas claves hermenéuticas
(ideas, formas) chocan con un limite més alade cual se pierde laindagacion exegética
del sentido, o topan con un muro de tiniebla y silencio ... 7) La séptima categoria revela
las condiciones propicias que facilitan € encaje de las dos partes, smbolizante y
simbolizada ... [Trias (1994), pags. 35-37].

c) “La primera categoria de cada bloque categoria es, sn embargo, la
condicion de posibilidad de la segunda. Esta Ultima es, en cambio, la consumacion del
marco de realidad que la primera establece (su causafinal, su entelequia). La materia es
condicion necesaria del mundo, de modo que éste no es nada sin dicho sustrato matricial
0 maternal. Pero asimismo la materia se pierde en la pura informidad cadtica de su
propia naturaleza si no se lleva a consumacioén en virtud del orden que introduce en ella
la categoria de cosmos. Lo mismo debe decirse de los demés blogues categoriales.

Estos son tres en total: blogue cosmoldgico, interpersonal y hermenéutico. El
bloque cosmolégico esta formado por la pargja atributiva materiaamundo. EI segundo
blogue establece la relacion presencia y la categoria comunicativa (0 16gos). Se le
[lama bloque interpersonal porque en € se congtituye, primero, la presencia entre dos
entidades personificadas (o entre dos mascaras): lafigura hierofantica de lo sagrado y €
testigo que la reconoce; y en segundo lugar, la relacion que entre ellas se consuma a
través de su comunicacion (por viaoral o escrita)” [Trias (1994), pag. 92)].

Las categorias historicas de La edad del espiritu se dejan tratar, pues, como
categorias semanticas, |0 que, en resumen, podria quedar de esta manera:

1. Lamateria/potencia materna o matricial es el sustrato fundamental de sentido;
corresponde a arquetipo semantico del SER.

dependen de la naturaleza de los parametros que les afectan. De esa manera se enriquecen enormemente
las categorias, pues |os parametros materializan su estructura meramente formal.

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 47



PEREZ HERRANZ, Fernando — Miguel: « El tiempo gndstico (parte 111)»

2. El sustrato material, a diversificarse y jerarquizarse en estratos, al ordenarse 'y
canalizarse, permitiendo que algo acontezca, corresponde a arquetipo semantico
del APARECER.

3. Lo sagrado, a hacerse presente a un testigo, corresponde a arquetipo
semantico de la RELACION.

4. El entrar en relacion comunicativa la presencia de lo sagrado y €l testigo a
través de un mediador, corresponde a arquetipo semantico de
TRANSFERENCIA 0 COMUNICACION.

5. El hacer una llamada a las claves hermenéuticas (exegéticas, aegoricas) que
permiten entrar en e sentido, corresponde a arquetipo semantico de la
INSTRUMENTALIZACION.

6. El adivinar e limite més ala del cua no hay posibilidad de indagacion,
destacando €l horizonte mistico a gque conducen estas figuras, corresponde a
arquetipo semantico de la LIMITACION.

7. Y € acanzar la union de las dos partes del simbolo —lo simbolizante y 1o
simbolizado— o del espiritu —la razén y lo inconsciente— corresponde al
arquetipo semantico de la SINTESIS.

No se trata, quede bien entendido, de que La edad del espiritu se reduzca a las
figuras o0 arquetipos semanticos —como tampoco el Tractatus de Wittgenstein se reduce
a la representacion de las leyes de la légica proposicional—, sino que esas figuras
semanticas se encuentran formuladas como e hilo conductor que va vinculando los
distintos eones o tiempos en lo que Trias considera una filosofia de la historia, siendo
los parametros los que materializan y enriquecen las figuras.

La filosofia de la historia de Trias esta ordenada, por consiguiente, en siete
categorias. Vidal Pefia (2000) se pregunta por qué han de ser siete. Una pregunta que
en este ensayo se trata de responder de la siguiente manera: Por que esas categor ias se
ajustan de manera natural a la semantica universal y, precisamente por ello, las
categorias histéricas podrian ser utilizadas como las categorias correspondientes a
una teoria del conocimiento —el tiempo que requiere su despliegue es € tiempo
gnostico—, consecuencia que saca el propio Trias.

“En La edad del espiritu se desarroll6 el modo en el cual, através de revelaciones (religiosas) de
lo sagrado, se daba exposicién a ese sustrato indecidible e inefable. Ahora se trata, aqui, de
mostrar la trama de categorias que son propias y especificas de una razon redefinida y recreada
por su intrinseca referencia a ser del limite ... ES, pues, una teoria del conocimientgd’ [Trias
(1999), pags. 20-21].

Asi se puede pasar de la historia ala seméantica, pues esas categorias —que son
las mismas tanto en su despliegue histérico como en € cognoscitivo— habrian de ser

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 48



PEREZ HERRANZ, Fernando — Miguel: « El tiempo gndstico (parte 111)»

entendidas ahora en e sentido de Aristételes. “El conjunto de modalidades linguisticas
o de pensamiento, através de las cuales se «declara» 0 se «acusa» |0 que de hecho es o
existe” (Ib.). El problema es. ¢Por qué el despliegue semantico habria de corresponderse
con € historico?

No se trata, desde luego, de juzgar la riqueza erudita del libro, como vengo
insstiendo, sino en mostrar e hilo conductor que organiza los materiales, que los
estructura. Los materidles con los que esta construido € libro son muy ricos,
exuberantes incluso. Lo original de la obra es, de todas formas, la exégesis, la manera
de organizarlos y de vincularlos. Puesla materia del libro de Trias no es la sabiduria,
sino € itinerario de esa sabiduria, los recorridos que a ella nos conducen. Los
materiales, definidos por los parametros, estdn desbordando continuamente € propio
criterio de Trias ¢Qué tiene que ver, por gemplo, la multiplicidad de hermenéuticas
monofisista, trinitarista, arriana, etc., con € despliegue del quinto edn del espiritu? El
criterio no explica los contenidos, sino que los linedliza, les da un sentido y direccion.
El reto del libro de Trias no se halla en explicar los textos o las corrientes filosoficas,
religiosas, esotéricas... alas que se refiere, sino en darles un sentido como partes de un
proceso que conduce en ultima instancia a la manifestacién de lo hermético, a la
consumacion identitaria entre el enviado y € testigo de las palabras o de la comunidad
gue se hace cargo de €ellas, a la manifestacion del espiritu, que no admite ningdin modo
de encarnacidn, sino que sdlo se manifiesta a través de sus efectos (pag. 671).

Pasaré, entorces, a estudiar los sucesivos eones propuestos por Trias en La
edad del espiritu desde la perspectiva de la Seméntica Topol gica.

6.3. 1. «MadreTierra» / «Simbolos» y punto Morse

La materia ofrece la variable que se pone en juego: e conocimiento del saber
dd limite, yaseade sustrato matricial en el primer ciclo, o del conjunto de simbolos, en
e segundo. Una Materia indiferente que puede ofrecer multitud de figuras,
correspondientes a término filosdfico «ser».* Y ¢por qué se enriquece la materia?
Porque se diversifica, porque adquiere formas cualitativas nuevas (pag. 85). El modelo
de la ST permite explicarlo: porque se despliega por mediacién de parametros que van
conformando esas nuevas morfologias (los parametros pueden ser de muchos tipos:
fisicos —temperatura, presion..—, bioloégicos —gradientes, morfogenos..—,
etol 6gicos —colores, amenaza...—, psicol 6gicos —premios y castigos...—, politicos —
costos, miedo...—, religiosos —temor a Dios, alos nimenes...—, €tc.).

“«Asi, en los propios albores del pensamiento occidental, la materia se convirtié en concepto de la mas
alta generalidad, comparable a concepto de Ser, y no fue accidental que la materia y el Ser se
identificaran originalmente” [Capec (1965), pag. 70].

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 49



PEREZ HERRANZ, Fernando — Miguel: « El tiempo gndstico (parte 111)»

6. 3. 2. «Aparecer»/ «Renacimiento» y Singularidad Pliegue

Lo gue seménticamente significa el pliegue es la canalizacion del aparecer de
los enigmaticos simbolos. EI hombre, en tanto que traductor, es e pardmetro que pone
en marcha e ser smbdlico, € que des-pliega los signos, la variable del sistema. El
hombre no es aqui testigo —no es un atractor—, sino parametro que permite restituir el
libro sagrado en el que se encuentran las claves hermenéuticas que hay que sacar a luz.
El hombre no es sujeto constituyente, sino parametro que puede modificar las corrientes
de energia espiritual que en é confluyen (pag. 457). “El hombre —dice Trias— es €l
simbolo mismo encarnado” (pag. 469). La ciudad es € resultado de la materia
parametrizada por €l hombre, definida como un conjunto de maltiples pliegues: circulos
amurallados, barrios, mercados... No hay, pues, sujeto exterior a la construccion misma
de la ciudad.

Al ser desplegado, € sustrato material queda diversificado y jerarquizado en
estratos (pég. 115), con lo que se crea un &mbito para e orden, y asi tiene lugar la
aparicion de la ciudad, € templo del mundo en € ciclo simbdlico, o la ciudad ideal (la
Ciudad del Sol, la Nueva Atlantida...), en € ciclo del espiritu. En €l primer ciclo, Dios
introduce orientaciones y direcciones, un Dios que reaparece periddicamente
(primavera, verano..). La dialéctica aparecer/desaparecer estaria representada
arquetipicamente en La epopeya de Gilgamesh: Por un aparte Enkidu, hombre natural
gue vive salvaemente, termina amansandose y se civiliza por via amorosa; por otra,
Gilgamesh, constructor de palacios, inicia la busgueda de la fuente de la vida y se
convierte en un habitante de la estepa. En el segundo ciclo, es e mago quien, mediante
imagenes-iconos, signaturas, cifras..., introduce las orientaciones en un mundo cuya
materia es e conjunto de simbolos —cosmos, ciudad y aun € hombre “simbolo
encarnado” (pag. 469)—, con €& cuidado de hacerlos inteligibles.

6. 3. 3. «Presencia» / «Reformismo» y singularidad Cuspide

En la siguierte categoria se presenta un nuevo atractor: e testigo. Lo sagrado
sale de su incognita y hace acto de presencia en relacién con alguien que puede
reconocerlo: el hombre deja de ser pardmetro y se transforma en una variable.® En este
eon se dan cita la hierofaniay € testigo o hierofante en dos momentos, los cuales
corresponden alas propiedades de «metaestabilidad» y «captura» de la cuspide: d de la
revelacion [ metaestabilidad] y € de la reflexion [captura]. En ese mundo conformado de

° En Topologia puede convertirse una variable en pardmetro y viceversa. Una variable puede verse
afectada por |as propias reacciones que tienen lugar, de modo tal que deje de ser variable para afectar a
otrasvariables. Y unavariable se transforma en un parametro por medio de un cambio de coordenadas.

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 50



PEREZ HERRANZ, Fernando — Miguel: « El tiempo gndstico (parte 111)»

pliegues, irrumpe un nuevo atractor, €l testigo. El hombre, pardmetro en e edn anterior,
es ahora atractor en forma de testigo. En la reflexion, dice Trias, esa pluralidad se puede
concebir como unidad, de forma impersona (semanticamente, la ST considera que hay
captura por parte del atractor). Trias parece que est4 dando una definicién canonica de
estasingularidad:

“Hay, en primer lugar unagente, que proviene del cerco hermético, o que sale de su ocultacién,
y queirrumpe en el escenario de vidadel testigo [sagrado]; hay en segundo lugar larespuesta de
ésta: larecepcion que hace de lapresenciade lo sagrado y laforma de acoger y de dar testimonio
de esa presencia [testigo]; y hay por ltimo el testimonio propiamente dicho, en el cual queda

sellado y estipulado el encuentro efectivo entre 1o sagrado y el testigo [encuentro sagrado y
testigo, singularidad cuspide]” [Trias (1994), pag. 487].

¢Cudles son los parametros que materializan la singularidad cuspide? En €l
ciclo simbdlico los parametros que conducen al vinculo sagrado/testigo, son: a =
artificios ceremoniales, y b = cantos himnicos o épicos (pag. 146).

Si en d ciclo del simbolo el agente de lo sagrado se manifiesta en sacrificios o
ceremonias, en e ciclo del espiritu, ese agente no es otro que € Libro, que no se
presenta como intermedio, sSino como consumacion del acto religioso (pag. 495). En €
ciclo del espiritu, la Reforma, como contexto material, permite dar cuenta de la
interrelacion entre lo sagrado y € testigo. Ahora ya no son necesarias las teofanias, sino
gue la relacién se da entre lo sagrado y € testigo directamente. La reduccion de todo
este conjunto de experiencias religiosas al Libro es, precisamente, la gran aportacion de
Lutero, cuyo mayor logro, segin Trias, es la traduccién de la Biblia @ aemén. De esta
manera “la union carismética, espiritual, de la comunidad reformada se consumaba en la
lectura, solitaria o compartida: en el acto de leer e texto biblico se realizaba € acto
culminante de la religion reformada’ (pag. 502). Los parametros que conducen al
encuentro libro/testigo, son: a = laGraciay b = la Fe (pag. 495) [llustracion 7N4].

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 51



PEREZ HERRANZ, Fernando — Miguel: « El tiempo gndstico (parte 111)»

\/—\_‘/

Lo sagrado: Testigo
Sacrificios..

Pardmetros:

g =Ceremonias

b =Invocaciones )
Agente )y @ Testigo

sagrado

L B

CICLO DEL ESPERITU

& &
Lo sagrado se Testigo
revela en el Libro
FPardmetros:
. g = racia.,.,
PLANO DE CONTROL CUSPIDE b=Fe

ILUSTRACION 7 N

* * %

Primera advertencia sobre el modelo de la ST: Puede comprobarse el sentido
del andlisisde la ST. Unacosa es € uso de los materiales que hace Trias de la historia 'y
otra muy diferente su vaor historiografico, que aqui no se considera. Justifico la
pertinencia de la ST, porque se gusta de manera natural a andlisis que € propio Trias
hace. A modo de gemplo: ¢qué vinculo puede haber entre el politeismo helenista del
primer ciclo con la Reforma del segundo? Sin embargo, en la exposicion de Trias
guedan vinculados a través de ese principio de variacion, que desde la ST no es sino una
singularidad clspide determinada por parametros diferentes. A este andlisis le
corresponde sin duda una totalidad de tipo distributivo, que es precisamente lo que
aportala ST.

6. 3. 4. «Comunicacion» / «Racionalismoy singularidad Mariposa
En la cuarta categoria del primer ciclo se alcanza la plenitud del simbolo, pues
éste no sblo es atestiguado, sino que puede darse razon de é. El nexo entre la aparicion

y € testigo hala en la comunicacion a través de la palabra y la escritura su causa final
(pdg. 159). La ST permite comprender esta transferencia en sus distintas

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 52



PEREZ HERRANZ, Fernando — Miguel: « El tiempo gndstico (parte 111)»

determinaciones, por medio de la singularidad mariposa 0 arquetipo semantico de la
transferencia. Los caminos de la superficie de control ahora se empiezan a hacer muy
complgjos. Las formas que toma dependeran de s se privilegia € todo de la
singularidad {atractor a; - atractor a, - atractor ag} 0 bien se privilegia uno solo de los
atractores (por ejemplo, €l noesis noéseos aristotélico, a quien se envian todos los
mensgjes, pero é no los contesta). Los diferentes parametros explicarian las distintas
maneras de la comunicacion.

Los pardmetros que ponen en marcha todo € sistema de atractores en los que
se revela la palabra, la manera de comunicacion de los actores del drama, en este ciclo,
son: a = el relato mitico o dramatizacion ritual o palabra originaria; b = palabra del ser
o paabrade Dios; ¢ = reflexion sobre la palabra que puede ser més neutra (en Grecia'y
laIndia, con e resultado de un logos poético-filosofico) 0 més personalizada (en Iran e
Israel, con € resultado de un logos histérico-profético). De esta suerte, la filosofia se
presenta como e camino del espacio de control que conduce a la identidad entre el ser,
el testigo y la palabra; la filosofia (parmenidea) corresponderia a punto trifasico de una
singularidad mariposa: “Entre ese Ser, la mente (noGs) que «percibe» e Ser como
presencia, y la palabra (16gos) que enuncia la «razon» de la presencia del ser, existe
identidad ... esta identidad congtituye la proposicién filosofica’ sintetiza Trias (pag.
180) [llustracion 7Na].

U

A

PUNTO TRIFASICO (T) DE UNA SINGULARIDAD MARIPOSA
ILUSTRACION 7 N ,

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 53



PEREZ HERRANZ, Fernando — Miguel: « El tiempo gndstico (parte 111)»

En € ciclo dg espiritu, € Libro sagrado permite reunir los dos mundos
escindidos: e mundo numinoso de la graciay € mundo fenoménico de la vida natural.
Pero es necesario un intermediario, un mediador capaz de promover la mediacion entre
esas esferas escindidas. En esta cuarta categoria se revela el 16gos, que debe servir de
enlace y mediacion entre lo divino y e mundo, que posibilita la comunicacion entre lo
sagrado y € testigo (pag. 511). Ahora bien, materiamente, ha de quedar despojado de
las formas simbdlicas. Por tanto, ese mediador, ese logos que comunica lo sagrado y €l
testigo, puede comenzar a concebirse como razon en €l sentido moderno (pég. 511). Asi
gue Trias reconoce que € concepto de razon es material, no formal; depende de su
colocacion en € edn y € ciclo correspondientes. (No podra aducir Trias que la razén
neolitica es la misma que la razén cientifica, como su otrora maestro C. Lévi-Strauss,
pues requiere €l previo cumplimiento del despliegue del simbol o).

“Pero asimismo debe, a partir de las ideas originarias que descubre (la res cogitans, la res
extensa, laidea de Dios), cumplir su cometido de enlace y mediacion entre lo sagrado y el cerco
del aparecer. Debe, pues, mostrar €l enlace y la conexién entre esa ideas de Dios, de mente y de
materia’ [Trias (1994), pag. 515].

Los pardmetros que conjugan los atractores de esta singularidad son: a = la
eliminacion de todo animismo, de toda angelologia...; b = las reglas para la direccion de
la mente o método; ¢ = la meditacion o prueba.

En esta categoria ocurre algo asombroso, y es que €l atractor az , € testigo, se
constituye en fuente de toda revelacion; y ésta, por tanto, no puede sobrevivir a testigo.
Es decir, no puede ocurrir que se dé € camino a), sino e camino b), algo que recoge
explicitamente el modelo de la ST [llustracion 7Ns].

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). %!



PEREZ HERRANZ, Fernando — Miguel: « El tiempo gndstico (parte 111)»

WV VAW

Testige Razén Sagrado Revelacion
Camine 2}
. AN
&
Testige Razén Sagrado Testige
Camine b)

PLANO DE CONTROL MARIPOSA
ILUSTRACION 7 N,.

La materialidad de la razon, segin parametros, impide, por consiguiente,
determinadas posibilidades semanticas. La razén (ciclo del espiritu) se diferencia del
I6gos (ciclo simbdlico) precisamente por lainversion del camino recorrido y, por tanto,
del signo del parametro (pags, 554-555).

Segunda advertencia sobre e modelo de la ST. La ST permite explicar las
diferencias entre las culturas a través de las modulaciones del verbo dominante: la
modulacion enunciativa para la palabra, € logos, de las culturas griega e hindd. La
modulacion imperativa para las culturas irani o judia. De esta manera quedarian
diferenciadas la filosofia y la sofiologia: El logos filosofico seria actualizado a partir de
un verbo enunciativo y de la combinacion del parametro ¢ con los pardmetros ay b, en
su sentido de reflexion 16gico-geométrica. El logos sofioldgico seria actualizado por
medio de un verbo imperativo y la potencia del pardmetro c, (dgando constante el
parametro a), en su sentido de reflexion testimonial.

“Este carécter imperativo de la palabra de Dios contrasta con el carécter enunciativo y
declarativo de la palabra del ser. El referente presencial de las palabras es, en un caso, €l Dios
uno 'y Unico; en el otro caso, el principio neutro e impersonal que gobierna el mundo, teniendo el
logos como centro” [ Trias (1994), pag. 182].

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 55



PEREZ HERRANZ, Fernando — Miguel: « El tiempo gndstico (parte 111)»

Tercera advertencia del modelo de la ST. Ademés, se puede explicar o que
Trias llama «ia-balico». Pues una singularidad topoldgica tiene dos interpretaciones
espaciales, ya que puede invertirse la superficie de control, manteniendo todas sus
propiedades, e invirtiendo la direccidn de la s trayectorias.

6. 3. 5. «Claves hermenéuticas» / «llustracion» y singularidad Umbilica
Eliptica

Las categorias siguientes presuponen e acontecimiento manifiesto en el que
culmina la aparicion del simbolo. Ahora se pasa a establecer las condiciones de la
interpretacion, o, lo que es lo mismo, segiin nuestro modelo de la ST, se introduce una
nueva variable. O meor, la variable «conocimiento» se desdoble en dos, pues las
variables que estructuran ahora lo simbdlico son: € «conocimiento poético-filosofico» y
el «conocimiento profético-sofiologico», que, histéricamente, se cruzan en €
sincretismo helenistico —paideia griega, helenismo, estoicismo, cristianismo...—. No
es, de ninguna forma, una interpretacion arbitraria, 1o dice taxativamente Trias:

“Latesis que aqui sostengo es que a llegar a quinto edn, correspondiente a la quinta categoria,
se produce (dentro del «mundo occidental») la convergencia asintética de esas dos éreas,
poético-filosofica y profético-sofiolégica. Ambas tradiciones tienden a entrecruzarse,
configurando un horizonte de sintesis que en muchos casos se produce. Esta convergencia
constituye, de hecho, una verdadera novedad en relacion a las &reas preexistentes’ [Trias (1994),

péag. 233)].

y = iluminacion gnoseoldgica (liberacién de la ignorancia, gnosis)
Area poético-filosofica

X = caracter sapiencial del conocimiento
Area profético-sofioldgica

La transicion a esta quinta categoria onstituye una inflexion fundamental,
porgue € logos ha permitido la comunicacion entre la presenciay € testigo, por 1o que
este quinto edn se inicia dando por supuesto la comparecencia del logos. Pero ahora se
trata, dice Trias, de fundar una comunidad hermenéutica que mantenga viva y vigente la
doctrina desplegada del 1ogos. El sujeto de esa comunidad hermenéutica es € «segundo
enviado», € espiritu. Ese enviado, espiritu, paréclito o abogado que constituye la
emision que permite hacer plenamente inteligible el sentido del simbolo, es un
acontecimiento exegético (pag. 243). Pero su traduccidn en la ST es precisamente |o que

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 56



PEREZ HERRANZ, Fernando — Miguel: « El tiempo gndstico (parte 111)»

corresponde a la umbilica eliptica del mensajero indirecto. [llustracion 8]. Asi habra
tantas interpretaciones como sectas y tantas sectas como interpretaciones. Dice Trias:

“El enviado no es yauna hierofania sagrada que comparece ante el profeta ... en este edbn ya no
hay hierofanias presenciales ... sino que se muestra en sus efectos, en la indirecta elacion que
produce en las mentes de |a propia comunidad hermenéutica’ [Trias (1994), péag. 249].

a3
‘\ Legoes judeo-gnéstico
a4 4+——» a?2 Corpus platénico
Escritos pitagéricos
Dichoes de Heraclito,
al etc.

UMBILICA ELIPTICA
ILUSTRACION 8

Ahora bien, a final ese camino indirecto termina hipostasiandose como
simbolo de la fe en iglesias y asi, frente a la opinién conseguida (dogma) pueden
determinarse las elecciones desviadas (hergjias). Se pone de manifiesto o «agresivo» de
esta figura, en la defensa de ese dogma, que tiene su simbolo en Atanasio, intransigente
y perseguidor implacable de las hergias.

Para el ciclo del espiritu, es la reflexion kantiana la que coordina las dos
variables de esta figura semantica tan complgja: la idea del saber cuyo fundamento se

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 57



PEREZ HERRANZ, Fernando — Miguel: « El tiempo gndstico (parte 111)»

desdobla en un fundamento inmanente a la propia reflexion epistemolégica vy
metodoldgica, y un fundamento metafisico (pags. 519-520). Pues la singularidad que se
gjerce en este quinto edn no es una simple singularidad en la que se pone a prueba ese
saber revelando a mundo sus potencias (luces/sombras), sino que ahora traza las
condiciones mismas de su posibilidad:

i) Por una parte, la facticidad natural de la razon, que ha colonizado todos los
territorios, los estratos del ser y del sentido determinando desde ella €l carécter del
testigo, de su mundo y de lo sagrado o del hombre, de la naturalezay de Dios:

“Primero de todo se revela la facticidad natural de la razon, que la ecuacion razén—naturaleza
sanciona; luego se manifiesta por doquier la capacidad corrosivay critica, incluso subversiva, de
esarazon que atodo y atodos fiscaliza (pags. 573-4).

i) Por otra, las raices trascendentales que en su pura manifestacién no puede
desechar para evitar la cesura, que es su propiainversion:

“Pero ahora conviene hacer girar el arma critica en repliegue reflexivo. Se hace necesario poner
a prueba el alcance, las capacidades y los limites de esa arma tan poderosa. Es pues, preciso
ponerla a prueba con el fin de que se demuestre su pretension de universalidad, o su exigenciade
verdad” (pég. 574).

y = fundamento
Lasraicestranscendentales

X = saber (tedrico, practico o estético)
Lafacticidad delarazon

Establecido ya € espacio de fases donde tiene lugar € despliegue de la razon
(filosofia critica), los minimos de la trayectoria en ese espacio seran, ademas de ese
logos o razén ap, € sujeto (o testigo) a; y € mundo (o lo sagrado) as . Aparecera
también un cuarto minimo, e atractor a4, 0 mensagjero indirecto. Y los parametros que
conducen a instrumento con € que se ha de interpretar o sagrado son: a = la
destruccion de todo vestigio ssmbdlico (-) [en e sexto edn, este pardmetro toma
direccion positiva (+)]; b = segin el ambito en €l que se mueva, este pardmetro toma
tres valores diferentes:

— en el ambito de la naturaleza, b; = laley fisica,
— en € dmbito de lalibertad, b, = laley mord,
— en el ambito de la estética, bs = € arte bello;

c = lareflexién del sujeto creador, por su lado claro, diurno.

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 58



PEREZ HERRANZ, Fernando — Miguel: « El tiempo gndstico (parte 111)»

Acerca ddl parametro b: Las criticas kantianas podrian entenderse desde las
diferentes materialidades que puede tomar este parametro b : La ley fisica, la ley mora
o € arte bello, que afectan alos cuatro atractores. aguellos que son comunes a las tres
criticas—el sujeto (ay ), larazon (a2 ) y € mundo ( az )— y € especifico de cada una
deélas (a4 ), queseran: €l apriori (bs1), € imperativo categérico (b)) y la imaginacion
creadora (bs3). O, dicho de modo: si larazon considera el mundo segun la perspectiva de
las leyes naturales, entonces € mundo se constituye como naturaleza; si 10 hace seguin la
perspectiva de la ley moral, como libertad; s 1o hace segun la perspectiva del genio,
como obrade arte [llustracion 9].

b; = El apriori en laCritica de la razon pura:

“La conjuncion de conceptos inteligibles y formas sensibles a priori permite determinar el area
de conocimiento y experiencia d ela legalidad inmanente a una naturaleza concebida segiin los
supuestos mecanicistasde lagran ciencia fisico-matematica newtoniana” (pag. 580).

b, = La ley auténoma como imperativo categérico en la Critica de la razén
pratica:

“De hecho no es el bien el que determina el deseo y el comportamiento en el acto ético
auténomo. Este descubre en la razon un faktum que se le impone como determinacion legal
(universal y necesaria) de la conducta, con el cardcter de una maxima que hace posible la forma
imperativa y categorica («obra de tal manera que tu méxima pueda servir de legislacion
universal»). Tal imperativo categdrico ilumina el deseo y la conducta especifica su validez ética,
alavez que asegura su plena autonomia’ (pag. 581).

bs = Laimaginacién creadora o «genio» en laCritica del juicio:

“A ese sujeto agente en el cua tal talento se concede [lamarsele genius: genio o daimon natural, verdadero
espiritu de la naturaleza, que inviste e inspira €l taento, surtiéndole de sus dones y sus gracias. Y es €l
espiritu el agente de ese orden de lagraciay del don. Por eso determina Kant al espiritu como €l agente de
ese talento del genio de cuya productividad resulta la obra de arte bella.

Y el organo o facultad que tal produccion posibilita es, obviamente, la imaginacion, concebida como
imaginacién creadora (pag. 589).

El pardmetro b poner en marcha e logos o razén, de tal modo que pone en
contacto los otros dos atractores. € sujeto (testigo) y € mundo (sagrado) (pag. 589).

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 59



PEREZ HERRANZ, Fernando — Miguel: « El tiempo gndstico (parte 111)»

AREA RPELATIVA A LA NATURALEZ A
{Grea de fo rarcn purd)

¥= raices trascendentales

a) az az
Sujeto — Razdn —  Mundo
{Testign] — (Logos) — [Sagrado)

a4
A priori
x= tacticidad de la razdn

TILUSTRACION 9 A

AREA RELATIVA AL ORDEN DE LA MORAL
O A LA LIBERTAD (&rtico de fo Rarda Prdeticd)

.

= raices trascendentales

-} a;z az
Sujeto — Razdn — Mundo
| Testigo] — (Logos) — (Sagrado)

I
as
Ley autdnoma o #pe rativo o fegdrico

x= facticidad de la razdn

ILUSTRACION 9 B

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006).

2



PEREZ HERRANZ, Fernando — Miguel: « El tiempo gndstico (parte 111)»

AREA PELATIVA A LA ESTETICA
(Crtica def Juicio)

b

¥= maices trascendentales

d] a3 dz
Sujeto — Razdn —  fhundo
[Testign)] — (Logos) — [Sagrado)

I

a;
Imaginacion creadora o « genios

x = facticidad de la razén

L)

ILUSTRACION 9 €

ESCQUEMA SEMANTICO DE LAS CRITICAS KANTIAMAS

Acerca del parametro c: El tercer parametro que pone en relacion los atractores es el
sujeto creador, un parAmetro que se convierte en la perspectiva privilegiada de este
segundo ciclo: € espiritu. Un parametro siempre oculto hasta ahora:

“En ese ambito en el cual reaparece el simbolismo resurge, asimismo, el sujeto mismo de todo
este ciclo simbdlico, el Espiritu, el cual mantenia, ala parecer, en el curso del edn racional, y
sobre todo en el marco de este edn ilustrado y critico, un régimen de ocultacion” (pag. 591).

Un pardmetro que ofrece muchos relieves nuevos a esta singularidad y que
anticipo genialmente Berkeley: € ser es relativo a una conciencia que lo puede conocer
0 reconocer (pag. 591).

Cuarta advertencia sobre e modelo de la ST. En principio puede parecer
absurdo y aun ridiculo reducir todo e criticismo kantiano a una singularidad. Pero,
insisto, no se trata agui de analizar los contenidos, sino las estructuras (el propio Trias
hareducido € kantismo alaférmula « ab—c », donde a es la condicion incondicionada;
b, € sujeto cognoscente, y ¢, €l objeto cognoscible [Trias (1968), pags. 117 ssy 135 ss]
). Es este interés por encontrar la estructura explicativa minima lo que justifica la
ilustracion 9.

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 61



PEREZ HERRANZ, Fernando — Miguel: « El tiempo gndstico (parte 111)»

6. 3. 6. «Misticismo» / «romanticismo» y singularidad Umbilica Hiperbdlica

El sexto edn da un giro a quinto: la comunidad que se haido conformando por
mediacién del enviado —la figura del mensgero indirecto— puede quedar
homogeneizada a hacer desaparecer ese mediador ( a; ) y quedar identificada con los
atractores. Corresponde a la estructura semantica de la umbilica hiperbdlica.

a4

o/

UMBILICA HIPERBOLICA
ILUSTRACION 10

El sexto edn se transforma en cuerpo mistico. ¢COmo interpretar este cambio
en términos de la ST? Todas las figuras a las que se refiere Trias —evolucion creadora,
neovitalismo, inconsciente— poseen la misma estructura seméntica: Se estructuran a
partir de dos variables. x = fundamento metafisico; y = fundamento epistemoldgico. Al
ponerse en marcha los parametros se alcanza un punto en e que se encuentra un limite
(la arista de rebotadura) de la morfologia y va conformando una forma mucho més
suave, redondeada. Indudablemente toda la hermenéutica desplegada por Trias no
parece que pueda ser acogida por la seméantica de un verbo por complejo que sea éste,
pero si puede conceptuaizarlo: las variables son las utilizadas por Kant, aungque los
atractores, en vez de atravesar, penetrar (ser agresivo)... buscando las condiciones que
apuntalan la manifestacién de lo sagrado al testigo por medio del logos, toman un sesgo
de suavidad, de recepcion... buscando €l fundamento dltimo o sustrato, limite que
envuelve todos los atractores, los confines de ese logos, 0 que preexiste a todos los
atractores, y que Trias identifica con lo «mistico». ES un proceso que no sae de si, sino

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 62



PEREZ HERRANZ, Fernando — Miguel: « El tiempo gndstico (parte 111)»

gue encuentra su limite (encuentro con la «iniebla liminar» dice Trias) y trata de
rellenarlo. Asi queda conceptualizado en La edad del espiritu:

“De este modo este edn mistico, que celebra y festeja el retorno del espiritu, y que da voz de
nuevo a la trama simbdlica inhibida por la razén, mantenida en latencia inconsciente, se
reencuentra con el fundamento mismo de toda la trama simbdlica, con su base material, con la
matriz misma de ese disparadero primero del gran ciclo del simbolismo ... Al retornar el espiritu
a su morada se encuentra ... los principios matriciales de la naturaleza y del espiritu, las matrices
de todo ser y acontecer, la trama Ultima de fenébmenos originarios en las que se halla entretejido
deloshumanos...” (pag. 639-640).

Los parametros que afectan a esta singularidad son: a = la vueta de los
vestigios simbdlicos (+) [en €l quinto edn, este parametro toma direccion negativa (-)];
b = la actividad del artista genial, del poeta, del mago artifice, que sintetiza los
parametros que en € edn quinto setriplicaban ( by, bp, bs); ¢ = lareflexién por € lado
oscuro, nocturno, del sujeto.

Mas, ¢cOmo conjugar esta figura, que revela e ambito de los limites, con la
figura de la razon del mensgero indirecto? ¢COmo imaginar, siquiera la singularidad
que les reline y les da sentido? Para Trias ahi se encuentra precisamente el reto de
nuestra época.

6. 3. 7. «Sintesisfinal» y teoria generalizada de las singularidades

Las dos formas semanticas estudiadas —umbilicas eliptica e hiperbélica—son
las dos partes de la umbilica parabdlica. El séptimo edn de Trias cuenta la dificultad de
armar esa singularidad umbilica parabdlica que habria de recoger las dos partes
separadas. La eleccion de los pardmetros adecuados estard reservada a un genio creador,
artista o filésofo. Asi ha ocurrido en € ciclo simbdlico anterior, cuya sintesis aparece
como una réfaga de luz en medio de opacidades histéricas por medio de grandes
hombres —Joaquin de Fiori, Dante, Ibn Arabi..— En esta Ultima categoria deberia
revelarse a fin la adecuacién del espiritu a su concepto. Deberia presentarse a modo de
sintesis. La unién o juntura de esas dos morfologias —aquella que tiene que ver con lo
diurno, lo agresivo (lo raciona) y aguella que tiene que ver con lo nocturno, lo
receptivo (lo inconsciente), la manifestacion racional y su latencia smbdlica, su lado
consciente y luminoso y su lado nocturno e inconsciente [Trias (1994), pag. 647]— ha
sido intuida en muchas ocasiones, es € trasunto de ese mundo enantildgico que procede
del pensamiento hindud, que contindian los pitagoricos, que se conceptualiza como teoria
de los opuestos hasta Aristoteles [Véase Lloyd (1987)], pero solo como latencia. Este
mundo enantiol dgico tiene también su lectura biologista —el macho y la hembra—, que
es lainterpretacion que hace Thom de estas dos figuras [véase cuadro 5].

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 63



PEREZ HERRANZ, Fernando — Miguel: « El tiempo gndstico (parte 111)»

EL MUNDO ENANTIOLOGICODE TRIAS

EL MUNDO ENANTIOLOGICODE THOM

“La coOpula sexual, amorosa, constituye la mejor
metéfora para expresar la identidad existencial entre
las dos partes del simbolo, que en la séptima
categoria alcanzan su conjugacion; setratade laplena
union entre el testigo y la presencia sagrada
(personificada a través del «doble ideal», o celeste,
del testigo, su «angel», su agathos daimon). De ahi
gue en €l séptimo eodn, correspondiente a la séptima
categoria, se insista en esa conjugacion que tiene en
la vida amorosa, con toda su trama de deseo, amor-
pasion, amor cortés, etc., su imagen més pertinente”
[Trias (1995), pag. 31].

“Se ha visto, en las interpretaciones anteriores, que
los estados elipticos deben interpretarse como estados
detensiony los estados hiperbélicos como estados de
relgjamiento; asi se explica que un estado de tensién,
por més que sea necesario a la vida, tenga siempre
una duracion limitada y vaya seguido de un
relgjamiento. Esta perpetua dialéctica de eliptico e
hiperbdlico no deja de recordar la oposicién de yin 'y
yang de la medicina china o bien la oposicion de
excitacion e inhibicién cara a los neurofisiologos. El
sexo masculino presenta, a causa de la naturaleza
misma de transporte espacial del acto sexua
masculino, una naturaleza mas eliptica que el sexo
femenino; tal vez se podra explicar asi eomo lo
verificd grosso modo E. Coli hastael hombre- que los
machos son mas velludos (en un sentido
generalizado) que sus compafieras y que son también
biolégicamente mas fragiles' [Thom (1987), pag.
112].

Cuadro5

Pero es étta una singularidad

gue se define por su complgidad vy

sobreabundancia, de tal manera que a partir de ella surge un nuevo evento, una nueva
trama de aconteceres. Asi que remite a aquellas morfologias que Thom Ilama
«metabdlicas 0 generaizadas», y habituamente «fisica del caos», lo que da paso a
infinitos atractores, de los que surge ese nuevo ciclo morfoldgico (pag. 467). Escribe

Petitot:

“Le manque de place et ladifficulté des sujets nous contraindront a demeneur élémentaire. Nous
nedironsrienici des modéles métaboliques (i.e., de la T.C. généralisée, sujet pourtant immense
et fascinant. Nous renvoyons e lecteur intéressé a Chenciner, Bergé, Pomeau, Vidal ...” [Petitot

(1990), pag. 93).

De ahi que en & momento de hacerse explicita la revelacion clara y distinta de
la umbilica parabdlica, se transforma rapidamente en una morfologia cadtica, en una
morfologia muy compleja de la TC generalizada (pég. 379), a partir de lacual, y bajo €
principio de variacién (que la ST llamaria paramétrica) se iniciaria un nuevo ciclo
(eterno retorno) cuya materialidad habra de ser el espiritu. Y es en este momento en €
gue nos encontramos histéricamente. Trias cita una serie de sintomas de esa cesura,
division, separacion: las formas malditas, lo siniestro, la estética de la fealdad, los
demonios de Dostoiewski, las revoluciones comunistas —Lenin, Mao, Camboya...—

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006).




PEREZ HERRANZ, Fernando — Miguel: « El tiempo gndstico (parte 111)»

(p&g. 651). Sintomas que sefidan lo distante que nos encontramos de una sintesis o
consumacion espiritual que celebre la cépula entre el smbolismo y la razén de la edad
del espiritu, entre lo diurno-racional y o nocturno-inconsciente. [Véase un resumen en

el cuadro 6].

En el lenguaje de Trias

En el lenguajedela ST

Categorias analiticas (1-6):

bloque cosmolégico (1-2);

Ser -apar ecer

blogue interpersonal (3-4);
testigo-logos

bloque hermenéutico (5-6)
sagrado-instrumento
sagrado-mistico

Categoriasintética (7)
y bloque consumativo

Singularidades semanticas:

Morfologias de una variable: modelizan |o simbolizante:
- punto Morse - pliegue

- cUspide-mariposa

Morfologias de dos variables: modelizan lo simbolizado:
- umbilica eliptica

- umbilica hiperbdlica

Vinculan lo simbolizante y lo simbolizado
- umbilica parabdlica

Hacia las catastrofes generalizadas y nuevas morfologias

Cuadro 6

* % *

Es necesario insistir en que en este ensayo no se defiende la tesis que la
filosofia de la historia de Trias se reduzca a las figuras semanticas, sino que
jsor prendentemente! esas figuras —que estan construidas en un campo muy lejano a
la historia, € de la linglistica— se encuentran gjercidas en La edad del espiritu, como
hilo conductor que va uniendo los distintos eones de la historia de Occidente. Los
materiales, que quedan del lado de los parametros, son muy ricos, pero la estructura
formal, en la que Trias insste y tal como he tratado de mostrar, es isomorfa a los
arquetiposdelaST.

6. 4. Notas sobre la singularidad cola de milano y la distincién Ser/Estar
con ayuda de La memoria perdida de las cosas

Ahora bien, quien haya seguido hasta aqui este tipo de andlisis, aun cuando 1o
hiciera como mera hipotesis o curiosidad, puede preguntarse € por qué no ha hecho
acto de presencia la singularidad «Cola de milano». La contestacién més répida seria
decir, simplemente, que La edad del espiritu no esta pensada para gemplificar la teoria
y que, de la misma manera que quien argumenta no tienen la obligacién de utilizar todas
las figuras contempladas por la teoria de la argumentacion, tampoco un texto esta
obligado a poner en juego todas las figuras semanticas disponibles. Pero hay una razén

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 65




PEREZ HERRANZ, Fernando — Miguel: « El tiempo gndstico (parte 111)»

interna: la «Cola de milano» expresa situaciones muy inestables y fugaces, es €
arquetipo del «casi», del «suicidio», y no es adecuado para representar las figuras que
Trias esta expresando como las mas estables de todas las morfologias historicas.

En segundo lugar: ¢Cud es la posicion que ocupa la Nada en la ST? El modelo
que utilizamos para clarificar e hilo conductor de Trias puede iluminarse con la ayuda
de un texto de La memoria perdida de las cosas. Alli se enfrenta alos principios del Ser
y la Nada. El concepto ser es de cufio ontoldgico: se ocupa del «ser» en cuanto ser sin
determinaciones. Porque las determinaciones comienzan a hacerse presentes por su
historicidad. Es decir, en e lengugje de la ST, cuando se aplican los parametros,
pasando asi del ontolégico ser a histérico estar. Asi dice Trias que Hegel, idedlogo de
una época del mundo desde la que piensa € ser, justificaba € dolor, € trabgo o la
muerte sdlo en virtud de ese despliegue. El poder —principio relativo a ser— actla
sobre |os parametros para desplegarl os:

“Entonces el poder consiste en potenciar lo ya existente. En perfeccionar 10 que ya existe. Este
perfeccionar consiste en elevar lo existente a su maxima plenitud de esencia. El poder, en
consecuencia, permite que lo que es y no existe llegue a existencia —tal seria su virtud
productiva— y que lo que ya existe se adecue maximamente con su esencia—tal seria su virtud
perfeccionadora—" [Trias (1988), pag. 92].

Los pardmetros que despliegan el ser para materializarlo, para que esté, son muitiples:
biol6gico-naturales o artificiales (artisticos, estatales...). Pero ¢Y la Nada? También es
un principio absoluto, porque afecta a los parametros impidiendo que actlen para
desplegar e germen:

“Pero hay algo que puede no ser ni existir y sin embargo estar. Algo hay que no es ni existe pero
estd, siempre estay no deja nunca de estar. Ese estar sin ser, sin existir, eso que, en tanto esta, no
deja ni que se sea ni que se exista, eso que no deja que el ser llegue a existir ni que el existir
Ilegue a ser, eso es Nada: |o que aniquilay anonada todo existir que quiere llegar a ser y atodo
ser que quiere existir, 1o que hace imposible que el ser se haga existenciay que la existencia sea
esencial: eso que impide que lo dado sea algo vivo, algo vivaz, lleno de aliento, |leno de esencia,
de aroma, de sabor y de sustancia. Eso que no permite que el aroma, €l sabor de cada cosa (lo
esencial en ella) llegue a presenciasy sea por tanto manifiesto” [Trias (1988), pags. 67-68].

La Nada actla como un parametro de vaor negativo (0 anti-pardmetro),

bloqueando la accién de los demés parametros, no dgjando que las cosas lleguen a ser;
es lo que, aun estando, no deja que las cosas broten.

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 66



PEREZ HERRANZ, Fernando — Miguel: « El tiempo gndstico (parte 111)»

Asi que, tras este andlisis, La edad del espiritu de Trias se presenta como un
espléndido gercicio que corroboraria de manera indirecta los presupuestos de la
semantica topolégica. ¢Podriamos considerarla de alguna manera una filosofia de la
historia? Por eso se puede llamar a esta filosofia de la historia, la filosofia deél tiempo
gnostico, pues las figuras del conocimiento necesitan tiempo (una variable) para ser
desplegadas, con independencia de los criterios histéricos, entendidos como aquellos
gue establecen las condiciones sociales e institucionales en las que se desenvuelve la
conciencia.

EPILOGO: Tiempo gndstico y tiempo politico en € pensamiento espariol
contemporaneo

Segln Trias, la razén entra en la historia en un momento dado: La razén
presocrética griega exactamente en € cuarto edn simbdlico, y la razén moderna
exactamente en € cuarto edn del espiritu, una época despojada ya del smbolismo y que
resuelve la cesura diabdlica del tercer edn, cuyo desgarro se muestra en las guerras de
religion entre reformados y contrarreformados. Seria legitimo ver aqui cémo la
racionalidad es un producto historico, pues hace referencia a la materia 0 parametros
gue despliegan cada categoria o singularidad. El sentido que ofrece € transito de un eén
aotro es e transito de un modo de racionalidad a otro, mostrandosenos la evolucion de
laracionalidad misma

Asi pues, la filosofia misma no ha provocado ningln corte, cesura o distancia
en las formas de pensamiento, Sino que es un momento mas entre otros muchos del acto
de hacerse presente lo sagrado. Ahora bien, si € planteamiento de Trias es filosofico
(de otra manera no seria ni siquiera contemplado), cuyo contenido gira arededor de las
relaciones entre la ontologia general y la ontologia especial, resulta que la filosofia
misma no seria mas que un capitulo del despliegue de lo sagrado en la terminologia
de Trias. No ocuparia mas que una figura (précticamente una singularidad mariposa en
los ciclosssimbalico y del espiritu). Pero entonces cabria preguntarse: ¢en virtud de qué
fundamento habria de ser e lenguagje filosofico € que tuviera que expresar la presencia
de lo sagrado en € mundo? ¢Acaso la filosofia no se ha constituido como la critica
misma del misterio y de lo sagrado? ¢O quiza lo que esta proponiendo la filosofia de
Eugenio Trias es la transmutacion de la Filosofia, a través de la ontologia general, en
Cultura?

Me parece que € problema de La edad del espiritu se encuentra en la dificultad

de establecer esa articulacion ontologia general/especial —el marco en € que se juega
la filosofia de Trias y que llama La l6gica del limite—. Al eliminar € sujeto operatorio

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 67



PEREZ HERRANZ, Fernando — Miguel: « El tiempo gndstico (parte 111)»

de la historia y tratarlo exclusivamente como término objetivo pierde su fuerza
planificadora y se reduce a una conciencia receptora y/o transmisora. En nuestro
esquema de la ST la variable es el saber 0 € conocimiento, no €l sujeto; es e precio
que paga cualquier filosofia de cufio estructuralista). Pero esairrupcion del logos en una
figura que supera (conteniéndolas) las dos posiciones conocidas como Reforma
(luterana y calvinista) y Contrarreforma (jesuitica) del andlisis de Trias, conecta con €l
de la filosofia espafiola contemporanea: ¢Habria que admitir, segin La edad del
espiritu, que el pensamiento hispano-catdlico del Barroco no es més que un momento
del despliegue del espiritu? ¢Quedaria asi soldada la cesura diabdlica, en € lenguaje de
Trias, del tercer edn del espiritu?

BIFURCACION FINAL: No deja de ser extrafio que La edad del espiritu
sodlaye fendmenos tan decisivos como e descubrimiento de América, su conquista y
colonizacion, que dio lugar a planteamientos radicales sobre la naturaleza humana y la
recepcion/creacion de la/s culturals. Los tedlogos hispanos tuvieron que hacerse, desde
el primer momento, preguntas que empezaron a configurar la razén moderna, preguntas
gque ain no han sido resueltas: ¢Acaso aquellas culturas habian recibido
distributivamente de Dios la ley natural en sus costumbres, en sus religiones...? ¢O
acaso la habian de recibir a través de un pueblo elegido, quiza Espafia, Portugal o
Inglaterra? (Son preguntas que se han continuado haciendo en € siglo XX: ¢Como
pasar de economias de subsistencia a economias capitaistas o sociadistas?
¢Directamente, a través de préstamos del Banco Mundia? ¢O por medio de
organizaciones ingtitucionales con el apoyo de burécratas soviéticos, o de elecciones
democréticas con el apoyo de expertos norteamericanos? Trias dice que e espiritu no se
encarna, sino que se da atributivamente —caracter metonimico, escribe en la pég. 671,
prodigandose solo a través de sus efectos—. Pero si Trias no quiere caer en algun tipo
de Voluntad irraciona (tras La edad del espiritu se respira siempre la presencia de
Schopenhauer), tendra que admitir que la atributividad pueda darse por medio de
instituciones politicas, econémicas, culturales... De ahi que, en el caso concreto del
mundo catélico-hispano, cabe preguntarse si las manifestaciones teol 6gico-filoséficas
mas representativas, como e Barroco hispano —en € sentido en que lo trata Rodriguez
de laFlor (1999 y 2002)—, poseen una personalidad propia o es un mero fendmeno del
aparecer del espiritu. Mas, ¢por qué la cesura dia-balica habria que ponerla del lado de
la Contrarreforma (pag. 503) y no, quiza, del lado ddl luteranismo, de aquellos hombres
y mujeres que se reunian en cenaculos que, en tiempos de Carlos I, se veian como
lugares para una conspiracion contra la ley natural, la ley de Dios? ¢Solo porque es un
hecho su victoria militar y econémica? ¢O es un hecho porque es consecuencia de
gjustarse a despliegue del espiritu?

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 68



PEREZ HERRANZ, Fernando — Miguel: « El tiempo gndstico (parte 111)»

Trias considera que las dos figuras del siglo XVI y XVII, la Reforma
protestante (la reforma como una expresién de la razon iconoclasta) y la
Contrarreforma barroca y catolica (el barroco como una expresion de la razon
alegorica) son figuras homogeéneas, que despliegan aspectos de una misma figura, de un
mismo arquetipo semantico, segun nuestra lectura. Pero que sean dos aspectos de un
mismo despliegue histérico es justamente lo que habria que demostrar. Los
criterios historicos no pueden remitirse a resultados de un despliegue, sino a la pregunta
de por qué se despliegan asi y no de otra manera. Si 1a respuesta es simplemente que
para cumplir los ciclos, entonces €l criterio es distributivo y no valdria la consideracion
de que lo «hispanico» sea ago periférico [Trias (1999), pag. 373], porque entonces
tomaria una caracteristica atributiva y negaria e esquema general distributivo que esta
empleando: «Todas las culturas desarrollan las mismas categorias» (es justamente €l
hecho de que la filosofia espafiola se sienta como periferia, é mejor sintoma de la
«anomalia» hispanica). Los criterios historiogréficos sugieren mas bien que la Reforma
—a través del imperio anglosgjon— vencié manu militari a la Contrarreforma —a
través del imperio hispano— y éste es un suceso que no tiene explicacion distributivo-
conceptual (excepto para un hegeliano impenitente), sino que es un hecho contingente.
Rubert de Ventds, poco sospechoso de connivencias espafiolistas, 10 ha visto con
claridad: la Reformay la Contrarreforma jesuitica son alternativas y no aspectos de
una misma figura. Asi, frente a la jurisprudencia anglosajona, se desarrollaba €
probabilismo jesuitico:

“Es mas, €l probabilismo jesuitico es seguramente, junto a jurisprudentismo anglosajén, el
mas elaborado intento de suplir lamoral social tradicional, dogmatica o doctrinaria, por una ética
individualista y mundana que se adapte a la crénica ambigiiedad y al cambio acelerado de la
sociedad moderna, a tiempo que se enfrenta a sus nuevos dogmas. Razon patrimonial e
instrumental, Estatismo y Fideismo” [Rubert de Ventos (1987), pag. 88].

Desde luego Trias no desconoce las diferencias entre e protestantismo y el
jesuitismo e incluso hay un momento en el gque parece que va a poner en cuestion la
tesis de una Unica via de despliegue del espiritu. Pues corrige incluso la clésica tesis de
Max Weber de que e proceso de secularizacion solo iria por la via del protestantismo,
pues también la via jesuitica tendria poder para abrirse a la modernidad:

“La apuesta jesuitica por la «fuerza de voluntad», capaz de «moldear €l caracter», les hizo ser
pioneros de una verdadera psicol ogia secul arizada utilizada para fines trascendentes (en relacion
con el negocio de la salvacion) ... Podria en este sentido matizarse la extendida opinion,
establecida por Max Weber, y anticipada por Marx y Engels, segin la cual ese proceso
secularizador intramundano (del que surge la mentalidad moderna, «capitalista») procede del
protestantismo especialmente calvinista’ [Trias (1994), pags. 504-505].

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 69



PEREZ HERRANZ, Fernando — Miguel: « El tiempo gndstico (parte 111)»

Yaen un texto anterior aparecia € barroco alegérico como un triunfo alalarga
sobre la reforma iconoclasta:

“Nuestra cultura, en este sentido, es una cultura de sujetos fronterizos pasmados y paralizados
desde la frontera del mundo por esa sucesién de imagenes-icono que los detienen y fijan en sus
butacas ante el poder iconico embrujador de o que surge de la pantalla, sea esta cinematogréfica
o televisiva. La cultura de masas celebra la gran revancha catélico-romana, o «macedénica»,
frente atoda voluntad iconoclasta’ [Trias (1991), pag. 211].

Pero entonces las consecuencias afectarian a propio sujeto historico: la
escision no se llevaria a cabo dentro de las figuras que se despliegan, sino en los planes,
fines y programas de quienes los realizan, quedando marcados a menos dos caminos
historicos diferentes, y dos sujetos histéricos diferentes (dos conjuntos de variables
diferentesy, por tanto, dos morfologias histéricas distintas). Si la Reformay el Barroco
comportan un enfrentamiento de poderes y de ontologias (de voluntad de poder): la
ontologia de los sujetos y de los &omos, contra la idea de la comunidad y la voluntad y
de las sustancias aristotélicas (en otras ocasiones [Pérez Herranz (2000b), (2002) y junto
aJ.M. Santacreu (2000)] me he ocupado de esa gran cesura, separacion y ruptura entre
los dos imperios modernos —anglosgén e hispanico— con sus justificaciones
ideoldgicas y sus fundamentaciones filosdficas), sera necesario incluir agui las
totalidades atributivas que desbordan completamente la distributividad del modelo
semantico, que es e modelo que contempla Trias, a considerar que € kantismo
sintetiza y supera todas las aternativas. Escribe:

“El kantismo trasciende o desborda la disputa entre catdlicos y protestantes, o entre hugonotes y
papistas, o0 entre jesuitas y jansenistas. incide en el tronco comuin a todos €llos, que es la
revelacion religiosacristiana’ [Trias (1994), pag. 567].

Pero asi planteada, es una cuestion bien diferente, pues. ¢se contempla ahora
el kantismo como despliegue, 0 como operacion filosdfica que trata de unir todo 1o
disperso que encuentra en su época (otra cosa es que lo consiga; segiin Hegel no, desde
luego)? Trias parece que responde desde la primera opcion, segun la cua las figuras de
conciencia se despliegan y se manifiestan por su propia fuerza, siendo e sujeto puro
reflgjo de esas manifestaciones. Aungue € fildsofo o e artista sean los Unicos capaces
de redlizar la sintesis (asi lo sefida Trias para nuestra época), no serian capaces de
romper o hacer girar la marcha de lo sagrado en sus manifestaciones. Por eso |o sagrado
se manifiesta distributivamente y por eso es implacable e proceso de los ciclos, que
engloban todas las contradicciones y antinomias (Kant mismo no seria sino un
instrumento del espiritu). Mas, ¢por qué las inconmensurabilidades tendrian qué ser
sintetizadas? La negacién es local, parcial, no global ni total; no se niega absolutamente,
sino ciertas partes del todo. ¢Por qué habrian de ser englobadas Reforma y
Contrarreforma por una figura superior, excepto que se realice operatoriamente? ¢NO es

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 70



PEREZ HERRANZ, Fernando — Miguel: « El tiempo gndstico (parte 111)»

posible que Reformay Contrarreforma sean dos maneras diferentes de cuestionar 1o
simbalico, iconoclasta la una, alegoérica la otra, pero incompatibles? ¢No seran figuras
gue se niegan mutuamente, porque pretenden lo mismo, a la manera en que Francisco |
y Carlos| pretendian la misma cosa: Milan?

Pero, sin salirnos del planteamiento kantiano, se puede ver donde esta el
problema. En e capitulo 5 recorddbamos la distincion kantiana, de procedencia
humeana, entre intuiciones dadas en el espacio-tiempo y conceptos. Las partes espacio-
temporales estan vinculadas por contiglidad, son partes que forman un todo atributivo,
mientras que los conceptos son distributivos, se distribuyen por entre los fendmenos a
los que se aplican. Mas, € criterio para mostrar la pertinencia de un andlisis historico, y
ello en contraposicion a un andisis semantico, es que las relaciones por contiglidad
(metonimicas) se han de fundamentar por cauces muy diferentes de las relaciones por
semejanza (metaféricas). Es decir, que las relaciones distributivas no pueden justificar
nunca las atributivas.

Ahora bien, Trias defiende que la historia estaria sobredeterminada y que solo
cabe €l sujeto receptor y transmisor (existencial). Sin embargo, dado € edn en € que
nos encontramos, parece que Trias se ve obligado a suponer ahora un sujeto capaz de
realizar esa sintesis, de encontrar el modo de alcanzar la sintesis. Es decir, un sujeto que
ha de ser artistico, cientifico, filosofico... capaz de encontrar los parametros adecuados
pararealizar esa consumacion:

“Todo el pensamiento y la cultura contemporanea, |o mismo que todas las formas dereligatio, se
halla polarizada por esta encrucijada, sin que se haya encontrado ain el modo de atrticular, en
una sintesis conceptual (filoséfica) o real y productiva (artistica), la postulada unidad de la
existencia espiritual” (Trias (1994), pag. 678].

Pero este sujeto no es ningln sujeto operatorio, sino un mediador para que el espiritu
se haga presente, un sujeto del que se pide geniadidad artistica. Y entonces Trias tiene
gue aceptar la necesidad de la filosofia (0 del arte) para culminar € edn gque nos
corresponde. Una consumacion que seria solo un punto singular, pues daria origen a
otra singularidad potencia que la tesis del Eterno Retorno generaria a partir de la
sintesis conseguida.

Por eso, y sin salirnos del propio sistema de Trias ¢cOmo puede aceptarse que
la traida de lo sagrado haya de ser un despliegue del espiritu en el que los hombres sean
pasivos? Esa misma seméntica puede ser € resultado de un conflicto, de una lucha por
estructuras que quieren alcanzar morfologias estructuralmente estables y que combaten
por hacer dominar sus pardmetros. La tesis que he defendido en los textos mencionados
anteriormente es que en esa lucha e triunfo de Newton hace que e pensamiento

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 71



PEREZ HERRANZ, Fernando — Miguel: « El tiempo gndstico (parte 111)»

protestante quedara acogido a la verdadera ontologia, |0 que no quiere decir que ipso
facto las teorias del sujeto y del pacto fuesen las verdaderas teorias psicologica 'y social
(lo que muestra precisamente |os callgones sin salida en los que se mueven la filosofias
de cufio cartesiano-lockeano y kantiano para dar cuenta de la alteridad, como ha
mostrado la filosofia de Heidegger). Porque, més que despliegue del espiritu, la historia
es un juego de destrucciones, de combinatorias complejas entre estados, economias,
culturas... que se entrelazan y se entrecruzan diameéricamente (cuando partes de una
cultura o una filosofia conectan partes de otras). La potencia de la filosofia de la historia
de Trias nos parece que, aceptando tal punto de vista, se haria mucho mas fértil. Porque
el mundo esta desgarrado ontol 6gicamente, y las inconmensurabilidades se dan en todos
los terrenos, tanto en € de la filosofia como en e de las ciencias 0 en € de los sujetos.

* *x %

Lo que estd en juego es, en consecuencia, algo en lo que se ha gercido
intensamente |a filosofia espafiola contemporanea de |os Ultimos treinta 0 cuarenta afios.
La relacion entre la filosofia espafiola, que se configura en e siglo XVI a lado del
imperio hispanico y que no pudo desarrollar, vencida y reprimida por las filosofias de
cufio protestante al lado del imperio anglosagon. Por una parte, una teoria del sujeto
como ius comunnis derrotada en favor de las teorias individualistas del sujeto y de las
subsiguientes teorias del pacto social. Por otra, una filosofia de la ciencia que tenia que
judtificar la teoria de la transubstanciacion segin supuestos aristotélicos, derrotada en
favor de una teoria atomista que siguié la fisica de Galileo y de Newton, lo que sumi6 a
la filosofia espafiola en una carencia ontoldgica no superada definitivamente (3 es que
reelmente lo ha sido) hasta hace unas décadas. Tras la guerra civil, la vueta a la
filosofia escoléstica abridé esperanzadoras expectativas de recuperar sus tradiciones
genuinas en contraposicion a las filosofias europeas continentales, que habian sido
consideradas ateas, masonicas, revolucionarias, antirromanas, etc. Pero tras los afios
cincuentay junto con la critica continuada y rotunda de Ortegaa neoaristotelismo y las
recepciones de existenciadismo, del marxismo o del andlisis logico, e
neoescolasticismo saltdé hecho pedazos y se gercieron filosofias que aceptaron —con
mayor o menor recelo— la fisica newtoniana (por gemplo, Zubiri). Pero quedaba
abierta la cuestion sobre e ser 0 no ser de la misma filosofia hispanica: ¢El pensamiento
espaiol es sdlo un residuo de los perdedores, 0 posee elementos fértiles alin para el
pensamiento contemporaneo? Pero es ésta una cuestion que ya desborda los limites de
este ensayo.

REFERENCIASBIBLIOGRAFICAS

AGIS, M. (1994), Del simbolo a la metéfora. Introduccién a la filosofia hermenéutica de Paul Picoeur,
Universidad de Santiago de Compostela.

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 72



PEREZ HERRANZ, Fernando — Miguel: « El tiempo gndstico (parte 111)»

ARNOLD,V.I. (1972), “Normal Forms for Functions near degenerate Critical Points, the Weyl Groups of
Ay, D¢ and E, and Lagrangean Singularities’, Functional Analysis and its applications 1972,
pégs. 254-272.

Bermudo Avila, JM. (1977), Filosofia marxista, Madrégora, Barcelona.

BLASCO, J.L. (1973), Lenguaje, filosofia y conocimiento, Ariel, Barcelona.

BLASCO, J.L. (1988), “Los limites del empirismo. A propésito de Kant y Russell”, Agora, n® 7, pags.
41-53.

BLASCO, J.L. (1998), “El positivismo 16gico”, J.J. Gracia, Concepciones de |la metafisicas Trotta,
Madrid.

BOOLE, G. (1979), El analisis matemético delaldgica, edicion de J. San Martin, Cétedra, Madrid.

BUENO, G. (1955), “ Estructuras «metafinitas»”, Revista de Filosofia del Instituto «Luis Vives», XIV, n%
53-54.

BUENO, G. (1970), “Prélogo” a Eugenio Trias, Metodologia del pensamiento magico, op. cit., pags. 9-
36.

BUENO, G. (1978), “Sobre el poder”, El Basilisco, n° 1, pags. 120-125.

BUENO, G. (1979), “ Operaciones autoformantes y heteroformantes’, El Basilisco, n® 7y 8, pags. 16-39
y 4-25.

BUENO, G. (1980), El individuo en la historia. Comentario a un texto de Aristételes, Poética 141b,
Servicio de Publicaciones de la Universidad de Oviedo.

BUENO, G. (1992-93), Teoria del cierre categorial, 5 vols., Pentalfa, Oviedo.

CAPEC, M. (1965), El impacto filosofico de la fisica contemporanea, Tecnos, Madrid.

DAWKINS, R. (1985), El gen egoista, Salvat, Barcelona.

DEFEZ, A. (1994), “«Referenciadel parlant» versus «eferéncia semantica»”, Quaderns de Filosofia i
Ciencia, Valencia, n°® 23-24, 1994.

DEFEZ, A. (1998), “Realismo esencialista y nominalismo irrealista. Acerca de la objetividad del
conocimiento del mundo”, Pensamiento, n° 210, pags. 417-442.

GORGIAS (1974), Fragmentos y testimonios, Aguilar, Buenos Aires.

HIDALGO, A. (2000), El concepto de «ortograma» y €l problema de |a ideologia, conferencia impartida
en laUniversidad de Murcia

HUSSERL, E. (1976), Investigaciones |6gicas Revistade Occidente, Madrid.

IBANEZ, J. (1988), “ Cuantitativo/Cualitativo” en R. Reyes, Terminologia cientifico-social, Anthropos,
Barcelona, pags. 218-233.

LLOYD, G.E.R. (1987), Polaridad y analogia, Taurus, Madrid.

MANGIONE, C. (1985), “Laldgicaen el siglo XX” en L. Geymonat, Historia del pensamiento filosofico
y cientifico, Ariel, Barcelona.

ORTEGA Y GASSET, J. (1968), Ideasy creencias Espasa-Calpe, Madrid.

PENA, V. (2000), “Filosofiamusical dela historia’, ABC Cultural, 6 mayo.

PEREZ HERRANZ, F. (1994), “La Teoria de las Catéstrofes de René Thom, nuevo contexto
determinante para las ciencias morfoldgicas’, El Basilisco, n° 16, pags. 22-42.

PEREZ HERRANZ, F. (1995), “Descripcion fenomenoldgicay hermenéutica matemética’ en C. Martin
Vide, Actas del XI Congrés de Llenguatges Naturalsi Llenguatges Formals, PPU, Barcelona,
1995, pags. 301-316.

PEREZ HERRANZ, F. (1996 a), Lenguaje e intuicion espacial, Instituto de Cultura «Juan Gil Albert»,
Alicante.

PEREZ HERRANZ, F. (1996 b), “Estudio semaéntico-topoldgico de El cementerio marino de Paul
Valéry: I) Consideracionestedricas’, en Martin Vide, C., Actas del XIlI Congrés de Llenguatges
Naturalsi LIenguatges Formals, PPU, Barcelona, pags. 267-282.

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 73



PEREZ HERRANZ, Fernando — Miguel: « El tiempo gndstico (parte 111)»

PEREZ HERRANZ, F. (1998), Arthra hé péphyken:Las articulaciones naturales de la filosofia,
Universidad de Alicante.

PEREZ HERRANZ, F. (1999), “La filosofia de la ciencia de Gustavo Bueno”, El Basilisco, n° 26, pags.
15-42.

PEREZ HERRANZ, F. (2000 a), “La fatiga del lengugje’, Cuaderno de materiales. Filosofia del
lenguaje, n° 12, abril, Madrid.

PEREZ HERRANZ, F. (2000 b), “Espafia como provocacion filosofica. Aproximacion a la filosofia de
Gustavo Bueno”, Daimon, n° 20, Murcia, pags. 137-156.

PEREZ HERRANZ, F. (2002) “La ontologia de El Comulgatorio de Baltasar Gracian”, Baltasar
Gracién: ética, politicay filosofia, Pentalfa, Oviedo, pags. 44-102.

PEREZ HERRANZ, F. y Lépez Cruces, A. J. (1996), “Estudio semantico-topoldgico de El cementerio
marino de Paul Valéry: 11) Andlisis semiformalizado del texto”, en Martin Vide, C., Actas del
XIl Congrés de Llenguatges Naturals i LIenguatges Formals, PPU, Barcelona, pags. 283-298.

PEREZ HERRANZ, F. /LOPEZ CRUCES, A. J. (1998), "Estudio de la preposicion desde la semantica
topol6gica’, Estudios de linguistica cognitiva 11, Universidad de Alicante, pags. 817-837.
PEREZ HERRANZ /SANTACREU, J.M, (2000), “La «cuestion de Espafia» a las puertas del siglo
XXI", Anales de Historia Contemporanea, n° 16, Universidad de Murcia, pags. 173-197.
PETITOT, J. (1974), “Identité et catastrophes’, Seminario interdisciplinario dirigido por Cl. Levi-Strauss
[“Identidad y catastrofes (topologia de la diferencia)” en Cl. Levi-Strauss, La identidad, Petrel,
Barcelona, 1981].

PETITOT, J. (1977), “Introduction a la théorie des catastrophes’, Math. Sci. hum., n® 59, Ecole des
Hautes Etudes en Sciences Sociales, Paris.

PETITOT, J. (1985), Morphogenése du sens, Presses Universitaires de France, Paris.

PETITOT, J. (1988), “ Structuralisme et Phénoménologie: la théorie des catstrophes et la part maudite de
laraison”, editado en Logos et Théorie des Catastrophes, Patifio, Genéve, 1988.

PETITOT, J. (1992), Physique du sens. De la théorie des singularités aux structures semio-narratives,
Editions du Centre National de laRecherche Scientifique, Paris.

POSTON, T./STEWART, I. (1978), Catastrophe Theory and its Applications Pitman, Londres.

POTIER, B. (1992), Sémantique Générale, Press Universitaires de France, Paris [Semantica general,
Gredos, Madrid, 1993].

REGALADO, A. (1995), Calderén. Los origenes de la modernidad en la Espafia del Sglo de Oro, 2
vols., Destino, Barcelona.

RICOEUR, P. (1980), La metéafora viva, Cristiandad, Madrid.

RODRIGUEZ DE LA FLOR, F. (1999), La peninsula metafisica. Arte, literatura y pensamiento en la
Espafia de la Contrarreforma, Biblioteca Nueva, Madrid.

RODRIGUEZ DE LA FLOR, F. (2002), El Barroco. Representacion e ideologia en el mundo hispanico
(1580-1680), Cétedra, Madrid.

RUBERT DE VENTOS, X. (1987), El laberinto de la hispanidad, Planeta, Barcelona.

THOM, R. (1972), Stabilité structurelle et morphogénése, W.A. Benjamin, Inc. (Reeditado por ed.
Intereditions, Paris, 1977) [Estabilidad estructural y morfogénesis, Gedisa, Barcelona, 1987].

THOM, R. (1978), Morphogenése et Imaginaire, Circé 8-9, Editions L ettres Modernes, Paris.

THOM, R. (1980). Modéles mathématiques de la morphogenése, nueva edicion revisada y aumentada,
Ch. Bourgois, Paris, 19807 (La primera edicién, Union générale d'editions, col «10/18», n° 807,
1974).

THOM, R. (1980), Parabole e Catastrofe, (G. Giorello ed.), Il Saggiatore, Milan [Parabolas y
Catéstrofes, Tusguets, Barcelona, 1985]

THOM, R. (1988), Esquisse d'une Sémiophysique, InterEditions, Paris [Esbozo de una Semiofisica,
incluye “Comentariosy discusion con B. Pinchard”, Gedisa, Barcelona, 1990]

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 74



PEREZ HERRANZ, Fernando — Miguel: « El tiempo gndstico (parte 111)»

THOM, R. (1990), Apologie du logos, Hachette, Paris.

THOM, R. (1993), “La ciencia y el sentido” en Lorena Preta (comp.), Imagenes y metaforas de la
ciencia, Alianza, Madrid, pags. 107-128.

TRIAS, E. (1968), La filosofiay su sombra, Seix Barral, Barcelona.

TRIAS, E. (1970), Metodologia del pensamiento magico, La Gaya Ciencia, Barcelona

TRIAS, E. (1978), “ Puntualizacion a la critica de Gustavo Bueno a mi libro «Meditacion sobre el poder»,
El Basilisco, n° 2, 1978

TRIAS, E. (1979), “Launiversidad de cuerpo presente”, El Viejo Topo, n° 32, mayo.

TRIAS, E. (1981), El lenguaje del perdon, Anagrama, Barcelona.

TRIAS, E. (1983), Filosofia del futuro, Ariel, Barcelona.

TRIAS, E. (1988), La memoria perdida de las cosas, Mondadori, Madrid, 1978".

TRIAS, E. (1994), La edad del espiritu, Destino Barcelona

TRIAS, E. (1997), Pensar lareligion, Destino, Barcelona.

TRIAS, E. (1999), Larazon fronteriza, Destino, Barcelona.

TRIAS, E. (2001), Calder6n de la Barca, Omega, Barcelona.

VEGETTI, M. (1981), Los origenes de la racionalidad cientifica, Peninsula, Barcelona.

WILDGEN, W. (1982), Catastrophe Theoretic Semantics. An Elaboration and Application of René
Thom's theory, Benjamin, Amsterdam.

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 75



SAGRADA INUTILIDAD
(LO SAGRADO EN HEIDEGGER Y HOLDERLIN)!

Félix Duque. Universidad Auténoma de Madrid

A las puertas del segundo milenio de la era cristiana, 0 sea de la época que ha tomado
la imagen tedndrica de Jesucristo como bandera tras la que se esconden los intereses
conjuntados de la economia liberal, la llamada "democracia representativa” de la sociedad de
masas Y la tecnociencia extendida planetariamente y cada vez mas volcada a la comunicacion
de noticias y la industria del espectaculo, un fantasma parece recorrer este mundo desolado:
el fantasma de lo sagrado. Testigos de esta vuelta espectral son el auge del ocultismo, la
proliferacion de las sectas religiosas, la supuesta entrada en la New Age, presidida por la
constelacion de Acuario y, last but not least, el esfuerzo de los “eruditos”, de los
Religionswissenschaftler por encontrar “cientificamente” una esencia unitaria de los distintos
fenémenos religiosos que pueda unir a los hombres del planeta en una esperanza comdn.
Pero, salvo el miedo al fanatismo o el hastio hacia la “ciencia de las religiones” que todos esos
movimientos puedan producir, parece indudable que el agua tibia de esta zona templada en
que se va convirtiendo la tierra no va a tornarse en corrientes de agua viva que dejen florecer
justamente aquello que se echa en falta.

Ya en su “testamento filosofico”, en el Prologo a la Segunda Edicion de la Logica del
ser (Seinslogik) escrito quince dias antes de morir, habia hablado Hegel de la “necesidad
debida a la falta de necesidades” (Beduirfnis der Bedirfnislosigkeit). Y poco mas de cien afios
después, en otra especie de “testamento”, en los Beitrage zur Philosophie, esa obra destinada
voluntariamente a ser un opus postumum, Heidegger veia el rasgo general de nuestro tiempo
en la “penuria debida a la falta de penuria” ( Not der Notlosigkeit), en la sensacién
generalizada de que (en algunos paises, y para ciertas clases, desde luego) no falta nada.
Nada, salvo el sentido de la propia vida. Lo Unico que impera es la impresion por parte del
individuo de que él, en su propia carnalidad (Leibhaftigkeit) irrepetible, esta de mas. En la
época de la sustituibilidad universal, cualquiera vale para cualquier cosa, y nadie para algo
concreto, para verse reconocido por los demas como "nada menos que todo un hombre",
como pedia nuestro Don Miguel de Unamuno. Y un poeta aleméan, quiza el més alto de este
siglo que ahora acaba, advertia al “publico” en 1961, con ocasion de la entre%a del Georg-
Blichners-Preis: "Es tiempo de cambiar de direccion” (Es ist Zeit, umzukehren).

De acuerdo, pero “a dénde hay que volver” “Y a qué precio, y con qué fatigas” “Es
posible gozar, por caso, de la beatifica sensacion de lo Sagrado en el intervalo entre las horas
de trabajo y la comida” “O en los dias de fiesta” “lremos a buscarlo en pueblos exédticos o en
theme parks durante las vacaciones (Ferien), sustituto masivo de la fiesta (Feier)” En todos
es0s casos se intenta rellenar un “hueco”, dejando lo demés (o sea: dejandolo todo) intocado:

! (Publicado en la REVISTA DE FILOSOFIA, nim. 35/106 (Universidad Iberoamericana, México
2003), pp. 45-74)
2 paul Celan, Der Meridian. En: Gesammelte Werke. Suhrkamp. Frankfurt/M. 1992 111, 200.

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 1



DUQUE, Félix:Sagrada inutilidad (lo sagrado en Heidegger y Hﬁlderlin)l

el contacto solemne -y breve- dominical con lo “divino” eclesidsticamente organizado, las
relaciones politicas, laborales, familiares, de amistad o de diversion, etc. Todo queda igual; y
ademas dejaremos un espacio para, digamos, la poesia, con el fin de volver a las “raices”, a
un origen arcaico que mas parece “mecanismo de compensacion” de todas nuestras
frustraciones que intento serio de “volver” a ningdn sitio (si es que no queremos ser tachados
encima de “reaccionarios” por buscar un refugio en mundos sofiados, a la vista de este mundo
regido por la Maquina y el Mercado).

“O bien esperaremos -tranquila o ansiosamente, segun los distintos “estados de animo”- a que
el mégico hecho de hallarnos en el tercer milenio y en el siglo XXI vaya a constituir ya de por
si un cambio fundamental en nuestra vida (“y hasta el fin del mundo, para acabar con tanta
miserial), sin necesidad de que nosotros hagamos nada” “VVamos a recibir pasivamente como
una gracia eso que difusamente se experimenta como lo Sagrado, en medio de un mundo
completamente profanado” Sélo que al profesor de filosofia le viene a las mientes una palabra
de Martin Heidegger, interpretando un conocido pasaje de la Fenomenologia del Espiritu
hegeliana, a saber: "No es en el suefio como el Absoluto nos facilita el ingreso en la Parusia
del Absoluto.” jLa parousia, la Anwesenheit de lo Absoluto! “Acaso es eso lo que busca
oscuramente y como a tientas (en un Herumtappen, habria dicho Kant) el hombre moderno,
bajo el rétulo de "lo Sagrado™ Quiza si, si atendemos a la etimologia del término aleman. En
efecto, el gdtico hails (de donde también das Heil: la salud en general, pero especificamente
la “salvacion” y, como interjeccion, el “saludo”: en latin Salve!, de menos triste memoria que
el correspondiente término aleméan) remite a la misma raiz indoeuropea que el griego holos
(algo absolutamente integro: das Ganze; eso significa todavia heil en el habla cotidiana del
Norte de Alemania: p.e. heilfroh, “totalmente contento” -nosotros diriamos: “divinamente
contento™) o el inglés whole. Segun esto, el Absoluto es el Todo; y el Todo, lo Sagrado; y,
por ende, lo Unico verdadero, segun otra conocida sentencia de Hegel: “Lo verdadero es el
Todo” (Das Wahre ist das Ganze). Quien se refugia “en lugar sagrado” (como antes se
encerraban en la iglesia los perseguidos de la justicia) se halla efectivamente “a salvo”, porque
ha ingresado en la Verdad.

Ahora bien, el Todo no puede ser esa universalidad vacia de la que antes hablamos al
referirnos a un arte publico cada vez mas cercano a la publicidad y al disefio, porque entonces
estaria justamente desconectado del mundo y sus preocupaciones, cerniéndose
majestuosamente sobre nuestras cabezas y sin importarle como le va al mundo. Por cierto,
ése es el peligro que rozo6 el mas grande defensor del Absoluto, Hegel, cuando, constatando
con razdén que en la Modernidad “todo ha sido profanado” (alles profaniert worden ist), que
todo es ya objeto de “un conocimiento muerto, historizante” (tote, historische Kenntnis) o de
un “ralo raciocinar” (kahlen Rasonnement), pidié que la filosofia se refugiara también ella “en
sagrado”, constituyendo asi un: “Estamento sacerdotal aislado - un lugar sagrado”
(Priesterstand isoliert - Heiligtum). Esto lo escribia en 1821, quince afios después de su
creencia en que habia llegado el momento de la Parusia del Absoluto. Ahora, en cambio, en
plena Restauracion y con la “persecucién de los demagogos” (Demagogenverfolgung)
decretada en los Acuerdos de Karlsbad, con la consiguiente pérdida de la libertad de catedra,
piensa que todo ha acabado: so ist es aus, dice. Y termina estas amargas reflexiones de su
Manuscrito sobre Filosofia de la Religion con unas fatidicas palabras. Fatidicas para el
mundo, y para la filosofia: "A la filosofia no le preocupa cémo le pueda ir al mundo; no

3 Hegels Begriff der Erfahrung. En: Holzwege. G.A. 5, 138.

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 2



DUQUE, Félix:Sagrada inutilidad (lo sagrado en Heidegger y Hﬁlderlin)l

coincide con él (mit ihr nicht zusammengehen; literalmente: “no avanza de consuno con él”).
Esta, la filosoffa, es una posesion (Besitztum) de la verdad.™

iAsi que la verdad es una posesion, una propiedad privada de ese Priesterstand, de
ese Heiligtum constituido por la filosofia! Hegel parece haber olvidado su afirmacion de
1806, a saber: que el Absoluto se da, y se nos da, con tal de que nosotros nos preparemos
para recibirlo. “O acaso piensa que ese “nosotros” corresponde solo al Filésofo y a su
Escuela, que toma para su propio y exclusivo provecho esa donacién (Gabe) y la convierte
en cosa suya” De esta manera, el Absoluto haria honor a su etimologia y se convertiria
ciertamente en algo ab-solutum, algo separado de todo y acaparado por un grupo que se
siente igualmente ab-solutus: justamente un isolierter Priesterstand. Hegel esté asi -al menos
en este momento de depresion- repitiendo las mismas relaciones burguesas de posesion que él
denuncia: unos poseen el poder politico; otros, las fabricas; y él, Hegel, poseeria nada menos
que la Verdad absoluta, la cual, sin embargo, nada tendria que ver con el mundo. “Extrafia
situacion, que suena a retirada defensiva, y cuya continuacion académica ha llevado en buena
medida al descrédito de la filosofia!

Al respecto, Hegel parece haberse olvidado, no sélo de ese “tiempo de parto”
(Geburtsze it) por él anunciado en el Prologo de la Fenomenologia, sino también del periodo
en que habitara en Frankfurt bajo la influencia de un intimo amigo que amaba a los griegos y a
Kant: un poeta que acabaria demente y cuyo nombre él, Hegel, no volveria a mencionar ni en
sus obras ni en su correspondencia, salvo una criptica alusion en el manuscrito de la
Philosophie des Geistes de Jena, en 1805/06, justo al poco de producirse la Umnachtung del
amigo, de Friedrich Holderlin.

También Holderlin buscard a su manera la Verdad del Absoluto. Sélo que esta
manera, tan extrafia aun para nosotros, hoy, no fue recibida ni comprendida por nadie en su
época. “Pero yo estoy solo” (Ich aber bin allein), confesara. “Cuél es este procedimiento,
esta Verfahrungsweise” Una primera indicacion puede encontrarse en un breve manuscrito
sin nombre, llamado posteriormente Urteil und Sein, de 1795. Hoélderlin busca, deciamos, la
Verdad del Absoluto, al cual llama, de acuerdo a la tradicion filosofica: el Ser. Pero sabe
también, por Aristoteles y Kant, que el ser se entrega en el juicio; y el juicio -de acuerdo a una
etimologia tan falsa como sugestiva- seria una Ur-Teilung del ser en Sujeto por un lado, y en
Objeto por otro: de modo que ya desde el inicio resulta imposible alcanzar esa unidad
originaria, absoluta. “Qué hacer”. Dos salidas se abren ante él, y las dos son rechazadas: o
bien refugiarse en una fe inefable como la profesada por Jacobi en su Nicht-Philosophie, o
bien ampararse en la intuicion intelectual de Fichte, que presupone -segun cree Holderlin- la
Identidad del Yo absoluto y de la autoconciencia. Lo primero nos separa de toda
racionalidad, sumergiéndonos en una noche en la que, como decia Hegel, “todas las vacas son
negras” (alle Kihe schwarz sind). Lo segundo es légicamente imposible, ya que toda
autoconciencia implica la contraposicion del Yo (como sujeto) respecto al Yo (como objeto),
y por ende la separacion de ambos respectos. La conclusion es implacable: "Luego la
identidad no es ninguna unificacion del objeto y del sujeto, que tuviera sencillamente lugar,
luego la identidad no es igual al ser absoluto.” (Also ist die Identitat keine Vereinigung des
Objekts und des Subjekts, die schlechthin stattfande, also ist die Identitét nicht = dem

4 Vorlesungen Uber die Philosophie der Religion. Neu hg. von W. Jaeschke. Meiner. Hamburg 1995;
3,97.

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 3



DUQUE, Félix:Sagrada inutilidad (lo sagrado en Heidegger y Hﬁlderlin)l

absoluten Sein).”

“Estamos entonces condenados, como la conciencia desgraciada hegeliana, a
suspirar romanticamente por una Verdad que se nos escapa, toda vez que la via clésica,
basada en el Principio de Identidad, se ha mostrado intransitable”, “Sélo que no nos es licito
adscribir a Holderlin ni al “romanticismo” ni al”clasicismo” (Aber wir dirfen Holderlins
Dichtung weder der “Romantik” noch der “Klassik” zuweisen), nos recuerda Heidegger.6
“Cudl es entonces la Grundhaltung de Holderlin”. Por un lado, acepta con Jacobi (y
lejanamente, con Spinoza) que: "el mérito mayor del investigador es el desvelamiento y la
revelacion de la existencia”, y que: "Su meta Gltima se halla en aquello que se deja ya
explicar: lo irresoluble, inmediato, simple.” (2, 495). Por otro, y contra el Ich bin Ich de
Fichte, afirma que en el ser: "no puede darse en absoluto ninguna separacion sin herir aquello
que debe ser separado.” (2, 503). Por lo primero, parece necesario retroceder mas aca de
toda Erklarung, de toda definitio judicativa si queremos alcanzar el ser. “Habra que ir
entonces mas aca de toda verdad si queremos captar lo simple”. Pero ya Aristoteles habia
advertido de la existencia de un alethés, de un ser tan verdadero como simple del que no cabe
definicién: sélo algo asi como un thigein kai phanai, un "tocar" y un "dejar aparecer”,
afiadiendo luego un inciso capital: "pues no es lo mismo una afirmacion categorica
(kataphasis) que una Sage-Zeiche (phasis)."” Por lo segundo, Holderlin volvera audazmente
la prohibicién al revés: serd necesario vulnerar (verletzen) entonces la esencia de lo no
separado, pero separable, si queremos escapar de la aporia del Todo (el Ser) y las Partes (el
Sujeto y el Objeto). “Sélo que para ello tendremos que retroceder mas aca, no sélo de la
tipica escision idealista, sino del Ser mismo, lo que para Holderlin significa abandonar sin mas
la filosofia! Y no sélo esto: jtendremos que vulnerar la esencia del ser! Ahora bien, Holderlin
no entendrd esa esencia del ser (todavia innominada) como una entidad (Wesenheit)
abstracta, sino en un sentido activo, verbal; con Heidegger, deberiamos hablar méas bien de:
die Wesung des Seins, la cual precisa justamente “ser tocada” (con Aristoteles) y “ser herida”
(con Holderlin) justamente para que se logre el despliegue (Entfaltung) del ser.

iSera acaso esa Wesen des Seins lo Sagrado que nosotros, y los hombres de este fin
de siglo, andamos buscando! No parece que sea asi, ya que, de seguir nuestra indicacién
sobre la Grundoperation de Hdolderlin, tal esencia habria de ser vulnerada, mientras que lo
Sagrado mienta, en las lenguas indoeuropeas, la Totalidad resguardada, inviolable, o mejor
(de nuevo con Heidegger): das Gefiige que sirve de fondo primigenio (Urgrund) a la
distincion basica entre lo claro y celeste, y por ende divino (la raiz latina procede de *deiwos,
de donde Zeus y Deus), de una parte, y lo terrestre y tenebroso (el humus fecundo de la
tierra, de donde el latin homo)®. Lo sagrado serfa pues el re-cuerdo (Er-innerung) pre-sentido
(ge-ahnt) de un fondo tan ineludible (unumganglich) como inaferrable (unfassbar). Un fondo
indisponible (unverfligbar), en suma, que todo lo dispone y de todo hace késmos, mundus:
“un fondo que separa regiones mientras él permanece justamente al fondo, mas alla de la luz y

® Urteil und Sein. En: Samtliche Werke und Briefe. Hg. von Jochen Schmidt. DKV. Frankfurt/M. 1994;
2, 503. Citaremos directamente volumen y pag. en el texto, segln esta edicion.

® Holderlins Hymne ““Andenken”. G.A. 52, 84.

! Metaphysica 1X, 10; 1051b24. La voz phasis significa a la vez "palabra” (simple, no como miembro de
una frase) y "vision" (Schau), "mostracion” (Zeiche): “no Anschauung, que implica ya una separacion:
An-1).

® Cf. Emile Benveniste, Le vocabulaire des institutions indo-européennes. Vol. I, livre 3, ch. 1. Paris
1969; pp. 169-207.

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 4



DUQUE, Félix:Sagrada inutilidad (lo sagrado en Heidegger y Hﬁlderlin)l

las tinieblas, del Ather y del Abgrund! jAsi que lo “intocable” no podria, claro esta, ser
“tocado”, y menos “vulnerado’!

Pero escuchemos la palabra del poeta. Habla de:
La poderosa, la naturaleza divinamente bella.
(Die méchtige, die gottlichschone Natur).9

Ella parece dormir “en las épocas del afio” (zu Zeiten des Jahrs) y, de acuerdo con la escision
primordial antes citada, su aparente suefio (Schlaf) tiene lugar:

En el cielo, 0 bajo la plantas o entre los pueblos.
(Am Himmel oder unter den Pflanzen oder den Volkern)

Y recordemos por demas que en el suefio no nos concede el Absoluto el ingreso
(Schritt) a su parousia. Por ello, por no poder acceder a esta Anwesenheit, los poetas, cuya
vocacion (Beruf) es precisamente dar nombre a lo Sagrado,10 tienen su rostro (Angesicht)
ensombrecido por la tristeza (Trauer). También ellos, como el propio Holderlin:

parecen estar solos, pero siempre la presienten.
(... scheinen allein zu sein, doch ahnen sie immer).

Presienten, pues, a la Naturaleza misma. Pero, ;es ello necesario?, ;acaso no les rodea ésta
por todas partes, a ellos y a todos nosotros? La naturaleza, ¢no es acaso el Umwelt que
nosotros debemos cuidar (schonen), segun los prudentes consejos ecoldgicos actuales?
Recordemos, con todo, lo dicho anteriormente sobre la vulneracion. Para poder “sentir” y
“tocar” (la misma palabra, en aleman; p.e.: mit der Hand fuhlen, tasten) la esencia del ser,
esto es: no algo anterior y mas alto al ser, sino justamente su despliegue, su Offenheit, es
preciso que el hombre se abra (erschliesst sich) a su vez en su ser, en su Da, que salga de su
inconsciente clausura (Verschlossenheit). Ahora bien, esa Erschlossenheit es, no solamente el
primer acto de libertad, y por ende, el primer acto propiamente humano, sino también eo ipso
una vulneracion, una Zerrissenheit de la naturaleza. Aqui no se trata solo del peccatum
originarium del hombre, y méas del hombre moderno, que ha convertido la naturaleza en
naturaleza muerta incluso en las artes plasticas (nature morte: Stilleben). Heidegger denuncia
vigorosamente esta Vermessenheit cuando, hablando de la corriente (Strom) fluvial cantada
por Holderlin -y con la que el poeta mismo se identifica, ya que ambos hacen habitables
(urbar machen) las tierras, convertidas por su Riss en Gegende-, dice del rio canalizado que:
"él se limita a dejar correr el agua, encarrilada por los uniformes muros de cemento, los
cuales no configuran orilla alguna, apuntando a una meta prefijada, sin rodeos."** Pero, como
acabamos de decir, mas aca de este Unfug (literalmente, diriamos: de este
“descoyuntamiento”, de esta falta de toda juntura, de toda justicia), e incluso posibilitandolo,

° Estos versos y los siguientes corresponden a la segunda estrofa de Wie wenn am Feiertage (1, 239).

0 ¢cf. Mm. Heidegger, Nachwort zu: “Was ist Metaphysik”**: "Der Denker sagt das Sein. Der Dichter
nennt das Heilige.” (G.A. 9, 312).

" Parmenides. G.A. 54, 190.

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). S



DUQUE, Félix:Sagrada inutilidad (lo sagrado en Heidegger y Hﬁlderlin)l

pues que también el poeta y el rio han de dejar -con su accién- en libertad (freigeben) a toda
deformacion (Verstelltheit) y a todo descarrio del ser, es necesaria una primera Spaltung, una
primera herida a la naturaleza, que HOolderlin eleva incluso a regla general de la
Verfahrungsweise des poétischen Geistes, y cuyos términos dejan ver la clara impronta de un
imperativo de tipo fichteano: "Ponte -dice- con eleccion propia (mit freier Wahl) en
arménica contraposicion con una esfera exterior, de modo que en ti mismo estés en
contraposicion armonica, por naturaleza, pero de manera incognoscible mientras sigas
estando en ti mismo (von Natur, aber unerkennbarer weise so lange du in dir selbst bleibst)."
(2, 543).

Adviértase que esta posicion libre crea (schafft), al desgajarla del seno del ser simple,
unaufloslich, la "esfera externa™ la pro-duce (bringt hervor) a partir de su propia
contraposicion interna, kata physin, pero restara incognoscible so lange el poeta (y el hombre
en general) permanezca in sich, clauso: verschlossen. Asi que, contra la interpretacion
habitual, Holderlin no esta siguiendo aqui a Heraclito: lo esta desafiando. El pensador griego,
muy en consecuencia con su afirmacion de que "es necesario extinguir la hybris mas que un
incendio” (DK22B43), sostiene: harmonie aphanés phanerés kreitton (DK22B54) (“la
armonia no manifiesta es mas fuerte que la manifiesta”). La voz kreitton es, como se sabe,
ambigua: bien puede ser que la armonia aphanés sea "mas poderosa” que la visible. Pero no
es "mejor" (tal es la traduccion habitual): al menos para nosotros, hombres. Pues sin esa
“eclosion de la visibilidad” (Erschlossenheit der Sichtbarkeit) no habria phasis y, sin ella,
tampoco ningun thigein, ningun sentir y palpar lo Verdaderamente Simple. Al contraponerse
el poeta libremente a la naturaleza la exterioriza (entaiissert) y, con esta accion, se enfrenta a
ella como si fuera la naturaleza un objeto de libre eleccion. De esta manera, la esencia
(Wesen) del ser se echa a perder (verwest). Y los hombres que viven bajo la proteccion de la
palabra poética pueden entonces realizar en paz sus negocios, ciertamente, parcelando y
troguelando la naturaleza mediante la ciencia y la técnica, trabajando segun verdad. Pero con
ello olvidan también la “herida” poética. Tal es, en el lenguaje filoséfico heideggeriano, la
Seinsvergessenheit, con la consiguiente degradacion del ser en ente, de la Ur-Teilung en
Urteil.

El poeta, en cambio, no olvida, sino que presiente siempre. Su rostro esta lleno de
tristeza porque sabe de la necesidad de esa herida, conveniente (schicklich) no solo para los
hombres, sino para la Naturaleza misma. Pues sin la escision (Zwiefalt) no se daria la verdad.
De nuevo, con Heidegger: la verdad se da en la Zusammengehdrigkeit del hombre y del ser,
no en una graciosa donacion unilateral. Para que haya verdad es preciso que a la Zuruf, al
Anspruch des Seins corresponda (ent-spricht) el Entwurf del hombre. Si, segiin Sein und Zeit,
el Dasein es siempre un “proyecto yecto” (geworfener Entwurf), ello se debe, segin la
palabra més originaria de los Beitrage zur Philosophie y de Der Satz der Identitat, a que
antes de ello €l es el “acaecido proyecto” (ereigneter Entwurf) que corresponde al “envite que
propicia el acaecimiento” (ereignendem Zuwurf), propio del ser. Y precisamente por ello
puede decir Heidegger que: "El ser mismo, empero, nos pertenece; pues sdlo cabe nosotros
(bei uns) puede desplegar su esencia, 0 sea hacer acto de presencia (wesen, d.h. anwesen) en
cuanto ser." Sélo que esa pertenencia (Gehorigkeit) no es ninguna posesion (Besitztum) de
la verdad del ser, como en Hegel. Por el contrario, remite a la escision pro-ducida por la

'2 Der Satz der Identitat. En: Identidad y diferencia (ed. bilingle de A. Leyte). Anthropos. Barcelona
1988, p. 78.

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 6



DUQUE, Félix:Sagrada inutilidad (lo sagrado en Heidegger y Hﬁlderlin)l

palabra poética. Ella nombra lo Sagrado. ;Por qué, aqui, esta aparicion de lo sagrado, cuando
estdbamos hablando, con Holderlin, de la gdttlichschoner Natur y, con Heidegger, del
Zusammengehoren de ser y hombre en el que se da la verdad del ser, esto es, el
“acaecimiento propicio”, el Ereignis?

Nombrar es diferenciar, distinguir: en este caso, contraponer armonicamente la
posicién libre del Yo poético y la naturaleza externa. Pero, ¢dénde ha lugar esa
contraposicion? ;Ddénde, con Heidegger, la copertenencia? Obviamente, en el fondo comdn a
ambos. Ese Urgrund: justamente lo Sagrado, se nombra entonces por via de alusion
(Anweisung), indirectamente: como en un dar juego o Zuspiel, segun la segunda “juntura” o
Fuge de los Beitrage zur Philosophie.

¢Es posible, entonces, que una Palabra religue (versammelt), condense y poetice
(dichtet) aquello que los nombres dispersan? ¢Es posible una palabra phésis, no dicha en una
kataphasis? Si, es posible: pero todavia no. Esa palabra queda pendiente, ausgeblieben. De
ahi la tristeza (Traurigkeit) del poeta: la nominacion de lo Sagrado, siempre por “nombres
auxiliares” (Hilfsnamen), lo deja “com-parecer” (hervorscheinen), si: pero s6lo como en un
“guifio” (Winken). Esos destellos (Vorscheine), que fundan historia al brillar en la palabra del
poeta, son los dioses, los mensajeros (Bote) de lo sagrado. Antes pudo nombrarlos, sobre el
fondo de lo sagrado. Pero ya no. Y no puede hacerlo porque el Gltimo Dios de este nuestro
“envite destinal” (Schickung), cuyo agotamiento experimentamos ahora -de ahi el ansia de lo
sagrado-, se encarné como hombre, y dejando la morphé theol tomé libremente la morphé
doulod. El, el gran Poietés, también se puso libremente como contrapuesto a una esfera
externa, y asi: "se aliend él mismo, tomando figura de siervo, llegd a ser como cualquier otro
hombre, y se le hall6 con los ademanes y rasgos de hombre."™ Pero los resultados de su
infamante muerte en la cruz han sido tan ambiguos como su propia vida. Pues de un lado
Holderlin, el poeta, ve en la muerte de este “quedo Genio” (stillen Genius) ciertamente el
anuncio "del fin del Dia". Pero en la Noche del Mundo (Weltnacht) que entonces comenzo:

Cuando el Padre apart6 su vista de los hombres,
y con razon empezo el luto sobre la tierra,

(.)

el coro celeste dejd, como signo de que él habia estado alli
una vez, y de que nuevo devolveria, algunos dones, de los cuales
nosotros pudiéramos disfrutar humanamente, como antes.

(Als der Vater gewandt sein Angesicht von den Menschen,
Und das Trauern mit Recht tber der Erde begann,

[.]

Liess zum Zeichen, dass einst er da gewesen und wieder
K&me, der himmlische Chor einige Gaben zurtick,

" Filipenses 2,7.

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 7



DUQUE, Félix:Sagrada inutilidad (lo sagrado en Heidegger y Hﬁlderlin)l

Derer menschlich, wie sonst, wir uns zu freuen vermachten).™*

Por el contrario Hegel, el filosofo, piensa que esa muerte fue “una vez y para
siempre” (0: “de una vez por todas”: ein und fiir allemal), y que ella habréa de producir, en la
Modernidad de la Maquina y el Mercado, la “divinizacion” (Vergottlichung) del hombre,
anunciada ya por San Pablo. Y, con ella, el eclipse de lo sagrado. Pues éste ha dejado de ser
ya el fondo de provision y ha tomado nombre, y nombre propio, en Jesucristo, de manera que
ahora lo Sagrado no se retrae ya (sich entzieht) como antes a su fondo inescrutable,
permaneciendo alli como “lo Inefable” (das Unaussprechliche). Mas bien quien se acoja a ese
nombre quedara “santificado” (geheiligt), por delegacién de la gracia divina. Y asi puede
escribir San Pablo a la Comunidad de Dios en Corinto: "Santificados (Geheiligten, en la
version luterana) en Cristo Jesus, los llamados a ser Santos (Heiligen, ibid.), junto con todos
aquellos que apelen al nombre de Nuestro Sefior Jesucristo."™ Andando el tiempo, los
Geheiligte tomaran el nombre mismo de su Dios, se llamaran Christen, y al fin decidiran que
lo Sagrado mismo esté ya de mas. Pues como dice Hegel: "al introducirse el espiritu divino en
la realidad, la liberacion de ésta para elevarse hacia él ha hecho que aquello que en el mundo
debia ser sagrado hag/a sido desplazado (verdrangt; en Freud: “reprimido”, F.D.) por la vida
ética (Sittlichkeit)."™ Y es que él, Hegel, cree haber desenmascarado como “genuino
contenido ético” aquello que, en su no-verdad, se presentaba como algo sagrado. En
nuestros dias, Jirgen Habermas llevara al extremo esta Verdrangnis (cuyas resonancias
psicoanaliticas no pueden escaparsenos, hoy) al tildar el culto religioso de: "totale
Institution™’, propia de sociedades arcaicas, cuyo retorno conduciria (como se deja entrever)
al fascismo. Y asi como Hegel desplaza la Sacralidad a la Eticidad, Habermas la sustituye por
la Diskursivethik.

Y sin embargo, obstinado, el Poeta aguarda, hasta que su palabra se hace vision,
phésis:

iPero ahora se hace de dia! Yo aguardé y lo vi venir,
y lo que yo vi, [que] lo Sagrado sea mi palabra.

(Jetzt aber tagts! Ich harrt und sah es kommen,
Und was ich sah, das Heilige sei mein Wort).*®

Holderlin no dice que su palabra sea sagrada, y menos que ella es lo Sagrado. Lo que
él quiere es que ella corresponda a lo que el poeta vio; desea, dubitante, que asi sea. Porque
lo que él nombra a continuacién proviene de lo Sagrado, pero no es lo Sagrado, sino su
manifestacion o despliegue (Entfaltung). En el “hacerse dia” (Tagen) de su vision es la
Naturaleza la que sale a la luz. Lo Sagrado queda atras, oculto tras ella, que es su despliegue-
esencial (Wesung, en Heidegger). De lo Sagrado mismo, el poeta sélo se atreve a pronunciar
dos nombres: “la firme ley” (das feste Gesetz), y “Caos” (Chaos); en efecto, seguin esa Ley:

... como otrora, engendrado del Caos sagrado,

' Brot und Wein, 8. estr., w. 127-128 y 131-133.
' 1. Corintios 1, 2.
'° Enzyklopadie (1830), “ 552, A.; Werke. Suhrkamp. Frankfurt/M. 1970; 10, 358.
" Theorie des kommunikativen Handelns. Suhrkamp. Frankfurt 1981; 2, 134.
'8 Wie wenn am Feiertage, 3. estr., vv. 19-20.

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 8



DUQUE, Félix:Sagrada inutilidad (lo sagrado en Heidegger y Hﬁlderlin)l

se siente de nuevo a la Llena de entusiasmolg,
otra vez se siente a la Hacedora de todo.

(... wie einst, aus heiligem Chaos gezeugt,
Fihlt neu die Begeisterung sich,

Die Allerschaffende wieder).

(vv. 25-27).

Adviértase la “copertenencia” (Zusammengehorigkeit): engendrados por el caos son,
wie einst, el entusiasmo del Poeta, que corresponde asi a dem dichterischen Geist, y la
Naturaleza omnicreadora. En la Palabra, Geist y Natur verbinden sich: justamente esa
Verbindung entre el pensar y el ser (dicho en términos filosoficos) era la buscada por
Holderlin, per impossibile, en Urteil und Sein. Del espiritu dice Heidegger que él es: "la
unidad aunadora, que deja (lasst) aparecer la conjuncién de todo lo efectivamente real en su
reunion. Por eso, el espiritu es esencialmente, en sus pensamientos, el “espiritu comun”®. Y
llama a la Naturaleza das Lichte, “lo leve®, que: "hace (lasst) brotar todas las cosas en su
aparecer y en su lucir, aquello en relacién con lo cual se yergue todo lo realmente efectivo,
inflamado por él, en su propio perfil y medida." (EHD, 60).

Nada mas lejos del “totalitarismo” temido por Habermas. Dos veces ha aparecido
aqui el verbo lassen. Y como se pondré de relieve en los Seminare heideggerianos, ése es el
sentido mas hondo del Ser: das Lassen, el dejar ser al ente” (das Seiende sein-lassen)".21
Aln mas originario que el dar (Geben) esta el activo “dejar ser”, hacer que algo sea de por si:
Lassen. Lassen, hacer y dejar hacer incluso para el fracaso y el decir fallido (versagen), para
el “descoyuntamiento” (Unfug) en el que la esencia del ser (Wesen des Seins) se torna en

Unwesen (contra-esencia) y, por ende, el mundo en “in-mundo” (Unwelt).

¢Quién deja ser? ¢Acaso la Naturaleza, el Ser de lo ente? No, sino su origen, el
“lugar” del que proviene (die Herkunft der Natur): lo “Sido-una-vez”, y en virtud de lo cual
hay una vez, y otra: das Einstige, en Holderlin indirectamente nombrado (wie einst). Einst es
un término ambiguo: puede significar lo dado antes, “lo sido” (das Gewesene), y también lo
que vendré una vez: “lo futuro” (das Zukinftige). Das Einstige, el tiempo originario, traza asi
un arco en el que se conjuntan “ahora” (jetzt), o sea: en esta “llegada” (Ankunft) de la
Naturaleza, el “hecho de haber sido” y el de “estar viniendo-hacia” ( Gewesenheit y Zukunft).
Por eso es la Naturaleza “mas antigua que los tiempos” (&lter denn die Zeiten), pero no “lo
més Antiguo” (das Alteste): no es ella “el tiempo originario” (die urspriingliche Zeit): eso
sOlo lo es el Caos, lo Sagrado (das Chaos, das Heilige). S6lo que el Caos mentado en la
palabra poética no es nuestro “revoltijo” (Durcheinander) del Diccionario. Holderlin ha leido
ese nombre originario en su Hesiodo:

He toi meén prétista Chéos génet'.”?

¥ Adviértase que Begeisterung significa normalmente: ,,entusiasmo*. Pero Holderlin aprovecha que el
término sea femenino para convertirlo en epiteto de la diosa Naturaleza, aludiendo a la vez al sentido
literal de “llena de espiritu (o de dios)”, como en el original griego: enthousiasmos.

20 «\ie wenn am Feiertage...”. En: Erluterungen zu Hoélderlins Dichtung. Klostermann. Frankfurt/M.
1981°, S. 60. Citaremos en adelante: EHD.

L G.A. 15, 363.

?2 Theogonia, v. 116.

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 9



DUQUE, Félix:Sagrada inutilidad (lo sagrado en Heidegger y Hﬁlderlin)l

"Asi pues, antes de todo surgié (entsprang) Chaos". Hesiodo no dice que antes
(einst) era (war) Caos, sino que “surgio a la luz del dia” (como si dijéramos, con Holderlin:
tagte; recuérdese la phasis de Aristoteles). No que él fuera engendrado, sino que €l es la
Génesis: porque él, lo Sagrado, no es, sino que despliega la esencia (west); o mejor: “Se da”,
Es gibt. Pura donacién-de-destino: Schickung, por él hay “destinos” (Schicksale), una vez y
otra (je und je), distintos para cada “modo de ser hombre” (Menschentum). Por eso nos
recuerda Heidegger: "SoOlo que chaos significa en primer lugar lo que desencaja (das
Géahnende), la fisura que hiende (die klaffende Kluft), lo Abierto que abre de antemano, en el
que todo esta engullido." (EHD, 62). Lo Sagrado no es pues “el destino” (das Schicksal),
sino “lo susceptible de envio” (das Schickliche) (cf. Andenken; EHD, p. 105). O
paralelamente: el acaecimiento propicio (Er-eignis) no es el ser, sino la verdad del ser.
“Acaso es entonces lo mismo das Ereignis que das Heilige” No exactamente. Pero ambos
pertenecen a lo Mismo, que sigue siendo inexpresable.

Asi, como un “juego en comun” (Zusammenspiel), y no como una “derivacion
I6gica” (Ableitung), es como cabe entender a mi parecer el famoso dictum de la Brief tber
den Humanismus: "Solo a partir de la verdad del ser se deja pensar la esencia de lo sagrado.
Sélo a partir de esta esencia cabe pensar la esencia de la divinidad. Sélo a la luz de la esencia
de la divinidad puede venir pensado y dicho eso que la palabra ‘Dios’ debe de nombrar.”
(Erst aus der Wahrheit des Seins lasst sich das Wesen des Heiligen denken. Erst aus dem
Wesen des Heiligen ist das Wesen von Gottheit zu denken. Erst im Lichte des Wesens von
Gottheit kann gedacht und gesagt werden, was das Wort “‘Gott’ nennen soll)."** Es preciso
atender cuidadosamente aqui a los verbos modales que escanden cada afirmacion. Heidegger
no dice que lo Sagrado se derive de la verdad del ser, o sea: del Ereignis. Dice que la esencia,
o0 con los Beitrage diriamos mejor: die Wesung des Heiligen, se deja pensar desde la verdad
del ser. Y ello porque esa esencia es lo Mismo (como en el touto del fragmento 8 de
Parménides) que se da (es gibt) para el Ereignis y para lo Sagrado. Aqui esta hablando el
pensador; el poeta nos ha dicho en cambio “lo correspondiente” (das Entsprechende), pero
de manera inversa, a saber: que Natur y Geist han sido “generados a partir del sagrado caos”,
y que él quiere que su Palabra “sea lo sagrado” (sei das Heilige).

La segunda afirmacion de Heidegger no dice que la Gottheit se derive de lo Sagrado,
sino que hay que pensar, que es necesario pensar la esencia de aquélla a partir de la esencia de
éste. Porque la esencia de la Gottheit es “el despejamiento, la vasta amplitud” (die Lichtung,
die breite Weite), que hace acto de presencia como la tierra hesiodica, eurysternos, de ancho
pecho, panton hédos asphales aiei, “sede segura abierta de siempre para todos los seres”
(Theog., v. 116): la Bergung que cobija tanto a los dioses bienaventurados como al Tértaro
brumoso. Pero también se ofrece a los mortales como el ancho cielo, del cual surge toda
medida. La “divinidad” es asi la innominada “aparicion de la esencia de lo Sagrado”
(Erscheinung des Wesens des Heiligen). Ella, la divinidad, deja ver -hace que se vea- sin ser
ella misma vista, y a la vez es “la leve amplitud, la region esencial” que, como un umbral 0 un
vano, concentra (verdichtet) lo Sagrado en su Mensajero, es decir, en el dios que ella, la
divinidad, permite -hace: lasst- que aparezca ahi delante. Aqui, sea dicho de paso, Heidegger
es mas hegeliano de lo que aparenta. Pues en efecto: "La esencia tiene que aparecer” (Das

% En: Wegmarken. G.A. 9, 351 (subr. mio).

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 10



DUQUE, Félix:Sagrada inutilidad (lo sagrado en Heidegger y Hﬁlderlin)l

Wesen muss erscheinen).”

Comparada con esta “necesidad”, con esta “vuelta a sentir la penuria”
(Notwendigkeit), es significativa la dubitacion con respecto al dios. Aqui juega el pensador
con el sollen del significado habitual del nombre de Dios, propio del Man y la Gerede (p.e.:
“se dice” (man sagt), que Dios debe ser (soll) tal o cual cosa); mas también con el verbo
konnen. Partiendo en efecto de la esencia de la divinidad puede ser dicho y pensado lo que
ese nombre “quiere decir” (heisst). Puede (kann), no “es licito” (darf). Porque la esencia de la
divinidad, es decir: el despejamiento o Lichtung, esta encomendada-de-propio a la palabra y
al pensar humanos. Y ambos pueden fracasar, no saber decir a derechas (versagen). En la era
de la imagen del mundo, en nuestra Weltnacht, ciertamente, “faltan nombres sagrados” (es
fehlen heilige Namen).25 Los dioses han huido (entflohen). Pero no lo Sagrado, que sigue
alboreando aun, crepuscular (es dammert immer noch, atendiendo al sentido dual de
Dammerung: alba y crepusculo, a la vez). Lo sagrado dispensa, en el doble sentido de que él
es “la dispensacion, el envio de representantes de los distintos destinos”, y a la vez la
“desconexion” (die Entbindung), la accién de liberarse de los dioses. En este estricto sentido,
das Heilige es ciertamente das Absolute, en el sentido de ab-solutum: lo “suelto” y separado
de todo. Pero precisamente en esta ocultacion (Verborgenheit) anida la accion de cobijar
(Bergung), la “salvacion”. Pues bien puede ser que lo “velozmente perecedero” sea lo divino.
Pero no es lo Sagrado. Este permanece como lo permanentemente inminente: como el fondo
pendiente de provision (das Aus-gebliebene). Por eso es lo Sagrado también el intervalo o
Zwischenraum, el tiempo del transito (Ubergangszeit), la “capacidad de mediar”
(Mittelbarkeit) entre los intermediarios ya sidos y los aun venideros: los dioses huidos
(entflohene) y los futuros. Por eso es también “lo In-mediato, la firme Ley”. Asi se dice en el
hondo comentario de Holderlin a su version de Das Hichste (Lo Supremo), de Pindaro:

La Ley,

el rey de todos los seres, mortales e
inmortales; por ello precisamente conduce,
poderosa,

el derecho més justo con mano suprema.

(Das Gesetz,

Von allen der Kdnig, Sterblichen und
Unsterblichen; das flihrt eben

Darum gewaltig

Das gerechteste Recht mit allerhchster Hand).

Y Hélderlin comenta:

“Tomado rigurosamente, lo inmediato es tan imposible para los mortales como para
los inmortales; el dios, segun su naturaleza, tiene que diferenciar mundos distintos, porque los
dones celestes, dada su indole, han de ser sagrados, sin mezcla. EI hombre, en cuanto
cognoscente, tiene que diferenciar también mundos distintos, porque el conocimiento sélo es
posible por contraposicion. Por eso es lo inmediato, rigurosamente tomado, imposible tanto

2 \Wissenschaft der Logik. Diisseldorf 1978, p. 323.
% Heimkunft, estr. 6, v. 101: “Schweigen missen wir oft; es fehlen heilige Namen”.

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 11



DUQUE, Félix:Sagrada inutilidad (lo sagrado en Heidegger y Hﬁlderlin)l

para los mortales como para los inmortales.”
Die strenge Mittelbarkeit ist aber das Gesetz." (2, 769).

Estamos ante la misma aporia -ahora poética, no filosoficamente expresada- que
aquella con la que se enfrentara Holderlin en Urteil und Sein. Lo Indisoluble, Inmediato,
Simple (das Unauflsliche, Unmittelbare, Einfache): eso que antes llamara el poeta “el ser
absoluto” (das absolute Sein), es imposible para el dios porque, kata physin, la diferenciacién
(Unterscheidung), que constituye la Naturaleza (o sea: lo leve del despejamiento que es
encomendado al dios), esta inmediatamente contradicha por el encargo o mision a él
confiado, a saber: entregar los dones celestes a los hombres; pues esos bienes, por ser
sagrados, han de ser puros, sin mezcla (esto es: simples). Pero lo Sagrado es también
imposible para el hombre porque, como sabemos, conocer es ya contraponer. Pero, ¢sabemos
acaso lo que, en el poeta, significa el término “imposible” (unmdéglich)? Unmdglich es el
poder supremo, pues ese poder consiste en purisimo “dejar ser”, por desinteresado amor (tal
el significado literal de mdgen). Y ni mortales ni inmortales son capaces de ello. Lo
susceptible de envio (como destino apropiado) y, al mismo tiempo, lo que se envia en él, por
parte de lo Sagrado, es algo que cabria expresar asi: “Por esta vez, ello (el ser asi, 0 de otra
manera) bien puede (mag) con-venir, estar destinado de tal o cual forma, de modo que el
destino de cada caso deje 0 haga ser al ente en su ser propio, haciendo que la palabra se logre
o, al contrario, que la cosa libremente se malogre. Si lo Sagrado, que es pura Gracia, puro
“hacer el Favor” (Gonnen), fuera posible para el dios, éste lo absorberia y lo pondria a
disposicion propia, para su gloria, de la misma manera que en la interpretacion vulgar de las
palabras de San Pablo sobre los Gehiligte podria leerse que Jesucristo ha usurpado la
“esencia del fundamento originario del Padre”, ya que es el nombre de Cristo el que detenta
“el Poder supremo” (die hochste Macht), como si fuera estola premonicion de que, con el
tiempo, la Comunidad de los Fieles usurpara el nombre de Cristo, hasta disolverse en la
“gticidad” cantada por Hegel o en la habermasiana ética discursiva del Konsensus.

Se olvida asi que el propio Cristo ha dicho: "Nadie viene al Padre sino por mi." (Juan
14, 7). De este modo, se presenta literalmente como “mediador de todo lo susceptible de
mediacion” (Vermittler de la Mittelbarkeit). Y sin embargo, ni siquiera los suyos lo
entendieron. Pues Felipe le replica: "Sefior, muéstranos al Padre, que con ello nos
conformaremos.” (14, 8.) A los discipulos les “bastaria”, se quedarian “en paz” (befriedigt) si
Cristo les mostrara lo Sagrado. De ahi la extrafieza que JesUs experimenta ante tamaria
peticion. Pero sus palabras resultan ambiguas para los hombres, pues que deben diferenciar
“mundos”, mientras que la “donacion”(Gabe) que él ofrece debe estar “no mezclada”
(unvermischt). Por eso, su contestacion parece indicar una identificacion absoluta: "Felipe,
quien me ve a mi ve al Padre." (14, 9). Y sin embargo, toda ambigiiedad deberia haber
quedado disipada. El, sigue diciendo, no es el Padre, sino la irradiacion de lo Sagrado: "Las
palabras que yo os dirijo no las hablo por mi mismo. Es el Padre, que en mi mora, el que hace
las obras." (14, 10). Es mas: incluso el mismo Cristo parece dudar de su propia mision como
Mediador cuando, a la hora de la muerte, lanza al Padre la pregunta imposible, sin respuesta:
"Eli, Eli, lama sabachtani”, dando después un grito tan humano que ya es casi animal: "Pero
Jests grit6 fuertemente, y muri6.” Sélo en Juan 19, 30 encontramos una conclusion
verdaderamente divina por parte de JesUs, pero no como consecuencia de la pregunta
imposible, que falta aqui, sino como comentario de un hecho trivial: probar el vinagre. Tras
haberlo gustado, en efecto, dice Cristo: "Perfecto”, Tetélestai. Esa debiera haber sido més
bien la respuesta que Cristo diera a su propia pregunta por el abandono: lo Sagrado se retira

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 12



DUQUE, Félix:Sagrada inutilidad (lo sagrado en Heidegger y Hﬁlderlin)l

para dejar libre sitio a lo profano. A ello corresponde filoséficamente, a mi ver, la verdadera
Seinsverlassenheit heideggeriana. El abandono es del ser, pero no del ser de lo ente (esto es,
de lo ente en total) des Seienden im Ganzen, sino del Seyn, sin mas: sin respecto alguno ya
con lo ente. Ese abandono no es, contra Hegel, una libre expedicién en la naturaleza, de
modo que lo Ldgico (das Logische) latente en ella pueda ser luego recogido sin resto por el
Espiritu, hasta llegar a una plena reconciliacién (Verséhnung). No es un “libre expedirse” (frei
Entlassen), sino un “dejarse ir”’: una donacion de si a lo otro, y a la vez un retirarse de lo otro,
dejando ser a cada ente en su ser, y a la vez dejando ver en el mundo, clamorosamente, la
falta (Fehl) del Dios y, por ende, la ausencia de lo Sagrado. Dicho sea de paso, esas
consideraciones muestran la posibilidad de una fructifera controversia del pensar meditativo
(Besinnung) heideggeriano con el pensamiento religioso trinitario, mas alld de agresivas
afirmaciones como el famoso motto de la “juntura” (Fuge) dedicada a El Gltimo Dios: "El
completamente distinto gegen los dioses sidos, y en especial gegen el cristiano."° Agresivas,
en caso de que se entienda este gegen como un “estar en contra”, y no -como seria muy
plausible- como una Begegenung, un “ir hacia”: lo propio del “advenimiento” del Dios del
otro inicio en direccion a la “proveniencia” (Herkunft) de la época de la metafisica. No es
posible olvidar al respecto que en la Brief an einen jungen Studenten, de 1950, y refiriéndose
precisamente a la “falta de Dios y de lo divino®, dice Heidegger de esa ausencia que ella es
"en primer lugar la presencia (Anwesenheit) anunciadora de la oculta plétora de lo sido,
reuniendo de esto modo eso que despliega la esencia de lo divino en lo griego, en lo profético
del judaismo, en la predicacion de Jests."*’

De acuerdo con ello, ahora quiza nos sea posible empezar a sacar a la luz,
meditativamente (besinnend) y no al ras del entendimiento nivelador (verstandnismassig), la
misteriosa paradoja que reluce en la Gltima estrofa de Dichterberuf:

Pero sin miedo permanece, como debe, el hombre
solitario ante Dios; lo protege la sencillez,

y no le hace falta ningin arma ni ninguna

astucia, mientras ayude la falta de Dios."

(Furchtlos bleibt aber, so er es muss, der Mann
Einsam vor Gott, es schiitzet die Einfalt ihn,
Und keiner Waffen brauchts und keiner

Listen, so lange, bis Gottes Fehl hilft.

2, 307).

"Mientras ayude la falta de Dios". Esto es lo decisivo, y extrafio. Dios "aparece"
como lo que "falta", como aquello que en apariencia le haria falta al hombre para completar
su ser. Pero esa apariencia es engafiosa. Parece como si Hoélderlin hubiera sospechado de
antemano lo que su amigo de antafio, Hegel, iba a escribir en la Fenomenologia del espiritu,
y quisiera refutar avant la lettre sus palabras. Ciertamente, Holderlin habia abandonado ya
hace tiempo lo que Hegel critica, a saber: que el conocimiento consista en un “infinito
acercamiento” (unendliche Annéherung) al Absoluto.”® Pues, segun dira luego Hegel, ese

2% Beitrage zur Philosophie. G.A. 65, 403.
2" Vortrage und Aufsétze. Neske. Pfullingen 1967; 11, 57.
%8 Cf. la carta a Schiller de 4 de septiembre de 1795 (3, 203).

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 13



DUQUE, Félix:Sagrada inutilidad (lo sagrado en Heidegger y Hﬁlderlin)l

conocimiento progresivo seria como "la liga para cazar pajaros”, que pretende apresarlos sin
alterarlos en nada. Si asi fuera, dice: "bien que se burlaria de esa astucia, si en'y para si no
estuviera ni quisiera estar ya junto a nosotros.””® Este inciso es vigorosamente negado de
antemano por Holderlin. Es verdad que el vardn no precisa de argucia alguna, pues lo protege
su misma sencillez: ¢acaso se refiere aqui Holderlin a un “estado de animo”? En absoluto. La
sencillez es lo simple: lo Sagrado vy, por ello, simplex, sin pliegue ni doblez. El varon esta
erguido, sin temor, ante Dios justamente porque Dios fehlt. ;Qué puede significar esto? Dios
y el hombre forman un pliegue (Zwiefalt): el pliegue de la sencillez (Einfalt). Pero el hombre
esta solitario ante un Dios que falta. Si éste estuviera y quisiera estar bey ihm, y ademas se
identificara con el Absoluto, entonces si que utilizaria el hombre esa fuerza que inmora en él
para utilizar en su provecho la naturaleza. Tal es la famosa List der Vernunft: "Aqui, el
impulso se retira totalmente del trabajo; deja que la naturaleza se gaste, contemplandola
tranquilamente, y rige con poco esfuerzo el todo: astucia. Tal es lo que honra a la astucia
frente a la fuerza (Macht): coger a la fuerza ciega por un lado, de modo que ésta se dirija
contra si misma.” Y Hegel afiade al margen de este manuscrito de 1805/06: "el amplio lado
de la violencia viene atacado por la aguda punta de la astucia” (die breite Seite der Gewalt
wird von der Spitze der List angegriffen).”*

Tanto a Holderlin como a Heidegger les repugnaria esa List, por la cual utiliza el
hombre la supuesta fuerza ciega de la naturaleza para desgastar a ésta en su propio provecho.
Para evitar esta devastacion del mundo es necesario en cambio separar al hombre de Dios, de
modo que el mortal sienta esa falta como una ayuda. Una ayuda, ¢para qué? Para sentir el
dolor de su propia mortalidad, de su desgarramiento del dios. Y asi, solo a través de la
constancia de esa soledad (frente al inmorar hegeliano y paulino del Dios en nosotros), puede
presentir también la dicha de la aparicion futura del Dios. La maxima tristeza y el maximo
gozo estan aqui unidos. Pero el dolor es previo. Necesariamente:

Muchos intentaron en vano decir alegremente lo mas alegre.

Aqui es finalmente donde ello se me manifiesta, aqui, en la tristeza.
(Viele versuchten umsonst das Freudigste freudig zu sagen

Hier spricht endlich es mir, hier in der Trauer sich aus).31

Sélo a partir de la esencia de la tristeza, es decir a partir del dolor, puede llegar a
expresarse das Freudigste. Pues como sefiala Heidegger en la Ister-Vorlesung: "El dolor es el
propio saber del hecho de ser diferentes (de estar-separado), en cuanto que es la mutua
pertenencia de hombres y dioses la sola en poseer el caracter de separacion, propio de la
lejania, y de tener por ende la posibilidad de la cercania y, asi, la dicha del aparecer."32

¢Qué es entonces, segun esto, lo Sagrado? Lo Sagrado es el Unter-Schied mismo, la
“firme posibilidad de mediacién de la sencillez”, que mantiene separados, diferenciados los
respectos. Pero no con igual rango. Quiza el texto mas célebre de Holderlin® sefiala, con

2% phanomenologie des Geistes. Diisseldorf 1980. G.W. 9, 53.

% Naturphilosophie und Philosophie des Geistes. En: Jenaer Systementwirfe 111. Dusseldorf 1976; G.W.
8, 207.

%1 Sophokles; 1, 221.

%2 G.A. 53, 190.

¥ Que paraddjicamente no puede afirmarse como ipsa verba del poeta, ya que procede de una novela de
W. Waiblinger, Phaeton (1823); el texto empero, como el mismo autor confiesa, fue tomado de

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 14



DUQUE, Félix:Sagrada inutilidad (lo sagrado en Heidegger y Hﬁlderlin)l

alguna vacilacién, que Dios es "manifiesto como el cielo”. Y que por ello: "Es la medida del
hombre (Des Menschen Mass ist's)."34 El Dios o los dioses son en efecto la revelacién, en
cada caso distinta, de lo Sagrado. Dan la medida a los hombres porque ellos proceden de lo
no es susceptible de medida (Unmessbar). Pero precisamente por ello deben estar alejados,
separados de los hombres, como lo esta el cielo respecto de la tierra. Por eso: "Lleno de
mérito, y justamente de modo poético, vive el hombre en esta tiera” (Voll Verdienst, doch
dichterisch, wohnet der Mensch auf dieser Erde)." (ibid.). EI hombre habita la tierra
sirviéndose de las medidas del Dios ausente, cuya falta le ayuda en su mortalidad. Por el
contrario, y en estricta justicia, si un Dios tuviera que habitar la tierra se encontraria
desplazado, fuera de lugar. Asi se entienden las palabras de Holderlin sobre la angustia de
Cristo en la Noche de Getsemani. El sabe que va a morir, mientras que su condicion de Hijo
le debiera asegurar la inmortalidad.

Y muy turbado estaba también
el Hijo, hasta que
al cielo viajo en los aires.

(Und sehr betruibt war auch
Der Sohn so lange, bis er
Gen Himmel fuhr in den Liiften).*

Adviértase el estrecho paralelismo en la construccion, comparando Dichterberuf con
estos versos de Der Einzige. Alli, el hombre puede vivir sin miedo ante el Dios so lange, bis
Er fehlt. Aqui, el Dios se halla afligido so lange, bis ascendié al cielo (reparese en el verbo en
pretérito): no solamente, pues, necesita el mortal que el Dios sea a la vez “sido, rpidamente
pasajero” (gewesen, schnellverganglich) y que esté “pendiente” (ausgeblieben), inminente.
También lo precisa el propio Dios. Ambos lo necesitan para preservar, en la distancia, su
respectiva esencia. Ser inmortal significa ausencia de sufrimiento, de dolor, porque el Dios
esta falto de tierra, falto del elemento tit&nico o adrgico. Por ello no podria ser participe del
mundo si el mortal (el Otro del Dios) no sufriera por él:

Pues como

los Bienaventurados nada sienten de por si,
debe ciertamente, si decir tal cosa

es licito, que, en nombre de los dioses,

y tomando parte, sienta otro

que les hace falta)

(.... Denn weil

Die Seligsten nichts fiihlen von selbst,
Muss wohl, wenn solches zu sagen
Erlaubt ist, in der Gotter Namen
Teilnehmend fuhlen ein Andrer,

Den brauchen sie; ...)*

Holderlin. Ver el comentario de J. Schmidt (1, 1095).

**In lieblicher Blaue...; 1, 479.

% Der Einzige, 1. Fassung; Glt. estr., vw. 100-102; 1, 346.
% Der Rhein; 8. estr., w. 111-114; 1, 331.

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 15



DUQUE, Félix:Sagrada inutilidad (lo sagrado en Heidegger y Hﬁlderlin)l

Recuérdese una vez mas que la verdad simple s6lo se alcanza, segin Aristételes, en
un thigein, en un tocar o flihlen. Pero los dioses, mensajeros de lo Sagrado, estan de espaldas
a éste: brotan por asi decir del espacio esencial de la divinidad. Por eso es necesario que el
hombre participe en el destino del dios. Tal es, de manera tan paraddjica como en el fondo
tautoldgica (pues el hombre esta en referencia al Dios), su propia “parte”: su moira o destino.
De ahi la actitud dubitativa, medrosa de Hdélderlin. “Acaso no supone esto una desmesura,
una hybris” Ciertamente: en la “monstruosa coyunda” (ungeheure Paarung) del hombre y del
dios, aquél ha de morir para que éste pueda sentir su “proveniencia de lo Sagrado”. Sélo el
hombre muere, porque s6lo él puede y sabe propiamente morir. Como sefiala Heidegger en
Die Grundbegriffe der Metaphysik, los animales, en cambio, “tienen mal fin” (verenden). Tal
es el precio que el hombre ha de pagar por habitar poéticamente la tierra. Esto es lo que el
hombre se merece: nada menos que saber morir.

¢Estamos ahora en disposicion de cercar (jno de definir!) en lo posible la compleja
estructura de lo sagrado? Quiza si. Mas no precisamente por su Anwesenheit en este final de
la Weltnacht, sino por la “resonancia” (Anklang) que nuestra penuria (Not) encuentra cuando
se vuelve (sich wendet), al tornarse de “carencia de penuria” (Notlosigkeit) en “necesidad”
(Notwendigkeit), atendiendo a ese inicio fulgurante en los primeros pensadores griegos y a su
reflejo en la Dammerung, en la vision crepuscular hélderliniana. Pues como sefiala Heidegger:
"Quiza consiste lo caracteristico de esta época en la clausura de la dimension de lo salvifico
(des Heilen). Quiza sea ésta la Unica desgracia (UnheiI)."37 Retengamos de este grave
diagnéstico un punto esencial: lo Sagrado no es un ente, ni el Ser, ni mucho menos “das
Hochste Wesen” de la metafisica, sino una Dimension: un espacio esencial que libera la
posibilidad de los distintos Brauche tbereignet por los dioses a los hombres; en suma, que
deja libre (freigibt) la posibilidad de habitar la tierra “durchmessend, ermessend”, pero
también “vermessend”. No es siquiera un lugar, sino el Zeit-Raum que da lugar y demora a la
vida de los mortales, si éstos saben escuchar-descifrar las sefias de los Angéloi, de los dioses,
mensajeros de lo Sagrado. En la Andenken-Vorlesung ofrece Heidegger una decisiva sefia
sobre el sentido de lo Sagrado como una juntura de respectos (Fuge de Bezlige), y no desde
luego como un mistico refugio nocturno, lleno de negras vacas: "El envio destinal
(Schickung) junta los respectos de lo Sagrado a favor de los hombres y de los dioses, los
respectos de dioses y hombres entre si, y los respectos de esa reciprocidad misma para con lo
Sagrado.” (Die Schickung fugt die Beziige des Heiligen zu den Menschen und zu den
Gottern, die Bezlige der Gotter und der Menschen zum Heiligen, die Bezlige der Menschen
und Gotter zueinander und die Beziige dieses Zueinander selbst zum Heiligen)."*® Esta
estructura de “despejar, haciendo espacio” (lichten) esta escalonada de una manera cada vez
mas compleja y englobante: 1) del fondo a la superficie, como si se tratase de una
“imprimacion” (Griindung) pictorica, gracias a la cual pueden luego las figuras emerger del
trasfondo (piénsese en los cuadros de Rembrandt o Velazquez). Pues sélo asi: “lo que lo
Sagrado destinalmente envia deja estar a hombres y a dioses en su estado esencial (das
Schickende des Heiligen lasst so Menschen und Gotter in ihren Wesenstand)" (ibid.); 2)
hundimiento (Unter-Gehen) de la superficie en el fondo: los dioses se ausentan, se escapan
del cielo vy, literalmente, se van al fondo (zugrunde gehen), dejando empero su huella en la
palabra del “poeta que aguarda”, en la Sage, sembrando la inquietud en los hombres y

%" Brief tiber de ““Humanismus”. En Wegmarken; G.A. 9, 352.
% G.A. 52, 100.

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 16



DUQUE, Félix:Sagrada inutilidad (lo sagrado en Heidegger y Hﬁlderlin)l

preparando “el retorno del coro celeste™™ por su parte, los mortales entran de nuevo en la

negra tierra, pero no en vano, como sabemos por la sentencia de Anaximandro; 3) doble
referencia (doppelte Beziehung) vertical y reciproca, pero de desigual rango: para habitar la
tierra, a los hombres les hacen falta (o lo que es lo mismo: los hombres usan, brauchen) las
medidas obsequiadas por los dioses y las convierten en “usos” (Brduche) que vienen a ser
tradicioonalmente transmitidos, promoviendo asi la historia (Geshichte), acufiada por la
donacion del dios en el acontecimiento (Geschehnis) de su manifestacion, Unica en cada caso;
y 4) remision de la estructura global de manifestaciones a su fondo originario (Urgrund).
Como sefiala acertadamente Suzanne Ziegler: "En consecuencia, aqui es lo Sagrado tanto lo
que envia y destina, lo que junta, como también un miembro de esa juntura."40 Es decir, y
contra toda dialéctica, lo Sagrado no es reflexivo ni autorreferencial (selbstbeziglich):
despliega su esencia en el abrir destino a lo otro. Y aungue se retiene a si mismo, tampoco es
por ello el abismo (Abgrund) o el desfondamiento (Ungrund) del dltimo Schelling, sino
solamente esto: un puro dejar-ser a las posibilidades del juego mutuo de la vida y la muerte.

¢Es posible encontrar una traduccion, una “traslacion” (Ubersetzung) en términos
filosoficos tradicionales de esta accion de juntar (Fuge)? Desde luego; y paraddjicamente, en
el poeta que intenta balbucear en el lenguaje de la metafisica aquello que constituira el eje de
su modo poético de proceder. Como en feed-back, la palabra del pensador que intenta
expresar el sentir del poeta se encuentra (begegnet) con la del poeta que quiere pensar lo que
él siente. En esta conexidn se cumple y explicita lo oscuramente anunciado por Aristételes: el
thigein kal phanai de lo alethés, de lo verdadero y simple (de lo verdaderamente simple: des
Einfachen).

Recordemos el aprieto en que Holderlin, como tedrico de la poesia, se hallaba. Tenia
que salvar al Yo poético de su fusion en la fe irracional de Jacobi, y a la vez mantener eso que
él llamaba en 1795 "das absolute Sein", y que en su poesia se desvelara como "lo Sagrado™:
incélume y sin mezcla. Para ello necesita hallar una “tonalidad basica” (Grundstimmung) en la
que se enlacen la identidad, la distincién (Verschiedenheit) y la contraposicion, o sea: eso que
mas tarde serd pensado por Hegel en la Ciencia de la Logica como “determinaciones de
reflexion” (Reflexionsbestimmungen). Pero la senda emprendida por el pensador-poeta sera
muy otra. Siguiendo todavia a su Kant, Holderlin necesita de algo que sea paraddjicamente
recibido como espontaneidad (recuérdese la Regla General: la “posicién por propia
eleccion”), e inseparablemente, uno actu, algo excogitado, inventado en cuanto
receptibilidad: un quiasmo, pues, un punto de cruce de términos contrapuestos. Ahora bien,
el idioma aleman cuenta con un término cuyo sentido escapa tanto de lo “encontrado
casualmente” (zuféllig VVorgefunden) como de la “invencion” (Erfindung): algo que esta mas
aca del hallazgo ideal y autoconsciente, y mas alla de aquello con lo que uno se topa: de
aquello que lo encuentra a uno.

De este modo puede ir Holderlin mas alla de la “linea fronteriza” (Grenzlinie)
kantiana, la cual remite a algo indiferenciado y oscuro tanto la multiplicidad sensible de lo

% Cf. Germanien, w. 24-27:

Nur als von Grabesflammen, ziehet dann

Ein goldner Rauc, die Sage drob hindiber,

Und ddmmert jetzt uns Zweifelnden um das Haupt,

uUnd keiner weiss, wie ihm geschieht.

“ Heidegger, Holderlin und die Alétheia. Duncker & Humblot. Berlin 1991, S. 209.

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 17



DUQUE, Félix:Sagrada inutilidad (lo sagrado en Heidegger y Hﬁlderlin)l

dado como la inteligible (pero paraddjicamente incomprensible) cosa en si. Y de este modo,
también, el destino (Schicksal) dejara de ser algo que siente horror ante la luz (das
Lichtscheue),como lo era en Hegel; deja de ser una fuerza ciega, para tornarse en una
donacion que propicia la consecucion del propio destino (Schickung ereignende). El término
que Holderlin va a poner de relieve muestra en su propia composicién el quiasmo de un
retirarse en y desde el salir al encuentro. Se trata en efecto de la Empfindung, que Holderlin
rescata de su vulgar sentido de “sensacion” en cuanto recepcion de impresiones, para
devolverlo a su origen etimoldgico: ent-finden (“encontrar desde”), Zuwurf (“envite hacia”)
que se oculta en el Entwurf (proyecto, pero literalmente: “envite desde”; que también en
"Ent-wurf" brilla la Her - kunft, el “haber venido de”, oscurecida normalmente por el pros ti
direccional). En efecto, la esfera extrema en la que el poeta se encuentra viene reflexivamente
desvelada como “autoposicion”(recuérdese: ese “encontrarse” o Befindlichkeit es la pro-
duccion o Her-vor-bringung de lo externo por libre eleccion); pero el Yo poético estd
entonces asi enteramente “fuera”, volcado en lo “sentido-desde” (Empfundene), in partibus
infidelium, diriamos, sin retroceso posible a la clausura de un Yo trascendental. Y en esa
absoluta donacion a lo otro se salva el Yo, literalmente in extremis.

Pero el centro, la Mitte o “punto de cruce” de la Empfindung no es ni el Yo ni la
esfera externa, sino “el si-mismo” (das Selbst), o mejor: lo Mismo (das Selbe), el espacioso
dar lugar, propio de la diferenciacion: el “entre-cortar” mismo (der Unter-Schied selber). Por
eso llama Holderlin a esta intima experiencia “intimidad (Innigkeit), o sea “lo destinal de la
junta de lo divino, armoénicamente contrapuesto, en el que el hombre se atiene a si mismo
como unidad, al atenerse el conocimiento en el hombre de lo divino, de lo simple, de lo
armonicamente contrapuesto, en fin, como una unidad. Tal el reciproco-envio de dioses y
hombres, sefialado por Heidegger. Y Holderlin subraya, terminante: "Pues esto es posible
Unicamente en la bella, sagrada, divina Empfindung.* (Denn dies ist allein in schoner
heiliger, géttlicher Empfindung moglich.)"™** Esa sensacién de lo otro en mi (y como mi mas
hondo, mejor “Y0”) y a la vez de mi en lo otro (como mi propia Naturaleza, a la que estoy
encomendado de propio, ordenado a ella) es: 1) bella, por ser dichosa, elevada y unitaria (en
el fondo se muestran los rasgos de lo Sagrado como la “vasta Claridad jovial”); 2) sagrada,
por no estar entregada a un objeto externo, casualmente encontrado, sino libremente donada
para posibilitar mi propia “manifestacion externa” (Ausserung), ni estar tampoco sujeta a un
fundamento solo interno (con lo cual se evita la “linea fronteriza” kantiana, que propiciaria la
mezcolanza de Eso que debe quedar inmezclado: la doble huida “hacia delante o hacia atras”
de Fichte y de Jacobi), pero tampoco, en fin, esa sagrada Empfindung oscila, indecisa, entre
ambos polos: externo e interno, como en la oscilante polaridad (Schweben) romantica
(Heidegger sabia lo que se decia al arrancar a Holderlin de las divisiones académicas entre
“romanticismo” y “clasicismo”); y por ultimo, es divina por no ser mera conciencia (con lo
cual se perderia toda Vida, tanto interior como exterior), ni un mero aspirar a estar
determinado ora subjetiva, ora objetivamente, ni ser tampoco (y con ello se despide Holderlin
de la intuicion intelectual como drgano de la verdad) una: "mera armonia, como la intuicion
intelectual y su mistico sujeto en imagen, su objeto, y con pérdida de la conciencia y de la
unidad" (2, 546).

Pues bien, todas estas afirmaciones -un rechazo de la ya vieja e inservible filosofia
trascendental, a través de la cual ha debido transitar sin embargo trabajosamente el Denkweg

“* Uber die Verfahrungsweise...; 2, 546.

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 18



DUQUE, Félix:Sagrada inutilidad (lo sagrado en Heidegger y Hﬁlderlin)l

de Holderlin- estan acompariadas repetida y obsesivamente por el adverbio: uneigennitzig
(“sin utilidad propia”). Ella, la sagrada Empfindung, libera a dioses y hombres de toda ansia
(Sehnsucht), de todo instinto de posesion y centralidad. Y lo que late, el corazén de esta
Empfindung es el puro donante dejar-ser de lo inGtil (Uneigenniitzigen). Lo Sagrado apropia
y encomienda a cada cosa a lo que a ésta le es propio, sin retener para si sino la posibilidad de
otras “misiones”, de otros destinales envites (Schickungen). Por eso se da en él, en pura
calma queda (Stille), el punto de fluxion de eso que siente el hombre como "sentimiento total"
de su propia resolucion en y como pro-duccion (Herstellung), alli donde: "todo esta en
contacto en el dolor y la alegria, en la pugna y en la paz, en el movimiento y el reposo, y
figura y desfiguracion se penetran infinitamente, yendo la una a la otra, de modo que lo que
obra alli es un fuego celeste, en vez de terrestre.” Y el recuerdo vuela al punto a los versos
finales del interrumpido himno Wie wenn am Fiertage:

El rayo del Padre, puro, no consume;
y profundamente  conmovido, compadeciéndose de las penas del mas
[fuerte,
el corazdn permanece firme en las tempestades que se precipitan
[de lo alto,
en las tempestades del dios, cuando él se acerca.

(Des Vaters Strahl, der reine versengt es nicht

Und tieferschdittert, die Leiden des Starkeren
Mitleidend, bleibt in den hochherstiirzenden Stiirmen
Des Gottes, wenn er nahet, das Herz doch fest).

(1, 241, wv. 63-66).

Es el corazon de lo Sagrado, y a él permanece fiel la tonalidad fundamental
(Grundstimmung) del poeta: la sacra tristeza, que revela a lo mas alegre en la divina
Empfindung, uUnica y distinta en cada caso -en cada envio destinal-, la cual dispensa los
destinos de dioses y mortales. Y es sefial de inigualable audacia el que haya sido un mortal, es
decir, aquél que siente en si todas las contradicciones del ser y del decir, todo el
desgarramiento del mundo, el que se haya atrevido a descender al fondo originario del
corazon eterno. No sin terror. De ahi el grito final: "Mas, jay de mi! (Doch weh mir!)". Esa es
la verdad de lo Sagrado, a saber: que lo aunador (das Einigende), la inaudita Parousia
imposible de lo Inmediato, s6lo a través del descensus ad inferos por parte de los mortales -y
sefialadamente por aquél poeta agitado por pensamientos mortales- puede volverse con ellos
hacia la luz del dia, permitiendo la vida y las palabras, como flores de sangre.

¢Podemos, hoy, corresponder dignamente a la nominacion de lo Sagrado por parte
del poeta y a la pensativa cavilacion por parte del pensador? No lo sé. Queden en todo caso
estas consideraciones escritas in memoriam:

Gracias sean dadas por eso a la memoria que, haciéndonos afiorar lo pasado,
dilaté tan largamente nuestras presentes palabras.*

“ Das Untergehende Vaterland (también Ilamado: Das Werden im Vergehen); 2, 449.
* Phaidros, 250 C-D.

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 19



DUQUE, Félix:Sagrada inutilidad (lo sagrado en Heidegger y Hﬁlderlin)l

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006).

20



L a Apologia de Socrates como Teoria del Rumor
Romén Garcia. Oviedo

1.- Introduccion.

Los jefes més destacados del partido de Trasibulo habian acordado
en e momento de hacerse con € poder, tras latirania de los Treinta Tiranos
en e -404, no guardar rencor por los hechos del pasado que podian
desencadenar nuevos enfrentamientos entre |os ciudadanos e incluso entre
los miembros de la misma familia (1), aunque afios més tarde parecieron
olvidar estos pactos de reconciliacion y de laley de Arquino (2), y pasaron
a exigir responsabilidades y acusar a distintos ciudadanos para sacar
provecho personal con ello (3). Platdn se va a enfrentar de esta forma en la
Apologia a uno de los enigmas mas importantes y poco atendidos
tedricamente de la comunicacion: € rumor (4). Socrates es acusado de

1 .- como puede desprenderse del discurso de Lisias contra Agorato (LISIAS: Discursos, X111 1-3).
2 . Concedia esta ley alos sicofantes y delatores del periodo oligarquico una paragrafh' o excepcion

para impugnar la legalidad de todo proceso que se les entablara en contra de los juramentos de
reconciliacion (ISOCRATES.: Discurso contra Calimaca XVIII, 2.).

3 - Pude verse claramente esta acusacion en la defensa gue Lisias escribe en el discurso XXV cuando
dice: "Pero me extrafia en los acusadores el que con descuido de sus asuntos propios se cuiden de los
genos, y €l que, aun conociendo exactamente a quienes no han cometido desafuero alguno y a los
responsables de muchos delitos, traten de medrar o de convenceros a tener el mismo concepto de todos
nosotros." Cf. LISIAS: XXV, 14-2 1.

4 . Cf.: KAPFERER, Jean-Noel.. Rumeurs, Paris, Editions du Seuil, 1987. Trad., esp., Rumores.
Barcelona, Plazay Janés, 1989; A pesar de que posiblemente el rumor sea tan antiguo como las primeras
colectividades humanas, uno de los primeros estudios que se realizaron sobre el rumor es el de: JUNG,
C.: “Ein Betrag zur Psychologie des Gerlichtes’, Zentralbaltt fir Psychoanalyse, 1 (1910) 81-90; aunque
se pueden establecer algunos antecedentes de estudios anteriores cf.: LECUYER, B.-P.: “Une quasi-
expérimentation sur lesrumeursau XV 111 siécle: I’ enquéte proto -scientifique du contréleur général Orry
(1745)", en Science et Théorie de I’ opinion publique. Hommage & Jean Stoerzel. Paris, Editions Fetz,
Biblioteca del Celp, 1981, 170-187. Los origenes del estudio del rumor estan ligados a estudios
psicol dgicos, sera a partir de la segunda guerramundial y por €l efecto de los rumores en la guerra cuando
se desarrolle el estudio sobre el mismo y otras disciplinas se preocupen de abordarlo. Cronol 6gicamente
los estudios mas importantes serian: KANAPP, R.: “A Psychology of Rumor”, Public Opinion Quarterly,
VI, 1 (1944) 22-37. ALLPORT, G.W. /POSTMAN, L.: “Wartime Rumors of Waste and Specia
Privilege: Why Some People Believe Them”, Journal of Abnormal and Social Psychology, 40 (1945) 68-
69. ALLPORT, F.H. /LEPKIN, M.: “An Analysis of Rumor”, Public Opinién Quarterly, 10 (1946-1947)
501-517. ALLPORT, F.H. /LEPKIN, M. : The Psychology of Rumor. New York, Henry Holt, 1947.
CAPLOW, T.: “Rumors in War”, Social Forces, 25 (1947) 298-302. FESTINGER, L. /CARTWRIGTH,
D.: “A Study of a Rumor: Its Origin and Spread”, Human Relations, 1 (1948) 464-485. DURANDIN, G.:
“Les rumeurs, polycopié universitaire”, Lecons de psycologie sociale, Paris, 1950. PETERSON, W.
/GIST, N.: “Rumor and Public Opinién”, American Journal of Sociology, 57 (1951) 159-167. ROSE, A.:
“Rumors on the Stock Market”, Public Opinién Quarterly, 15 (1951) 461-486. BAUER, R.A.
/GLEICHER, D.B.: “Word of Mouth Communication in the Soviet Union”, Public Opinion Quarterly, 17
(1953) 297-310. DUHAMEL, J.: “La théorie mathématique des épidémies et des rumeurs’, La Presse
médicale, 63, 34 (1955) 717-718. SCHACHTER, S. /BURDICK, H.: “A Field Experiment on rumor

Eikasa. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006).



GARCIA, Romén.: «LaApologia de Socrates como unateoriadel rumor».

Transmission and Distortion”, Journal of Abnormal and Social Psychology, 50 (1955) 363-371.
DEFLEUR, M.: “Mass Communication and the Study of Rumor”, Sociological Inquiry, 32 (1962) 51-70.
DICHTER, E.: “How Word of Mouth Advertising Works’, Harvard Bussiness Review, 44 (1966) 147-
166. SHIBUTANI, T.: Improvised News: A Sociological Study of Rumor . Indiangpolis, Bobbs Merrill,
1966. ARNDT, J. : Word of Mouth Advertising. New York, Advertising Research Foundation, 1967.
MORIN, E. : La Rumeur d’Orléany ss. Paris, Editions de Seuil, 1969. BIEDER, J.: “De |I’homme de
Kiev ala femme d’ Amiens’, Annales médico-psychologiques, 1 (1970) 771-775. ROSEN, S. /TESSER,
A.: “On Reluctance to Communicate Undesirable Information: Te Mum Effect”, Soctometry, 33 (1970)
253-263. PICHEVIN, M.y otroy ss.: “Une approche du biais d’ équilibre par la technique de la rumeur”,
Cahiers de psychologie, X1V, 3 (1971) 219-231. OJKA, A.B.: “Rumour Research: An Overview”,
Journal of the Indian Academy of Applied Psychology, X, 2-3 (1973) 56-64. PONTING, J.: “Rumor
Control Centers: Their Emergence and Operations’, American Behavioral Scientist, XVI, 3 (1973) 391-
401. ROSSIGNOL, C.: “Le phénoméne de la rumeur”, Psychologie frangaise, XVIII, 1 (1973) 23-40.
BENSAHEL, J.G.: “Should Y ou Pounce on a Poisonous Rumour”, International Management, 29 (1974)
25-26. DAVIS, K.: “Cut Those Rumors Down to Size’, Supervisory Management, 20 (1975) 2-6.
KNOPF, T.: “Beating Rumors: Evaluation of Rumor Centers’, Policy Analysis, |, 4 (1975) 599-612.
LONDON, I.D. /LONDON, M.B.: “Rumor as a Footnote to Chinese National Character”, Psychological
Reports, XXXVII, 2 (1975) 343-349. ROUQUETTE, M.L. : Les Rumeury ss. Paris, PUF, 1975.
MCcSWEENY, J.P.: “* Rumors. Enemy of Company Morale and Community Relations’, Personnel Journal,
55 (1976) 435-436. MURPHY/, R.: “ Rumors, Race and Riots’, Contemporary Sociology, V, 2 (1976)199-
200. ROSNOW, R.L. /FINE, G.A.: Rumor and Gossip: the Social Psychology of Hearsay. New York,
Elsevier, 1976. HOLMES, J. /LETT, J.: “Product Sampling and Word of Mouth”, Journal of Advertising
Research, XVII, 5 (1977) 35-45. UKPA, N.: “Rumors of Mass Poisoning in Biafra’, Public Opinion
Quaterly, XLI, 3 (1977) 332-346. GRITTI, J.: Elle court, elle court la rumeur. Ottawa, Stanké, 1978.
ROUQUETTE, M.L.: Les phénomeénes de rumeury ss. Tesis doctoral. Universidad de Provenza, 1979.
ROWAN, R.: “Where Did That Rumor Come From?’, Fortune, 100 (1979) 130-131. CARITEY, J.
“Rumeur et politique”, La Revue administrative, 195 (1980) 250-252. JAEGER, M. /ROSNOW, R.-L.:
“Who Hears What from Whom and With What Effect: A Study of Rumor”, Personality and Social
Psycology Bulletin, VI, 3 (1980) 473-478. ROSNOW, R.L.: ‘Psychology of Rumor Reconsidered”,
Psychological Bulletin, LXXXVII, 3 (1980) 578-591. STEIN, H.-F.: “Wars and Rumors of Wars: A
Psychohistorical Study of a Medical Culture”, Journal of Psychohistory, VII, 4 (1980) 379-401. LEVY,
R.: “Tilting at the Rumor Mill”, Dun’s Review, 118 (1981) 52-54. NICOLAS, J.: “La rumeur de Paris:
rapts d enfants en 1750", L’'Histoire, 40 (1981) 48-57. ROUX, E.: “Le bouche-a-oureille: comment
intégrer I’influence des leaders d’ opinion a la stratégie de comunication de I’ entreprise”, XXI Journées
d’ études de I' Institut de recherches et d’ études publicitaires. Paris, mayo (1981) 163-195. ANONIMO..
Procter and Gamble Rumor Blitz Looks Likea Bomb”, Advertising Age, 53 (1982), p.68-69; ALTER, J..
“Procter and Gamble Sues Over Satanism”, Advertising Age, 53 (1982) 1. DEUTSCH, E.: “Anatomie
d’'un rumeur abortée’, Le Genere humain, 5 (1982) 99-114. FLEM, L: “Bouche bavarde et oreille
curieuse”, Le Genre humain, 5 (1982) 11-18. KAPLAN, S. : Le complot de famine: histoire d'une
rumeur au XVIII siécle. Paris, Armand Colin, 1982. LACOUTURA, J: “Bruit et Vérité’, Le Genre
humain, 5 (1982) 19-29. AMBROSINI, P.J.: “Clinical Assessment of Group amd Defensive Aspects of
Rumor”, International Journal of Group Psychotherapy, 33 (1983) 69-83. DELANEY, W.. “The
Secretarial Grapevine”, Supervisory Management, 28 (1983) 31-34. ESPOSITO, JL. /ROSNOW, R.:
“Corporate Rumors. How They Start and How to Stop Them”, Management Review, 72 (1983) 44-49.
RICHINS, M.L.: “‘Negative Word of Mouth vy Dissatisfied Consumers. A Pilot Study”, Journal of
Marketing, XLVII, 1 (1983) 68-78. LEPRONT, C.: Une Rumeur. Paris, Gallimard, 1984. MOULINS, J.-
L. /ROUX, E.: “Bouche-a-oreille et publicité média’, en La Publicité, nerf de la communication. Paris,
les Editions d’ organisation, 1984, pp.155-173. SHERKOVIN, Y. /NAZARETYAN, A.: “Rumors as a
Socia Phenomenon and as an Instrument of Psychological Warfare”, Psikhologicheskii Zhurnal, V, 5
(1984) 41-51. CIRIC, P.: Les rumeurs financiéeres: les commodities markets, Memoria dirigida por
Kapferer, HEC 3, Jouy-en-Josas, 1985. GUILLET, P /BRETXA, M.: Rumeurs de Bourse, Memoria
dirigida por Kapferer, HEC 3, Jouy-en-Josas, 1985. KAPFERER, J.-N.: “La rumeur de Villgjuif: un cas
derumeur de laconsommation”, Revue frangaise de gestion, 51 (1985) 87-93. KAPFERER, J.-N.: “Une
rumeur de poison chez les Frangais’, Communications: Journal européen de la communication, 1 (1985)
111-119. MYON, J.-C.: “Larumeur et lavie interne de I’ entreprise: étude de cas’, Memoria dirigida por
Kapferer, HEC 2, Jouy-en-Josas, 1985. SAUVY, A.: De la rumeur a I’histoire. Paris, Dunod, 1985.

Eikasa. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 2



GARCIA, Romén.: «LaApologia de Socrates como unateoriadel rumor».

corromper a los jovenes y no creer en los dioses en los que la ciudad cree,
introduciendo otras divinidades (6) y, por ello, es condenado a muerte. Esa
acusacion se basa en un rumor extendido por Atenas. Platdn debe
establecer una estrategia que le permita recuperar la memoria de Socrates.
No se puede limitar a reivindicar la memoria de su maestro, sino que debe
atacar una imagen que, segun nos transmite é mismo, se encontraba muy
extendida y que atodas luces la propia condena a muerte serviria como una
confirmacion de las ideas preconcebidas de la poblacion ateniense de la
época

"En conjunto no es dificil de comprender todo esto. Aristfanes sabia
bastante del Sdcrates de -423 como para dibujarlo con una serie de rasgos
acordes con la redidad. Pero, por otra parte, lo incluia sin e menor
escrapulo en su ataque contra la sofistica. Podia hacerlo porque, sin las
distinciones que hoy nos parecen naturales, Socrates se presentaba y debia
presentarse para €l ateniense de aquel tiempo simplemente como & portador
de un sospechoso elemento nuevo, de un modo de pensar que todo o ponia
en tela de juicio. Cuestion que no podemos dilucidar es hasta que punto
participaba Aristéfanes del pensamiento de la mayoria o si sdlo lo ponia al
servicio de sus propositos...." ().

Platon pretende, a su vez, crear una nueva imagen, rehabilitando la
figura de su maestro (") y dotédndole de la inmortalidad que podemos ver
justificada en € Fedon. Ya Roland Barthes, poco sospechoso de
tentaciones nigromanticas, se refirio en 1964 a la imagen como una forma
de resurreccion de los objetos (8).

Podemos considerar que Socrates se presentaba a la imagen de los
atenienses del siglo -V y a la nuestra propia, S no estuviéramos
influenciados por |la proyectada por Platon, como un sofista. Para la mayor
parte de los ciudadanos que no eran doctos en filosofia existia poca

KAPFERER, J.-N.: “Une rumeur de la publicité: lapublicité subliminale”, Revue frangaise du marketing,
110 (2986).

S - Cf., Apologia, 24 by Eutifrén, 2 a2 e. En Apologia 19 b 4-c 1, Platén formula la acusacién de la
siguiente manera: " Socrates comete delito y se mete en lo que no debe al investigar las cosas subterraneas
y celestes, al hacer mas fuerte el argumento mas débil y al ensefiar estas mismas cosas a otros"

6 - LESKY, Albin.: Geschichte der Griechischen Literatur, 2%d. Berna 1963. Trad., esp. Historia de
la Literatura Griega. Madrid, Gredos, 1968 p. 464.

7 - Esta actividad no solamente es propia de Platén y los denominados socraticos, podemos encontrarla
en otros profesionales como Lisias quien en el discurso XXV hace una "apologia"' en un proceso por €l
derrocamiento del régimen democrético, [d»mou katalUsewj ¢polog.a, que podriamos considerar
parecida alaApologia platénica, con un estilo bastante diferente pero con unas intenciones parecidas. Cf.
LISIAS: Discuros. Madrid, CSIC, 1986, 2vol.

8 - BARTHES, R. “ Rethorique de I'image”, Comunications, 4 (1964) 40-51. p. 40 .Citado por
GUBERN, Romén.: La mirada opulenta. Exploracion de la iconosfera contemporanea México, Gili,
1992, 2%ed., p.63, (Barcelona, 1987).

Eikasa. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 3



GARCIA, Romén.: «LaApologia de Socrates como unateoriadel rumor».

diferencia entre aquellos que se dedicaban a ensefiar retdrica y artes por
dinero y Socrates, quien se dedicaba a actividades parecidas en € "agora”,
con los jévenes pudientes y desocupados de la ciudad. Un claro ggemplo de
esta confusion es la que comete Aristofanes en Las Nubes cuando presenta
la caricatura de nuestro filosofo. Para los atenienses, se asmilaba a un
sofista mas y ello le hacia ser uno de los responsables de la disgregacion
politica y cultural de Atenas. Debemos tener en cuenta que gran parte de
las caracteristicas bgjo las que consideramos hoy a los sofistas (ensefiar
artes liberales, cobrar,...) son las mismas que nos ha transmitido Platon,
aunque para los ciudadanos atenienses de finales del siglo V no debian
estar tan claras. Y la diferencia esencia que consiste en consderar a
Socrates e maestro de verdad y a los Sofistas los falsificadores es
simplemente la propaganda disefiada y perpetrada por Platon a lo largo de
su obray especidmente en la Apologia. Pero en € -399 en la figura de
Socrates se van a persondlizar las antipatias que la poblacién habia ido
larvando frente a | as frustraciones politicas sucesivas.

"En & proceso de Socrates se juzgb y condend a un hombre concreto. Pero
se le condend porque se creyd ver en é, equivocadamente, una figura
representativa de la sofistica, movimiento intelectual dominante sobre todo
en el ultimo tercio del siglo V. Cada uno de los términos de la acusacion y
todos ellos juntos habrian tenido poco valor, s los atenienses no hubieran
visto en todo €ello no a un conciudadano equivocado sino las ideas
disgregadoras que arruinarian, y en parte ya habian arruinado, segiin ellos la
fuerte contextura politicay socia con que Atenas habia vivido tantos afios."

©)-

Ademés de esta confusidon con los sofistas, 10s nuevos demdcratas
van aver en Socrates uno de los inspiradores del Gobierno pro espartano de
los Treinta Tiranos. No solo algunos de los artifices de la tirania eran
discipulos de Socrates, sno que fueron destacados miembros de ese
Gobierno. Por otra parte Socrates participaba comiUnmente en
conversaciones y fiestas con las clases pudientes, especiamente
terratenientes y comerciantes, como queda claramente demostrado a través
de los didogos, que eran las que disponian de tiempo para dedicarse a
especular y fundamentamente eran las que continuamente se encontraban
conspirando contrala democraciaradical ateniense.

La labor platénica ante esta Situacion sata a la vista a tenor de los
resultados veinte siglos después. habitualmente se distingue a"Socrates' de

9 - PLATON.: Apologia, Introduccion y notas de J. CALONGE en Dialogos. Madrid, Gredos, 1985
2%reimp., p. 139. La Apologia corresponde alaspp. 148-186.

Eikasa. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 4



GARCIA, Romén.: «LaApologia de Socrates como unateoriadel rumor».

la tradicion sofistica, e incluso, ha quedado minimizada la influencia
socratica en otros movimientos filosoficos posteriores, de los cuaes
Socrates parece gque podria haber sido responsable. Sin embargo, resaltar
estos elementos ha quedado para investigaciones eruditas que no
transcienden al gran publico y a la mayoria de los especialistas, a pesar de
gue hace ya decenios que Gomperz y otros pusieron de manifiesto € valor
positivo de las doctrinas sofistas y que Henrich Maier desmitifico la figura
de Sicrates. Sin embargo, todavia en la actualidad cuaquier intento de
separar la figura de Socrates del persongje "SoOcrates' es una empresa
baldia, dado que esimposible separarlo de laversion platonica (29).

Sin embargo, en la época de Socrates, las cosas eran muy distintas,
Socrates es condenado por un tribunal compuesto por personas que no
tenian ningun litigio privado contra €, que se degaron llevar por las
Impresiones generales que sacaron por 10s rumores y presunciones, que es
lo Unico que se puede tener en cuenta ante un juicio por "impiedad” y
"corrupcion de la juventud”, pues, como se puede entender facilmente sin
falta de una gran erudicion en € tema, son campos donde |os hechos tienen
un marcado carécter ideologico y son de dificil justificacion, por mucha
importancia que se le pueda dar a este tipo de acusaciones en épocas
determinadas, como ocurria en los tiempos de Socrates.

2.- La Apologia como teoria del rumor.

La acusacion contra Socrates fue presentada por Medeto y a ela se
suscribieron Anitoy Licon (1), si bien parece que € inspirador de la trama
fue Anito (12).

En la obra solamente se recoge la intervencion de "Socrates' no
exponiendo la de sus acusadores. La estrategia de "Socrates' sera descubrir
y rebatir los mecanismos que utilizan sus acusadores para condenarlo a
muerte. Todo € didlogo esta escrito desde la asuncién de la pena, por parte
del persongje. En ese sentido, nos recuerda la obra de Gabriel Garcia
Marquez: Croénica de una muerte anunciada, dado que € suceso es
conocido y aparece como inevitable a lo largo de toda la narracion. Asi,

10 . cf. TAYLOR, A.E.: Sécrates. London, Peter Davies, 1932. Trd., espafiola: EE pensamiento de
SAcr ates. México, F.C.E., 1975, 2&reimp.

11 - Meleto esun poeta poco conocido. Anito es un politico acomodado y Licén era orador, ridiculizado
por los poetas griegos.

12 _ cf. CALONGE, J.: "Introduccion” ala Apologia. Madrid, Gredos, 1985 (1981, 1982) p. 141, n.3.

Eikasa. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 5



GARCIA, Romén.: «LaApologia de Socrates como unateoriadel rumor».

ésta aparece "carada' y € pape dd lector se limita a enterarse o
comprender los detalles que llevaron a desenlace. No queremos decir con
esto que otras narraciones estén realmente "abiertas’, sino que lo parecen
en la medida del desconocimiento que € lector tiene del desenlace. De esta
forma, la sentencia ya es conocida o aceptada por parte de "Socrates' desde
el principio de laobra (3). Pero no debemos olvidar que esto es un recurso
literario y que todos los persongjes estdn escritos por € autor, en este
sentido, tan persongje, tan platénico como "Socrates' es Anito.

"Socrates’ vaainiciar e discurso tratando de oponer retéricavacia a
verdad, y en esa linea niega una premisa que supuestamente ha expresado
la acusacion: que "Socrates' sea "habil para hablar”:

"De las muchas mentiras que han urdido, una me causd especial extrafneza,
aquella en la que decian que teniais que precaveos de ser engafiados por mi
porque, dicen ellos, soy hébil parahablar.” (14).

Resulta extrafio que Platdn comience por poner en duda esta
afirmacion, cuando, alin pensando que Socrates no fuese un gran orador,
debia tener la suficiente facilidad de palabra como para que todos
estuviesen prevenidos de su oratoria. Esto, junto con otras frases, esta
destinado a desacreditar a sus oponentes mediante giros retéricos, dentro de
la oposicion retoricaverdad que utiliza, desacreditando 1o més posible a la
primera, sefidlando, incluso, que la retérica es cosa de jOvenes principiantes
(15). "Socrates" intenta devaluar € discurso de Meleto, quien parece que fue
el encargado de redlizar la acusacion:

"No sé, atenienses, la sensacion que habéis experimentado por las palabras
de mis acusadores. Ciertamente bajo ese efecto, incluso yo mismo he estado
a punto de no reconocerme; tan persuasivamente hablaban." (16).

"Socrates’ reconoce la oratoria de sus contrincantes, por elo va,
precisamente, a centrar su objecion en desacreditar la retérica sus
denunciantes son tan persuasivos que son capaces de convencernos aln
cuando no nos reconocemos en sus palabras. Para reforzar esta idea,
"Socrates' sefiala una de las falsedades que e auditorio, primero podria
comprobar en cuanto estaban presentes durante €l discurso de Méeleto.

13 - Enestos elementosesen lo gue se basan STONE y POPPER para acusar a Socrates de “iluminado”.
14 - PLATON.: Apologia, 17 a4-b 1.

15 - PLATON.: Apologia, 17 c.

16 - PLATON.: Apologia, 17 a 1-3.

Eikasa. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 6



GARCIA, Romén.: «LaApologia de Socrates como unateoriadel rumor».

Sus acusadores han prevenido a auditorio de la destreza de
"Socrates’ para hablar. Una de las acusaciones es la de "hacer mas fuerte e
argumento mas debil" (7). "Socrates' va a negar esa afirmacion para poder
separarse de la confusion con los sofistas, primero distinguiendo entre
retoricay verdad. "Socrates’ no es habil hablando, dice la verdad, y es ahi
donde radicalafuerza de su oratoria

".., S NO es que acaso éstos llaman hébil para hablar a que dice la verdad.”

(18).

Segundo incidiendo repetidamente en las diferencias que los separan,
aunque puede haber similitudes con |los sofistas:

"Pues, s es eso |o que dicen, yo estaria de acuerdo con que soy orador,
pero no a modo de elos.” (19).

Tercero, "Socrates’, se presenta asimismo como discurso verdadero,
opone retdrica a verdad, de ahi que cualquier falo oratorio que cometa
deba ser achacado a su intento de decir la verdad, y hace hincapié en que €
tribunal solamente se fije en s dice cosas justas 0 no (). Asimismo,
"Socrates’ esta haciendo una reivindicacion del lengugje ordinario frente a
lenguaje juridico:

"Ademas y muy seriamente, atenienses, os suplico y pido que s me ois
hacer mi defensa con las mismas expresiones que acostumbro a usar, bien
en & &gora, encima de las mesas de los cambistas, donde muchos de
vosotros me habéis oido, bien en otras partes, que no 0s cause extrafieza, ni
protestéis por ello." (21).

En definitiva podemos establecer dos estrategias en Platdon de
acuerdo a construir una imagen mediante un rumor: oponer retorica-verdad
(identificando acusadores con la retorica y "Socrates' con la verdad) y
minimizar e poder argumentativo de "Socrates'. Con estos dos
instrumentos Platon construye un rumor que llega a nosotros que consiste
en la imagen de un "SoOcrates’ inocente condenado por los engarios
retoricos de sus oponentes.

17 - PLATON.: Apologia, 19 b-c
18 - PLATON.: Apologia, 17 b.
19 - PLATON.: Apologia, 17 b 5-6.

20 _ pPLATON.: Apologia, 17 cy 18 a
21 _ pLATON.: Apologia, 17 ¢ 6-d 1.

Eikasa. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 7



GARCIA, Romén.: «LaApologia de Socrates como unateoriadel rumor».

5.2.1.- Primer os acusador esy segundos acusador es.

Mas interesante para la teoria del rumor que la estrategia contra los
sofistas de Platon, resulta una distincion que redliza en la Apologia (22),
entre "primeros acusadores’ y “ segundos acusadores’:

"Ciertamente, atenienses, es justo que yo me defienda, en primer lugar,
frente a las primeras acusaciones falsas contra mi y a los primeros
acusadores; después, frente a las Ultimas, y alos tltimos.” (23).

"Socrates’ establece una distincion entre los acusadores primeros y
los segundos (Meeto, Anito y Licon), diciendo que teme més a los
primeros que "a Anito y los suyos' (24). Ello nos lleva a pensar que no trata
primeramente las acusaciones de aguellos que durante afios han estado
difamandolo y extendiendo rumores sobre él, por una cuestion cronologica
(%), sho que se trata de una cuestion central. La cristalizacion de la
demanda presentada por Meleto, se debe, precisamente, a estos primeros
acusadores. Sin los rumores que se encontraban previamente extendidos
por Atenas, Anito no podria haber incitado a Medeto a presentar una
querella, ni éste hubiera podido formalizarla.

"Socrates’ se va a encargar primero de analizar como se ha formado
esa imagen que tienen los atenienses sobre é. Para elo tiene que anaizar
los mecanismos del rumor, pues los que han extendido esa fama y hecho
creer a todos que los que se dedican a investigar las cosas que investiga
"Socrates’ no creen en los dioses, son [os acusadores mas importantes (26).

Para dituar la obra platdnica en € contexto que estamos tratando
vamos a ver las caracteristicas que tiene un rumor y S estas se pueden
aplicar ala Apologia.

22 _ pLATON.: Apologia, 18 a6y ss.

23 _ PLATON.: Apologia, 18 a7-b 1.
24 _ PLATON.: Apologia, 18 b.
25 . pPLATON.: Apologia, Introduccion y notas de J. CALONGE en Didlogos. Madrid, Gredos, 1985
2xemp ., p. 149, n.1. Sostiene que Sdcrates se basa en una cuestion cronol égica para hablar primero de
estos. Sin embargo ello no es correcto, pues cuando Socrates justifica su exposicion lo hace dando dos

razones y no una como recoge la nota: "Pues también vosotros les habéis oido acusarme anteriormente y
mucho més que a estos Ultimos' (Apologia 18 €).

26 _ pLATON.: Apologia, 18 C.

Eikasa. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 8



GARCIA, Romén.: «LaApologia de Socrates como unateoriadel rumor».

5.2.2.- Caracteristicasde rumor.

¢Qué caracteristicas tiene un rumor? ¢Como funciona? Y ¢COmo se
crea?. Dgaremos para més adelante la funcién y € origen del rumor, pero
nos detendremos ahora en sus caracteristicas, que podemos ver descritas
perfectamente por Platon:

"En efecto, estos acusadores son muchos y me han acusado durante ya
muchos afios, y ademas hablaban ante vosotros en la edad en la que més
podiais darles crédito, porque algunos de vosotros erais nifios 0 jovenes y
porque acusaban in absentia, sin defensor presente. Lo més absurdo de todo
€S que ni siquiera es posible conocer y decir sus nombres, S no es
precisamente € de cierto comediografo. Los que, sirviéndose de la envidiay
la tergiversacion, trataban de persuadirnos y los que, convencidos ellos
mismos, intentaban convencer a otros son los que me producen la mayor
dificultad. En efecto, ni siquiera es posible subir agui y poner en evidencia a
ninguno de ellos, sino que es necesario que yo me defienda sin medios,
como s combatiera sombras, y argumente sin que nadie me responda’ (27).

De esta forma podemos sefiadar las caracteristicas del rumor como

(28) :

a- Persistencia: son muchos.

b.- Continuidad: me han acusado durante ya muchos afios.
c.- Anonimato: no es posible conocer y decir sus nombres.
d.- Oportunidad: cuando més crédito se le puede dar.

e.- No es posible la defensa.

f.- Sedrvedelaenvidia

g.- Tergiversa las apariencias.

h.- Trata de ser convincente y que seamos transmisores.

Es evidente que adgunas de estas caracteristicas estén
Interrelacionadas, de tal forma que una es consecuencia de la otra o la
conlleva. Asi, por ggemplo, persstencia y continuidad son dos elementos
necesarios para convencer y para conseguir hacernos transmisores. Por
otra parte, uno de los elementos por los que no es posible la defensa viene
determinado por € anonimato, aunque no sea e Unico factor determinante.

a.- Persistencia:

27 - PLATON.: Apologia, 18 ¢ 4-d 7.

28 . Establecemos la siguiente tabla como una modificacion de las caracteristicas que sefiala Kapferer,
relacionandolas con el pasaje transcrito de la Apologia. Cf.: KAPFERER, Jean-Noel.. Rumeurs, Paris,
Editions du Seuil, 1987. Trad., esp., Rumor es. Barcelona, Plazay Janés, 1989.

Eikasa. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 9



GARCIA, Romén.: «LaApologia de Socrates como unateoriadel rumor».

Un rumor, para que sea efectivo, tiene que estar ampliamente
difundido, por tanto, debe ser transmitido por muchas personas, que aungque
no sean directamente las responsables del mismo, en la medida que le dan
crédito, funcionan como amplificadoras del mismo. Esta caracteristica
refuerza otras, como puede ser € anonimato o0 que no sea posible la
defensa, en lamedida en que no se trata de desmentir a una persona.

b.- Continuidad:

Para que un rumor logre minar € prestigio de alguien o tener una
amplia aceptacion es necesario que tenga una continuidad. Si desaparece
rapidamente, éste, tendra e aspecto de difamacion y por tanto sera poco
creible. Si por € contrario, € rumor se propaga durante mucho tiempo
gozara de un cierto caracter de verdad y cada acontecimiento que ocurra
que pueda estar relacionado con € mismo |o reavivarg, dandole mayor viso
de certeza. Ante determinados acontecimientos se despiertan numerosos
comentarios, pero S estos no persisten desaparecen y no llegan a alcanzar
la categoria de rumores.

C.- Anonimato:

Una ce las caracteristicas més importantes del rumor es que no se
conoce la fuente o inicio dd mismo. El desconocimieto del origen del
rumor garantiza la imposibilidad de una defensa. Si es conocido e emisor
del rumor se le puede atacar mostrando sus intereses en que se propague o
los motivos. Incluso, aunque no los tuviera, se podria buscar € desprestigio
persona o inventar calumnias. En los EE.UU., donde existe la figura del
jurado, una de las estrategias seguidas por la defensa contra los testimonios
de los testigos consiste precisamente en desprestigiarlos bien por su vida
privada o por sus costumbres. En cambio, cuando el acusador permanece
en e anonimato no se le puede atacar, entre otras cosas, porque no se
conocen sus debilidades (intereses, intenciones, ...).

Eikasa. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 10



GARCIA, Romén.: «LaApologia de Socrates como unateoriadel rumor».

6T

: ! »
(R e e RSN E S 6L . LETTS L

Cartel dela Guerra Civil Espariola contra los rumores,
denunciando las fuentes de los mismos.

d.- Oportunidad:
El rumor se extiende cuando encuentra un medio favorable, para ello
necesita ser oportuno espacial y temporamente, es decir, conectar con

otros hechos 0 sucesos para asi tener mas crédito entre sus oyentes. El
rumor juega con las suposiciones o contenidos previos de |os usuarios.

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 11



GARCIA, Romén.: «LaApologia de Socrates como unateoriadel rumor».

e.- No esposble la defensa.

Al carecer de fuentes explicitas y funcionar por transmision oral, es
cas imposible la defensa e incluso ésta puede servir como impulsor del
mismo: a no poder utilizar su mismo medio de transmision no se llega a
aguellos que le dan crédito. El rumor se forma sobre algo que no puede ser
admitido abiertamente, la idea de secreto: es precisamente el secretismo €
que justifica e rumor, se forja porque & sujeto o grupo no estaria dispuesto
a admitir la acusacion, es ello lo que hace imposible desmentirlo con una
negacion. Es necesario llegar a la esencia del rumor y desde € mismo
rumor realizar su negacion.

"...Descartes, si, @ mismo, habia estado unos afios antes en Alemaniay los
habia buscado, pero su biégrafo dice que no los habia encontrado porque,
como ya sabemos, celaban su identidad bago falsos nombres. Cuando
regresa a Paris, después de que aparezcan |os carteles, se entera de que todos
le consideran rosacruz. Con los tiempos gque corrian no era una buena
reputacion, y también le sentaba fatal a su amigo Mersenne, que ya estaba
tronando contra los rosacruces, tachandoles de miserables, subversivos,
magos, cabalistas, dedicados a difundir doctrinas perversas. ¢Y qué hace
entonces Descartes?. Se exhibe por todas partes. Y puesto que todos le ven,
y es0 es innegable, es sefial de que no esinvisible, y por tanto no es rosacruz
(29).

- Eso es método.

- Yalo creo, porque con negarlo no bastaba. A esas dturas, s alguien se
presentabay decia buenas noches, soy un rosacruz, seguro que no lo era. El
rosacruz que respeta no lo dice, Més alin, lo niega a voz en grito.

- Pero tampoco puede decirse que quien afirma que no es rosacruz lo sea,
porque yo lo digo que no 1o soy y no por elo lo soy.

- Pero €l hecho de negarlo ya permite sospechar.

- No. Porque, ¢qué hace € rosacruz cuando ha comprendido que la gente no
cree a quien dice serlo y sospecha de quien dice que no lo es?. Pues empieza
adecir que lo es para que crean que ho lo es (39)."

29 _ se refiere Eco a gue habian aparecido unos carteles Rosacruces, en las paredes de Paris, en 1623,
anunciando el traslado de los diputados del colegio principal de la confraternidad, tratdndose de 36
hombres invisibles que tienen la capacidad de hacer invisibles a sus adeptos. ECO. U.: |l pendolo di
Foucault. 1989. Trad., espafiola: El péndulo de Foucault. Barcelona, Lumen, 1989, pp.180.

30 - 1d.

Eikasa. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 12



GARCIA, Romén.: «LaApologia de Socrates como unateoriadel rumor».

f.- Sesrvedelaenvidia

Utiliza todas las posibilidades de caracter psicolégico y los motivos
dificilmente explicitables por los sujetos que son sus transmisores, ente
ellaslacomparacion y € autorreconocimiento (32).

g.- Tergiversalasapariencias.

Se trata de construir unas nuevas apariencias, entresacadas de las
anteriores y de la tradicion historica. Para que un rumor tenga credibilidad
no puede ser totalmente inventado o carecer de toda conexion con las
creencias 0 acontecimientos ampliamente admitidos por la poblacion a la
que va dirigido. Por ello, debe tomar cosas de las creencias comunes de la
gente, que parte de ellas puedan ser ratificadas por algun tipo de autoridad
0 simplemente que haga partidarios.

h.- Trata de ser convincentey que seamos tr ansmisor es.

En todo rumor es fundamental la transmison a un gran numero de
oyentes, por elo e rumor debe ser verosimil, de tal forma que s no puede
convencer cuente con otros factores que hagan que nos convirtamos en su
medio de difusion, pues la forma de transmision es € boca a boca, y para
ello es necesario que alguno de sus e ementos nos mueva a narrarlo.

5.2.3.- Laacusacion de " Socrates' y un g emplo derumor actual.

Unavez ddimitadas las caracteristicas del rumor, pasa a establecer la
acusacion concreta, resumiéndola de tal forma que en la propia exposicion
parezcaridicula:

"<<SAcrates comete delito y se mete en 1o que no debe d investigar las
cosas subterraneas y celestes, a hacer mas fuerte e argumento més débil y
al ensefiar estas mismas cosas a otros>>. Es asi, poco méas o menos.” (32).

Incluso la referencia a Aristofanes (3), refuerza la idea de comedia
que se pretende establecer pararidiculizar a sus acusadores.

3l . cf., FUKUYAMA, F.: Theend of History and thelast man. New York, 1992. Trad., espafiola: H
fin delahistoriay €l ltimo hombre. Barcelona, Planeta, 1992.

32 _ PLATON.: Apologia, 19 b-c 1.
33 - PLATON.: Apologia, 19 c-d.

Eikasa. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 13



GARCIA, Romén.: «LaApologia de Socrates como unateoriadel rumor».

Sin embargo, € hecho de que un rumor sea ridiculo no evita que siga
extendiéndose. Pueden demostrarlo rumores mucho més cercanos en €
tiempo, como el caso de laempresas "Procter and Gamble" en la década de
los 80.

"Procter and Gambl€e", es € primer fabricante mundia de productos
de limpieza y domesticos (Pampers, Arid, Bonus, etc...). La empresa
utilizaba como anagrama un circulo, dentro del cua aparecia una cabeza en
forma de media luna creciente, representando un rostro de un dios
mitol6gico al estilo de Japiter, que mira atrece estrellas (en recuerdo de los
primeros trece estados de la Unidn). Un persistente rumor comenzo a
extenderse desde 1978, que laempresa Procter and Gamble pertenecia ala
Secta Moon, lo cual equivaliaa decir que estaba participada por € diablo.

Primeramente se dijo que & logotipo en forma de luna era una clara
ausion a la secta (34). Maés tarde los rumores se centraron en que las
estrellas componian tres seises, asi como en la barba, los rizos formaban
tres seises, es decir la cifra satanica del 666, segln una interpretacion de un
verso del capitulo trece del Libro de la Revelacion. Por lo tanto ya no
cabria duda, se trataba, no de Japiter, sino de un carnero, y por tanto, de
Satanads mismo. En Abril de 1985, con la intencion de poner fin a tan
persistente rumor, que segun los especialistas se habia originado en las
comunidades fundamentalistas del sur de los Estados Unidos,
concretamente de la region de Bible Belt (zona de la Biblia), Procter and
Gamble procedio a eliminar € logotipo del embalgje de sus productos. Sin
embargo € anagrama habia figurado en ellos desde la fundacion de la
sociedad, una de las més puritanas de los EE.UU., hacia més de un siglo

(35)_

34 _Moon en Ingléssignificaluna

35 . Este rumor esta tomado de KAPFERER, Jean-Noel.: Rumeurs, Paris, Editions du Seuil, 1987.
Trad., esp., Rumores. Barcelona, Plaza 'y Janés, 1989, pp. 33-34. Cf., también: “Procter and Gamble
Rumor Blitz Looks Like a Bomb”, Advertising Age, 53 (1982), p.68-69; ALTER, J.: “Procter and
Gamble Sues Over Satanism”, Advertising Age, 53 (1982) 1.

Eikasa. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 14



GARCIA, Romén.: «LaApologia de Socrates como unateoriadel rumor».

El ohjeta del numor satinica

EL EMBLEMA DE PROCTER & GAMBLE

Volviendo a las caracteristicas sefialadas anteriormente podemos ver
|a estructura de este rumor:

a.- Persistencia:

El rumor se extiende entre las personas que utilizan esos productos y
la empresa tiene que tomar medidas cuando € ndmero de personas gue le
dan crédito hace pdigrar las ventas. Se va intensficando vy
complgjizandose con nuevas interpretaciones del simbolo. Primero la figura
barbuda es una alusién a la luna, y esta a la secta Moon, segundo, se
Identifican tres seises en las estrellas y barba, para concluir que la imagen
representada, que pretende ser Jupiter, es la del carnero y, por tanto, la del
mismo diablo. La persistencia del rumor también tiene que ver con la
posibilidad de nuevas interpretaciones de los fendmenos elegidos, dado que
refuerzan € rumor existente y lo avivan. El procedimiento de refuerzo es
mas efectivo que simplemente la repeticion, pues a ser ya conocido €
rumor no se produce nuevamente la transmision, sencillamente por que los
posibles transmisores consideran gque ya es conocido y por tanto carece de
novedad.

c.- Anonimato:

El rumor no puede ser detectado y no se le puede buscar un
responsable, pues s bhien puede haber una persona o grupo que sea €
promotor, este no figura o se hace responsable del mismo. En € caso del
rumor que nos ocupa, laempresa gasto una cantidad importante de recursos
para saber de donde habia surgido el rumor. EI mismo tenia su origen en las
comunidades religiosas fundamentalistas del sur de los EE.UU.

Eikasa. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 15



GARCIA, Romén.: «LaApologia de Socrates como unateoriadel rumor».

b.- Continuidad:

El rumor comenz6 a extenderse desde 1978 y duré hasta que la
marca cambia € logotipo en Abril de 1985, manteniéndose constante
mediante octavillas y propaganda andnima repartida periddicamente.

d.- Oportunidad:

El rumor se extiende cuando mas crédito se le puede dar, a existir
una preocupacion generaizada por la proliferacion de sectas satanicas y
estar en el candelero la secta Moon.

e.- No esposible |la defensa.

La empresa Procter and Gamble no puede defenderse contra esta
acusacion, pues cuaquier empresa participada por € diablo no lo
reconoceria. Cualquier desmentido no tendria ninguna efectividad sobre €
publico que e habia dado crédito. Tampoco seria posible una defensa, dado
que decir que € logotipo tenia mas de cien afios y era emblema de la firma
desde su fundacién no desmiente que esté participada por la Secta Moon,
dado que aunque la fundacion de la Secta sea posterior, € diablo existe
desde € principio de los tiempos.

f.- Sedrvedelaenvidia

Ni que decir tiene que & hecho de gque se extendiese un rumor de este
tipo sobre la primera marca de productos de limpieza tiene una repercusion
inmediata en € alza de ventas de la competencia, pero tampoco debemos
olvidar que uno de los "argumentos’ que explican o refuerzan e rumor de
la participacion satanica en la empresa es su éxito en |os negocios.

g.- Tergiversalasapariencias.

En primer lugar, € logotipo tenia forma de luna lo que coincidia con
el nombre de la Secta. En segundo lugar, las estrellas podian ser € dibujo
de tres seises, asi como en la barba, los rizos formaban tres seises, lo cua
coincide con e numero biblico del 666. En € caso del rumor aludido, esta
basado en la creencia irrefutable de la verdad de La Biblia, precepto sin el
cua no se puede entender la acusacion de gque € simbolo '666" suponga
gue la empresa esta "participada por € diablo". Por otra parte, es evidente

Eikasa. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 16



GARCIA, Romén.: «LaApologia de Socrates como unateoriadel rumor».

que no existe en € logotipo de la marca ninglin "6", pero se establece una
conexion o trayectoria con las figuras de las edtrellas, |a cara barbuda tiene
forma de luna y los dos extremos acaban en cuerno, d logo tiene forma
circular, ... Todo €llo nos prepara para dar crédito a una interpretacion tan
descabellada como & rumor a que nos referimos.

h.- Trata de ser convincentey que Seamaos tr ansmisor es.

Todas las explicaciones y paralelismos que se establecen en & rumor
estdn enfocados a alterarnos, de tal forma que seamos transmisores del
mismo. El rumor no pretende convencer Sino que Seamos transmisores,
aunque para ello tenga que ser convincente. El rumor como construccion
operativa trata de establecer una trayectoria entre una serie de hechos,
interpretaciones o palabras, de tal forma que alin en € caso de que no la
creamos podamos ser transmisores de €. Una estrategia es la credibilidad,
pero no debemos olvidar que no es la Unica, 9 nosotros estamos
convencidos lo contaremos a nuestros vecinos y amigos. Recordemos que
el rumor se habia generado en una pequefia region del Sur de los EE.UU. y
rapidamente se habia difundido por todo € pais.

5.2.4. Aplicacion delateoria dd rumor ala Apologia.

"Socrates' se enfrenta en la Apologia con los mecanismos de
formacion, los motivos por los que se crean y como se transmiten los
rumores. Asi mismo va a plantear las estrategias para neutralizarlos,
sefialando |os mecanismos de lucha contra el rumor: lainformacion (36).

Platon va a establecer tres pasos en e andlisis del rumor:

a- Primer paso: admitir @ rumor y tratar de abrir
posibilidades.

El rumor supone establecer operativamente una
trayectoria en la linea de interpretacion de unos
acontecimientos. Un rumor toma determinados elementos que
no significan nada por si mismos, los combina de determinada
manera y oculta o silencia otros, y forma una trayectoria, un
p£qoj estableciendo un determinado caréacter. La “tradicion”
o »mh es la trayectoria 0 p£goj que convierte en ®goj €
10goj de un sujeto especico a un héroe. Cuando esto se

36 - PLATON.: Apologia, 19d-e.

Eikasa. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 17



GARCIA, Romén.: «LaApologia de Socrates como unateoriadel rumor».

produce, la forma de luchar contra el rumor es abrirlo, romper
la interpretacion Unica de los fendmenos. Es por elo que
"Socrates’ pide a sus conciudadanos que se informen, que
pregunten quién puede atestiguar que le ha visto y oido decir
lo que se le acusa. Sin embargo € rumor sera tan persistente
gue la uUnica forma con la que Plaién puede acabar
definitivamente con & es con e mito de la muerte de
"Socrates’ (37).

A su vez, "Socrates' sefiala que existen unos ciudadanos
gue es publico y notorio, que se dedican a"investigar las cosas
subterraneas y celestes, a hacer mas fuerte el argumento mas
débil y a ensefiar estas mismas cosas a otros' (38) que son los
sofistas que cobran por ello y esta reconocido quiénes son, por
ello, se plantea cua es € motivo para que se le juzgue ad, que
dice que no ensefia nada y no a ellos que dicen hacerlo (3°). Su
planteamiento consiste en desviar el rumor: € rumor es cierto
pero esta atribuido a una persona no adecuada.

37 . Tybout, Calder y Sternthal hicieron un experimento que ponia a prueba diversas estrategias para
disminuir los efectos de los rumores, seinvitd a una serie de alumnos aver unaserie televisiva antes de su
estreno. Al igual que en Estados Unidos, €l programa era interrumpido por la publicidad, proyectandose
entonces un spot de "McDonald's", en ese momento una de las alumnas, complice del grupo que dirigia el
experimento, comenta en voz alta a los estudiantes de la sala: "Esta publicidad de "McDonal's" me
recuerda aquel rumor sobre los gusanos. Ya sabéis que parece que esa firma utiliza gusanos en la
confeccion de sus hamburguesas'. Los alumnos estaban divididos en cuatro grupos; el primero tras el
comentario de laalumna complice, el profesor advertia que estaba prohibido hablar en la sala; el segundo
tras el comentario, el profesor sefialaba " eso es mentira, semejante bulo cae por su propio peso; ademas,
los gusanos son demasiado caros. jCuestan veinte ddlares el kilo!. Y el Ministerio de agricultura ha
hecho un estudio y se ha comprobado que "McDonald's" emplea un cien por ciento de carne de vaca. Y
ahora callaos, por favor."; el tercer grupo €l profesor responde ala alumna "Esto les parecera divertido,
pero la semana pasada fui a cenar con mi suegra a "Paul”, el famoso restaurante francés de Chicago, y
probamos una excelente salsa hecha con una base de gusanos. Bien, y ahora a callar, por favor”; en el
cuarto, al final de la proyeccién, como en los otros tres grupos, se paso un cuestionario de evaluacion de
la proyeccion y tres preguntas relacionadas con la comida "McDonald's" en este Ultimo grupo debian
afiadir donde se encontraba el establecimiento de la cadena al que solian ir, cuantas veces a afio lo
frecuentaban y si teniaterraza. En los dos primeros grupos, tanto en el que solamente se exponia el rumor,
como en €l segundo en el que el rumor era desmentido, las opiniones sobre las hamburguesas
"McDonal's" eran iguales y claramente desfavorables, mientras que las opiniones del tercer grupo en el
que se decia el rumor y posteriormente se disociabay el cuarto en el que se realizaba una reasociacion las
opiniones favorables doblaban a los dos primeros. TYBOUT, A. /CALDER, B.-J. /[STERNTHAL, B.:
"Using Information Processing Theory to Desing Marketing Strategies”, Journal or Marketing Recher, 18
(febrero, 1981) 73-79, Citado por KAPFERER, Jean-Noel.: Rumeurs, Paris, Editions du Seuil, 1987.
Trad., esp., Rumor es. Barcelona, Plazay Janés, 1989, pp.248-249.

3 . Que ha definido como su acusacion en Apologia19 b-c 1.
39 - PLATON.: Apologia, 20 c-d.

Eikasa. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 18



GARCIA, Romén.: «LaApologia de Socrates como unateoriadel rumor».

b.- Segundo paso: ponerse al lado de la trayectoria que no
cambia.

"SOcrates’, para desenmascarar |os motivos de los que le
difaman va a utilizar un nuevo giro retérico: a Apolo. Apolo es
la trayectoria por excelencia para convertir un logos en
tradicion, es la f»mh auténtica. La raiz fa- es la empleada
para e oraculo y portanto para los preceptos que éste da. No
debemos olvidar que su acusacion es de impiedad. " Socrates’
se dedica a su actividad por mandato del oréculo de Delfos (+0)
y por tanto, del dios Apolo. Pero también utiliza a dios por
gue los dioses son las unicas trayectorias que no cambian. Asi
nos cuenta que Querefonte, habia preguntado a oraculo de
Delfos s habia alguien més sabio que "Socrates', a lo cual
respondio la Pitia que nadie era mas sabio (41). "Socrates’ va a
justificar de esta forma su actividad. ¢A qué se referia @ dios
con que "Socrates’ era el més sabio, s é mismo era consciente
de su ignorancia?. "Socrates’ es el més sabio de los hombres
porque es consciente de su ignorancia, y ahi radica su
sabiduria. Mientras, los demas hombres, se creen sabios
mientras que son ignorantes. El delito de "SoOcrates' es
demostrar alos demas su ignorancia (42) y esa es precisamente
su sabiduria, la que le ha dicho @ oraculo que posee. Ataca
con esta posicion € fundamento mismo de la acusacion que es
lade introducir nuevos dioses y pervertir a la juventud. S no
educa, la acusacion es falsa. En cuanto a argumento,
podriamos pensar que aguellos gue realizan una determinada
actividad, son conscientes de ella y que podrian explicarla
megor que los que no se dedican a dla Sin embargo,
"Sbcrates’ descubre que esto no es asi:

"Pues bien, me resisto por verglienza a deciros la verdad,
atenienses. Sin embargo, hay que decirla. Por asi decir, cas
todos los presentes podrian hablar mejor que ellos sobre los
poemas que ellos habian compuesto.” (43).

4
V)

- PLATON.:
- PLATON.:
-PLATON.:
- PLATON.:

Apologia 20 e.
Apologia, 21 a.
Apologia, 21 c-e.
Apologia, 22 b.

Eikasa. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 19



GARCIA, Romén.: «LaApologia de Socrates como unateoriadel rumor».

C.- Tercer paso: demostrar € error.

Esta actividad la realiza "Socrates’ con todos los
especialistas en algun saber. Demostrando que los que se creen
sabios, no lo son en verdad. Esta actividad socrética le ha
costado cierta fama de sabio pues aguellos a quienes
demuestra que no lo son piensan que "Socrates' es mas sabio
que ellosy esto le ha ocasionado grandes enemistades de todos
aguellos que se sienten heridos en su orgullo. "Socrates' esta
intentando encontrar los origenes del rumor y la forma de
transmision del mismo.

Es esta la fuente de los acusadores primeros:

"A causa de esta investigacion, atenienses, me he creado
muchas enemistades, muy duras y pesadas, de tal modo que
de ellas han surgido muchas tergiversaciones y € renombre
éste de que soy sabio." (44)

Asi mismo, € mecanismo usado por aguellos que no
comprenden la actividad de "Socrates' es la generaizacion e
inclusion en los temas o ideas comunes del vulgo:

“Cuando aguien les pregunta qué hace y qué ensefia, no
pueden decir nada, o ignoran; pero para no dar la impresion
de que estan confusos, dicen lo que es usual contra todos los
que filosofan, es decir: <Las cosas del cielo y 1o que esta bajo
la tierra>, <no creer en los dioses> y <hacer més fuerte el
argumento mas débil>" (4%).

d.- Cuarto paso: utilizacion del método dialéctico.

Seguidamente, "Socrates’ pasa a defenderse contra los
acusadores reaes (Meleto, Anito y Licon), interrogando al
primero de ellos, Meleto. Meleto ha acusado a "Socrates' de
corruptor de menores (46). "Socrates' ha demostrado que lo
unico que @ ensefiaba era a reconocer la ignorancia. Meleto

44 _ PLATON.: Apologia, 22 e-23 a.
45 - PLATON.: Apologia, 23 e,

46 . En |a base de toda la acusacion se hallaba laidea de gue Socrates habia formado a Alcibiades y a
Critias. Alcibiades se habia pasado durante un tiempo a Esparta, tradicional enemiga de Atenas, poniendo
en grave peligro laPoalis. Critias, fue el mas violento de los oligarcas. Estas cosas no se podian poner de
manifiesto por laamnistiadel 403-4.

Eikasa. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 20



GARCIA, Romén.: «LaApologia de Socrates como unateoriadel rumor».

debe, por tanto, tener una idea clara de como debe ser la
educacion de los jovenes.

"Socrates’ comienza un interrogatorio a su acusador:

1° .- ¢Quién los hace megjores? (47).

2° .- ¢Es meor vivir entre los ciudadanos honrados o
malvados? (#8). Y ¢cOmo es posible que él corrompa a
los jovenes?.

3 .- S ¢hay quien cree que existen cosas propias de la
divinidad y no cree en los dioses? (29).

"Socrates’ demuestra con estas preguntas la fata de
consstencia de la acusacion y eso le lleva a reflexionar
nuevamente sobre los "acusadores primeros' (59). Vuelve a
ingstir en la informacion como lucha contra & rumor,
pidiendo que se le presente a algin joven que ha corrompido
(51). La prueba es algo que no resiste € rumor. Asume la
sentencia que se va a producir. Pues é va a oponer verdad y
destino, contra las caumnias y las envidias. Conoce €
mecanismo por e cua puede savarse, mediante argumentos
sensibleros, presentando a sus hijos (52). El rumor, las palabras,
se desmontan con una accién: en este caso su muerte.

"Socrates’ es declarado culpable y Méeleto pide la pena
de muerte, ello no aparece en la obra. "Socrates' tiene que
intervenir proponiendo otra sentencia. "Socrates’ ha aceptado
lasentenciay seguira oponiendo verdad a rumor, por elo vaa
ingistir en e reconocimiento de su inocenciay en ser declarado
benefactor de Atenas. Primero pide ser alimentado por el
pritaneo (53). Posteriormente, ante la insstencia de sus
discipulos, pagar de acuerdo a sus recursos economicos una

47

49

51
52

-PLATON.:
-PLATON.:
-PLATON.:
- ld.
- PLATON.:
-PLATON.:
-PLATON.:

Apologia, 23 e. Cf. nota 13.
Apologia, 25 b.
Apologia, 27 c.

Apologia, 33 e.
Apologia, 34 d.
Apologia, 36dy 37 a.

Eikasa. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 21



GARCIA, Romén.: «LaApologia de Socrates como unateoriadel rumor».

mina (54) y por ultimo, ante lainsistencia de sus discipulos, que
salen fiadores, 30 minas.

Tras la condena a muerte, "Socrates' toma nuevamente
la palabray reconstruye el mito de su viday su muerte:

"Por no esperar un tiempo no largo, atenienses, vais a tener
lafamay la culpa, por parte de los que quieren difamar a la
ciudad, de haber matado a Socrates, un sabio. Pues afirmarén
que soy sabio, aungue no lo soy, los que quieren injuriaros.”

(55) .

Socrates como nuevo héroe construye un nuevo rumor o meor dicho
lo integra en una f»mh que adquiere fuerza en eqoj mediantee p£goj.

5.3.- EL CRITON COMO TEORIA DE LA IMAGEN

"Lo verdaderamente malo de querer algo es que se lo den, a la vez
también, a todo e mundo’. En este proverbio convertia Camilo Jose Cela
Conde aquel que decia que "lo malo de querer algo es que te lo den”, a
comentar la foto de Jeff Werner sobre € lago Havasu (situado en los
Estados Unidos de América, entre Californiay Arizona), donde las aguas
rebosan de motoras y veleros en busca de un hueco imposible para la
navegacion. Un lago en € que caminar sobre las aguas no resulta nada
dificil (%6). Esta metafora es, en nuestra opinion, lo que podriamos

>4 - PLATON.: Apologia, 38b-c. Unamina correspondia, desde que Sol6n cambi6 el sistema monetario,
a436,6 gramos de plata. Para el sistema monetario Griego, puede verse: MAISCH, R./ POHLHAMMER,
F.: Instituciones Griegas. Trad., del Aleman de W. ZOTTER. Barcelona, Labor, 1931, pp.97-100.

S5 - PLATON.: Apologia38c.
56 - CELA CONDE, Camilo.; Lago Havasu. Maleficio. El Pais Semanal, 72 (1992) 26-27.

Eikasa. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 22



GARCIA, Romén.: «LaApologia de Socrates como unateoriadel rumor».

considerar € tema central del Critdn: cdmo la imagen no puede depender
de todos los sujetos que componen una sociedad, ni puede transmitir todas
sus ideas alavez, sino sdlamente aguna determinada.

Critdn ha ido a ver a "Socrates’, a transmitirle la noticia de que se
encuentra a punto de regresar la nave de Delfos, pues ha sido vista en €l
cabo de Sunio (57), cabo que se encuentra en e vértice sur del Atica (%), y a
partir de donde comenzaba la navegacion de cabotagje hasta € Pireo, por
tanto, "Socrates' va a ser g ecutado.

La introduccion, que va desde € inicio -Critdn, 43 a ala narracion
del suefio -Criton, 44 b-, nos muestra la tranquilidad y la aceptacion de
"Socrates' de la muerte como algo inevitable. Algo que no va a suceder
como coincidencia del regreso de la onomastica de Teseo, Sino que ésta
sucede porgue le ha sido revelada en un suefio. Recordemos que en la
estructura mitica, e suefio es un espacio intermedio entre los dioses y los
hombres. El suefio es € espacio de comunicacion intermedio utilizado por
los dioses para transmitir su voluntad a los hombres. Por tanto, la muerte y

57 - PLATON.: Criton 43 d.

38 - Shcrates debia morir ala Ilegada de la nave, que todos |os afios vigjaba a Delos en conmemoracion
de lavictoria de Teseo sobre el Minotauro, liberando a Atenas del tributo humano que debia pagar a
Minos, durante este viaje no se podia gjecutar aningun reo.

Eikasa. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 23



GARCIA, Romén.: «LaApologia de Socrates como unateoriadel rumor».

la aceptacion de la misma por parte de "Socrates’ es algo que queda claro
desde € inicio de la obra. Sin embargo, Critdn va a proponerle a " Socrates'
que huyay se salve, €llo dara pie a que "Socrates' exponga el motivo por €
que no lo hace. Se convierte asi € tema de la huida en una disculpa para
repasar |os conceptos y los puntos de vista que ambos dieron por buenos
durante toda su vida. Este es, segun reconocen la mayor parte de los
comentaristas, €l tema del didlogo. Sin embargo, dejar la cuestion ahi, es, a
nuestro modo de entender, no entrar a explicar e motivo por € que se
escribe esta obra. Es por ello por lo que, avanzando un paso mas,
consideramos que la reflexion efectuada en este Didlogo versa sobre €
tema de la imagen, y en concreto sobre la imagen publica. En definitiva,
baste recordar, como habitualmente se reconoce, que en estos primeros
didlogos se trata de marcar las caracteristicas fundamentales del personagje
gue con posterioridad utilizara Platdn en su obra.

Larealidad del suceso no es puesta en duda por la mayor parte de los
comentaristas de Platén y asi se acepta de una forma acritica, apelando, en
muchos casos a motivos sentimentales, cuando no de una clara toma de
partido por € personge platonico: "Socrates’. A modo de gemplo
transcribimos un comentario que sintetiza a un gran nimero de €llos:

"Parece fuera de toda duda que Socrates fue invitado a huir de la prision y
que esta invitaciéon no se limité a su buen amigo Critén ni a los forasteros
citados en 44b. Este propésito, nacido del dolor y la irritacion de los
discipulos y amigos, debid de encontrar un callado estimulo en € evidente
desagrado que muchos atenienses tenian que sentir ante la monstruosidad
gue, inevitablemente, se iba a producir.” (59).

parece poco probable que los ciudadanos de Atenas se sintieran
culpables por la condena a muerte de Socrates, por |0 menos hasta haber
leido las obras de Platon. No debemos olvidar que Socrates fue condenado
por un jurado formado por unas quinientas personas, en € cua estaban
representadas la mayor parte de las "sensibilidades’ de los atenienses, y que
el mismo Anito, acusador de Socrates, es uno de los restauradores de la
democracia en Atenas e incluso parece igualmente muy probable que ese
mismo Anito fuera e que en € afio -388 ocupd & importante cargo publico
de "stophilakos' (encargado de vigilar la venta de trigo) (6°). Asi mismo

39 - CALONGE, J.: "Introduccién a Criton de PLATON", en PLATON.: Didlogos I. Apologia, Critén,
Eutifron, lon, Lisis, Carmides, Hipias menor, Hipias mayor, Laques, Protagoras. Introduccion
general por Emilio LLEDO INIGO, trad., y notas por J. CALONGE, E. LLEDO y C. GARCIA GUAL.
Madrid, Gredos, 1985, 2reimp., pp.189-192.

60 . cf., GIANNANTONI, G.: Che cosa ha veramente detto Socrate. Roma, Astrolabio-Ubaldini.
Trad, Francisco FERNANDEZ: Qué ha dicho ver dader amente Sdcr ates. Madrid, Doncel, 1972, p.181.

Eikasa. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 24



GARCIA, Romén.: «LaApologia de Socrates como unateoriadel rumor».

parece poco probable que tanto € como los discipulos pensasen en la fuga
de éste, dado € caracter que nos presenta Platon de Socrates, que debemos
considerar suavizado para su funcion de personagje. También debemos tener
en cuenta, contra la posibilidad de que sus discipulos le plantearan la fuga,
su reivindicacion en € juicio en la gue pedia ser mantenido por € Pritaneo.
Incluso debemos tener en cuenta un argumento, a nuestro entender mas
importante, que nos da e propio Platon en boca de Critdon y es que los
discipulos de Socrates, de haber querido salvarlo a cualquier precio,
podrian haber evitado € juicio:

"Asl que yo siento verglienza, por ti y por nosotros tus amigos, de que
parezca que todo este asunto tuyo se ha producido por cierta cobardia
nuestra: la instruccion del proceso para € tribunal, siendo posible evitar el
proceso,..." (61).

Asimismo reconoce mas adelante en la obra (62) que podria haber
elegido € destierro con & consentimiento de la ciudad.

Sin embargo, no queremos hacer de esta cuestion un campo de
conflicto con tan prestigiosos eruditos, puesto que €lo nos parece poco
relevante a la hora de redlizar una interpretacion del texto platonico.
Simplemente, se trataria de sefidar que a estos efectos se establecen patias
y antipatias que, a nuestro entender, enturbian la lectura de los textos y que
apelando a una mayor objetividad de los mismos, muchas veces lo que se
consigue es traicionarlos. Por €llo, insistimos en gque, a nuestro objeto, la
personaidad de Socrates e incluso su propia existencia como hombre no
nos interesa. Por todo ello volvamos a estudio de la obra platénica.

L os argumentos esgrimidos por Criton no van a apelar a cuestiones
de tipo mora para convencer a "Socrates' de que debe huir y por tanto
salvarse, Sino que va a exponer elementos relativos a laimagen, a su propia
imagen: ¢Qué reputacion va a tener é s no emplea su dinero en salvar asu
amigo?. ¢Qué pensardn de @ € resto de los ciudadanos, s no emplea su
patrimonio en savar a un amigo?. ¢Alguien podria creer que é hizo los
esfuerzos necesarios para salvarlo y gque fue "Socrates’ mismo & que no

quiso escapar? (62).

"Para mi, S t0 mueres, no sera una sola desgracia, Sino que, aparte de
verme privado de un amigo como jamas encontraré otro, muchos que no nos

61 - PLATON.: Critén, 45 e
62 - PLATON.: Critén, 52 c.
63 - Intencionadamente consideramos aqui a Socrates como un personaje.

Eikasa. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 25



GARCIA, Romén.: «LaApologia de Socrates como unateoriadel rumor».

conocen bien ati y mi creeran que, habiendo podido yo salvarte, s hubiera
querido gastar dinero, te he abandonado. Y, en verdad, ¢hay reputacion mas
vergonzosa que la de parecer que se tiene en mas a dinero que a los
amigos? Porgue la mayoria no llegara a convencerse de que ti mismo no
quisiste salir de aqui, aunque nosotros nos esforzabamos en ello.” (84).

"Socrates’ pregunta a Criton por la importancia que tiene la opinién
de la mayoria y porgue no le es suficiente con la opinion de los més
capaces, que son los que conocen larealidad:

"Pero ¢por qué damos tanta importancia, mi buen Critdn, a la opinion de la
mayoria?. Pues los més capaces, de los que si vae la pena preocuparse,
consideraran gque esto ha sucedido como en realidad suceda.” (%5).

Critdn responde a " Socrates' gue la situacion en que se encuentran es
precisamente debida a la mayoria (66). Pero "SoOcrates' niega la mayor
considerando que la realidad es que la mayoria "hacen lo que la casualidad
les ofrece” (67) y no € ma o € hien. (A que viene este planteamiento,
después de la Ultima intervencion en la gpologia frente a los jueces?. Nos
encontramos ineludiblemente ante una obra que debe ser leida en relacion
con la Apologia, pues, s en esa primera obra Platon ataca los rumores que
sobre @ tienen los ciudadanos atenienses, en e Critdn pretende hacer una
nueva imagen de Socrates como ciudadano g emplar y demdcrata.

Tras estareflexion, que se encuentra enmarcada dentro de la doctrina
ética platénica que entiende la virtud como conocimiento (68) y por tanto
como un Aqoj, se produce un cambio de tema; se dgan los argumentos
generales para pasar a los particulares €°). Criton le plantea a "Socrates'
gue tal vez & motivo por € gue no acepta su ayuda para huir sea por las
dificultades que supone pueden tener sus amigos s son denunciados por los
delatores profesionales de la ciudad (). "SoOcrates’ reconoce que le
preocupa ese problema "y otras muchas cosas' (1), por lo que Critén hace
un nuevo intento para convencerlo formulandole los argumentos por los
que debe fugarse:

.- PLATON.: Critén, 44 b 6-c 5. Cf., también: Criton, 45 e.
- PLATON.: Critén, 44 c 6-9.

- PLATON.: Critén, 44 d 1-5.

- PLATON.: Critén, 44 d 10.

- Cf. por giemplo: Menédn, 87 dy ss.; Sofista, 228 b; Protagoras, 345 d-e; De iusto, 373 ey ss.;
Protagoras 345 b; Hipias menor, 372 d-e, 376 a.

69 - PLATON.: Criton, 44e 1.
70 _ PLATON.: Critén, 44 e 1-45 a 4.
71 _pLATON.: Criton, 45 a5.

B8 HE

Eikasa. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 26



GARCIA, Romén.: «LaApologia de Socrates como unateoriadel rumor».

1. - Se puede comprar por poco dinero a los sicofantes. Incluso
puede preparar la fuga agun extranjero de los que estan
dispuestos a ayudar a Socrates ("Simias de Tebas, Cebes y
otros muchos' de los que no se cita e nombre), con lo que no
tendran gque preocuparse por castigo que las leyes de la ciudad
determinan para € que ayuda a escapar a un preso.

2. - Seria bien acogido en muchas partes a donde fuera (se cita
concretamente Tesalia).

3. - Dgarse morir es ayudar a sus enemigos que han trabajado
para destruirlo.

4. - Supone abandonar a sus hijos, dgandoles sin la educacion de
su padre.

Critdn culmina su discurso retornando a los argumentos de la imagen
publica, tanto de la suya propia como de la de "Socrates’, ante los
atenienses, s este no se salva. Esta vez Critdn personadizara €l argumento,
es decir, recupera el discurso general desde un punto de vista subjetivo:

"Asi que yo siento verglienza, por ti y por nosotros tus amigos, de que
parezca que todo este asunto tuyo se ha producido por cierta cobardia
nuestra: la instruccién del proceso para €l tribunal, siendo posible evitar el
proceso, € mismo desarrollo del juicio tal y como sucedid, y finamente
esto, como desenlace ridiculo del asunto, y que parezca que nosotros nos
hemos quedado al margen de la cuestion por incapacidad y cobardia, asi
como que no te hemos salvado ni ta te has salvado ati mismo, cuando era
realizable y posible, por pequefia que fuera nuestra ayuda.” (72).

"Socrates" va a esgrimir que ahora no se puede desdecir toda su conducta anterior. Si esto lo
trasladamos ahora al presentey al punto de vista publicitario, la continuidad del mensaje se podria definir
como la personalidad publica de la marca. Joaquin Lorente |o explica asi en el andlisis de una camparia de
lamarca Opel:

"La personadidad publica debe estar presente en la gran campafia
institucional, y en una modesta cufia de radio para apoyar una promocién en
provincias. En € cartel de veinticuatro metros cuadrados y en € cuarto de
pagina.

No tengo la menor duda que General Motors tiene un completisimo manual
de imagen corporativa. El lanzamiento de su marca Opel en Espafia se hizo,
entre otras muchas cosas, con un gran despliegue de spots en la television

72 _ PLATON.: Criton, 45d 8-46 a 2.

Eikasa. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 27



GARCIA, Romén.: «LaApologia de Socrates como unateoriadel rumor».

gue vendian, con sobriedad alemana, la técnica alemana. Estaban
evidentemente, afiadiendo una personalidad a cuatro ruedas, un motor y una
carroceria

Pero de repente, pasados bastantes meses, aparecio en latelevision un spot
de la misma marca, promocionando un modelo utilitario, basado en escenas
de humor, novia que esta a punto de casarse cargada de tristeza, llega a la
iglesia su auténtico amor para raptala con su Opd, dla sde
precipitadamente, coge €l coche y se marcha a toda velocidad, dejando al
novio titular y a secuestrador con un pamo de narices. Todo €llo
amenizado con musica, efectosy slogan final. Muy divertido.

Pero... ¢qué tiene que ver todo esto con los centenares de millones que

antes invirtieron en su sobria técnica alemana?. ¢Cémo ayuda una campafia
asi a construir la personalidad de Opel?. Existia la imagen corporativa para
toda la Compafiia, pero licencia para sdtérsela para los directores
comercialesy los publicitarios. Posiblemente se argumentd que aguél era un
mercado joven, que la angustia de las ventas requeria otro tipo de mensgje.
Nada mas falso.
Con una buena definicion de personalidad publica, se hubiese tratado de
vender € utilitario en lenguaje interesante para los jovenes, presentando €
coche como una solucion divertida si eso era lo que querian, pero con la
personalidad de la marca

Un individuo con personalidad no se expresa con idénticas palabras ante
un consegjo de administracion, que ante la portera de su casa para pedirle que
por favor vaya a comprarle € diario, 0 hablando con sus vendedores.
Cambia la sintonia de onda para comunicarse o mejor posible con cada uno
de ellos, pero siempre es é, mantiene unas caracteristicas que hace que
todos, cada uno por separado, puedan describirlo como un gemplar humano
con una personalidad caracteristica.” (73).

Asi ve Joaguin Lorente, director de Lorente-Mussons, una de las
empresas publicitarias méas importantes del pais, la necesidad de toda marca
de establecer una personalidad pablica (un Agoj), como més importante
gue unos resultados de ventas inmediatos.

En 1990 los resultados de ventas de la casa Citréen no eran los més
optimos. Con la introduccién en € mercado de los modelos ZX y AX, se
elevaron las ventas espectacularmente. Sin embargo, desde & punto de
vista publicitario, la marca Citréen ha llevado dos campaiias paralelas; por
una parte, un spot en € que un Citrden ZX aparece en una historia de
detectives, en la cua las ideas fundamentales que se expresan son las de
rapidez, seguridad y aventura. Y por otra, la del AX, en que las ideas son
las de utilitario, juvenil, intrépido, con & dlogan de "genial". Estas tres
ideas no corresponden a la campania realizada por € equipo técnico. Asi
este desfase hace que e gran tiron tanto del ZX como del AX, no pueda ser

73 - LORENTE, Joaquin.: Casi todo lo que sé de publicidad. Barcelona, Folio, 1991, 7ed., pp.32-33.

Eikasa. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 28



GARCIA, Romén.: «LaApologia de Socrates como unateoriadel rumor».

aprovechado para la promocion de otros modelos Citrden. Incluso,
podriamos decir, aln a riesgo de ser un poco osados sin € estudio de
campo necesario, que pocos telespectadores podrian identificar los dos
modelos como de la misma marca. Independientemente de que puedan
desarrollar campaiias puntuales que obtengan buenos resultados en otros
model os, no se crea unaimagen de marca.

Este va a ser € tema de discuson que se va a establecer entre
"Socrates’ y Critdn; s se puede tomar una decisiéon puntual que va contra
toda laimagen publica anterior de " Socrates’ o no:

"Los argumentos que yo he dicho en tiempo anterior no los puedo
desmentir ahora porque me ha tocado esta suerte, mas bien me parecen
ahora, en conjunto, de igual valor y respeto, y doy mucha importancia a los
mismos argumentos de antes.” (74).

Tras establecer que no se puede contradecir la tradiciéon, € p£qgoj,
que le ha llevado atener laimagen plblica de "Socrates’, € Aqoj, se pasa a
determinar S se deben estimar todas las opiniones igualmente. S son todas
las opiniones las que crean la imagen publica o no. "Socrates’ acuerda con
Criton gue no se puede hacer por igual caso atodos, sino a los mas sabios.
S un gimnasta se dedica a escuchar la opinion de las masas y no de su
médico o entrenador, éste terminard dafiando su cuerpo (8). Tras este
argumento, Platén introduce un giro importante en € didogo: "no hay que
considerar lo mas importante €l vivir, sino € vivir bien" (76). En definitiva,
y aungque unas lineas més abgjo Platbn moraliza la cuestion, se esta
planteando € mismo tema que discutia Lorente sobre la necesidad de una
Imagen publica de marca independientemente de los avatares del mercado,
es decir, la necesidad de no dgjarse guiar por los resultados inmediatos y si
por la continuidad que es la que permite establecer un Agoj. Desde otro
punto de vista, podemos encontrar anaizado este mismo tema en los
primeros capitulos de La cultura norteamericana contemporanea de
Marvin Harris, donde se sefialan las causas de la crisis industrial de los
Estados Unidos de América que se van unidas a la aparicion de los
oligopolios (grandes empresas diversificadas), en e aegamiento de los
trabgjadores del producto final y en € nuevo tipo de gerentes
empresaridles, que ya no pertenecen a sector productivo (como
anteriormente lo eran los ingenieros), Sno que provienen del sector

74 _ PLATON.: Criton, 46 b 7-46 ¢ 2.
75 - PLATON.: Critén, 47 ay ss.
76 _ PLATON.: Critén, 48 b.

Eikasa. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 29



GARCIA, Romén.: «LaApologia de Socrates como unateoriadel rumor».

financiero (77). Todo ello determina que se busgue un interés inmediato, con
lo cual, a cabo de un tiempo se produce la crisis de la industria y €
consabido cierre. Desde la terminologia que venimos utilizando podriamos
decir que e pafoj no determina un Agoj, con lo cuad € consumidor no
puede interiorizarlo y por tanto ser fiel a un producto.

Por todo elo, volviendo a la Atenas de principios del siglo -1V,
"Socrates' va a repasar 1os argumentos que han regido toda su vida, 1o que
supone trazar un patoj, y s han sido dados por buenos para dla, s la
conducta que le propone Criton encgja con ellos. Reafirma que en ningun
caso hay que hacer  mal voluntariamente y que cometer injusticia es malo
y vergonzoso para € que la comete y que no se puede devolver lainjusticia
con injusticia (78).

Tras establecer todo esto, Platdon retoma & tema de la imagen. Si
huye sin convencer a la ciudad, supone no cumplir las cosas que ha venido
defendiendo y que son conocidas de los atenienses y traicionar aquello que
han establecido ambos como justas, por tanto su imagen publica a no
seguir esa trayectoria se deteriorara.

"SOcrates.- Digo lo siguiente, més bien pregunto: ¢as cosas que se ha
convenido con alguien que son justas hay que hacerlas o hay que darles una
salida falsa?.

Critén.- Hay que hacerlas.

Socrates.- A partir de esto, reflexiona. Si nosotros nos vamos de aqui sin
haber persuadido a la ciudad ¢hacemos dafio a alguien y, precisamente, a
quien menos se debe, 0 no?. ¢Nos mantenemos en lo que hemos acordado
gue es justo, 0 no?.

Criton.- No puedo responder a lo que preguntas, Socrates; no lo entiendo.”

(79).

Critdn dice no entender e planteamiento de "Socrates', lo cua sera
utilizado por Platon edtilisticamente para explicar la naturaleza del pacto
que se presentaba en €l parrafo anterior, en que establecia que las cosas que
se acordaban como justas con alguien habia que cumplirlas. En términos
actuales, Sartori sefidla como una de las condiciones para la democracia

77 - HARRIS, Marvin.: America Now: The Anthropology of a Changing Culture. Nueva York,
Simén & Schuster, 1981. Trad., de J. OLIVER SANCHEZ-FERNANDEZ: La cultura norteamericana
contempor anea. Una vision antropoldgica. Madrid, Alianza, 1984, especialmente de la pagina 19 a 84.

78 _ PLATON.: Crit6n, 49a 4-49e 4.
79 _ PLATON.: Criton, 49 e 5-50 a 5.

Eikasa. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 30



GARCIA, Romén.: «LaApologia de Socrates como unateoriadel rumor».

capitalista el ordenamiento juridico que es € que asegura la certidumbre

(80) .

Platon necesita introducir la personificacion de las Leyes de la
ciudad para evitar € subjetivismo que de otra manera se ocasionaria. Si
Platdn no presenta un ente objetivo, con € cual se discuta 'y sea € que
platee las cuestiones parecera que se presenta la opinion de "Socrates'
contrala opinion de Criton. "Socrates’ va a exponer su comportamiento de
nuevo y como S escapara, dara la razon a todos los que le acusaban. Que,
en definitiva, S huyera, iria contra su imagen publica, dando argumentos a
sus enemigos. Platén necesita introducir a las Leyes porque, de no ser asi,
pareceria que le importaran las opiniones de la mayoria Con la
introduccion de esta personificacion Platon pretende objetivar las
opiniones, pudiendo equipararlas alas de "los mas capaces'.

El planteamiento de Platdn es e siguiente: s "Socrates’ se fuga, lo
gue pondra en cuestion no serd una accion injusta, sino que pondra en duda
todo € sistemalega y € ser mismo de la ciudad:

"...¢No es cierto -le dicen las leyes- que, por medio de esta accion que
intentas, tienes e propdsito de destruirnos a nosotras y a toda la ciudad?.
¢Te parece a ti que puede aln exigtir sin arruinarse la ciudad en la que los
juicios que se producen no tienen efecto alguno, s no que son invalidados
por particulares y quedan anulados?...." (82).

Platdn discute la sentencia y la considera equivocada, pero no pone
en tela de juicio las leyes y la propia ciudad. Es por elo por lo que
consideramos equivocada la interpretacion de Popper (82).

Las leyes le han dado a "Socrates’ la vida, pues permitieron €
matrimonio de sus padres. Por ellas fue criado y educado (83). Han

80 - sartori sefida como una de las caracteristicas de las democracias occidentales capitalistas el
mercado y que las condiciones para que podamos hablar de un auténtico mercado son: el ordenamiento
juridico (base de la certidumbre), los empresarios (que deben ser distinguidos de los traficantes), y los
banqueros (que deben ser igualmente distinguidos de los usureros). SARTORI, G.: "Democracia y
mercado”, Claves de larazén Préctica, 30 (Madrid, 1993), p.9 y ss.

81 - PLATON.: Critén, 50 a9-b 5.

82 . Aunqgue estamos de acuerdo en gran parte con la interpretacién de Popper, quien ve claramente en
Platbn una teoria de la propaganda, no compartimos la interpretacion totalitaria de Platon,
fundamentalmente por dos motivos: el primero es que la propaganda es uno de los elementos
fundamentales de |a"sociedad abierta' y el segundo, precisamente este punto aludido, que Platén siempre
€es respetuoso con las leyes y aboga por su cumplimiento. POPPER, Karl.: The Open Society and its
Enemies. Pricenton, University Press, 1950. Trad., esp., Eduardo LOEDEL: La Sociedad Abiertay sus
enemigos. Barcelona, Paidos, 1982, 2%ed., pp.23-267.

83 - PLATON.: Critén, 50d y 51c.

Eikasa. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 31



GARCIA, Romén.: «LaApologia de Socrates como unateoriadel rumor».

permitido sus derechos ciudadanos. Las leyes mismas le han deado
libertad para ir a otra ciudad s no estaba de acuerdo con ellas (84). Y por
ultimo, las leyes mismas le permitian ir a destierro s "Socrates' hubiese
querido. Es decir: ¢Qué significado tendria en estos momentos huir?. Es
por ello que escapar supondria no cuestionar todas las leyesy € propio
sistema democratico, Sino perder la propia imagen, es decir, no ser. Las
leyes son en definitiva lo que garantiza el p£goj que a su vez permite €
Aqgoj. Sin dlas no seria posible formar nuestro carécter y nuestra propia
imagen. Sin las leyes no podriamos ser reconocidos como ciudadanos.

84 _ sSocrates, segin PLATON, Apologia 28c, no habia salido de Atenas, més que para las camparias
militares en servicio ala ciudad.

Eikasa. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006). 32



BITACORA

Bitacora se refiere a los cuadernos de navegacion; aungue actualmente se utiliceenla ‘red’ con €l
nombre de ‘blogs’ para recoger todo tipo de noticias, textos u opiniones. Del mismo modo esta seccién que
recoge lasideas generales y los fendmenos actuales, asi como las morfologias y tendencias que configuran el
mundo junto con las reflexiones que al respecto nos resultan mas destacadas. Asi pues, ni critica delibros, ni
critica de filosemas o teorias, es un intento de «navegar, orientandonos por la razoén, en el confuso océano
del presente y en cambios constantes..».

Qué, quién...Nosotros
Pelayo Pérez. Oviedo.

A partir de nuestro trabajo anterior, nuestra navegacion y sus avatares, recogidos en
esta “bitacora’, ha recorrido nuevas vias emparentadas con la “técnica, la velocidad, €
cibermundo y las nuevas prétesis del animal humano”. Recorridos, en agin caso, que
parecen obedecer a estimulos genos a nuestro primer punto de partida, pero que nos
mostrarian como la red se extiende por encima de nuestras situaciones personales,
englutiéndolas y sin que ello obedezca a ningin misterioso azar, menos todavia a una
predeterminacion u operacion inconsciente que nos llevaria a ver en todo, venga a cuento o
no, la figura de un destino ineluctable. Nada mas comun, en definitiva, que seamos nosotros
mismos los atractores que centrifuguen cuantas noticias, acontecimientos, anécdotas, etc.,
nos ocurran, cribando y seleccionando para un determinado fin aguello que consideramos
oportuno para su despliegue. Valgan estas lineas introductorias para justificar los diversos
recorridos que nuestra trama ha ido entretgiendo, aunque obedeciesen los intereses de
entonces a diversas, e incluso opuestas, rutas.

Por otra parte, las conexiones nunca son azarosas, por cuanto tampoco Sson
opuestas, dispares, agadas, dado que es uno y el mismo sujeto & que las lleva a cabo. Leer
determinados libros es una eleccion, muchas veces una imposicién, siempre un recorrido y
una conexion que entrelaza épocas, autores y temas. Pero leer y escribir son ya dos
operaciones distintas que tienen en comun la técnica de la escritura, o la escritura como
técnica, y donde estos dos polos — leer, escribir- hacen referencia a sujetos plurales, incluso
en un mismo individuo, y a tiempos distintos, a épocas diferentes y a tematicas varias...

A continuacion transcribimos las notas de lectura que ibamos tomando a medida que
avanzdbamos en el extenso y prolijo ensayo de Bernard Stiegler, € cua requeriria de una
tratamiento exhaustivo y critico a la medida de su intento, y que nosotros solo podemos
apuntar, entre otras cosas porque aln no se han publicado en espafiol los cinco tomos de la
obra en cuestion. Por otra parte, no ocultamos nuestras diferencias y € juicio critico hacia
el texto, heredero segun creemos de una hermenéutica de raigambre metafisica, sin que esto

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (Enero, 2006). 1



implique un juicio de valor negativo, cosa que de ninguna manera podemos aplicar a muy
interesante autor francés.

Nos encontramos, a ir escribiendo este comentario, con laidea de “flujoy su
devenir”, tan deleuziana, la cua utiliza exhaustivamente Stiegler, y no sélo en esta obra, en
conjuncién con las investigaciones de Gilbert Simondon, del que tendremos que ocuparnos
en otra ocasion, y sus teorias acerca de la individuacion y la transductividad, que ya
interesara también a Deleuze en su dia, y naturalmente con Derriday su deconstruccion.
Pero en Stiegler, a que accedemos parciadmente, nos parece asistir a un efecto de
“difraccion”, o es lo que nos produce a nosotros mismos, por cuanto tras € idealismo que
percibimos y a que apuntamos criticamente, nos encontramos siguiendo una senda que no
puede sino definirse como materialista, probablemente debido a nuestra misma indecision
ante e texto socavante del autor francés. La idea de flujo, tan cara a la concepcion de la
conciencia que Stiegler retoma en la configuracion de la misma por parte de Husserl,
alcanza su momento culminante en la nuevas formas teconolégicas y en € capitalismo
triunfante que someten a deseo a una desublimacion, es decir a una penuria que ya desde la
“muerte de Dios’ viene anunciando la era técnica y calculadora, que Nietzsche, Marx y
Heidegger han apostrofado cada uno desde su mirada peculiar. La defensa del espacio
pacifico imprescindible para la “existencia’ y no solo para la subsistencia, como es Europa,
acosada por los continentes que la circunscriben y la pueden llevar a una confrontacion
interna, lleva este andlisis sobre la “técnica 'y € tiempo” a su dimension préactica, politica,
desde la cual se propugna una urgente “ecologia del espiritu”, analisis que inicia aqui, en €
tercer tomo de la obra que comentamos, pero que culminara en la publicacion, proxima
entre nosotros, de los dos volumenes finaes con la que la culmina y que siguen en
publicaciones no menos corrosivas como estimulantes, como “Desconfianzay Descrétido”.

La problematica entre la gestell (y su autonomia ‘maquinica’, calculadora) y e
ereignig que hace mundo) heideggerianos articulan €l malestar de esta mundializacién de
la técnica, que homogeneiza las diferencias locales, culturales, énicas, etc.. abriendo un
espacio hipermoderno, acaso posthumano, rostros que Stiegler intenta recorrer, mostrar,
articular critica, filosoficamente.

Estas, y otras cuestiones de gran calado, son las que afronta en su espléndido
trabgjo e filosofo francés Bernard Stiegler, discipulo y amigo de Jacques Derrida, en su
obra central, divida en cinco tomos, La Técnicay el Tiempo®, y que en su primer volumen,
El pecado de Epimeteo, se enfrenta a la idea de la técnica en Heidegger mediante la
utilizacion de las categorias y andlisis del célebre antropdlogo L eroi-Gourhan.

La cuestion del origen, asi pues la del tiempo y la historia, se articulan en este
andlisis detallado del autor francés que se cimentano sblo en De la Grammatologia , Sno
sobre todo en la introduccién, debida también a Jacques Derrida, en 1961, a El origen de
la geometria® de Husserl. La escritura como técnicay como autoafeccion del escritor estan

! - Bernard Stiegler, Latecnique et letemps, 5 tomos, ed. Galilée 1994, 2005. Aqui nos centramos en los tres
tomos publicados hastahoy en espafiol por laeditorial Hiru.

2- De la Grammatologie, J. Derrida, ed. Minuit, 1967. Hay traduccién espafiolaen S.XXI, 1971.

3 - Le Origine dela Geometrie, E. Husserl , PUF, 1962.

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (Enero, 2006). 2



en la raiz misma del andlisis fenomenolégico del origen que lleva a cabo Husserl y que
Derrida deconstruye magistralmente en su aludida introduccién, pues es por medio de la
técnica de la escritura fonol 6gico-lineal que la cuestién de la geometria puede ser unay otra
vez re-activada, cosa imposible de llevar a cabo mediante otros documentos, restos,
archivos o registros prehistéricos , como pudiera ser la “escritura cuneiforme”®. Aqui, el
concepto de ortotes, como exactitud, pero también como portador del origen, utilizado por
Heidegger en su interpretacion adecuacionista'y metafisica de Platon, cobra mayor sentido
de la mano rectificante de Derrida 'y su proposicion de una “archi-escritura’. Pero los
derroteros fenomenico-idealistas, desde la monadologia de Leibniz hasta Derrida-Stiegler,
pasando por Husserl y Heidegger naturalmente, van atemperandose, rectificandose,
criticandose y ganando no solo en precision, y en preciosismo, sino en un efecto paraddjico
de los mismos. su necesaria “materializacion”. Es decir, es € materialismo filosoficamente
considerado quien aparece como la consecuencia dialéctica de estos recorridos historico-
filologicos, tecnocientificosy su analitica fenomenologica mas o menos ortodoxa. Dicho
de otra manera, € materialismo filosofico seriala verdad del idealismo fenomenoldgico.
La cuestiéon de la “adecuacion” como idea de la verdad que opera en la fenomenologia,
como intento de superar €l par epistemoldgico cartesiano del sujeto y del objeto, esta
criticada con contundencia, segun creemos, desde la perspectiva materialista del
pluralismo construccionista; pluralismo de los sujetos y de los objetos, que afecta a las
relaciones entre los mismos y que tiene precisamente en la “técnica’ su momento
operatorio esencial, puesto que los “objetos extra-somaticos’ resultan imprescindibles para
establecer esa misma relacion, de los sujetos entre si, de estos con € medio, y de los
resultados normativos y metodologicos con otros espacios del saber, como son las
“instituciones’ gque expresan y contienen la racionalidad misma de la conducta

La cuestion de las técnicas, su protesis, su orto-pedia implica la cuestion del
hombre. El qué no puede separarse del quién, en palabras de Stiegler, todo lo contrario. El
gué ( € hecho técnico) es un apriori del quién ( e hecho humano). Aqui destacan tanto los
existenciarios de Heidegger, como los estudios minuciosos de Leroi-Gourhan sobre |os
objetos técnicos y las etnias, que tienen su polo en € cerebro-mano y la afectacion
operatoria en e propio “sujeto”. Leroi-Gourhan ya en los afios treinta del pasado siglo creia
ver una relacion intrinseca, epigénetica, entre €l silex y € cortex, de donde que la
operatoriedad técnica del hominida produciria no solo el objeto-ahi, hacha de silex por
caso, sino el efecto-aqui (en el cerebro) de la corticalizaci6r. En este sentido, Stiegler nos
propone e término epifilogénesis, recogiendo asi el concepto cientifico de la metilizacion
del ADN por parte de la biologia molecular, que a su vez proviene de la relacion del
sistema nervioso 'y € medio, y e concepto técnico propio de la teoria de la evolucion
biolégica, filogénesis, y mediante el cual dariamos cuenta de como el tiempo actuante
modifica el espacio de tal acto. Esta modificacion epifilogenética seria la que produciria lo
humano. La epifilogénesis seria “una acumulacion recapitulativa, dinamicay morfogenética
de la experiencia individua (epi), que designa la aparicién de una nueva relacion entre €l

4 - “Respecto a lareactivacion, condicién de enriquecimiento de la ciencia, supone una lectura del ya-ahi
geométrico que Husserl llama ‘activa’. Semejante actividad de la lectura eslo que engendra la escritura de
una nueva enunciacion geométrica y el progreso de la geometria hacia su devenir ideal” . Bernard Stiegler,
op.cit. tomo 29, pag. 200.

°-Materiay técnica, 2 tomos, Leroi Goruhan, Albin Michel, 1945. Hay traduccion espafiola en ed. Taurus.

V ease sobre todo, del mismo autor, Le Geste et laParole, ed. Albin Michel, 1965.

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (Enero, 2006). 3



organismo y su medio, que también es un nuevo estado de la materia: s e individuo es una
materia organica y por tanto organizada, su relacién con € medio ( con la materia en
general, organica e inorganica) cuando se trata de un quién , estd mediatizado por esta
materia organizada aunque inorganica que es e organon, la herramienta con su papel
instructor ( su papel de instrumento), el qué. Es en este sentido que € quién inventaa qué
tanto como aquel esinventado por éste”®

Llegados agqui, no podemos dejar de constatar las forzadas hermeneliticas de una
cierta deriva fenomenoldgica, y de su adecuacionismo constituyente, cuando no de su
representacionismo, para hacer compatibles “materia y forma’, mediante una conciencia
transcendental constituyente que, sin embargo, implica un apriorismo radical y permanente,
un mundo transfenoménico articulado mediante las ldeas del Espacio y del Tiempo,
respectivamente. Parece que Stiegler percibe estas dificultades que el desarrollo de la
“deconstruccion derridiana” conlleva, pues incorpora a su acerbo muchos de los recorridos
de Deleuze, entre otros cuantos provienen de su obra mas incisiva a respecto, Diferencia 'y
repeticion’, asi como |os conceptos de territorializacion y desterritorializacion tallados en
su obra posterior, especiamente en Mil Mesetas, pues |a idea de rizoma® permite articular
“el plano de inmanencia’ y la pluradidad de “formas materides’ en e “plano de
trascendencia’, que en & materialismo filosofico adquiere una dimensién dialéctica y
constructiva mucho mas potente que en esta idealizacion del momento constitutivo de un
Ego transcendental que no parece poder desatenderse de su fundamento idealista originario.

Asi, en este sentido, consideramos que unicamente desde € Presente Vivo, a cua
haciamos referencia en nuestro trabajo anterior, asi como al texto husserliano La Tierra no
se mueve, podemos recuperar ambas “ideas’ precisamente por cuanto las vinculamos a los
fendmenos materiales implicados en ellasy que, por eso mismo, esas “ideas’ vuelven “ala
tierra” sobre la cual han sido construidas, talladas, en tanto que vinculadas a los fenémenos
mismos que, a su vez, “quedan salvados’ por €llas, incorporados entrelazados por la
Symploké de su propia trama. Es decir, es porque existen técnicas, ciencias, codigos,
archivos, proceso y campos pertinentes y propios en cada caso que , a despecho de su
disociacion “formal”, se mantiene una vinculacion material que podemos re-construir, asi
pues de-construir, dialécticamente e proceso mismo, € cual nos da como resultante, a
progresar por entre los fendmenos categoriaizados, formalizados, las sintesis de los
mismos, que nos aboca a una materialidad distinta, terciogenérica, “ideal” por intemporal.
Entonces, como perteneciente al tercer género de materialidad, por hablar de acuerdo con €
materialismo filoséfico, el Presente Viviente, la Historia o La Tierra, se nos presentan como
ideas sintéticas, como resultancias esenciales del proceso dialéctico material que contiene a
los dos géneros de materialidades implicadas en € anadlisis-regressus. el primogenérico y €l
segundo genérico, a cual pertenecen fendbmenos como la conciencia, la psicologia, el
habla... En & primer genero de materiaidad, por Ultimo, encontramos tanto “el silex”
material como €l cerebro neurofisiol 6gicamente considerado, asi como los organismos, las
especies vivientes, pero también las rocas, las nubes, € sistema solar...

6- LaTécnicay el Tiempo, tomo I, El pecado de Epimeteo, pags. 263-264 .
’- G.Deleuze, Difference et repetition, PUF, edicién afio 2000.
8- cfr. Rizomay Mil Mesetas pueden encontrarse edit. Pre-textos, Valencia

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (Enero, 2006). 4



S la vuedta hasta € Presenta Viviente nos plantea desde e idealismo serios
problemas ontognoseol 6gicos, es porque la “materia’ permanece en la indeterminacion
propia del monismo espiritualista, € cua ha ido intentando sodayar, desde la ménada de
Leibniz hasta la fenomenologia del Espiritu hegeliana, los problemas corrosivos que los
avances cientificos y técnicos, sociales y politicos, tecnol6gicos en definitiva, ponian ante
los ojos. la biologia, la fiscay su matematizacion, la termodinamica, la quimica y la
bioquimica, lateoria de larelatividad, la antropologiay la paleontologia, la gendmica pero
también la sociologia, la economia politica, y con todo €ello, la hiperindustriaizacion, las
revoluciones sociopoliticas, y las nuevas morfologias de ese nuevo estadio que Stiegler
denomina “industrializacion de la memoria’, mediante las tecnologias de la “luz y del
falso-dia’, como € teléfono y € cine, la fotografia y la Television, € automovil y los
vueos interplanetarios, la cibernéticay laRed etc., etc..En fin, todo cuanto parece recoger
esa supuesta convergencia de la técnica y la ciencia®, todo lo cual exige un tratamiento
interrogativo filosofico que la deconstruccion y la diferancia no pueden fundamentar,
reconstruir sin @pelar a una inmanencia transcendente.

-2.-

“ (..) y finalmente la evolucion del hombre, fésil viviente en relacion a su situacion
presente, se sirve de unas vias diferentes a las de las neuronas para prolongarse.”
Leroi-Gourhan, El Gesto y la Palabra, 1965. *°

La posicion desde la que escribimos, y desde la que leemos a su vez, siendo
materialista implica una critica de cuanto aqui resefiamos, pero no siendo este € lugar de
ensayar un pensamiento “contra’ e idealismo fenomenoldgico de los autores mentados, no
podemos sino indicar esta plataforma desde la que recorremos sus textos y destacar algunos
aspectos, eso si, que remarquen las cuestiones centrales gue justificarian nuestra critica.
Una vez dicho esto, no es menor nuestro reconocimiento y la valia que otorgamos a
trabgjos y recorridos sin los cuales € nuestro seria, ademas de imposible, en todo caso
paupérrimo. Las intuiciones, las soluciones, muchas veces heuristicas, los planteamientos,
etc..que movilizan los autores citados resultan no solo imprescindibles sino de obligado
conocimiento, pues su problemdtica compromete a la nuestra y somete a una tension
ineludible las suposiciones e hipétesis que sostenemos, pero que, en definitiva, no hacen
sino extender, enriquecer y fortalecer a esta filosofia que tiene ahi su “contrario necesario”,
el polo de exigencia mediante & cual tanto una como otra avanzan.

Asi, como indices constatativos de este idealismo destacariamos la utilizacion
estructural, y estructurante, de los términos ya-ahi, € qué o @ quién, asi como esa
utilizacion de la “exteriorizacion” de los 6rganos corpéreos, por més que se critique €l
denostado par “interior-exterior” que, es cierto, Stiegler somete a caucion, pero que
recupera mediante € uso abstracto de la proteticidad, por no hablar del uso fundamental de

°- Cfr. Véase al respecto el articulo en esta misma revista de Maria José Miranda, La idea de convergencia
tecnocientifica... Eikasia, n° 1. No menos interesante, y como ampliacion de estos presupuestos del presente
tecnol égico, es necesaria unalectura atenta del muy importante texto de Pablo Huelga Melcon, j Que inventen
ellos! Cuestiones sobre materialismo y relativismo, Editorial El Viejo Topo, 2003.

10 - EnLeroi-Gurhan, Le Geste et |a Parole, Albin Michel, 1965, pag. 75.

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (Enero, 2006). 5



ladiferanciay del diferimiento, asi como de la diseminacién, tan caros y esenciales para los
desarrollos de la deconstruccion derridiana.  En fin, los objetos, los cuerpos, las distancias,
las “discontinuidades’ y cortes que marcan, quedan subsumidos en una relacion
temporalizadora del espacio y no parecen ya tener densidad, realidad realmente existente y
es0 que & cuerpo-agui, como lugar o la tierra-aqui, por volver a los andlisis husserliano-
derridianos explicitados en El Origen de la Geometria, debieran destacar el fenbmeno del
cuerpo precisamente como primordial: es en este punto sobretodo donde anclariamos la
deriva idealizante de los andlisis deconstructivos y los problemas metafisicos derivados de
la propia fenomenologia, incluida la heideggeriana. Pese a su rigor y a su riqueza,
insistimos, a leer detenidamente estos textos audidos siempre tenemos la sensacion de
estar sobrevolando los fendbmenos materiales mismos y de quedar presos del movimiento
del ‘discurso’, del formalismo abstractivo de las palabras. La clave, a nuestro entender, y
que se explicitaen e tratamiento del escurridizo tratamiento de un Nosotros, que no puede
enmascarar la problematica relacion con e “imposible” articulado de la intersubjetividad
husserliana, radica precisamente en la dispar utilizacion de los términos disociacién, en
nuestro caso, y desvinculacién en el del Stiegler o el propio Derrida sin ir més lgjos. Pues
entonces esta desvinculacion solo se puede mantener mediante un discurso que se eleva €
mismo a la categorialogos totalizante, de forma prevaente, donde € Sujeto se manifiesta
en su mismo discurrir. Porque es desde la Lengua que puedo regresar a sus momentos e
instancias genéticas, hasta € hablante mismo y sus relaciones dialdgicas, meros soportes
carnales de la misma. El “yo” y d “td”, mediante € “qué técnico” se convierten en €
“nosotros’ cuya historicidad recogerian los documentos de todo tipo, desde “d silex al
PC"...y tras cuyas operaciones, |0s sujetos materiales, los egosy los ater egos, asi como
sus relaciones de parentesco, sociales, etcétera, quedan difuminadas, desprendidas,
despojadas de su misma materialidad, trans-formandose en partes formales de una
(archi)subjetividad que en ese imposible Nosotros parece alcanzar su objetividad...

Bernard Stiegler, desde € presente tecnol 6gicamente determinado, regresa hasta la
piedra, la madera, € silex tallado y otros materiales convertidos en “herramientas’, que se
conviertenen e “interfaz” de la materia viva, e hombre y su medio: la materia inorgénica
y la orgénica se relacionan mediante estos objetos no organicos pero organizados. Aqui, un
concepto que utilizara profusamente Leroi-Gourhan, “la autonomia del hecho técnico”,
cobra entidad estructurante al ser reutilizado por Stiegler en su mismo sentido de evolucion
de latécnicay que, por ello, en tanto que exteriorizacion de la organizacion de lo viviente
en la materia inerte organizada, gercitaria asi una supuesta dialéctica entre el hombrey €
medio ambiente, proceso evolutivo tanto de la materia viva como de la materia organizada,
en tanto que la primera herramienta es también e primer objeto para un sujeto. La mezcla
de categorias, el emergentismo latente propio de un modelo monistay epistemolégico que,
a contrario de lo que parece, no es dialéctico o no lo es materiamente, lleva atodo lo largo
de esta extensa como rica investigacion a verdaderos encajes de bolillos, de donde que €
concepto ya mentado de epifilogenesis no sea sino uno de los més notorios, precisamente
por su carécter central, esencial en el discurso steigleriano y que a su vez nos sirve como
prueba de cuanto venimos diciendo: epigenéticay filogénesis, a unirse, pretenden capturar
los fendmenos dispares, que pertenecen a categorias diferentes, como los de la técnica, la
evolucién biolégica, la biologia molecular, 1a temporalidad y la historia, etc.. por cuanto
alna bajo su rdbrica un movimiento Unico que va“del qué al quiény del quien d qué’ sin

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (Enero, 2006). 6



solucion de continuidad y sin que el movimiento dialéctico necesario e implicado realmente
aparezca por ninguna parte.

La oposicion “naturalezal/espiritu” parece sobrevolar todo el discurso steigleriano, y
cuyo movimiento acanza sus criss determinantes a entrar en e siglo XIX con la
movilizacién industrial del Mundo, que somete a las formas del saber y de la memoria a
una transformacion que tiene, en la “luz y en e presente rea” gue las nuevas tecnologias
aportan, una plataforma que reduce a “quién” a dominio descontextualizante del “qué’,
sometiendo al sujeto de la “finitud retencional”, el hombre, a una mera instrumentalidad de
la “industridlizacion de la memorid’ y sus morfologias auténomas. cibernética, soportes
numeérico, analdgicos y biol bgicos aunados, telepresencias y realidad virtual, falso-dia de la
velocidad-luz, teleméticay mundo-red, etc...mostrarian la culminacion ( hasta hoy) de ese
proceso evolutivo que la externalicion de la materia organizada viviente ha implementado
en los objetos técnicos. € recorrido desde € cuerpo humano, desde la mano que coge la
piedray la tala, acanza su apice en una realidad que podemos visuaizar en la pelicula
Minority report de Spielberg, por gemplo, donde las ficciones de M. Minsky parecen
“cobrar cuerpo”, através de la multitud de periféricos, de multiagentes que interactian en
el Mundo, asi como en las biotecnologias que actlan sobre la materia biolégica y
germinativa...

El arco que va desde la prehistoria a presente no parece ofrecer ni fisuras ni
diversidades que no puedan reducirse a ‘fogocentrismo” inspirador; parece como s la
“mente del Emperador” fuese realmente Unica y evolutiva, en € sentido primitivo y literal
del término: siendo asi que todos los cambios, todas las formas, toda la historia no seria
sino e desenvolvimiento de esa mente que inscribe “sobre un papiro ided” los
pensamientos, las inscripciones, los calculos y férmulas infinitas. El ya-ahi no seria,
entonces, SN0 ese pasado, ese origen siempre preterido y que la memorias finitas se
encuentran y en su operatoriedad des-cubren, des-envuelven como futuro, es decir, como
advenimiento. Es este caracter retencional y finito el que ampara el concepto derridiano, tan
importante aqui, de la diferancia'y del diferimiento, como condicion de la diseminacién de
las culturas y de las hablas. Parece que asistiéramos a una reconstruccion del Génesis.
creced y multiplicaros, pues no deja de ser notoria la filiacién hebrea de los mas potentes
fenomendlogos sobre los que Bernard Stiegler asienta su andlisis, € cua sustentado en la
antropologia filosdfica del Ser y Tiempo de Heidegger, a la cua somete a critica,
retomando la conciencia interna del tiempo de Husserl o e concepto de intencionalidad
que, bajo su prisma adquieren sin embargo, como e mismo autor reconoce, su condicion
aporética mas remarcada.

Y esque, pese atodo, Stiegler trata una cuestion que es fundamental en e
materialismo filoséfico y que vertebra todo su trabajo de investigacion: la cuestion de la
técnica precisamente. Cuestion no menor, accidental, y que implica a las ciencias mismas,
asi como a la relacion entre los sujetos y e conocimiento y sin la cual, entre otras, €
dudismo o las aporias del positivismo reaparecerian una y otra vez. En € caso de
materialismo filosofico, las técnicas no son meras “formas’ de transformacion de las cosas
en objetos tiles, en herramientas: |as técnicas implican a grupo, comprometen al espacio
antropoldgico en si mismo, y producen en la circularidad del mismo, “normas, reglas,
ceremonias e ingtituciones’. Una red que abre la unidimensionalidad que Stiegler nos

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (Enero, 2006). 7



muestra, a nuestro entender. Hay una roturacion del “campo antropoldgico” a partir de la
pluradidad realmente existente de elementos intervinientes. animales, cosas, grupos
hominidas. No hay un ya-ahi apriérico, desvinculado de los cuerpos, de sus relaciones y
operaciones, SiN0 que son estas precisamente las que hay que destacar, relacionar con
aquellos, por cuanto es por su proceso, por sus resultados que el “campo antropol 6gico”
llega a ser tal y desde el cual podriamos recuperar ese “quién” en cuanto “producido” mas
bien por su insercion en este “campo” que por € uso de las herramientas. Pues e campo
antropolégico mienta a los muchos, a los individuos, a las relaciones sexuales, aimenticias,
procreacionales, de supervivencia, etc..frente al medio, los animales y otros grupos,
manteniéndonos asi vinculados a los diversos espacios fenoménicos, mientras que €l
“quién” o “e qué’ se extraen, se disocian, y borran en definitiva la propia realidad
mundana gue se intenta analizar, cosa que se agudiza cuando alcanzamos el presente
tecnol 6gicamente configurado, determinado.

En este sentido, es muy notoria la analitica de la ciudad y de la ciudadania que,
atinadamente, destaca Stiegler, pero que se difuminay se muestra ambigua a ser triturada
por € aparato protético izado por e autor. La politica, de esta suerte, y pese a las
referencias atinadas a la economia, se vacia de contenidos y de actores, por medio de esta
misma pujanza performativa del tiempo-luz y del falso-dia que instauran las tecnologias
actuales, términos estos debidos a Paul Virilio que analiza en su obra Vitesse et politique™*
el “vaciamiento” parlamentario y la representatividad de los politicos como consecuencia
de la determinacion mediatica y de la “globalizacion” desterritorializante, etc...Pero queda
sin andlizar e cOmo y su instancia socioeconémica, los vinculos que e materialismo
histérico ha mostrado como “axiomas del propio proceso de produccion” y de las formas
sociopoliticas e ideolégicas correlativas a mismo, de tal suerte que lo que habria que
destacar no es @ triunfo de unas tecnologias que deshumanizarian a quién, sino coémo una
forma sociopolitica e ideol0gica, €l capitalismo triunfante, determina al quién y también al
como mediante € cua domina a Mundo. Siendo asi que “capitalismo’ es una idea
econdmico politica, una morfologia disociable pero no desvinculable de la propia dialéctica
material del Mundo.

Pues estas cuestiones atafien a las ideas tan actualizadas por Fukuyama, entre otros,
del “fin de la historia’ y del “fin del hombre”, desposeyendo a Hegel de su epocalidad
mismay q ueen Stiegler cobran una dimension critica mucho mas pertinente, no solo
por € rigor de sus planteamientos filosoficos, por su misma formacién técnica— B. Stiegler
es informatico de formacién ademés de filésofo-, sino también por su compromiso social
gue le obliga a una rectificacion constante de los excesos ideadlistas de su discurso,
uniéndose asi a otros autores contemporaneos que, aln opuestos a sus planteamientos,
como Peter Sloterdijk, los vivifican, como pueda ser e caso entre nosotros de quien mejor
ha tratado en varios ocasiones esta tematica, Felix Duque.

Stiegler logra un entrecruzamiento de los diversos campos categoriales que el
devenir histérico ha ido trazando y la fluidez de su discurso es una virtud propia de quien
ha trabajado intensamente la problematicidad planteada, que no es otra que la relacion entre
la“técnica’ y “el tiempo”, asi pues, la propia de la condicion humana, de su finitud a través

H . Vitesse et Politique, P. virilio, ed. Galilée 1975.

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (Enero, 2006). 8



de una tanatologia que estas articulaciones promueven. En este apartado, que recoge los
hilos principales del segundo tomo de la obra de Stiegler, La desorientacion, son de
destacar los andlisis de la fotografia, como tecnologia del ya-ahi que, de la mano de la obra
de Roland Barthes, La Camara Lucida'?, trata el paso de la orto-grafia originaria, la
escritura, hasta los soportes donde “la luz” inhiere y trastoca e proceso evolutivo que
parece acanzar con su novedad digital los limites antropol égicos hasta ahora conocidos.

En las Ultimas paginas de este tomo segundo de la obra de Stiegler que comentamos,
el autor retoma de nuevo e problema que desde € inicio articula su texto: € de la
“conciencia intima del tiempo”, “los objetos temporaes’, “la intencionalidad” y “la
memoria’ que en Husserl parecen haber generado una aporética que, después de los
intentos heideggerianos, es retomada por Derrida y Ricoeur, los cuales apuntalan los
presupuestos de |os cuales parte Stiegler. Asi, € mito de los titanes gemelos, Epitemeteo el
olvidadizo y Prometeo, el previsor, cobra ahora un sentido pleno cuando la finura de
andisis del autor francés se enfrenta a las paginas extremadamente arduas de Husserl, ya
sea en sus Investigaciones Logicas, ya en las que constituyen precisamente e volumen
titulado La conciencia intima del Tiempo, para abocar a filésofo aeman a sus
planteamientos Ultimos, La Crisis de las ciencias europeas y la fenomenologia
transcendental®® y El Origen de la geometria precisamente. Sera en |as primeras paginas
del tomo tercero de la obra de Stiegler donde encontraremos un resumen de los andlisis
enfrentan a Stiegler a la supuesta “ debilidad” de las oposicionesy aporias husserlianas. “
Husserl es quien ha pensado €l objeto temporal. Sin embargo, es delicado criticar a Bergson
y Deleuze en nombre de Husserl: @ mismo descuida en sus andlisis la cuestion del registro.
Hay que decir incluso que la excluye. He tratado de demostrar que con ello comete un
grave error, o que me ha llevado a formar la hip6tesis de una estructura esencialmente
cinemato-grafica de la conciencia en general, como s ésta hubiera “siempre hecho cine
sin saberlo”, para ello nos recuerda Stiegler 1o esencial de lo que establecio en € Ultimo
capitulo de La Desorientacién, “Objeto temporal y finitud retencional”#, citaremos en
extenso un resumen del mismo:

“Husserl encuentra este objeto (temporal) en 1905: es la melodia. Una melodia es
un objeto temporal en e sentido de que sdlo se constituye en su duracion. El fendbmeno de
este objeto temporal es un transcurso. Un vaso, incluso un vaso de agua azucarada, es sin
duda un objeto temporal en e sentido de que esta en el tiempo y por esta razén se encuentra
sometido a las leyes de la fisica universal y de la entropia: es temporal porque no es eterno.
Esto es cierto de todo objeto real. Pero €l objeto propiamente tempora no esta simplemente
en e tiempo: se constituye temporalmente, se trama al hilo del tiempo — como lo que
aparece pasando, como |lo que pasa, como lo que se manifiesta desapareciendo, como flujo
gue se desvanece a medida que se produce. Y es el objeto apropiado para dar cuenta del
tgjido temporal del flujo de la propia conciencia porque e flujo del objeto temporal
coincide absolutamente con € flujo de la conciencia del que es objeto”.

12 _ Roland Barthes, La Camara L (icida, ed. Paidos, 1990.
13 . E. Husserl, La Crisis..., publicada entre nosotros por la editorial Critica, 1991. Traduccién de J. Mufioz.
14 . Bernard Stiegler, Tiempoy Técnica, tomo I11: El tiempo del Cine'y la cuestion del malestar, pag.16.

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (Enero, 2006). 9



La cuestion que ahora retomara nuestro autor en este tomo |1 es la planteada en €l
analisis de la memoria, y la oposicion entre recuerdo primario y secundario en Husserl, es
decir, entre percepcion e imaginacion. Stiegler a planteado, con Derrida y Ricoeur, el
problemadel dénde delos eidos, puesto que no podemos situarlos ni € sujeto percipiente
ni en el objeto percibido, creandose ademés un hiato, o porque se crea un hiato, entre €
flujo constituyente de los recuerdos primarios y de los recuerdos secundarios ( conciencia
de imagen dira posteriormente Husserl ). Es este hiato € que modula la epimeteia vy la
solucién protética, €l ortotes que soporta asi la posibilidad tecno-16gica, segin Stiegler, que
dard paso a lo que, desde esta problematica, Stiegler Ilamara recuerdo terciario, el cual
“rellenarid’ € hiato en la percepcion actua de los objetos con datos inactual es.

Los huecos, los enfrentamientos, las oposiciones y aporias parecen asi ir
cubriéndose en cada andlisis y rectificacion del corpus fenomenoldgico de partida. Desde
nuestra lectura materialista, llegados a este punto no podemos sino remitir a la ponencia
presentada en septiembre del afio 2001 por Ricardo Sanchez Ortiz de Urbina, a proposito
precisamente de esta temética concebida bajo la rubrica del cuerpo interno y del cuerpo
externo, asi como un tratamiento muy preciso y precioso sobre las sintesis activa 'y pasiva
que Stiegler recorre aqui*® en su intento de superar los problemas que la “conciencia intima
del tiempo” le genera.

Habra que esperar a desarrollo del tercer volumen ( teniendo que en cuenta que
Stiegler haescrito , a menos, otros dos volUmenes posteriores que se publicarén en breve
entre nosotros) para confirmar nuestro diagnostico y completar e esquema que sigue ala
letra nuestro autor a partir de las ensefianzas de Derriday su deconstruccionismo

-3-

Asi pues, y ya desde las primeras paginas, € regreso a Kant nos da la clave de la
obray confirma, como deciamos, €l carécter idealista por epistemoldgico que € recorrido
critico de Stiegler despliega, sin que ello merme su potencial critico ni la riqueza sugerente
de los andlisis e ideas que pone ante Nosotros.

En este sentido, s € primer volumen gerce un regreso a “momento de la
epimeteid’ y ala solucion protética que proporciona la tehné. Es decir, si desde € presente
tecnolégico de la industrializacion de la memoria y de su soporte terciario, Stiegler regresa
mediante las investigaciones “empirico-positivas’ de un Leroi-Gourhan o de Jean Bottero
acerca de la escritura cuneiforme, o del andlisis de la fotografia por parte de Barthes, entre
otros, destacando ahi su concepto de epifilogenésis y € recorrido por la antropologia
existencial de Heidegger y su pregunta por la técnica precisamente, como ya hemos dicho,
y serd en € segundo volumen cuando gercite la reduccién-deconstruccion critica de las
investigaciones l0gicas de Husserl y de sus andlisis sobre la ‘ conciencia intima del tiempo’
y la percepcion interna y externa, asi como de las sintesis pasivas, etc..que fundamentan,

15 - Ricardo Sanchez Ortiz de Urbina, cfr. El Cuerpo y la materia, ponencia presentada por el autor en el
congreso sobre lafilosofia de Gustavo Bueno celebrado en Murciaen el afio 2003, bajo €l titulo de Filosofia y
Cuerpo, cuyas actas se publicaron en Ed. Libertarias, 2004.

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (Enero, 2006). 10



segun € autor, su hipétesis acercadel recuerdo terciario y su vinculacion con la tecnologia
actual, de donde que este tercer volumen encare los fendmenos del cine y de la television
COMO paso previo para acercarse alo que llamara el sistema mnemotécnico mundia'®l y sus
consecuencias desorientadoras y pesimistas.

El “esquema deconstructivo” se nos presenta nitido a medida que avanzamos en tan
prolija como minuciosa obra. Si nuestra lectura no comparte los presupuestos idealista del
autor, ello no empece para que reconozcamos Su potencia critica y, sobre manera, la
recuperacion filosofica de ese campo imprescindible de la “técnica’ y de sus desarrollos y
vinculaciones con e proceso mismo de la conciencia y de sus relaciones antropol dgicas,
sociales y (econdmico) politicas, es decir con la Idea misma de Mundo que la determina.
Afadiriamos que son obras como las que comentamos las ponen a prueba a propio
materialismo filosofico, por ser las que pueden enfrentarse con é en una relacion dialéctica
imprescindible para € desarrollo del pensamiento critico, de la filosofia. De esta suerte, €
regreso a Kant, tras e paso por Husserl y los existenciarios de Heidegger, es de obligado
recorrido para las intenciones del autor, 0 sea, para sustentar y desplegar su hip6tesis sobre
la hipomnesia 0 recuerdo terciario. Pues las paginas sobre €l recuerdo primario y €
recuerdo secundario ( percepcidn e imaginacién), asi como sobre la finitud retencional, y
la inadecuacién originaria de cada “yo existente”, demostrarian la aporéticadel flujo de la
conciencia en si mismo y € vacio de tal flujo y los objeto exteriores, de donde la dificultad
del donde delos eidéy del como de su vinculacion con esa misma conciencia finita que en
su constitucion en “comunidad”’ congtituird a su vez € Nosotros, etc...problemética que
Ileva a nuestro autor a enfrentarse ala conciencia de raigambre kantiana.

Y es que, a abordar e tomo tercero de su obra, Stiegler tras el paso por las
herramientas, e silex, la escritura y otros “documentos y soportes’ nos pone ante las
nuevas tecnologias dominantes desde el siglo XIX y que acanzan en e cibermundo su
“velocidad envejecedora’ parafraseando € titulo del articulo de Paul Virilio que dio pie a
nuestro anterior comentario en Bitécora 1. En este sentido, las primeras cincuenta paginas
de este volumen las dedicaréd d cine, a las técnicas de montaje, de produccién y proyeccion
gue le permiten concluir que, tras haber demostrado € descuido por parte de Husserl de la
cuestion del registro y que con ello comete un grave error, eso es lo que “me lleva a
formar la hipdtesis de una estructura esencialmente cinemato-gréafica de la conciencia en
general(..) como si esta hubiera siempre hecho cine sin saberlo(..) o que explicaria la
fuerza singular de |a persuasion cinematogréfica” 1’

Aqui, en este tercer tomo, € “malestar en la cultura’ aparece ya desnudo en su
relacién con € tiempo y las tecnologias de la informacion, de tratamiento de datos e
imégenes, de la vertiginosidad de lo instantdneo que ya aparecia con la fotografia,
captadora de la pose que encontrard en €l cine e soporte mnemotécnico, escenificado, del
flujo, alcanzando asi ese momento de desorientacion y malestar que, anticipado por la
critica “ingenud’(sic) de Horckheimer y Adorno a la “industrializacion de la cultura’,
planteaban empero un problema que Stiegler llevara hasta sus Ultimas consecuencias. €l
hecho de que la tecnologia actual, como una reinversion del concepto de tecnociencia

16 . Cfr. B. Stiegler, op.cit. pags. 219 yss.
7. Cfr. B.Stiegler, op.cit. t.111, pag.16.

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (Enero, 2006). 11



“moderno” haya hecho propio € “sistema de lo imaginario” que residia hasta ahora en la
conciencia, de donde su critica a Kant, Husserl y Heidegger respectivamente, por cuanto
desde esta perspectiva las relaciones entre ‘&l yo” y e “nosotros’ parecen trastocarse,
someterse a un nuevo reégimen de calendariedad y cardinalidad por mor de esta
instantaneidad tecnolégica que hace coincidir sincrénicamente a las conciencias y a su
flujo exteriorizado, simbolizado, digitalizado, y “reificado” por los soportes mnemotécnicos
que configuran lo que llamamos globalizacion, pero que desde nuestra posicion no
podemos considerar Sino como una mirada metafisica de las morfologias producidas por €l
dominio planetario del capitalismo triunfante y su “mercado pletérico”, pues solamente
desde las condiciones sociopoliticas y econdmicas, asi pues tecnoindustriales, podremos
enmarcar esa relacion del yo y e nosotros que deviene en un no menos metafisico
“productor-consumidor”, sin que por lo demas neguemos que ni al uno ni a otro, pero no
en tanto forma derivada de un “yo-nosotros’ que no acaba de tomar cuerpo, pese a las
referencias a la biologia, a la mano, a las herramientas, a Leroi-Gourhan o a alguien tan
caro a Deleuze, como Gilbert Simondon, € cual proponia precisamente una nueva
consideracion de los fendmenos técnicos, como sometidos a una “evolucion y una génesis’
similar ala evolucion biologica.

-Y findl.-

Hay un aspecto que hemos degjado para € fina de esta navegacion por la obra de
Stiegler: se trata de su “ecologia del espiritu”, de la dimension politica de su estudio no
exenta de nihilismo, tan caro a postmodernismo del cua parte y del que pretende dar
cuenta, sobrepasandolo criticamente, con e término “hipermodernidad’. Nietzsche y
Lyotard se dan la mano en este recorrido donde e Sistema educativo, la
descontextualizacion del sujeto y la pérdida de “ soportes a la mano” se entrecruzan con las
nuevas morfologias que las operaciones tecnolégicas de la velocidad y la luz parecen
agotar, alcanzando asi € final del devenir de una modernidad deshauciada por sus mismos
logros, por € desbordamiento de sus limites que, precisamente por su contextura digital
industrializada, eleva e “artefacto tecnologico” a la categoria operatoria de la llamada
globalizacion, la cual parece méas bien una meté&ora que una realidad definida, clara y
distinta, que sin embargo se sustenta sobre todos estos fendmenos positivos que parecen
converger en un mismo dominio, lo que Gustavo Bueno califica como “mercado
pletérico”. 18

El titulo del segundo tomo de la obra de Stiegler, La desorientacion, y las
referencias nitidas en e tercero a famoso y pesimista texto de Freud, El malestar en la
cultura, a cua dedicara un andlisis en los siguientes tomos finales de su ensayo, nos
muestran sobradamente la posicion “nihilista” del autor francés, a menos su propio
malestar ante la cultura globalizada y triunfante de un capitalismo tecnol6gicamente
implantado, sin proletariado, sin clases, sin sujeto histérico...Es necesario, sin duda, esperar

18 _ Veése al respecto su interesante contribucién a esta actualidad llamada “globalizacién” en Gustavo

Bueno: * El mito dela izquierda’ , Ediciones B, Barcelona 2003, como en “La vuelta a la caverna
Terrorismo, Guerra 'y Globalizacién”, Ediciones B, Barcelona,2 004, donde méas alla del componente
polemista e ideol 6gico de ambos textos, se desarrollan conceptos e ideas fértiles y notables al respecto.

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (Enero, 2006). 12



a que se publican las conclusiones de una obra gque, no obstante y con todo, no podemos
sino recomendar y celebrar, aunque solo sea como reconocimiento a un esfuerzo mas que
notable y fructifero que, sin ninguna duda, contribuird a esclarecer las coordenadas de
navegacion por las rutas actuales del Mundo.

Envejecido por su propia velocidad, como nos recordaba Virilio, el Mundo tiende a
Su “desaparicion”, por cuanto seguin las teoria de Leroi-Gourhan, la evolucion técnica gira
drededor de un progreso  “hacia una abstraccion cada vez mayor'® que desde hace
seiscientos afos no ha cesado de organizarse alrededor del concepto de desaparicion: de la
puesta en obra inexorable de una desposesion del Mundo, de la sustancia del mundo
viviente”.

Mucho més cauto, y mucho mas critico, Stiegler sin embargo andiza estas
posibilidad del dominio tecnocientifico actual y de “lo posible’, de la actuacion sobre €l
individuo y las morfologias biolégicas, de la autonomia tecnoldgica, del horizonte desvaido
y oscuro en € que parece ser nos encontramos, sobre todo para quienes verian ahi
confirmada la*“ muerte del Hombre”.

Dejemos, pues, las espadas en lo ato, entre la Gestell dominante y autonomizada,
capaz de succionar € espacio que hace mundo, Ereignis, y de abocar a hombre a una
posicién inhumana, mera multitud esclavizada, alimento un tanto mitico, a la manera en
gue la ya célebre Matrix degaba a la humanidad a expensas de sus propios productos
tecnoldgicos y de los éxitos de sus nuevos titanes. Desde el materialismo filosofico, aln en
su escepticismo, € vinculo ‘carnal’ entre los hombre y € sus objetos técnicos, las
relaciones implicadas en sus operaciones, permiten pensar en nuevas morfologias
mundanas, sociopoliticas, historico-antropoldgicas que no cierran ni consumen, clausuran
0 vacian la Historia precisamente, sino que la contemplan sometida a su misma dialéctica, a
la apertura a nuevas formas, haciendo bueno € célebre aserto: “ hay nuevos (otros)
mundos, pero estan en éste.”?°

9. P. Virilio, Lo que viene, pagina 19, Ed. Galilée 2002. traduccién al espariol de Miguel Lancho, Arena

libros, 2005.

20 _ No podemos aqui sino recomendar un articulo luminoso de uno de los fenomendlogos, y fisico de
formacion ademés de fildsofo, mas importantes en la actualidad. Se trata de Marc Richir, cuyo articulo
“Science et Monde de la Vie, laquestion de |’ “ethique” et de la science”, aparecido en Future Anterieur en
1990, se puede consultar en internet en http: // multitudes.samizdat.net. nos parece imprescindible para
enfocar esta problemética. Asimismo, y también en internet, de B. Stiegler, es muy fructifero su articulo:
“L’ esthetique comme arme”, en Alliage homepage, acueil du n° 53-54, en www.trinunes.com.

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (Enero, 2006). 13



Criticadelibros

Dela virtud cristiana no salen los mundos posibles.

BOFF, Leonardo.: Virtudes Para um Outro Mundo Possivel - Val. 1. Petropdlis,
Vozes, 2005, 199pp.

' Primera obra de una trilogia que pretende abordar las
cuestiones éticas de las virtudes dentro de una sociedad
globalizada. Aunque, como suele pasar dentro de la conciencia
desventurada y como es tradicion desde la fundacion de la
Filosofia politica, se parte de unas virtudes pretendidamente
existentes como la hospitalidad, la convivencia, e respeto, la
tolerancia o la paz, que se suponen desplazadas por € mundo
globalizado por e conflicto entre naciones, €l petroleo, € dinero.
Estas virtudes, que han sido abandonadas son necesarias para
| garantizar un rostro humano ala globalizacion.

Boff parte de obviedades, tales como que la globaizacion esta generando un
aumento de la pobreza y una mayor diferencia entre ricos y pobres (curiosamente la
prediccion de Marx), pero seguidamente pasa a sostener en mitos sus andlisis, ‘povo
veja sd as mesmo e se auto-afirme contra os outros, perdendo a consciencia de que
formamos uma Unica grande familia, a familia humana, junto com a comunidade de
vida, da qual somos um membro e um €elo”, por ello Boff propone en un mundo
globaizado, repleto de guerras y de egocentrismo, que una de las soluciones para
humanidad estan en la hospitalidad, y la que la paz debe partir de cada uno.

e

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006) 1



Criticadelibros

Su crimen y otros relatos sel ectos.

Marcelino Javier Suarez Ardura. Laviana

LAURINO, F. J.: Su crimen y otros relatos selectos. Erroteta. 2005. 116 pags.

Se analiza esta coleccion de relatos partiendo del supuesto de la existencia de
una interseccion basica entre la literatura en cuanto campo artistico determinado y la
filosofia. La unidad tematica, € vivo realismo y la homogeneidad antropoldgica
permiten hablar de una obra construida a partir de* fragmentos de novela”

Cuando e filosofo Gustavo Buern andizé s
publicamente ElI mito de la caverna delante de su mismo
autor en Oviedo y ante un auditorio atento y numeroso, €
escritor portugués exclamo entre sorprendido e irdnico
gue nunca hubiera supuesto que una novela suya pudiera
dar para tanto, sobre todo porque é jamés habia
pretendido decir 1o que, ali, de su obra se comentaba. Y
esta actitud del venerable escritor afincado en las
afortunadas idas del Atlantico, Igos de mostrar su sutil
menosprecio, evidenciaba precisamente que los fines
operis no tiene por qué coincidir con los fines operantis y
gue la obra se concatena con otras obras anteriores y
posteriores, sean del mismo autor 0 no, constituyendo la
sustancia misma de la sustantividad artistica. No es
posible si no comprender nada; acaso anécdotas personales como las que envuelven la
escritura de ese columnista de La Nueva Espafia que porfia por imitar a Borges.

Quiérese decir que la critica artistica ha de contar con la obra, pero que la obra,
aungue cuente con la critica en su factura, siempre se vera sobrepujada, por la fuerza de
ideas que la desbordan en tanto que atraviesan la porosidad de la misma con
independencia del autor, y como consecuencia de sus propias lecturas, es decir, de sus
filias y de sus fobias filosoficas y literarias. De otra manera: la obra de arte, en cuanto
sustantividad independiente del fuego real de lavida es €l resultado, de alguna forma, de
otras obras anteriores (propias 0 genas) y deja —visto desde €l presente- un espacio en
blanco que est4 siendo 0 sera reorganizado por otras obras. Y la critica artistica, aunque
nunca se lo represente, como efectivamente le ocurria al autor de Ensayo sobre la
ceguera, sin duda en todo momento lo estara gjerciendo. Y s la critica no tiene por qué
representarse su gercicio, aunque debiera, mucho menos deberia exigirselo al artista.
Podria decirse aqui, parafraseando otra expresion bien conocida: escultor atu cincel.

La obra artistica (la obra literaria, la escultura, € performance), por tanto, en
cuanto tal, es un “universo sustantivo” y en esta medida es analizada por los criticos.
Ahorabien, ¢acaso se agota €l andlisis de la obra de arte en lallamada critica artistica o,
en nuestro caso, critica literaria? ¢puede haber un espacio que sin quedar reducido a la

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006) 2



w Criticadelibros

critica artistica (bien histérica, socioldgica, ya linglistica, iconogréfica, etc.) latenga en
cuenta 'y, ala vez, la desborde? La respuesta debe ser afirmativa por € hecho segin e
cua la obra de arte (literaria, pictérica, fotografica, etc.) representay desarrollaideas y
conceptos que no permanecen encerrados en la inmanencia de las categorias artisticas,
sno que se desarollan y plasman en otros muchos campos del hacer humano,
incluyendo otras artes. Asi, por gemplo, las ideas de “todo” y “parte” o las ideas de
“materia’ y “forma’ no solo pertenecen a la escultura 0 a la arquitectura o a la novela,
como cuando se habla de la primera y segunda parte del Quijote que constituirian un
todo, sino que pertenecen también a campo de las Ciencias Poaliticas (totalitarismo,
partidos, Estado, regiones) etc., etc. Concluimos rgpidamente que la Ilamada critica
artistica puede verse acompafiada o complementada por un tipo de reflexiones que no se
mantienen a la misma escala que la obra, pero que tampoco forman parte de la critica
ordinaria, a menos seglin su autoconcepcion. Pues bien, a esta critica la denominamos
critica filosofica, o simplemente “filosofia del arte” para evitar e pleonasmo. De
manera que, desde la filosofia del arte, o que se le podria criticar, a su vez, ala*“critica
artistica’ es que no se declare y reconozca como lo que es; es decir, se le podria echar
en cara su impostura.

Ahora bien, critica significa criterios, decisiones —también criba-; y segin los
criterios asi sera la forma de la critica. Por minimos que éstos sean, toda reflexion
filosdfica sobre €l arte siempre gercera un sistema de criterios presupuestos. Y segun la
trabazdn y ordenacion de estos, asi serd €l sesgo de la critica filosofica. De lo cual se
deduce que hay varias clases de critica filosofica del arte y no sdlo una, pero tampoco
infinitas. ¢Significa esto que cada critica es valida en los limites de su criteriologia, de
sus presupuestos?, dicho de otro modo: ¢significa esto que explicitados los criterios, las
reflexiones que se hagan son relativas a ellos mismos? Habria que decir si, S pensamos
gue todo criterio vale, 0 sea, S somos relativistas en este asunto. Pero s pensamos que
no todo vale, s pensamos que existen criterios de verdad “ objetivamente objetivos’ —
mas repérese en gque no pPensamos una u otra cosa por un acto libérrimo de voluntad,
sino porque, ensamblados con los términos y operando con ellos, es la propia textura del
engrangje la que nos lleva a las conclusiones-; asi pues, s hay criterios de verdad
entonces habra que oponerse al relativismo.

Hay que advertir que las reservas frente a relativismo no son originarias sino
gue brotan en un campo de batalla (Bordieu) de pluralidad de visiones y concepciones
gue contienden entre si intentando imponer sus criterios. Esto se ve claramente cuando
entendemos el criterio del “todo vale” como un criterio orientado no a la armonizacion
de todas las opiniones y criterios, por la que se suspenderia la diatriba en € “agon”, sino
como un criterio més que utiliza para su propia supervivencia la forma de un
metacriterio (todo vale) por € que se homologarian todas las opiniones. Ante este
criterio, que se impone como un retrovirus suprimiendo las diferencias entre las
defensas del organismo y los cuerpos invasores, se hace necesario romper la falsa
concienciadel relativismo, el engario de losidola fori, pero también de los idola theatri,
paradecirlo con Bacon.

En este sentido, la filosofia es una racionalizacion orientada a organizar en un

sistema cartografico, a una escala precisa, las cosas mismas. Si, mutatis mutandi,
aplicamos estas cuestiones a campo artistico —al tegtro, al cine, ala masica- hemos de

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006) 3



w Criticadelibros

entender que una reflexion filosdfica ha de tener en cuenta la misma obra de arte 'y, ala
vez, s fuerae caso, € conjunto de reflexiones —estéticas, poéticas, criticas- que sobre la
obra de arte se han hecho, incluyendo como una més la del propio autor: ésta es su
“funcion catértica’ (Bueno). La critica filosofica, entonces, habria de organizar una
racionalizacion explicativa de la integridad de la obra en cuestion. Mas no de manera
libérrima porque en este caso no pasaria de ser un obra méas a lado de otra —en esto se
amparan las teorias de la intertextualidad y del deconstruccionismo-. Los criterios de la
catarsis filosofica sin duda han de ser externos, o sea, etic, pero habran de contar con los
contenidos internos, o sea, emic, de la obra misma. La objetividad de la racionalidad
filosofica estriba en su capacidad, en su potencia para organizar los contenidos de la
obray dar cuenta de ellos. Y en ese contexto dar cuenta también de las reflexiones que
otros criticos han hecho. De alguna manera, como la teoria celular ha dado cuenta de la
teoria fibrilar renacentista'y de la composicion celular del organismo mismo. Estos son
los retos que se han de cumplir, € tramite obligatorio por € que se descarta €l
relativismo.

En lo que sigue me atendré a estos criterios materiaistas y filosoficos en
acercamiento a la obra de Francisco José Laurifio, Su crimen y otros relatos selectos,
atendiendo a los dos planos que se intersectan en ella: primero, el sistema de ideas que
se gjerce; segundo, la consideracion de esta coleccidn de relatos como una obra literaria,
artistica. Espero que ustedes sepan disculparme.

Por de pronto, comenzaremos diciendo que Su crimen y otros relatos selectos
gerce una concepcion de Hombre, una filosofia del Hombre, es decir, una
Antropologia con mayulsculas. Y esto, que probablemente sea comin a muchas otras
obras literarias, se gerce aqui de una manera determinada gque intentaremos mostrar con
la mayor claridad y distincién posibles. La claridad va dirigida a desmarcarla de otras
maneras de gjercerse esta Antropologiay la distincion implicara diferenciar las partes de
su estructura interna.

Los asuntos que nos representa Francisco José en estas veinte narraciones son
asuntos humanos en toda su extensién. Los sujetos que aparecen son sujetos humanos o
gue, en todo caso, estdn asociados a los sujetos humanos. soldados medievales,
arquitectos enloquecidos, damas de compafia enamoradizas, obreros, capataces, jovenes
autostopistas, nifios, inmigrantes checos o autéctonos espafioles; pero también partes de
sujetos humanos. seres sin piernas, craneos partidos, cementerios donde hay que
suponer esgueletos o muertos. Estos sujetos humanos realizan operaciones con relacion
a otros sujetos (sean humanos, animales o cosas): hablan, se besan, cierran puertas,
golpean a otros seres humanos, copulan, asesinan, matan animales, son muertos por
animales, poseen animales de compafiia, cavan zanjas, conducen automoviles... Y para
realizar esta heterogeneidad de operaciones utilizan instrumentos o cosas. automovilesy
camiones, llaves, armas de fuego, armas blancas, herramientas, etc. En fin, toda esta
pluralidad de sujetos, objetos y acciones constituyen una textura entrelazada de
materiales antropol6gicos. Podriamos decir que toda la heterogeneidad de materiales
antropol6gicos forman la humanidad de la obra. Ahora bien, es una humanidad que
hemos presentado de manera indeterminada pero que en €l libro aparece claramente
determinada; es una humanidad que, en todo caso, no podemos prejuzgar en atencion a
la mayor objetividad de la exposicion. Empero, hay una cosa que s parece clara, a

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006) 4



w Criticadelibros

saber: s bien el narrador muchas veces atribuye e comportamiento de sus persongjes al
instinto, alarabia o alos celos estos sentimientos estén canalizados por un conjunto de
dispositivos también antropologicos, culturales, que en modo alguno son instintivos,
pues siempre hay detras normas sociaes. Y esto se ve incluso en Eutrapelia, donde se
dirige una critica a Ortega y Gasset, pues, aln siendo € relato més libre, su libertad
permanece en los cauces que ha marcado La deshumanizacion del arte por tanto, un
objeto cultural regido por normas (extrasomatico). Asi pues, creemos que no hay duda
en lo que acabamos de decir.

El material antropol6gico que tenemos disperso y desordenado —por supuesto, no
desde e punto de vista de los relatos, los cuales tienen su propio orden-, en esta
veintena de cuentos pide una organizacion o reorganizacion del mismo, pero externa a
la obra, porque, como ya hemos dicho, la obra tiene ya su propia organizacion. S
reparamos un poco en e conjunto tan heterogéneo de materiales antropoldgicos,
podremos entrever que es posible su agrupacion en tres grandes rdbricas que no son
totalmente independientes pero que, a menos, es posible disociarlas. Por un lado, hay
materiales que estan vinculados a las relaciones que los hombres mantienen entre si.
Asi, los propios hombres y mujeres que aparecen en la narracion, pero también las
relaciones laborales, los bares, |as cales, los cementerios...; por gemplo, € dedo pulgar
hacia arriba de los autostopistas remite a otros vigieros que han de interpretar, entender
y responder 0 no a ese mensgje. Por otro lado, hay una clase de materiales que nos
ponen no ya ante las relaciones de unos seres humanos y otros sino entre los seres
humanos y 1os objetos de la naturaleza; 1a lluvia que percute sobre € paraguas abierto es
un elemento de la naturaleza, pero el paraguas abierto, salvo que, por su disefio, sirva
para presentarnos ante otros sujetos, para estar en sociedad, nos pone en relacion directa
con e meteoro de la lluvia, las herramientas son materiales que nos relacionan con la
transformacion de la naturaleza, cavando zanjas, por gjemplo, incluso e metal del que
est4 congtituido un estogque sigue siendo un elemento de la naturaleza. Hay una tercera
clase de materiales que no son ni humanos ni elementos de la naturaleza, aungque en
principio podrian tener caracteristicas de ambos. Nos referimos a los animales,
ordinarios 0 extraordinarios, normales 0 monstruosos, pero también a las figuras que
pudieran tener un aura numinosa. NoOs encontramos con un gato, una serpiente, una
cabeza de cucaracha —que nos recuerda al escarabgo de Kafka un monstruo
desconocido —que resultara ser un soldado medieval-, tres cuervos; en todo caso algunos
aparecen aureolados con cualidades numinosas y actlian, acechan, acosan a los hombres
y mujeres como s estuvieran dotados de inteligencia y voluntad. En e limite los
animales nos remitiran a Dios.

Lo humano en toda su extension, en la extension antropolégica que Francisco
José Laurifio da a su obra, resuelve su heterogeneidad en una estructura trimembre que
se acoge a la terna escolastica Naturaleza, Alma, Dios. Ahora bien, esto es asi en esta
obray en otras muchas, y, S se nos permite la comparacion —y esto puede demostrarse
con ellas en la mano-, atendiendo a tal estructura, en nada se diferencia Su crimen y
otros relatos selectos de Don Quijote de la Mancha, por citar una obra no muy
conocida. La diferencia reside en cOmo se organizan entre si estas tres clases de
materiales. Si Su crimen y otros relatos selectos gerciera una concepcion antropol dgica
en la que se mantuviese la estructura trimembre de lo humano habria que decir que su
concepcion del hombre es tridimensional. Si gjerciera una concepcion que eliminase

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006) 5



w Criticadelibros

alguna de estas clases, bien omitiéndolas, ya subordindndolas a otra seria una
concepcion bidimensional. Pero estariamos ante una concepcion unidimensional si dos
de los tipos de relaciones hubieran desaparecido en beneficio de una tercera, fuese la
que fuese.

El relato que meor expresa la concepcion antropolégica del autor, una
concepcion més gercida que representada, es a nuestro juicio € titulado La Rabia; él
mismo pudiera ser considerado como el manifiesto antropologico a que se acoge todo
el libro, con independencia de las intenciones del autor. No deberia extrafiarnos que esto
sea asi, pues en la pagina 43 El Peaje) e narrador llega a decir que las‘ilusiones
humanas, con el paso del tiempo, acaban adaptandose a si mismas hasta no parecerse en
nada a las que al inicio de la conciencia vital € ser ilusionado se habia disefiado para
si”. La Rabia, pues, despliega una concepcion unidimensiona en la que la Naturaleza se
diluye y lo numinoso es reabsorbido en lo social. Es una concepcién en la que aparece
omnipresente la humanidad, €l género humano; pero no en un sentido ingenuo porque
esta humanidad es ordenada en clases sociales. La rabia que expresa el protagonista esta
canalizada por la lucha de clases. Y la comparacion con la cucaracha —que nos
recordaba al escarabgjo de Kafka-, si bien es un animal, se reabsorbe en la encarnacion
del sistema capitalista. Sin duda se nombra a Marx, Lenin y Gramsci e incluso a
Pasolini como adalides de la revolucidon (“chispa’) que, en cualquier caso, es una
relaciéon entre seres humanos. EI movimiento obrero y la lucha de clases articulan las
relaciones entre los hombres y, por elo, no se puede hablar de humanidad en general.
La primera persona del plural, “Nuestro motor”, con la que se inicia e parrafo fina
también remite ala circularidad humana. En €l resto de los relatos se profundiza en esta
concepcion antropolégica unidimensional. En El ciclo del trece, los crimenes del
arquitecto loco acaban convirtiendo a supuesto monstruo (Dios) en un verdugo (Alma)
procedente del pasado que a su vez queda clausurado por una puerta de madera
(Naturaleza). Aunque estan presentes las pulsaciones numinosas, demoniacas, y la
Naturaleza aparece controlada por la puerta de madera, el elemento dominante es €l
guerrero medieval sujetando la puerta, 1o cual ya se nos ofrece como simbolo de todo €
relato al principio del mismo. Incluso la misma engjenacion del arquitecto, la locura que
tanto aparece a lo largo de los veinte relatos, es, en este caso, una relacion del circulo
humano porque son las convenciones humanas quienes le han dado € apodo de
“arquitecto loco”. EI mismo nombre del arquitecto, Pere Sants, nos remitiria a San
Pedro como su locura nos vuelve al hidalgo Alonso Quijano, pero la cosa queda aqui.
En El Parto, tornan los tres elementos mediante una suerte de paraelismo
extraordinario con el primer relato. La serpiente (Dios) es enterrada muerta con el
estilete (Naturaleza) por su propia madre (Alma). El paralelismo consiste en que el
estilete esta a la misma distancia de la puerta de madera de lo que la serpiente esta del
verdugo, y la madre encarna el lingje sobre € que cae la losa de sujetar 1a puerta, como
el del arquitecto. Los tres elementos (Naturaleza, Dios, Alma) hacen presencia pero a
final triunfa e humano. Incluso cuando se mencionan otros animales, como
microorganismos o insectos, la perspectiva es relativa a los seres humanos. Podriamos
seguir enumerando uno a uno todos los relatos y verificariamos lo que venimos
diciendo. Su crimen y otros relatos selectos es € reino de los hombres, € reino del ser
humano que domina a la naturaleza y a los animales; los dioses son delirios humanos y
los animales propiedades. Unas relaciones humanas que sin embargo no son armonicas,
de hecho Francisco José Laurifio nos pone ante las situaciones més dispares:

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006) 6



w Criticadelibros

explotacion econdmica, inmigracién, explotacion sexua e injusticias de todo tipo
(individuos deambulando por la ciudad, procedentes de ambientes sordidos). Las
creencias religiosas son producto de la imaginacion, los personajes son agndsticos y no
ateos. No podia ser de otra manera porque € autor cita una y otra vez a Marx. Es €
marxismo de un Marx joven, acaso del Marx de los manuscritos econdémico-filosoficos,
el Marx humanista; el mismo que habria servido a los intelectuales occidentales para
criticar las paradojas del Sociaismo real, como se sugiere en la pagina 96:
“Paraddjicamente, el socialismo en el que le habian educado |e habia ensefiado a no ser
rebelde, a acatar o que decian quienes mandaban, porgque habian acabado por convertir
una ideologia de la liberacidn en practica de esclavitudes. Y ya estaba acostumbrado a
no rechistar”. En fin, una concepcién antropolégica unidimensional que, en su version
sociolOgica, social, quiere evitar los abismos del solipsismo fichteano a los que tiende a
acercarse: “Mi yo forma parte del engranaje de esta estUpida maguina, soy consciente de
elo...” (pagina 31).

Empero, e autor no se queda en la articulacion de este programa antropol 0gico
porgue los argumentos que se plantean agui perderian su urdimbre si solo se atuviesen a
una idea. Por tanto, nos encontramos con una textura filoséfica més amplia, pero
siempre orientada a bastidor antropolégico humanista que le da sentido. Por €llo, las
ideas de explotacion, amor, muerte, tiempo, etc., que desde luego también forman parte
del juego de estos relatos, quedan subordinadas, a mi juicio, a este planteamiento.

Ahora bien, dicho esto, es posible analizar esta coleccion de relatos desde otro
plano en e que se nos proyectaran aspectos (acaso sombras) de la construccién de la
obra como un discurso orientado més a la representacion que a gercicio. Atendiendo a
una perspectiva sintactica, pero sin olvidar los aspectos semanticos y pragmaticos,
cabria disociar tres componentes que en realidad aparecen fuertemente trabados lo cua
—dicho sea de paso- es un mérito del libro. Estan los términos, que evidentemente son
cada uno de los relatos, parrafos, paragrafos, etc. hasta €l nivel de las oraciones o a lo
sumo de los sintagmas gque conservan significatividad con referencia a resto de la obra
y apartir de los cuales se construyen persongjes, ambientes, cosas, acciones que resultan
ser términos fenoménicos. Luego estén las operaciones de composicion que remiten a
un sujeto que ha organizado y construido el conjunto de relatos a partir de los términos:
Y, por ultimo, estan las relaciones que cabe reconocer en la obra. Los términos, las
operaciones y las relaciones aparecen en toda obra de arte, pero en cada categoria
artistica se organizan y disponen de distinta manera; de ahi que, aunque desde distintas
artes se representen un mismo tema —e Quijote como novela, como obra de teatro,
como pelicula, como escultura, como pintura e incluso como perfomance-, cada una se
mantiene en su sustantividad propia. Esta concepcion de la obra de arte aparece gjercida
en @ libro sin perjuicio de que € autor se represente otra cosa digtinta: “Y no fue
posible tolerar la desmedida perfeccion, la sobrerrealidad que e marmol y la mano del
artista habian hurtado a mundo”, nos dice Laurifio en € relato titulado Los primeros
frios. Pero también en Meldmano podemos encontrar una reflexion sobre la musica
susceptible de ser interpretada en este mismo sentido: “-Aquellos magicos compases me
arrebataban. No sabia porqué. Poco a poco fui descubriendo que la musica es la
expresion material del tiempo, que trata de inundarnos con su armonia. Si nos dejamos
atrapar manifiesta claramente toda su crueldad. Y ese tiempo manifestado acaba
tratando de devorarnos.”

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006) 7



w Criticadelibros

Sin duda, las operaciones nos remiten a un sujeto que ha compuesto la obra con
una técnica escultorica. No es inocente, por ello, que € relato titulado Los primeros
frios construya la historia de un personaje a partir de una escultura expuesta en €l
Museo de Arte de Barcelona. Se podria decir incluso que este relato unto con
Meldmano- es & manifiesto estético de toda la coleccidon y que en ellos se propone un
modelo de construccion artistica implicito. Y es asi porque aqui vemos, ademas, como
ya hemos dicho, una consideracién de la obra de arte como universo sustantivo. Nada
importa para nuestra reflexion el contexto de descubrimiento, € fuego rea de la vida
del autor. Una sustantividad que permite su interpretacion en virtud de los criterios que
el sujeto que la contempla e interpreta establece, en cada momento de la vida, como
ocurre con la estatua de Los primeros frios. Una sustantividad con la que sdlo es posible
acabar destruyendo la obra. Por tanto, no serian las proyecciones morales de quien
contempla la obra las que ponen la interpretacion sino la obra misma, ofrecida a la
representacion, la que permite su interpretacion. Asi pues, Francisco José Laurifio
construye como un escultor, diriamos que su técnica es mucho més virtuosa, cas la de
un pulidor de lentes que conoce su trabagjo pausado y meticuloso —porque lenta es la
lectura que imponen los relatos-. Este virtuosismo se plasma en los detalles, utilizando
los procedimientos escultéricas més antiguos, dominando a la perfeccion la técnica de
los pafios mojados, como en la protagonista de El parto, o concibiendo esculturas de
grupo con un acabado helenistico y, por tanto, representando la decadencia como en Su
crimen donde la vejez se muestra en toda su descarnada obscenidad, o en €l titulado Los
primeros frios. Esta técnica escultorica se hace presente ya en € primer relato, El ciclo
del trece, como un relieve que resume en si mismo toda la historia. Las operaciones
escultorica que emplea e autor se van definiendo golpe a golpe, en cada sintagma, en
cada oracion, en cada subordinacion se notan las huellas de un cincel incansable. Hasta
las ciudades son presentadas como esculturas, como s pudieran percibirse a vista de
pajaro, como en un plano, como en una magueta. La lluvia, la niebla, e cielo son
materias escultéricas y como tales son tratadas; son blanquinegras, o grises o se cortan
como sblidos, lo mismo que s fuesen un marmol lechazo o un granito grisaceo. Esta es
la técnica que emplea Francisco José obsesivamente. Uno tiene la impresiéon de no salir
del taller del escultor, laimpresion de encontrarse con las superficies frias de la materia
rocosa. Pero la materia que se detecta aparece claramente conformada ofreciendo unas
cualidades tactiles excepcionales porque € autor la ha trabajo hasta lograr superficies
del megior Gregorio Fernandez o incluso cuando aparecen las huellas del cincel o del
martillo en la construccion de drapeados ni siquiera son deslices porque se establece su
continuidad con € conjunto de la construccién como en el Donatello vigo, e Miguel
Angedl find o @ Rodin impresionista. En suma, desde € punto de vista de las
operaciones hay un trabajo paciente y ala vez barroco que huye del pintoresquismo y de
ladulcificacion.

Desde e punto de vista de los términos estamos ante relatos de tema
completamente diverso y de accion independiente. Una autonomia que les hace
describir trayectorias divergentes. desde el punto de vista del narrador, pues unas veces
el narrador es un hombre, como en La rabia, y otras una mujer como en Comunion con
Manu; y las mas aparece un narrador impersonal que nos cuenta una historia de cuya
noticia sdlo & conoce los arcanos. Desde e punto de vista de los temas, algunos, que
me gustaria apuntar de tema gotico, aunque me resisto, o de tema social como Su

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006) 8



w Criticadelibros

crimen, El craneo partido, El bar, Amargura o No me olvides. Pero fatariamos a la
verdad sino pusiésemos de relieve el hecho segun el cua estos relatos se comunican
entre si ala manera como en una catedral se repiten los motivos escultéricos en distintos
lugares de la misma, vy, asi, los canecillos, los capiteles y las arquivoltas pueden
reproducir una misma figura revelando la mano de un mismo cantero, dando a las obras
una unidad de conjunto. Por ello es posible encontrar més de una vez e mismo cielo, la
misma lluviay lamisma neblina. A ello responde e paralelismo entre El ciclo del trece
y El parto; ello se demuestra en el caramelo que degusta Medardo en El sabor de la
sangre y que disgusta a los hijos de Martin en El peaje Pero también se verifica esta

los persongjes, algunas veces encerrados en una vida sordida, que ellos creen de
soledad, pero cuya efectividad esta dada entre los hombres. Tal es la construccion que
Laurifio nos trae a papel incorporandose a la tradicion de los Benet, Ferlosio, o €
mismisimo Cela. Nos encontramos con una ciudad precisa pero literaria. Por esta razon
podemos decir que, mediados por las operaciones de construccion, los términos de Su
crimen y otros relatos selectos remiten unos a otros, en virtud de su porosidad,
ofreciendo una unidad y entregandonos asi una obra de la que podriamos decir que esta
concebida —desde & punto de vista de los fines operis- como a partir de “fragmentos de
novela’. De ahi, que los persongjes, los ambientes y las acciones guarden un aire de
familia. No es extrafio que €l lector tenga la sensacion de estar ante los pecios de una
novela que sobrepuja tras la historia de cada relato y se cuela por los intersticios de sus
junturas.

Las cosas van tomando forma cada vez con mayor distincion, cuando atendemos
al sistema de relaciones, y va cristalizando la faz de una obra de arte. Lo primero que
hay que destacar es el compromiso realista del autor que sobresale en la factura y
acabado del cincelado. Francisco José Laurifio mira de frente a Cervantes pero también
a Quevedo, a Gadds y Aldecoa; mas hay agui un punto hiperredista que sitia las
descripciones en plena modernidad como se verificaen Su crimen: “Ciego de pasion e
impotente con su vejez a cuestas, fue precisamente e musculo de la vida € que més
marchito se vino a manifestar y cuando su pene, poco a poco blandamente hinchado, se
introdujo por fin en la vellosa vagina de la dama de pago, fallé y la fibrilacion
ventricular se transformo en el paro cardiaco que le cort6 la vida.” (p.25) Por mucha
fantasia que se introduzca a través de los cuentos més —por decirlo asi- mégicos, no
puede desprenderse del compromiso redlista, porque redista es la descripcion del
caserdn de lacalle Fernan Lainez y redlista es el paisge que se pintaen Anda; incluso
cas parece que debemos protegernos nosotros de la humedad que impregna la bateria
de nichos més apartados de El parto. Y, sin embargo, e “realismo hiperredista’ que
tragpasa toda la novela no es 6bice para que aparezca la locura —como una idea presente
en mas de un relato- desde € primer momento. El arquitecto que restaura € caseron de
lacalle Ferndn Lainez se vuelve loco, y como a loco tratan a destructor de Els primers
freds del Museo de Arte Moderno de Barcelona. De locura, al menos hasta € fina, esla
situacion de El bar; practicamente loco se vuelve  melémano, aungue con € tiempo
parezca recuperarse. Los 0jos humanos de la serpiente de El parto miran de forma
airada, como loco, y sonrisa de loco tenia el hombre que deambula sin piernas en Anda.
El apéndice nasal de Ortega y Gasset se describe como demencial en Eutrapelia. Una

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006) 9



Criticadelibros

“locura objetiva’ parece la situacion de No me olvides y loco esta quien, en un delirio
hipostésico, se enamora de un retrato y asesina a su compafiera en Metafisico recuerdo
en gris. Por ultimo, loco de celos hubo de creer € juez a Anselmo para considerar la
atenuante del crimen que se le imputd en El craneo partido. Sélo en un ambiente tan
insistentemente realista puede aparecer la locura tan nitidamente recortada para
manifestar la presencia del Otro.

Asi pues, latrama de relaciones se estructura entre |os dos polos: € principio de
laredidad y € principio de la locura; y, en virtud de ellos dos, se asienta e compleo
nudo de las relaciones humanas. Unas relaciones que, como hemos dicho, en su
circularidad dominan a la Naturaleza y no necesitan a los animales numinosos ni
siquiera a Dios, pues, en todo caso, es dios € que “necesita del humano”, abundando,
por tanto, en su concepcion antropol dgica unidimensional .

En fin, Su crimen y otros relatos selectos, desde la perspectiva de los fines
operis, se configura segun una estructura que le confiere unidad por encima de la
multiplicidad de relatos y situaciones. La pluralidad a la que hace mencion € titulo, “y
otros relatos selectos’, se manifiesta una en virtud de la porosidad de los términos, o
cual, en principio, No es ni negativo ni positivo. Se pone de manifiesto que hay una
concepcion implicita de totalidad y que la obra de arte que construye Francisco José
Laurifio va cristalizando su sustantividad en cuanto tal. Esta arquitectonica -sin
paradojas- se levanta conforme a operaciones andlogas a las del escultor que, por
momentos, es un pulidor de lentes. El resultado final nos ofrece un mundo, € universo
de esta obra de fragmentos de novela, en € que la redidad se yergue frente a la locura
Una redidad cementada con ideas filosoficas que urden una Antropologia
unidimensional. Los términos, las operaciones y las relaciones se dan por encima de la
voluntad del autor, a margen de los fines operantis que constituyen € fuego real de la
propia vida

E;_;

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006) 10



Criticadelibros

BADIOU, Alain.: Le SiécleParis, Ed. Seuil, 2005. Por Pelayo Perez.

Alain Boiou ' Alain Badiou es ya suficientemente conocido como para no
ol tener que hacer una presentacion de este filésofo francés, aunque
sospechamos no suficientemente leido y apreciado entre nosotros Sin
embargo, desde la aparicién en 1988 de su obra central , El Ser y El
Acontecimiento ( hay traduccion a espafiol en la editorial Manantial)
, Badiou no ha dejado de estar presente tanto en el panorama europeo
como en € norteamericano, donde es muy apreciado pese a su
radicalismo, o tal vez por elo. Discipulo de Althusser, conoce y
recorre desde los afios cincuenta la obra de Jacques Lacan, el cua
Stara preﬁente en todos sus recorridos, como también Deleuze con quien mantuvo una
extrafa relacion. Novelista, dramaturgo, poeta, su ontologia matematica, lo sitia en un
platonismo materialista, radical y de “izquierdas’.

En los Ultimos afios del pasado siglo, Badiou impartié una serie de
conferencias en el Collége de France que componen este libro lUcido y corrosivo,
mediante € cual € filésofo francés nos obliga a reconsiderar, de modo muy clasico, la
cuestién basica: “¢ qué esun siglo?” Badiou pone limites “a suyo”: desde la primera
guerra mundia hasta 1980, a resto y hasta hoy en dia le corresponde € apelativo de
Restauracion. La “barbarie”, € crimen, los totaitarismos, la “cuestion del hombre”
aparecen bgjo un prismade talado muy fino através del andlisis de las figuras mayores
del siglo: de Leniny Stalin a Mao, del nazismo a mercado triunfante, del vaciamiento
de “lo imaginario” ala “pasién por lo rea” que, en clave lacaniana, dominaria este
siglo sido. Las subjetividades, y € andlisis de alguno de sus hitos, desde Pessoa a Celan,
pasando por Brecht, permiten reflexionar sobre las atrocidades “objetivas’, y sobre las
trampas del discurso triunfante.

La muerte de Dios, asi pues la del Hombre, cierran un libro imprescindible.
Sartre, al fondo Heidegger, y Foucault trenzan esta Gltima urdimbre nihilista que tiene
su trama dispuesta en € siglo XIX, en Nietzsche y la voluntad de poder, en €
superhombre. Pero Badiou no encuentra por ninguna parte a ese hombre nuevo, sino al
“hombre natural” de un humanismo biologizante, naturalista, €l que promueve las
“biogticas’, la*“calidad de vida’, € ecologismo y lavueltaala “naturaleza’, de ahi lo de
la Restauracion, y el antiguo régimen. Provocador y buscando € escandalo, @ mismo
lo confiesa, es ademéas y por ello, necesario, una reconciliacion con el compromiso y el
radicalismo politico-filosofico.

Pese a que sus propuestas son criticables, y en algunos casos dificilmente
sostenibles, Badiou es necesario, un espacio abierto y un gercicio de filosofia mayor
donde la“pasion de lo real” se articula con una no menor “pasion por la verdad”, de ahi
gue su imaginario haya encontrado un aparato simbolico extremadamente poderoso y
estimulante para sus lectores, los cuales debemos agradecerle este gjercicio obligado de
reflexion critica

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006) 11



m Critica de libros
[

¢ Y por que?
Roman Garcia. Oviedo

MARINA, José Antonio.: Por que soy cristiano. Barcelona, Anagrama, 2005, 153pp.

Hace algln tiempo San Anselmo de Aosta
formul6 el denominado «argumento ontoldgico», en
el que plante6 una version interesada del principio
de identidad. En la actualidad parece que se intenta
reivindicar este tipo de argumentacién, como por
ejemplo, en publicaciones como Espafia no es un
mito, en la que se formula taxativamente que la
palabra «Espafia» no es un mito porque “existe” e
igualmente, se concluye en Porque soy cristiano,
que «EI cristianismo, como todas las creaciones
culturales, no tiene esencia, sino historia», tesis que .
si la memoria no me falla reformula una de un autor Por qué soy
anterior, que si tenia sentido, en este caso, la cristiano
devalla y convierte en la tautologia de Aosta.
¢Existe algln producto que no sea cultural?.
Incluso, a riesgo de ser quemado en la hoguera (¢0
no se refiere a ese proceso cultural?), dados los &
tiempos que corren, si Dios existiese, el mundo ¢no oot Aot
seria una creacion cultural?.

José Antonio Marina

» g —

;e

El cristianismo, como fendmeno cultural, es una metafora que de interpretarse
como lo hace Marina, como una “creacion coral”, deberiamos decir que se trata de un
coro en el que cada uno canta por su lado lo que, como es evidente, desafina como
definicion.

La confusién terminoldgica que arrastra el concepto de cristianismo, no es una
cuestion casual, sino plenamente intencional. En un principio, “cristianismo” es un
amplio movimiento que el propio Marina se encarga de desligar de instituciones y
procesos, llegando a identificarse con ateos como Russell; pero no muchas paginas mas
alla (p.12), el cristianismo, establecido como un proceso historico, se va identificando
con el catolicismo y reconociendo simplemente la escisién protestante. Para nada se
habla de la iglesia ortodoxa como siempre desconocida para los espafioles que se situan
a favor o en contra del catolicismo espafiol. No deja de parecernos, mas vergonzoso Si
cabe, el intento de ocultar y de presentar como victima al verdugo, pues citando a
Bonhoeffer, tedlogo protestante asesinado por los nazis, parece que se olvida el
colaboracionismo de la iglesia catolica con Hitler, primero con su papel decisivo en la
anexién de Austria al Reich, y mas tarde con la complicidad del silencio en el
exterminio y finalmente con el ocultamiento de los nazis.

Si la libertad es como la define José Antonio Marina: «la posibilidad de
liberarnos de lo ya sucedido» (p.13), la tarea de la filosofia, del hombre seria, al

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006) 12



Critica de libros

contrario de lo que sefiala Marina, la tarea indicada por Nietzsche y Sartre: la de
liberarse de esas cadenas que nos arrastran al pozo inmundo de la ignorancia.

En alguna ocasion hemos sefialado que una forma de manipulacion fotografica
es la propia fotografia en la medida que selecciona el recuadro que fija dejando fuera el
resto. Elegir un recuadro ejerce la manipulacion de no tratar otro. En este sentido,
considerar que uno de los problemas fundamentales de nuestra sociedad es la religion es
considerar que este es mas importante que el hambre en el mundo, la globalizacion, la
guerra, el problema medioambiental o el cambio climatico.

Pretender que existe un Jesus no Teoldgico, es considerar que el Nuevo
Testamento es un documento al margen de la teologia; es querer ignorar,
intencionadamente o no, que los cuatro testamentos son fijados por el Concilio de
Nicea. Pretender dar mas credibilidad a Flavio Josefo que a Monty Piton sobre la vida
de Jesus, es ignorar que Flavio Josefo (37 a 100) no conocio a Jesus (aprox. 4 a 37) al
igual que Monty Piton y que Josefo realice una biografia demuestra un interés
especifico, a la vez que no cuenta ni con la documentacién, ni la metodologia para hacer
una versioén critica. Por otra parte, la teoria de la doble verdad no es planteada por
primera vez con Marina.

El capitulo primero, del libro Por qué soy cristiano, esta dedicado a realizar un
recorrido sobre las distintas interpretaciones sobre Jesus, intentando saber si se puede
establecer si es posible hablar de un Jesus historico. La falta de un método unido a una
toma de posicién de partida, hace que las distintas teorias aparezcan como una sucesion,
unas unidas a otras como si de una riestra de ajos y cebollas se tratara. ES un recurso
muy utilizado en la actualidad para superar la falta de método, e incluso para justificar
un cierto relativismo que crea una époje en el lector y permite la identificacion con la
tesis del autor.

El problema del tratamiento de la figura de JesUs recuerda ampliamente a la
denominada «cuestion socratica» y creemos que se trata en definitiva de la problemética
que ya hemos tratado en otra parte (cf. «El personaje y la imagen», Eikasia. Revista de
Filosofia n°0). Afadiriamos a lo expuesto sobre el personaje y la imagen en Socrates
que, en la descripcion que hace Marina sobre Jesus, existe un problema de alteridad en
la medida que el testimonio y la creencia no estan referidos a fuentes directas sino que,
en todo caso, hacen referencia a la creencia en el testimonio de otro que se presenta
como directo. Yo hago un acto de fe sobre el testimonio del evangelio que, en el mejor
de los casos, es un testimonio de alguien que lo oy6 de otro, cuestion que ya critica
ampliamente Platon en la introduccion al Banquete.

En el capitulo Il, titulado «a vueltas con la experiencia», Marina confunde
abiertamente experiencia con vivencia, pero a nuestro entender, es una cuestion mas
grave si cabe tratar un problema como de experiencia cuando de lo que se trata es del
problema de la verdad. Desde la concepcidn positivista, de la que nuestra sociedad esta
ampliamente influida, experiencia es sindnimo de verdad. O lo que es lo mismo: no pide
una demostracion. En alglin momento llega a decir: “la ciencia es experimental” (p.43),
como si los desarrollos tedricos 0 una suma de ecuaciones fuesen pura experiencia.

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006) 13



Critica de libros

La diferencia de la experiencia de la ciencia (experimento) y de la experiencia
religiosa (vivencia) radica fundamentalmente en su repetibilidad, pero también en la
sustituibilidad del sujeto que realiza el experimento.

Marina utiliza el aleman para explicar un determinado sentido del término
experiencia, justo la que supone la palabra erfharen, que significa “viajar por todo el
pais”. Pero en espafiol, resulta mas clarificador distinguir entre el viajero que «pasa por
un lugar» de aquel que «el lugar pasa por él». Pero ademas, Marina termina asimilando
la experiencia con la vivencia, a pesar de las referencias a su maestro Husserl. El
ejemplo es clarificador, dice Marina: que quien no ha estado en Toledo, sube por sus
cuestas, siente el sol de justicia en las calles y el frescor de sus patios, incluso si
decidiese vivir en ella iria progresando en experiencia frente a una descripcion que
pudiera hacerle alguien.

Este tipo de interpretacion reduce, en definitiva la “experiencia” a vivencias.
Esta claro que si usted va en un dia de lluvia o del mes de enero la experiencia de las
calles sofocantes y el frescor de sus patios seria radicalmente diferente. Incluso si se
dedica a vivir en la ciudad, o incluso visita sus monumentos, seran vivencias subjetivas
que los reducirdn en definitiva a “me gusta” o “no me gusta” y a un conocimiento mas o
menos amplio de nombres de calles y plazas. En cambio, si una persona conocedora de
la historia del arte, ain no conociendo la ciudad, seguro que podria apreciar cuestiones
que nuestro supuesto emigrante no. Es mas, un estudiante de Historia que utilizase
métodos audiovisuales seguramente tendria mas conocimiento de la ciudad, mas
experiencia, que muchos de los habitantes nacidos en ella. Asi cuando Rilke, visita la
ciudad y escribe a un amigo que Toledo no tiene Historia, sino leyenda, se trata de
trasmitir una vivencia, o si se quiere una experiencia personal con una imagen. Pero no
debemos olvidar que lo propiamente experiencial es la imagen y no el sentimiento que
se produce en Rilke ante la vision de la ciudad.

Para concluir, después de una amalgama de datos, mas bien de opiniones, en el
sentido de exposiciones descontextualizadas de citas y teorias sin categorizar, Marina
nos expone su intuicion que llega a grados insospechados con un epilogo. Este deja de
ser una intuicion para convertirse en una revelacion, no sabemos como, pues como él
autor sefiala, no se debe a su fe sino a la fe de Jesus, pues a Marina solo se le pide la
confianza en JesUs. Nos cabe preguntarnos en que basa esa confianza pues no puede ser
en una experiencia ya que utilizando el simil de Toledo Antonio Marina se olvida que €l
no ha conocido a Jesus y las proposiciones que abarcan toda la pagina ciento cincuenta
y uno, dado que ha renunciado al método argumentativo y que si podemos observar en
la obra de referencia de Beltrand Russell: Por que no soy cristiano, nos lleva a pensar
que recibid una llamada de teléfono del mismo Jesucristo para decirle “que la justicia es
el desliege de la obra de Dios”. Habria que recordarle a Marina las disquisiciones de
Fray Junipero sobre el problema de la justicia divina ejercida contra los inocentes.

Cienfuegos, Cuba diciembre 2005

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (enero, 2006) 14



eikasia

|
revista de filosoffa

www.revistadefilosofia.com



	Página 1
	indice2.pdf
	Página 1
	Página 2

	contraportada2.pdf
	Página 1




