
www.revistade .comfilosofia

2
r e v is ta  d e  f i lo s o fƒa



La selección de originales para publicación, se someten de manera sistemática a un in-
forme de expertos externos a la entidad editora de la revista y a su consejo de editorial. 
Estos informes son la base de la toma de decisiones sobre su publicación o no, que co-
rresponde en última instancia al Consejo de Redacción de la revista y a la Dirección de 
la misma.

BIBLIOTEQUE NATIONALE DE FRANCE

BASES DE DATOS QUE RECOGEN LA REVISTA EIKASIA



CONSEJO DE REDACCIÓN  
 
 
Eikasia Revista de Filosofia  
www.revistadefilosofia.com  
 
Consejo de Redacción (en constitución): Dr. Fernando Pérez Herranz (Universidad de Alicante), Dr. 
Patricio Peñalver (Catedrático Filosofía, Universidad de Murcia), Dr. Alberto Hidalgo Tuñón 
(Universidad de Oviedo), Dr. Román García (Dr. en Filosofía. Director Instituto de Estudios para la Paz), 
Mtro. Rafael Morla (Catedrático de Filosofía, Universidad de Santo Domingo, RD.), Dr. Antonio Pérez 
(Universidad de la Laguna), Dr. Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina, Dr. Felicisimo Valbuena (Universidad 
Complutense de Madrid), Dr. Jose Antonio López Cerezo (Universidad de Oviedo), Dr. Silverio Sánchez 
Corredera, Dra. Alicia Laspra (Universidad de Oviedo), Dr. Pablo Huerga Melcón, D. Mariano Arias, Dr. 
Jacobo Muñoz (Catedrático de Filosofía de la Universidad Complutense de Madrid.) Dr. Félix Duque 
(Catedrático Historia Moderna Universidad Autonoma Madrid), Dr. Luis Álvarez Falcón (Universidad de 
Zaragoza).  
 
Maquetado y diseño: Francisco Fdez. Yebra.  
Secretaría de redacción: Noemí Rodríguez y Pelayo Pérez  
Director Ejecutivo: Dr. Román García. 
 
Edita: Eikasia Ediciones 
Bermudez de Castro 14 bajo c 33011 Oviedo. España. 
T: +34 984 083 210 F: +34 985 080 902 
www.eikasia.es 
eikasia@eikasia.es  
ISSN 1885-5679 
 



 



Eikasia. Revista de Filosofía 2 (enero 2006)
www.revistadefilosofia.com 

INDICE 

1.- Pérez Herranz, Fernando Miguel
EL TIEMPO GNÓSTICO. Un ejercicio de semántica topológica PARTE III 

2.- Duque, Félix
SAGRADA INUTILIDAD. (Lo sagrado en Heidegger y Hölderlin)

3.- Hidalgo Tuñón, Alberto
MATERIALISMO FILOSÓFICO-(español).
PHILOSOPHICAL MATERIALISM-(inglés).

4.- García Fernández, Román
LA APOLOGÍA DE SOCRATES COMO TEORÍA DEL RUMOR 

«Bitácora» por Pelayo Perez

Crítica de libros 

De la virtud cristiana no salen los mundos posibles. Comentario a: Boff, Leonardo.: Virtudes Para um Outro Mundo 
Possível - Vol. 1. Petropólis, Vozes, 2005, 199pp 

Su crimen y otros relatos selectos. Comentario a: LAURIÑO, F. J.: Su crimen y otros relatos selectos. Erroteta. 2005. 
116 págs. Por: Marcelino Javier Suárez Ardura

Badiou, Alain.: Le Siécle.París, Ed. Seuil, 2005. Por Pelayo Perez 

¿Y por qué? Comentario a: MARINA, José Antonio.: Por qué soy cristiano. Barcelona, Anagrama, 2005, 153pp. Por: 
Román García. Oviedo





Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 35

EL TIEMPO GNÓSTICO (parte III)
Un ejercicio de semántica topológica

Fernando - Miguel Pérez Herranz

6.  La edad del espíritu de Eugenio Trías

Hora es de ir vinculando los dos criterios que se han expuesto hasta aquí: el
criterio histórico y el criterio semántico.

6. 1. Los términos de la historia objetiva

El planteamiento histórico de Trías, según el criterio trazado en el apartado 4,
queda del lado de lo individual-histórico en su sentido objetivo, habiendo eliminado el
sujeto operatorio-histórico, el sujeto que ha ido configurando esas figuras históricas o
términos objetivos impersonales. Trías va insertando términos individuales «antes» y
«después», lo que le permite formular una secuencia histórica. Ahora bien, ese tiempo
histórico no puede ser más que una sucesión de reliquias y/o narraciones. Trías ha
rastreado testimonios y documentos minuciosa y profusamente, y ha utilizado el criterio
de cierre de la historia: sólo pueden conocerse las singularidades históricas cuando al
menos un ciclo ha sido cerrado; y sólo pueden conocerse sus invariantes cuando al
menos se han cerrado dos. Todas estas singladuras, aventuras o figuras se contemplan
desde la situación actual, que se encuentra inmersa en una de ellas, precisamente aquella
desde la cual se ha de alcanzar la síntesis final del espíritu e iniciar un nuevo ciclo
[Trías (1994), págs. 655 y 656]. Trías opta por la solución hegeliana —hoy mismo, la
propia obra de Trías es el cierre, nuestro presente está cerrando los eones pertenecientes
al ciclo del espíritu—, corregida por el postulado nietzscheano del eterno retorno —no
hay fin de la historia, sino variaciones de unas mismas categorías—. El presente es el
momento desde el cual los acontecimientos históricos quedan organizados
conceptualmente; la totalidad de los sucesos que abren lo sagrado (y que he considerado
un postulado de la ontología general)  a lo humano tiene sentido a través de sus
manifestaciones cíclicas, según el principio de variación [Trías (1983)]: lo simbólico, el
espíritu... y las figuras que estén por venir.

Así pues, todos los documentos y restos que trata el historiador, plenos de
significado histórico, serán objetos individuales enclasados en conjuntos. Es por eso por
lo que, si la historia es científica, entonces lo es del universal, de las clases a las que
pertenecen los individuos tratados. Pero esas clases ¿son clases ante rem o post rem?



PÉREZ HERRANZ, Fernando – Miguel: « El tiempo gnóstico (parte III)»

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 36

Como en el esquema de Trías no hay sujetos operatorios, lo individual objetivo queda
neutralizado en el plano de los términos objetivos.1

Lo individual no reaparece entonces sino como una individualidad compleja
global de la totalidad del campo histórico. Una totalidad como multiplicidad atributiva
de procesos sucesivos, que resulta ser un individuo (al modo defendido por el profeta
Daniel, Kant, los krausistas...). Aquí se muestra la incompatibilidad de la historia
metafísica con la historia científica o local. En la historia científica los sucesos sólo
serán tales como partes atributivas de esa totalidad, partes que van confluyendo desde
épocas remotas, a partir de necesidades de supervivencia, de planes y programas de
dominación, de apropiación de recursos, etc., muy diferentes para los distintos pueblos
o comunidades, por lo que los planes y proyectos de ciertos grupos pueden entrar en
conflicto con los de otro/s grupo/s. Sin embargo, los términos que conecta Trías no son
planes y programas de sujetos operatorios, sino figuras del conocimiento, figuras de la
conciencia, que se van haciendo presentes de manera distributiva, porque han de seguir
un orden repetido en cada cultura. La historicidad del conflicto da paso al tiempo que es
necesario para que se despliegue cada categoría o tiempo gnóstico. Trías comienza por
las figuras más simples, pero sólo porque está instalado ya al final y puede «ver» —por
así decir— el despliegue categorial desde su fin. Categorías que, una vez terminado el
ciclo,  se vuelven a desplegar y distribuir en el siguiente, sometidas al principio de
variación.

Al quedar eliminado el sujeto proléptico, que planifica, que entra en conflicto
con otros sujetos prolépticos, los cuales componen a su vez sus propios planes, la
historia se piensa al modo de las totalidades distributivas. Las manifestaciones del
símbolo o del espíritu se reparten, se distribuyen en cada una de las partes del mundo —
tanto en culturas como en ciclos diferentes—, en sociedades cuya vinculación entre sí es
meramente sumativa y accidental: “Estas constelaciones establecen importantes
diferencias culturales entre sí —escribe Trías—, pero en todas ellas se advierte la
misma hegemonía de la misma categoría (por ejemplo, la tercera se despliega a la vez
en la India, Irán, Grecia, Judea [(1994), pág. 127]). La totalidad que presenta Trías es
una totalidad de tipo porfiriana, una clase atributiva (la selección ejercida) sobre
clases distributivas (del despliegue de lo sagrado en cada una de esas sociedades) [Pérez
Herranz (1998), cap. 8].

                                                
1 Los sujetos para Trías son «existenciales» y la filosofía es considerada como la respuesta ante el
asombro  del propio existir. El conocimiento es, pues, pasivo: apertura o desvelamiento de algo. En otro
lugar he considerado las «pseudofilosofías de la existencia» como uno de los límites que definen la
filosofía  [Pérez Herranz (1998), cap.1].



PÉREZ HERRANZ, Fernando – Miguel: « El tiempo gnóstico (parte III)»

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 37

6. 2. Las categorías significativas

Las categorías, dice Trías, constituyen las condiciones de posibilidad del
acontecer histórico. Pero ¿cómo se aplican las categorías históricas? Las categorías se
definen en el sentido del trascendental kantiano, de aquellas condiciones que hacen
posible la experiencia y que pueden ser determinadas conceptualmente [Trías (1994),
pág. 343. A partir de ahora, citaré sólo la página de esta obra]. A cada categoría le
corresponde un eón o exposición histórica y temporal de cada una de las singladuras de
las que se va componiendo el espíritu; ahora bien, no debe hacerse corresponder cada
eón con un período histórico, pues más bien ocurre lo contrario: la historia transcurre al
compás que le marca el acontecimiento simbólico y su despliegue (pág. 228).Trías
señala que las categorías no derivan ni de una analítica relativa a las formas de enlace
de los juicios (Kant), ni de las formas genéricas del lenguaje (Aristóteles), sino del
proceso en virtud del cual tiene lugar el acontecimiento simbólico o del espíritu (pág.
34). Por eso para Trías las categorías son ontológicas (pág. 434) y no semánticas. Pero
¿de dónde saca Trías los criterios ontológicos para aplicarlos a la historia?

Trías considera que las categorías simbólicas forman una escala: la primera
revelación determina la segunda, y así sucesivamente. Pero éste no es un criterio propio
de la historia, porque también ocurre en la semántica, que define la estructura
jerarquizada de los verbos. ¿A qué se refiere Trías? ¿A restos-reliquias históricas
(cognoscitivas) o a verbos de un lenguaje universal? ¿A la historia o al conocimiento?
Porque según nuestro modelo de la Semántica Topológica los verbos también están
jerarquizados y, efectivamente, una escala determina la posterior y así sucesivamente. Y
más aun: habría épocas en la que predominaría un tipo de trayectoria verbal y épocas en
las que predominaría otro. En esto coincidiría el análisis histórico-distributivo con el
análisis topológico-semántico. En palabras de Petitot [(1991), págs. 364-365] habría
épocas en las que los caminos transversales de una categoría semántica se imponen a
otras. Cuando se pasa de la Edad Media al Renacimiento, por ejemplo, la naturaleza
semiótica del mito de San Jorge y el dragón se transforma. Durante la Edad Media, San
Jorge es un héroe psicopompo (psicopompo es el maestro de iniciados para el Viaje de
Ultratumba, como Orfeo), una emanación directa del orden divino. La incertidumbre de
su combate contra el monstruo que personifica los poderes malignos no forman parte de
los presupuestos de su victoria. Pero en el Renacimiento es un héroe problemático, que
se realiza a través del combate. La cuestión es, por consiguiente, saber, si esas
variaciones del ser que modulan una estructura invariante pueden ser reducidas a
efectos de estructura. Para Petitot no hay duda alguna de así es, y que esas variaciones
se expresan en términos de contenido local. El paso de la Edad Media al Renacimiento
en lo que concierne al mito de San Jorge, es el paso de un esquema semántico de tipo
cúspide a otro de tipo cola de Milano [Ilustración 4].



PÉREZ HERRANZ, Fernando – Miguel: « El tiempo gnóstico (parte III)»

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 38

Así que habrá que analizar los métodos utilizados. El método de Trías [(1994),
pág. 61] se define estructuralista con un enfoque fenomenológico, a partir de los
aconteceres simbólicos [(1994), pág. 28], de lo que se nos aparece y se nos da. ¿Qué es
lo que se nos aparece y se nos da al mentar el término «símbolo»? Es muy importante
indicar desde el primer momento del análisis, que en todo eón se dan todos los aspectos
del símbolo, pero no de manera manifiesta, sino de manera latente [cf. supra]. Dice
Trías: “Se anticipan las categorías todavía no reveladas o latentes” (pág. 110). Es decir,
que el desarrollo de todas estas figuras se contemplan potencialmente, ya dadas de
antemano, que han de descubrirse al revelarse. Pero entonces lo histórico no sería más
que algo accidental, lo que rellena esas estructuras simbólicas, y este resultado se
encuentra más cerca de la semántica que de la historia [Ilustración 5].



PÉREZ HERRANZ, Fernando – Miguel: « El tiempo gnóstico (parte III)»

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 39

Trías se dispone a reordenar y reconstruir todos los materiales historiográficos
del mundo, aunque desde la perspectiva de Occidente (por motivos meramente
biográficos, como ya se indicó), en dos ciclos, a partir de las siete categorías sometidas
al principio de variación.

6. 2. 1. Primer ciclo simbólico

Por la peculiar ambivalencia del símbolo —palabra que procede de ? ? µ-
?????  (reunir, comparar), y que expresa la conjunción entre dos fragmentos de medalla
o moneda; se utilizó como contraseña, pues sus poseedores podían aducir cada una de
las partes como prueba de alianza— apunta a un fondo oscuro desde el que hace



PÉREZ HERRANZ, Fernando – Miguel: « El tiempo gnóstico (parte III)»

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 40

irrupción en el curso del aparecer. Así que es necesario retroceder al mundo que le da su
pleno sentido.

A. 1. La materia simbólica: El despliegue se inicia con la condición de toda
presentación del símbolo, que Trías llama  madre o matriz... La  materia no es pura
extensión —al modo de Descartes—, sino sustrato material o matricial, pura
uniformidad e indeterminación —al modo de Aristóteles—, anterior a la diferenciación
cielo/tierra, anterior a las formas. Es pura potencia que puede desglosarse en partículas,
átomos, razones seminales, elementos sutiles o densos... El símbolo de este eón es la
Magna Mater o Gran Animal, la vulva, Cibeles, Isis, Astarté, Diana, Deméter...,
símbolos de la generación de todas las cosas, que se hace presente en la grutas y
cavernas del mundo protohistórico.

A.  2. El cosmos simbólico: La segunda categoría señala el momento de la
creación del mundo, la figura del «Dios creador del mundo». El sustrato material se
diversifica y se jerarquiza en estratos; se deslinda, se organiza y se civiliza según el
orden del tiempo. Los templos y las fiestas dramatizan esa regularidad, lugares en donde
se realizan los conjuros para que Dios conserve el mundo y se imponga a su contrario
—Caos, Abismo o Diluvio Universal—. Del hondón de la cueva se pasa al cielo abierto
en el palacio, templo o pirámide. La apertura al mundo y la elevación del cosmos a un
primer plano, deja al resto de categorías sobredeterminadas por ella. La fiesta que recrea
y revive este acto originario se ha ejercido envuelta en los espléndidos mitos de las
grandes civilizaciones neolíticas: Egipto —Osiris, Horus, Isis...—, Mesopotamia—
Enlie, Marduk...—.  La cesura dia-bálica o categoría negativa será así el desorden, el
dragón (Diamat), los monstruos, el diluvio universal, que trasgreden el orden y la
justicia cósmica, y quieren devolver la ordenación cósmica al Caos de partida.

A. 3. La presencia simbólica: Ahora, el acontecimiento simbólico de lo
sagrado se manifiesta en el acto de presencia del testigo, en la relación presencial entre
lo que se manifiesta y el testigo mediante el cual la aparición queda atestiguada. La
primera condición para que aparezca lo sagrado —mysterium tremendum, fascinans—es
que sea —materia simbólica— y la segunda, que esté ahí, determinado en un lugar —
cosmos simbólico—. El acontecimiento al que hace referencia el mito de este tercer eón
es la revelación, la cual asume una profusa multitud de dioses. La figura del hierofante,
aquél que puede reconocer lo sagrado, se presenta en cuatro áreas culturales: la India
védica, el ámbito iraní, el área cultural griega y el área cultural judía. En los cuatro
casos el testigo reconoce la hierofanía, la manifestación de lo sagrado. Ese testigo se
modula en dos figuras diferentes: el testigo poético-profético en la India y Grecia; y el
testigo profético- sofiológico (conocimiento relativo a la sabiduría de Dios) en Irán e
Israel. La cesura dia-bálica o categoría negativa de este acontecimiento simbólico es el



PÉREZ HERRANZ, Fernando – Miguel: « El tiempo gnóstico (parte III)»

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 41

revestimiento maléfico, demoníaco, de las figuras hierofánticas; la aparición de su lado
execrable y terrorífico: los asura (-) enfrentados a los deva (+) en la India; Ahrimán (-)
enfrentado a Ahura Mazda (+) en Irán; Hércules (+) enfrentado a los dioses
monstruosos, zoomórficos de la edad de Cronos (-) en Grecia; la serpiente tentadora (-)
enfrenada a Adán, a su estirpe y a su protector Yaveh (+) en Israel.

A.  4. El logos simbólico: En esta cuarta categoría se pasa a las formas de
comunicación que se establecen entre los actores del drama simbólico, y así el
acontecimiento simbólico alcanza su cumplimiento como acontecimiento manifiesto. El
proceso de autorrealización alcanza ahora su culminación: se establece el nexo entre la
aparición y el testigo a través de la palabra, del logos. La escritura no sólo es
receptáculo de la palabra sagrada, sino que desencadena múltiples comentarios: Los
Vedas; los Upanisah; la Torá; la literatura profética; las teogonías; la filosofía
presocrática (de donde se infiere que, para Trías, no hay «corte» entre el saber filosófico
y los demás saberes). La cesura dia-bálica o categoría negativa se presenta como la
crisis del logos: es el hiato infinito o la insalvable distancia entre Dios, lo sagrado, el
Uno... y la comunidad o el testigo lo que introduce el mal en el mundo.

A. 5. La clave hermenéutica: En este eón tienen lugar los grandes
sincretismos, al converger las dos áreas, la poético-filosófica y la profético-sofiológica.
El acontecimiento simbólico dominante es el acceso a las claves simbólicas o llaves del
sentido de ese logos que se da ya como supuesto: es la figura del «segundo enviado», la
que hace plenamente inteligible el sentido del símbolo. Es la época caracterizada por las
exégesis, el clima característico de la Antigüedad tardía —desde el helenismo hasta el
Bajo Imperio—, en donde proliferan las comunidades sectarias, cada una de las cuales
posee su propio «segundo enviado». Las diferentes exégesis —ortodoxos, arrianos,
monofisistas, nestorianos...— se dogmatizan, se convierten en hipóstasis sistemáticas y
en símbolos de la fe de una comunidad, que se llegarán a defender manu militari. La
cesura dia-bálica o categoría negativa invierte el instrumento exegético, que se
transforma en el Diablo y sus agentes, los malos dáimones —engañadores,
seductores...— desvían la elección frente al símbolo de la fe, consumando las herejías.

A. 6. Lo místico: Cuando las comunidades hermenéuticas alcanzan su límite,
se transforman en «cuerpo místico». Y es el Islam donde encuentra Trías la
manifestación más esplendorosa de esta sexta categoría de lo simbólico. En el Islam se
va gestando una síntesis de tradiciones neoplatónicas y se instituye un modo gnóstico de
acercarse a la sabiduría de Dios. Del Corán se pasa a la «comunidad espiritual», a la
«forma mística» que ilumina los espíritus. En Occidente también se despliega en
algunos momentos singulares: en Escoto Erígena y Anselmo de Canterbury y alcanza su
clímax con la construcción de Nôtre-Dame, obra de Suger, abad de Saint-Denis,  que



PÉREZ HERRANZ, Fernando – Miguel: « El tiempo gnóstico (parte III)»

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 42

modula la categoría del templo cósmico en el eón místico. Pero son los ismailitas
islámicos y los cátaros cristianos las mejores expresiones de la comunidad mística,
movimientos destruidos en el siglo XIII. La cesura dia-bálica o categoría negativa tiene
que ver ahora con la llegada a ese cuerpo místico por exclusión, a través de la Nada
absoluta, que no es luz sino tiniebla, pues Dios sería el No-ser, la Nada: el mundo se
habría creado desde la Nada.

A. 7. La conjunción simbólica: El acontecer simbólico culmina no tanto en un
movimiento, cuanto en un fogonazo, en un instante-eternidad, que experimentan
algunas personalidades capaces de acceder a esa intuición —Joaquín de Fiori, Dante,
Ibn-Arabí, Ibn Rusd, Santo Tomás, Francisco de Asís, Ramón Llull—. Es la experiencia
de esa cópula amorosa que trasciende su determinación lógica de mutuo reconocimiento
en un genuino acoplamiento o unión gustativa y sexual, la que se sintetiza en esta
categoría unificadora de la plena unión entre el testigo y la presencia sagrada. Pero en el
eón de la síntesis (sym-bálica) también comparece la cesura dia-bálica o categoría
negativa, cuando la pureza copulativa queda diferida o se fuga hacia un Dios que hace
añicos la comunidad, al tiempo que hace brillar las actividades individuales, y hasta la
muerte propia deja de ser un ritual socializado para convertirse en un asunto privado
[Ilustración 6].



PÉREZ HERRANZ, Fernando – Miguel: « El tiempo gnóstico (parte III)»

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 43

6. 2. 2. Segundo ciclo del espíritu

Para poder revelarse el espíritu es necesario que se haya consumado el acto
simbólico, que, en este segundo ciclo, aparecerá según la figura del logos, que hace
retroceder el simbolismo y configura el espíritu [Trías (1994), pág. 511].

B. 1. La simbolización de la materia: El desarrollo del espíritu se inicia con
una materia que es justamente el conjunto de símbolos del primer ciclo. La materia
física presenta resonancias y correspondencias simbólicas que simpatizan entre sí a
través de semejanzas y  analogías dadas en la gran cadena de los seres. Con esta materia
simbólica el espíritu configura un cosmos específico al final del medioevo y el inicio
del renacimiento, la época en la que se detecta que el habitante «virtual» (pág. 442)
propio y específico de ese cosmos es el hombre, intérprete y ministro de ese mundo
poblado de símbolos y descubridor de asociaciones inéditas diseminadas por todos
lados.

B. 2. La ciudad o la espiritualización del cosmos : El cosmos estará ahora
empapado de sustancia simbólica y las fuerzas naturales habrán de ser reordenadas en
función de las necesidades del espíritu. El hombre, hermeneuta privilegiado de ese
mundo, es un microcosmos en el que confluyen y se reflejan todas las virtudes; pero el
hombre no constituye el mundo (no es un sujeto operatorio). Tal es la época del
Renacimiento, en la que se configura la «ciudad ideal utópica» a través de la búsqueda
de los signos de las partes ideales que hicieron posible el mundo clásico greco-romano.
Son las ciudades ideales —verdaderos templos del espíritu—, utopías diseñadas por
Thomas Moro, Tomasso Campanella o Francis Bacon. La cesura dia-bálica o categoría
negativa procede ahora de la comparecencia e insistencia de lo simbólico, que en las
formas esotéricas de saber, de naturaleza herética o heterodoxa, cuestiona la razón del
ciclo del espíritu, y cuya pretensión no es otra que la de eliminar todo revestimiento
simbólico (pág. 482).

B. 3. La lectura del libro sagrado : En la ciudad, que contenía todo el saber
inscrito en sus muros, tiene lugar una nueva experiencia: los símbolos se dan ahora en el
formato de libro, que se presenta directamente ante el testigo. En esa lectura se consuma
el acto religioso, iniciándose así el movimiento reformista de la mano de Martín Lutero:
sola gratia, sola fides, sola escriptura. Dios se revela al testigo directamente, sin
mediaciones urbanas, sólo a través de la palabra. La cesura dia-bálica o categoría
negativa procede del desagarramiento que provoca la institucionalización de esa lectura
del Libro (la Contrarreforma; véase infra, cap. 7), en la que se realizaba el acto



PÉREZ HERRANZ, Fernando – Miguel: « El tiempo gnóstico (parte III)»

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 44

culminante de la religión reformada, una cesura que estalla en una trágica guerra civil
europea (págs. 503-505).

B. 4. La revelación de la razón: La lectura directa de la Biblia es, en todo
caso, demasiado simple. Se requiere un mediador entre lo sagrado (gracia) y el mundo
(naturaleza), que en este ciclo espiritual no puede ser sino la razón, descubierta desde sí
misma. Hace así acto de presencia un nuevo atractor, la razón, o lo que por tal se
entiende en la modernidad, en sus dos dimensiones: fundamento metafísico en
Descartes y fundamento crítico-epistemológico en Locke, sintetizadas más tarde por
Kant y que constituyen las dos variables de las próximas singularidades. Una razón que
no se identifica con el espíritu, sino con el cogito, convertido en un punto de apoyo
capaz de mover el mundo (y es, por tanto, un atractor, no un continuo). Es la época en la
que, según Trías quedan englobados el racionalismo, el empirismo y el barroco (véase
infra, cap. 7). La cesura dia-bálica o categoría negativa es la misma «sombra de la
razón», la sinrazón o locura, la idea de un Dios mentiroso.

B. 5. Los límites de la Razón: Pero la razón, lanzada a la colonización de todo
el espacio cósmico a través de las leyes lógicas, matemáticas y científicas se encuentra
con sus propios límites —el infinito— y sus propias antinomias —denunciadas por la
dialéctica kantiana—. Y se realiza una reflexión crítica sobre todo lo descubierto en la
edad del espíritu: la naturaleza o las condiciones materiales, la moral o la condición de
la Libertad y lo bello o la condición de la actividad artística. Es la época de la
Ilustración. En uno de los momentos más brillantes de todo el libro, para mi gusto, Trías
considera que Kant lleva a cabo una especie de anamnésis de todo el ciclo del espíritu,
desde la ciencia físico-matemática de Newton, pasando por el momento de la Reforma,
en la que se presenta la Gracia al testigo, hasta el momento renacentista de la presencia
del cosmos con toda su potencialidad (págs. 604-605). La cesura dia-bálica o categoría
negativa será el escepticismo, incluso un nihilismo adelantado, crítico con todos los
fundamentos.

B. 6. El inconsciente romántico : Ahora se explora en toda su riqueza y
complejidad aquella subjetividad a través de la cual el espíritu cobra conciencia de sí,
que había quedado escindida en sus tres momentos de razón, libertad y gusto estético.
La subjetividad retorna al sustrato inconsciente —la «desconocida raíz común»
kantiana— que constituye el espíritu: es decir, se dirige hacia el fundamento oscuro del
límite que acoge todas las figuras desplegadas en el eón ilustrado, en una aventura que
transciende los límites de la razón, pues el proceso de autoproducción de la razón carece
de fundamento y exige una fundamentación en algo que se le adelante, que le preceda,
según señalara con lucidez Schelling, una base real y material desde la que actúe la
razón. Es la época del Romanticismo, cuya cesura dia-bálica se muestra en la



PÉREZ HERRANZ, Fernando – Miguel: « El tiempo gnóstico (parte III)»

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 45

eliminación de la autorreflexión, de la deducción misma de la razón, que es el dominio
propio del quinto eón, y así va preparando la consumación espiritual de este ciclo.

B. 7. La época por venir: El horizonte ideal de una posible síntesis de razón y
simbolismo, de las dos morfologías escindidas: la razón, que se manifiesta en el quinto
eón, y el inconsciente o sustrato que se inhibe, en el sexto. Una síntesis o conjugación
entre las dos partes del espíritu que, desde la fecha simbólica de 1848, el hombre
contemporáneo es incapaz de alcanzar, atravesado por la gran cesura dia-bálica entre
razón e inconsciente que domina el presente histórico. En vez de síntesis, la
contemporaneidad se inclina, por una parte, hacia lo apocalíptico, hacia las «formas
malditas»: de ahí del éxito de categorías como las de «Nada», «Caos», «Siniestro»..., el
triunfo de la estética de lo feo, la fascinación por lo repugnante... Y, por otra, hacia el
hedonismo cínico de una conciencia realista y positivista, que nada quiere saber de
referencias utópicas y que está conforme con el disfrute de ciertas cotas de bienestar.
Los métodos que utiliza la contemporaneidad para analizar su  propia experiencia son
antagónicos, paradójicamente, al espíritu. Se proponen ¡nada menos! que desenmascarar
la realidad espiritual. Así, el materialismo histórico lo hará desde las condiciones
económicas de existencia; el psicoanálisis, desde los sustratos inconscientes de las
pulsiones humanas; el genealogismo, desde la voluntad de poder; el análisis lógico,
desde las monstruosidades lógico-lingüistas del lenguaje ordinario; o el
deconstruccionismo, desde la trama logocéntrica dominante desde la aparición de la
escritura. Lo que habrá de venir, tras esta consumación, no puede ser ya más que una
nueva conformación de la Materia, del Ser —cuyos primeros pasos habría dado
Nietzsche—, una Materia con la que abrir un nuevo ciclo 2 [Ilustración 6].

“Este libro constituye un ejercicio de memoria histórica necesario para poderse abordar la
reflexión sobre el horizonte de nuestra experiencia actual. En ella se abre, creo, el horizonte de
nuestra experiencia actual. En ella se abre, creo, el horizonte de una edad del espíritu  en el que
pudiera sintetizarse el universo simbólico, con su peculiar forma de religatio , y el universo
racional. De hecho, desde mediados del siglo pasado hasta hoy sólo comparecen formas
deficitarias e insuficientes de promover dicha síntesis” (pág. 674).

6. 3. Paralelismo entre las categorías históricas y los arquetipos semánticos

En el inicio mismo de La edad del espíritu (pág. 14) Trías ha querido presentar
el «marco histórico» de la experiencia del espíritu, un recorrido, que he tratado de

                                                
2 Para el ciclo de lo simbólico, la materia matricial; para el ciclo espiritual, la materia simbólica; para el
nuevo ciclo, la materia espiritual. Pero, y en el mismo registro de Trías, ¿acaso el «giro morfológico» de
la Semántica Topológica, no vendría a ser uno de los caminos de apertura de este nuevo ciclo?  Y no ya
como hilo conductor, sino como contenido  mismo de esa materialidad. Pues lo morfológico incluye
también lo bello, lo artístico, lo estético, que, en nuestra época, no parece comportar la suficiente potencia
para la síntesis.



PÉREZ HERRANZ, Fernando – Miguel: « El tiempo gnóstico (parte III)»

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 46

resumir en el capítulo anterior, relatado en diferentes jornadas o eones.3 La aventura
espiritual históricamente se despliega en dos ciclos y en siete categorías ¿Por qué se
repiten esas siete categorías? ¿Cuál es el criterio que rige esa repetición? Si ese número
se repite una y otra vez, entonces está justificada su definición como  módulo dado
distributivamente. Lo cual significa que los ciclos conforman una estructura o
esquema que ha de rellenarse por ciertas determinaciones, previstas de antemano.

Por este motivo, la obra de Trías da ocasión para ser contrastada con
estructuras semánticas, no propiamente históricas. Y si, en una primera lectura, la
ordenación estructural de Trías podría ser interpretada como gratuita o, a lo sumo,
ingeniosa, capaz de poner en relación experiencias heterogéneas e independientes, tras
un análisis semántico toma todo su sentido y significación. La tesis que voy a defender
es la de que el criterio implícito en La edad del espíritu es semántico, en el sentido
estudiado por la Semántica Topológica, y para ello comenzaré señalando algunos breves
resúmenes que hace el propio Trías, que a veces parecen definiciones específicas de las
categorías semánticas tal como las entiende la ST. De entre todos esos textos (v. gr.,
págs. 25-26, 28-31, 34-38, 42-43, 48-52, 425-433, 480...), entresaco tres de ellas (en
negrita los términos que definen las categorías):

a) “Una vez formada la materia, o convertido el sustrato material (o
matricial) en cosmos, entonces puede ya producirse el acontecimiento simbólico, en el
cual tiene lugar la presentación de aquello que en ese escenario cósmico se aguarda: la
aparición manifiesta de esa forma o figura ante un testigo que pueda dar cuenta de ella.
Se instituye, así, como tercera categoría del símbolo, relativa todavía al lado
simbolizante, la relación presencial, o el encuentro entre la presencia simbólica y el
testigo. Y en esa correlación se consuma entonces, a través de la apertura del sentido, la
comunicación (escrita o dialógica) entre dicha presencia y el testigo: la simbolización
al fin comunicada en palabra, diálogo, en lógos, o en estructura simbólica (sagrada y
santa) [Trías (1994), pág. 29].

b) En el acontecimiento simbólico se destacan, pues, siete dimensiones o
categorías del símbolo: 1) En primer lugar comparece el fundamento material sin el
cual el símbolo se volatiliza ... 2) Pero el acontecimiento simbólico exige la ordenación
de la hylé (selva, bosque) hasta la constitución de un cosmos en el cual se delimita y
circunscribe esa densidad borrosa, o se «civiliza» esa selva ... 3) Materia y cosmos
                                                
3  Es muy significativo que el término proceda de los gnósticos y no de Eugenio D’Ors. Los eones según
D’Ors se repiten como constantes recurrentes, pero, según Trías, son recreados o variados según la
dominancia: “Los eones no constituyen nunca constantes que se repiten (...) sino más bien categorías
susceptibles de ser recreadas o variadas según cuál sea la dominancia «tonal» (por decirlo en forma
musical)” (pág. 609). Esas variaciones, entendidas ontológicamente como se hace en este trabajo,



PÉREZ HERRANZ, Fernando – Miguel: « El tiempo gnóstico (parte III)»

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 47

disponen, en su conjunción y coincidencia, el escenario en el cual puede tener lugar el
evento simbólico, el cual, para poderse producir, requiere, en tercer lugar, la presencia o
presentación de las dos partes ... el encuentro de la presencia (sagrada) y el testigo ...
4) En esta relación presencial tiene lugar la comunicación que establecen dicha
presencia y el testigo ... 5)  Comparece como quinta categoría aquella condición sin la
cual el símbolo quedaría  falto de horizonte de remisión; la categoría relativa a las llaves
hermenéuticas del sentido, o a las claves ideales (alegóricas, exegéticas) que permiten
abrir la puerta y el camino hacia el sentido ... 6) Sólo que esas claves hermenéuticas
(ideas, formas) chocan con un límite más allá del cual se pierde la indagación exegética
del sentido, o topan con un muro de tiniebla y silencio ... 7) La séptima categoría revela
las condiciones propicias que facilitan el encaje de las dos partes, simbolizante y
simbolizada ... [Trías (1994), págs. 35-37].

c) “La primera categoría de cada bloque categorial es, sin embargo, la
condición de posibilidad de la segunda. Esta última es, en cambio, la consumación del
marco de realidad que la primera establece (su causa final, su entelequia). La materia es
condición necesaria del mundo, de modo que éste no es nada sin dicho sustrato matricial
o maternal. Pero asimismo la materia se pierde en la pura informidad caótica de su
propia naturaleza si no se lleva a consumación en virtud del orden que introduce en ella
la categoría de cosmos. Lo mismo debe decirse de los demás bloques categoriales.

Éstos son tres en total: bloque cosmológico, interpersonal y hermenéutico. El
bloque cosmológico está formado por la pareja atributiva materia-mundo. El segundo
bloque establece la relación presencial y la categoría comunicativa (o lógos). Se le
llama bloque interpersonal porque en él se constituye, primero, la presencia entre dos
entidades personificadas (o entre dos máscaras): la figura hierofántica de lo sagrado y el
testigo que la reconoce; y en segundo lugar, la relación que entre ellas se consuma a
través de su comunicación (por vía oral o escrita)” [Trías (1994), pág. 92)].

* * *

Las categorías históricas de La edad del espíritu se dejan tratar, pues, como
categorías semánticas, lo que, en resumen, podría quedar de esta manera:

1. La materia/potencia materna o matricial es el sustrato fundamental de sentido;
corresponde al arquetipo semántico del SER.

                                                                                                                                              
dependen de la naturaleza de los parámetros que les afectan. De esa manera se enriquecen enormemente
las categorías, pues los parámetros materializan su estructura meramente formal.



PÉREZ HERRANZ, Fernando – Miguel: « El tiempo gnóstico (parte III)»

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 48

2. El sustrato material, al diversificarse y jerarquizarse en estratos, al ordenarse y
canalizarse, permitiendo que algo acontezca, corresponde al arquetipo semántico
del APARECER.
3. Lo sagrado, al hacerse presente a un testigo, corresponde al arquetipo
semántico de la RELACIÓN.
4. El entrar en relación comunicativa la presencia de lo sagrado y el testigo a
través de un mediador, corresponde al arquetipo semántico de
TRANSFERENCIA o COMUNICACIÓN.
5. El hacer una llamada a las claves hermenéuticas (exegéticas, alegóricas) que
permiten entrar en el sentido, corresponde al arquetipo semántico de la
INSTRUMENTALIZACIÓN.
6. El adivinar el límite más allá del cual no hay posibilidad de indagación,
destacando el horizonte místico al que conducen estas figuras, corresponde al
arquetipo semántico de la LIMITACIÓN.
7. Y el alcanzar la unión de las dos partes del símbolo —lo simbolizante y lo
simbolizado— o del espíritu —la razón y lo inconsciente— corresponde al
arquetipo semántico de la SÍNTESIS.

No se trata, quede bien entendido, de que La edad del espíritu se reduzca a las
figuras o arquetipos semánticos —como tampoco el Tractatus de Wittgenstein se reduce
a la representación de las leyes de la lógica proposicional—, sino que esas figuras
semánticas se encuentran formuladas como el hilo conductor que va vinculando los
distintos eones o tiempos en lo que Trías considera una filosofía de la historia, siendo
los parámetros los que materializan y enriquecen las figuras.

La filosofía de la historia de Trías está ordenada, por consiguiente, en siete
categorías. Vidal Peña (2000) se pregunta  por qué han de ser siete. Una pregunta que
en este ensayo se trata de responder de la siguiente manera: Porque esas categorías se
ajustan de manera natural a la semántica universal y, precisamente por ello, las
categorías históricas podrían ser utilizadas como las categorías correspondientes a
una teoría del conocimiento —el tiempo que requiere  su despliegue es el tiempo
gnóstico—, consecuencia que saca el propio Trías:

“En La edad del espíritu se desarrolló el modo en el cual, a través de revelaciones (religiosas) de
lo sagrado, se daba exposición a ese sustrato indecidible e inefable. Ahora se trata, aquí, de
mostrar la trama de categorías que son propias y específicas de una razón redefinida y recreada
por su intrínseca referencia al ser del límite ... Es, pues, una teoría del conocimiento” [Trías
(1999), págs. 20-21].

Así se puede pasar de la historia a la semántica, pues esas categorías —que son
las mismas tanto en su despliegue histórico como en el cognoscitivo— habrían de ser



PÉREZ HERRANZ, Fernando – Miguel: « El tiempo gnóstico (parte III)»

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 49

entendidas ahora en el sentido de Aristóteles: “El conjunto de modalidades lingüísticas
o de pensamiento, a través de las cuales se «declara» o se «acusa» lo que de hecho es o
existe” (Ib.). El problema es: ¿Por qué el despliegue semántico habría de corresponderse
con el histórico?

No se trata, desde luego, de juzgar la riqueza erudita del libro, como vengo
insistiendo,  sino en mostrar el hilo conductor que organiza los materiales, que los
estructura. Los materiales con los que está construido el libro son muy ricos,
exuberantes incluso. Lo original de la obra es, de todas formas, la exégesis, la manera
de organizarlos y de vincularlos. Pues la materia del libro de Trías no es la sabiduría,
sino el itinerario de esa sabiduría, los recorridos que a ella nos conducen. Los
materiales, definidos por los parámetros, están desbordando continuamente el propio
criterio de Trías ¿Qué tiene que ver, por ejemplo, la multiplicidad de hermenéuticas
monofisista, trinitarista, arriana, etc., con el despliegue del quinto eón del espíritu? El
criterio no explica los contenidos, sino que los linealiza, les da un sentido y dirección.
El reto del libro de Trías no se halla en explicar los textos o las corrientes filosóficas,
religiosas, esotéricas... a las que se refiere, sino en darles un sentido como partes de un
proceso que conduce en ultima instancia a la manifestación de lo hermético, a la
consumación identitaria entre el enviado y el testigo de las palabras o de la comunidad
que se hace cargo de ellas, a la manifestación del espíritu, que no admite ningún modo
de encarnación, sino que sólo se manifiesta a través de sus efectos (pág. 671).

Pasaré, entonces, a estudiar los sucesivos eones propuestos por Trías en La
edad del espíritu desde la perspectiva de la Semántica Topológica.

6. 3. 1. «Madre Tierra» / «Símbolos» y punto Morse

La materia ofrece la variable que se pone en juego: el conocimiento del saber
del límite, ya sea del sustrato matricial en el primer ciclo, o del conjunto de símbolos, en
el segundo. Una Materia indiferente que puede ofrecer multitud de figuras,
correspondientes al término filosófico «ser». 4 Y ¿por qué se enriquece la materia?
Porque se diversifica, porque adquiere formas cualitativas nuevas (pág. 85). El modelo
de la ST permite explicarlo: porque se despliega por mediación de parámetros que van
conformando esas nuevas morfologías (los parámetros pueden ser de muchos tipos:
físicos —temperatura, presión...—, biológicos —gradientes, morfógenos...—,
etológicos —colores, amenaza...—, psicológicos —premios y castigos...—, políticos —
costos, miedo...—, religiosos —temor a Dios, a los númenes...—, etc.).

                                                
4“Así, en los propios albores del pensamiento occidental, la materia se convirtió en concepto de la más
alta generalidad, comparable al concepto de Ser, y no fue accidental que la materia y el Ser se
identificaran originalmente” [Capec (1965), pág. 70].



PÉREZ HERRANZ, Fernando – Miguel: « El tiempo gnóstico (parte III)»

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 50

6. 3. 2.  «Aparecer» / «Renacimiento» y Singularidad Pliegue

Lo que semánticamente significa el pliegue es la canalización del aparecer de
los enigmáticos símbolos. El hombre, en tanto que traductor, es el parámetro que pone
en marcha el ser simbólico, el que des-pliega los signos, la variable del sistema. El
hombre no es aquí testigo —no es un atractor—, sino parámetro que permite restituir el
libro sagrado en el que se encuentran las claves hermenéuticas que hay que sacar a luz.
El hombre no es sujeto constituyente, sino parámetro que puede modificar las corrientes
de energía espiritual que en él confluyen (pág. 457). “El hombre —dice Trías— es el
símbolo mismo encarnado” (pág. 469). La ciudad es el resultado de la materia
parametrizada por el hombre, definida como un conjunto de múltiples pliegues: círculos
amurallados, barrios, mercados... No hay, pues, sujeto exterior a la construcción misma
de la ciudad.

Al ser desplegado, el sustrato material queda diversificado y jerarquizado en
estratos (pág. 115), con lo que se crea un ámbito para el orden, y así tiene lugar la
aparición de la ciudad, el templo del mundo en el ciclo simbólico, o la ciudad ideal (la
Ciudad del Sol, la Nueva Atlántida...), en el ciclo del espíritu. En el primer ciclo, Dios
introduce orientaciones y direcciones, un Dios que reaparece periódicamente
(primavera, verano...). La dialéctica aparecer/desaparecer estaría representada
arquetípicamente en La epopeya de Gilgamesh: Por un aparte Enkidu, hombre natural
que vive salvajemente, termina amansándose y se civiliza por vía amorosa; por otra,
Gilgamesh, constructor de palacios, inicia la búsqueda de la fuente de la vida y se
convierte en un habitante de la estepa. En el segundo ciclo, es el mago quien, mediante
imágenes-iconos, signaturas, cifras..., introduce las orientaciones en un mundo cuya
materia es el conjunto de símbolos —cosmos, ciudad y aun el hombre “símbolo
encarnado” (pág. 469)—, con el cuidado de hacerlos inteligibles.

6. 3. 3.  «Presencia» / «Reformismo» y singularidad Cúspide

 En la siguiente categoría se presenta un nuevo atractor: el testigo. Lo sagrado
sale de su incógnita y hace acto de presencia en relación con alguien que puede
reconocerlo: el hombre deja de ser parámetro y se transforma en una variable.5 En este
eón se dan cita la hierofanía y el testigo o hierofante en dos momentos, los cuales
corresponden a las propiedades de «metaestabilidad» y «captura» de la cúspide: el de la
revelación [metaestabilidad] y el de la reflexión [captura]. En ese mundo conformado de

                                                
5 En Topología puede convertirse una variable en parámetro y viceversa. Una variable puede verse
afectada por las propias reacciones que tienen lugar, de modo tal que deje de ser variable para afectar a
otras variables. Y una variable se transforma en un parámetro por medio de un cambio de coordenadas.



PÉREZ HERRANZ, Fernando – Miguel: « El tiempo gnóstico (parte III)»

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 51

pliegues, irrumpe un nuevo atractor, el testigo. El hombre, parámetro en el eón anterior,
es ahora atractor en forma de testigo. En la reflexión, dice Trías, esa pluralidad se puede
concebir como unidad, de forma impersonal (semánticamente, la ST considera que hay
captura por parte del atractor). Trías parece que está dando una definición canónica de
esta singularidad:

“Hay, en primer lugar un agente, que proviene del cerco hermético, o que sale de su ocultación,
y que irrumpe en el escenario de vida del testigo [sagrado]; hay en segundo lugar la respuesta de
ésta: la recepción que hace de la presencia de lo sagrado y la forma de acoger y de dar testimonio
de esa presencia [testigo]; y hay por último el testimonio propiamente dicho, en el cual queda
sellado y estipulado el encuentro efectivo entre lo sagrado y el testigo [encuentro sagrado y
testigo, singularidad cúspide]” [Trías (1994), pág. 487].

 ¿Cuáles son los parámetros que materializan la singularidad cúspide? En el
ciclo simbólico los parámetros que conducen al vínculo sagrado/testigo, son: a =
artificios ceremoniales, y b = cantos hímnicos o épicos (pág. 146).

Si en el ciclo del símbolo el agente de lo sagrado se manifiesta en sacrificios o
ceremonias, en el ciclo del espíritu, ese agente no es otro que el Libro, que no se
presenta como intermedio, sino como consumación del acto religioso (pág. 495). En el
ciclo del espíritu, la Reforma, como contexto material, permite dar cuenta de la
interrelación entre lo sagrado y el testigo. Ahora ya no son necesarias las teofanías, sino
que la relación se da entre lo sagrado y el testigo directamente. La reducción de todo
este conjunto de experiencias religiosas al Libro es, precisamente, la gran aportación de
Lutero, cuyo mayor logro, según Trías, es la traducción de la Biblia al alemán. De esta
manera “la unión carismática, espiritual, de la comunidad reformada se consumaba en la
lectura, solitaria o compartida: en el acto de leer el texto bíblico se realizaba el acto
culminante de la religión reformada” (pág. 502). Los parámetros que conducen al
encuentro libro/testigo, son: a = la Gracia y b = la Fe (pág. 495) [Ilustración 7N1].



PÉREZ HERRANZ, Fernando – Miguel: « El tiempo gnóstico (parte III)»

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 52

* * *
Primera advertencia sobre el modelo de la ST: Puede comprobarse el sentido

del análisis de la ST. Una cosa es el uso de los materiales que hace Trías de la historia y
otra muy diferente su valor historiográfico, que aquí no se considera. Justifico la
pertinencia de la ST, porque se ajusta de manera natural al análisis que el propio Trías
hace. A modo de ejemplo: ¿qué vínculo puede haber entre el politeísmo helenista del
primer ciclo con la Reforma del segundo? Sin embargo, en la exposición de Trías
quedan vinculados a través de ese principio de variación, que desde la ST no es sino una
singularidad cúspide determinada por parámetros diferentes.  A este análisis le
corresponde sin duda una totalidad de tipo distributivo, que es precisamente lo que
aporta la ST.

6. 3. 4.  «Comunicación» / «Racionalismo y singularidad Mariposa

En la cuarta categoría del primer ciclo se alcanza la plenitud del símbolo, pues
éste no sólo es atestiguado, sino que puede darse razón de él. El nexo entre la aparición
y el testigo halla en la comunicación a través de la palabra y la escritura su causa final
(pág. 159). La ST permite comprender esta transferencia en sus distintas



PÉREZ HERRANZ, Fernando – Miguel: « El tiempo gnóstico (parte III)»

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 53

determinaciones, por medio de la singularidad mariposa o arquetipo semántico de la
transferencia.  Los caminos de la superficie de control ahora se empiezan a hacer muy
complejos. Las formas que toma dependerán de si se privilegia el todo de la
singularidad {atractor a1 - atractor a2  - atractor a3} o bien se privilegia uno solo de los
atractores (por ejemplo, el nóesis noéseos aristotélico, a quien se envían todos los
mensajes, pero él no los contesta). Los diferentes parámetros explicarían las distintas
maneras de la comunicación.

Los parámetros que ponen en marcha todo el sistema de atractores en los que
se revela la palabra, la manera de comunicación de los actores del drama, en este ciclo,
son: a = el relato mítico o dramatización ritual o palabra originaria;  b = palabra del ser
o palabra de Dios; c = reflexión sobre la palabra que puede ser más neutra (en Grecia y
la India, con el resultado de un logos poético-filosófico) o más personalizada (en Irán e
Israel, con el resultado de un logos histórico-profético). De esta suerte, la filosofía se
presenta como el camino del espacio de control que conduce a la identidad entre el ser,
el testigo y la palabra; la filosofía (parmenídea) correspondería al punto trifásico de una
singularidad mariposa: “Entre ese Ser, la mente (noûs) que «percibe» el Ser como
presencia, y la palabra (lógos) que enuncia la «razón» de la presencia del ser, existe
identidad ... esta identidad constituye la proposición filosófica” sintetiza Trías (pág.
180) [Ilustración 7N2].



PÉREZ HERRANZ, Fernando – Miguel: « El tiempo gnóstico (parte III)»

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 54

* * *

En el ciclo del espíritu, el Libro sagrado permite reunir los dos mundos
escindidos: el mundo numinoso de la gracia y el mundo fenoménico de la vida natural.
Pero es necesario un intermediario, un mediador capaz de promover la mediación entre
esas esferas escindidas. En esta cuarta categoría se revela el lógos, que debe servir de
enlace y mediación entre lo divino y el mundo, que posibilita la comunicación entre lo
sagrado y el testigo (pág. 511). Ahora bien, materialmente, ha de quedar despojado de
las formas simbólicas. Por tanto, ese mediador, ese logos que comunica lo sagrado y el
testigo, puede comenzar a concebirse como razón en el sentido moderno (pág. 511). Así
que Trías reconoce que el concepto de razón es material, no formal; depende de su
colocación en el eón y el ciclo correspondientes. (No podrá aducir Trías que la razón
neolítica es la misma que la razón científica, como su otrora maestro C. Lévi-Strauss,
pues requiere el previo cumplimiento del despliegue del símbolo).

“Pero asimismo debe, a partir de las ideas originarias que descubre (la res cogitans, la res
extensa , la idea de Dios), cumplir su cometido de enlace y mediación entre lo sagrado y el cerco
del aparecer. Debe, pues, mostrar el enlace y la conexión entre esa ideas de Dios, de mente y de
materia” [Trías (1994), pág. 515].

Los parámetros que conjugan los atractores de esta singularidad son: a = la
eliminación de todo animismo, de toda angelología...; b = las reglas para la dirección de
la mente o método; c = la meditación o prueba.

En esta categoría ocurre algo asombroso, y es que el atractor a3 , el testigo, se
constituye en fuente de toda revelación; y ésta, por tanto, no puede sobrevivir al testigo.
Es decir, no puede ocurrir que se dé el camino a), sino el camino b), algo que recoge
explícitamente el modelo de la ST [Ilustración 7N3].



PÉREZ HERRANZ, Fernando – Miguel: « El tiempo gnóstico (parte III)»

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 55

La materialidad de la razón, según parámetros, impide, por consiguiente,
determinadas posibilidades semánticas. La razón (ciclo del espíritu) se diferencia del
lógos (ciclo simbólico)  precisamente por la inversión del camino recorrido y, por tanto,
del signo del parámetro (págs, 554-555).

* * *

Segunda advertencia sobre el modelo de la ST. La ST permite explicar las
diferencias entre las culturas a través de las modulaciones del verbo dominante: la
modulación enunciativa para la palabra, el logos, de las culturas griega e hindú. La
modulación imperativa para las culturas iraní o judía. De esta manera quedarían
diferenciadas la filosofía y la sofiología: El logos filosófico sería actualizado a partir de
un verbo enunciativo y de la combinación  del parámetro c  con los parámetros a y b, en
su sentido de reflexión lógico-geométrica. El logos sofiológico sería actualizado por
medio de un verbo imperativo y la potencia del parámetro c, (dejando constante el
parámetro a), en su sentido de reflexión testimonial.

“Este carácter imperativo de la palabra de Dios contrasta con el carácter enunciativo y
declarativo de la palabra del ser. El referente presencial de las palabras es, en un caso, el Dios
uno y único; en el otro caso, el principio neutro e impersonal que gobierna el mundo, teniendo el
logos como centro”[Trías (1994), pág. 182].



PÉREZ HERRANZ, Fernando – Miguel: « El tiempo gnóstico (parte III)»

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 56

Tercera advertencia del modelo de la ST. Además, se puede explicar lo que
Trías llama «dia-bálico». Pues una singularidad topológica tiene dos interpretaciones
espaciales, ya que puede invertirse la superficie de control, manteniendo todas sus
propiedades, e invirtiendo la dirección de la s trayectorias.

6. 3. 5.  «Claves hermenéuticas» / «Ilustración» y singularidad Umbílica
Elíptica

Las categorías siguientes presuponen el acontecimiento manifiesto en el que
culmina la aparición del símbolo. Ahora se pasa a establecer las condiciones de la
interpretación, o, lo que es lo mismo, según nuestro modelo de la ST, se introduce una
nueva variable. O mejor, la variable «conocimiento» se desdoble en dos, pues las
variables que estructuran ahora lo simbólico son: el «conocimiento poético-filosófico» y
el «conocimiento profético-sofiológico», que, históricamente, se cruzan en el
sincretismo helenístico —paideia griega, helenismo, estoicismo, cristianismo...—. No
es, de ninguna forma, una interpretación arbitraria, lo dice taxativamente Trías:

“La tesis que aquí sostengo es que al llegar al quinto eón, correspondiente a la quinta categoría,
se produce (dentro del «mundo occidental») la convergencia asintótica de esas dos áreas,
poético-filosófica y profético-sofiológica. Ambas tradiciones tienden a entrecruzarse,
configurando un horizonte de síntesis que en muchos casos se produce. Esta convergencia
constituye, de hecho, una verdadera novedad en relación a las áreas preexistentes” [Trías (1994),
pág. 233)].

y = iluminación gnoseológica (liberación de la ignorancia, gnosis)
Área poético-filosófica

 x = carácter sapiencial del conocimiento
Área profético-sofiológica

La transición a esta quinta categoría constituye una inflexión fundamental,
porque el logos ha permitido la comunicación entre la presencia y el testigo, por lo que
este quinto eón se inicia dando por supuesto la comparecencia del logos. Pero ahora se
trata, dice Trías, de fundar una comunidad hermenéutica que mantenga viva y vigente la
doctrina desplegada del logos. El sujeto de esa comunidad hermenéutica es el «segundo
enviado», el espíritu. Ese enviado, espíritu, paráclito o abogado que constituye la
emisión que permite hacer plenamente inteligible el sentido del símbolo, es un
acontecimiento exegético (pág. 243). Pero su traducción en la ST es precisamente lo que



PÉREZ HERRANZ, Fernando – Miguel: « El tiempo gnóstico (parte III)»

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 57

corresponde a la umbílica elíptica del mensajero indirecto. [Ilustración 8]. Así habrá
tantas interpretaciones como sectas y tantas sectas como interpretaciones. Dice Trías:

“El enviado no es ya una hierofanía sagrada que comparece ante el profeta ... en este eón ya no
hay hierofanías presenciales ... sino que se muestra en sus efectos, en la indirecta elación que
produce en las mentes de la propia comunidad hermenéutica” [Trías (1994), pág. 249].

Ahora bien, al final ese camino indirecto termina hipostasiándose como
símbolo de la fe en iglesias y así, frente a la opinión conseguida (dogma) pueden
determinarse las elecciones desviadas (herejías). Se pone de manifiesto lo «agresivo» de
esta figura, en la defensa de ese dogma, que tiene su símbolo en Atanasio, intransigente
y perseguidor implacable de las herejías.

* * *

Para el ciclo del espíritu, es la reflexión kantiana la que coordina las dos
variables de esta figura semántica tan compleja: la idea del saber cuyo fundamento se



PÉREZ HERRANZ, Fernando – Miguel: « El tiempo gnóstico (parte III)»

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 58

desdobla en un fundamento inmanente a la propia reflexión epistemológica y
metodológica, y un fundamento metafísico (págs. 519-520). Pues la singularidad que se
ejerce en este quinto eón no es una simple singularidad en la que se pone a prueba ese
saber revelando al mundo sus potencias (luces/sombras), sino que ahora traza las
condiciones mismas de su posibilidad:

i) Por una parte, la facticidad natural de la razón, que ha colonizado todos los
territorios, los estratos del ser y del sentido determinando desde ella el carácter del
testigo, de su mundo y de lo sagrado o del hombre, de la naturaleza y de Dios:

“Primero de todo se revela la facticidad natural de la razón, que la ecuación razón–naturaleza
sanciona; luego se manifiesta por doquier la capacidad corrosiva y crítica, incluso subversiva, de
esa razón que a todo y a todos fiscaliza (págs. 573-4).

ii) Por otra, las raíces trascendentales que en su pura manifestación no puede
desechar para evitar la cesura, que es su propia inversión:

“Pero ahora conviene hacer girar el arma crítica en repliegue reflexivo. Se hace necesario poner
a prueba el alcance, las capacidades y los límites de esa arma tan poderosa. Es pues, preciso
ponerla a prueba con el fin de que se demuestre su pretensión de universalidad, o su exigencia de
verdad” (pág. 574).

y = fundamento
Las raíces transcendentales

 x = saber (teórico, práctico o estético)
La facticidad de la razón

Establecido ya el espacio de fases donde tiene lugar el despliegue de la razón
(filosofía crítica), los mínimos de la trayectoria en ese espacio serán, además de ese
logos o razón a2, el sujeto (o testigo) a1 y el mundo (o lo sagrado) a3 . Aparecerá
también un cuarto mínimo, el atractor a4 o mensajero indirecto. Y los parámetros que
conducen al instrumento con el que se ha de interpretar lo sagrado son:  a = la
destrucción de todo vestigio simbólico (-) [en el sexto eón, este parámetro toma
dirección positiva (+)]; b = según el ámbito en el que se mueva, este parámetro toma
tres valores diferentes:

— en el ámbito de la naturaleza, b1 = la ley física,
— en el ámbito de la libertad, b2 = la ley moral,
— en el ámbito de la estética,  b3 = el arte bello;

c = la reflexión del sujeto creador, por su lado claro, diurno.



PÉREZ HERRANZ, Fernando – Miguel: « El tiempo gnóstico (parte III)»

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 59

Acerca del parámetro b: Las críticas kantianas podrían entenderse desde las
diferentes materialidades que puede tomar este parámetro b : La ley física, la ley moral
o el arte bello, que  afectan a los cuatro atractores: aquellos que son comunes a las tres
críticas —el sujeto ( a1 ), la razón ( a2 ) y el mundo ( a3 )— y el específico de cada una
de ellas ( a4 ), que serán: el a priori (b1), el imperativo categórico (b2) y la imaginación
creadora (b3). O, dicho de modo: si la razón considera el mundo según la perspectiva de
las leyes naturales, entonces el mundo se constituye como naturaleza; si lo hace según la
perspectiva de la ley moral, como libertad; si lo hace según la perspectiva del genio,
como obra de arte [Ilustración 9].

b1 = El a priori en la Crítica de la razón pura:

“La conjunción de conceptos inteligibles y formas sensibles a priori permite determinar el área
de conocimiento y experiencia d ela legalidad inmanente a una naturaleza concebida según los
supuestos mecanicistas de la gran ciencia físico-matemática newtoniana” (pág. 580).

b2 = La ley autónoma como imperativo categórico en la Crítica de la razón
prática:

“De hecho no es el bien el que determina el deseo y el comportamiento en el acto ético
autónomo . Éste descubre en la razón un faktum que se le impone como determinación legal
(universal y necesaria) de la conducta, con el carácter de una máxima que hace posible la forma
imperativa y categórica («obra de tal manera que tu máxima pueda servir de legislación
universal»). Tal imperativo categórico ilumina el deseo y la conducta especifica su validez ética,
ala vez que asegura su plena autonomía” (pág. 581).

b3 = La imaginación creadora o «genio» en la Crítica del juicio:

“A ese sujeto agente en el cual tal talento se concede llamársele genius: genio o daímon natural, verdadero
espíritu de la naturaleza, que inviste e inspira el talento, surtiéndole de sus dones y sus gracias. Y es el
espíritu el agente de ese orden de la gracia y del don. Por eso determina Kant al espíritu como el agente de
ese talento del genio de cuya productividad resulta la obra de arte bella.
      Y el órgano o facultad que tal producción posibilita es, obviamente, la imaginación, concebida como
imaginación creadora (pág. 589).

El parámetro b poner en marcha el logos o razón, de tal modo que pone en
contacto los otros dos atractores: el sujeto (testigo) y el mundo (sagrado) (pág. 589).



PÉREZ HERRANZ, Fernando – Miguel: « El tiempo gnóstico (parte III)»

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 60



PÉREZ HERRANZ, Fernando – Miguel: « El tiempo gnóstico (parte III)»

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 61

Acerca del parámetro c: El tercer parámetro que pone en relación los atractores es el
sujeto creador, un parámetro que se convierte en la perspectiva privilegiada de este
segundo ciclo: el espíritu. Un parámetro siempre oculto hasta ahora:

“En ese ámbito en el cual reaparece el simbolismo resurge, asimismo, el sujeto mismo de todo
este ciclo simbólico, el Espíritu, el cual mantenía, ala parecer, en el curso del eón racional, y
sobre todo en el marco de este eón ilustrado y critico, un régimen de ocultación” (pág. 591).

Un parámetro que ofrece muchos relieves nuevos a esta singularidad y que
anticipó genialmente Berkeley: el ser es relativo a una conciencia que lo puede conocer
o reconocer (pág. 591).

Cuarta advertencia sobre el modelo de la ST. En principio puede parecer
absurdo y aun ridículo reducir todo el criticismo kantiano a una singularidad. Pero,
insisto, no se trata aquí de analizar los contenidos, sino las estructuras (el propio Trías
ha reducido el kantismo a la fórmula « ab—c », donde a es la condición incondicionada;
b, el sujeto cognoscente, y c, el objeto cognoscible  [Trías (1968), págs. 117 ss y 135 ss]
). Es este interés por encontrar la estructura explicativa mínima lo que justifica la
ilustración 9.



PÉREZ HERRANZ, Fernando – Miguel: « El tiempo gnóstico (parte III)»

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 62

6. 3. 6.  «Misticismo» / «romanticismo» y singularidad Umbílica Hiperbólica

El sexto eón da un giro al quinto: la comunidad que se ha ido conformando por
mediación del enviado —la figura del mensajero indirecto— puede quedar
homogeneizada al hacer desaparecer ese mediador ( a2 ) y quedar identificada con los
atractores. Corresponde a la estructura semántica de la umbílica hiperbólica.

El sexto eón se transforma en cuerpo místico. ¿Cómo interpretar este cambio
en términos de la ST? Todas las figuras a las que se refiere Trías —evolución creadora,
neovitalismo, inconsciente— poseen la misma estructura semántica: Se estructuran a
partir de dos variables: x = fundamento metafísico; y = fundamento epistemológico. Al
ponerse en marcha los parámetros se alcanza un punto en el que se encuentra un límite
(la arista de rebotadura) de la morfología y va conformando una forma mucho más
suave, redondeada. Indudablemente toda la hermenéutica desplegada por Trías no
parece que pueda ser acogida por la semántica de un verbo por complejo que sea éste,
pero sí puede conceptualizarlo: las variables son las utilizadas por Kant, aunque los
atractores, en vez de atravesar, penetrar (ser agresivo)... buscando las condiciones que
apuntalan la manifestación de lo sagrado al testigo por medio del logos, toman un sesgo
de suavidad, de recepción... buscando el fundamento último o sustrato, límite que
envuelve todos los atractores, los confines de ese logos, o que preexiste a todos los
atractores, y  que Trías identifica con lo «místico». Es un proceso que no sale de sí, sino



PÉREZ HERRANZ, Fernando – Miguel: « El tiempo gnóstico (parte III)»

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 63

que encuentra su límite (encuentro con la «tiniebla liminar» dice Trías) y trata de
rellenarlo. Así queda conceptualizado en La edad del espíritu:

“De este modo este eón místico, que celebra y festeja el retorno del espíritu, y que da voz de
nuevo a la trama simbólica inhibida por la razón, mantenida en latencia inconsciente, se
reencuentra con el fundamento mismo de toda la trama simbólica, con su base material, con la
matriz misma de ese disparadero primero del gran ciclo del simbolismo ... Al retornar el espíritu
a su morada se encuentra ... los principios matriciales de la naturaleza y del espíritu, las matrices
de todo ser y acontecer, la trama última de fenómenos originarios en las que se halla entretejido
de los humanos...” (pág. 639-640).

Los parámetros que afectan a esta singularidad son:  a = la vuelta de los
vestigios simbólicos (+) [en el quinto eón, este parámetro toma dirección negativa (-)];
b = la actividad del artista genial, del poeta, del mago artífice, que sintetiza los
parámetros que en el eón quinto se triplicaban ( b1, b2,  b3);  c = la reflexión por el lado
oscuro, nocturno, del sujeto.

Mas, ¿cómo conjugar esta figura, que reve la el ámbito de los límites, con la
figura de la razón del mensajero indirecto? ¿Cómo imaginar, siquiera la singularidad
que les reúne y les da sentido? Para Trías ahí se encuentra precisamente el reto de
nuestra época.

6. 3. 7.  «Síntesis final» y  teoría generalizada de las singularidades

Las dos formas semánticas estudiadas —umbílicas elíptica e hiperbólica—son
las dos partes de la umbílica parabólica. El séptimo eón de Trías cuenta la dificultad de
armar esa singularidad umbílica parabólica que habría de recoger las dos partes
separadas. La elección de los parámetros adecuados estará reservada a un genio creador,
artista o filósofo. Así ha ocurrido en el ciclo simbólico anterior, cuya síntesis aparece
como una ráfaga de luz en medio de opacidades históricas por medio de grandes
hombres —Joaquín de Fiori, Dante, Ibn Arabí...— En esta última categoría debería
revelarse al fin la adecuación del espíritu a su concepto. Debería presentarse a modo de
síntesis. La unión o juntura de esas dos morfologías —aquella que tiene que ver con lo
diurno, lo agresivo (lo racional) y aquella que tiene que ver con lo nocturno, lo
receptivo (lo inconsciente), la manifestación racional y su latencia simbólica, su lado
consciente y luminoso y su lado nocturno e inconsciente [Trías (1994), pág. 647]— ha
sido intuida en muchas ocasiones, es el trasunto de ese mundo enantilógico que procede
del pensamiento hindú, que continúan los pitagóricos, que se conceptualiza como teoría
de los opuestos hasta Aristóteles [Véase Lloyd (1987)], pero sólo como latencia. Este
mundo enantiológico tiene también su lectura biologista —el macho y la hembra—, que
es la interpretación que hace Thom de estas dos figuras [véase cuadro 5].



PÉREZ HERRANZ, Fernando – Miguel: « El tiempo gnóstico (parte III)»

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 64

EL MUNDO ENANTIOLÓGICO DE TRÍAS EL MUNDO ENANTIOLÓGICO DE THOM

“La cópula sexual, amorosa, constituye la mejor
metáfora para expresar la identidad existencial entre
las dos partes del símbolo, que en la séptima
categoría alcanzan su conjugación; se trata de la plena
unión entre el testigo y la presencia sagrada
(personificada a través del «doble ideal», o celeste,
del testigo, su «ángel», su ágathos daímon). De ahí
que en el séptimo eón, correspondiente a la séptima
categoría, se insista en esa conjugación que tiene en
la vida amorosa, con toda su trama de deseo, amor-
pasión, amor cortés, etc., su imagen más pertinente”
[Trías (1995), pág. 31].

“Se ha visto, en las interpretaciones anteriores, que
los estados elípticos deben interpretarse como estados
de tensión y los estados hiperbólicos como estados de
relajamiento; así se explica que un estado de tensión,
por más que sea  necesario a la vida, tenga siempre
una duración limitada y vaya seguido de un
relajamiento. Esta perpetua dialéctica de elíptico e
hiperbólico no deja de recordar la oposición de yin y
yang de la medicina china o bien la oposición de
excitación e inhibición cara a los neurofisiólogos. El
sexo masculino presenta, a causa de la naturaleza
misma de transporte espacial del acto sexual
masculino, una naturaleza más elíptica que el sexo
femenino; tal vez se podrá explicar así -como lo
verificó grosso modo E. Coli hasta el hombre- que los
machos son más velludos (en un sentido
generalizado) que sus compañeras y que son también
biológicamente más frágiles" [Thom (1987), pág.
112].

Cuadro 5
Pero es ésta una singularidad que se define por su complejidad y

sobreabundancia, de tal manera que a partir de ella surge un nuevo evento, una nueva
trama de aconteceres. Así que remite a aquellas morfologías que Thom llama
«metabólicas o generalizadas», y habitualmente «física del caos», lo que da paso a
infinitos atractores, de los que surge ese nuevo ciclo morfológico (pág. 467). Escribe
Petitot:

“Le manque de place et la difficulté des sujets nous contraindront à demeneur élémentaire. Nous
ne dirons rien ici des modèles métaboliques (i.e., de la T.C. généralisée, sujet pourtant immense
et fascinant. Nous renvoyons le lecteur intéressé à Chenciner, Bergé, Pomeau, Vidal ...” [Petitot
(1990), pág. 93].

De ahí que en el momento de hacerse explícita la revelación clara y distinta de
la umbílica parabólica, se transforma rápidamente en una morfología caótica, en una
morfología muy compleja de la TC generalizada (pág. 379), a partir de la cual, y bajo el
principio de variación (que la ST llamaría paramétrica) se iniciaría un nuevo ciclo
(eterno retorno) cuya materialidad habrá de ser el espíritu. Y es en este momento en el
que nos encontramos históricamente. Trías cita una serie de síntomas de esa cesura,
división, separación: las formas malditas, lo siniestro, la estética de la fealdad, los
demonios de Dostoiewski, las revoluciones comunistas —Lenin, Mao, Camboya...—



PÉREZ HERRANZ, Fernando – Miguel: « El tiempo gnóstico (parte III)»

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 65

(pág. 651). Síntomas que señalan lo distante que nos encontramos de una síntesis o
consumación espiritual que celebre la cópula entre el simbolismo y la razón de la edad
del espíritu, entre lo diurno-racional y lo nocturno-inconsciente. [Véase un resumen en
el cuadro 6].

En el lenguaje de Trías En el lenguaje de la ST

Categorías analíticas (1-6):

bloque  cosmológico (1-2);
ser-aparecer

bloque interpersonal (3-4);
testigo-logos

bloque hermenéutico (5-6)
sagrado-instrumento
sagrado-místico

Categoría sintética (7)
y bloque consumativo

Singularidades semánticas:

Morfologías de una variable: modelizan lo simbolizante:
- punto Morse - pliegue

- cúspide-mariposa
Morfologías de dos variables: modelizan lo simbolizado:
- umbílica elíptica
- umbílica hiperbólica

Vinculan lo simbolizante y lo simbolizado
- umbílica parabólica
Hacia las catástrofes generalizadas y nuevas morfologías

Cuadro 6
* * *

Es necesario insistir en que en este ensayo no se defiende la tesis que la
filosofía de la historia de Trías se reduzca a las figuras semánticas, sino que
¡sorprendentemente! esas figuras —que están construidas en un campo muy lejano a
la historia, el de la lingüística— se encuentran ejercidas en La edad del espíritu, como
hilo conductor que va uniendo los distintos eones de la historia de Occidente. Los
materiales, que quedan del lado de los parámetros, son muy ricos; pero la estructura
formal, en la que Trías insiste y tal como he tratado de mostrar, es isomorfa a los
arquetipos de la S.T.

6. 4.  Notas sobre la singularidad cola de milano y la distinción Ser/Estar
con ayuda de La memoria perdida de las cosas

Ahora bien, quien haya seguido hasta aquí este tipo de análisis, aun cuando lo
hiciera como mera hipótesis o curiosidad, puede preguntarse el por qué no ha hecho
acto de presencia la singularidad «Cola de milano». La contestación más rápida sería
decir, simplemente, que La edad del espíritu no está pensada para ejemplificar la teoría
y que, de la misma manera que quien argumenta no tienen la obligación de utilizar todas
las figuras contempladas por la teoría de la argumentación, tampoco un texto está
obligado a poner en juego todas las figuras semánticas disponibles. Pero hay una razón



PÉREZ HERRANZ, Fernando – Miguel: « El tiempo gnóstico (parte III)»

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 66

interna: la «Cola de milano» expresa situaciones muy inestables y fugaces; es el
arquetipo del «casi», del «suicidio», y no es adecuado para representar las figuras que
Trías está expresando como las más estables de todas las morfologías históricas.

* * *

En segundo lugar: ¿Cuál es la posición que ocupa la Nada en la ST? El modelo
que utilizamos para clarificar el hilo conductor de Trías puede iluminarse con la ayuda
de un texto de La memoria perdida de las cosas. Allí se enfrenta a los principios del Ser
y la Nada. El concepto ser es de cuño ontológico: se ocupa del «ser» en cuanto ser sin
determinaciones. Porque las determinaciones comienzan a hacerse presentes por su
historicidad. Es decir, en el lenguaje de la ST, cuando se aplican los parámetros,
pasando así del ontológico ser al histórico estar. Así dice Trías que Hegel, ideólogo de
una época del mundo desde la que piensa el ser, justificaba el dolor, el trabajo o la
muerte sólo en virtud de ese despliegue. El poder —principio relativo al ser— actúa
sobre los parámetros para desplegarlos:

“Entonces el poder consiste en potenciar lo ya existente. En perfeccionar lo que ya existe. Este
perfeccionar consiste en elevar lo existente a su máxima plenitud de esencia. El poder, en
consecuencia, permite que lo que es y no existe llegue a existencia —tal sería su virtud
productiva— y que lo que ya existe se adecue máximamente con su esencia —tal sería su virtud
perfeccionadora—“ [Trías (1988), pág. 92].

Los parámetros que despliegan el ser para materializarlo, para que esté, son múltiples:
biológico-naturales o artificiales (artísticos, estatales...). Pero ¿Y la Nada? También es
un principio absoluto, porque afecta a los parámetros impidiendo que actúen para
desplegar el germen:

“Pero hay algo que puede no ser ni existir y sin embargo estar. Algo hay que no es ni existe pero
está, siempre está y no deja nunca de estar. Ese estar sin ser, sin existir, eso que, en tanto está, no
deja ni que se sea ni que se exista, eso que no deja que el ser llegue a existir ni que el existir
llegue a ser, eso es Nada: lo que aniquila y anonada todo existir que quiere llegar a ser y a todo
ser que quiere existir, lo que hace imposible que el ser se haga existencia y que la existencia sea
esencial: eso que impide que lo dado sea algo vivo, algo vivaz, lleno de aliento, lleno de esencia,
de aroma, de sabor y de sustancia. Eso que no permite que el aroma, el sabor de cada cosa (lo
esencial en ella) llegue a presencias y sea por tanto manifiesto” [Trías (1988), págs. 67-68].

La Nada actúa como un parámetro de valor negativo (o anti-parámetro),
bloqueando la acción de los demás parámetros, no dejando que las cosas lleguen a ser;
es lo que, aun estando, no deja que las cosas broten.

* * *



PÉREZ HERRANZ, Fernando – Miguel: « El tiempo gnóstico (parte III)»

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 67

Así que, tras este análisis,  La edad del espíritu de Trías se presenta como un
espléndido ejercicio que corroboraría de manera indirecta los presupuestos de la
semántica topológica. ¿Podríamos considerarla de alguna manera una filosofía de la
historia? Por eso se puede llamar a esta filosofía de la historia, la filosofía del tiempo
gnóstico, pues las figuras del conocimiento necesitan tiempo (una variable) para ser
desplegadas, con independencia de los criterios históricos, entendidos como aquellos
que establecen las condiciones sociales e institucionales en las que se desenvuelve la
conciencia.

EPÍLOGO: Tiempo gnóstico y tiempo político en el pensamiento español
contemporáneo

Según Trías, la razón entra en la historia en un momento dado: La razón
presocrática griega exactamente en el cuarto eón simbólico, y la razón moderna
exactamente en el cuarto eón del espíritu, una época despojada ya del simbolismo y que
resuelve la cesura diabálica del tercer eón, cuyo desgarro se muestra en las guerras de
religión entre reformados y contrarreformados. Sería legítimo ver aquí cómo la
racionalidad es un producto histórico, pues hace referencia a la materia o parámetros
que despliegan cada categoría o singularidad. El sentido que ofrece el tránsito de un eón
a otro es el tránsito de un modo de racionalidad a otro, mostrándosenos la evolución de
la racionalidad misma.

Así pues, la filosofía misma no ha provocado ningún corte, cesura o distancia
en las formas de pensamiento, sino que es un momento más entre otros muchos del acto
de hacerse presente lo sagrado.  Ahora bien, si el planteamiento de Trías es filosófico
(de otra manera no sería ni siquiera contemplado), cuyo contenido gira alrededor de las
relaciones entre la ontología general y la ontología especial, resulta que la filosofía
misma no sería más que un capítulo del despliegue de lo sagrado en la terminología
de Trías. No ocuparía más que una figura (prácticamente una singularidad mariposa en
los ciclos simbólico y del espíritu). Pero entonces cabría preguntarse: ¿en virtud de qué
fundamento habría de ser el lenguaje filosófico el que tuviera que expresar la presencia
de lo sagrado en el mundo? ¿Acaso la filosofía no se ha constituido como la crítica
misma del misterio y de lo sagrado? ¿O quizá lo que está proponiendo la filosofía de
Eugenio Trías es la transmutación de la Filosofía, a través de la ontología general, en
Cultura?

Me parece que el problema de La edad del espíritu se encuentra en la dificultad
de establecer esa articulación ontología general/especial —el marco en el que se juega
la filosofía de Trías y que llama La lógica del límite—. Al eliminar el sujeto operatorio



PÉREZ HERRANZ, Fernando – Miguel: « El tiempo gnóstico (parte III)»

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 68

de la historia y tratarlo exclusivamente como término objetivo pierde su fuerza
planificadora y se reduce a una conciencia receptora y/o transmisora. (En nuestro
esquema de la ST la variable es el saber o el conocimiento, no el sujeto; es el precio
que paga cualquier filosofía de cuño estructuralista). Pero esa irrupción del logos en una
figura que supera (conteniéndolas) las dos posiciones conocidas como Reforma
(luterana y calvinista) y Contrarreforma (jesuítica) del análisis de Trías, conecta con el
de la filosofía española contemporánea: ¿Habría que admitir, según La edad del
espíritu, que el pensamiento hispano-católico del Barroco no es más que un momento
del despliegue del espíritu? ¿Quedaría así soldada la cesura diabálica, en el lenguaje de
Trías, del tercer eón del espíritu?

BIFURCACIÓN FINAL: No deja de ser extraño que La edad del espíritu
soslaye fenómenos tan decisivos como el descubrimiento de América, su conquista y
colonización, que dio lugar a planteamientos radicales sobre la naturaleza humana y la
recepción/creación de la/s cultura/s. Los teólogos hispanos tuvieron que hacerse, desde
el primer momento, preguntas que empezaron a configurar la razón moderna, preguntas
que aún no han sido resueltas: ¿Acaso aquellas culturas habían recibido
distributivamente de Dios la ley natural en sus costumbres, en sus religiones...? ¿O
acaso la habían de recibir a través de un pueblo elegido, quizá España, Portugal o
Inglaterra? (Son preguntas que se han continuado haciendo en el siglo XX: ¿Cómo
pasar de economías de subsistencia a economías capitalistas o socialistas?
¿Directamente, a través de préstamos del Banco Mundial? ¿O por medio de
organizaciones institucionales con el apoyo de burócratas soviéticos, o de elecciones
democráticas con el apoyo de expertos norteamericanos? Trías dice que el espíritu no se
encarna, sino que se da atributivamente —carácter metonímico, escribe en la pág. 671,
prodigándose sólo a través de sus efectos—. Pero si Trías no quiere caer en algún tipo
de Voluntad irracional (tras La edad del espíritu se respira siempre la presencia de
Schopenhauer), tendrá que admitir que la atributividad pueda darse por medio de
instituciones políticas, económicas, culturales... De ahí que, en el caso concreto del
mundo católico-hispano, cabe preguntarse si las manifestaciones teológico-filosóficas
más representativas, como el Barroco hispano —en el sentido en que lo trata Rodríguez
de la Flor (1999 y 2002)—, poseen una personalidad propia o es un mero fenómeno del
aparecer del espíritu. Mas, ¿por qué la cesura dia-bálica habría que ponerla del lado de
la Contrarreforma (pág. 503) y no, quizá, del lado del luteranismo, de aquellos hombres
y mujeres que se reunían en cenáculos que, en tiempos de Carlos I, se veían como
lugares para una conspiración contra la ley natural, la ley de Dios? ¿Sólo porque es un
hecho su victoria militar y económica? ¿O es un hecho porque es consecuencia de
ajustarse al despliegue del espíritu?



PÉREZ HERRANZ, Fernando – Miguel: « El tiempo gnóstico (parte III)»

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 69

Trías considera que las dos figuras del siglo XVI y XVII,  la Reforma
protestante (la reforma como una expresión de la razón iconoclasta) y la
Contrarreforma barroca y católica (el barroco como una expresión de la razón
alegórica) son figuras homogéneas, que despliegan aspectos de una misma figura, de un
mismo arquetipo semántico, según nuestra lectura. Pero que sean dos aspectos de un
mismo despliegue histórico es justamente lo que habría que demostrar. Los
criterios históricos no pueden remitirse a resultados de un despliegue, sino a la pregunta
de por qué se despliegan así y no de otra manera. Si la respuesta es simplemente que
para cumplir los ciclos, entonces el criterio es distributivo y no valdría la consideración
de que lo «hispánico» sea algo periférico [Trías (1999), pág. 373], porque entonces
tomaría una característica atributiva y negaría el esquema general distributivo que está
empleando: «Todas las culturas desarrollan las mismas categorías» (es justamente el
hecho de que la filosofía española se sienta como periferia, el mejor síntoma de la
«anomalía» hispánica). Los criterios historiográficos sugieren más bien que la  Reforma
—a través del imperio anglosajón— venció manu militari a la Contrarreforma —a
través del imperio hispano— y éste es un suceso que no tiene explicación distributivo-
conceptual (excepto para un hegeliano impenitente), sino que es un hecho contingente.
Rubert de Ventós, poco sospechoso de connivencias españolistas, lo ha visto con
claridad: la Reforma y la Contrarreforma jesuítica son alternativas y no aspectos de
una misma figura. Así, frente a la jurisprudencia anglosajona, se desarrollaba el
probabilismo jesuítico:

“Es más, el probabilismo jesuítico es seguramente, junto al jurisprudentismo anglosajón, el
más elaborado intento de suplir la moral social tradicional, dogmática o doctrinaria, por una ética
individualista y mundana que se adapte a la crónica ambigüedad y al cambio acelerado de la
sociedad moderna, al tiempo que se enfrenta a sus nuevos dogmas: Razón patrimonial e
instrumental, Estatismo y Fideísmo” [Rubert de Ventós (1987), pág. 88].

Desde luego Trías no desconoce las diferencias entre el protestantismo y el
jesuitismo e incluso hay un momento en el que parece que va a poner en cuestión la
tesis de una única vía de despliegue del espíritu. Pues corrige incluso la clásica tesis de
Max Weber de que el proceso de secularización sólo iría por la vía del protestantismo,
pues también la vía jesuítica tendría poder para abrirse a la modernidad:

“La apuesta jesuítica por la «fuerza de voluntad», capaz de «moldear el carácter», les hizo ser
pioneros de una verdadera psicología secularizada utilizada para fines trascendentes (en relación
con el negocio de la salvación) ... Podría en este sentido matizarse la extendida opinión,
establecida por Max Weber, y anticipada por Marx y Engels, según la cual ese proceso
secularizador intramundano (del que surge la mentalidad moderna, «capitalista») procede del
protestantismo especialmente calvinista” [Trías (1994), págs. 504-505].



PÉREZ HERRANZ, Fernando – Miguel: « El tiempo gnóstico (parte III)»

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 70

Ya en un texto anterior aparecía el barroco alegórico como un triunfo a la larga
sobre la reforma iconoclasta:

“Nuestra cultura, en este sentido, es una cultura de sujetos fronterizos pasmados y paralizados
desde la frontera del mundo por esa sucesión de imágenes-icono que los detienen y fijan en sus
butacas ante el poder icónico embrujador de lo que surge de la pantalla, sea esta cinematográfica
o televisiva. La cultura de masas celebra la gran revancha católico-romana, o «macedónica»,
frente a toda voluntad iconoclasta” [Trías (1991), pág. 211].

Pero entonces las consecuencias afectarían al propio sujeto histórico: la
escisión no se llevaría a cabo dentro de las figuras que se despliegan, sino en los planes,
fines y programas de quienes los realizan, quedando marcados al menos dos caminos
históricos diferentes, y dos sujetos históricos diferentes (dos conjuntos de variables
diferentes y, por tanto, dos morfologías históricas distintas). Si la Reforma y el Barroco
comportan un enfrentamiento de poderes y de ontologías (de voluntad de poder): la
ontología de los sujetos y de los átomos, contra la idea de la comunidad y la voluntad y
de las sustancias aristotélicas (en otras ocasiones [Pérez Herranz (2000b), (2002) y junto
a J.M. Santacreu (2000)] me he ocupado de esa gran cesura, separación y ruptura entre
los dos imperios modernos —anglosajón e hispánico— con sus justificaciones
ideológicas y sus fundamentaciones filosóficas), será necesario incluir aquí las
totalidades atributivas que desbordan completamente la distributividad del modelo
semántico, que es el modelo que contempla Trías, al considerar que el kantismo
sintetiza y supera todas las alternativas. Escribe:

“El kantismo trasciende o desborda la disputa entre católicos y protestantes, o entre hugonotes y
papistas, o entre jesuitas y jansenistas: incide en el tronco común a todos ellos, que es la
revelación religiosa cristiana” [Trías (1994), pág. 567].

Pero así planteada, es una cuestión bien diferente, pues: ¿se contempla ahora
el kantismo como despliegue, o como operación filosófica que trata de unir todo lo
disperso que encuentra en su época (otra cosa es que lo consiga; según Hegel no, desde
luego)? Trías parece que responde desde la primera opción, según la cual las figuras de
conciencia se despliegan y se manifiestan por su propia fuerza, siendo el sujeto puro
reflejo de esas manifestaciones. Aunque el filósofo o el artista sean los únicos capaces
de realizar la síntesis (así lo señala Trías para nuestra época), no serían capaces de
romper o hacer girar la marcha de lo sagrado en sus manifestaciones. Por eso lo sagrado
se manifiesta distributivamente y por eso es implacable el proceso de los ciclos, que
engloban todas las contradicciones y antinomias (Kant mismo no sería sino un
instrumento del espíritu). Mas, ¿por qué las inconmensurabilidades tendrían qué ser
sintetizadas? La negación es local, parcial, no global ni total; no se niega absolutamente,
sino ciertas partes del todo. ¿Por qué habrían de ser englobadas Reforma y
Contrarreforma por una figura superior, excepto que se realice operatoriamente? ¿No es



PÉREZ HERRANZ, Fernando – Miguel: « El tiempo gnóstico (parte III)»

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 71

posible que Reforma y Contrarreforma sean dos maneras diferentes de cuestionar lo
simbólico, iconoclasta la una, alegórica la otra, pero incompatibles? ¿No serán figuras
que se niegan mutuamente, porque pretenden lo mismo, a la manera en que Francisco I
y Carlos I pretendían  la misma cosa: Milán?

Pero, sin salirnos del planteamiento kantiano, se puede ver dónde está el
problema. En el capítulo 5 recordábamos la distinción kantiana, de procedencia
humeana, entre intuiciones dadas en el espacio-tiempo y conceptos. Las partes espacio-
temporales están vinculadas por contigüidad, son partes que forman un todo atributivo,
mientras que los conceptos son distributivos, se distribuyen por entre los fenómenos a
los que se aplican. Mas, el criterio para mostrar la pertinencia de un análisis histórico, y
ello en contraposición a un análisis semántico, es que las relaciones por contigüidad
(metonímicas) se han de fundamentar por cauces muy diferentes de las relaciones por
semejanza (metafóricas). Es decir, que las relaciones distributivas no pueden justificar
nunca las atributivas.

Ahora bien, Trías defiende que la historia estaría sobredeterminada y que sólo
cabe el sujeto receptor y transmisor (existencial). Sin embargo, dado el eón en el que
nos encontramos, parece que Trías se ve obligado a suponer ahora un sujeto capaz de
realizar esa síntesis, de encontrar el modo de alcanzar la síntesis. Es decir, un sujeto que
ha de ser artístico, científico, filosófico... capaz de encontrar los parámetros adecuados
para realizar esa consumación:

“Todo el pensamiento y la cultura contemporánea, lo mismo que todas las formas de religatio , se
halla polarizada por esta encrucijada, sin que se haya encontrado aún el modo de atrticular, en
una síntesis conceptual (filosófica) o real y productiva (artística), la postulada unidad de la
existencia espiritual” (Trías (1994), pág. 678].

Pero este sujeto no es ningún sujeto operatorio, sino un mediador para que el espíritu
se haga presente, un sujeto del que se pide genialidad artística. Y entonces Trías tiene
que aceptar la necesidad de la filosofía (o del arte) para culminar el eón que nos
corresponde. Una consumación que sería sólo un punto singular, pues daría origen a
otra singularidad potencial que la tesis del Eterno Retorno generaría a partir de la
síntesis conseguida.

Por eso, y sin salirnos del propio sistema de Trías ¿cómo puede aceptarse que
la traída de lo sagrado haya de ser un despliegue del espíritu en el que los hombres sean
pasivos? Esa misma semántica puede ser el resultado de un conflicto, de una lucha por
estructuras que quieren alcanzar morfologías estructuralmente estables y que combaten
por hacer dominar sus parámetros. La tesis que he defendido en los textos mencionados
anteriormente es que en esa lucha el triunfo de Newton hace que el pensamiento



PÉREZ HERRANZ, Fernando – Miguel: « El tiempo gnóstico (parte III)»

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 72

protestante quedara acogido a la verdadera ontología, lo que no quiere decir que ipso
facto las teorías del sujeto y del pacto fuesen las verdaderas teorías psicológica y social
(lo que muestra precisamente los callejones sin salida en los que se mueven la filosofías
de cuño cartesiano-lockeano y kantiano para dar cuenta de la alteridad, como ha
mostrado la filosofía de Heidegger). Porque, más que despliegue del espíritu, la historia
es un juego de destrucciones, de combinatorias complejas entre estados, economías,
culturas... que se entrelazan y se entrecruzan diaméricamente (cuando partes de una
cultura o una filosofía conectan partes de otras). La potencia de la filosofía de la historia
de Trías nos parece que, aceptando tal punto de vista, se haría mucho más fértil. Porque
el mundo está desgarrado ontológicamente, y las inconmensurabilidades se dan en todos
los terrenos, tanto en el de la filosofía como en el de las ciencias o en el de los sujetos.

* * *
Lo que está en juego es, en consecuencia, algo en lo que se ha ejercido

intensamente la filosofía española contemporánea de los últimos treinta o cuarenta años.
La relación entre la filosofía española, que se configura en el siglo XVI al lado del
imperio hispánico y que no pudo desarrollar, vencida y reprimida por las filosofías de
cuño protestante al lado del imperio anglosajón. Por una parte, una teoría del sujeto
como ius comunnis derrotada en favor de las teorías individualistas del sujeto y de las
subsiguientes teorías del pacto social. Por otra, una filosofía de la ciencia que tenía que
justificar la teoría de la transubstanciación según supuestos aristotélicos, derrotada en
favor de una teoría atomista que siguió la física de Galileo y de Newton, lo que sumió a
la filosofía española en una carencia ontológica no superada definitivamente (si es que
realmente lo ha sido) hasta hace unas décadas. Tras la guerra civil, la vuelta a la
filosofía escolástica abrió esperanzadoras expectativas de recuperar sus tradiciones
genuinas en contraposición a las filosofías europeas continentales, que habían sido
consideradas ateas, masónicas, revolucionarias, antirromanas, etc. Pero tras los años
cincuenta y junto con la crítica continuada y rotunda de Ortega al neoaristotelismo y las
recepciones del existencialismo, del marxismo o del análisis lógico, el
neoescolasticismo saltó hecho pedazos y se ejercieron filosofías que aceptaron —con
mayor o menor recelo— la física newtoniana (por ejemplo, Zubiri). Pero quedaba
abierta la cuestión sobre el ser o no ser de la misma filosofía hispánica: ¿El pensamiento
español es sólo un residuo de los perdedores, o posee elementos fértiles aún para el
pensamiento contemporáneo? Pero es ésta una cuestión que ya desborda los límites de
este ensayo.

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

AGÍS, M. (1994), Del símbolo a la metáfora. Introducción a la filosofía hermenéutica de Paul Picoeur,
Universidad de Santiago de Compostela.



PÉREZ HERRANZ, Fernando – Miguel: « El tiempo gnóstico (parte III)»

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 73

ARNOLD,V.I. (1972), “Normal Forms for Functions near degenerate Critical Points, the Weyl Groups of
Ak, Dk and Ek, and Lagrangean Singularities”, Functional Analysis and its applications, 1972,
págs. 254-272.

Bermudo Ávila, J.M. (1977), Filosofía marxista, Madrágora, Barcelona.
BLASCO, J.L. (1973), Lenguaje, filosofía y conocimiento , Ariel, Barcelona.
BLASCO, J.L. (1988),  “Los límites del empirismo. A propósito de Kant y Russell”, Ágora , nº 7, págs.

41-53.
BLASCO, J.L. (1998), “El positivismo lógico”, J.J. Gracia, Concepciones de la metafísicas, Trotta,

Madrid.
BOOLE, G. (1979), El análisis matemático de la lógica , edición de J. San Martín, Cátedra, Madrid.
BUENO, G. (1955), “Estructuras «metafinitas»”, Revista de Filosofía del Instituto «Luis Vives» , XIV, nos

53-54.
BUENO, G. (1970), “Prólogo” a Eugenio Trías, Metodología del pensamiento mágico, op. cit., págs. 9-

36.
BUENO, G. (1978), “Sobre el poder”, El Basilisco, nº 1,  págs. 120-125.
BUENO, G. (1979), “Operaciones autoformantes y heteroformantes”, El Basilisco,  nos 7 y 8, págs. 16-39

y 4-25.
BUENO, G. (1980), El individuo en la historia. Comentario a un texto de Aristóteles, Poética 141b,

Servicio de Publicaciones de la Universidad de Oviedo.
BUENO, G. (1992-93), Teoría del cierre categorial , 5 vols ., Pentalfa, Oviedo.
CAPEC, M. (1965), El impacto filosófico de la física contemporánea, Tecnos, Madrid.
DAWKINS, R. (1985), El gen egoísta, Salvat, Barcelona.
DEFEZ, A. (1994), “«Referència del parlant» versus «referència semàntica»”, Quaderns de Filosofia i

Ciència, Valencia,  nos 23-24, 1994.
DEFEZ, A. (1998), “Realismo esencialista y nominalismo irrealista. Acerca de la objetividad del

conocimiento del mundo”, Pensamiento, nº 210, págs. 417-442.
GORGIAS (1974), Fragmentos y testimonios, Aguilar, Buenos Aires.
HIDALGO, A. (2000), El concepto de «ortograma» y el problema de la ideología, conferencia impartida

en la Universidad de Murcia.
HUSSERL, E. (1976), Investigaciones lógicas, Revista de Occidente, Madrid.
IBÁÑEZ, J. (1988), “Cuantitativo/Cualitativo” en R. Reyes, Terminología científico-social , Anthropos,

Barcelona, págs. 218-233.
LLOYD, G.E.R. (1987), Polaridad y analogía , Taurus, Madrid.
MANGIONE, C. (1985), “La lógica en el siglo XX” en L. Geymonat, Historia del pensamiento filosófico

y científico, Ariel, Barcelona.
ORTEGA Y GASSET, J. (1968), Ideas y creencias, Espasa-Calpe, Madrid.
PEÑA, V. (2000), “Filosofía musical de la historia”, ABC Cultural, 6 mayo.
PÉREZ HERRANZ, F. (1994), “La Teoría de las Catástrofes de René Thom, nuevo contexto

determinante para las ciencias morfológicas”, El Basilisco, nº 16, págs. 22-42.
PÉREZ HERRANZ, F. (1995), “Descripción fenomenológica y hermenéutica matemática” en C. Martín

Vide, Actas del XI Congrés de Llenguatges Naturals i Llenguatges Formals, PPU, Barcelona,
1995, págs. 301-316.

PÉREZ HERRANZ, F. (1996 a), Lenguaje e intuición espacial, Instituto de Cultura «Juan Gil Albert»,
Alicante.

PÉREZ HERRANZ, F. (1996 b), “Estudio semántico-topológico de El cementerio marino de Paul
Valéry: I) Consideraciones teóricas”, en Martín Vide, C., Actas del XII Congrés de Llenguatges
Naturals i Llenguatges Formals, PPU, Barcelona, págs. 267-282.



PÉREZ HERRANZ, Fernando – Miguel: « El tiempo gnóstico (parte III)»

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 74

PÉREZ HERRANZ, F. (1998), Árthra hê péphyken:Las articulaciones naturales de la filosofía,
Universidad de Alicante.

PÉREZ HERRANZ, F. (1999), “La filosofía de la ciencia de Gustavo Bueno”, El Basilisco, nº 26, págs.
15-42.

PÉREZ HERRANZ, F. (2000 a), “La fatiga del lenguaje”, Cuaderno de materiales. Filosofía del
lenguaje , nº 12, abril, Madrid.

PÉREZ HERRANZ, F. (2000 b), “España como provocación filosófica. Aproximación a la filosofía de
Gustavo Bueno”, Daímon, nº 20, Murcia, págs. 137-156.

PÉREZ HERRANZ, F. (2002) “La ontología de El Comulgatorio de Baltasar Gracián”, Baltasar
Gracián: ética, política y filosofía , Pentalfa, Oviedo, págs. 44-102.

PÉREZ HERRANZ, F. y López Cruces, A. J. (1996), “Estudio semántico-topológico de El cementerio
marino de Paul Valéry: II) Análisis semiformalizado del texto”, en Martín Vide, C., Actas del
XII Congrés de Llenguatges Naturals i Llenguatges Formals, PPU, Barcelona, págs. 283-298.

PÉREZ HERRANZ, F. /LÓPEZ CRUCES , A. J. (1998), "Estudio de la preposición desde la semántica
topológica", Estudios de lingüística cognitiva II, Universidad de Alicante, págs. 817-837.

PÉREZ HERRANZ  /SANTACREU, J.M, (2000), “La «cuestión de España» a las puertas del siglo
XXI”, Anales de Historia Contemporánea, nº 16, Universidad de Murcia, págs. 173-197.

PETITOT, J. (1974), “Identité et catastrophes”, Seminario interdisciplinario dirigido por Cl. Levi-Strauss
[“Identidad y catástrofes (topología de la diferencia)” en Cl. Levi-Strauss, La identidad, Petrel,
Barcelona, 1981].

PETITOT, J. (1977), “Introduction à la théorie des catastrophes”, Math. Sci. hum., nº 59, Ecole des
Hautes Etudes en Sciences Sociales, París.

PETITOT, J. (1985), Morphogenése du sens, Presses Universitaires de France, París.
PETITOT, J. (1988), “Structuralisme et Phénoménologie: la théorie des catstrophes et la part maudite de

la raison”, editado en Logos et Théorie des Catastrophes, Patiño, Genève, 1988.
PETITOT, J. (1992), Physique du sens. De la théorie des singularités aux structures sémio-narratives,

Éditions du Centre National de la Recherche Scientifique, París.
POSTON, T. /STEWART, I. (1978), Catastrophe Theory and its Applications, Pitman, Londres.
POTIER, B. (1992), Sémantique Générale, Press Universitaires de France, París [Semántica general,

Gredos, Madrid, 1993].
REGALADO, A. (1995), Calderón. Los orígenes de la modernidad en la España del Siglo de Oro , 2

vols ., Destino, Barcelona.
RICOEUR, P. (1980), La metáfora viva, Cristiandad, Madrid.
RODRÍGUEZ DE LA FLOR, F. (1999), La península metafísica. Arte, literatura y pensamiento en la

España de la Contrarreforma , Biblioteca Nueva, Madrid.
RODRÍGUEZ DE LA FLOR, F. (2002), El Barroco. Representación e ideología en el mundo hispánico

(1580-1680), Cátedra, Madrid.
RUBERT DE VENTÓS, X. (1987), El laberinto de la hispanidad , Planeta, Barcelona.
THOM, R. (1972), Stabilité structurelle et morphogénèse,  W.A. Benjamin, Inc. (Reeditado por ed.

Intereditions, París, 1977) [Estabilidad estructural y morfogénesis, Gedisa, Barcelona, 1987].
THOM , R. (1978), Morphogenèse et Imaginaire, Circé 8-9, Editions Lettres Modernes, París.
THOM, R. (1980). Modèles mathématiques de la morphogenèse, nueva edición revisada y aumentada,

Ch. Bourgois, París, 19802 (La primera edición, Union générale d'editions, col «10/18», nº 807,
1974).

THOM, R. (1980), Parabole e Catastrofe , (G. Giorello ed.), Il Saggiatore, Milán [Parábolas y
Catástrofes, Tusquets, Barcelona, 1985]

THOM, R. (1988), Esquisse d'une Sémiophysique, InterEditions, París [Esbozo de una Semiofísica,
incluye “Comentarios y discusión con B. Pinchard”,  Gedisa, Barcelona, 1990.]



PÉREZ HERRANZ, Fernando – Miguel: « El tiempo gnóstico (parte III)»

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 75

THOM , R. (1990), Apologie du logos, Hachette, París.
THOM , R. (1993), “La ciencia y el sentido” en Lorena Preta (comp.), Imágenes y metáforas de la

ciencia, Alianza, Madrid, págs. 107-128.
TRÍAS, E. (1968), La filosofía y su sombra , Seix Barral, Barcelona.
TRÍAS,  E. (1970), Metodología del pensamiento mágico, La Gaya Ciencia, Barcelona.
TRÍAS, E. (1978), “Puntualización a la crítica de Gustavo Bueno a mi libro «Meditación sobre el poder»,

El Basilisco, nº 2, 1978
TRÍAS, E. (1979), “La universidad de cuerpo presente”, El Viejo Topo, nº 32, mayo.
TRÍAS,  E. (1981), El lenguaje del perdón , Anagrama, Barcelona.
TRÍAS, E. (1983), Filosofía del futuro , Ariel, Barcelona.
TRÍAS, E. (1988), La memoria perdida de las cosas, Mondadori, Madrid, 19781.
TRÍAS, E. (1994), La edad del espíritu , Destino Barcelona.
TRÍAS, E. (1997), Pensar la religión, Destino, Barcelona.
TRÍAS, E. (1999), La razón fronteriza , Destino, Barcelona.
TRÍAS, E. (2001), Calderón de la Barca, Omega, Barcelona.
VEGETTI, M. (1981), Los orígenes de la racionalidad científica, Península, Barcelona.
WILDGEN, W. (1982), Catastrophe Theoretic Semantics. An Elaboration and Application of René

Thom's theory, Benjamin, Amsterdam.



Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 1

    
 
 
 

SAGRADA INUTILIDAD 
(LO SAGRADO EN HEIDEGGER Y HÖLDERLIN)1 

Félix Duque. Universidad Autónoma de Madrid 
 
 

A las puertas del segundo milenio de la era cristiana, o sea de la época que ha tomado 
la imagen teándrica de Jesucristo como bandera tras la que se esconden los intereses 
conjuntados de la economía liberal, la llamada "democracia representativa" de la sociedad de 
masas y la tecnociencia extendida planetariamente y cada vez más volcada a la comunicación 
de noticias y la industria del espectáculo, un fantasma parece recorrer este mundo desolado: 
el fantasma de lo sagrado. Testigos de esta vuelta espectral son el auge del ocultismo, la 
proliferación de las sectas religiosas, la supuesta entrada en la New Age, presidida por la 
constelación de Acuario y, last but not least, el esfuerzo de los “eruditos”, de los 
Religionswissenschaftler por encontrar ”científicamente” una esencia unitaria de los distintos 
fenómenos religiosos que pueda unir a los hombres del planeta en una esperanza común. 
Pero, salvo el miedo al fanatismo o el hastío hacia la “ciencia de las religiones” que todos esos 
movimientos puedan producir, parece indudable que el agua tibia de esta zona templada en 
que se va convirtiendo la tierra no va a tornarse en corrientes de agua viva que dejen florecer 
justamente aquello que se echa en falta.  
 

Ya en su “testamento filosófico”, en el Prólogo a la Segunda Edición de la Lógica del 
ser (Seinslogik) escrito quince días antes de morir, había hablado Hegel de la “necesidad 
debida a la falta de necesidades” (Bedürfnis der Bedürfnislosigkeit). Y poco más de cien años 
después, en otra especie de “testamento”, en los Beiträge zur Philosophie, esa obra destinada 
voluntariamente a ser un opus postumum, Heidegger veía el rasgo general de nuestro tiempo 
en la “penuria debida a la falta de penuria” ( Not der Notlosigkeit), en la sensación 
generalizada de que (en algunos países, y para ciertas clases, desde luego) no falta nada. 
Nada, salvo el sentido de la propia vida. Lo único que impera es la impresión por parte del 
individuo de que él, en su propia carnalidad (Leibhaftigkeit) irrepetible, está de más. En la 
época de la sustituibilidad universal, cualquiera vale para cualquier cosa, y nadie para algo 
concreto, para verse reconocido por los demás como "nada menos que todo un hombre", 
como pedía nuestro Don Miguel de Unamuno. Y un poeta alemán, quizá el más alto de este 
siglo que ahora acaba, advertía al “público” en 1961, con ocasión de la entrega del Georg-
Büchners-Preis: "Es tiempo de cambiar de dirección” (Es ist Zeit, umzukehren).

2
   

 
De acuerdo, pero “a dónde hay que volver” “Y a qué precio, y con qué fatigas” “Es 

posible gozar, por caso, de la beatífica sensación de lo Sagrado en el intervalo entre las horas 
de trabajo y la comida” “O en los días de fiesta” “Iremos a buscarlo en pueblos exóticos o en 
theme parks durante las vacaciones (Ferien), sustituto masivo de la fiesta (Feier)” En todos 
esos casos se intenta rellenar un “hueco”, dejando lo demás (o sea: dejándolo todo) intocado: 

1 (Publicado en la REVISTA DE FILOSOFIA, núm. 35/106 (Universidad Iberoamericana, México 
2003), pp. 45-74) 
 
2 Paul Celan, Der Meridian. En: Gesammelte Werke. Suhrkamp. Frankfurt/M. 19922; III, 200. 



DUQUE, Félix:Sagrada inutilidad (lo sagrado en Heidegger y Hölderlin)1 

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 2

el contacto solemne -y breve- dominical con lo “divino” eclesiásticamente organizado, las 
relaciones políticas, laborales, familiares, de amistad o de diversión, etc. Todo queda igual; y 
además dejaremos un espacio para, digamos, la poesía, con el fin de volver a las “raíces”, a 
un origen arcaico que más parece “mecanismo de compensación” de todas nuestras 
frustraciones que intento serio de “volver” a ningún sitio (si es que no queremos ser tachados 
encima de “reaccionarios” por buscar un refugio en mundos soñados, a la vista de este mundo 
regido por la Máquina y el Mercado).   
   
“O bien esperaremos -tranquila o ansiosamente, según los distintos “estados de ánimo”- a que 
el mágico hecho de hallarnos en el tercer milenio y en el siglo XXI vaya a constituir ya de por 
sí un cambio fundamental en nuestra vida (“y hasta el fin del mundo, para acabar con tanta 
miseria!), sin necesidad de que nosotros hagamos nada” “Vamos a recibir pasivamente como 
una gracia eso que difusamente se experimenta como lo Sagrado, en medio de un mundo 
completamente profanado” Sólo que al profesor de filosofía le viene a las mientes una palabra 
de Martin Heidegger, interpretando un conocido pasaje de la Fenomenología del Espíritu 
hegeliana, a saber: "No es en el sueño como el Absoluto nos facilita el ingreso en la Parusía 
del Absoluto."

3
 ¡La parousía, la Anwesenheit de lo Absoluto! “Acaso es eso lo que busca 

oscuramente y como a tientas (en un Herumtappen, habría dicho Kant) el hombre moderno, 
bajo el rótulo de "lo Sagrado"“ Quizá sí, si atendemos a la etimología del término alemán. En 
efecto, el gótico hails (de donde también das Heil: la salud en general, pero específicamente 
la “salvación” y, como interjección, el “saludo”: en latín Salve!, de menos triste memoria que 
el correspondiente término alemán) remite a la misma raíz indoeuropea que el griego hólos 
(algo absolutamente íntegro: das Ganze; eso significa todavía heil en el habla cotidiana del 
Norte de Alemania: p.e. heilfroh, “totalmente contento” -nosotros diríamos: “divinamente 
contento”) o el inglés whole. Según esto, el Absoluto es el Todo; y el Todo, lo Sagrado; y, 
por ende, lo único verdadero, según otra conocida sentencia de Hegel: “Lo verdadero es el 
Todo” (Das Wahre ist das Ganze). Quien se refugia “en lugar sagrado” (como antes se 
encerraban en la iglesia los perseguidos de la justicia) se halla efectivamente “a salvo”, porque 
ha ingresado en la Verdad.  
 

Ahora bien, el Todo no puede ser esa universalidad vacía de la que antes hablamos al 
referirnos a un arte público cada vez más cercano a la publicidad y al diseño, porque entonces 
estaría justamente desconectado del mundo y sus preocupaciones, cerniéndose 
majestuosamente sobre nuestras cabezas y sin importarle cómo le va al mundo. Por cierto, 
ése es el peligro que rozó el más grande defensor del Absoluto, Hegel, cuando, constatando 
con razón que en la Modernidad “todo ha sido profanado” (alles profaniert worden ist), que 
todo es ya objeto de “un conocimiento muerto, historizante” (tote, historische Kenntnis) o de 
un “ralo raciocinar” (kahlen Räsonnement), pidió que la filosofía se refugiara también ella “en 
sagrado”, constituyendo así un: “Estamento sacerdotal aislado - un lugar sagrado" 
(Priesterstand isoliert - Heiligtum). Esto lo escribía en 1821, quince años después de su 
creencia en que había llegado el momento de la Parusía del Absoluto. Ahora, en cambio, en 
plena Restauración y con la “persecución de los demagogos” (Demagogenverfolgung) 
decretada en los Acuerdos de Karlsbad, con la consiguiente pérdida de la libertad de cátedra, 
piensa que todo ha acabado: so ist es aus, dice. Y termina estas amargas reflexiones de su 
Manuscrito sobre Filosofía de la Religión con unas fatídicas palabras. Fatídicas para el 
mundo, y para la filosofía: "A la filosofía no le preocupa cómo le pueda ir al mundo; no 

    3 Hegels Begriff der Erfahrung. En: Holzwege. G.A. 5, 138. 



DUQUE, Félix:Sagrada inutilidad (lo sagrado en Heidegger y Hölderlin)1 

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 3

coincide con él (mit ihr nicht zusammengehen; literalmente: “no avanza de consuno con él”). 
Ésta, la filosofía, es una posesión (Besitztum) de la verdad."

4
  

 
¡Así que la verdad es una posesión, una propiedad privada de ese Priesterstand, de 

ese Heiligtum constituido por la filosofía! Hegel parece haber olvidado su afirmación de 
1806, a saber: que el Absoluto se da, y se nos da, con tal de que nosotros nos preparemos 
para recibirlo. “O acaso piensa que ese “nosotros” corresponde sólo al Filósofo y a su 
Escuela, que toma para su propio y exclusivo provecho esa donación (Gabe) y la convierte 
en cosa suya” De esta manera, el Absoluto haría honor a su etimología y se convertiría 
ciertamente en algo ab-solutum, algo separado de todo y acaparado por un grupo que se 
siente igualmente ab-solutus: justamente un isolierter Priesterstand. Hegel está así -al menos 
en este momento de depresión- repitiendo las mismas relaciones burguesas de posesión que él 
denuncia: unos poseen el poder político; otros, las fábricas; y él, Hegel, poseería nada menos 
que la Verdad absoluta, la cual, sin embargo, nada tendría que ver con el mundo. “Extraña 
situación, que suena a retirada defensiva, y cuya continuación académica ha llevado en buena 
medida al descrédito de la filosofía! 
 

Al respecto, Hegel parece haberse olvidado, no sólo de ese “tiempo de parto” 
(Geburtsze it) por él anunciado en el Prólogo de la Fenomenología, sino también del período 
en que habitara en Frankfurt bajo la influencia de un íntimo amigo que amaba a los griegos y a 
Kant: un poeta que acabaría demente y cuyo nombre él, Hegel, no volvería a mencionar ni en 
sus obras ni en su correspondencia, salvo una críptica alusión en el manuscrito de la 
Philosophie des Geistes de Jena, en 1805/06, justo al poco de producirse la Umnachtung del 
amigo, de Friedrich Hölderlin.  
 

También Hölderlin buscará a su manera la Verdad del Absoluto. Sólo que esta 
manera, tan extraña aún para nosotros, hoy, no fue recibida ni comprendida por nadie en su 
época. “Pero yo estoy solo” (Ich aber bin allein), confesará. “Cuál es este procedimiento, 
esta Verfahrungsweise” Una primera indicación puede encontrarse en un breve manuscrito 
sin nombre, llamado posteriormente Urteil und Sein, de 1795. Hölderlin busca, decíamos, la 
Verdad del Absoluto, al cual llama, de acuerdo a la tradición filosófica: el Ser. Pero sabe 
también, por Aristóteles y Kant, que el ser se entrega en el juicio; y el juicio -de acuerdo a una 
etimología tan falsa como sugestiva- sería una Ur-Teilung del ser en Sujeto por un lado, y en 
Objeto por otro: de modo que ya desde el inicio resulta imposible alcanzar esa unidad 
originaria, absoluta. “Qué hacer”. Dos salidas se abren ante él, y las dos son rechazadas: o 
bien refugiarse en una fe inefable como la profesada por Jacobi en su Nicht-Philosophie, o 
bien ampararse en la intuición intelectual de Fichte, que presupone -según cree Hölderlin- la 
Identidad del Yo absoluto y de la autoconciencia. Lo primero nos separa de toda 
racionalidad, sumergiéndonos en una noche en la que, como decía Hegel, “todas las vacas son 
negras” (alle Kühe schwarz sind). Lo segundo es lógicamente imposible, ya que toda 
autoconciencia implica la contraposición del Yo (como sujeto) respecto al Yo (como objeto), 
y por ende la separación de ambos respectos. La conclusión es implacable: "Luego la 
identidad no es ninguna unificación del objeto y del sujeto, que tuviera sencillamente lugar, 
luego la identidad no es igual al ser absoluto.“ (Also ist die Identität keine Vereinigung des 
Objekts und des Subjekts, die schlechthin stattfände, also ist die Identität nicht = dem 

    4 Vorlesungen über die Philosophie der Religion. Neu hg. von W. Jaeschke. Meiner. Hamburg 1995; 
3, 97. 



DUQUE, Félix:Sagrada inutilidad (lo sagrado en Heidegger y Hölderlin)1 

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 4

absoluten Sein).
5
 

 
“Estamos entonces condenados, como la conciencia desgraciada hegeliana, a 

suspirar románticamente por una Verdad que se nos escapa, toda vez que la vía clásica, 
basada en el Principio de Identidad, se ha mostrado intransitable”, “Sólo que no nos es lícito 
adscribir a Hölderlin ni al “romanticismo” ni al”clasicismo” (Aber wir dürfen Hölderlins 
Dichtung weder der “Romantik” noch der “Klassik” zuweisen), nos recuerda Heidegger.

6
 

“Cuál es entonces la Grundhaltung de Hölderlin”. Por un lado, acepta con Jacobi (y 
lejanamente, con Spinoza) que: "el mérito mayor del investigador es el desvelamiento y la 
revelación de  la existencia", y que: "Su meta última se halla en aquello que se deja ya 
explicar: lo irresoluble, inmediato, simple." (2, 495). Por otro, y contra el Ich bin Ich de 
Fichte, afirma que en el ser: "no puede darse en absoluto ninguna separación sin herir aquello 
que debe ser separado." (2, 503). Por lo primero, parece necesario retroceder más acá de 
toda Erklärung, de toda definitio judicativa si queremos alcanzar el ser. “Habrá que ir 
entonces más acá de toda verdad si queremos captar lo simple”. Pero ya Aristóteles había 
advertido de la existencia de un alethés, de un ser tan verdadero como simple del que no cabe 
definición: sólo algo así como un thígein kaì phánai, un "tocar" y un "dejar aparecer", 
añadiendo luego un inciso capital: "pues no es lo mismo una afirmación categórica 
(katáphasis) que una Sage-Zeiche (phásis)."7

 Por lo segundo, Hölderlin volverá audazmente 
la prohibición al revés: será necesario vulnerar (verletzen) entonces la esencia de lo no 
separado, pero separable, si queremos escapar de la aporía del Todo (el Ser) y las Partes (el 
Sujeto y el Objeto). “Sólo que para ello tendremos que retroceder más acá, no sólo de la 
típica escisión idealista, sino del Ser mismo, lo que para Hölderlin significa abandonar sin más 
la filosofía! Y no sólo esto: ¡tendremos que vulnerar la esencia del ser! Ahora bien, Hölderlin 
no entendrá esa esencia del ser (todavía innominada) como una entidad (Wesenheit) 
abstracta, sino en un sentido activo, verbal; con Heidegger, deberíamos hablar más bien de: 
die Wesung des Seins, la cual precisa justamente “ser tocada” (con Aristóteles) y “ser herida” 
(con Hölderlin) justamente para que se logre el despliegue (Entfaltung) del ser. 
 

¡Será acaso esa Wesen des Seins lo Sagrado que nosotros, y los hombres de este fin 
de siglo, andamos buscando! No parece que sea así, ya que, de seguir nuestra indicación 
sobre la Grundoperation de Hölderlin, tal esencia habría de ser vulnerada, mientras que lo 
Sagrado mienta, en las lenguas indoeuropeas, la Totalidad resguardada, inviolable, o mejor 
(de nuevo con Heidegger): das Gefüge que sirve de fondo primigenio (Urgrund) a la 
distinción básica entre lo claro y celeste, y por ende divino (la raíz latina procede de *deiwos, 
de donde Zeus y Deus), de una parte, y lo terrestre y tenebroso (el humus fecundo de la 
tierra, de donde el latín homo)

8
. Lo sagrado sería pues el re-cuerdo (Er-innerung) pre-sentido 

(ge-ahnt) de un fondo tan ineludible (unumgänglich) como inaferrable (unfassbar). Un fondo 
indisponible (unverfügbar), en suma, que todo lo dispone y de todo hace kósmos, mundus: 
“un fondo que separa regiones mientras él permanece justamente al fondo, más allá de la luz y 

 5 Urteil und Sein. En: Sämtliche Werke und Briefe. Hg. von Jochen Schmidt. DKV. Frankfurt/M. 1994; 
2, 503. Citaremos directamente volumen y pág. en el texto, según esta edición.  
6 Hölderlins Hymne “Andenken”. G.A. 52, 84. 
7 Metaphysica IX, 10; 1051b24. La voz phásis significa a la vez "palabra" (simple, no como miembro de 
una frase) y "visión" (Schau), "mostración" (Zeiche): “no Anschauung, que implica ya una separación: 
An-!). 
8 Cf. Émile Benveniste, Le vocabulaire des institutions indo-européennes. Vol. II, livre 3, ch. 1. Paris 
1969; pp. 169-207. 



DUQUE, Félix:Sagrada inutilidad (lo sagrado en Heidegger y Hölderlin)1 

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 5

las tinieblas, del Äther y del Abgrund! ¡Así que lo “intocable” no podría, claro está, ser 
“tocado”, y menos “vulnerado”! 
 
Pero escuchemos la palabra del poeta. Habla de: 
 
La poderosa, la naturaleza divinamente bella. 
 
(Die mächtige, die göttlichschöne Natur).

9
 

 
Ella parece dormir “en las épocas del año” (zu Zeiten des Jahrs) y, de acuerdo con la escisión 
primordial antes citada, su aparente sueño (Schlaf) tiene lugar: 
 
En el cielo, o bajo la plantas o entre los pueblos. 
 
(Am Himmel oder unter den Pflanzen oder den Völkern)  
 

Y recordemos por demás que en el sueño no nos concede el Absoluto el ingreso 
(Schritt) a su parousía. Por ello, por no poder acceder a esta Anwesenheit, los poetas, cuya 
vocación (Beruf) es precisamente dar nombre a lo Sagrado,

10
 tienen su rostro (Angesicht) 

ensombrecido por la tristeza (Trauer). También ellos, como el propio Hölderlin: 
 
parecen estar solos, pero siempre la presienten. 
 
(... scheinen allein zu sein, doch ahnen sie immer). 
 
Presienten, pues, a la Naturaleza misma. Pero, ¿es ello necesario?, ¿acaso no les rodea ésta 
por todas partes, a ellos y a todos nosotros? La naturaleza, ¿no es acaso el Umwelt que 
nosotros debemos cuidar (schonen), según los prudentes consejos ecológicos actuales? 
Recordemos, con todo, lo dicho anteriormente sobre la vulneración. Para poder “sentir” y 
“tocar” (la misma palabra, en alemán; p.e.: mit der Hand fühlen, tasten) la esencia del ser, 
esto es: no algo anterior y más alto al ser, sino justamente su despliegue, su Offenheit, es 
preciso que el hombre se abra (erschliesst sich) a su vez en su ser, en su Da, que salga de su 
inconsciente clausura (Verschlossenheit). Ahora bien, esa Erschlossenheit es, no solamente el 
primer acto de libertad, y por ende, el primer acto propiamente humano, sino también eo ipso 
una vulneración, una Zerrissenheit de la naturaleza. Aquí no se trata sólo del peccatum 
originarium del hombre, y más del hombre moderno, que ha convertido la naturaleza en 
naturaleza muerta incluso en las artes plásticas (nature morte: Stilleben). Heidegger denuncia 
vigorosamente esta Vermessenheit cuando, hablando de la corriente (Strom) fluvial cantada 
por Hölderlin -y con la que el poeta mismo se identifica, ya que ambos hacen habitables 
(urbar machen) las tierras, convertidas por su Riss en Gegende-, dice del río canalizado que: 
"él se limita a dejar correr  el agua, encarrilada por los uniformes muros de cemento, los 
cuales no configuran orilla alguna, apuntando a una meta prefijada, sin rodeos."

11
 Pero, como 

acabamos de decir, más acá de este Unfug (literalmente, diríamos: de este 
“descoyuntamiento”, de esta falta de toda juntura, de toda justicia), e incluso posibilitándolo, 

 9 Estos versos y los siguientes corresponden a la segunda estrofa de Wie wenn am Feiertage (1, 239). 
10 Cf. M. Heidegger, Nachwort zu: “Was ist Metaphysik”“: "Der Denker sagt das Sein. Der Dichter 
nennt das Heilige." (G.A. 9, 312). 
11 Parmenides. G.A. 54, 190. 



DUQUE, Félix:Sagrada inutilidad (lo sagrado en Heidegger y Hölderlin)1 

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 6

pues que también el poeta y el río han de dejar -con su acción- en libertad (freigeben) a toda 
deformación (Verstelltheit) y a todo descarrío del ser, es necesaria una primera Spaltung, una 
primera herida a la naturaleza, que Hölderlin eleva incluso a regla general de la 
Verfahrungsweise des poëtischen Geistes, y cuyos términos dejan ver la clara impronta de un 
imperativo de tipo fichteano: "Ponte  -dice- con elección propia (mit freier Wahl) en 
armónica contraposición con una esfera exterior, de modo que en ti mismo estés en 
contraposición armónica, por naturaleza, pero de manera incognoscible mientras sigas 
estando en ti mismo (von Natur, aber unerkennbarer weise so lange du in dir selbst bleibst)." 
(2, 543). 
 

Adviértase que esta posición libre crea (schafft), al desgajarla del seno del ser simple, 
unauflöslich, la "esfera externa": la pro-duce (bringt hervor) a partir de su propia 
contraposición interna, katà physin, pero restará incognoscible so lange el poeta (y el hombre 
en general) permanezca in sich, clauso: verschlossen. Así que, contra la interpretación 
habitual, Hölderlin no está siguiendo aquí a Heráclito: lo está desafiando. El pensador griego, 
muy en consecuencia con su afirmación de que "es necesario extinguir la hybris más que un 
incendio" (DK22B43), sostiene: harmoníe aphanès phanerês kreítton (DK22B54) (“la 
armonía no manifiesta es más fuerte que la manifiesta”). La voz kreítton es, como se sabe, 
ambigua: bien puede ser que la armonía aphanès sea "más poderosa" que la visible. Pero no 
es "mejor" (tal es la traducción habitual): al menos para nosotros, hombres. Pues sin esa 
“eclosión de la visibilidad” (Erschlossenheit der Sichtbarkeit) no habría phásis y, sin ella, 
tampoco ningún thígein, ningún sentir y palpar lo Verdaderamente Simple. Al contraponerse 
el poeta libremente a la naturaleza la exterioriza (entaüssert) y, con esta acción, se enfrenta a 
ella como si fuera la naturaleza un objeto de libre elección. De esta manera, la esencia 
(Wesen) del ser se echa a perder (verwest). Y los hombres que viven bajo la protección de la 
palabra poética pueden entonces realizar en paz sus negocios, ciertamente, parcelando y 
troquelando la naturaleza mediante la ciencia y la técnica, trabajando según verdad. Pero con 
ello olvidan también la “herida” poética. Tal es, en el lenguaje filosófico heideggeriano, la 
Seinsvergessenheit, con la consiguiente degradación del ser en ente, de la Ur-Teilung en 
Urteil. 
 

El poeta, en cambio, no olvida, sino que presiente siempre. Su rostro está lleno de 
tristeza porque sabe de la necesidad de esa herida, conveniente (schicklich) no sólo para los 
hombres, sino para la Naturaleza misma. Pues sin la escisión (Zwiefalt) no se daría la verdad. 
De nuevo, con Heidegger: la verdad se da en la Zusammengehörigkeit del hombre y del ser, 
no en una graciosa donación unilateral. Para que haya verdad es preciso que a la Zuruf, al 
Anspruch des Seins corresponda (ent-spricht) el Entwurf del hombre. Si, según Sein und Zeit, 
el Dasein es siempre un “proyecto yecto” (geworfener Entwurf), ello se debe, según la 
palabra más originaria de los Beiträge zur Philosophie y de Der Satz der Identität, a que 
antes de ello él es el “acaecido proyecto” (ereigneter Entwurf) que corresponde al “envite que 
propicia el acaecimiento” (ereignendem Zuwurf), propio del ser. Y precisamente por ello 
puede decir Heidegger que: "El ser mismo, empero, nos pertenece; pues sólo cabe nosotros 
(bei uns) puede desplegar su esencia, o sea hacer acto de presencia (wesen, d.h. anwesen) en 
cuanto ser."

12
 Sólo que esa pertenencia (Gehörigkeit) no es ninguna posesión (Besitztum) de 

la verdad del ser, como en Hegel. Por el contrario, remite a la escisión pro-ducida por la 

    12 Der Satz der Identität. En: Identidad y diferencia (ed. bilingüe de A. Leyte). Anthropos. Barcelona 
1988, p. 78. 



DUQUE, Félix:Sagrada inutilidad (lo sagrado en Heidegger y Hölderlin)1 

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 7

palabra poética. Ella nombra lo Sagrado. ¿Por qué, aquí, esta aparición de lo sagrado, cuando 
estábamos hablando, con Hölderlin, de la göttlichschöner Natur y, con Heidegger, del 
Zusammengehören de ser y hombre en el que se da la verdad del ser, esto es, el 
“acaecimiento propicio”, el Ereignis? 
 

Nombrar es diferenciar, distinguir: en este caso, contraponer armónicamente la 
posición libre del Yo poético y la naturaleza externa. Pero, ¿dónde ha lugar esa 
contraposición? ¿Dónde, con Heidegger, la copertenencia? Obviamente, en el fondo común a 
ambos. Ese Urgrund: justamente lo Sagrado, se nombra entonces por vía de alusión 
(Anweisung), indirectamente: como en un dar juego o Zuspiel, según la segunda “juntura” o 
Fuge de los Beiträge zur Philosophie.  
 

¿Es posible, entonces, que una Palabra religue (versammelt), condense y poetice 
(dichtet) aquello que los nombres dispersan? ¿Es posible una palabra phásis, no dicha en una 
katàphasis? Sí, es posible: pero todavía no. Esa palabra queda pendiente, ausgeblieben. De 
ahí la tristeza (Traurigkeit) del poeta: la nominación de lo Sagrado, siempre por “nombres 
auxiliares” (Hilfsnamen), lo deja “com-parecer” (hervorscheinen), sí: pero sólo como en un 
“guiño” (Winken). Esos destellos (Vorscheine), que fundan historia al brillar en la palabra del 
poeta, son los dioses, los mensajeros (Bote) de lo sagrado. Antes pudo nombrarlos, sobre el 
fondo de lo sagrado. Pero ya no. Y no puede hacerlo porque el último Dios de este nuestro 
“envite destinal” (Schickung), cuyo agotamiento experimentamos ahora -de ahí el ansia de lo 
sagrado-, se encarnó como hombre, y dejando la morphé theoû tomó libremente la morphé 
douloû. El, el gran Poietés, también se puso libremente como contrapuesto a una esfera 
externa, y así: "se alienó él mismo, tomando figura de siervo, llegó a ser como cualquier otro 
hombre, y se le halló con los ademanes y rasgos de hombre."

13
 Pero los resultados de su 

infamante muerte en la cruz han sido tan ambiguos como su propia vida. Pues de un lado 
Hölderlin, el poeta, ve en la muerte de este “quedo Genio” (stillen Genius) ciertamente el 
anuncio "del fin del Día". Pero en la Noche del Mundo (Weltnacht) que entonces comenzó: 
 
Cuando el Padre apartó su vista de los hombres, 
y con razón empezó el luto sobre la tierra, 
 
(...) 
 
el coro celeste dejó, como signo de que él había estado allí  
una vez, y de que nuevo devolvería, algunos dones, de los cuales 
nosotros pudiéramos disfrutar humanamente, como antes.                                      
 
 
(Als der Vater gewandt sein Angesicht von den Menschen, 
Und das Trauern mit Recht über der Erde begann, 
 
[...] 
 
Liess zum Zeichen, dass einst er da gewesen und wieder 
Käme, der himmlische Chor einige Gaben zurück, 

    13 Filipenses 2,7. 



DUQUE, Félix:Sagrada inutilidad (lo sagrado en Heidegger y Hölderlin)1 

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 8

Derer menschlich, wie sonst, wir uns zu freuen vermöchten).
14

 
    

Por el contrario Hegel, el filósofo, piensa que esa muerte fue “una vez y para 
siempre” (o: “de una vez por todas”: ein und für allemal), y que ella habrá de producir, en la 
Modernidad de la Máquina y el Mercado, la “divinización” (Vergöttlichung) del hombre, 
anunciada ya por San Pablo. Y, con ella, el eclipse de lo sagrado. Pues éste ha dejado de ser 
ya el fondo de provisión y ha tomado nombre, y nombre propio, en Jesucristo, de manera que 
ahora lo Sagrado no se retrae ya (sich entzieht) como antes a su fondo inescrutable, 
permaneciendo allí como “lo Inefable” (das Unaussprechliche). Más bien quien se acoja a ese 
nombre quedará “santificado” (geheiligt), por delegación de la gracia divina. Y así puede 
escribir San Pablo a la Comunidad de Dios en Corinto: "Santificados (Geheiligten, en la 
versión luterana) en Cristo Jesús, los llamados a ser Santos (Heiligen, ibid.), junto con todos 
aquellos que apelen al nombre de Nuestro Señor Jesucristo."

15
 Andando el tiempo, los 

Geheiligte tomarán el nombre mismo de su Dios, se llamarán Christen, y al fin decidirán que 
lo Sagrado mismo está ya de más. Pues como dice Hegel: "al introducirse el espíritu divino en 
la realidad, la liberación de ésta para elevarse hacia él ha hecho que aquello que en el mundo 
debía ser sagrado haya sido desplazado (verdrängt; en Freud: “reprimido”, F.D.) por la vida 
ética (Sittlichkeit)."16

 Y es que él, Hegel, cree haber desenmascarado como "genuino 
contenido ético" aquello que, en su no-verdad, se presentaba como algo sagrado. En 
nuestros días, Jürgen Habermas llevará al extremo esta Verdrängnis (cuyas resonancias 
psicoanalíticas no pueden escapársenos, hoy) al tildar el culto religioso de: "totale 
Institution"

17
, propia de sociedades arcaicas, cuyo retorno conduciría (como se deja entrever) 

al fascismo. Y así como Hegel desplaza la Sacralidad a la Eticidad, Habermas la sustituye por 
la Diskursivethik. 
 

Y sin embargo, obstinado, el Poeta aguarda, hasta que su palabra  se hace visión, 
phásis: 
 
¡Pero ahora se hace de día! Yo aguardé y lo vi venir, 
y lo que yo ví, [que] lo Sagrado sea mi palabra. 
 
(Jetzt aber tagts! Ich harrt und sah es kommen, 
Und was ich sah, das Heilige sei mein Wort).

18
 

 
Hölderlin no dice que su palabra sea sagrada, y menos que ella es lo Sagrado. Lo que 

él quiere es que ella corresponda a lo que el poeta vio; desea, dubitante, que así sea. Porque 
lo que él nombra a continuación proviene de lo Sagrado, pero no es lo Sagrado, sino su 
manifestación o despliegue (Entfaltung). En el “hacerse día” (Tagen) de su visión es la 
Naturaleza la que sale a la luz. Lo Sagrado queda atrás, oculto tras ella, que es su despliegue-
esencial (Wesung, en Heidegger). De lo Sagrado mismo, el poeta sólo se atreve a pronunciar 
dos nombres: “la firme ley” (das feste Gesetz), y “Caos” (Chaos); en efecto, según esa Ley: 
 
... como otrora, engendrado del Caos sagrado, 

    14 Brot und Wein, 8. estr., vv. 127-128 y 131-133. 
15 1. Corintios 1, 2. 
16 Enzyklopädie (1830), “ 552, A.; Werke. Suhrkamp. Frankfurt/M. 1970; 10, 358. 
17 Theorie des kommunikativen Handelns. Suhrkamp. Frankfurt 1981; 2, 134. 
18 Wie wenn am Feiertage, 3. estr., vv. 19-20. 



DUQUE, Félix:Sagrada inutilidad (lo sagrado en Heidegger y Hölderlin)1 

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 9

se siente de nuevo a la Llena de entusiasmo
19

, 
otra vez se siente a la Hacedora de todo. 
 
(... wie einst, aus heiligem Chaos gezeugt, 
Fühlt neu die Begeisterung sich, 
Die Allerschaffende wieder). 
(vv. 25-27). 
 

Adviértase la “copertenencia” (Zusammengehörigkeit): engendrados por el caos son, 
wie einst, el entusiasmo del Poeta, que corresponde así a dem dichterischen Geist, y la 
Naturaleza omnicreadora. En la Palabra, Geist y Natur verbinden sich: justamente esa 
Verbindung entre el pensar y el ser (dicho en términos filosóficos) era la buscada por 
Hölderlin, per impossibile, en Urteil und Sein. Del espíritu dice Heidegger que él es: "la 
unidad aunadora, que deja (lässt) aparecer la conjunción de todo lo efectivamente real en su 
reunión. Por eso, el espíritu es esencialmente, en sus pensamientos, el “espíritu común”

20
. Y 

llama a la Naturaleza das Lichte, “lo leve“, que: "hace (lässt) brotar todas las cosas en su 
aparecer y en su lucir, aquello en relación con lo cual se yergue todo lo realmente efectivo, 
inflamado por él, en su propio perfil y medida." (EHD, 60).  
 

Nada más lejos del “totalitarismo” temido por Habermas. Dos veces ha aparecido 
aquí el verbo lassen. Y como se pondrá de relieve en los Seminare heideggerianos, ése es el 
sentido más hondo del Ser: das Lassen, ”el dejar ser al ente” (das Seiende sein-lassen)".

21
 

Aún más originario que el dar (Geben) está el activo “dejar ser”, hacer que algo sea de por sí: 
Lassen. Lassen, hacer y dejar hacer incluso para el fracaso y el decir fallido (versagen), para 
el “descoyuntamiento” (Unfug) en el que la esencia del ser (Wesen des Seins) se torna en 
Unwesen (contra-esencia) y, por ende, el mundo en “in-mundo” (Unwelt).  
 

¿Quién deja ser? ¿Acaso la Naturaleza, el Ser de lo ente? No, sino su origen, el 
“lugar” del que proviene (die Herkunft der Natur): lo “Sido-una-vez”, y en virtud de lo cual 
hay una vez, y otra: das Einstige, en Hölderlin indirectamente nombrado (wie einst). Einst es 
un término ambiguo: puede significar lo dado antes, “lo sido” (das Gewesene), y también lo 
que vendrá una vez: “lo futuro” (das Zukünftige). Das Einstige, el tiempo originario, traza así 
un arco en el que se conjuntan “ahora” (jetzt), o sea: en esta “llegada” (Ankunft)  de la 
Naturaleza, el “hecho de haber sido” y el de “estar viniendo-hacia” ( Gewesenheit y Zukunft). 
Por eso es la Naturaleza “más antigua que los tiempos” (älter denn die Zeiten), pero no “lo 
más Antiguo” (das Älteste): no es ella “el tiempo originario” (die ursprüngliche Zeit): eso 
sólo lo es el Caos, lo Sagrado (das Chaos, das Heilige). Sólo que el Caos mentado en la 
palabra poética no es nuestro “revoltijo” (Durcheinander) del Diccionario. Hölderlin ha leído 
ese nombre originario en su Hesíodo: 
 
He toi mèn prótista Cháos génet'.22

 

19 Adviértase que Begeisterung significa normalmente: „entusiasmo“. Pero Hölderlin aprovecha que el 
término sea femenino para convertirlo en epíteto de la diosa Naturaleza, aludiendo a la vez al sentido 
literal de “llena de espíritu (o de dios)”, como en el original griego: enthousiasmós. 
20 “Wie wenn am Feiertage...”. En: Erläuterungen zu Hölderlins Dichtung. Klostermann. Frankfurt/M. 
1981

5, S. 60. Citaremos en adelante: EHD. 
 21 G.A. 15, 363. 
 22 Theogonia, v. 116. 



DUQUE, Félix:Sagrada inutilidad (lo sagrado en Heidegger y Hölderlin)1 

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 10

 
"Así pues, antes de todo surgió (entsprang) Chaos". Hesíodo no dice que antes 

(einst) era (war) Caos, sino que “surgió a la luz del día” (como si dijéramos, con Hölderlin: 
tagte; recuérdese la phásis de Aristóteles). No que él fuera engendrado, sino que él es la 
Génesis: porque él, lo Sagrado, no es, sino que despliega la esencia (west); o mejor: “Se da”, 
Es gibt. Pura donación-de-destino: Schickung, por él hay “destinos” (Schicksale), una vez y 
otra (je und je), distintos para cada “modo de ser hombre” (Menschentum). Por eso nos 
recuerda Heidegger: "Sólo que cháos significa en primer lugar lo que desencaja (das 
Gähnende), la fisura que hiende (die klaffende Kluft), lo Abierto que abre de antemano, en el 
que todo está engullido." (EHD, 62). Lo Sagrado no es pues “el destino” (das Schicksal), 
sino “lo susceptible de envío” (das Schickliche) (cf. Andenken; EHD, p. 105). O 
paralelamente: el acaecimiento propicio (Er-eignis) no es el ser, sino la verdad del ser. 
“Acaso es entonces lo mismo das Ereignis que das Heilige” No exactamente. Pero ambos 
pertenecen a lo Mismo, que sigue siendo inexpresable. 
 

Así, como un “juego en común” (Zusammenspiel), y no como una “derivación 
lógica” (Ableitung), es como cabe entender a mi parecer el famoso dictum de la Brief über 
den Humanismus: "Sólo a partir de la verdad del ser se deja pensar la esencia de lo sagrado. 
Sólo a partir de esta esencia cabe pensar la esencia de la divinidad. Sólo a la luz de la esencia 
de la divinidad puede venir pensado y dicho eso que la palabra ‘Dios’ debe de nombrar.” 
(Erst aus der Wahrheit des Seins lässt sich das Wesen des Heiligen denken. Erst aus dem 
Wesen des Heiligen ist das Wesen von Gottheit zu denken. Erst im Lichte des Wesens von 
Gottheit kann gedacht und gesagt werden, was das Wort ‘Gott’ nennen soll)."23

 Es preciso 
atender cuidadosamente aquí a los verbos modales que escanden cada afirmación. Heidegger 
no dice que lo Sagrado se derive de la verdad del ser, o sea: del Ereignis. Dice que la esencia, 
o con los Beiträge diríamos mejor: die Wesung des Heiligen, se deja pensar desde la verdad 
del ser. Y ello porque esa esencia es lo Mismo (como en el touto del fragmento 8 de 
Parménides) que se da (es gibt) para el Ereignis y para lo Sagrado. Aquí está hablando el 
pensador; el poeta nos ha dicho en cambio “lo correspondiente” (das Entsprechende), pero 
de manera inversa, a saber: que Natur y Geist han sido “generados a partir del sagrado caos”, 
y que él quiere que su Palabra “sea lo sagrado” (sei das Heilige).  
 

La segunda afirmación de Heidegger no dice que la Gottheit se derive de lo Sagrado, 
sino que hay que pensar, que es necesario pensar la esencia de aquélla a partir de la esencia de 
éste. Porque la esencia de la Gottheit es “el despejamiento, la vasta amplitud” (die Lichtung, 
die breite Weite), que hace acto de presencia como la tierra hesíodica, eurysternos, de ancho 
pecho, pánton hédos asphalès aieí, “sede segura abierta de siempre para todos los seres” 
(Theog., v. 116): la Bergung que cobija tanto a los dioses bienaventurados como al Tártaro 
brumoso. Pero también se ofrece a los mortales como el ancho cielo, del cual surge toda 
medida. La “divinidad” es así la innominada “aparición de la esencia de lo Sagrado” 
(Erscheinung des Wesens des Heiligen). Ella, la divinidad, deja ver -hace que se vea- sin ser 
ella misma vista, y a la vez es “la leve amplitud, la región esencial” que, como un umbral o un 
vano, concentra (verdichtet) lo Sagrado en su Mensajero, es decir, en el dios que ella, la 
divinidad, permite -hace: lässt- que aparezca ahí delante. Aquí, sea dicho de paso, Heidegger 
es más hegeliano de lo que aparenta. Pues en efecto: "La esencia tiene que aparecer” (Das 

23 En: Wegmarken. G.A. 9, 351 (subr. mío). 



DUQUE, Félix:Sagrada inutilidad (lo sagrado en Heidegger y Hölderlin)1 

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 11

Wesen muss erscheinen).24
  

 
Comparada con esta “necesidad”, con esta “vuelta a sentir la penuria” 

(Notwendigkeit), es significativa la dubitación con respecto al dios. Aquí juega el pensador 
con el sollen del significado habitual del nombre de Dios, propio del Man y la Gerede (p.e.: 
“se dice” (man sagt), que Dios debe ser (soll) tal o cual cosa); mas también con el verbo 
können. Partiendo en efecto de la esencia de la divinidad puede ser dicho y pensado lo que 
ese nombre “quiere decir” (heisst). Puede (kann), no “es lícito” (darf). Porque la esencia de la 
divinidad, es decir: el despejamiento o Lichtung, está encomendada-de-propio a la palabra y 
al pensar humanos. Y ambos pueden fracasar, no saber decir a derechas (versagen). En la era 
de la imagen del mundo, en nuestra Weltnacht, ciertamente, “faltan nombres sagrados” (es 
fehlen heilige Namen).

25
 Los dioses han huido (entflohen). Pero no lo Sagrado, que sigue 

alboreando aún, crepuscular (es dämmert immer noch, atendiendo al sentido dual de 
Dämmerung: alba y crepúsculo, a la vez). Lo sagrado dispensa, en el doble sentido de que él 
es “la dispensación, el envío de representantes de los distintos destinos“, y a la vez la 
“desconexión” (die Entbindung), la acción de liberarse de los dioses. En este estricto sentido, 
das Heilige es ciertamente das Absolute, en el sentido de ab-solutum: lo “suelto” y separado 
de todo. Pero precisamente en esta ocultación (Verborgenheit) anida la acción de cobijar 
(Bergung), la “salvación”. Pues bien puede ser que lo “velozmente perecedero” sea lo divino. 
Pero no es lo Sagrado. Éste permanece como lo permanentemente inminente: como el fondo 
pendiente de provisión (das Aus-gebliebene). Por eso es lo Sagrado también el intervalo o 
Zwischenraum, el tiempo del tránsito (Übergangszeit), la “capacidad de mediar” 
(Mittelbarkeit) entre los intermediarios ya sidos y los aún venideros: los dioses huidos 
(entflohene) y los futuros. Por eso es también “lo In-mediato, la firme Ley”. Así se dice en el 
hondo comentario de Hölderlin a su versión de Das Höchste (Lo Supremo), de Píndaro: 
 
La Ley, 
el rey de todos los seres, mortales e 
inmortales; por ello precisamente conduce, 
poderosa, 
el derecho más justo con mano suprema. 
 
(Das Gesetz, 
Von allen der König, Sterblichen und 
Unsterblichen; das führt eben 
Darum gewaltig 
Das gerechteste Recht mit allerhöchster Hand). 
 
Y Hölderlin comenta: 
 

“Tomado rigurosamente, lo inmediato es tan imposible para los mortales como para 
los inmortales; el dios, según su naturaleza, tiene que diferenciar mundos distintos, porque los 
dones celestes, dada su índole, han de ser sagrados, sin mezcla. El hombre, en cuanto 
cognoscente, tiene que diferenciar también mundos distintos, porque el conocimiento sólo es 
posible por contraposición. Por eso es lo inmediato, rigurosamente tomado, imposible tanto 

24 Wissenschaft der Logik. Düsseldorf 1978, p. 323. 
25 Heimkunft, estr. 6, v. 101: “Schweigen müssen wir oft; es fehlen heilige Namen”. 



DUQUE, Félix:Sagrada inutilidad (lo sagrado en Heidegger y Hölderlin)1 

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 12

para los mortales como para los inmortales.” 
Die strenge Mittelbarkeit ist aber das Gesetz." (2, 769). 
 

Estamos ante la misma aporía -ahora poética, no filosóficamente expresada- que 
aquella con la que se enfrentara Hölderlin en Urteil und Sein. Lo Indisoluble, Inmediato, 
Simple (das Unauflösliche, Unmittelbare, Einfache): eso que antes llamara el poeta “el ser 
absoluto” (das absolute Sein), es imposible para el dios porque, katà physin, la diferenciación 
(Unterscheidung), que constituye la Naturaleza (o sea: lo leve del despejamiento que es 
encomendado al dios), está inmediatamente contradicha por el encargo o misión a él 
confiado, a saber: entregar los dones celestes a los hombres; pues esos bienes, por ser 
sagrados, han de ser puros, sin mezcla (esto es: simples). Pero lo Sagrado es también 
imposible para el hombre porque, como sabemos, conocer es ya contraponer. Pero, ¿sabemos 
acaso lo que, en el poeta, significa el término “imposible” (unmöglich)? Unmöglich es el 
poder supremo, pues ese poder consiste en purísimo “dejar ser”, por desinteresado amor (tal 
el significado literal de mögen). Y ni mortales ni inmortales son capaces de ello. Lo 
susceptible de envío (como destino apropiado) y, al mismo tiempo, lo que se envía en él, por 
parte de lo Sagrado, es algo que cabría expresar así: “Por esta vez, ello (el ser así, o de otra 
manera) bien puede (mag) con-venir, estar destinado de tal o cual forma, de modo que el 
destino de cada caso deje o haga ser al ente en su ser propio, haciendo que la palabra se logre 
o, al contrario, que la cosa libremente se malogre. Si lo Sagrado, que es pura Gracia, puro 
“hacer el Favor” (Gönnen), fuera posible para el dios, éste lo absorbería y lo pondría a 
disposición propia, para su gloria, de la misma manera que en la interpretación vulgar de las 
palabras de San Pablo sobre los Gehiligte podría leerse que Jesucristo ha usurpado la 
“esencia del fundamento originario del Padre”, ya que es el nombre de Cristo el que detenta 
“el Poder supremo” (die höchste Macht), como si fuera estola premonición de que, con el 
tiempo, la Comunidad de los Fieles usurpará el nombre de Cristo, hasta disolverse en la 
“eticidad” cantada por Hegel o en la habermasiana ética discursiva del Konsensus.  
 

Se olvida así que el propio Cristo ha dicho: "Nadie viene al Padre sino por mí." (Juan 
14, 7). De este modo, se presenta literalmente como “mediador de todo lo susceptible de 
mediación” (Vermittler de la Mittelbarkeit). Y sin embargo, ni siquiera los suyos lo 
entendieron. Pues Felipe le replica: "Señor, muéstranos al Padre, que con ello nos 
conformaremos.” (14, 8.) A los discípulos les “bastaría”, se quedarían “en paz” (befriedigt) si 
Cristo les mostrara lo Sagrado. De ahí la extrañeza que Jesús experimenta ante tamaña 
petición. Pero sus palabras resultan ambiguas para los hombres, pues que deben diferenciar 
“mundos”, mientras que la “donación”(Gabe) que él ofrece debe estar “no mezclada” 
(unvermischt). Por eso, su contestación parece indicar una identificación absoluta: "Felipe, 
quien me ve a mí ve al Padre." (14, 9). Y sin embargo, toda ambigüedad debería haber 
quedado disipada. Él, sigue diciendo, no es el Padre, sino la irradiación de lo Sagrado: "Las 
palabras que yo os dirijo no las hablo por mí mismo. Es el Padre, que en mí mora, el que hace 
las obras." (14, 10). Es más: incluso el mismo Cristo parece dudar de su propia misión como 
Mediador cuando, a la hora de la muerte, lanza al Padre la pregunta imposible, sin respuesta: 
"Eli, Eli, lama sabachtani”, dando después un grito tan humano que ya es casi animal: "Pero 
Jesús gritó fuertemente, y murió.” Sólo en Juan 19, 30 encontramos una conclusión 
verdaderamente divina por parte de Jesús, pero no como consecuencia de la pregunta 
imposible, que falta aquí, sino como comentario de un hecho trivial: probar el vinagre. Tras 
haberlo gustado, en efecto, dice Cristo: "Perfecto", Tetélestai. Esa debiera haber sido más 
bien la respuesta que Cristo diera a su propia pregunta por el abandono: lo Sagrado se retira 



DUQUE, Félix:Sagrada inutilidad (lo sagrado en Heidegger y Hölderlin)1 

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 13

para dejar libre sitio a lo profano. A ello corresponde filosóficamente, a mi ver, la verdadera 
Seinsverlassenheit heideggeriana. El abandono es del ser, pero no del ser de lo ente (esto es, 
de lo ente en total) des Seienden im Ganzen, sino del Seyn, sin más: sin respecto alguno ya 
con lo ente. Ese abandono no es, contra Hegel, una libre expedición en la naturaleza, de 
modo que lo Lógico (das Logische) latente en ella pueda ser luego recogido sin resto por el 
Espíritu, hasta llegar a una plena reconciliación (Versöhnung). No es un “libre expedirse” (frei 
Entlassen), sino un “dejarse ir”: una donación de sí a lo otro, y a la vez un retirarse de lo otro, 
dejando ser a cada ente en su ser, y a la vez dejando ver en el mundo, clamorosamente, la 
falta (Fehl) del Dios y, por ende, la ausencia de lo Sagrado. Dicho sea de paso, esas 
consideraciones muestran la posibilidad de una fructífera controversia del pensar meditativo 
(Besinnung) heideggeriano con el pensamiento religioso trinitario, más allá de agresivas 
afirmaciones como el famoso motto de la “juntura” (Fuge) dedicada a El último Dios: "El 
completamente distinto gegen los dioses sidos, y en especial gegen el cristiano."

26
 Agresivas, 

en caso de que se entienda este gegen como un “estar en contra”, y no -como sería muy 
plausible- como una Begegenung, un “ir hacia”: lo propio del “advenimiento” del Dios del 
otro inicio en dirección a la “proveniencia” (Herkunft) de la época de la metafísica. No es 
posible olvidar al respecto que en la Brief an einen jungen Studenten, de 1950, y refiriéndose 
precisamente a la “falta de Dios y de lo divino“, dice Heidegger de esa ausencia que ella es 
"en primer lugar la presencia (Anwesenheit) anunciadora de la oculta plétora de lo sido, 
reuniendo de esto modo eso que despliega la esencia de lo divino en lo griego, en lo profético 
del judaísmo, en la predicación de Jesús."

27
 

 
De acuerdo con ello, ahora quizá nos sea posible empezar a sacar a la luz, 

meditativamente (besinnend) y no al ras del entendimiento nivelador (verständnismässig), la 
misteriosa paradoja que reluce en la última estrofa de Dichterberuf:  
 
Pero sin miedo permanece, como debe, el hombre 
solitario ante Dios; lo protege la sencillez,  
y no le hace falta ningún arma ni ninguna 
astucia, mientras ayude la falta de Dios.“ 
  
(Furchtlos bleibt aber, so er es muss, der Mann 
Einsam vor Gott, es schützet die Einfalt ihn, 
Und keiner Waffen brauchts und keiner 
Listen, so lange, bis Gottes Fehl hilft.  
2, 307). 
 

"Mientras ayude la falta de Dios". Esto es lo decisivo, y extraño. Dios "aparece" 
como lo que "falta", como aquello que en apariencia le haría falta al hombre para completar 
su ser. Pero esa apariencia es engañosa. Parece como si Hölderlin hubiera sospechado de 
antemano lo que su amigo de antaño, Hegel, iba a escribir en la Fenomenología del espíritu, 
y quisiera refutar avant la lettre sus palabras. Ciertamente, Hölderlin había abandonado ya 
hace tiempo lo que Hegel critica, a saber: que el conocimiento consista en un “infinito 
acercamiento” (unendliche Annäherung) al Absoluto.

28
 Pues, según dirá luego Hegel, ese 

    26 Beiträge zur Philosophie. G.A. 65, 403. 
27 Vorträge und Aufsätze. Neske. Pfullingen 1967; II, 57. 
28 Cf. la carta a Schiller de 4 de septiembre de 1795 (3, 203). 



DUQUE, Félix:Sagrada inutilidad (lo sagrado en Heidegger y Hölderlin)1 

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 14

conocimiento progresivo sería como "la liga para cazar pájaros", que pretende apresarlos sin 
alterarlos en nada. Si así fuera, dice: "bien que se burlaría de esa astucia, si en y para sí no 
estuviera ni quisiera estar ya junto a nosotros.”

29
 Este inciso es vigorosamente negado de 

antemano por Hölderlin. Es verdad que el varón no precisa de argucia alguna, pues lo protege 
su misma sencillez: ¿acaso se refiere aquí Hölderlin a un “estado de ánimo”? En absoluto. La 
sencillez es lo simple: lo Sagrado y, por ello, simplex, sin pliegue ni doblez. El varón está 
erguido, sin temor, ante Dios justamente porque Dios fehlt. ¿Qué puede significar esto? Dios 
y el hombre forman un pliegue (Zwiefalt): el pliegue de la sencillez (Einfalt). Pero el hombre 
está solitario ante un Dios que falta. Si éste estuviera y quisiera estar bey ihm, y además se 
identificara con el Absoluto, entonces sí que utilizaría el hombre esa fuerza que inmora en él 
para utilizar en su provecho la naturaleza. Tal es la famosa List der Vernunft: "Aquí, el 
impulso se retira totalmente del trabajo; deja que la naturaleza se gaste, contemplándola 
tranquilamente, y rige con poco esfuerzo el todo: astucia. Tal es lo que honra a la astucia 
frente a la fuerza (Macht): coger a la fuerza ciega por un lado, de modo que ésta se dirija 
contra sí misma.” Y Hegel añade al margen de este manuscrito de 1805/06: "el amplio lado 
de la violencia viene atacado por la aguda punta de la astucia” (die breite Seite der Gewalt 
wird von der Spitze der List angegriffen)."

30
  

 
Tanto a Hölderlin como a Heidegger les repugnaría esa List, por la cual utiliza el 

hombre la supuesta fuerza ciega de la naturaleza para desgastar a ésta en su propio provecho. 
Para evitar esta devastación del mundo es necesario en cambio separar al hombre de Dios, de 
modo que el mortal sienta esa falta como una ayuda. Una ayuda, ¿para qué? Para sentir el 
dolor de su propia mortalidad, de su desgarramiento del dios. Y así, sólo a través de la 
constancia de esa soledad (frente al inmorar hegeliano y paulino del Dios en nosotros), puede 
presentir también la dicha de la aparición futura del Dios. La máxima tristeza y el máximo 
gozo están aquí unidos. Pero el dolor es previo. Necesariamente: 
 
Muchos intentaron en vano decir alegremente lo más alegre. 
Aquí es finalmente donde ello se me manifiesta, aquí, en la tristeza. 
(Viele versuchten umsonst das Freudigste freudig zu sagen 
Hier spricht endlich es mir, hier in der Trauer sich aus).

31
 

 
Sólo a partir de la esencia de la tristeza, es decir a partir del dolor, puede llegar a 

expresarse das Freudigste. Pues como señala Heidegger en la Ister-Vorlesung: "El dolor es el 
propio saber del hecho de ser diferentes (de estar-separado), en cuanto que es la mutua 
pertenencia de hombres y dioses la sola en poseer el carácter de separación, propio de la 
lejanía, y de tener por ende la posibilidad de la cercanía y, así, la dicha del aparecer.”

32
 

 
¿Qué es entonces, según esto, lo Sagrado? Lo Sagrado es el Unter-Schied mismo, la 

“firme posibilidad de mediación de la sencillez”, que mantiene separados, diferenciados los 
respectos. Pero no con igual rango. Quizá el texto más célebre de Hölderlin

33
 señala, con 

29 Phänomenologie des Geistes. Düsseldorf 1980. G.W. 9, 53. 
30 Naturphilosophie und Philosophie des Geistes. En: Jenaer Systementwürfe III. Düsseldorf 1976; G.W. 
8, 207. 
31 Sophokles; 1, 221. 
 32 G.A. 53, 190. 
33 Que paradójicamente no puede afirmarse como ipsa verba del poeta, ya que procede de una novela de 
W. Waiblinger, Phaeton (1823); el texto empero, como el mismo autor confiesa, fue tomado de 



DUQUE, Félix:Sagrada inutilidad (lo sagrado en Heidegger y Hölderlin)1 

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 15

alguna vacilación, que Dios es "manifiesto como el cielo". Y que por ello: "Es la medida del 
hombre (Des Menschen Mass ist's)."34

 El Dios o los dioses son en efecto la revelación, en 
cada caso distinta, de lo Sagrado. Dan la medida a los hombres porque ellos proceden de lo 
no es susceptible de medida (Unmessbar). Pero precisamente por ello deben estar alejados, 
separados de los hombres, como lo está el cielo respecto de la tierra. Por eso: "Lleno de 
mérito, y justamente de modo poético, vive el hombre en esta tiera” (Voll Verdienst, doch 
dichterisch, wohnet der Mensch auf dieser Erde)." (ibid.). El hombre habita la tierra 
sirviéndose de las medidas del Dios ausente, cuya falta le ayuda en su mortalidad. Por el 
contrario, y en estricta justicia, si un Dios tuviera que habitar la tierra se encontraría 
desplazado, fuera de lugar. Así se entienden las palabras de Hölderlin sobre la angustia de 
Cristo en la Noche de Getsemaní. El sabe que va a morir, mientras que su condición de Hijo 
le debiera asegurar la inmortalidad.  
 
Y muy turbado estaba también 
el Hijo, hasta que 
al cielo viajó en los aires. 
 
(Und sehr betrübt war auch 
Der Sohn so lange, bis er 
Gen Himmel fuhr in den Lüften).

35
 

 
Adviértase el estrecho paralelismo en la construcción, comparando Dichterberuf con 

estos versos de Der Einzige. Allí, el hombre puede vivir sin miedo ante el Dios so lange, bis 
Er fehlt. Aquí, el Dios se halla afligido so lange, bis ascendió al cielo (repárese en el verbo en 
pretérito): no solamente, pues, necesita el mortal que el Dios sea a la vez “sido, rápidamente 
pasajero” (gewesen, schnellvergänglich) y que esté “pendiente” (ausgeblieben), inminente. 
También lo precisa el propio Dios. Ambos lo necesitan para preservar, en la distancia, su 
respectiva esencia. Ser inmortal significa ausencia de sufrimiento, de dolor, porque el Dios 
está falto de tierra, falto del elemento titánico o aórgico. Por ello no podría ser partícipe del 
mundo si el mortal (el Otro del Dios) no sufriera por él: 
Pues como 
los Bienaventurados nada sienten de por sí, 
debe ciertamente, si decir tal cosa 
es lícito, que, en nombre de los dioses, 
y tomando parte, sienta otro 
que les hace falta) 
 
(.... Denn weil 
Die Seligsten nichts fühlen von selbst, 
Muss wohl, wenn solches zu sagen 
Erlaubt ist, in der Götter Namen 
Teilnehmend fühlen ein Andrer,  
Den brauchen sie; ...)

36
 

 

Hölderlin. Ver el comentario de J. Schmidt (1, 1095). 
34 In lieblicher Bläue...; 1, 479. 
35 Der Einzige, 1. Fassung; últ. estr., vv. 100-102; 1, 346. 
    36 Der Rhein; 8. estr., vv. 111-114; 1, 331. 



DUQUE, Félix:Sagrada inutilidad (lo sagrado en Heidegger y Hölderlin)1 

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 16

Recuérdese una vez más que la verdad simple sólo se alcanza, según Aristóteles, en 
un thígein, en un tocar o fühlen. Pero los dioses, mensajeros de lo Sagrado, están de espaldas 
a éste: brotan por así decir del espacio esencial de la divinidad. Por eso es necesario que el 
hombre participe en el destino del dios. Tal es, de manera tan paradójica como en el fondo 
tautológica (pues el hombre está en referencia al Dios), su propia “parte”: su moîra o destino. 
De ahí la actitud dubitativa, medrosa de Hölderlin. “Acaso no supone esto una desmesura, 
una hybris” Ciertamente: en la “monstruosa coyunda” (ungeheure Paarung) del hombre y del 
dios, aquél ha de morir para que éste pueda sentir su “proveniencia de lo Sagrado”. Sólo el 
hombre muere, porque sólo él puede y sabe propiamente morir. Como señala Heidegger en 
Die Grundbegriffe der Metaphysik, los animales, en cambio, “tienen mal fin” (verenden). Tal 
es el precio que el hombre ha de pagar por habitar poéticamente la tierra. Esto es lo que el 
hombre se merece: nada menos que saber morir. 
 

¿Estamos ahora en disposición de cercar (¡no de definir!) en lo posible la compleja 
estructura de lo sagrado? Quizá sí. Mas no precisamente por su Anwesenheit en este final de 
la Weltnacht, sino por la “resonancia” (Anklang) que nuestra penuria (Not) encuentra cuando 
se vuelve (sich wendet), al tornarse de “carencia de penuria” (Notlosigkeit) en “necesidad” 
(Notwendigkeit), atendiendo a ese inicio fulgurante en los primeros pensadores griegos y a su 
reflejo en la Dämmerung, en la visión crepuscular hölderliniana. Pues como señala Heidegger: 
"Quizá consiste lo característico de esta época en la clausura de la dimensión de lo salvífico 
(des Heilen). Quizá sea ésta la única desgracia (Unheil)."

37
 Retengamos de este grave 

diagnóstico un punto esencial: lo Sagrado no es un ente, ni el Ser, ni mucho menos “das 
Höchste Wesen” de la metafísica, sino una Dimension: un espacio esencial que libera la 
posibilidad de los distintos Bräuche übereignet por los dioses a los hombres; en suma, que 
deja libre (freigibt) la posibilidad de habitar la tierra “durchmessend, ermessend”, pero 
también “vermessend”. No es siquiera un lugar, sino el Zeit-Raum que da lugar y demora a la 
vida de los mortales, si éstos saben escuchar-descifrar las señas de los Angéloi, de los dioses, 
mensajeros de lo Sagrado.  En la Andenken-Vorlesung ofrece Heidegger una decisiva seña 
sobre el sentido de lo Sagrado como una juntura de respectos (Fuge de Bezüge), y no desde 
luego como un místico refugio nocturno, lleno de negras vacas: "El envío destinal 
(Schickung) junta los respectos de lo Sagrado a favor de los hombres y de los dioses, los 
respectos de dioses y hombres entre sí, y los respectos de esa reciprocidad misma para con lo 
Sagrado.” (Die Schickung fügt die Bezüge des Heiligen zu den Menschen und zu den 
Göttern, die Bezüge der Götter und der Menschen zum Heiligen, die Bezüge der Menschen 
und Götter zueinander und die Bezüge dieses Zueinander selbst zum Heiligen)."

38
 Esta 

estructura de “despejar, haciendo espacio” (lichten) está escalonada de una manera cada vez 
más compleja y englobante: 1) del fondo a la superficie, como si se tratase de una 
“imprimación” (Gründung) pictórica, gracias a la cual pueden luego las figuras emerger del 
trasfondo (piénsese en los cuadros de Rembrandt o Velázquez). Pues sólo así: “lo que lo 
Sagrado destinalmente envía deja estar a hombres y a dioses en su estado esencial (das 
Schickende des Heiligen lässt so Menschen und Götter in ihren Wesenstand)" (ibid.); 2) 
hundimiento (Unter-Gehen) de la superficie en el fondo: los dioses se ausentan, se escapan 
del cielo y, literalmente, se van al fondo (zugrunde gehen), dejando empero su huella en la 
palabra del “poeta que aguarda”, en la Sage, sembrando la inquietud en los hombres y 

    37 Brief über de “Humanismus”. En Wegmarken; G.A. 9, 352. 
38 G.A. 52, 100. 



DUQUE, Félix:Sagrada inutilidad (lo sagrado en Heidegger y Hölderlin)1 

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 17

preparando “el retorno del coro celeste”;
39

 por su parte, los mortales entran de nuevo en la 
negra tierra, pero no en vano, como sabemos por la sentencia de Anaximandro; 3) doble 
referencia (doppelte Beziehung) vertical y recíproca, pero de desigual rango: para habitar la 
tierra, a los hombres les hacen falta (o lo que es lo mismo: los hombres usan, brauchen) las 
medidas obsequiadas por los dioses y las convierten en “usos” (Bräuche) que vienen a ser 
tradicioonalmente transmitidos, promoviendo así la historia (Geshichte), acuñada por la 
donación del dios en el acontecimiento (Geschehnis) de su manifestación, única en cada caso; 
y 4) remisión de la estructura global de manifestaciones a su fondo originario (Urgrund). 
Como señala acertadamente Suzanne Ziegler: "En consecuencia, aquí es lo Sagrado tanto lo 
que envía y destina, lo que junta, como también un miembro de esa juntura."

40
 Es decir, y 

contra toda dialéctica, lo Sagrado no es reflexivo ni autorreferencial (selbstbezüglich): 
despliega su esencia en el abrir destino a lo otro. Y aunque se retiene a sí mismo, tampoco es 
por ello el abismo (Abgrund) o el desfondamiento (Ungrund) del último Schelling, sino 
solamente esto: un puro dejar-ser a las posibilidades del juego mutuo de la vida y la muerte. 
 

¿Es posible encontrar una traducción, una “traslación” (Übersetzung) en términos 
filosóficos tradicionales de esta acción de juntar (Fuge)? Desde luego; y paradójicamente, en 
el poeta que intenta balbucear en el lenguaje de la metafísica aquello que constituirá el eje de 
su modo poético de proceder. Como en feed-back, la palabra del pensador que intenta 
expresar el sentir del poeta se encuentra (begegnet) con la del poeta que quiere pensar lo que 
él siente. En esta conexión se cumple y explicita lo oscuramente anunciado por Aristóteles: el 
thígein kaì phánai de lo alethés, de lo verdadero y simple (de lo verdaderamente simple: des 
Einfachen). 
 

Recordemos el aprieto en que Hölderlin, como teórico de la poesía, se hallaba. Tenía 
que salvar al Yo poético de su fusión en la fe irracional de Jacobi, y a la vez mantener eso que 
él llamaba en 1795 "das absolute Sein", y que en su poesía se desvelará como "lo Sagrado": 
incólume y sin mezcla. Para ello necesita hallar una “tonalidad básica” (Grundstimmung) en la 
que se enlacen la identidad, la distinción (Verschiedenheit) y la contraposición, o sea: eso que 
más tarde será pensado por Hegel en la Ciencia de la Lógica como “determinaciones de 
reflexión” (Reflexionsbestimmungen). Pero la senda emprendida por el pensador-poeta será 
muy otra. Siguiendo todavía a su Kant, Hölderlin necesita de algo que sea paradójicamente 
recibido como espontaneidad (recuérdese la Regla General: la “posición por propia 
elección”), e inseparablemente, uno actu, algo excogitado, inventado en cuanto 
receptibilidad: un quiasmo, pues, un punto de cruce de términos contrapuestos. Ahora bien, 
el idioma alemán cuenta con un término cuyo sentido escapa tanto de lo “encontrado 
casualmente” (zufällig Vorgefunden) como de la “invención” (Erfindung): algo que está más 
acá del hallazgo ideal y autoconsciente, y más allá de aquello con lo que uno se topa: de 
aquello que lo encuentra a uno.  
 

De este modo puede ir Hölderlin más allá de la “línea fronteriza” (Grenzlinie) 
kantiana, la cual remite a algo indiferenciado y oscuro tanto la multiplicidad sensible de lo 

39 Cf. Germanien, vv. 24-27: 
Nur als von Grabesflammen, ziehet dann 
Ein goldner Rauc, die Sage drob hinüber, 
Und dämmert jetzt uns Zweifelnden um das Haupt, 
Und keiner weiss, wie ihm geschieht. 
40 Heidegger, Hölderlin und die Alétheia. Duncker & Humblot. Berlin 1991, S. 209. 



DUQUE, Félix:Sagrada inutilidad (lo sagrado en Heidegger y Hölderlin)1 

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 18

dado como la inteligible (pero paradójicamente incomprensible) cosa en sí. Y de este modo, 
también, el destino (Schicksal) dejará de ser  algo que siente horror ante la luz (das 
Lichtscheue),como lo era en Hegel; deja de ser una fuerza ciega, para tornarse en una 
donación que propicia la consecución del propio destino (Schickung ereignende). El término 
que Hölderlin va a poner de relieve muestra en su propia composición el quiasmo de un 
retirarse en y desde el salir al encuentro. Se trata en efecto de la Empfindung, que Hölderlin 
rescata de su vulgar sentido de “sensación” en cuanto recepción de impresiones, para 
devolverlo a su origen etimológico: ent-finden (“encontrar desde”), Zuwurf (“envite hacia”) 
que se oculta en el Entwurf (proyecto, pero literalmente: “envite desde”; que también en 
"Ent-wurf" brilla la Her - kunft, el “haber venido de”, oscurecida normalmente por el pròs tí 
direccional). En efecto, la esfera extrema en la que el poeta se encuentra viene reflexivamente 
desvelada como “autoposición”(recuérdese: ese “encontrarse” o Befindlichkeit es la pro-
ducción o Her-vor-bringung de lo externo por libre elección); pero el Yo poético está 
entonces así enteramente “fuera”, volcado en lo “sentido-desde” (Empfundene), in partibus 
infidelium, diríamos, sin retroceso posible a la clausura de un Yo trascendental. Y en esa 
absoluta donación a lo otro se salva el Yo, literalmente in extremis.  
 

Pero el centro, la Mitte o “punto de cruce“ de la Empfindung no es ni el Yo ni la 
esfera externa, sino “el sí-mismo” (das Selbst), o mejor: lo Mismo (das Selbe), el espacioso 
dar lugar, propio de la diferenciación: el “entre-cortar” mismo (der Unter-Schied selber). Por 
eso llama Hölderlin a esta íntima experiencia “intimidad“ (Innigkeit), o sea “lo destinal de la 
junta de lo divino, armónicamente contrapuesto, en el que el hombre se atiene a sí mismo 
como unidad, al atenerse el conocimiento en el hombre de lo divino, de lo simple, de lo 
armónicamente contrapuesto, en fin, como una unidad. Tal el recíproco-envío de dioses y 
hombres, señalado por Heidegger. Y Hölderlin subraya, terminante: "Pues esto es posible 
únicamente en la bella, sagrada, divina Empfindung.“ (Denn dies ist allein in schöner 
heiliger, göttlicher Empfindung möglich.)"

41
 Esa sensación de lo otro en mí (y como mi más 

hondo, mejor “Yo”) y a la vez de mí en lo otro (como mí propia Naturaleza, a la que estoy 
encomendado de propio, ordenado a ella) es: 1) bella, por ser dichosa, elevada y unitaria (en 
el fondo se muestran los rasgos de lo Sagrado como la “vasta Claridad jovial”); 2) sagrada, 
por no estar entregada a un objeto externo, casualmente encontrado, sino libremente donada 
para posibilitar mi propia “manifestación externa” (Äusserung), ni estar tampoco sujeta a un 
fundamento sólo interno (con lo cual se evita la “línea fronteriza” kantiana, que propiciaría la 
mezcolanza de Eso que debe quedar inmezclado: la doble huida “hacia delante o hacia atrás” 
de Fichte y de Jacobi), pero tampoco, en fin, esa sagrada Empfindung oscila, indecisa, entre 
ambos polos: externo e interno, como en la oscilante polaridad (Schweben) romántica 
(Heidegger sabía lo que se decía al arrancar a Hölderlin de las divisiones académicas entre 
“romanticismo” y “clasicismo”); y por último, es divina por no ser mera conciencia (con lo 
cual se perdería toda Vida, tanto interior como exterior), ni un mero aspirar a estar 
determinado ora subjetiva, ora objetivamente, ni ser tampoco (y con ello se despide Hölderlin 
de la intuición intelectual como órgano de la verdad) una: "mera armonía, como la intuición 
intelectual y su místico sujeto en imagen, su objeto, y con pérdida de la conciencia y de la 
unidad" (2, 546).  
 

Pues bien, todas estas afirmaciones -un rechazo de la ya vieja e inservible filosofía 
trascendental, a través de la cual ha debido transitar sin embargo trabajosamente el Denkweg 

41 Über die Verfahrungsweise...; 2, 546. 



DUQUE, Félix:Sagrada inutilidad (lo sagrado en Heidegger y Hölderlin)1 

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 19

de Hölderlin- están acompañadas repetida y obsesivamente por el adverbio: uneigennützig 
(“sin utilidad propia”). Ella, la sagrada Empfindung, libera a dioses y hombres de toda ansia 
(Sehnsucht), de todo instinto de posesión y centralidad. Y lo que late, el corazón de esta 
Empfindung es el puro donante dejar-ser de lo inútil (Uneigennützigen). Lo Sagrado apropia 
y encomienda a cada cosa a lo que a ésta le es propio, sin retener para sí sino la posibilidad de 
otras “misiones”, de otros destinales envites (Schickungen). Por eso se da en él, en pura 
calma queda (Stille), el punto de fluxión de eso que siente el hombre como "sentimiento total" 
de su propia resolución en y como pro-ducción (Herstellung), allí donde: "todo está en 
contacto en el dolor y la alegría, en la pugna y en la paz, en el movimiento y el reposo, y 
figura y desfiguración se penetran infinitamente, yendo la una a la otra, de modo que lo que 
obra allí es un fuego celeste, en vez de terrestre."

42
 Y el recuerdo vuela al punto a los versos 

finales del interrumpido himno Wie wenn am Fiertage: 
 
El rayo del Padre, puro, no consume; 
y profundamente conmovido, compadeciéndose de las penas del más                              
                  [fuerte, 
el corazón permanece firme en las tempestades que se precipitan 
                                                    [de lo alto, 
en las tempestades del dios, cuando él se acerca. 
 
(Des Vaters Strahl, der reine versengt es nicht 
Und tieferschüttert, die Leiden des Stärkeren 
Mitleidend, bleibt in den hochherstürzenden Stürmen 
Des Gottes, wenn er nahet, das Herz doch fest). 
(1, 241, vv. 63-66). 
 

Es el corazón de lo Sagrado, y a él permanece fiel la tonalidad fundamental 
(Grundstimmung) del poeta: la sacra tristeza, que revela a lo más alegre en la divina 
Empfindung, única y distinta en cada caso -en cada envío destinal-, la cual dispensa los 
destinos de dioses y mortales. Y es señal de inigualable audacia el que haya sido un mortal, es 
decir, aquél que siente en sí todas las contradicciones del ser y del decir, todo el 
desgarramiento del mundo, el que se haya atrevido a descender al fondo originario del 
corazón eterno. No sin terror. De ahí el grito final: "Mas, ¡ay de mí! (Doch weh mir!)". Ésa es 
la verdad de lo Sagrado, a saber: que lo aunador (das Einigende), la inaudita Parousía 
imposible de lo Inmediato, sólo a través del descensus ad inferos por parte de los mortales -y 
señaladamente por aquél poeta agitado por pensamientos mortales- puede volverse con ellos 
hacia la luz del día, permitiendo la vida y las palabras, como flores de sangre. 
 

¿Podemos, hoy, corresponder dignamente a la nominación de lo Sagrado por parte 
del poeta y a la pensativa cavilación por parte del pensador? No lo sé. Queden en todo caso 
estas consideraciones escritas in memoriam: 
 

Gracias sean dadas por eso a la memoria que, haciéndonos añorar lo pasado, 
dilató tan largamente nuestras presentes palabras.43

 
 

42 Das Untergehende Vaterland (también llamado: Das Werden im Vergehen); 2, 449. 
43 Phaidros, 250 C-D. 



DUQUE, Félix:Sagrada inutilidad (lo sagrado en Heidegger y Hölderlin)1 

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 20

 
 
 
 
 
 
 



Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006).

La Apología de Socrates como Teoría del Rumor
Román García. Oviedo

1.- Introducción.

Los jefes más destacados del partido de Trasibulo habían acordado
en el momento de hacerse con el poder, tras la tiranía de los Treinta Tiranos
en el -404, no guardar rencor por los hechos del pasado que podían
desencadenar nuevos enfrentamientos entre los ciudadanos e incluso entre
los miembros de la misma familia (1), aunque años más tarde parecieron
olvidar estos pactos de reconciliación y de la ley de Arquino (2), y pasaron
a exigir responsabilidades y acusar a distintos ciudadanos para sacar
provecho personal con ello (3). Platón se va a enfrentar de esta forma en la
Apología a uno de los enigmas más importantes y poco atendidos
teóricamente de la comunicación: el rumor (4). Sócrates es acusado de
                                                                
1 .- Como puede desprenderse del discurso de Lisias contra Agorato (LÍSIAS.: Discursos , XIII 1-3).
2 .- Concedía esta ley a los sicofantes y delatores del período oligárquico una paragrafh' o excepción
para impugnar la legalidad de todo proceso que se les entablara en contra de los juramentos de
reconciliación (ISOCRATES.: Discurso contra Calímaco. XVIII, 2.).
3 .- Pude verse claramente esta acusación en la defensa que Lisias escribe en el discurso XXV cuando
dice: "Pero me extraña en los acusadores el que con descuido de sus asuntos propios se cuiden de los
ajenos, y el que, aun conociendo exactamente a quienes no han cometido desafuero alguno y a los
responsables de muchos delitos, traten de medrar o de convenceros a tener el mismo concepto de todos
nosotros." Cf. LISIAS.: XXV, 1 4-2 1.
4 .- Cf.: KAPFERER, Jean-Nöel.: Rumeurs , Paris, Editions du Seuil, 1987. Trad., esp., Rumores.
Barcelona, Plaza y Janés, 1989; A pesar de que posiblemente el rumor sea tan antiguo como las primeras
colectividades humanas, uno de los primeros estudios que se realizaron sobre el rumor es el de: JUNG,
C.: “Ein Betrag zur Psychologie des Gerüchtes”, Zentralbaltt für Psychoanalyse, 1 (1910) 81-90; aunque
se pueden establecer algunos antecedentes de estudios anteriores cf.: LECUYER, B.-P.: “Une quasi-
expérimentation sur les rumeurs au XVIII siècle: l’enquête proto -scientifique du contrôleur général Orry
(1745)”, en Science et Théorie de l’opinion publique. Hommage à Jean Stoerzel. París, Éditions Fetz,
Biblioteca del Celp, 1981, 170-187. Los orígenes del estudio del rumor están ligados a estudios
psicológicos, será a partir de la segunda guerra mundial y por el efecto de los rumores en la guerra cuando
se desarrolle el estudio sobre el mismo y otras disciplinas se preocupen de abordarlo. Cronológicamente
los estudios más importantes serían: KANAPP, R.: “A Psychology of Rumor”, Public Opinion Quarterly,
VIII, 1 (1944) 22-37. ALLPORT, G.W. /POSTMAN, L.: “Wartime Rumors of Waste and Special
Privilege: Why Some People Believe Them”, Journal of Abnormal and Social Psychology, 40 (1945) 68-
69. ALLPORT, F.H. /LEPKIN, M.: “An Analysis of Rumor”, Public Opinión Quarterly, 10 (1946-1947)
501-517. ALLPORT, F.H. /LEPKIN, M. : The Psychology of Rumor. New York, Henry Holt, 1947.
CAPLOW, T.: “Rumors in War”, Social Forces, 25 (1947) 298-302. FESTINGER, L. /CARTWRIGTH,
D.: “A Study of a Rumor: Its Origin and Spread”, Human Relations, 1 (1948) 464-485. DURANDIN, G.:
“Les rumeurs, polycopié universitaire”, Leçons de psycologie sociale, Paris, 1950. PETERSON, W.
/GIST, N.: “Rumor and Public Opinión”, American Journal of Sociology, 57 (1951) 159-167. ROSE, A.:
“Rumors on the Stock Market”, Public Opinión Quarterly, 15 (1951) 461-486. BAUER, R.A.
/GLEICHER, D.B.: “Word of Mouth Communication in the Soviet Union”, Public Opinion Quarterly, 17
(1953) 297-310. DUHAMEL, J.: “La théorie mathématique des épidémies et des rumeurs”, La Presse
médicale, 63, 34 (1955) 717-718. SCHACHTER, S. /BURDICK, H.: “A Field Experiment on rumor



GARCÍA, Román.: «La Apología de Sócrates como una teoría del rumor».

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 2

                                                                                                                                                                                             
Transmission and Distortion”, Journal of Abnormal and Social Psychology, 50 (1955) 363-371.
DEFLEUR, M.: “Mass Communication and the Study of Rumor”, Sociological Inquiry, 32 (1962) 51-70.
DICHTER, E.: “How Word of Mouth Advertising Works”, Harvard Bussiness Review, 44 (1966) 147-
166. SHIBUTANI, T.: Improvised News: A Sociological Study of Rumor. Indianápolis, Bobbs Merrill,
1966. ARNDT, J. : Word of Mouth Advertising . New York, Advertising Research Foundation, 1967.
MORIN, E. : La Rumeur d’Orléany ss. París, Éditions de Seuil, 1969. BIEDER, J.: “De l’homme de
Kiev à la femme d’Amiens”, Annales médico-psychologiques, 1 (1970) 771-775. ROSEN, S. /TESSER,
A.: “On Reluctance to Communicate Undesirable Information: Te Mum Effect”, Soctometry, 33 (1970)
253-263. PICHEVIN, M.y otroy ss.: “Une approche du biais d’équilibre par la technique de la rumeur”,
Cahiers de psychologie, XIV, 3 (1971) 219-231. OJKA, A.B.: “Rumour Research: An Overview”,
Journal of the Indian Academy of Applied Psychology, X, 2-3 (1973) 56-64. PONTING, J.: “Rumor
Control Centers: Their Emergence and Operations”, American Behavioral Scientist, XVI, 3 (1973) 391-
401. ROSSIGNOL, C.: “Le phénomène de la rumeur”, Psychologie française, XVIII, 1 (1973) 23-40.
BENSAHEL, J.G.: “Should You Pounce on a Poisonous Rumour”, International Management, 29 (1974)
25-26. DAVIS, K.: “Cut Those Rumors Down to Size”, Supervisory Management, 20 (1975) 2-6.
KNOPF, T.: “Beating Rumors: Evaluation of Rumor Centers”, Policy Analysis, I, 4 (1975) 599-612.
LONDON, I.D. /LONDON, M.B.: “Rumor as a Footnote to Chinese National Character”, Psychological
Reports, XXXVII, 2 (1975) 343-349. ROUQUETTE, M.L. : Les Rumeury ss. París, PUF, 1975.
McSWEENY, J.P.: “Rumors: Enemy of Company Morale and Community Relations”, Personnel Journal,
55 (1976) 435-436. MURPHY, R.: “Rumors, Race and Riots”, Contemporary Sociology, V, 2 (1976)199-
200. ROSNOW, R.L. /FINE, G.A.: Rumor and Gossip: the Social Psychology of Hearsay. New York,
Elsevier, 1976. HOLMES, J. /LETT, J.: “Product Sampling and Word of Mouth”, Journal of Advertising
Research, XVII, 5 (1977) 35-45. UKPA, N.: “Rumors of Mass Poisoning in Biafra”, Public Opinion
Quaterly, XLI, 3 (1977) 332-346. GRITTI, J.: Elle court, elle court la rumeur. Ottawa, Stanké, 1978.
ROUQUETTE, M.L. : Les phénomènes de rumeury ss. Tesís doctoral. Universidad de Provenza, 1979.
ROWAN, R.: “Where Did That Rumor Come From?”, Fortune, 100 (1979) 130-131. CARITEY, J.:
“Rumeur et politique”, La Revue administrative, 195 (1980) 250-252. JAEGER, M. /ROSNOW, R.-L.:
“Who Hears What from Whom and With What Effect: A Study of Rumor”, Personality and Social
Psycology Bulletin, VI, 3 (1980) 473-478. ROSNOW, R.L.: “Psychology of Rumor Reconsidered”,
Psychological Bulletin, LXXXVII, 3 (1980) 578-591. STEIN, H.-F.: “Wars and Rumors of Wars: A
Psychohistorical Study of a Medical Culture”, Journal of Psychohistory, VII, 4 (1980) 379-401. LEVY,
R.: “Tilting at the Rumor Mill”, Dun’s Review, 118 (1981) 52-54. NICOLAS, J.: “La rumeur de Paris:
rapts d’enfants en 1750”, L’Histoire, 40 (1981) 48-57. ROUX, E.: “Le bouche-à-oureille: comment
intégrer l’influence des leaders d’opinion à la stratègie de comunication de l’entreprise”, XXI Journées
d’études de l’Institut de recherches et d’études publicitaires. París, mayo (1981) 163-195. ANONIMO..
Procter and Gamble Rumor Blitz Looks Like a Bomb”, Advertising Age, 53 (1982), p.68-69; ALTER, J.:
“Procter and Gamble Sues Over Satanism”, Advertising Age, 53 (1982) 1. DEUTSCH, E.: “Anatomie
d’un rumeur abortée”, Le Genere humain, 5 (1982) 99-114. FLEM, L: “Bouche bavarde et oreille
curieuse”, Le Genre humain, 5 (1982) 11-18. KAPLAN, S. : Le complot de famine: histoire d’une
rumeur au XVIII siècle. París, Armand Colin, 1982. LACOUTURA, J: “Bruit et Vérité”, Le Genre
humain, 5 (1982) 19-29. AMBROSINI, P.J.: “Clinical Assessment of Group amd Defensive Aspects of
Rumor”, International Journal of Group Psychotherapy, 33 (1983) 69-83. DELANEY, W.: “The
Secretarial Grapevine”, Supervisory Management, 28 (1983) 31-34. ESPOSITO, J-L. /ROSNOW, R.:
“Corporate Rumors: How They Start and How to Stop Them”, Management Review, 72 (1983) 44-49.
RICHINS, M.L.: “Negative Word of Mouth vy Dissatisfied Consumers: A Pilot Study”, Journal of
Marketing, XLVII, 1 (1983) 68-78. LÉPRONT, C.: Une Rumeur. París, Gallimard, 1984. MOULINS, J.-
L. /ROUX, E.: “Bouche-à-oreille et publicité média”, en La Publicité, nerf de la communication. París,
les Éditions d’organisation, 1984, pp.155-173. SHERKOVIN, Y. /NAZARETYAN, A.: “Rumors as a
Social Phenomenon and as an Instrument of Psychological Warfare”, Psikhologicheskii Zhurnal, V, 5
(1984) 41-51. CIRIC, P.: Les rumeurs financières: les commodities markets, Memoria dirigida por
Kapferer, HEC 3, Jouy-en-Josas, 1985. GUILLET, P /BRETXA, M.: Rumeurs de Bourse, Memoria
dirigida por Kapferer, HEC 3, Jouy-en-Josas, 1985. KAPFERER, J.-N.: “La rumeur de Villejuif: un cas
de rumeur de la consommation”, Revue française de gestion, 51 (1985) 87-93. KAPFERER, J.-N.: “Une
rumeur de poison chez les Français”, Communications: Journal européen de la communication, 1 (1985)
111-119. MYON, J.-C.: “La rumeur et la vie interne de l’entreprise: étude de cas”, Memoria dirigida por
Kapferer, HEC 2, Jouy-en-Josas, 1985. SAUVY, A.: De la rumeur à l’histoire. París, Dunod, 1985.



GARCÍA, Román.: «La Apología de Sócrates como una teoría del rumor».

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 3

corromper a los jóvenes y no creer en los dioses en los que la ciudad cree,
introduciendo otras divinidades (5) y, por ello, es condenado a muerte. Esa
acusación se basa en un rumor extendido por Atenas. Platón debe
establecer una estrategia que le permita recuperar la memoria de Sócrates.
No se puede limitar a reivindicar la memoria de su maestro, sino que debe
atacar una imagen que, según nos transmite él mismo, se encontraba muy
extendida y que a todas luces la propia condena a muerte serviría como una
confirmación de las ideas preconcebidas de la población ateniense de la
época:

"En conjunto no es difícil de comprender todo esto. Aristófanes sabía
bastante del Sócrates de -423 como para dibujarlo con una serie de rasgos
acordes con la realidad. Pero, por otra parte, lo incluía sin el menor
escrúpulo en su ataque contra la sofística. Podía hacerlo porque, sin las
distinciones que hoy nos parecen naturales, Sócrates se presentaba y debía
presentarse para el ateniense de aquel tiempo simplemente como el portador
de un sospechoso elemento nuevo, de un modo de pensar que todo lo ponía
en tela de juicio. Cuestión que no podemos dilucidar es hasta que punto
participaba Aristófanes del pensamiento de la mayoría o si sólo lo ponía al
servicio de sus propósitos...." (6).

Platón pretende, a su vez, crear una nueva imagen, rehabilitando la
figura de su maestro (7) y dotándole de la inmortalidad que podemos ver
justificada en el Fedón. Ya Roland Barthes, poco sospechoso de
tentaciones nigrománticas, se refirió en 1964 a la imagen como una forma
de resurrección de los objetos (8).

Podemos considerar que Sócrates se presentaba a la imagen de los
atenienses del siglo -V y a la nuestra propia, si no estuviéramos
influenciados por la proyectada por Platón, como un sofista. Para la mayor
parte de los ciudadanos que no eran doctos en filosofía existía poca
                                                                                                                                                                                             
KAPFERER, J.-N.: “Une rumeur de la publicité: la publicité subliminale”, Revue française du marketing,
110 (1986).
5 .- Cf., Apología, 24 b y Eutifrón , 2 a-2 e. En Apología 19 b 4-c 1, Platón formula la acusación de la
siguiente manera: "Sócrates comete delito y se mete en lo que no debe al investigar las cosas subterráneas
y celestes, al hacer más fuerte el argumento más débil y al enseñar estas mismas cosas a otros"
6 .- LESKY, Albin.: Geschichte der Griechischen Literatur, 2ªed. Berna 1963. Trad., esp. Historia de
la Literatura Griega. Madrid, Gredos, 1968 p. 464.
7 .- Esta actividad no solamente es propia de Platón y los denominados socráticos, podemos encontrarla
en otros profesionales como Lisias quien en el discurso XXV hace una "apología" en un proceso por el
derrocamiento del régimen democrático, [d»mou katalÚsewj] ¢polog…a, que podríamos considerar
parecida a la Apología platónica, con un estilo bastante diferente pero con unas intenciones parecidas. Cf.
LISIAS.: Discuros. Madrid, CSIC, 1986, 2vol.
8 .- BARTHES, R.: “Rethorique de l’image”, Comunications, 4 (1964) 40-51. p. 40 .Citado por
GUBERN, Román.: La mirada opulenta. Exploración de la iconosfera contemporánea. México, Gili,
1992, 2ªed., p.63, (Barcelona, 1987).



GARCÍA, Román.: «La Apología de Sócrates como una teoría del rumor».

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 4

diferencia entre aquellos que se dedicaban a enseñar retórica y artes por
dinero y Sócrates, quien se dedicaba a actividades parecidas en el "ágora",
con los jóvenes pudientes y desocupados de la ciudad. Un claro ejemplo de
esta confusión es la que comete Aristófanes en Las Nubes cuando presenta
la caricatura de nuestro filósofo. Para los atenienses, se asimilaba a un
sofista más y ello le hacía ser uno de los responsables de la disgregación
política y cultural de Atenas. Debemos tener en cuenta que gran parte de
las características bajo las que consideramos hoy a los sofistas (enseñar
artes liberales, cobrar,...) son las mismas que nos ha transmitido Platón,
aunque para los ciudadanos atenienses de finales del siglo -V no debían
estar tan claras. Y la diferencia esencial que consiste en considerar a
Sócrates el maestro de verdad y a los Sofistas los falsificadores es
simplemente la propaganda diseñada y perpetrada por Platón a lo largo de
su obra y especialmente en la Apología. Pero en el -399 en la figura de
Sócrates se van a personalizar las antipatías que la población había ido
larvando frente a las frustraciones políticas sucesivas:

"En el proceso de Sócrates se juzgó y condenó a un hombre concreto. Pero
se le condenó porque se creyó ver en él, equivocadamente, una figura
representativa de la sofística, movimiento intelectual dominante sobre todo
en el último tercio del siglo V. Cada uno de los términos de la acusación y
todos ellos juntos habrían tenido poco valor, si los atenienses no hubieran
visto en todo ello no a un conciudadano equivocado sino las ideas
disgregadoras que arruinarían, y en parte ya habían arruinado, según ellos la
fuerte contextura política y social con que Atenas había vivido tantos años."
(9).

Además de esta confusión con los sofistas, los nuevos demócratas
van a ver en Sócrates uno de los inspiradores del Gobierno pro espartano de
los Treinta Tiranos. No sólo algunos de los artífices de la tiranía eran
discípulos de Sócrates, sino que fueron destacados miembros de ese
Gobierno. Por otra parte Sócrates participaba comúnmente en
conversaciones y fiestas con las clases pudientes, especialmente
terratenientes y comerciantes, como queda claramente demostrado a través
de los diálogos, que eran las que disponían de tiempo para dedicarse a
especular y fundamentalmente eran las que continuamente se encontraban
conspirando contra la democracia radical ateniense.

La labor platónica ante esta situación salta a la vista a tenor de los
resultados veinte siglos después: habitualmente se distingue a "Sócrates" de

                                                                
9 .- PLATÓN.: Apología, Introducción y notas de J. CALONGE en Diálogos. Madrid, Gredos, 1985
2ªreimp., p. 139. La Apología corresponde a las pp. 148-186.



GARCÍA, Román.: «La Apología de Sócrates como una teoría del rumor».

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 5

la tradición sofística, e incluso, ha quedado minimizada la influencia
socrática en otros movimientos filosóficos posteriores, de los cuales
Sócrates parece que podría haber sido responsable. Sin embargo, resaltar
estos elementos ha quedado para investigaciones eruditas que no
transcienden al gran público y a la mayoría de los especialistas, a pesar de
que hace ya decenios que Gomperz y otros pusieron de manifiesto el valor
positivo de las doctrinas sofistas y que Henrich Maier desmitificó la figura
de Sócrates. Sin embargo, todavía en la actualidad cualquier intento de
separar la figura de Sócrates del personaje "Sócrates" es una empresa
baldía, dado que es imposible separarlo de la versión platónica  (10).

Sin embargo, en la época de Sócrates, las cosas eran muy distintas.
Sócrates es condenado por un tribunal compuesto por personas que no
tenían ningún litigio privado  contra él, que se dejaron llevar por las
impresiones generales que sacaron por los rumores y presunciones, que es
lo único que se puede tener en cuenta ante un juicio por "impiedad" y
"corrupción de la juventud", pues, como se puede entender fácilmente sin
falta de una gran erudición en el tema, son campos donde los hechos tienen
un marcado carácter ideológico y son de difícil justificación, por mucha
importancia que se le pueda dar a este tipo de acusaciones en épocas
determinadas, como ocurría en los tiempos de Sócrates.

2.- La Apología como teoría del rumor.

La acusación contra Sócrates fue presentada por Meleto y a ella se
suscribieron Anito y Licón (11), si bien parece que el inspirador de la trama
fue Anito (12).

En la obra solamente se recoge la intervención de "Sócrates" no
exponiendo la de sus acusadores. La estrategia de "Sócrates" será descubrir
y rebatir los mecanismos que utilizan sus acusadores para condenarlo a
muerte. Todo el diálogo está escrito desde la asunción de la pena, por parte
del personaje. En ese sentido, nos recuerda la obra de Gabriel García
Márquez: Crónica de una muerte anunciada, dado que el suceso es
conocido y aparece como inevitable a lo largo de toda la narración. Así,
                                                                
10 .- Cf. TAYLOR, A.E.: Sócrates. London, Peter Davies, 1932. Trd., española: El pensamiento de
Sócrates. México, F.C.E., 1975, 2ªreimp.
11 .- Meleto es un poeta poco conocido. Anito es un político acomodado y Licón era orador, ridiculizado
por los poetas griegos.
12 .- Cf. CALONGE, J.: "Introducción" a la Apología. Madrid, Gredos, 1985 (1981, 1982)  p. 141, n.3.



GARCÍA, Román.: «La Apología de Sócrates como una teoría del rumor».

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 6

ésta aparece "cerrada" y el papel del lector se limita a enterarse o
comprender los detalles que llevaron al desenlace. No queremos decir con
esto que otras narraciones estén realmente "abiertas", sino que lo parecen
en la medida del desconocimiento que el lector tiene del desenlace. De esta
forma, la sentencia ya es conocida o aceptada por parte de "Sócrates" desde
el principio de la obra (13). Pero no debemos olvidar que esto es un recurso
literario y que todos los personajes están escritos por el autor, en este
sentido, tan personaje, tan platónico como "Sócrates" es Anito.

"Sócrates" va a iniciar el discurso tratando de oponer retórica vacía a
verdad, y en esa línea niega una premisa que supuestamente ha expresado
la acusación: que "Sócrates" sea "hábil para hablar":

"De las muchas mentiras que han urdido, una me causó especial extrañeza,
aquella en la que decían que teníais que precaveos de ser engañados por mí
porque, dicen ellos, soy hábil para hablar." (14).

Resulta extraño que Platón comience por poner en duda esta
afirmación, cuando, aún pensando que Sócrates no fuese un gran orador,
debía tener la suficiente facilidad de palabra como para que todos
estuviesen prevenidos de su oratoria. Esto, junto con otras frases, está
destinado a desacreditar a sus oponentes mediante giros retóricos, dentro de
la oposición retórica-verdad que utiliza, desacreditando lo más posible a la
primera, señalando, incluso, que la retórica es cosa de jóvenes principiantes
(15). "Sócrates" intenta devaluar el discurso de Meleto, quien parece que fue
el encargado de realizar la acusación:

"No sé, atenienses, la sensación que habéis experimentado por las palabras
de mis acusadores. Ciertamente bajo ese efecto, incluso yo mismo he estado
a punto de no reconocerme; tan persuasivamente hablaban. " (16).

"Sócrates" reconoce la oratoria de sus contrincantes, por ello va,
precisamente, a centrar su objeción en desacreditar la retórica: sus
denunciantes son tan persuasivos que son capaces de convencernos aún
cuando no nos reconocemos en sus palabras. Para reforzar esta idea,
"Sócrates" señala una de las falsedades que el auditorio, primero podría
comprobar en cuanto estaban presentes durante el discurso de Meleto.

                                                                
13 .- En estos elementos es en lo que se basan STONE y POPPER para acusar a Sócrates de “iluminado”.
14 .- PLATÓN.: Apología, 17 a 4-b 1.
15 .- PLATÓN.: Apología, 17 c.
16 .- PLATÓN.: Apología, 17 a 1-3.



GARCÍA, Román.: «La Apología de Sócrates como una teoría del rumor».

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 7

Sus acusadores han prevenido al auditorio de la destreza de
"Sócrates" para hablar. Una de las acusaciones es la de "hacer más fuerte el
argumento más débil" (17). "Sócrates" va a negar esa afirmación para poder
separarse de la confusión con los sofistas, primero distinguiendo entre
retórica y verdad. "Sócrates" no es hábil hablando, dice la verdad, y es ahí
donde radica la fuerza de su oratoria:

".., si no es que acaso éstos llaman hábil para hablar al que dice la verdad."
(18).

Segundo incidiendo repetidamente en las diferencias que los separan,
aunque puede haber similitudes con los sofistas:

"Pues, si es eso lo que dicen, yo estaría de acuerdo con que soy orador,
pero no al modo de ellos." (19).

Tercero, "Sócrates", se presenta asímismo como discurso verdadero,
opone retórica a verdad, de ahí que cualquier fallo oratorio que cometa
deba ser achacado a su intento de decir la verdad, y hace hincapié en que el
tribunal solamente se fije en si dice cosas justas o no (20). Asímismo,
"Sócrates" está haciendo una reivindicación del lenguaje ordinario frente al
lenguaje jurídico:

"Además y muy seriamente, atenienses, os suplico y pido que si me oís
hacer mi defensa con las mismas expresiones que acostumbro a usar, bien
en el ágora, encima de las mesas de los cambistas, donde muchos de
vosotros me habéis oído, bien en otras partes, que no os cause extrañeza, ni
protestéis por ello." (21).

En definitiva podemos establecer dos estrategias en Platón de
acuerdo a construir una imagen mediante un rumor: oponer retórica-verdad
(identificando acusadores con la retórica y "Sócrates" con la verdad) y
minimizar el poder argumentativo de "Sócrates". Con estos dos
instrumentos Platón construye un rumor que llega a nosotros que consiste
en la imagen de un "Sócrates" inocente condenado por los engaños
retóricos de sus oponentes.

                                                                
17 .- PLATÓN.: Apología, 19 b-c
18 .- PLATÓN.: Apología, 17 b.
19 .- PLATÓN.: Apología, 17 b 5-6.

20 .- PLATÓN.: Apología, 17 c y 18 a.
21 .- PLATÓN.: Apología, 17 c 6-d 1.



GARCÍA, Román.: «La Apología de Sócrates como una teoría del rumor».

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 8

5.2.1.- Primeros acusadores y segundos acusadores.

Más interesante para la teoría del rumor que la estrategia contra los
sofistas de Platón, resulta una distinción que realiza en la Apología (22),
entre "primeros acusadores” y “segundos acusadores”:

"Ciertamente, atenienses, es justo que yo me defienda, en primer lugar,
frente a las primeras acusaciones falsas contra mí y a los primeros
acusadores; después, frente a las últimas, y a los últimos." (23).

"Sócrates" establece una distinción entre los acusadores primeros y
los segundos (Meleto, Anito y Licon), diciendo que teme más a los
primeros que "a Anito y los suyos" (24). Ello nos lleva a pensar que no trata
primeramente las acusaciones de aquellos que durante años han estado
difamándolo y extendiendo rumores sobre él, por una cuestión cronológica
(25), sino que se trata de una cuestión central. La cristalización de la
demanda presentada por Meleto, se debe, precisamente, a estos primeros
acusadores. Sin los rumores que se encontraban previamente extendidos
por Atenas, Anito no podría haber incitado a Meleto a presentar una
querella, ni éste hubiera podido formalizarla.

"Sócrates" se va a encargar primero de analizar cómo se ha formado
esa imagen que tienen los atenienses sobre él. Para ello tiene que analizar
los mecanismos del rumor, pues los que han extendido esa fama y hecho
creer a todos que los que se dedican a investigar las cosas que investiga
"Sócrates" no creen en los dioses, son los acusadores más importantes (26).

Para situar la obra platónica en el contexto que estamos tratando
vamos a ver las características que tiene un rumor y si estas se pueden
aplicar a la Apología.

                                                                
22 .- PLATÓN.: Apología, 18 a 6 y ss.

23 .- PLATÓN.: Apología, 18 a 7-b 1.
24 .- PLATÓN.: Apología, 18 b.
25 .- PLATÓN.: Apología, Introducción y notas de J. CALONGE en Diálogos . Madrid, Gredos, 1985
2ªreimp ., p. 149, n.1. Sostiene que Sócrates se basa en una cuestión cronológica para hablar primero de
estos. Sin embargo ello no es correcto, pues cuando Sócrates justifica su exposición lo hace dando dos
razones y no una como recoge la nota: "Pues también vosotros les habéis oído acusarme anteriormente y
mucho más que a estos últimos" (Apología 18 e).
26 .- PLATÓN.: Apología, 18 c.



GARCÍA, Román.: «La Apología de Sócrates como una teoría del rumor».

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 9

5.2.2.- Características del rumor.

¿Qué características tiene un rumor? ¿Cómo funciona? Y ¿Cómo se
crea?. Dejaremos para más adelante la función y el origen del rumor, pero
nos detendremos ahora en sus características, que podemos ver descritas
perfectamente por Platón:

"En efecto, estos acusadores son muchos y me han acusado durante ya
muchos años, y además hablaban ante vosotros en la edad en la que más
podíais darles crédito, porque algunos de vosotros erais niños o jóvenes y
porque acusaban in absentia, sin defensor presente. Lo más absurdo de todo
es que ni siquiera es posible conocer y decir sus nombres, si no es
precisamente el de cierto comediógrafo. Los que, sirviéndose de la envidia y
la tergiversación, trataban de persuadirnos y los que, convencidos ellos
mismos, intentaban convencer a otros son los que me producen la mayor
dificultad. En efecto, ni siquiera es posible subir aquí y poner en evidencia a
ninguno de ellos, sino que es necesario que yo me defienda sin medios,
como si combatiera sombras, y argumente sin que nadie me responda" (27).

De esta forma podemos señalar las características del rumor como
(28):

a.- Persistencia: son muchos.
b.- Continuidad: me han acusado durante ya muchos años.
c.- Anonimato: no es posible conocer y decir sus nombres.
d.- Oportunidad: cuando más crédito se le puede dar.
e.- No es posible la defensa.
f.- Se sirve de la envidia
g.- Tergiversa las apariencias.
h.- Trata de ser convincente y que seamos transmisores.

Es evidente que algunas de estas características están
interrelacionadas, de tal forma que una es consecuencia de la otra o la
conlleva. Así, por ejemplo, persistencia y continuidad son dos elementos
necesarios para convencer y para conseguir hacernos transmisores. Por
otra parte, uno de los elementos por los que no es posible la defensa  viene
determinado por el anonimato, aunque no sea el único factor determinante.

a.- Persistencia:
                                                                
27 .- PLATÓN.: Apología, 18 c 4-d 7.
28 .- Establecemos la siguiente tabla como una modificación de las características que señala Kapferer,
relacionándolas con el pasaje transcrito de la Apología. Cf.: KAPFERER, Jean-Nöel.: Rumeurs , Paris,
Editions du Seuil, 1987. Trad., esp., Rumores. Barcelona, Plaza y Janés, 1989.



GARCÍA, Román.: «La Apología de Sócrates como una teoría del rumor».

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 10

Un rumor, para que sea efectivo, tiene que estar ampliamente
difundido, por tanto, debe ser transmitido por muchas personas, que aunque
no sean directamente las responsables del mismo, en la medida que le dan
crédito, funcionan como amplificadoras del mismo. Esta característica
refuerza otras, como puede ser el anonimato o que no sea posible la
defensa, en la medida en que no se trata de desmentir a una persona.

b.- Continuidad:

Para que un rumor logre minar el prestigio de alguien o tener una
amplia aceptación es necesario que tenga una continuidad. Si desaparece
rápidamente, éste, tendrá el aspecto de difamación y por tanto será poco
creíble. Si por el contrario, el rumor se propaga durante mucho tiempo
gozará de un cierto carácter de verdad y cada acontecimiento que ocurra
que pueda estar relacionado con el mismo lo reavivará, dándole mayor viso
de certeza. Ante determinados acontecimientos se despiertan numerosos
comentarios, pero si estos no persisten desaparecen y no llegan a alcanzar
la categoría de rumores.

c.- Anonimato:

Una de las características más importantes del rumor es que no se
conoce la fuente o inicio del mismo. El desconocimieto del origen del
rumor garantiza la imposibilidad de una defensa. Si es conocido el emisor
del rumor se le puede atacar mostrando sus intereses en que se propague o
los motivos. Incluso, aunque no los tuviera, se podría buscar el desprestigio
personal o inventar calumnias. En los EE.UU., donde existe la figura del
jurado, una de las estrategias seguidas por la defensa contra los testimonios
de los testigos consiste precisamente en desprestigiarlos bien por su vida
privada o por sus costumbres. En cambio, cuando el acusador permanece
en el anonimato no se le puede atacar, entre otras cosas, porque no se
conocen sus debilidades (intereses, intenciones, …).



GARCÍA, Román.: «La Apología de Sócrates como una teoría del rumor».

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 11

Cartel de la Guerra Civil Española contra los rumores,
denunciando las fuentes de los mismos.

d.- Oportunidad:

El rumor se extiende cuando encuentra un medio favorable, para ello
necesita ser oportuno espacial y temporalmente, es decir, conectar con
otros hechos o sucesos para así tener más crédito entre sus oyentes. El
rumor juega con las suposiciones o contenidos previos de los usuarios.



GARCÍA, Román.: «La Apología de Sócrates como una teoría del rumor».

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 12

e.- No es posible la defensa.

Al carecer de fuentes explícitas y funcionar por transmisión oral, es
casi imposible la defensa e incluso ésta puede servir como impulsor del
mismo: al no poder utilizar su mismo medio de transmisión no se llega a
aquellos que le dan crédito. El rumor se forma sobre algo que no puede ser
admitido abiertamente, la idea de secreto: es precisamente el secretismo el
que justifica el rumor, se forja porque el sujeto o grupo no estaría dispuesto
a admitir la acusación, es ello lo que hace imposible desmentirlo con una
negación. Es necesario llegar a la esencia del rumor y desde el mismo
rumor realizar su negación.

"...Descartes, sí, él mismo, había estado unos años antes en Alemania y los
había buscado, pero su biógrafo dice que no los había encontrado porque,
como ya sabemos, celaban su identidad bajo falsos nombres. Cuando
regresa a París, después de que aparezcan los carteles, se entera de que todos
le consideran rosacruz. Con los tiempos que corrían no era una buena
reputación, y también le sentaba fatal a su amigo Mersenne, que ya estaba
tronando contra los rosacruces, tachándoles de miserables, subversivos,
magos, cabalistas, dedicados a difundir doctrinas perversas. ¿Y qué hace
entonces Descartes?. Se exhibe por todas partes. Y puesto que todos le ven,
y eso es innegable, es señal de que no es invisible, y por tanto no es rosacruz
(29).
- Eso es método.
- Ya lo creo, porque  con negarlo no bastaba. A esas alturas, si alguien se
presentaba y decía buenas noches, soy un rosacruz, seguro que no lo era. El
rosacruz que respeta no lo dice, Más aún , lo niega a voz en grito.
- Pero tampoco puede decirse que quien afirma que no es rosacruz lo sea,
porque yo lo digo que no lo soy y no por ello lo soy.
- Pero el hecho de negarlo ya permite sospechar.
- No. Porque, ¿qué hace el rosacruz cuando ha comprendido que la gente no
cree a quien dice serlo y sospecha de quien dice que no lo es?. Pues empieza
a decir que lo es para que crean que no lo es (30)."

                                                                
29 .- Se refiere Eco a que habían aparecido unos carteles Rosacruces, en las paredes de París, en 1623,
anunciando el traslado de los diputados del colegio principal de la confraternidad, tratándose de 36
hombres invisibles que tienen la capacidad de hacer invisibles a sus adeptos. ECO. U.: Il pendolo di
Foucault. 1989. Trad., española: El péndulo de Foucault. Barcelona, Lumen, 1989, pp.180.
30 .- Id.



GARCÍA, Román.: «La Apología de Sócrates como una teoría del rumor».

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 13

f.- Se sirve de la envidia

Utiliza todas las posibilidades de carácter psicológico y los motivos
difícilmente explicitables por los sujetos que son sus transmisores, ente
ellas la comparación y el autorreconocimiento (31).

g.- Tergiversa las apariencias.

Se trata de construir unas nuevas apariencias, entresacadas de las
anteriores y de la tradición histórica. Para que un rumor tenga credibilidad
no puede ser totalmente inventado o carecer de toda conexión con las
creencias o acontecimientos ampliamente admitidos por la población a la
que va dirigido. Por ello, debe tomar cosas de las creencias comunes de la
gente, que parte de ellas puedan ser ratificadas por algún tipo de autoridad
o simplemente que haga partidarios.

h.- Trata de ser convincente y que seamos transmisores.

En todo rumor es fundamental la transmisión a un gran número de
oyentes, por ello el rumor debe ser verosimil, de tal forma que si no puede
convencer cuente con otros factores que hagan que nos convirtamos en su
medio de difusión, pues la forma de transmisión es el boca a boca, y para
ello es necesario que alguno de sus elementos nos mueva a narrarlo.

5.2.3.- La acusación de "Sócrates" y un ejemplo de rumor actual.

Una vez delimitadas las características del rumor, pasa a establecer la
acusación concreta, resumiéndola de tal forma que en la propia exposición
parezca ridícula:

"<<Sócrates comete delito y se mete en lo que no debe al investigar las
cosas subterráneas y celestes, al hacer más fuerte el argumento más débil y
al enseñar estas mismas cosas a otros>>. Es así, poco más o menos." (32).

Incluso la referencia a Aristófanes (33), refuerza la idea de comedia
que se pretende establecer para ridiculizar a sus acusadores.

                                                                
31 .- Cf., FUKUYAMA, F.: The end of History and the last man. New York, 1992. Trad., española: El
fin de la historia y el último hombre. Barcelona, Planeta, 1992.
32 .- PLATÓN.: Apología, 19 b-c 1.
33 .- PLATÓN.: Apología, 19 c-d.



GARCÍA, Román.: «La Apología de Sócrates como una teoría del rumor».

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 14

Sin embargo, el hecho de que un rumor sea ridículo no evita que siga
extendiéndose. Pueden demostrarlo rumores mucho más cercanos en el
tiempo, como el caso de la empresas "Procter and Gamble" en la década de
los 80.

"Procter and Gamble", es el primer fabricante mundial de productos
de limpieza y domésticos (Pampers, Ariel, Bonus, etc...). La empresa
utilizaba como anagrama un circulo, dentro del cual aparecía una cabeza en
forma de media luna creciente, representando un rostro de un dios
mitológico al estilo de Júpiter, que mira a trece estrellas (en recuerdo de los
primeros trece estados de la Unión). Un persistente rumor comenzó a
extenderse desde 1978, que la empresa Procter and Gamble pertenecía a la
Secta Moon, lo cual equivalía a decir que estaba participada por el diablo.

Primeramente se dijo que el logotipo en forma de luna era una clara
alusión a la secta (34). Más tarde los rumores se centraron en que las
estrellas componían tres seises, así como en la barba, los rizos formaban
tres seises, es decir la cifra satánica del 666, según una interpretación de un
verso del capítulo trece del Libro de la Revelación. Por lo tanto ya no
cabría duda, se trataba, no de Júpiter, sino de un carnero, y por tanto, de
Satanás mismo. En Abril de 1985, con la intención de poner fin a tan
persistente rumor, que según los especialistas se había originado en las
comunidades fundamentalistas del sur de los Estados Unidos,
concretamente de la región de Bible Belt (zona de la Biblia), Procter and
Gamble procedió a eliminar el logotipo del embalaje de sus productos. Sin
embargo el anagrama había figurado en ellos desde la fundación de la
sociedad, una de las más puritanas de los EE.UU., hacía más de un siglo
(35).

                                                                
34 .- Moon en Inglés significa luna.
35 .- Este rumor está tomado de KAPFERER, Jean-Nöel.: Rumeurs , Paris, Editions du Seuil, 1987.
Trad., esp., Rumores. Barcelona, Plaza y Janés, 1989, pp. 33-34. Cf., también: “Procter and Gamble
Rumor Blitz Looks Like a Bomb”, Advertising Age, 53 (1982), p.68-69; ALTER, J.: “Procter and
Gamble Sues Over Satanism”, Advertising Age, 53 (1982) 1.



GARCÍA, Román.: «La Apología de Sócrates como una teoría del rumor».

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 15

EL EMBLEMA DE PROCTER & GAMBLE

Volviendo a las características señaladas anteriormente podemos ver
la estructura de este rumor:

a.- Persistencia:

El rumor se extiende entre las personas que utilizan esos productos y
la empresa tiene que tomar medidas cuando el número de personas que le
dan crédito hace peligrar las ventas. Se va intensificando y
complejizandose con nuevas interpretaciones del símbolo. Primero la figura
barbuda es una alusión a la luna, y esta a la secta Moon, segundo, se
identifican tres seises en las estrellas y barba, para concluir que la imagen
representada, que pretende ser Júpiter, es la del carnero y, por tanto, la del
mismo diablo. La persistencia del rumor también tiene que ver con la
posibilidad de nuevas interpretaciones de los fenómenos elegidos, dado que
refuerzan el rumor existente y lo avivan. El procedimiento de refuerzo es
más efectivo que simplemente la repetición, pues al ser ya conocido el
rumor no se produce nuevamente la transmisión, sencillamente por que los
posibles transmisores consideran que ya es conocido y por tanto carece de
novedad.

c.- Anonimato:

El rumor no puede ser detectado y no se le puede buscar un
responsable, pues si bien puede haber una persona o grupo que sea el
promotor, este no figura o se hace responsable del mismo. En el caso del
rumor que nos ocupa, la empresa gasto una cantidad importante de recursos
para saber de donde había surgido el rumor. El mismo tenía su origen en las
comunidades religiosas fundamentalistas del sur de los EE.UU.



GARCÍA, Román.: «La Apología de Sócrates como una teoría del rumor».

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 16

b.- Continuidad:

El rumor comenzó a extenderse desde 1978 y duró hasta que la
marca cambia el logotipo en Abril de 1985, manteniéndose constante
mediante octavillas y propaganda anónima repartida periódicamente.

d.- Oportunidad:

El rumor se extiende cuando más crédito se le puede dar, al existir
una preocupación generalizada por la proliferación de sectas satánicas y
estar en el candelero la secta Moon.

e.- No es posible la defensa.

La empresa Procter and Gamble no puede defenderse contra esta
acusación, pues cualquier empresa participada por el diablo no lo
reconocería. Cualquier desmentido no tendría ninguna efectividad sobre el
público que le había dado crédito. Tampoco sería posible una defensa, dado
que decir que el logotipo tenía más de cien años y era emblema de la firma
desde su fundación no desmiente que esté participada por la Secta Moon,
dado que aunque la fundación de la Secta sea posterior, el diablo existe
desde el principio de los tiempos.

f.- Se sirve de la envidia

Ni que decir tiene que el hecho de que se extendiese un rumor de este
tipo sobre la primera marca de productos de limpieza tiene una repercusión
inmediata en el alza de ventas de la competencia, pero tampoco debemos
olvidar que uno de los "argumentos" que explican o refuerzan el rumor de
la participación satánica en la empresa es su éxito en los negocios.

g.- Tergiversa las apariencias.

En primer lugar, el logotipo tenía forma de luna lo que coincidía con
el nombre de la Secta. En segundo lugar, las estrellas podían ser el dibujo
de tres seises, así como en la barba, los rizos formaban tres seises, lo cual
coincide con el número bíblico del 666. En el caso del rumor aludido, está
basado en la creencia irrefutable de la verdad de La Biblia, precepto sin el
cual no se puede entender la acusación de que el símbolo "666" suponga
que la empresa está "participada por el diablo". Por otra parte, es evidente



GARCÍA, Román.: «La Apología de Sócrates como una teoría del rumor».

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 17

que no existe en el logotipo de la marca ningún "6", pero se establece una
conexión o trayectoria con las figuras de las estrellas, la cara barbuda tiene
forma de luna y los dos extremos acaban en cuerno, el logo tiene forma
circular, … Todo ello nos prepara para dar crédito a una interpretación tan
descabellada como el rumor a que nos referimos.

h.- Trata de ser convincente y que seamos transmisores.

Todas las explicaciones y paralelismos que se establecen en el rumor
están enfocados a alterarnos, de tal forma que seamos transmisores del
mismo. El rumor no pretende convencer sino que seamos transmisores,
aunque para ello tenga que ser convincente. El rumor como construcción
operativa trata de establecer una trayectoria entre una serie de hechos,
interpretaciones o palabras, de tal forma que aún en el caso de que no la
creamos podamos ser transmisores de él. Una estrategia es la credibilidad,
pero no debemos olvidar que no es la única, si nosotros estamos
convencidos lo contaremos a nuestros vecinos y amigos. Recordemos que
el rumor se había generado en una pequeña región del Sur de los EE.UU.  y
rápidamente se había difundido por todo el país.

5.2.4. Aplicación de la teoría del rumor a la Apología.

"Sócrates" se enfrenta en la Apología  con los mecanismos de
formación, los motivos por los que se crean y cómo se transmiten los
rumores. Así mismo va a plantear las estrategias para neutralizarlos,
señalando los mecanismos de lucha contra el rumor: la información (36).

Platón va a establecer tres pasos en el análisis del rumor:

a.- Primer paso: admitir el rumor y tratar de abrir
posibilidades.

El rumor supone establecer operativamente una
trayectoria en la línea de interpretación de unos
acontecimientos. Un rumor toma determinados elementos que
no significan nada por sí mismos, los combina de determinada
manera y oculta o silencia otros, y forma una trayectoria, un
p£qoj estableciendo un determinado carácter. La “tradición”
o f»mh es la trayectoria o p£qoj  que convierte en œqoj el
lÒgoj de un sujeto especíco a un héroe. Cuando esto se

                                                                
36 .- PLATÓN.:  Apología, 19d-e.



GARCÍA, Román.: «La Apología de Sócrates como una teoría del rumor».

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 18

produce, la forma de luchar contra el rumor es abrirlo, romper
la interpretación única de los fenómenos. Es por ello que
"Sócrates" pide a sus conciudadanos que se informen, que
pregunten quién puede atestiguar que le ha visto y oído decir
lo que se le acusa. Sin embargo el rumor será tan persistente
que la única forma con la que Platón puede acabar
definitivamente con él es con el mito de la muerte de
"Sócrates" (37).

A su vez, "Sócrates" señala que existen unos ciudadanos
que es público y notorio, que se dedican a "investigar las cosas
subterráneas y celestes, a hacer más fuerte el argumento más
débil y a enseñar estas mismas cosas a otros" (38) que son los
sofistas que cobran por ello y está reconocido quiénes son, por
ello, se plantea cual es el motivo para que se le juzgue a él, que
dice que no enseña nada y no a ellos que dicen hacerlo (39). Su
planteamiento consiste en desviar el rumor: el rumor es cierto
pero está atribuido a una persona no adecuada.

                                                                
37 .- Tybout, Calder y Sternthal hicieron un experimento que ponía a prueba diversas estrategias para
disminuir los efectos de los rumores, se invitó a una serie de alumnos a ver una serie televisiva antes de su
estreno. Al igual que en Estados Unidos, el programa era interrumpido por la publicidad, proyectándose
entonces un spot de "McDonald's", en ese momento una de las alumnas, cómplice del grupo que dirigía el
experimento, comenta en voz alta a los estudiantes de la sala: "Esta publicidad de "McDonal's" me
recuerda aquel rumor sobre los gusanos. Ya sabéis que parece que esa firma utiliza gusanos en la
confección de sus hamburguesas". Los alumnos estaban divididos en cuatro grupos; el primero tras el
comentario de la alumna cómplice, el profesor advertía que estaba prohibido hablar en la sala; el segundo
tras el comentario, el profesor señalaba "eso es mentira, semejante bulo cae por su propio peso; además,
los gusanos son demasiado caros. ¡Cuestan veinte dólares el kilo!. Y el Ministerio de agricultura ha
hecho un estudio y se ha comprobado que "McDonald's" emplea un cien por ciento de carne de vaca. Y
ahora callaos, por favor."; el tercer grupo el profesor responde a la alumna "Esto les parecerá divertido,
pero la semana pasada fui a cenar con mi suegra a "Paul", el famoso restaurante francés de Chicago, y
probamos una excelente salsa hecha con una base de gusanos. Bien, y ahora a callar, por favor"; en el
cuarto, al final de la proyección, como en los otros tres grupos, se pasó un cuestionario de evaluación de
la proyección y tres preguntas relacionadas con la comida "McDonald's" en este último grupo debían
añadir donde se encontraba el establecimiento de la cadena al que solían ir, cuantas veces al año lo
frecuentaban y si tenía terraza. En los dos primeros grupos, tanto en el que solamente se exponía el rumor,
como en el segundo en el que el rumor era desmentido, las opiniones sobre las hamburguesas
"McDonal's" eran iguales y claramente desfavorables, mientras que las opiniones del tercer grupo en el
que se decía el rumor y posteriormente se disociaba y el cuarto en el que se realizaba una reasociación las
opiniones favorables doblaban a los dos primeros. TYBOUT, A. /CALDER, B.-J. /STERNTHAL, B.:
"Using Information Processing Theory to Desing Marketing Strategies", Journal or Marketing Recher, 18
(febrero, 1981) 73-79, Citado por KAPFERER, Jean-Nöel.: Rumeurs , Paris, Editions du Seuil, 1987.
Trad., esp., Rumores. Barcelona, Plaza y Janés, 1989, pp.248-249.
38 .- Que ha definido como su acusación en Apología 19 b-c 1.
39 .- PLATÓN.: Apología, 20 c-d.



GARCÍA, Román.: «La Apología de Sócrates como una teoría del rumor».

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 19

b.- Segundo paso: ponerse al lado de la trayectoria que no
cambia.

"Sócrates", para desenmascarar los motivos de los que le
difaman va a utilizar un nuevo giro retórico: a Apolo. Apolo es
la trayectoria por excelencia para convertir un logos en
tradición, es la f»mh auténtica. La raiz fa- es la empleada
para el oráculo y portanto para los preceptos que éste da. No
debemos olvidar que su acusación es de impiedad. "Sócrates"
se dedica a su actividad por mandato del oráculo de Delfos (40)
y por tanto, del dios Apolo. Pero también utiliza al dios por
que los dioses son las unicas trayectorias que no cambian. Así
nos cuenta que Querefonte, había preguntado al oráculo de
Delfos si había alguien más sabio que "Sócrates", a lo cual
respondió la Pitia que nadie era más sabio (41). "Sócrates" va a
justificar de esta forma su actividad. ¿A qué se refería el dios
con que "Sócrates" era el más sabio, si él mismo era consciente
de su ignorancia?. "Sócrates" es el más sabio de los hombres
porque es consciente de su ignorancia, y ahí radica su
sabiduría. Mientras, los demás hombres, se creen sabios
mientras que son ignorantes. El delito de "Sócrates" es
demostrar a los demás su ignorancia (42) y esa es precisamente
su sabiduría, la que le ha dicho el oráculo que posee. Ataca
con esta posición el fundamento mismo de la acusación que es
la de introducir nuevos dioses y pervertir a la juventud. Si no
educa, la acusación es falsa. En cuanto al argumento,
podríamos pensar que aquellos que realizan una determinada
actividad, son conscientes de ella y que podrían explicarla
mejor que los que no se dedican a ella. Sin embargo,
"Sócrates" descubre que esto no es así:

"Pues bien, me resisto por vergüenza a deciros la verdad,
atenienses. Sin embargo, hay que decirla. Por así decir, casi
todos los presentes podrían hablar mejor que ellos sobre los
poemas que ellos habían compuesto." (43).

                                                                
40 .- PLATÓN.: Apología, 20 e.
41 .- PLATÓN.: Apología, 21 a.
42 .- PLATÓN.: Apología, 21 c-e.
43 .- PLATÓN.: Apología, 22 b.



GARCÍA, Román.: «La Apología de Sócrates como una teoría del rumor».

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 20

c.- Tercer paso: demostrar el error.

Esta actividad la realiza "Sócrates" con todos los
especialistas en algún saber. Demostrando que los que se creen
sabios, no lo son en verdad. Esta actividad socrática le ha
costado cierta fama de sabio pues aquellos a quienes
demuestra que no lo son piensan que "Sócrates" es más sabio
que ellos y esto le ha ocasionado grandes enemistades de todos
aquellos que se sienten heridos en su orgullo. "Sócrates" está
intentando encontrar los orígenes del rumor y la forma de
transmisión del mismo.

Es esta la fuente de los acusadores primeros:

"A causa de esta investigación, atenienses, me he creado
muchas enemistades, muy duras y pesadas, de tal modo que
de ellas han surgido muchas tergiversaciones y el renombre
éste de que soy sabio." (44)

Así mismo, el mecanismo usado por aquellos que no
comprenden la actividad de "Sócrates" es la generalización e
inclusión en los temas o ideas comunes del vulgo:

“Cuando alguien les pregunta qué hace y qué enseña, no
pueden decir nada, lo ignoran; pero para no dar la impresión
de que están confusos, dicen lo que es usual contra todos los
que filosofan, es decir: <Las cosas del cielo y lo que está bajo
la tierra>, <no creer en los dioses> y <hacer más fuerte el
argumento más débil>” (45).

d.- Cuarto paso: utilización del método dialéctico.

Seguidamente, "Sócrates" pasa a defenderse contra los
acusadores reales (Meleto, Anito y Licon), interrogando al
primero de ellos, Meleto. Meleto ha acusado a "Sócrates" de
corruptor de menores (46). "Sócrates" ha demostrado que lo
único que él enseñaba era a reconocer la ignorancia. Meleto

                                                                
44 .- PLATÓN.: Apología, 22 e-23 a.
45 .- PLATÓN.: Apología, 23 e.
46 .- En la base de toda la acusación se hallaba la idea de que Sócrates había formado a Alcibíades y a
Critias. Alcibíades se había pasado durante un tiempo a Esparta, tradicional enemiga de Atenas, poniendo
en grave peligro la Polis. Critias, fue el más violento de los oligarcas. Estas cosas no se podían poner de
manifiesto por la amnistía del 403-4.



GARCÍA, Román.: «La Apología de Sócrates como una teoría del rumor».

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 21

debe, por tanto, tener una idea clara de como debe ser  la
educación de los jóvenes.

"Sócrates" comienza un interrogatorio a su acusador:

1º .- ¿Quién los hace mejores? (47).
2º .- ¿Es mejor vivir entre los ciudadanos honrados o

malvados? (48). Y ¿cómo es posible que él corrompa a
los jóvenes?.

3º .- Si ¿hay quien cree que existen cosas propias de la
divinidad y no cree en los dioses? (49).

"Sócrates" demuestra con estas preguntas la falta de
consistencia de la acusación y eso le lleva a reflexionar
nuevamente sobre los "acusadores primeros" (50). Vuelve a
insistir en la información como lucha contra el rumor,
pidiendo que se le presente a algún joven que ha corrompido
(51). La prueba es algo que no resiste el rumor. Asume la
sentencia que se va a producir. Pues él va a oponer verdad y
destino, contra las calumnias y las envidias. Conoce el
mecanismo por el cual puede salvarse, mediante argumentos
sensibleros, presentando a sus hijos (52). El rumor, las palabras,
se desmontan con una acción: en este caso su muerte.

"Sócrates" es declarado culpable y Meleto pide la pena
de muerte, ello no aparece en la obra. "Sócrates" tiene que
intervenir proponiendo otra sentencia. "Sócrates" ha aceptado
la sentencia y seguira oponiendo verdad a rumor, por ello va a
insistir en el reconocimiento de su inocencia y en ser declarado
benefactor de Atenas. Primero pide ser alimentado por el
pritaneo (53). Posteriormente, ante la insistencia de sus
discípulos, pagar de acuerdo a sus recursos económicos una

                                                                
47 .- PLATÓN.: Apología, 23 e. Cf. nota 13.
48 .- PLATÓN.: Apología, 25 b.
49 .- PLATÓN.: Apología, 27 c.
50 .- Id.
51 .- PLATÓN.: Apología, 33 e.
52 .- PLATÓN.: Apología, 34 d.
53 .- PLATÓN.: Apología, 36 d y 37 a.



GARCÍA, Román.: «La Apología de Sócrates como una teoría del rumor».

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 22

mina (54) y por último, ante la insistencia de sus discípulos, que
salen fiadores, 30 minas.

Tras la condena a muerte, "Sócrates" toma nuevamente
la palabra y reconstruye el mito de su vida y su muerte:

"Por no esperar un tiempo no largo, atenienses, vais a tener
la fama y la culpa, por parte de los que quieren difamar a la
ciudad, de haber matado a Sócrates, un sabio. Pues afirmarán
que soy sabio, aunque no lo soy, los que quieren injuriaros."
(55).

Sócrates como nuevo héroe construye un nuevo rumor o mejor dicho
lo integra en una f»mh que adquiere fuerza en œqoj mediante el p£qoj.

5.3.- EL CRITON COMO TEORÍA DE LA IMAGEN

"Lo verdaderamente malo de querer algo es que se lo den, a la vez
también, a todo el mundo". En este proverbio convertía Camilo José Cela
Conde aquel que decía que "lo malo de querer algo es que te lo den", al
comentar la foto de Jeff Werner sobre el lago Havasu (situado en los
Estados Unidos de América, entre California y Arizona), donde las aguas
rebosan de motoras y veleros en busca de un hueco imposible para la
navegación. Un lago en el que caminar sobre las aguas no resulta nada
difícil (56). Esta metáfora es, en nuestra opinión, lo que podríamos

                                                                
54 .- PLATÓN.: Apología, 38b-c. Una mina correspondía, desde que Solón cambió el sistema monetario,
a 436,6 gramos de plata. Para el sistema monetario Griego, puede verse: MAISCH, R./ POHLHAMMER,
F.: Instituciones Griegas. Trad., del Alemán de W. ZOTTER. Barcelona, Labor, 1931, pp.97-100.
55 .- PLATÓN.: Apología 38 c .
56 .- CELA CONDE, Camilo.: Lago Havasu. Maleficio. El País Semanal , 72 (1992) 26-27.



GARCÍA, Román.: «La Apología de Sócrates como una teoría del rumor».

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 23

considerar el tema central del Critón: cómo la imagen no puede depender
de todos los sujetos que componen una sociedad, ni puede transmitir todas
sus ideas a la vez, sino sólamente alguna determinada.

Critón ha ido a ver a "Sócrates", a transmitirle la noticia de que se
encuentra a punto de regresar la nave de Delfos, pues ha sido vista en el
cabo de Sunio (57), cabo que se encuentra en el vértice sur del Atica (58), y a
partir de donde comenzaba la navegación de cabotaje hasta el Pireo, por
tanto, "Sócrates" va a ser ejecutado.

La introducción, que va desde el inicio -Critón, 43 a- a la narración
del sueño -Critón, 44 b-, nos muestra la tranquilidad y la aceptación de
"Sócrates" de la muerte como algo inevitable. Algo que no va a suceder
como coincidencia del regreso de la onomástica de Teseo, sino que ésta
sucede porque le ha sido revelada en un sueño. Recordemos que en la
estructura mítica, el sueño es un espacio intermedio entre los dioses y los
hombres. El sueño es el espacio de comunicación intermedio utilizado por
los dioses para transmitir su voluntad a los hombres. Por tanto, la muerte y

                                                                                                                                                                                             

57 .- PLATÓN.: Critón  43 d.
58 .- Sócrates debía morir a la llegada de la nave, que todos los años viajaba a Delos en conmemoración
de la victoria de Teseo sobre el Minotauro, liberando a Atenas del tributo humano que debía pagar a
Minos, durante este viaje no se podía ejecutar a ningún reo.



GARCÍA, Román.: «La Apología de Sócrates como una teoría del rumor».

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 24

la aceptación de la misma por parte de "Sócrates" es algo que queda claro
desde el inicio de la obra. Sin embargo, Critón va a proponerle a "Sócrates"
que huya y se salve, ello dará pie a que "Sócrates" exponga el motivo por el
que no lo hace. Se convierte así el tema de la huida en una disculpa para
repasar los conceptos y los puntos de vista que ambos dieron por buenos
durante toda su vida. Este es, según reconocen la mayor parte de los
comentaristas, el tema del diálogo. Sin embargo, dejar la cuestión ahí, es, a
nuestro modo de entender, no entrar a explicar el motivo por el que se
escribe esta obra. Es por ello por lo que, avanzando un paso más,
consideramos que la reflexión efectuada en este Diálogo versa sobre el
tema de la imagen, y en concreto sobre la imagen pública. En definitiva,
baste recordar, como habitualmente se reconoce, que en estos primeros
diálogos se trata de marcar las características fundamentales del personaje
que con posterioridad utilizará Platón en su obra.

La realidad del suceso no es puesta en duda por la mayor parte de los
comentaristas de Platón y así se acepta de una forma acrítica, apelando, en
muchos casos a motivos sentimentales, cuando no de una clara toma de
partido por el personaje platónico: "Sócrates". A modo de ejemplo
transcribimos un comentario que sintetiza a un gran número de ellos:

"Parece fuera de toda duda que Sócrates fue invitado a huir de la prisión y
que esta invitación no se limitó a su buen amigo Critón ni a los forasteros
citados en 44b. Este propósito, nacido del dolor y la irritación de los
discípulos y amigos, debió de encontrar un callado estímulo en el evidente
desagrado que muchos atenienses tenían que sentir ante la monstruosidad
que, inevitablemente, se iba a producir." (59).

Parece poco probable que los ciudadanos de Atenas se sintieran
culpables por la condena a muerte de Sócrates, por lo menos hasta haber
leído las obras de Platón. No debemos olvidar que Sócrates fue condenado
por un jurado formado por unas quinientas personas, en el cual estaban
representadas la mayor parte de las "sensibilidades" de los atenienses, y que
el mismo Anito, acusador de Sócrates, es uno de los restauradores de la
democracia en Atenas e incluso parece igualmente muy probable que ese
mismo Anito fuera el que en el año -388 ocupó el importante cargo público
de "sitophilakos" (encargado de vigilar la venta de trigo) (60). Así mismo
                                                                
59 .- CALONGE, J.: "Introducción al Critón de PLATÓN", en PLATÓN.: Diálogos  I. Apología, Critón,
Eutifrón, Ion, Lisis, Cármides, Hipias menor, Hipias mayor, Laques, Protágoras. Introducción
general por Emilio LLEDÓ IÑIGO, trad., y notas por J. CALONGE, E. LLEDO y C. GARCIA GUAL.
Madrid, Gredos, 1985, 2reimp., pp.189-192.
60 .- Cf., GIANNANTONI, G.: Che cosa ha veramente detto Socrate . Roma, Astrolabio-Ubaldini.
Trad, Francisco FERNÁNDEZ: Qué ha dicho verdaderamente Sócrates. Madrid, Doncel, 1972, p.181.



GARCÍA, Román.: «La Apología de Sócrates como una teoría del rumor».

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 25

parece poco probable que tanto él como los discípulos pensasen en la fuga
de éste, dado el carácter que nos presenta Platón de Sócrates, que debemos
considerar suavizado para su función de personaje. También debemos tener
en cuenta, contra la posibilidad de que sus discípulos le plantearan la fuga,
su reivindicación en el juicio en la que pedía ser mantenido por el Pritaneo.
Incluso debemos tener en cuenta un argumento, a nuestro entender más
importante, que nos da el propio Platón en boca de Critón y es que los
discípulos de Sócrates, de haber querido salvarlo a  cualquier precio,
podrían haber evitado el juicio:

"Así que yo siento vergüenza, por ti y por nosotros tus amigos, de que
parezca que todo este asunto tuyo se ha producido por cierta cobardía
nuestra: la instrucción del proceso para el tribunal, siendo posible evitar el
proceso,..." (61).

Asímismo reconoce más adelante en la obra (62) que podría haber
elegido el destierro con el consentimiento de la ciudad.

Sin embargo, no queremos hacer de esta cuestión un campo de
conflicto con tan prestigiosos eruditos, puesto que ello nos parece poco
relevante a la hora de realizar una interpretación del texto platónico.
Simplemente, se trataría de señalar que a estos efectos se establecen patías
y antipatías que, a nuestro entender, enturbian la lectura de los textos y que
apelando a una mayor objetividad de los mismos, muchas veces lo que se
consigue es traicionarlos. Por ello, insistimos en que, a nuestro objeto, la
personalidad de Sócrates e incluso su propia existencia como hombre no
nos interesa. Por todo ello volvamos al estudio de la obra platónica.

Los argumentos esgrimidos por Critón no van a apelar a cuestiones
de tipo moral para convencer a "Sócrates" de que debe huir y por tanto
salvarse, sino que va a exponer elementos relativos a la imagen, a su propia
imagen: ¿Qué reputación va a tener él si no emplea su dinero en salvar a su
amigo?. ¿Qué pensarán de él el resto de los ciudadanos, si no emplea su
patrimonio en salvar a un amigo?. ¿Alguien podría creer que él hizo los
esfuerzos necesarios para salvarlo y que fue "Sócrates" mismo el que no
quiso escapar? (63).

"Para mí, si tú mueres, no será una sola desgracia, sino que, aparte de
verme privado de un amigo como jamás encontraré otro, muchos que no nos

                                                                
61 .- PLATÓN.: Critón , 45 e
62 .- PLATÓN.: Critón , 52 c.
63 .- Intencionadamente consideramos aquí a Sócrates como un personaje.



GARCÍA, Román.: «La Apología de Sócrates como una teoría del rumor».

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 26

conocen bien a ti y mí creerán que, habiendo podido yo salvarte, si hubiera
querido gastar dinero, te he abandonado. Y, en verdad, ¿hay reputación más
vergonzosa que la de parecer que se tiene en más al dinero que a los
amigos? Porque la mayoría no llegará a convencerse de que tú mismo no
quisiste salir de aquí, aunque nosotros nos esforzábamos en ello." (64).

"Sócrates" pregunta a Critón por la importancia que tiene la opinión
de la mayoría y porque no le es suficiente con la opinión de los más
capaces, que son los que conocen la realidad:

"Pero ¿por qué damos tanta importancia, mi buen Critón, a la opinión de la
mayoría?. Pues los más capaces, de los que sí vale la pena preocuparse,
considerarán que esto ha sucedido como en realidad suceda." (65).

Critón responde a "Sócrates" que la situación en que se encuentran es
precisamente debida a la mayoría (66). Pero "Sócrates" niega la mayor
considerando que la realidad es que la mayoría "hacen lo que la casualidad
les ofrece" (67) y no el mal o el bien. ¿A que viene este planteamiento,
después de la última intervención en la apología frente a los jueces?. Nos
encontramos ineludiblemente ante una obra que debe ser leída en relación
con la Apología , pues, si en esa primera obra Platón ataca los rumores que
sobre él tienen los ciudadanos atenienses, en el Critón pretende hacer una
nueva imagen de Sócrates como ciudadano ejemplar y demócrata.

Tras esta reflexión, que se encuentra enmarcada dentro de la doctrina
ética platónica que entiende la virtud como conocimiento (68) y por tanto
como un Ãqoj, se produce un cambio de tema; se dejan los argumentos
generales para pasar a los particulares (69). Critón le plantea a "Sócrates"
que tal vez el motivo por el que no acepta su ayuda para huir sea por las
dificultades que supone pueden tener sus amigos si son denunciados por los
delatores profesionales de la ciudad (70). "Sócrates" reconoce que le
preocupa ese problema "y otras muchas cosas" (71), por lo que Critón hace
un nuevo intento para convencerlo formulándole los argumentos por los
que debe fugarse:
                                                                
64 .- PLATÓN.: Critón , 44 b 6-c 5.  Cf., también: Critón,  45 e.
65 .- PLATÓN.: Critón , 44 c 6-9.
66 .- PLATÓN.: Critón , 44 d 1-5.
67 .- PLATÓN.: Critón , 44 d 10.
68 .- Cf. por ejemplo: Menón, 87 d y  ss.; Sofista, 228 b; Protágoras , 345 d-e; De iusto, 373 e y ss.;
Protágoras , 345 b; Hipias menor , 372 d-e, 376 a.
69 .- PLATÓN.: Critón , 44e 1.
70 .- PLATÓN.: Critón , 44 e 1-45 a 4.
71 .- PLATÓN.: Critón , 45 a 5.



GARCÍA, Román.: «La Apología de Sócrates como una teoría del rumor».

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 27

1. - Se puede comprar por poco dinero a los sicofantes. Incluso
puede preparar la fuga algún extranjero de los que están
dispuestos a ayudar a Sócrates ("Simias de Tebas, Cebes y
otros muchos" de los que no se cita el nombre), con lo que no
tendrán que preocuparse por castigo que las leyes de la ciudad
determinan para el que ayuda a escapar a un preso.

 

2. - Sería bien acogido en muchas partes a donde fuera (se cita
concretamente Tesalia).

 

3. - Dejarse morir es ayudar a sus enemigos que han trabajado
para destruirlo.

 

4. - Supone abandonar a sus hijos, dejándoles sin la educación de
su padre.

Critón culmina su discurso retornando a los argumentos de la imagen
pública, tanto de la suya propia como de la de "Sócrates", ante los
atenienses, si este no se salva. Esta vez Critón personalizará el argumento,
es decir, recupera el discurso general desde un punto de vista subjetivo:

"Así que yo siento vergüenza, por ti y por nosotros tus amigos, de que
parezca que todo este asunto tuyo se ha producido por cierta cobardía
nuestra: la instrucción del proceso para el tribunal, siendo posible evitar el
proceso, el mismo desarrollo del juicio tal y como sucedió, y finalmente
esto, como desenlace ridículo del asunto, y que parezca que nosotros nos
hemos quedado al margen de la cuestión por incapacidad y cobardía, así
como que no te hemos salvado ni tú te has salvado a ti  mismo, cuando era
realizable y posible, por pequeña que fuera nuestra ayuda." (72).

"Sócrates" va a esgrimir que ahora no se puede desdecir toda su conducta anterior. Si esto lo
trasladamos ahora al presente y al punto de vista publicitario, la continuidad del mensaje se podría definir
como la personalidad pública de la marca. Joaquín Lorente lo explica así en el análisis de una campaña de
la marca Opel:

"La personalidad pública debe estar presente en la gran campaña
institucional, y en una modesta cuña de radio para apoyar una promoción en
provincias. En el cartel de veinticuatro metros cuadrados y en el cuarto de
página.
No tengo la menor duda que General Motors tiene un completísimo manual
de imagen corporativa. El lanzamiento de su marca Opel en España se hizo,
entre otras muchas cosas, con un gran despliegue de spots en la televisión

                                                                
72 .- PLATÓN.: Critón , 45 d 8-46 a 2.



GARCÍA, Román.: «La Apología de Sócrates como una teoría del rumor».

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 28

que vendían, con sobriedad alemana, la técnica alemana. Estaban
evidentemente, añadiendo una personalidad a cuatro ruedas, un motor y una
carrocería.

Pero de repente, pasados bastantes meses, apareció en la televisión un spot
de la misma marca, promocionando un modelo utilitario, basado en escenas
de humor, novia que está a punto de casarse cargada de tristeza, llega a la
iglesia su auténtico amor para raptarla con su Opel, ella sale
precipitadamente, coge el coche y se marcha a toda velocidad, dejando al
novio titular y al secuestrador con un palmo de narices. Todo ello
amenizado con música, efectos y slogan final. Muy divertido.

Pero... ¿qué tiene que ver todo esto con los centenares de millones que
antes invirtieron en su sobria técnica alemana?. ¿Cómo ayuda una campaña
así a construir la personalidad de Opel?. Existía la imagen corporativa para
toda la Compañía, pero licencia  para saltársela para los directores
comerciales y los publicitarios. Posiblemente se argumentó que aquél era un
mercado joven, que la angustia de las ventas requería otro tipo de mensaje.
Nada más falso.
Con una buena definición de personalidad pública, se hubiese tratado de
vender el utilitario en lenguaje interesante para los jóvenes, presentando el
coche como una solución divertida si eso era lo que querían, pero con la
personalidad de la marca.

Un individuo con personalidad no se expresa con idénticas palabras ante
un consejo de administración, que ante la portera de su casa para pedirle que
por favor vaya a comprarle el diario, o hablando con sus vendedores.
Cambia la sintonía de onda para comunicarse lo mejor posible con cada uno
de ellos, pero siempre es él, mantiene unas características que hace que
todos, cada uno por separado, puedan describirlo como un ejemplar humano
con una personalidad característica." (73).

Así ve Joaquin Lorente, director de Lorente-Mussons, una de las
empresas publicitarias más importantes del país, la necesidad de toda marca
de establecer una personalidad pública (un Ãqoj), como más importante
que unos resultados de ventas inmediatos.

En 1990 los resultados de ventas de la casa Citröen no eran los más
óptimos. Con la introducción en el mercado de los modelos ZX y AX, se
elevaron las ventas espectacularmente. Sin embargo, desde el punto de
vista publicitario, la marca Citröen ha llevado dos campañas paralelas; por
una parte, un spot en el que un Citröen ZX aparece en una historia de
detectives, en la cual las ideas fundamentales que se expresan son las de
rapidez, seguridad y aventura. Y por otra, la del AX, en que las ideas son
las de utilitario, juvenil, intrépido, con el slogan de "genial". Estas tres
ideas no corresponden a la campaña realizada por el equipo técnico. Así
este desfase hace que el gran tirón tanto del ZX como del AX, no pueda ser
                                                                
73 .- LORENTE, Joaquín.: Casi todo lo que sé de publicidad. Barcelona, Folio, 1991, 7ed., pp.32-33.



GARCÍA, Román.: «La Apología de Sócrates como una teoría del rumor».

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 29

aprovechado para la promoción de otros modelos Citröen. Incluso,
podríamos decir, aún a riesgo de ser un poco osados sin el estudio de
campo necesario, que pocos telespectadores podrían identificar los dos
modelos como de la misma marca. Independientemente de que puedan
desarrollar campañas puntuales que obtengan buenos resultados en otros
modelos, no se crea una imagen de marca.

Este va a ser el tema de discusión que se va a establecer entre
"Sócrates" y Critón; si se puede tomar una decisión puntual que va contra
toda la imagen pública anterior de "Sócrates" o no:

"Los argumentos que yo he dicho en tiempo anterior no los  puedo
desmentir ahora porque me ha tocado esta suerte, más bien me parecen
ahora, en conjunto, de igual valor y respeto, y doy mucha importancia a los
mismos argumentos de antes." (74).

Tras establecer que no se puede contradecir la tradición, el p£qoj,
que le ha llevado a tener la imagen pública de "Sócrates", el Ãqoj, se pasa a
determinar si se deben estimar todas las opiniones igualmente. Si son todas
las opiniones las que crean la imagen pública o no. "Sócrates" acuerda con
Critón que no se puede hacer por igual caso a todos, sino a los más sabios.
Si un gimnasta se dedica a escuchar la opinión de las masas y no de su
médico o entrenador, éste terminará dañando su cuerpo (75). Tras este
argumento, Platón introduce un giro importante en el diálogo: "no hay que
considerar lo más importante el vivir, sino el vivir bien" (76). En definitiva,
y aunque unas líneas más abajo Platón moraliza la cuestión, se está
planteando el mismo tema que discutía Lorente sobre la necesidad de una
imagen pública de marca independientemente de los avatares del mercado,
es decir, la necesidad de no dejarse guiar por los resultados inmediatos y sí
por la continuidad que es la que permite establecer un Ãqoj. Desde otro
punto de vista, podemos encontrar analizado este mismo tema en los
primeros capítulos de La cultura norteamericana contemporánea de
Marvin Harris, donde se señalan las causas de la crisis industrial de los
Estados Unidos de América que se van unidas a la aparición de los
oligopolios (grandes empresas diversificadas), en el alejamiento de los
trabajadores del producto final y en el nuevo tipo de gerentes
empresariales, que ya no pertenecen al sector productivo (como
anteriormente lo eran los ingenieros), sino que provienen del sector

                                                                
74 .- PLATÓN.: Critón , 46 b 7-46 c 2.
75 .- PLATÓN.: Critón , 47 a y ss.
76 .- PLATÓN.: Critón, 48 b.



GARCÍA, Román.: «La Apología de Sócrates como una teoría del rumor».

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 30

financiero (77). Todo ello determina que se busque un interés inmediato, con
lo cual, al cabo de un tiempo se produce la crisis de la industria y el
consabido cierre. Desde la terminología que venimos utilizando podríamos
decir que el pa'qoj no determina un Ãqoj, con lo cual el consumidor no
puede interiorizarlo y por tanto ser fiel a un producto.

Por todo ello, volviendo a la Atenas de principios del siglo -IV,
"Sócrates" va a repasar los argumentos que han regido toda su vida, lo que
supone trazar un pa'qoj, y si han sido dados por buenos para ella, si la
conducta que le propone Critón encaja con ellos. Reafirma que en ningún
caso hay que hacer el mal voluntariamente y que cometer injusticia es malo
y vergonzoso para el que la comete y que no se puede devolver la injusticia
con injusticia (78).

Tras establecer todo esto, Platón retoma el tema de la imagen. Si
huye sin convencer a la ciudad, supone no cumplir las cosas que ha venido
defendiendo y que son conocidas de los atenienses y traicionar aquello que
han establecido ambos como justas,  por tanto su imagen pública al no
seguir esa trayectoria se deteriorará.

"Sócrates.- Digo lo siguiente, más bien pregunto: ¿las cosas que se ha
convenido con alguien que son justas hay que hacerlas o hay que darles una
salida falsa?.
Critón.- Hay que hacerlas.
Sócrates.- A partir de esto, reflexiona. Si nosotros nos vamos de aquí sin
haber persuadido a la ciudad ¿hacemos daño a alguien y, precisamente, a
quien menos se debe, o no?. ¿Nos mantenemos en lo que hemos acordado
que es justo, o no?.
Critón.- No puedo responder a lo que preguntas, Sócrates; no lo entiendo."
(79).

Critón dice no entender el planteamiento de "Sócrates", lo cual será
utilizado por Platón estilísticamente para explicar la naturaleza del pacto
que se presentaba en el párrafo anterior, en que establecía que las cosas que
se acordaban como justas con alguien había que cumplirlas. En términos
actuales, Sartori señala como una de las condiciones para la democracia

                                                                
77 .- HARRIS, Marvin.: America Now: The Anthropology of a Changing Culture. Nueva York,
Simón & Schuster, 1981. Trad., de J. OLIVER SÁNCHEZ-FERNÁNDEZ: La cultura norteamericana
contemporánea. Una visión antropológica. Madrid, Alianza, 1984, especialmente de la pagina 19 a 84.
78 .- PLATÓN.: Critón , 49a 4-49e 4.

79 .- PLATÓN.: Critón , 49 e 5-50 a 5.



GARCÍA, Román.: «La Apología de Sócrates como una teoría del rumor».

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 31

capitalista el ordenamiento jurídico que es el que asegura la certidumbre
(80).

Platón necesita introducir la personificación de las Leyes de la
ciudad para evitar el subjetivismo que de otra manera se ocasionaría. Si
Platón no presenta un ente objetivo, con el cual se discuta y sea el que
platee las cuestiones parecerá que se presenta la opinión de "Sócrates"
contra la opinión de Critón. "Sócrates" va a exponer su comportamiento de
nuevo y como si escapara, dará la razón a todos los que le acusaban. Que,
en definitiva, si huyera, iría contra su imagen pública, dando argumentos a
sus enemigos. Platón necesita introducir a las Leyes porque, de no ser así,
parecería que le importaran las opiniones de la mayoría. Con la
introducción de esta personificación Platón pretende objetivar las
opiniones, pudiendo equipararlas a las de "los más capaces".

El planteamiento de Platón es el siguiente: si "Sócrates" se fuga, lo
que pondrá en cuestión no será una acción injusta, sino que pondrá en duda
todo el sistema legal y el ser mismo de la ciudad:

"...¿No es cierto -le dicen las leyes- que, por medio de esta acción que
intentas, tienes el propósito de destruirnos a nosotras  y a toda la ciudad?.
¿Te parece a ti que puede aún existir sin arruinarse la ciudad en la que los
juicios que se producen no tienen efecto alguno, si no que son invalidados
por particulares y quedan anulados?...." (81).

Platón discute la sentencia y la considera equivocada, pero no pone
en tela de juicio las leyes y la propia ciudad. Es por ello por lo que
consideramos equivocada la interpretación de Popper (82).

Las leyes le han dado a "Sócrates" la vida, pues permitieron el
matrimonio de sus padres. Por ellas fue criado y educado (83). Han
                                                                
80 .- Sartori señala como una de las características de las democracias occidentales capitalistas el
mercado y que las condiciones para que podamos hablar de un auténtico mercado son: el ordenamiento
jurídico (base de la certidumbre), los empresarios (que deben ser distinguidos de los traficantes), y los
banqueros (que deben ser igualmente distinguidos de los usureros). SARTORI, G.: "Democracia y
mercado", Claves de la razón Práctica, 30 (Madrid, 1993), p.9 y ss.
81 .- PLATÓN.: Critón , 50 a 9-b 5.
82 .- Aunque estamos de acuerdo en gran parte con la interpretación de Popper, quien ve claramente en
Platón una teoría de la propaganda, no compartimos la interpretación totalitaria de Platón,
fundamentalmente por dos motivos: el primero es que la propaganda es uno de los elementos
fundamentales de la "sociedad abierta" y el segundo, precisamente este punto aludido, que Platón siempre
es respetuoso con las leyes y aboga por su cumplimiento. POPPER, Karl.: The Open Society and its
Enemies. Pricenton , University Press, 1950. Trad., esp., Eduardo LOEDEL: La Sociedad Abierta y sus
enemigos. Barcelona, Paidos, 1982, 2ªed., pp.23-267.
83 .- PLATÓN.: Critón , 50d y 51c.



GARCÍA, Román.: «La Apología de Sócrates como una teoría del rumor».

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006). 32

permitido sus derechos ciudadanos. Las leyes mismas le han dejado
libertad para ir a otra ciudad si no estaba de acuerdo con ellas (84). Y por
último, las leyes mismas le permitían ir al destierro si "Sócrates" hubiese
querido. Es decir: ¿Qué significado tendría en estos momentos huir?. Es
por ello que escapar supondría no cuestionar todas las leyes y  el propio
sistema democrático, sino perder la propia imagen, es decir, no ser. Las
leyes son en definitiva lo que garantiza el p£qoj que a su vez permite el
Ãqoj. Sin ellas no sería posible formar nuestro carácter y nuestra propia
imagen. Sin las leyes no podríamos ser reconocidos como ciudadanos.

                                                                
84 .- Sócrates, según PLATÓN, Apología 28c, no había salido de Atenas, más que para las campañas
militares en servicio a la ciudad.



Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (Enero, 2006). 1

BITACORA

Bitácora se refiere a los cuadernos de navegación; aunque actualmente se utilice en la ‘red’ con el
nombre de ‘blogs’ para recoger todo tipo de noticias, textos u opiniones. Del mismo modo esta sección que
recoge las ideas generales y los fenómenos actuales, así como las morfologías y tendencias que configuran el
mundo junto con las reflexiones que al respecto nos resultan más destacadas. Así pues, ni crítica de libros, ni
crítica de filosemas o teorías, es un intento de «navegar, orientándonos por la razón, en el confuso océano
del presente y en cambios constantes..».

Qué, quién...Nosotros
Pelayo Pérez. Oviedo.

A partir de nuestro trabajo anterior,  nuestra navegación y sus avatares, recogidos en
esta “bitácora”, ha recorrido nuevas vías emparentadas con la “técnica, la velocidad, el
cibermundo y las nuevas prótesis del animal humano”. Recorridos, en algún caso, que
parecen obedecer a estímulos ajenos a nuestro primer punto de partida, pero que nos
mostrarían cómo la red  se extiende por encima de nuestras situaciones personales,
englutiéndolas y sin que ello obedezca a ningún misterioso azar, menos todavía a una
predeterminación u operación inconsciente que nos llevaría a ver en todo, venga a cuento o
no, la figura de un destino ineluctable. Nada más común, en definitiva, que seamos nosotros
mismos los atractores que centrifuguen cuantas noticias, acontecimientos, anécdotas, etc.,
nos ocurran, cribando y seleccionando para un determinado fin aquello que consideramos
oportuno para su despliegue. Valgan estas líneas introductorias para justificar los diversos
recorridos que nuestra trama ha ido entretejiendo, aunque obedeciesen los intereses de
entonces a diversas, e incluso opuestas, rutas.

Por otra parte, las conexiones nunca son azarosas, por cuanto tampoco son
opuestas, dispares, alejadas, dado que es uno y el mismo sujeto el que las lleva a cabo. Leer
determinados libros es una elección,  muchas veces una imposición, siempre un recorrido y
una conexión que entrelaza épocas, autores y temas. Pero leer y escribir son ya dos
operaciones distintas que tienen en común  la técnica de la escritura, o la escritura como
técnica, y donde  estos dos polos – leer, escribir- hacen referencia a sujetos plurales, incluso
en un mismo individuo, y a  tiempos distintos, a  épocas diferentes  y a  temáticas varias....
....   A continuación transcribimos las notas de lectura que íbamos tomando a medida que
avanzábamos en el extenso y prolijo ensayo de Bernard Stiegler, el cual requeriría de una
tratamiento exhaustivo y critico a la medida de su intento, y que nosotros solo podemos
apuntar, entre otras cosas porque aún no se han publicado en español los cinco tomos de la
obra en cuestión. Por otra parte, no ocultamos nuestras diferencias y el juicio crítico hacia
el texto, heredero según creemos de una hermenéutica de raigambre metafísica, sin que esto



Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (Enero, 2006). 2

implique un juicio de valor negativo, cosa que de ninguna manera podemos aplicar al muy
interesante autor francés.

            Nos encontramos, al ir escribiendo este comentario,  con la idea de  “flujo y su
devenir”, tan deleuziana, la cual utiliza exhaustivamente Stiegler, y no sólo en esta obra, en
conjunción con las investigaciones de Gilbert Simondon, del que tendremos que ocuparnos
en otra ocasión, y sus teorías acerca de la individuación y la transductividad, que ya
interesara también a Deleuze en su día, y naturalmente con Derrida y su deconstrucción.
Pero en Stiegler, al que accedemos parcialmente, nos parece asistir a un efecto de
“difracción”, o es lo que nos produce a nosotros mismos, por cuanto tras el idealismo que
percibimos y al que apuntamos críticamente, nos encontramos siguiendo una senda que no
puede sino definirse como materialista, probablemente debido a nuestra misma indecisión
ante el texto socavante del autor francés. La idea de flujo, tan cara a la concepción de la
conciencia que Stiegler retoma en la configuración de la misma por parte de Husserl,
alcanza su momento culminante en la nuevas formas teconológicas y en el capitalismo
triunfante que someten al deseo a una desublimación, es decir a una penuria que ya desde la
“muerte de Dios” viene anunciando la era técnica y calculadora, que Nietzsche, Marx y
Heidegger han apostrofado cada uno desde su mirada peculiar. La defensa del espacio
pacífico imprescindible para la “existencia” y no solo para la subsistencia, como es Europa,
acosada por los continentes que la circunscriben y la pueden llevar a una confrontación
interna, lleva este análisis sobre la “técnica y el tiempo” a su dimensión práctica, política,
desde la cual se propugna una urgente “ecología del espíritu”, análisis que inicia aquí, en el
tercer tomo de la obra que comentamos, pero que culminará en la publicación,  próxima
entre nosotros,  de los dos volúmenes finales con la que la culmina y que siguen en
publicaciones no menos corrosivas como estimulantes, como “Desconfianza y Descrétido”.

La problemática entre la gestell (y su autonomía ‘maquínica’, calculadora) y el
ereignis( que hace mundo) heideggerianos articulan el malestar de esta mundialización de
la técnica, que homogeneiza las diferencias locales, culturales, étnicas, etc.. abriendo un
espacio hipermoderno, acaso posthumano, rostros que Stiegler intenta recorrer, mostrar,
articular critica, filosóficamente.

Estas, y otras cuestiones de gran calado, son las que afronta en su  espléndido
trabajo el filósofo francés Bernard Stiegler,  discípulo y amigo de  Jacques Derrida, en  su
obra central, divida en cinco tomos, La Técnica y el Tiempo1,  y que en su primer volumen,
El pecado de Epimeteo, se enfrenta a la idea de la técnica en Heidegger mediante la
utilización de las categorías y análisis del célebre antropólogo Leroi-Gourhan.

La cuestión del origen, así pues la del tiempo y la historia, se articulan en este
análisis detallado del autor francés que se cimenta no sólo en  De la Grammatología2 , sino
sobre todo en la introducción, debida también a Jacques Derrida, en 1961, al El origen de
la geometría3 de Husserl. La escritura como técnica y como autoafección del escritor están

                                                                
1.- Bernard Stiegler, La tecnique et le temps, 5 tomos,  ed. Galilée 1994, 2005. Aquí nos centramos en los tres
tomos publicados hasta hoy  en español por la editorial Hiru.
2.- De la Grammatologie, J. Derrida, ed. Minuit, 1967. Hay traducción española en S.XXI, 1971.
3.- Le Origine de la Geometrie, E. Husserl , PUF, 1962.



Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (Enero, 2006). 3

en la raíz misma del análisis fenomenológico del origen que lleva a cabo Husserl y que
Derrida deconstruye magistralmente en su aludida introducción,  pues es por medio de la
técnica de la escritura fonológico-lineal que la cuestión de la geometría puede ser una y otra
vez re-activada, cosa imposible de llevar a cabo mediante otros documentos, restos,
archivos o registros prehistóricos , como pudiera ser la “escritura cuneiforme”4. Aquí, el
concepto de ortotes, como exactitud, pero también como portador del origen, utilizado por
Heidegger en su interpretación adecuacionista y metafísica de Platon, cobra mayor sentido
de la mano rectificante de Derrida y  su proposición de una  “archi-escritura”. Pero los
derroteros fenomenico-idealistas, desde la monadología de Leibniz hasta Derrida-Stiegler,
pasando por Husserl y Heidegger naturalmente, van atemperándose, rectificándose,
criticándose y ganando no sólo en precisión, y en preciosismo, sino en un efecto paradójico
de los mismos: su necesaria “materialización”. Es decir, es el materialismo filosóficamente
considerado quien aparece como la consecuencia dialéctica de estos recorridos histórico-
filológicos, tecnocientíficos y su  analítica fenomenológica más o menos ortodoxa. Dicho
de otra manera, el materialismo filosófico sería la verdad  del idealismo fenomenológico.
La cuestión de la “adecuación” como idea de la verdad que opera en la fenomenología,
como intento de superar el par epistemológico cartesiano del sujeto y del objeto, está
criticada  con contundencia, según creemos, desde la perspectiva materialista del
pluralismo construccionista; pluralismo de los sujetos y de los objetos, que afecta a las
relaciones entre los mismos y que tiene precisamente en la “técnica” su momento
operatorio esencial, puesto que los “objetos extra-somáticos” resultan imprescindibles para
establecer esa misma relación, de los sujetos entre sí, de estos con el medio, y de los
resultados normativos y metodológicos con otros espacios del saber, como son las
“instituciones” que expresan y contienen  la racionalidad misma de la conducta

La cuestión de las técnicas, su prótesis, su orto-pedia implica  la cuestión del
hombre. El qué no puede separarse del quién, en palabras de Stiegler, todo lo contrario. El
qué ( el hecho técnico) es  un a priori del quién ( el hecho humano). Aquí destacan tanto los
existenciarios de Heidegger, como los estudios minuciosos de Leroi-Gourhan sobre los
objetos  técnicos y las etnias, que tienen su polo en el cerebro-mano y la afectación
operatoria en el propio “sujeto”. Leroi-Gourhan ya en los años treinta del pasado siglo creía
ver una relación intrínseca, epigénetica, entre el silex y el cortex, de donde que la
operatoriedad técnica del homínida produciría no sólo el objeto-ahí, hacha de silex por
caso, sino el efecto-aquí ( en el cerebro) de la corticalización5. En este sentido, Stiegler nos
propone el término epifilogénesis, recogiendo así el concepto científico de la metilización
del ADN por parte de la biología molecular, que a su vez proviene de la relación del
sistema nervioso  y el medio, y el concepto técnico propio de la teoría de la evolución
biológica, filogénesis, y mediante el cual  daríamos cuenta de cómo el tiempo actuante
modifica el espacio de tal acto. Esta modificación epifilogenética sería la que produciría lo
humano. La epifilogénesis sería “una acumulación recapitulativa, dinámica y morfogenética
de la experiencia individual (epi), que designa la aparición de una nueva relación entre el
                                                                
4.- “Respecto  a   la reactivacion, condición  de enriquecimiento  de la ciencia, supone una lectura del ya-ahí
geométrico que Husserl llama ‘activa’. Semejante actividad de la  lectura es lo que engendra la  escritura de
una nueva enunciación geométrica y el progreso de la geometría hacia su devenir ideal” . Bernard Stiegler,
op.cit. tomo 2º, pag. 200.
5.- Materia y técnica, 2 tomos, Leroi Goruhan,  Albin Michel, 1945. Hay traducción española en ed. Taurus.
Veáse sobre todo, del mismo autor, Le Geste et la Parole, ed. Albin Michel, 1965.



Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (Enero, 2006). 4

organismo y su medio, que también es un nuevo estado de la materia: si el individuo  es una
materia orgánica y por tanto organizada, su relación con el medio ( con la materia en
general, orgánica e inorgánica) cuando se  trata de un quién , está mediatizado por esta
materia organizada aunque inorgánica que es el  organon, la herramienta con su papel
instructor ( su papel de instrumento), el qué. Es en este sentido que el quién inventa al qué
tanto como aquel es inventado por éste”6

Llegados aquí,  no podemos dejar de constatar las forzadas hermeneúticas de una
cierta deriva fenomenológica, y de su adecuacionismo constituyente, cuando no de su
representacionismo, para hacer compatibles “materia y forma”, mediante una conciencia
transcendental constituyente que, sin embargo, implica un apriorismo radical y permanente,
un mundo transfenoménico articulado mediante las Ideas del Espacio y del Tiempo,
respectivamente. Parece que Stiegler percibe estas dificultades que el desarrollo de la
“deconstrucción derridiana” conlleva, pues incorpora a su acerbo muchos de los recorridos
de Deleuze, entre otros cuantos provienen de su obra más incisiva al respecto, Diferencia y
repetición7, así como los conceptos de territorialización y desterritorialización tallados en
su obra posterior, especialmente  en  Mil Mesetas, pues la idea de rizoma8 permite articular
“el plano de inmanencia” y la pluralidad de “formas materiales” en el “plano de
trascendencia”, que en el materialismo filosófico adquiere una dimensión dialéctica y
constructiva mucho más potente que en esta idealización del momento constitutivo de un
Ego transcendental que no parece poder desatenderse de su fundamento idealista originario.

Así, en este sentido, consideramos que unicamente desde el Presente Vivo, al cual
hacíamos referencia en nuestro trabajo anterior,  así como al texto husserliano La Tierra no
se mueve, podemos recuperar ambas “ideas” precisamente por cuanto las vinculamos a los
fenómenos materiales implicados en ellas y que, por eso mismo, esas “ideas” vuelven  “a la
tierra” sobre la cual han sido construidas, talladas, en tanto que vinculadas a los fenómenos
mismos que, a su vez, “quedan salvados” por ellas, incorporados/ entrelazados  por la
Symploké de su propia trama. Es decir, es porque  existen técnicas, ciencias, códigos,
archivos, proceso y campos pertinentes y propios en cada caso que , a despecho de su
disociación “formal”,  se mantiene una vinculación material que podemos re-construir, así
pues de-construir, dialécticamente el proceso mismo, el cual nos da como resultante, al
progresar por entre los fenómenos categorializados, formalizados, las síntesis de los
mismos, que nos aboca a una materialidad distinta, terciogenérica, “ideal” por intemporal.
Entonces, como perteneciente al tercer género de materialidad, por hablar de acuerdo con el
materialismo filosófico, el Presente Viviente, la Historia o La Tierra, se nos presentan como
ideas sintéticas, como resultancias esenciales del proceso dialéctico material que contiene a
los dos géneros de materialidades  implicadas en el análisis-regressus: el primogenérico y el
segundo genérico, al cual pertenecen fenómenos como la conciencia, la psicología, el
habla... En el primer genero de materialidad, por último, encontramos tanto “el silex”
material como el cerebro neurofisiológicamente considerado, así como los organismos, las
especies vivientes, pero también las rocas, las nubes, el sistema solar...

                                                                
6.-  La Técnica y el Tiempo, tomo I, El pecado de Epimeteo, pags. 263-264 .
7.-  G. Deleuze, Difference et repetition, PUF, edición  año 2000.
8.-  cfr.  Rizoma y Mil Mesetas pueden encontrarse  edit.  Pre-textos, Valencia.



Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (Enero, 2006). 5

Si la vuelta hasta el Presenta Viviente nos plantea desde el idealismo serios
problemas ontognoseológicos, es porque la “materia” permanece  en la indeterminación
propia del monismo espiritualista, el cual ha ido intentando soslayar, desde la mónada de
Leibniz hasta la fenomenología del Espiritu hegeliana, los problemas corrosivos que los
avances  científicos y técnicos, sociales y políticos, tecnológicos en definitiva, ponían ante
los ojos: la biología,  la física y su  matematización, la termodinámica, la química y la
bioquímica, la teoría de la relatividad,  la antropología y la paleontología, la genómica pero
también la sociología, la economía política, y con todo ello, la hiperindustrialización, las
revoluciones sociopolíticas,  y las nuevas morfologías de ese nuevo estadio que Stiegler
denomina “industrialización de la memoria”, mediante las tecnologías de la “luz y del
falso-día”, como el teléfono y el cine, la fotografía y la Televisión,  el automóvil y  los
vuelos interplanetarios, la cibernética y la Red  etc., etc..En fin, todo cuanto parece recoger
esa supuesta convergencia de la técnica y la ciencia9, todo lo cual exige un tratamiento
interrogativo filosófico que la deconstrucción y la diferancia no pueden fundamentar,
reconstruir sin apelar a una inmanencia transcendente.

-2.-

“ (..) y finalmente la evolución del hombre, fósil viviente en relación a su situación
presente, se sirve de unas vías diferentes a las de las neuronas para prolongarse.”
Leroi-Gourhan, El Gesto y la Palabra, 1965. 10

            La posición desde la que escribimos, y desde la que leemos a su vez,  siendo
materialista implica una crítica de cuanto aquí reseñamos, pero no siendo este el lugar de
ensayar un pensamiento “contra” el idealismo  fenomenológico de los autores mentados, no
podemos sino indicar esta plataforma desde la que recorremos sus textos y destacar algunos
aspectos, eso sí, que remarquen las cuestiones centrales que justificarían nuestra crítica.
Una vez dicho esto, no es menor nuestro reconocimiento y la valía que otorgamos a
trabajos y recorridos sin los cuales el nuestro sería, además de imposible, en todo caso
paupérrimo. Las intuiciones, las soluciones, muchas veces heurísticas, los planteamientos,
etc..que movilizan los autores citados resultan no sólo imprescindibles sino de obligado
conocimiento, pues su  problemática compromete a la nuestra  y somete a una tensión
ineludible las suposiciones e hipótesis que sostenemos, pero que, en definitiva, no hacen
sino extender, enriquecer y fortalecer a esta filosofía que tiene ahí su  “contrario necesario”,
el polo de exigencia mediante el cual tanto una como otra  avanzan.

Así, como índices constatativos de este idealismo destacaríamos la utilización
estructural, y estructurante, de los términos ya-ahí, el qué o el quién, así como esa
utilización de la “exteriorización” de los órganos corpóreos, por más que se critique  el
denostado par “interior-exterior” que, es cierto, Stiegler somete a caución, pero que
recupera mediante el uso abstracto de la proteticidad, por no hablar del uso fundamental de
                                                                
9.-  Cfr. Véase al respecto el artículo en esta misma revista de Maria José Miranda, La idea de convergencia
tecnocientífica...  Eikasía, nº 1. No menos interesante, y como ampliación de estos presupuestos del presente
tecnológico, es necesaria una lectura atenta del muy importante texto de Pablo Huelga Melcon, ¡ Que inventen
ellos! Cuestiones sobre materialismo y relativismo,  Editorial El Viejo Topo, 2003.
10 .- En Leroi-Gurhan, Le Geste et la Parole, Albin Michel, 1965, pag. 75.



Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (Enero, 2006). 6

la diferancia y del diferimiento, así como de la diseminación, tan caros y esenciales para los
desarrollos de la deconstrucción derridiana.  En fin, los objetos, los cuerpos, las distancias,
las “discontinuidades” y cortes que marcan, quedan subsumidos en una relación
temporalizadora del espacio y no  parecen ya tener densidad, realidad realmente existente y
eso que el cuerpo-aquí, como lugar  o la tierra-aquí, por volver a los análisis husserliano-
derridianos explicitados en El Origen de la Geometría, debieran destacar el fenómeno del
cuerpo precisamente como primordial:  es en este punto sobretodo donde anclaríamos la
deriva idealizante de los análisis deconstructivos y los problemas metafísicos derivados de
la propia fenomenología, incluida la heideggeriana. Pese a su rigor y a su riqueza,
insistimos, al leer detenidamente estos textos aludidos siempre tenemos la sensación de
estar sobrevolando los fenómenos materiales mismos y de quedar presos del movimiento
del ‘discurso’, del formalismo abstractivo de las palabras. La clave, a nuestro entender, y
que se explicita en el  tratamiento del escurridizo tratamiento de un Nosotros, que no puede
enmascarar la problemática relación con el “imposible” articulado de la intersubjetividad
husserliana, radica precisamente en la dispar utilización de los términos disociación, en
nuestro caso, y desvinculación en el del Stiegler o el propio Derrida sin ir más lejos. Pues
entonces esta desvinculación solo se puede mantener mediante un discurso que se eleva él
mismo a la categoría logos  totalizante, de  forma prevalente, donde el Sujeto se manifiesta
en su mismo discurrir. Porque es desde la Lengua que puedo regresar a sus momentos e
instancias genéticas, hasta el hablante mismo y sus relaciones dialógicas, meros soportes
carnales de la misma. El “yo” y el “tú”, mediante el “qué técnico” se convierten en el
“nosotros” cuya historicidad recogerían los documentos de todo tipo, desde  “el silex al
PC”...y tras cuyas operaciones, los sujetos materiales,  los egos y los alter egos, así como
sus relaciones de parentesco, sociales, etcétera, quedan difuminadas, desprendidas,
despojadas de su misma materialidad,  trans-formándose en partes formales de una
(archi)subjetividad  que en ese  imposible Nosotros parece alcanzar su objetividad...

Bernard Stiegler, desde el presente tecnológicamente determinado, regresa hasta  la
piedra, la madera, el silex tallado y otros materiales convertidos en “herramientas”, que se
convierten en el “interfaz” de la materia viva, el hombre y su medio: la materia inorgánica
y la orgánica se relacionan mediante estos objetos no orgánicos pero organizados. Aquí, un
concepto que utilizara profusamente Leroi-Gourhan, “la autonomía del hecho técnico”,
cobra entidad estructurante al ser reutilizado por Stiegler  en su mismo sentido de evolución
de la técnica y que, por ello,  en tanto que exteriorización de la organización de lo viviente
en la materia inerte organizada, ejercitaría  así una supuesta dialéctica entre el hombre y el
medio ambiente, proceso evolutivo tanto de la materia viva como de la materia organizada,
en tanto que la primera herramienta es también el primer objeto para un sujeto. La mezcla
de categorías, el emergentismo latente propio de un modelo monista y epistemológico que,
al contrario de lo que parece, no es dialéctico o no lo es materialmente, lleva a todo lo largo
de esta extensa como rica investigación a verdaderos encajes de bolillos, de donde que el
concepto ya mentado de epifilogenesis no sea sino uno de los más notorios, precisamente
por su carácter central, esencial en el discurso steigleriano y que a su vez nos sirve como
prueba de cuanto venimos diciendo: epigenética y filogénesis, al unirse, pretenden capturar
los fenómenos dispares, que pertenecen a categorías diferentes, como los de la técnica, la
evolución biológica, la biología molecular, la temporalidad y la historia, etc.. por cuanto
aúna bajo su rúbrica un movimiento único que va “del  qué al quién y del quien al qué” sin



Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (Enero, 2006). 7

solución de continuidad y sin que el movimiento dialéctico necesario e implicado realmente
aparezca  por ninguna parte.

            La oposición “naturaleza/espíritu” parece sobrevolar todo el discurso steigleriano, y
cuyo movimiento alcanza sus crisis determinantes al entrar en el siglo XIX con la
movilización industrial del Mundo, que somete a las formas del saber y de la memoria a
una transformación que tiene, en la “luz y en el presente real” que las nuevas tecnologías
aportan, una plataforma que reduce al “quién” al dominio descontextualizante del “qué”,
sometiendo al sujeto de la “finitud retencional”, el hombre, a una mera instrumentalidad de
la “industrialización de la memoria” y sus morfologías autónomas: cibernética, soportes
numérico, analógicos y biológicos aunados, telepresencias y realidad virtual, falso-día de la
velocidad-luz, telemática y mundo-red, etc...mostrarían la culminación ( hasta hoy) de ese
proceso evolutivo que la externalición de la materia organizada viviente ha implementado
en los objetos técnicos: el recorrido desde el cuerpo humano, desde la mano que coge la
piedra y la talla,  alcanza su ápice en una realidad que podemos visualizar en la película
Minority report de Spielberg, por ejemplo, donde las ficciones de M. Minsky parecen
“cobrar cuerpo”,   a través de la multitud de periféricos, de multiagentes que interactúan en
el Mundo, así como en las biotecnologías que actúan sobre la materia biológica y
germinativa...

El arco que va desde la prehistoria al presente no parece ofrecer ni fisuras ni
diversidades que no puedan reducirse al “logocentrismo” inspirador; parece como si la
“mente del Emperador” fuese realmente única y evolutiva, en el sentido primitivo y literal
del término: siendo así que todos los cambios, todas las formas, toda la historia no sería
sino el desenvolvimiento de esa mente que inscribe “sobre un papiro ideal” los
pensamientos, las inscripciones, los cálculos y fórmulas infinitas. El ya-ahí no sería,
entonces, sino ese pasado, ese origen siempre preterido y que la memorias finitas se
encuentran y en su operatoriedad des-cubren, des-envuelven como futuro, es decir, como
advenimiento. Es este carácter retencional y finito el que ampara el concepto derridiano, tan
importante aquí, de la diferancia y del diferimiento, como condición de la diseminación de
las culturas y de las hablas. Parece que asistiéramos a una reconstrucción del Génesis:
creced y multiplicaros, pues no deja de ser notoria la filiación hebrea de los más potentes
fenomenólogos sobre los que Bernard Stiegler asienta su análisis, el cual sustentado en la
antropología filosófica del Ser y Tiempo de Heidegger, a la cual  somete a  crítica,
retomando la conciencia interna del tiempo de Husserl o el concepto de intencionalidad
que, bajo su prisma adquieren sin embargo, como el mismo autor reconoce, su condición
aporética más remarcada.

                 Y es que, pese a todo, Stiegler  trata una cuestión que es fundamental en el
materialismo filosófico y que vertebra todo su trabajo de investigación: la cuestión de la
técnica precisamente. Cuestión no menor, accidental, y que implica a las ciencias mismas,
así como a la relación entre los sujetos y el conocimiento y sin la cual, entre otras, el
dualismo o las aporías del positivismo reaparecerían una y otra vez. En el caso del
materialismo filosófico, las técnicas no son meras “formas” de transformación de las cosas
en objetos útiles, en herramientas: las técnicas implican al grupo, comprometen al espacio
antropológico en sí mismo, y producen en la circularidad del mismo, “normas, reglas,
ceremonias e instituciones”. Una red que abre la unidimensionalidad  que Stiegler nos



Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (Enero, 2006). 8

muestra, a nuestro entender. Hay una roturación del “campo antropológico” a partir de la
pluralidad realmente existente de elementos intervinientes: animales, cosas, grupos
homínidas. No hay un ya-ahí apriórico, desvinculado de los cuerpos, de sus relaciones y
operaciones, sino que son estas precisamente las que hay que destacar, relacionar con
aquellos, por cuanto es por su proceso, por sus resultados que el “campo antropológico”
llega a ser tal y desde el cual podríamos recuperar  ese “quién” en cuanto “producido” más
bien por su inserción en este “campo” que por el uso de las herramientas. Pues el campo
antropológico mienta a los muchos, a los individuos, a las relaciones sexuales, alimenticias,
procreacionales, de supervivencia, etc..frente al medio, los animales y otros grupos,
manteniéndonos así vinculados a los diversos espacios fenoménicos, mientras que el
“quién” o “el qué” se extraen, se disocian, y borran en definitiva la propia realidad
mundana que se intenta analizar, cosa que se agudiza cuando alcanzamos el presente
tecnológicamente configurado, determinado.

En este sentido, es muy notoria la analítica de la ciudad y de la ciudadanía que,
atinadamente, destaca Stiegler, pero que se difumina y se muestra ambigua al ser triturada
por el aparato protético izado por el autor. La política, de esta suerte, y pese a las
referencias atinadas a la economía, se vacía de contenidos y de actores, por medio de esta
misma pujanza performativa del tiempo-luz y del falso-día que instauran las tecnologías
actuales, términos estos debidos a Paul Virilio que analiza en su obra Vitesse et politique11

el “vaciamiento” parlamentario y la representatividad de los políticos como consecuencia
de la determinación mediática y de la “globalización” desterritorializante, etc...Pero queda
sin analizar  el  cómo y su instancia socioeconómica, los vínculos que el materialismo
histórico ha mostrado como “axiomas del propio proceso de producción” y de las formas
sociopolíticas e ideológicas correlativas al mismo, de tal suerte que lo que habría que
destacar no es el triunfo de unas tecnologías que deshumanizarían al quién, sino cómo una
forma sociopolítica e ideológica, el capitalismo triunfante, determina al quién y también al
cómo mediante el cual domina al Mundo. Siendo así que  “capitalismo” es una idea
económico política, una morfología disociable pero no desvinculable de la propia dialéctica
material del Mundo.

Pues estas cuestiones atañen a las ideas tan actualizadas por Fukuyama, entre otros,
del “fin de la historia” y del “fin del hombre”, desposeyendo a Hegel de su epocalidad
misma y q ue en Stiegler cobran una dimensión crítica mucho más pertinente, no sólo
por el rigor de sus planteamientos filosóficos, por su misma formación técnica – B. Stiegler
es informático de formación además de filósofo-, sino también por su compromiso social
que le obliga a una rectificación constante de los excesos idealistas de su discurso,
uniéndose así a otros autores contemporáneos que, aún opuestos a sus planteamientos,
como Peter Sloterdijk, los vivifican, como pueda ser el caso entre nosotros de quien mejor
ha tratado en varios ocasiones esta temática, Felix Duque.

Stiegler logra un entrecruzamiento de los diversos campos categoriales que  el
devenir histórico ha ido trazando y la fluidez de su discurso es una virtud propia de quien
ha trabajado intensamente la problematicidad planteada, que no es otra que la relación entre
la “técnica” y “el tiempo”, así pues, la propia de la condicion humana, de su finitud a través
                                                                
11.-  Vitesse et Polítique, P. virilio, ed. Galilée 1975.



Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (Enero, 2006). 9

de una tanatología que estas articulaciones promueven. En este apartado, que recoge los
hilos principales del segundo tomo de la obra de Stiegler, La desorientación, son de
destacar los análisis de la fotografía, como tecnología del ya-ahí que, de la mano de la obra
de Roland Barthes, La Cámara Lúcida12, trata el paso de la orto-grafía originaria, la
escritura, hasta  los soportes donde “la luz” inhiere y trastoca el proceso evolutivo que
parece alcanzar con su novedad digital los límites antropológicos hasta ahora conocidos.

En las últimas páginas de este tomo segundo de la obra de Stiegler que comentamos,
el autor retoma de nuevo  el problema que desde el inicio articula su texto: el de la
“conciencia íntima del tiempo”, “los objetos temporales”, “la intencionalidad” y  “la
memoria” que en Husserl parecen haber generado una aporética que, después de los
intentos heideggerianos, es retomada por Derrida y Ricoeur, los cuales apuntalan los
presupuestos de los cuales parte Stiegler. Así, el mito de los titanes gemelos, Epitemeteo el
olvidadizo y Prometeo, el previsor, cobra ahora un sentido pleno cuando la finura de
análisis del autor francés se enfrenta a las páginas extremadamente arduas de Husserl, ya
sea en sus Investigaciones Logicas, ya en las que constituyen precisamente el volumen
titulado La conciencia íntima del Tiempo, para abocar al filósofo alemán a sus
planteamientos últimos, La Crisis de las ciencias europeas y la fenomenología
transcendental13  y  El Origen de la geometría  precisamente.  Será en las primeras páginas
del tomo tercero de la obra de Stiegler donde encontraremos un resumen de los análisis
enfrentan a Stiegler a la supuesta “debilidad” de  las oposiciones y aporías husserlianas: “
Husserl es quien ha pensado el objeto temporal. Sin embargo, es delicado criticar a Bergson
y Deleuze en nombre de Husserl: él mismo descuida en sus análisis la cuestión del registro.
Hay que decir incluso que la excluye. He tratado de demostrar que con ello comete un
grave error, lo que me ha llevado  a formar la hipótesis de una estructura esencialmente
cinemato-gráfica de la conciencia en general, como si ésta hubiera  “siempre hecho cine
sin saberlo”, para ello nos recuerda Stiegler lo  esencial  de lo que estableció en el último
capítulo de La Desorientación, “Objeto temporal  y finitud retencional”14, citaremos en
extenso un resumen del mismo:

 “Husserl encuentra este objeto (temporal) en 1905: es la melodía. Una melodía es
un objeto temporal en el sentido de que sólo se constituye en su duración. El fenómeno de
este objeto temporal es un transcurso. Un vaso, incluso un vaso de agua azucarada, es sin
duda un objeto temporal en el sentido de que está en el tiempo y por esta razón se encuentra
sometido a las leyes de la física universal y de la entropía: es temporal porque no es eterno.
Esto es cierto de todo objeto real. Pero el objeto propiamente temporal no está simplemente
en el tiempo: se constituye temporalmente, se trama al hilo del tiempo – como lo que
aparece pasando, como lo que pasa, como lo que se manifiesta desapareciendo, como flujo
que se desvanece a medida que se produce. Y es el objeto apropiado para dar cuenta del
tejido temporal del flujo de la propia conciencia porque el flujo del objeto  temporal
coincide absolutamente con el flujo de la conciencia del que es objeto”.

                                                                
12.- Roland Barthes, La Cámara Lúcida, ed. Paidos, 1990.
13.- E. Husserl, La Crisis ..., publicada entre nosotros por la editorial Crítica, 1991. Traducción de J. Muñoz.
14.- Bernard Stiegler, Tiempo y Técnica, tomo III: El tiempo del Cine y la cuestión del malestar, pág.16.



Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (Enero, 2006). 10

La cuestión que ahora retomará nuestro autor en este tomo III es la planteada en el
análisis de la memoria, y la oposición entre recuerdo primario y secundario en Husserl, es
decir, entre percepción e imaginación. Stiegler a planteado, con Derrida y Ricoeur, el
problema del dónde de los  eidos,  puesto que no podemos situarlos ni el sujeto percipiente
ni en el objeto percibido, creándose además un hiato, o porque se crea un hiato, entre el
flujo constituyente de los recuerdos primarios y de los recuerdos secundarios ( conciencia
de imagen dirá posteriormente Husserl ). Es este hiato el que modula la epimeteia  y la
solución protética, el ortotes que soporta así la posibilidad tecno-lógica, según Stiegler, que
dará paso a lo que, desde esta problemática, Stiegler llamará recuerdo terciario, el cual
“rellenaría” el hiato en la percepción actual de los objetos con datos inactuales.

Los huecos, los enfrentamientos, las oposiciones y aporías parecen así ir
cubriéndose en cada análisis y rectificación del corpus fenomenológico de partida. Desde
nuestra lectura materialista, llegados a este punto no podemos sino remitir a la ponencia
presentada en septiembre del año 2001 por Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina, a propósito
precisamente de esta temática concebida bajo la rúbrica del cuerpo interno y del cuerpo
externo, así como  un tratamiento muy preciso y precioso sobre las síntesis activa y pasiva
que Stiegler recorre aquí15 en  su intento de superar los problemas que la “conciencia íntima
del tiempo” le genera.

         Habrá que esperar al desarrollo del tercer volumen ( teniendo que en cuenta que
Stiegler  ha escrito , al menos, otros dos  volúmenes posteriores que se publicarán en breve
entre nosotros) para confirmar nuestro diagnostico y completar el  esquema  que sigue a la
letra nuestro autor a partir de las enseñanzas de Derrida y su deconstruccionismo

-3-

Así pues, y ya desde las primeras páginas, el regreso a Kant nos da la clave de la
obra y confirma, como decíamos, el carácter idealista por epistemológico que el recorrido
crítico de Stiegler despliega, sin que ello merme su potencial crítico ni la riqueza sugerente
de los análisis e ideas que pone ante nosotros.

En este sentido, si el primer volumen ejerce un regreso al “momento de la
epimeteia” y a la solución protética que proporciona la tehné. Es decir, si desde el presente
tecnológico de la industrialización de la memoria y de su soporte terciario, Stiegler regresa
mediante las investigaciones “empírico-positivas” de un Leroi-Gourhan o de Jean Bottero
acerca de la escritura cuneiforme, o del análisis de la fotografía por parte de Barthes, entre
otros, destacando ahí su concepto de  epifilogenésis y el recorrido por la antropología
existencial de Heidegger y su pregunta por la técnica precisamente, como ya hemos dicho,
y será en el segundo volumen cuando ejercite la reducción-deconstrucción crítica de las
investigaciones lógicas de Husserl y de sus análisis sobre la ‘conciencia íntima del tiempo’
y la percepción interna y externa, así como de las síntesis pasivas, etc..que fundamentan,

                                                                
15.- Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina, cfr.  El Cuerpo y la materia, ponencia  presentada por el autor en el
congreso sobre la filosofía de Gustavo Bueno celebrado en Murcia en el año 2003, bajo el título de Filosofía y
Cuerpo, cuyas actas se publicaron en  Ed. Libertarias, 2004.



Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (Enero, 2006). 11

según el autor, su hipótesis acerca del recuerdo terciario y su vinculación con la tecnología
actual, de donde que este tercer volumen encare  los fenómenos del cine y de la televisión
como paso previo para acercarse a lo que llamará el sistema mnemotécnico mundia16l y sus
consecuencias desorientadoras y pesimistas.

El “esquema deconstructivo”  se nos presenta nítido a medida que avanzamos en tan
prolija como minuciosa obra. Si nuestra lectura no comparte los presupuestos idealista del
autor, ello no empece  para que reconozcamos su potencia crítica y, sobre manera, la
recuperación filosófica de ese campo imprescindible de la “técnica” y de sus desarrollos y
vinculaciones con el proceso mismo de la conciencia y de sus relaciones antropológicas,
sociales y (económico) políticas, es decir con la Idea misma de Mundo que la determina.
Añadiríamos que son  obras como las que comentamos las ponen a prueba al propio
materialismo filosófico, por ser las que pueden enfrentarse con él en una relación dialéctica
imprescindible para el desarrollo del pensamiento crítico, de la filosofía. De esta suerte, el
regreso a Kant, tras el paso por Husserl y los existenciarios de Heidegger, es de obligado
recorrido para las intenciones del autor, o sea, para sustentar y desplegar su hipótesis sobre
la hipomnesia o recuerdo terciario. Pues las páginas sobre el recuerdo primario y el
recuerdo secundario ( percepción e imaginación), así  como sobre la finitud retencional,  y
la inadecuación originaria de cada “yo existente”, demostrarían la aporética del flujo de la
conciencia en sí mismo y el vacío de tal flujo y los objeto exteriores, de donde la dificultad
del  dónde de los eidé y del cómo de su vinculación con esa misma conciencia finita que en
su constitución en “comunidad” constituirá a su vez el Nosotros, etc...problemática que
lleva a nuestro autor a enfrentarse a la conciencia de raigambre kantiana.

Y es que, al abordar el tomo tercero de su obra, Stiegler tras el paso por las
herramientas, el silex, la escritura y otros “documentos y soportes” nos pone ante las
nuevas tecnologías dominantes desde el siglo XIX y que alcanzan en el cibermundo su
“velocidad envejecedora” parafraseando el título del artículo de Paul Virilio que dio pie a
nuestro anterior comentario en Bitácora 1. En este sentido, las primeras cincuenta páginas
de este volumen las dedicará al cine, a las técnicas de montaje, de producción y proyección
que le permiten concluir que, tras haber demostrado el descuido por parte de Husserl de la
cuestión del registro y que con ello comete un grave error, eso es lo que “me lleva a
formar la hipótesis de una estructura esencialmente cinemato-gráfica de la conciencia en
general(..) como si esta hubiera siempre hecho cine sin saberlo(..) –lo que explicaría la
fuerza singular de la persuasión cinematográfica”17

Aquí, en  este tercer tomo, el “malestar en la cultura” aparece ya desnudo en su
relación con el tiempo y las tecnologías de la información, de  tratamiento de datos e
imágenes, de la vertiginosidad de lo instantáneo que ya aparecía con la fotografía,
captadora  de la pose que encontrará en el cine el soporte mnemotécnico, escenificado, del
flujo, alcanzando así ese momento de desorientación y malestar que, anticipado por la
crítica  “ingenua”(sic) de Horckheimer y Adorno  a la “industrialización de la cultura”,
planteaban empero un problema que Stiegler llevará hasta sus últimas consecuencias: el
hecho de que la tecnología actual, como una reinversión del concepto de tecnociencia

                                                                
16.-  Cfr. B. Stiegler, op.cit. pags. 219 yss.
17.-  Cfr. B.Stiegler, op.cit. t.III, pag.16.



Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (Enero, 2006). 12

“moderno” haya hecho propio el “sistema de lo imaginario” que residía hasta ahora en la
conciencia, de donde su crítica a Kant, Husserl y Heidegger respectivamente, por cuanto
desde esta perspectiva las relaciones entre “el yo” y el “nosotros” parecen trastocarse,
someterse a un nuevo régimen de calendariedad y cardinalidad por mor de esta
instantaneidad tecnológica que hace coincidir  sincrónicamente a las conciencias y a su
flujo exteriorizado, simbolizado, digitalizado, y “reificado” por los soportes mnemotécnicos
que configuran lo que llamamos globalización, pero que desde nuestra posición no
podemos considerar sino como una mirada metafísica de las morfologías producidas por el
dominio planetario del  capitalismo triunfante y su “mercado pletórico”, pues solamente
desde las condiciones sociopolíticas y económicas, así pues  tecnoindustriales, podremos
enmarcar esa relación del yo y el nosotros que deviene en un no menos metafísico
“productor-consumidor”, sin que por lo demás neguemos que ni al uno ni al otro, pero no
en tanto forma derivada de un “yo-nosotros” que no acaba de tomar cuerpo, pese a las
referencias a la biología, a la mano, a las herramientas, a  Leroi-Gourhan o a alguien tan
caro a Deleuze, como Gilbert Simondon, el cual proponía precisamente una nueva
consideración de los fenómenos técnicos, como sometidos a una “evolución y una génesis”
similar a la evolución biológica.

-Y final.-

Hay un aspecto que hemos dejado para el final de esta navegación por la obra de
Stiegler: se trata de su “ecología del espíritu”, de la dimensión política de su estudio no
exenta de nihilismo, tan caro al postmodernismo del cual parte y  del que pretende dar
cuenta, sobrepasándolo críticamente, con el término “hipermodernidad”. Nietzsche y
Lyotard se dan la mano en este recorrido donde el sistema educativo, la
descontextualización  del sujeto y la pérdida de “soportes a la mano” se entrecruzan con las
nuevas morfologías que  las operaciones tecnológicas de la velocidad y la luz parecen
agotar, alcanzando así el final  del devenir de una modernidad deshauciada por sus mismos
logros, por el desbordamiento de sus límites que, precisamente por su contextura digital
industrializada, eleva el “artefacto tecnológico” a la categoría operatoria de la llamada
globalización, la cual parece más bien una metáfora que una realidad definida, clara y
distinta, que sin embargo se sustenta sobre todos estos fenómenos positivos que parecen
converger  en un mismo dominio, lo que Gustavo Bueno califica como “mercado
pletórico”. 18

El título del segundo tomo de la obra de Stiegler, La desorientación, y las
referencias nítidas en el tercero al famoso y pesimista texto de Freud, El malestar en la
cultura, al cual dedicará un análisis en los siguientes tomos finales de su ensayo, nos
muestran sobradamente la posición “nihilista” del autor francés, al menos su propio
malestar ante la cultura globalizada y triunfante de un capitalismo tecnológicamente
implantado, sin proletariado, sin clases, sin sujeto histórico...Es necesario, sin duda, esperar

                                                                
18.-  Veáse al respecto su interesante contribución a esta actualidad llamada “globalización”   en  Gustavo
Bueno:   “ El mito dela izquierda” , Ediciones B,  Barcelona 2003, como  en “La vuelta a la caverna.
Terrorismo, Guerra y Globalización”, Ediciones B, Barcelona,2 004, donde más allá del componente
polemista e ideológico de ambos textos, se desarrollan conceptos e ideas fértiles y notables al respecto.



Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (Enero, 2006). 13

a que se publican las conclusiones de una obra que, no obstante y con todo, no podemos
sino recomendar y celebrar, aunque solo sea como reconocimiento a un esfuerzo más que
notable y  fructífero que, sin ninguna duda, contribuirá a esclarecer las coordenadas de
navegación por las rutas actuales del Mundo.

Envejecido por su propia velocidad, como nos recordaba Virilio,  el Mundo tiende a
su “desaparición”, por cuanto  según las teoría de Leroi-Gourhan, la evolución técnica  gira
alrededor de un progreso  “hacia una abstracción cada vez mayor19 que desde hace
seiscientos años no ha cesado de organizarse alrededor del concepto de desaparición: de la
puesta en obra inexorable de una desposesión del Mundo, de la sustancia del mundo
viviente”.

Mucho más cauto, y mucho más crítico, Stiegler sin embargo analiza estas
posibilidad del dominio tecnocientífico actual y de “lo posible”, de la actuación sobre el
individuo y las morfologías biológicas, de la autonomía tecnológica, del horizonte desvaído
y oscuro en el que parece ser nos encontramos, sobre todo para quienes verían ahí
confirmada la “muerte del Hombre”.

Dejemos, pues, las espadas en lo alto, entre la Gestell dominante y autonomizada,
capaz de succionar el espacio que hace mundo, Ereignis, y de abocar al hombre a una
posición inhumana, mera multitud esclavizada, alimento un tanto mítico, a la manera en
que la ya célebre Matrix  dejaba a la humanidad a expensas de sus propios productos
tecnológicos y de los éxitos de sus nuevos titanes. Desde el materialismo filosófico, aún en
su escepticismo, el vínculo ‘carnal’ entre los hombre y el sus objetos técnicos, las
relaciones implicadas en sus operaciones, permiten pensar en nuevas morfologías
mundanas,  sociopolíticas, histórico-antropológicas que no cierran ni consumen, clausuran
o vacían la Historia precisamente, sino que la contemplan sometida a su misma dialéctica, a
la apertura a nuevas formas, haciendo bueno el célebre aserto: “ hay nuevos (otros)
mundos, pero están en éste.”20

                                                                
19.-  P. Virilio, Lo que viene, pagina 19, Ed. Galilée 2002. traducción al español de Miguel Lancho, Arena
libros, 2005.

20.- No podemos aquí sino recomendar un artículo luminoso de uno de los fenomenólogos, y físico de
formación además de filósofo, más importantes en la actualidad. Se trata de Marc Richir, cuyo artículo
“Science et Monde de la Vie, la question de l’ “ethique” et de la science”, aparecido en Future Anterieur en
1990, se puede consultar en internet en http: // multitudes.samizdat.net. nos parece imprescindible para
enfocar esta problemática.  Asimismo, y también en internet, de B. Stiegler, es muy fructífero su artículo:
“L’esthetique comme arme”, en Alliage homepage, acueil du nº 53-54, en www.trinunes.com.



Crítica de libros

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006) 1

De la virtud cristiana no salen los mundos posibles.

BOFF, Leonardo.: Virtudes Para um Outro Mundo Possível - Vol. 1. Petropólis,
Vozes, 2005, 199pp.

Primera obra de una trilogía que pretende abordar las
cuestiones éticas de las virtudes dentro de una sociedad
globalizada. Aunque, como suele pasar dentro de la conciencia
desventurada y como es tradición desde la fundación de la
Filosofía política, se parte de unas virtudes pretendidamente
existentes como la hospitalidad, la convivencia, el respeto, la
tolerancia o la paz, que se suponen desplazadas por el mundo
globalizado por el conflicto entre naciones, el petróleo, el dinero.
Estas virtudes, que han sido abandonadas son necesarias para
garantizar un rostro humano a la globalización.

Boff parte de obviedades, tales como que la globalización esta generando un
aumento de la pobreza y una mayor diferencia entre ricos y pobres (curiosamente la
predicción de Marx), pero seguidamente pasa a sostener en mitos sus análisis, “povo
veja só a si mesmo e se auto-afirme contra os outros, perdendo a consciencia de que
formamos uma única grande família, a família humana, junto com a comunidade de
vida, da qual somos um membro e um elo”, por ello Boff propone en un mundo
globalizado, repleto de guerras y de egocentrismo, que una de las soluciones para
humanidad están en la hospitalidad, y la que la paz debe partir de cada uno.



Crítica de libros

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006) 2

Su crimen y otros relatos selectos.
Marcelino Javier Suárez Ardura. Laviana

LAURIÑO, F. J.: Su crimen y otros relatos selectos. Erroteta. 2005. 116 págs.

Se analiza esta colección de relatos partiendo del supuesto de la existencia de
una intersección básica entre la literatura en cuanto campo artístico determinado y la
filosofía. La unidad temática, el vivo realismo y la homogeneidad antropológica
permiten hablar de una obra construida a partir de “fragmentos de novela”

Cuando el filósofo Gustavo Bueno analizó
públicamente El mito de la caverna delante de su mismo
autor en Oviedo y ante un auditorio atento y numeroso, el
escritor portugués exclamó entre sorprendido e irónico
que nunca hubiera supuesto que una novela suya pudiera
dar para tanto, sobre todo porque él jamás había
pretendido decir lo que, allí, de su obra se comentaba. Y
esta actitud del venerable escritor afincado en las
afortunadas islas del Atlántico, lejos de mostrar su sutil
menosprecio, evidenciaba precisamente que los fines
operis no tiene por qué coincidir con los fines operantis y
que la obra se concatena con otras obras anteriores y
posteriores, sean del mismo autor o no, constituyendo la
sustancia misma de la sustantividad artística. No es
posible si no comprender nada; acaso anécdotas personales como las que envuelven la
escritura de ese columnista de La Nueva España que porfía por imitar a Borges.

Quiérese decir que la crítica artística ha de contar con la obra, pero que la obra,
aunque cuente con la crítica en su factura, siempre se verá sobrepujada, por la fuerza de
ideas que la desbordan en tanto que atraviesan la porosidad de la misma con
independencia del autor, y como consecuencia de sus propias lecturas, es decir, de sus
filias y de sus fobias filosóficas y literarias. De otra manera: la obra de arte, en cuanto
sustantividad independiente del fuego real de la vida es el resultado, de alguna forma, de
otras obras anteriores (propias o ajenas) y deja –visto desde el presente- un espacio en
blanco que está siendo o será reorganizado por otras obras. Y la crítica artística, aunque
nunca se lo represente, como efectivamente le ocurría al autor de Ensayo sobre la
ceguera, sin duda en todo momento lo estará ejerciendo. Y si la crítica no tiene por qué
representarse su ejercicio, aunque debiera, mucho menos debería exigírselo al artista.
Podría decirse aquí, parafraseando otra expresión bien conocida: escultor a tu cincel.

La obra artística (la obra literaria, la escultura, el performance),  por tanto, en
cuanto tal, es un “universo sustantivo” y en esta medida es analizada por los críticos.
Ahora bien, ¿acaso se agota el análisis de la obra de arte en la llamada crítica artística o,
en nuestro caso, crítica literaria? ¿puede haber un espacio que sin quedar reducido a la



Crítica de libros

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006) 3

crítica artística (bien histórica, sociológica, ya lingüística, iconográfica, etc.) la tenga en
cuenta y, a la vez, la desborde? La respuesta debe ser afirmativa por el hecho según el
cual la obra de arte (literaria, pictórica, fotográfica, etc.) representa y desarrolla ideas y
conceptos que no permanecen encerrados en la inmanencia de las categorías artísticas,
sino que se desarrollan y plasman en otros muchos campos del hacer humano,
incluyendo otras artes. Así, por ejemplo, las ideas de “todo” y “parte” o las ideas de
“materia” y “forma” no sólo pertenecen a la escultura o a la arquitectura o a la novela,
como cuando se habla de la primera y segunda parte del Quijote que constituirían un
todo, sino que pertenecen también al campo de las Ciencias Políticas (totalitarismo,
partidos; Estado, regiones) etc., etc. Concluimos rápidamente que la llamada crítica
artística puede verse acompañada o complementada por un tipo de reflexiones que no se
mantienen a la misma escala que la obra, pero que tampoco forman parte de la crítica
ordinaria, al menos según su autoconcepción. Pues bien, a esta crítica la denominamos
crítica filosófica, o simplemente “filosofía del arte” para evitar el pleonasmo. De
manera que, desde la filosofía del arte, lo que se le podría criticar, a su vez, a la “crítica
artística” es que no se declare y reconozca como lo que es; es decir, se le podría echar
en cara su impostura.

Ahora bien, crítica significa criterios, decisiones –también criba-; y según los
criterios así será la forma de la crítica. Por mínimos que éstos sean, toda reflexión
filosófica sobre el arte siempre ejercerá un sistema de criterios presupuestos. Y según la
trabazón y ordenación de estos, así será el sesgo de la crítica filosófica. De lo cual se
deduce que hay varias clases de crítica filosófica del arte y no sólo una, pero tampoco
infinitas. ¿Significa esto que cada crítica es válida en los límites de su criteriología, de
sus presupuestos?, dicho de otro modo: ¿significa esto que explicitados los criterios, las
reflexiones que se hagan son relativas a ellos mismos? Habría que decir sí, si pensamos
que todo criterio vale, o sea, si somos relativistas en este asunto. Pero si pensamos que
no todo vale, si pensamos que existen criterios de verdad “objetivamente objetivos” –
mas repárese en que no pensamos una u otra cosa por un acto libérrimo de voluntad,
sino porque, ensamblados con los términos y operando con ellos, es la propia textura del
engranaje la que nos lleva a las conclusiones-; así pues, si hay criterios de verdad
entonces habrá que oponerse al relativismo.

Hay que advertir que las reservas frente al relativismo no son originarias sino
que brotan en un campo de batalla (Bordieu) de pluralidad de visiones y concepciones
que contienden entre sí intentando imponer sus criterios. Esto se ve claramente cuando
entendemos el criterio del “todo vale” como un criterio orientado no a la armonización
de todas las opiniones y criterios, por la que se suspendería la diatriba en el “agon”, sino
como un criterio más que utiliza para su propia supervivencia la forma de un
metacriterio (todo vale) por el que se homologarían todas las opiniones. Ante este
criterio, que se impone como un retrovirus suprimiendo las diferencias entre las
defensas del organismo y los cuerpos invasores, se hace necesario romper la falsa
conciencia del relativismo, el engaño de los idola fori, pero también de los idola theatri,
para decirlo con Bacon.

En este sentido, la filosofía es una racionalización orientada a organizar en un
sistema cartográfico, a una escala precisa, las cosas mismas. Si, mutatis mutandi,
aplicamos estas cuestiones al campo artístico –al teatro, al cine, a la música- hemos de



Crítica de libros

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006) 4

entender que una reflexión filosófica ha de tener en cuenta la misma obra de arte y, a la
vez, si fuera el caso, el conjunto de reflexiones –estéticas, poéticas, críticas- que sobre la
obra de arte se han hecho, incluyendo como una más la del propio autor: ésta es su
“función catártica” (Bueno). La crítica filosófica, entonces, habría de organizar una
racionalización explicativa de la integridad de la obra en cuestión. Mas no de manera
libérrima porque en este caso no pasaría de ser un obra más al lado de otra –en esto se
amparan las teorías de la intertextualidad y del deconstruccionismo-. Los criterios de la
catarsis filosófica sin duda han de ser externos, o sea, etic, pero habrán de contar con los
contenidos internos, o sea, emic, de la obra misma. La objetividad de la racionalidad
filosófica estriba en su capacidad, en su potencia para organizar los contenidos de la
obra y dar cuenta de ellos. Y en ese contexto dar cuenta también de las reflexiones que
otros críticos han hecho. De alguna manera, como la teoría celular ha dado cuenta de la
teoría fibrilar renacentista y de la composición celular del organismo mismo. Estos son
los retos que se han de cumplir, el trámite obligatorio por el que se descarta el
relativismo.

En lo que sigue me atendré a estos criterios materialistas y filosóficos en el
acercamiento a la obra de Francisco José Lauriño, Su crimen y otros relatos selectos,
atendiendo a los dos planos que se intersectan en ella: primero, el sistema de ideas que
se ejerce; segundo, la consideración de esta colección de relatos como una obra literaria,
artística. Espero que ustedes sepan disculparme.

Por de pronto, comenzaremos diciendo que Su crimen y otros relatos selectos
ejerce una concepción del Hombre, una filosofía del Hombre, es decir, una
Antropología con mayúsculas. Y esto, que probablemente sea común a muchas otras
obras literarias, se ejerce aquí de una manera determinada que intentaremos mostrar con
la mayor claridad y distinción posibles. La claridad va dirigida a desmarcarla de otras
maneras de ejercerse esta Antropología y la distinción implicará diferenciar las partes de
su estructura interna.

Los asuntos que nos representa Francisco José en estas veinte narraciones son
asuntos humanos en toda su extensión. Los sujetos que aparecen son sujetos humanos o
que, en todo caso, están asociados a los sujetos humanos: soldados medievales,
arquitectos enloquecidos, damas de compañía enamoradizas, obreros, capataces, jóvenes
autostopistas, niños, inmigrantes checos o autóctonos españoles; pero también partes de
sujetos humanos: seres sin piernas, cráneos partidos, cementerios donde hay que
suponer esqueletos o muertos. Estos sujetos humanos realizan operaciones con relación
a otros sujetos (sean humanos, animales o cosas): hablan, se besan, cierran puertas,
golpean a otros seres humanos, copulan, asesinan, matan animales, son muertos por
animales, poseen animales de compañía, cavan zanjas, conducen automóviles... Y para
realizar esta heterogeneidad de operaciones utilizan instrumentos o cosas: automóviles y
camiones, llaves, armas de fuego, armas blancas, herramientas, etc. En fin, toda esta
pluralidad de sujetos, objetos y acciones constituyen una textura entrelazada de
materiales antropológicos. Podríamos decir que toda la heterogeneidad de materiales
antropológicos forman la humanidad de la obra. Ahora bien, es una humanidad que
hemos presentado de manera indeterminada pero que en el libro aparece claramente
determinada; es una humanidad que, en todo caso, no podemos prejuzgar en atención a
la mayor objetividad de la exposición. Empero, hay una cosa que si parece clara, a



Crítica de libros

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006) 5

saber: si bien el narrador muchas veces atribuye el comportamiento de sus personajes al
instinto, a la rabia o a los celos estos sentimientos están canalizados por un conjunto de
dispositivos también antropológicos, culturales, que en modo alguno son instintivos,
pues siempre hay detrás normas sociales. Y esto se ve incluso en Eutrapelia, donde se
dirige una crítica a Ortega y Gasset,  pues, aún siendo el relato más libre, su libertad
permanece en los cauces que ha marcado La deshumanización del arte; por tanto, un
objeto cultural regido por normas (extrasomático). Así pues, creemos que no hay duda
en lo que acabamos de decir.

El material antropológico que tenemos disperso y desordenado –por supuesto, no
desde el punto de vista de los relatos, los cuales tienen su propio orden-, en esta
veintena de cuentos pide una organización o reorganización del mismo, pero externa a
la obra, porque, como ya hemos dicho, la obra tiene ya su propia organización. Si
reparamos un poco en el conjunto tan heterogéneo de materiales antropológicos,
podremos entrever que es posible su agrupación en tres grandes rúbricas que no son
totalmente independientes pero que, al menos, es posible disociarlas. Por un lado, hay
materiales que están vinculados a las relaciones que los hombres mantienen entre sí.
Así, los propios hombres y mujeres que aparecen en la narración, pero también las
relaciones laborales, los bares, las calles, los cementerios...; por ejemplo, el dedo pulgar
hacia arriba de los autostopistas remite a otros viajeros que han de interpretar, entender
y responder o no a ese mensaje. Por otro lado, hay una clase de materiales que nos
ponen no ya ante las relaciones de unos seres humanos y otros sino entre los seres
humanos y los objetos de la naturaleza; la lluvia que percute sobre el paraguas abierto es
un elemento de la naturaleza, pero el paraguas abierto, salvo que, por su diseño, sirva
para presentarnos ante otros sujetos, para estar en sociedad, nos pone en relación directa
con el meteoro de la lluvia, las herramientas son materiales que nos relacionan con la
transformación de la naturaleza, cavando zanjas, por ejemplo, incluso el metal del que
está constituido un estoque sigue siendo un elemento de la naturaleza. Hay una tercera
clase de materiales que no son ni humanos ni elementos de la naturaleza, aunque en
principio podrían tener características de ambos. Nos referimos a los animales,
ordinarios o extraordinarios, normales o monstruosos, pero también a las figuras que
pudieran tener un aura numinosa. Nos encontramos con un gato, una serpiente, una
cabeza de cucaracha –que nos recuerda al escarabajo de Kafka- un monstruo
desconocido –que resultará ser un soldado medieval-, tres cuervos; en todo caso algunos
aparecen aureolados con cualidades numinosas y actúan, acechan, acosan a los hombres
y mujeres como si estuvieran dotados de inteligencia y voluntad. En el límite los
animales nos remitirán a Dios.

Lo humano en toda su extensión, en la extensión antropológica que Francisco
José Lauriño da a su obra, resuelve su heterogeneidad en una estructura trimembre que
se acoge a la terna escolástica Naturaleza, Alma, Dios. Ahora bien, esto es así en esta
obra y en otras muchas, y, si se nos permite la comparación –y esto puede demostrarse
con ellas en la mano-, atendiendo a tal estructura, en nada se diferencia Su crimen y
otros relatos selectos de Don Quijote de la Mancha, por citar una obra no muy
conocida. La diferencia reside en cómo se organizan entre sí estas tres clases de
materiales. Si Su crimen y otros relatos selectos ejerciera una concepción antropológica
en la que se mantuviese la estructura trimembre de lo humano habría que decir que su
concepción del hombre es tridimensional. Si ejerciera una concepción que eliminase



Crítica de libros

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006) 6

alguna de estas clases, bien omitiéndolas, ya subordinándolas a otra sería una
concepción bidimensional. Pero estaríamos ante una concepción unidimensional si dos
de los tipos de relaciones hubieran desaparecido en beneficio de una tercera, fuese la
que fuese.

El relato que mejor expresa la concepción antropológica del autor, una
concepción más ejercida que representada, es a nuestro juicio el titulado La Rabia; él
mismo pudiera ser considerado como el manifiesto antropológico al que se acoge todo
el libro, con independencia de las intenciones del autor. No debería extrañarnos que esto
sea así, pues en la página 43 (El Peaje) el narrador llega a decir que las“ilusiones
humanas, con el paso del tiempo, acaban adaptándose a sí mismas hasta no parecerse en
nada a las que al inicio de la conciencia vital el ser ilusionado se había diseñado para
sí”. La Rabia, pues, despliega una concepción unidimensional en la que la Naturaleza se
diluye y lo numinoso es reabsorbido en lo social. Es una concepción en la que aparece
omnipresente la humanidad, el género humano; pero no en un sentido ingenuo porque
esta humanidad es ordenada en clases sociales. La rabia que expresa el protagonista está
canalizada por la lucha de clases. Y la comparación con la cucaracha –que nos
recordaba al escarabajo de Kafka-, si bien es un animal, se reabsorbe en la encarnación
del sistema capitalista. Sin duda se nombra a Marx, Lenin y Gramsci e incluso a
Pasolini como adalides de la revolución (“chispa”) que, en cualquier caso, es una
relación entre seres humanos. El movimiento obrero y la lucha de clases articulan las
relaciones entre los hombres y, por ello, no se puede hablar de humanidad en general.
La primera persona del plural, “Nuestro motor”, con la que se inicia el párrafo final
también remite a la circularidad humana. En el resto de los relatos se profundiza en esta
concepción antropológica unidimensional. En El ciclo del trece, los crímenes del
arquitecto loco acaban convirtiendo al supuesto monstruo (Dios) en un verdugo (Alma)
procedente del pasado que a su vez queda clausurado por una puerta de madera
(Naturaleza). Aunque están presentes las pulsaciones numinosas, demoniacas, y la
Naturaleza aparece controlada por la puerta de madera, el elemento dominante es el
guerrero medieval sujetando la puerta, lo cual ya se nos ofrece como símbolo de todo el
relato al principio del mismo. Incluso la misma enajenación del arquitecto, la locura que
tanto aparece a lo largo de los veinte relatos, es, en este caso, una relación del círculo
humano porque son las convenciones humanas quienes le han dado el apodo de
“arquitecto loco”. El mismo nombre del arquitecto, Pere Sants, nos remitiría a San
Pedro como su locura nos vuelve al hidalgo Alonso Quijano, pero la cosa queda aquí.
En El Parto, tornan los tres elementos mediante una suerte de paralelismo
extraordinario con el primer relato. La serpiente (Dios) es enterrada muerta con el
estilete (Naturaleza) por su propia madre (Alma). El paralelismo consiste en que el
estilete está a la misma distancia de la puerta de madera de lo que la serpiente está del
verdugo, y la madre encarna el linaje sobre el que cae la losa de sujetar la puerta, como
el del arquitecto. Los tres elementos (Naturaleza, Dios, Alma) hacen presencia pero al
final triunfa el humano. Incluso cuando se mencionan otros animales, como
microorganismos o insectos, la perspectiva es relativa a los seres humanos. Podríamos
seguir enumerando uno a uno todos los relatos y verificaríamos lo que venimos
diciendo. Su crimen y otros relatos selectos es el reino de los hombres, el reino del ser
humano que domina a la naturaleza y a los animales; los dioses son delirios humanos y
los animales propiedades. Unas relaciones humanas que sin embargo no son armónicas;
de hecho Francisco José Lauriño nos pone ante las situaciones más dispares:



Crítica de libros

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006) 7

explotación económica, inmigración, explotación sexual e injusticias de todo tipo
(individuos deambulando por la ciudad, procedentes de ambientes sórdidos). Las
creencias religiosas son producto de la imaginación, los personajes son agnósticos y no
ateos. No podía ser de otra manera porque el autor cita una y otra vez a Marx. Es el
marxismo de un Marx joven, acaso del Marx de los manuscritos económico-filosóficos,
el Marx humanista; el mismo que habría servido a los intelectuales occidentales para
criticar las paradojas del Socialismo real, como se sugiere en la página 96:
“Paradójicamente, el socialismo en el que le habían educado le había enseñado a no ser
rebelde, a acatar lo que decían quienes mandaban, porque habían acabado por convertir
una ideología de la liberación en práctica de esclavitudes. Y ya estaba acostumbrado a
no rechistar”. En fin, una concepción antropológica unidimensional que, en su versión
sociológica, social, quiere evitar los abismos del solipsismo fichteano a los que tiende a
acercarse: “Mi yo forma parte del engranaje de esta estúpida máquina, soy consciente de
ello...” (página 31).

Empero, el autor no se queda en la articulación de este programa antropológico
porque los argumentos que se plantean aquí perderían su urdimbre si sólo se atuviesen a
una idea. Por tanto, nos encontramos con una textura filosófica más amplia, pero
siempre orientada al bastidor antropológico humanista que le da sentido. Por ello, las
ideas de explotación, amor, muerte, tiempo, etc., que desde luego también forman parte
del juego de estos relatos, quedan subordinadas, a mi juicio, a este planteamiento.

Ahora bien, dicho esto, es posible analizar esta colección de relatos desde otro
plano en el que se nos proyectarán aspectos (acaso sombras) de la construcción de la
obra como un discurso orientado más a la representación que al ejercicio. Atendiendo a
una perspectiva sintáctica, pero sin olvidar los aspectos semánticos y pragmáticos,
cabría disociar tres componentes que en realidad aparecen fuertemente trabados lo cual
–dicho sea de paso- es un mérito del libro. Están los términos, que evidentemente son
cada uno de los relatos, párrafos, parágrafos, etc. hasta el nivel de las oraciones o a lo
sumo de los sintagmas que conservan significatividad con referencia al resto de la obra
y a partir de los cuales se construyen personajes, ambientes, cosas, acciones que resultan
ser términos fenoménicos. Luego están las operaciones de composición que remiten a
un sujeto que ha organizado y construido el conjunto de relatos a partir de los términos:
Y, por último, están las relaciones que cabe reconocer en la obra. Los términos, las
operaciones y las relaciones aparecen en toda obra de arte, pero en cada categoría
artística se organizan y disponen de distinta manera; de ahí que, aunque desde distintas
artes se representen un mismo tema –el Quijote como novela, como obra de teatro,
como película, como escultura, como pintura e incluso como perfomance-, cada una se
mantiene en su sustantividad propia. Esta concepción de la obra de arte aparece ejercida
en el libro sin perjuicio de que el autor se represente otra cosa distinta: “Y no fue
posible tolerar la desmedida perfección, la sobrerrealidad que el mármol y la mano del
artista habían hurtado al mundo”, nos dice Lauriño en el relato titulado Los primeros
fríos. Pero también en Melómano podemos encontrar una reflexión sobre la música
susceptible de ser interpretada en este mismo sentido: “-Aquellos mágicos compases me
arrebataban. No sabía porqué. Poco a poco fui descubriendo que la música es la
expresión material del tiempo, que trata de inundarnos con su armonía. Si nos dejamos
atrapar manifiesta claramente toda su crueldad. Y ese tiempo manifestado acaba
tratando de devorarnos.”



Crítica de libros

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006) 8

Sin duda, las operaciones nos remiten a un sujeto que ha compuesto la obra con
una técnica escultórica. No es inocente, por ello, que el relato titulado Los primeros
fríos construya la historia de un personaje a partir de una escultura expuesta en el
Museo de Arte de Barcelona. Se podría decir incluso que este relato –junto con
Melómano- es el manifiesto estético de toda la colección y que en ellos se propone un
modelo de construcción artística implícito. Y es así porque aquí vemos, además, como
ya hemos dicho, una consideración de la obra de arte como universo sustantivo. Nada
importa para nuestra reflexión el contexto de descubrimiento, el fuego real de la vida
del autor. Una sustantividad que permite su interpretación en virtud de los criterios que
el sujeto que la contempla e interpreta establece, en cada momento de la vida, como
ocurre con la estatua de Los primeros fríos. Una sustantividad con la que sólo es posible
acabar destruyendo la obra. Por tanto, no serían las proyecciones morales de quien
contempla la obra las que ponen la interpretación sino la obra misma, ofrecida a la
representación, la que permite su interpretación. Así pues, Francisco José Lauriño
construye como un escultor, diríamos que su técnica es mucho más virtuosa, casi la de
un pulidor de lentes que conoce su trabajo pausado y meticuloso –porque lenta es la
lectura que imponen los relatos-. Este virtuosismo se plasma en los detalles, utilizando
los procedimientos escultóricas más antiguos, dominando a la perfección la técnica de
los paños mojados, como en la protagonista de El parto, o concibiendo esculturas de
grupo con un acabado helenístico y, por tanto, representando la decadencia como en Su
crimen donde la vejez se muestra en toda su descarnada obscenidad, o en el titulado Los
primeros fríos. Esta técnica escultórica se hace presente ya en el primer relato, El ciclo
del trece, como un relieve que resume en sí mismo toda la historia. Las operaciones
escultórica que emplea el autor se van definiendo golpe a golpe, en cada sintagma, en
cada oración, en cada subordinación se notan las huellas de un cincel incansable. Hasta
las ciudades son presentadas como esculturas, como si pudieran percibirse a vista de
pájaro, como en un plano, como en una maqueta. La lluvia, la niebla, el cielo son
materias escultóricas y como tales son tratadas; son blanquinegras, o grises o se cortan
como sólidos, lo mismo que si fuesen un mármol lechazo o un granito grisáceo. Esta es
la técnica que emplea Francisco José obsesivamente. Uno tiene la impresión de no salir
del taller del escultor, la impresión de encontrarse con las superficies frías de la materia
rocosa. Pero la materia que se detecta aparece claramente conformada ofreciendo unas
cualidades táctiles excepcionales porque el autor la ha trabajo hasta lograr superficies
del mejor Gregorio Fernández o incluso cuando aparecen las huellas del cincel o del
martillo en la construcción de drapeados ni siquiera son deslices porque se establece su
continuidad con el conjunto de la construcción como en el Donatello viejo, el Miguel
Ángel final o el Rodin impresionista. En suma, desde el punto de vista de las
operaciones hay un trabajo paciente y a la vez barroco que huye del pintoresquismo y de
la dulcificación.

Desde el punto de vista de los términos estamos ante relatos de tema
completamente diverso y de acción independiente. Una autonomía que les hace
describir trayectorias divergentes: desde el punto de vista del narrador, pues unas veces
el narrador es un hombre, como en La rabia, y otras una mujer como en Comunión con
Manú; y las más aparece un narrador impersonal que nos cuenta una historia de cuya
noticia sólo él conoce los arcanos. Desde el punto de vista de los temas, algunos, que
me gustaría apuntar de tema gótico, aunque me resisto, o de tema social como Su



Crítica de libros

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006) 9

crimen, El cráneo partido, El bar, Amargura o No me olvides. Pero faltaríamos a la
verdad sino pusiésemos de relieve el hecho según el cual estos relatos se comunican
entre sí a la manera como en una catedral se repiten los motivos escultóricos en distintos
lugares de la misma, y, así, los canecillos, los capiteles y las arquivoltas pueden
reproducir una misma figura revelando la mano de un mismo cantero, dando a las obras
una unidad de conjunto. Por ello es posible encontrar más de una vez el mismo cielo, la
misma lluvia y la misma neblina. A ello responde el paralelismo entre El ciclo del trece
y El parto; ello se demuestra en el caramelo que degusta Medardo en El sabor de la
sangre y que disgusta a los hijos de Martín en El peaje. Pero también se verifica esta
unidad en un ? ? ? ? ? ?urbano, como configuración territorial resultante, que se continúa
en la mayor parte de los relatos y que se alza con toda su arrogancia en La plaza, El bar,
No me olvides y Metafísico recuerdo en gris; un ?????  que ordena las trayectorias de
los personajes, algunas veces encerrados en una vida sórdida, que ellos creen de
soledad, pero cuya efectividad está dada entre los hombres. Tal es la construcción que
Lauriño nos trae al papel incorporándose a la tradición de los Benet, Ferlosio, o el
mismísimo Cela. Nos encontramos con una ciudad precisa pero literaria. Por esta razón
podemos decir que, mediados por las operaciones de construcción, los términos de Su
crimen y otros relatos selectos remiten unos a otros, en virtud de su porosidad,
ofreciendo una unidad y entregándonos así una obra de la que podríamos decir que está
concebida –desde el punto de vista de los fines operis- como a partir de “fragmentos de
novela”. De ahí, que los personajes, los ambientes y las acciones guarden un aire de
familia. No es extraño que el lector tenga la sensación de estar ante los pecios de una
novela que sobrepuja tras la historia de cada relato y se cuela por los intersticios de sus
junturas.

Las cosas van tomando forma cada vez con mayor distinción, cuando atendemos
al sistema de relaciones, y va cristalizando la faz de una obra de arte. Lo primero que
hay que destacar es el compromiso realista del autor que sobresale en la factura y
acabado del cincelado. Francisco José Lauriño mira de frente a Cervantes pero también
a Quevedo, a Galdós y Aldecoa; mas hay aquí un punto hiperrealista que sitúa las
descripciones en plena modernidad como se verifica en  Su crimen: “Ciego de pasión e
impotente con su vejez a cuestas, fue precisamente el músculo de la vida el que más
marchito se vino a manifestar y cuando su pene, poco a poco blandamente hinchado, se
introdujo por fin en la vellosa vagina de la dama de pago, falló y la fibrilación
ventricular se transformó en el paro cardiaco que le cortó la vida.” (p.25)  Por mucha
fantasía que se introduzca a través de los cuentos más –por decirlo así- mágicos, no
puede desprenderse del compromiso realista, porque realista es la descripción del
caserón de la calle Fernán Laínez y realista es el paisaje que se pinta en Anda; incluso
casi parece que debemos protegernos nosotros de la humedad que impregna la batería
de nichos más apartados de El parto. Y, sin embargo, el “realismo hiperrealista” que
traspasa toda la novela no es óbice para que aparezca la locura –como una idea presente
en más de un relato- desde el primer momento. El arquitecto que restaura el caserón de
la calle Fernán Laínez se vuelve loco, y como a loco tratan al destructor de Els primers
freds del Museo de Arte Moderno de Barcelona. De locura, al menos hasta el final, es la
situación de El bar; prácticamente loco se vuelve el melómano, aunque con el tiempo
parezca recuperarse. Los ojos humanos de la serpiente de El parto miran de forma
airada, como loco, y sonrisa de loco tenía el hombre que deambula sin piernas en Anda.
El apéndice nasal de Ortega y Gasset se describe como demencial en Eutrapelia. Una



Crítica de libros

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006) 10

“locura objetiva” parece la situación de No me olvides y loco está quien, en un delirio
hipostásico, se enamora de un retrato y asesina a su compañera en Metafísico recuerdo
en gris. Por último, loco de celos hubo de creer el juez a Anselmo para considerar la
atenuante del crimen que se le imputó en El cráneo partido. Sólo en un ambiente tan
insistentemente realista puede aparecer la locura tan nítidamente recortada para
manifestar la presencia del Otro.

Así pues, la trama de relaciones se estructura entre los dos polos: el principio de
la realidad y el principio de la locura; y, en virtud de ellos dos, se asienta el complejo
nudo de las relaciones humanas. Unas relaciones que, como hemos dicho, en su
circularidad dominan a la Naturaleza y no necesitan a los animales numinosos ni
siquiera a Dios, pues, en todo caso, es dios el que “necesita del humano”, abundando,
por tanto, en su concepción antropológica unidimensional.

En fin, Su crimen y otros relatos selectos, desde la perspectiva de los fines
operis, se configura según una estructura que le confiere unidad por encima de la
multiplicidad de relatos y situaciones. La pluralidad a la que hace mención el título, “y
otros relatos selectos”, se manifiesta una en virtud de la porosidad de los términos, lo
cual, en principio, no es ni negativo ni positivo. Se pone de manifiesto que hay una
concepción implícita de totalidad y que la obra de arte que construye Francisco José
Lauriño va cristalizando su sustantividad en cuanto tal. Esta arquitectónica -sin
paradojas- se levanta conforme a operaciones análogas a las del escultor que, por
momentos, es un pulidor de lentes. El resultado final nos ofrece un mundo, el universo
de esta obra de fragmentos de novela, en el que la realidad se yergue frente a la locura.
Una realidad cementada con ideas filosóficas que urden una Antropología
unidimensional. Los términos, las operaciones y las relaciones se dan por encima de la
voluntad del autor, al margen de los fines operantis que constituyen el fuego real de la
propia vida.



Crítica de libros

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006) 11

BADIOU, Alain.: Le Siécle.París, Ed. Seuil, 2005. Por Pelayo Perez.

                 Alain Badiou es ya suficientemente conocido como para no
tener que hacer una presentación de este filósofo francés, aunque
sospechamos no suficientemente leído y apreciado entre nosotros  Sin
embargo, desde la aparición en 1988 de su obra central , El Ser y El
Acontecimiento ( hay traducción al español en la editorial  Manantial)
, Badiou no ha dejado de estar presente tanto en el panorama europeo
como en el norteamericano, donde es muy apreciado pese  a su
radicalismo, o tal vez por ello. Discípulo de Althusser, conoce y
recorre desde los años cincuenta la obra de Jacques Lacan, el cual

estará presente en todos sus recorridos, como también Deleuze con quien mantuvo una
extraña relación. Novelista, dramaturgo, poeta, su ontología matemática, lo sitúa en un
platonismo materialista, radical y de “izquierdas”.
               En los últimos años del pasado siglo, Badiou impartió una serie de
conferencias en el Collége de France que componen este libro lúcido y corrosivo,
mediante el cual el filósofo francés nos obliga a reconsiderar, de modo muy clásico, la
cuestión  básica: “¿ qué es un siglo?”   Badiou pone  límites “al suyo”: desde la primera
guerra mundial hasta 1980, al resto y hasta hoy en día le corresponde el apelativo de
Restauración. La “barbarie”, el crimen, los totalitarismos, la “cuestión del hombre”
aparecen bajo un prisma de tallado  muy fino a través del análisis de las figuras mayores
del siglo: de Lenin y Stalin a Mao, del nazismo al mercado triunfante, del vaciamiento
de “lo imaginario” a la “pasión por  lo real” que, en clave lacaniana, dominaría este
siglo sido. Las subjetividades, y el análisis de alguno de sus hitos, desde Pessoa a Celan,
pasando por Brecht, permiten reflexionar sobre las atrocidades “objetivas”, y sobre las
trampas del discurso triunfante.
                 La muerte de Dios, así pues la del Hombre, cierran un libro imprescindible.
Sartre, al fondo Heidegger, y Foucault trenzan esta última urdimbre nihilista que tiene
su trama dispuesta en el siglo XIX, en Nietzsche y la voluntad de poder, en el
superhombre. Pero Badiou no encuentra por ninguna parte  a ese hombre nuevo, sino al
“hombre natural” de un humanismo biologizante, naturalista, el que promueve las
“bioéticas”, la “calidad de vida”, el ecologismo y la vuelta a la “naturaleza”, de ahí lo de
la Restauración, y el antiguo régimen. Provocador y buscando  el escándalo, él mismo
lo confiesa, es además y por ello, necesario, una reconciliación  con el compromiso y el
radicalismo político-filosófico.
                Pese a que sus propuestas son criticables,  y en algunos casos difícilmente
sostenibles, Badiou es necesario, un espacio abierto y un ejercicio de filosofía mayor
donde la “pasión de lo real” se articula con una no menor “pasión por la verdad”, de ahí
que su imaginario haya encontrado un aparato simbólico extremadamente poderoso y
estimulante para sus lectores, los cuales debemos agradecerle este ejercicio obligado de
reflexión crítica.



Crítica de libros 

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006) 12 

¿Y por qué? 
Roman García. Oviedo 

 

 

MARINA, José Antonio.: Por qué soy cristiano. Barcelona, Anagrama, 2005, 153pp. 

 

Hace algún tiempo San Anselmo de Aosta 

formuló el denominado «argumento ontológico», en 

el que planteó una versión interesada del principio 

de identidad. En la actualidad parece que se intenta 

reivindicar este tipo de argumentación, como por 

ejemplo, en publicaciones como España no es un 

mito, en la que se formula taxativamente que la 

palabra «España» no es un mito porque “existe” e 

igualmente, se concluye en Porque soy cristiano, 

que «El cristianismo, como todas las creaciones 

culturales, no tiene esencia, sino historia», tesis que 

si la memoria no me falla reformula una de un autor 

anterior, que si tenía sentido, en este caso, la 

devalúa y convierte en la tautología de Aosta. 

¿Existe algún producto que no sea cultural?. 

Incluso, a riesgo de ser quemado en la hoguera (¿o 

no se refiere a ese proceso cultural?), dados los 

tiempos que corren, si Dios existiese, el mundo ¿no 

sería una creación cultural?. 

 

El cristianismo, como fenómeno cultural, es una metáfora que de interpretarse 

como lo hace Marina, como una “creación coral”, deberíamos decir que se trata de un 

coro en el que cada uno canta por su lado lo que, como es evidente, desafina como 

definición. 

 

La confusión terminológica que arrastra el concepto de cristianismo, no es una 

cuestión casual, sino plenamente intencional. En un principio, “cristianismo” es un 

amplio movimiento que el propio Marina se encarga de desligar de instituciones y 

procesos, llegando a identificarse con ateos como Russell; pero no muchas páginas más 

allá (p.12), el cristianismo, establecido como un proceso histórico, se va identificando 

con el catolicismo y reconociendo simplemente la escisión protestante. Para nada se 

habla de la iglesia ortodoxa como siempre desconocida para los españoles que se sitúan 

a favor o en contra del catolicismo español. No deja de parecernos, más vergonzoso si 

cabe, el intento de ocultar y de presentar como víctima al verdugo, pues citando a 

Bonhoeffer, teólogo protestante asesinado por los nazis, parece que se olvida el 

colaboracionismo de la iglesia católica con Hitler, primero con su papel decisivo en la 

anexión de Austria al Reich, y más tarde con la complicidad del silencio en el 

exterminio y finalmente con el ocultamiento de los nazis. 

 

 Si la libertad es como la define José Antonio Marina: «la posibilidad de 

liberarnos de lo ya sucedido» (p.13), la tarea de la filosofía, del hombre sería, al 



Crítica de libros 

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006) 13 

contrario de lo que señala Marina, la tarea indicada por Nietzsche y Sartre: la de 

liberarse de esas cadenas que nos arrastran al pozo inmundo de la ignorancia. 

 

 En alguna ocasión hemos señalado que una forma de manipulación fotográfica 

es la propia fotografía en la medida que selecciona el recuadro que fija dejando fuera el 

resto. Elegir un recuadro ejerce la manipulación de no tratar otro. En este sentido, 

considerar que uno de los problemas fundamentales de nuestra sociedad es la religión es 

considerar que este es más importante que el hambre en el mundo, la globalización, la 

guerra, el problema medioambiental o el cambio climático. 

 

 Pretender que existe un Jesús no Teológico, es considerar que el Nuevo 

Testamento es un documento al margen de la teología; es querer ignorar, 

intencionadamente o no, que los cuatro testamentos son fijados por el Concilio de 

Nicea.  Pretender dar mas credibilidad a Flavio Josefo que a Monty Piton sobre la vida 

de Jesús, es ignorar que Flavio Josefo (37 a 100) no conoció a Jesús (aprox. 4 a 37) al 

igual que Monty Piton y que Josefo realice una biografía demuestra un interés 

específico, a la vez que no cuenta ni con la documentación, ni la metodología para hacer 

una versión crítica. Por otra parte, la teoría de la doble verdad no es planteada por 

primera vez con Marina. 

 

 El capítulo primero, del libro Por qué soy cristiano, está dedicado a realizar un 

recorrido sobre las distintas interpretaciones sobre Jesús, intentando saber si se puede 

establecer si es posible hablar de un Jesús histórico. La falta de un método unido a una 

toma de posición de partida, hace que las distintas teorías aparezcan como una sucesión, 

unas unidas a otras como si de una riestra de ajos y cebollas se tratara. Es un recurso 

muy utilizado en la actualidad para superar la falta de método, e incluso para justificar 

un cierto relativismo que crea una époje en el lector y permite la identificación  con la 

tesis del autor. 

 

El problema del tratamiento de la figura de Jesús recuerda ampliamente a la 

denominada «cuestión socrática» y creemos que se trata en definitiva de la problemática 

que ya hemos tratado en otra parte (cf. «El personaje y la imagen», Eikasia. Revista de 

Filosofía nº0).  Añadiríamos a lo expuesto sobre el personaje y la imagen en Sócrates 

que, en la descripción que hace Marina sobre Jesús, existe un problema de alteridad en 

la medida que el testimonio y la creencia no están referidos a fuentes directas sino que, 

en todo caso, hacen referencia a la creencia en el testimonio de otro que se presenta 

como directo. Yo hago un acto de fe sobre el testimonio del evangelio que, en el mejor 

de los casos, es un testimonio de alguien que lo oyó de otro, cuestión que ya critica 

ampliamente Platón en la introducción al Banquete. 

 

En el capítulo II, titulado  «a vueltas con la experiencia», Marina confunde 

abiertamente experiencia con vivencia, pero a nuestro entender, es una cuestión más 

grave si cabe tratar un problema como de experiencia cuando de lo que se trata es del 

problema de la verdad. Desde la concepción positivista, de la que nuestra sociedad está 

ampliamente influida, experiencia es sinónimo de verdad. O lo que es lo mismo: no pide 

una demostración. En algún momento llega a decir: “la ciencia es experimental” (p.43), 

como si los desarrollos teóricos o una suma de ecuaciones fuesen pura experiencia. 

 



Crítica de libros 

Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (enero, 2006) 14 

La diferencia de la experiencia de la ciencia (experimento) y de la experiencia 

religiosa (vivencia) radica fundamentalmente en su repetibilidad, pero también en la 

sustituibilidad del sujeto que realiza el experimento. 

 

 Marina utiliza el alemán para explicar un determinado sentido del término 

experiencia, justo la que supone la palabra erfharen, que significa “viajar por todo el 

país”. Pero en español, resulta más clarificador distinguir entre el viajero que «pasa por 

un lugar» de aquel que «el lugar pasa por él». Pero además, Marina termina asimilando 

la experiencia con la vivencia, a pesar de las referencias a su maestro Husserl. El 

ejemplo es clarificador, dice Marina: que quien no ha estado en Toledo, sube por sus 

cuestas, siente el sol de justicia en las calles y el frescor de sus patios, incluso si 

decidiese vivir en ella iría progresando en experiencia frente a una descripción que 

pudiera hacerle alguien.  

  

Este tipo de interpretación reduce, en definitiva la “experiencia” a vivencias. 

Está claro que si usted va en un día de lluvia o del mes de enero la experiencia de las 

calles sofocantes y el frescor de sus patios sería radicalmente diferente. Incluso si se 

dedica a vivir en la ciudad, o incluso visita sus monumentos, serán vivencias subjetivas 

que los reducirán en definitiva a “me gusta” o “no me gusta” y a un conocimiento más o 

menos amplio de nombres de calles y plazas. En cambio, si una persona conocedora de 

la historia del arte, aún no conociendo la ciudad, seguro que podría apreciar cuestiones 

que nuestro supuesto emigrante no. Es más, un estudiante de Historia que utilizase 

métodos audiovisuales seguramente tendría más conocimiento de la ciudad, más 

experiencia, que muchos de los habitantes nacidos en ella. Así cuando Rilke, visita la 

ciudad y escribe a un amigo que Toledo no tiene Historia, sino leyenda, se trata de 

trasmitir una vivencia, o si se quiere una experiencia personal con una imagen. Pero no 

debemos olvidar que lo propiamente experiencial es la imagen y no el sentimiento que 

se produce en Rilke ante la visión de la ciudad. 

 

 Para concluir, después de una amalgama de datos, más bien de opiniones, en el 

sentido de exposiciones descontextualizadas de citas y teorías sin categorizar, Marina 

nos expone su intuición que llega a grados insospechados con un epilogo. Este deja de 

ser una intuición para convertirse en una revelación, no sabemos cómo, pues como él 

autor señala, no se debe a su fe sino a la fe de Jesús, pues a Marina sólo se le pide la 

confianza en Jesús. Nos cabe preguntarnos en que basa esa confianza pues no puede ser 

en una experiencia ya que utilizando el símil de Toledo Antonio Marina se olvida que él 

no ha conocido a Jesús y las proposiciones que abarcan toda la página ciento cincuenta 

y uno, dado que ha renunciado al método argumentativo y que si podemos observar en 

la obra de referencia de Beltrand Russell: Por que no soy cristiano, nos lleva a pensar 

que recibió una llamada de teléfono del mismo Jesucristo para decirle “que la justicia es 

el desliege de la obra de Dios”. Habría que recordarle a Marina las disquisiciones de 

Fray Junípero sobre el problema de la justicia divina ejercida contra los inocentes. 

 
Cienfuegos, Cuba diciembre 2005 

  



www.revistade .comfilosofia

2
r e v is ta  d e  f i lo s o fƒa


	Página 1
	indice2.pdf
	Página 1
	Página 2

	contraportada2.pdf
	Página 1




