
www.revistade .comfilosofia

21
r e v is ta  d e  f i lo s o fƒa



La selección de originales para publicación, se someten de manera sistemática a un in-
forme de expertos externos a la entidad editora de la revista y a su consejo de editorial. 
Estos informes son la base de la toma de decisiones sobre su publicación o no, que co-
rresponde en última instancia al Consejo de Redacción de la revista y a la Dirección de 
la misma.

BIBLIOTEQUE NATIONALE DE FRANCE

BASES DE DATOS QUE RECOGEN LA REVISTA EIKASIA



CONSEJO DE REDACCIÓN  
 
 
Eikasia Revista de Filosofia  
www.revistadefilosofia.com  
 
Consejo de Redacción (en constitución): Dr. Fernando Pérez Herranz (Universidad de Alicante), Dr. 
Patricio Peñalver (Catedrático Filosofía, Universidad de Murcia), Dr. Alberto Hidalgo Tuñón 
(Universidad de Oviedo), Dr. Román García (Dr. en Filosofía. Director Instituto de Estudios para la Paz), 
Mtro. Rafael Morla (Catedrático de Filosofía, Universidad de Santo Domingo, RD.), Dr. Antonio Pérez 
(Universidad de la Laguna), Dr. Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina, Dr. Felicisimo Valbuena (Universidad 
Complutense de Madrid), Dr. Jose Antonio López Cerezo (Universidad de Oviedo), Dr. Silverio Sánchez 
Corredera, Dra. Alicia Laspra (Universidad de Oviedo), Dr. Pablo Huerga Melcón, D. Mariano Arias, Dr. 
Jacobo Muñoz (Catedrático de Filosofía de la Universidad Complutense de Madrid.) Dr. Félix Duque 
(Catedrático Historia Moderna Universidad Autonoma Madrid), Dr. Luis Álvarez Falcón (Universidad de 
Zaragoza).  
 
Maquetado y diseño: Francisco Fdez. Yebra.  
Secretaría de redacción: Noemí Rodríguez y Pelayo Pérez  
Director Ejecutivo: Dr. Román García. 
 
Edita: Eikasia Ediciones 
Bermudez de Castro 14 bajo c 33011 Oviedo. España. 
T: +34 984 083 210 F: +34 985 080 902 
www.eikasia.es 
eikasia@eikasia.es  
ISSN 1885-5679 
 



 



Eikasia. Revista de Filosofía 21 (noviembre 2008)
www.revistadefilosofia.com 

INDICE 

1.- Pelayo Pérez García. Oviedo. 
Los egos troyanos, pp.1-3. 

2.- Alberto Hidalgo Tuñón. Universidad de Oviedo. 
«Egos trascendentales» y «caballos de Troya». Segunda Parte. Apunte sobre lo «humano» en el materialismo., pp.5-33 
RESUMEN/ABSTRACT

3.- Per un "dérèglement de tous les sens". Merleau-Ponty: le sinestesie e l'impersonale. 
Enrica Lasciani-Petrini, pp.33-55. 
RESUMEN/ABSTRACT

4.- "Fenomenología Jurídica y Derecho Natural. Iusnaturalismo clásico y doctrina apriórica del derecho".. 
Sebastián Antonio Contreras Aguirre. Pontificia Universidad Católica de Chile (PUC), pp. 57-75. 
RESUMEN/ABSTRACT

ESPECIAL MERLEAU-PONTY 

Merleau-Ponty en Zaragoza, por Pelayo Pérez, pp. 77-80.

1.- Coloquio internacional Merleau-Ponty 1908-2008, Zaragoza, Noticia y resúmenes de Ponencias, pp. 81-82.

2.- El régimen de phantasia y la experiencia estética en Merleau-Ponty.. 
Luis Álvarez Falcón. Universidad de Zaragoza, pp. 83-106. 
RESUMEN/ABSTRACT

3.- Merleau-Ponty desde el materialismo fenomenológico.. 
Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina. Guadarrama 153-180 Coloquio internacional Merleau-Ponty 1908-2008, Zaragoza, 
Noticia y resúmenes de Ponencias, pp. 107-134. 
RESUMEN/ABSTRACT

4.- El weberianismo de Merleau-Ponty. 
Josep María Bech. Universitat de Barcelona, pp. 135-162. 
RESUMEN/ABSTRACT

4.- Obras de Merleau-Ponty, pp. 1163-164.

CALLE FILOSOFÍA 

Los libros, por Javier López Alós, pp 137.
El solipsista, por Javier López Alós, pp. 139.

EL TONEL DE DIÓGENES 

Humoremas de la imagen,pp. 1989. Por Antonio José López Cruces. 

libros

Actas del I Congreso Internacional de Fenomenología y Hermenéutica, Sylvia Eyzaguirre (ed.) Santiago de Chile 2008.

Presentación 9 
I. Conferencias 

Intersection Between Four Phenomenological Approaches Of Te Work Of Art Jacques Taminiaux 

El tema del mundo y la pregunta por el método Fenomenológico Roberto Walton 



Goodbye, Heidegger! Mi introducción censurada a los Beiträge Zur Philosophie Franco Volpi 

La Hermenéutica Fenomenológica y la contemporaneidad del pasado Ramón Rodríguez 

II. Fenomenología y Lenguaje 

Prioridad de las oraciones apofánticas sobre las otras oraciones. interpretación de un planteamiento en Investigaciones 
Lógicas de Husserl Mirko Skarica 

Las palabras son transparentes 
Patricia Moya 

El lenguaje en el pensamiento de Merleau-Ponty 105 Jaime Aspiunza 

III. Fenomenología Del Cuerpo 

Prolegómenos a una fenomenología de las emociones. El análisis de las disposiciones de ánimo según Alexander 
Pfänder Mariano Crespo 

El enigma de lo sensible: cuerpos que sienten y desean Graciela Ralón 

Sexualidad y poder en el marco de la fenomenología del cuerpo (J. -P. Sartre, M. Merleau-Ponty Y S. De Beauvoir) 
Esteban García 

Función del temple y disfunción de la corporeidad en la experiencia fundamental del pensar en Heidegger tardío 
Valentina Bulo

"Hò Ánthropos Aritmetízei". Finitud intuitiva e infinitud simbólica en la filosofía de la aritmética De Husserl Rosemary 
Rizo-Patrón 

Peter Sloterdijk: Esferas, fenomenología y ontogénesis de los espacios humanos Adolfo Vásquez 

IV. Alteridad e intersubjetividad 

Cuatro sentidos de la epoché y el problema de la intersubjetividad en Husserl Emilio Morales 

El problema de la intersubjetividad en la dialéctica y en la Fenomenología: Hegel y Sartre Eduardo Álvarez 

Hacia el diálogo entre Filosofía y Ciencias Sociales: Dos posibilidades de constitución de la subjetividad hermenéutica 
Diego Barragán 

Fatiga y acogida de sí. Introducción al problema de la responsabilidad en E. Lévinas Enoc Muñoz 

Perdón y ágape: dos manifestaciones del reconocimiento mutuo Manuel Prada 

Dynamique d'une Rébellion: La Notion Sartrienne De «Groupe» Et La Rébellion De Lope De Aguirre En 1559 Hernán 
Neira 

Olvido, Memoria y Esperanza en Jean Louis Chrétien Rodrigo Figueroa 

V. El Problema Del Método 

Atisbos en torno a un problema fundamental de la fenomenología: el concepto de intencionalidad en Husserl y 
Heidegger con respecto a los presupuestos del idealismo cartesiano Sandra Baquedano 

Fenomenología negativa. El sentido metódico de la negatividad en Heidegger Francisco De Lara 

Ampliación de la razón y la ciencia 
Jorge Peña 



VI. Fenomenología De Heidegger 

El secreto mejor guardado: la historia bajo reservas Cristóbal Durán 

El problema antropológico en la filosofía heideggeriana Enrique Muñoz 

Juicio retóricamente motivado y aperturidad: Heidegger lector de la Retórica aristotélica Roberto Rubio 

La onto-teo-logía y su superación 
Cristóbal Holzapfel 

Sentido práctico de la existencia. Las propuestas de Husserl y Heidegger Hugo Herrera 

VII. Fenomenología e Historia 

Futuro e historicidad en la hermenéutica del dasein Carlos Di Silvestre 

La constitución del tiempo y la temporalidad de una historia colectiva auténtica Víctor Farías 

VIII. Hermenéutica 

La experiencia de apropiación del sentido de la comprensión. Hacia una hermenéutica histórico-figurativa de 
modernidad Fernando Vergara 

Lenguaje, diversidad y escucha en la hermenéutica filosófica de H. G. Gadamer Cecilia Monteagudo 

El doble sentido de la experiencia hermenéutica Marcelino Arias 

Hermenéutica sin verdad hermenéutica. Comentarios críticos acerca del concepto de verdad hermenéutica de Gadamer 
Matthias Günther 

IX. Estética 

El concepto de continuo subjetivo. Hacia una estética fenomenológica y una hermenéutica de la imaginación Francisco 
De Undurraga 

Para una poética de la invención. Entre Paul Ricoeur y Claude Romano Patricio Mena 

El Secreto De Un Secreto Que Puede (No) Ser Que Lo Sea Del Anuncio Público Del Secreto O De La Literatura Iván 
Trujillo 

El Acceso A La Noción De Alegoría En La Poesía De Dante Joaquín Barceló 

La metáfora del agua como expresión mágica y misteriosa de la unión entre el cielo y la tierra en Ángeles de 
Compostela,de Gerardo Diego Ángel Rodríguez 

O que é isto?
Gabriela Castro 

Reseñas 

Fernando Menéndez: la araña escéptica tejedora de aforismos, por Silverio Sánchez Corredera 145-148 .
Fernando Menéndez, poeta de la oquedad y de la síntesis, por Silverio Sánchez Corredera 149-152 .
Ricardo Menéndez Salmón: «La ofensa», novela filosófica, por Silverio Sánchez Corredera 153-155 .



 



 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org          1 
 

Los egos troyanos 
Pelayo Pérez. Oviedo 

 
         

 

Aunque solo fuera por las respuestas generadas, la polémica suscitada por la 

publicación  en esta revista del artículo de Sanchez Urbina sobre el Ego Transcendental 

ya habría contribuido de una manera renovadora como necesaria, en nuestra opinión, al 

impulso reflexivo que la filosofía exige y prescribe, pero que, por unos u otros motivos, 

que merecerían un detenido análisis casuístico por lo demás, parecían en los últimos 

años decaer por la senda del marasmo, cuando no del dogmatismo y el formalismo 

exterior a la ‘cosa misma’. No es nuestra función en toda esta polémica la de responder 

a unos u otros, ni la de emitir juicios al respecto, más allá de lo que requiere nuestra 

intervención , “catalizadora” en palabras excesivas de Alberto Hidalgo en esta segunda 

entrega a la que invitamos a tener muy en cuenta  y a leer detenidamente. 

        En este sentido, la reciente respuesta por parte de Perez Jara al artículo de Sanchez 

Urbina ( El Catoblepas, número 80, 2008), nos suscitaba reacciones encontradas y 

pensabamos romper  nuestra “neutralidad” para aclarar algunos aspectos que no 

podíamos dejar pasar por alto, como ese concepto tan peculiar, y alejado de la realidad, 

sobre lo que sea la categoría de reducción/epojé, que Perez Jara identifica con 

‘negación’, sustracción, vaciamiento, etc…poniendo así en boca de Urbina 

consecuencias, interpretaciones, tesis en fin derivadas de una tal concepción que no 

tienen ningún fundamento, sino todo lo contrario. Por otro lado, el idealismo 

transcendental  husserliano parece ser la unica fuente dogmatica respecto a la 

fenomenología, ergo Sánchez Urbina no puede postular un “materialismo 

fenomenológico”, que no sería sino un hierro de madera. No iremos más allá, de eso ya 

se encarga nítida y detalladamente Alberto Hidalgo y, en este sentido, Perez Jara, acaso 

sin pretenderlo, le brinda una ocasión única como comprobará el lector de ambos. Pero 

las líneas anteriores no quieren dejar pasar el reconocimiento del trabajo y del respeto, 

no siempre lo habitual en estas polémicas,  mostrado por el muy esforzado Perez Jara. 

Lo aquí apenas mencionado lo hacemos porque entronca con el homenaje que en esta 



Pérez, Pelayo: «Los egos troyanos» 
 

2        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

mismas páginas EIKASIA lleva a cabo sobre la figura de Merleau-Ponty, precisamente 

en tanto en cuanto este genial filósofo sería, en su crítica al idealismo husserliano 

precisamente, y en su enfrentamiento al psicologismo, el umbral del materialismo 

fenomenológico: leáse detenidamente la ponencia de Ricardo Sanchez Ortiz de Urbina 

en este mismo número de la Revista (Merleau-ponty y le materialismo fenomenológico), 

que resulta imprescindible y complementaria, necesaria, a su primera entrega sobre el 

Ego Transcendental, sin que haya sido escrita como continuación de aquella, eso lo 

decímos nosotros, pero que nos muestra la “matriz” de su materialismo 

fenomenológico. Ahí, muchos de los interrogantes de Alberto Hidalgo, tan interesantes 

e imprescindibles por lo demás, cobran sentido y ‘geometría’. 

        Digamos que ese vínculo con el estructuralismo, la muerte del Hombre, y Foucault, 

que el trabajo de Hidalgo reexpone con finura extrema y sumamente fértil, nos hace 

rescatar la filiación precisamente de Foucault con quien fuera su maestro, Merleau-

Ponty. Asimismo, Richir a través de muchas de sus exposiciones, sobre manera en su 

último libro:  Fragments phénoménologiques sur le langage (Millon,2008), se puede 

asistir a una crítica del estructuralismo como bricolage, insistiendo por otra parte en un 

aspecto fundamental en esta polémica, sobre todo respecto a la respuesta y las 

interrogaciones que levantara Silverio: se trata de la diferencia entre ‘lenguaje’ y 

Lengua, es decir, del problema de las instituciones, y ahí, entre el animal y el 

hombre….( véase en especial el capítulo sobre la ‘institución de la idealidad’ y el que se 

refiere a la diferencia en “lenguaje, lengua y concepto”.) 

         Alberto Hidalgo responde pues a Perez Jara; responde, aclara y amplía la 

problemática de Corredera y, desde su posición, que no es la de Urbina según creemos, 

coincide, discrepa y recoge la potencialidad crítica y revulsiva que Sanchez Urbina 

abriera ya en el congreso de Murcia sobre la Filosofía de Gustavo Bueno y la Idea del 

Cuerpo. Estos “partos de los montes” como se refería Hidalgo a su propio escrito 

cuando nos lo envió, están siendo gracias a los participantes precisamente, mucho más 

que una polémica, todo un ejemplo de reflexión filosófica  más allá de los individuos, 

de los egos particulares que en ella participan.  Pues, por último, esa vuelta al seminario 

de 1968 sobre el estructuralismo, y la cuestión “del hombre”, que Hidalgo, como testigo 

presencial y activo, aquí recupera sagaz y necesariamente, es un ejemplo de esa 



 Pérez, Pelayo: «Los egos troyanos»  
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org         3 
 

“genética” necesaria que va más allá de la mera recopilación de datos y de referencias 

que no por fieles dejan de ser exentas, cuando no externas, mero recubrimiento de 

sobrevuelo, eso que al inicio de su ponencia sobre Merleau-Ponty, Urbina recuerda que 

Merleau-Ponty calificara de no-filosofía, de filosofía impositiva, de survol. 

       Aquí, por suerte para todos nosotros, estamos a nivel del suelo, frente a las cosas, y 

frente a los otros, ante las formas cambiantes del mundo y que, por eso mismo, nos 

reclama una y otra vez en la búsqueda de sentido. 



 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008) 5-33. http://www.revistadefilosofia.org 

 

 
«Egos trascendentales» y «caballos de Troya». 

Segunda Parte. 
Apunte sobre lo «humano» en el materialismo. 

Alberto Hidalgo 
 
RESUMEN 

En esta segunda parte y a la espera de una respuesta de Ricardo S. O. de Urbina 
acerca de la trascendentalidad, muestro la dependencia que del Ego Trascendental 
(E.T.) de Kant tienen tanto Silverio Sánchez Corredera como Javier Pérez, por más que 
subrayen sus componentes prácticos, morales, antropológicos. Pero su diagnóstico de 
que la omisión del E.T. implica su «muerte gnoseológica», es excesivo porque  Urbina  no 
afirma su desaparición institucional. El E.T., como  figura de lo humano puede seguir 
funcionando en el interior de las diferentes culturas (inmanentemente) de acuerdo con 
entramados institucionales específicos.  En todo caso, la comparación entre Kant y Husserl 
que hizo Ricardo Sánchez en 2004 permite entender mejor su aparato conceptual, 
incluidos los cinco niveles en que se registran las experiencias, la problemática de las 
síntesis pasivas y, por supuesto, la distinción entre Innenleib (el cuerpo interno) y el 
Aussenleib (cuerpo externo). Por otro lado, aunque Silverio y Javier se ajustan a la letra 
del sistema ya formado de Gustavo Bueno, ambos ignoran que en la elaboración del 
materialismo filosófico en polémica con el estructuralismo no se utilizó el E.T. como 
figura de lo humano, como atestigua el Seminario sobre Estructuralismo de 1968. Al 
volver a explicar la génesis del E.T en el materialismo se aprecian mucho mejor tanto la 
vinculación polémica de G. Bueno con Kant y el estructuralismo, como el camino 
husserliano que sigue en su Noetología.  La crítica de  Ricardo Sánchez  a Husserl  respecto 
a las deficiencias gnoseológicas de su análisis acerca de la estructura de las ciencias es más 
radical y afecta a la estructura misma del conocer, donde la fenomenología privilegia 
injustificadamente la percepción, ignorando el papel de la imaginación en el proceso de 
síntesis. El problema del E.T. de Gustavo Bueno vuelve a tropezar con el mismo problema: 
ignora la imposibilidad de totalizar registros inconmensurables. Los cierres categoriales 
alcanzan franjas de verdad que, sin embargo, no pueden totalizarse ontológicamente. Desde 
un punto de vista gnoseológico el E.T  no es un elemento necesario en la génesis del 
materialismo filosófico, lo que no implica, sin embargo, que sea prescindible, ni que no 
cumpla funciones específicas en la filosofía de la praxis. Ahora bien como quiera que el ET 
tampoco aparece como instancia diferenciada en el «eje circular» del «espacio 
antropológico» y que en el sistema de Gustavo Bueno forme parte, más bien, de la 
denostada Antropología predicativa, se sigue que no hay una discrepancia radical entre el 
materialismo filosófico de Gusatavo Bueno y el materialismo fenomenológico de Urbina, en 
los procesos respectivos de su génesis, en los que puede señalarse estirpes comunes. Otra 
cosa es que no se produzcan discrepancias o desavenencias en su desarrollo futuro. 

 
 

 



 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org          5 
 

«EGOS TRASCENDENTALES» Y «CABALLOS DE TROYA». 
SEGUNDA PARTE. 

APUNTE SOBRE LO «HUMANO» EN EL MATERIALISMO. 
Alberto Hidalgo 

UNIVERSIDAD DE OVIEDO 
 
 

Aunque los planteamientos de Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina puedan afectar 

eventualmente a la arquitectura entera del edificio materialista de Gustavo Bueno, yo no me 

atrevería a señalar hasta qué punto y medida, mientras no aclare las cuestiones que le dejo 

planteadas acerca del significado de lo “trascendental”.  Para G. Bueno, ya lo he dicho, el 

decalage, la ruptura o el hiato, que viene a suturar el Ego trascendental se produce entre el 

progressus, por un lado, que da paso a los procesos paralelos de constitución del sujeto (o de 

la conciencia, E, en tanto que sujeto) y del mundo material (o de la Materia, M, como 

Mundo) por medio de los Tres Géneros de Materialidad, y el regressus, por otro lado, que 

es lo que provoca el salto hacia la trascendentalidad ya en el plano de la ontología general. 

Si no me equivoco, el pensamiento de Ricardo Sánchez puede prescindir del Ego 

trascendental, porque la gnoseología materialista no lo necesita para dar cuenta del proceso 

de conocimiento (del simple kennen, no del Erketnnis) debido a que las síntesis que se 

precisan no requieren «ser reconocidas jurídicamente» para alcanzar validez. Aceptar la 

imagen canónica del «reconocimiento» significa permanecer varado en las estructuras 

eidéticas que marcó territorialmente Platón y que Kant recalificó mediante el prodigioso 

artilugio de la trascedentalidad en las tres críticas. Lo que deja muy claro, en cambio, Ortiz 

de Urbina es que las crítica kantiana nos han llevado a dar validez filosófica a las «ilusiones 

trascendentales» para evitar una ruptura irreversible con el sentido común y la «razón 

popular común». Gustavo Bueno denuncia ciertamente ese uso torticero (luterano, dice él) 

de la trascendentalidad, como método para ocultar la inversión teológica que practica y 

sigue a Marx  en el proceso de desocultación ideológica de los intereses de la burguesía.  

 

Hasta aquí, todos de acuerdo sin que peligre el materialismo como presupuesto. A 

partir de aquí, yo le echo en cara a Ricardo Sánchez su no-uso de ciertas claves 

interpretativas, por ejemplo, de la Idea de symploké, y, sobre todo, su críptica omisión de 

explicaciones acerca de las operaciones gnoseológicas que maneja e introduce. Pero, por 

supuesto, del hecho de que no mencione la idea de symploké, yo no me atrevería a deducir 



Hidalgo, A.: «Egos trascendentales» y «caballos de Troya». Segunda Parte. 
 

6        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

que no la esté ejercitando al modo francés y, mucho menos, a diagnosticarle “husserlitis” 

etic (al margen de lo que él diga emic) o, peor aún, anatematizarlo como si fuese un hereje 

(¿de qué dogma de fe?) por profesar un espiritualismo sustancialista. Nada de esto se 

desprende de sus escritos conocidos. Lo que, en cambio, si se desprende, creo yo, es la 

crítica al idealismo subyacente en todos aquellos que se elevan al plano trascendental 

mediante el simple expediente de calcar los actos empíricos de la conciencia psicológica. 

Precisamente, el mérito que atribuye a lo que él llama «materialismo fenomenológico» es 

que no cede al chantaje del camuflaje y del método de calco por impopular que resulte. Para 

ello, su estrategia es siempre la misma: la «disociación».  

 

Ahora bien, puesto que fue precisamente una disociación fenomenológica, la que se 

produce entre el Innenleib («el cuerpo interno») y el Aussenleib («cuerpo externo») en 

terminología del «otro Husserl», siguiendo a Richir, la que más impacto ha causado en los 

círculos de la Sociedad Asturiana de Filosofía, (no sin razón, por cierto) voy a referirme 

brevemente a la respuesta que suscitó en Silverio Sánchez Corredera quien, con la mayor 

simpatía, ha tenido el coraje de plantear las perplejidades que suscita en su interpretación 

del materialismo filosófico. Tomo muy en serio la reacción de Silverio porque es uno de los 

discípulos de Gustavo Bueno que más se ha molestado en ampliar los planteamientos ético-

morales y políticos del materialismo filosófico desde un trasfondo kantiano, de manera que 

la pregunta por la superfluidad del Ego trascendental adquiere en él una connotación 

distinta, no tanto gnoseológica cuanto ontológica (o “antrópica”) del mayor interés, pues no 

es difícil observar que el uso del término «Ego trascendental» en los territorios de la praxis 

es mucho más abundante en el discípulo que en el maestro. Gustavo Bueno en sus escritos 

políticos recurre poco al Ego trascendental como instancia crítica. Le suele bastar la férrea 

lógica de la oposición. 

 

Esta peculiaridad me va a permitir replantear el problema subyacente que, en mi 

opinión, ha provocado la colisión entre Ricardo Sánchez y Silverio Sánchez, cuyas 

construcciones, independientes la una de la otra, como puede observar el lector de Eikasía 

que se haya molestado en seguirlos, remiten, sin embargo, a la común referencia del 

materialismo filosófico, tal como ha salido de la propia cabeza de Gustavo Bueno en 

distintas épocas de su trayectoria filosófica. Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina, hay que 



 Hidalgo, A.: «Egos trascendentales» y «caballos de Troya». Segunda Parte. 
 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org        7 
 

decirlo en honor a la verdad, es el primer seguidor que tuvo Gustavo Bueno cuando era 

catedrático de Instituto en Salamanca, en los años 50, de modo que su perspectiva acerca de 

la génesis del materialismo filosófico, de sus presupuestos tanto implícitos como explícitos, 

así como de la estirpe (categorial o filosófica) de todos sus componentes, incluido el Ego 

trascendental, es anterior y más completa  (cronológicamente, al menos) que la que tenemos 

todos los demás.  

 

En esta línea, la razón de mi intervención en el proceso de deconstrucción de esa 

génesis, que inicia Ricardo Sánchez al quitar el tapón del Ego trascendental, es aportar no 

sólo mis reflexiones, sino mis datos a partir de 1968, época en la que (como creo haber 

mostrado en mi primera entrega) aparece ese constructo conceptual  con unas funciones 

más de índole lógica que ontológica y más en relación con las Investigaciones Lógicas de 

Husserl que con la Crítica de la Razón Pura de Kant. Creo que es en este contexto en el que 

hay que ubicar la pregunta que, como un boomerang, retorna ahora sobre Ortiz de Urbina 

¿Qué pasaría en el materialismo filosófico, específicamente en sus planteamientos 

gnoseológicos, si se prescinde del Ego trascendental? Sabemos su respuesta: que se 

enriquece, porque se abre a nuevos ámbitos de experiencia y de síntesis cognitiva.  

 

Es cierto que en el ínterin, además de la mediación epistolar de Pelayo Pérez que 

funciona más como un catalizador que como el articulador del proceso, ha vuelto a reclamar 

un papel en la polémica Javier Pérez Jara (El catoblepas, nº 80, Octubre 2008), en base a 

que había presentado una comunicación en el congreso de Gijón sobre el Kant, en la que 

estaba presente, según parece, el propio Ricardo Sánchez, titulada: «Análisis de la 

reconstrucción de la Idea de Ego trascendental en el sistema kantiano desde las 

coordenadas del materialismo filosófico», (El Basilisco, nº 35, 2004). Cierto. Nótese 

que yo mismo  cité a Javier Pérez  de soslayo en la primera entrega de este artículo, a 

sabiendas de que su planteamiento no afectaba para nada al asunto gnoseológico que 

plantea Urbina, pues en aquel Congreso hizo Ricardo una comparación (o mejor, una 

transformación anamórfica) entre Kant y Husserl (El Basilisco, nº 34, 2004), en la que no 

menciona ni una sola vez la superestructura del Ego trascendental, pero en cambio, formula 

con toda precisión las diferencias de los caminos que conducen a él mediante la 



Hidalgo, A.: «Egos trascendentales» y «caballos de Troya». Segunda Parte. 
 

8        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

confrontación de los niveles en que se registran las experiencias cognitivas y reflexivas de 

ambos.  

 

Como quiera que, en esencia, Javier Pérez se alinea con las tesis de Silverio 

Sánchez (pues ambos consideran «imprescindible» recuperar o «reconstruir» el Ego 

trascendental de Kant desde supuestos no metafísicos e insertarlo en las coordenadas 

ontológicas del materialismo filosófico «pluralista y antisustancialista») es lógico que 

diagnostique su abandono como un cataclismo universal: «inevitable recaída en el 

positivismo,...(dice): sin el Ego Trascendental se barrerían las diferencias entre los 

hombres y los animales, se presentaría como problemática la articulación entre los 

componentes constitutivos del sujeto, la propia coordinación social e intersubjetiva, 

&c». Ahora bien, puesto que ambos reconocen que el constructo es kantiano, yo les 

recomendaría que leyesen con atención el artículo mencionado de 2004, pues en él ya 

usa Ricardo Sánchez todo el aparato conceptual que despliega para la eliminación del 

Ego trascendental, incluidos los cinco niveles en que se registran las experiencias, la 

problemática de las síntesis pasivas y, por supuesto, la distinción entre Innenleib (el 

cuerpo interno) y el Aussenleib (cuerpo externo). La omisión del Ego trascencental anuncia 

allí su eliminación, su «muerte gnoseológica», aunque no necesariamente su desaparición 

práxica, institucional. Ockham aconseja usar la navaja con las entidades superfluas donde 

corresponda. Volvamos entonces a Kant, el más dotado de los filósofos, el gran explorador 

de la modernidad, el representante indiscutible de la burguesía ilustrada, con quien el propio 

Gustavo Bueno no cesa de medirse como con una suerte de «Superego». Las exposiciones 

tópicas señalan que las tres críticas marcan el territorio hasta donde llegan los límites de lo 

humano: el entendimiento se convierte en la facultad legisladora que proporciona el modelo 

de la síntesis para explicar cómo se produce la apropiación del objeto; la razón, por más que 

en su uso especulativo genere «ilusiones trascendentales» e incurra en paralogismos, se 

convierte en legisladora del sentido común moral de los europeos ilustrados: el imperativo 

categórico sigue impresionando aquí. En la crítica del juicio se explica cómo las facultades 

acceden al efecto estético mediante un proceso también de síntesis o negociación por libre 

acuerdo: «La más alta filosofía, por relación a los fines esenciales de la naturaleza humana, 

no puede conducir más allá de lo que hace la dirección que ésta ha otorgado al sentido 

común». Según Deleuze lo que hace Kant no es invertir la imagen del pensamiento, sino 



 Hidalgo, A.: «Egos trascendentales» y «caballos de Troya». Segunda Parte. 
 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org        9 
 

simplemente multiplicar las ocurrencias del sentido común en tres niveles de experiencia. Y 

recurro a Deleuze, otra vez aquí, porque en este punto de la persistencia del modelo de 

reconocimiento y del sentido común sigue a Merlau-Ponty  y se pregunta si lo que hace la 

fenomenología no es más de lo mismo: «¿No descubre ésta, por cierto, un cuarto sentido 

común, fundado esta vez, en la sensibilidad como síntesis pasiva, y que, para constituir una 

Urdoxa, sigue siendo igualmente prisionero de la doxa?»   

 

Si recomiendo que se vuelva a leer la exégesis que hace Ricardo Sánchez en el 

párrafo XII del artículo citado sobre los curso de 1921, 1923 y 1926 de Husserl, publicados 

bajo el título Análisis de las síntesis pasivas (Huss. XI) es porque aclara bastante bien en 

qué consiste su materialismo fenomenológico al que se llega mediante la crítica regresiva, 

la anamórfosis y la diferenciación interna de las doctrinas que analiza. Husserl, en efecto, 

critica a Kant su «objetivismo dogmático administrado por suposiciones metafísicas 

trascendentes», por lo que busca un nivel de evidencias más básicas. En la medida en que 

esta búsqueda de la fenomenología alcance ese plano no anda descaminada la apreciación 

de Deleuze sobre las síntesis pasivas. Eso parece confirmar la conclusión del párrafo de 

Husserl que Ricardo Sánchez cita literalmente para la ocasión: «En la medida en la que 

Kant no estaba en situación de reconocer la esencia de la producción pasiva como 

constitución intencional y no podía todavía (noch nicht) percibir la tarea específica 

consistente en hacer comprensible, de manera sistemática, las necesidades de esencia de la 

constitución de todas las objetividades y el curso de su elaboración por niveles, le falla 

también el problema de la evidencia» (Ibid. p. 9). Sin embargo, el análisis de Ortiz de 

Urbina no se contenta con señalar las disociaciones de Husserl entre eidos e intuición, por 

un lado, y eidos y a priori, por otro Por esa vía sólo se constata lo que ya sospechaba 

Deleuze y es que «hay un apriori estructural más fundamental que el eidético porque la 

eidética es un registro más entre los otros».  Ricardo Sánchez  arguye que Husserl se queda 

corto en su crítica en una doble dirección, en la gnoseológica de la estructura de las 

ciencias, para lo que incorpora el análisis materialista del cierre categorial, pero también en 

la dirección fenomenológica de las experiencias originarias. La crítica materialista de 

Urbina es en este punto implacable: «Roto el privilegio del eidos, debería haber accedido 

fácilmente a la estructuración del logos material y a la índole estructural, no eidética, de los 

mecanismo de cierre como registros no eidéticos. Y no lo hizo. Seguramente por el 



Hidalgo, A.: «Egos trascendentales» y «caballos de Troya». Segunda Parte. 
 

10        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

privilegio que otorgó a la percepción y por la persistencia de su concepción del tiempo 

heredada de Kant. Desde el privilegio del objeto perceptivo y del mundo de la vida, los 

cierres científicos aparecen descalificados como idealizaciones. Pero se confunde por el 

injustificado privilegio otorgado, también esta vez, a uno sólo de los registros, el de la 

percepción. Con lo que no dio con un principio claramente materialista: la imposibilidad de 

totalizar registros inconmensurables, pese a haber denunciado la totalización ilegítima del 

eidos. Pero si hay privilegio, hay totalización» (p. 10) 

 

Basta esta cita para mostrar que en estos análisis no hay el más mínimo abandono 

del principio de inconmensurabilidad de los Géneros de Materialidad, porque los niveles 

gnoseológicos simplemente se cruzan matricialmente con los planos ontológicos 

subyacentes. Si Javier Pérez y Silverio Sánchez leen este trabajo y el libro entero La 

fenomenologia de la Verdad en Husserl, que fue prologado por Gustavo Bueno en 1984, 

verán cómo Ricardo Sánchez es capaz de señalar con rigor las diferencias arquitectónicas 

entre los planteamientos de Husserl y Kant, o penetrar en los fundamentos del propio 

materialismo, sin quedar preso del detalle “paranoico” del Ego trascendental. Porque el 

problema del Ego trascendental, no es tanto que sea trascendental sino que sea un Yo. Y si 

no laminamos el yo, seguimos presos del psicoanálisis. Según Ricardo Sánchez, el «núcleo 

de la confrontación entre los dos pensadores» es gnoseológico y no ontológico pues afecta 

al análisis fenomenológico de los registros de la experiencia, algo que se escapa entre los 

trazos gruesos de quienes consideran que las palabras son trasparentes y que se conforman 

con rimar en consonante doctrinas heterogéneas que, más o menos, se corresponden entre 

si. La técnica filosófica de Ricardo Sánchez, que, por cierto, aprendió de Gustavo Bueno y 

de Husserl, consiste en disociar niveles, rastrear anamófosis, argumentar hasta el límite.  

 

En cualquier caso, como la mayoría de las 52 páginas del erudito artículo de Javier 

Pérez, en las que cuenta la historia moderna del concepto en disputa, desborda los límites de 

una discusión «razonable», pues se extiende urbi et orbe  a doctrinas que no forman parte 

del elenco,  me restringiré aquí a formular unos pocos reparos sobre la manera tan peculiar 

que tiene de interpretar los términos que usa Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina en su textos 

hasta el punto de atribuirle gratuitamente cosas que no dice. Cuatro parecen ser las 

objeciones de fondo que esgrime Javier Pérez contra el desplazamiento del Ego 



 Hidalgo, A.: «Egos trascendentales» y «caballos de Troya». Segunda Parte. 
 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org        11 
 

trascendental por parte de Ricardo Sánchez. Primera, que el criterio de «descentramiento» 

de la realidad no garantiza el materialismo, porque se requiere, además, 

«inconmensurabilidad» y «discontinuidad». Segunda, que Urbina admite la existencia de 

«vivientes incorpóreos». Tercera, que «su intento de supresión del Ego Trascendental le 

conduce únicamente a la consideración del Ego como ego psicológico, o lo que es lo 

mismo, a la reducción del Ego lógico al ego psicológico, y con esto, el propio Espacio 

Gnoseológico queda destruido» (sic). Y cuarta, que «la correlación que pretende Urbina, 

con su «materialismo fenomenológico», entre los tres géneros de materialidad 

ontológico-especial y las figuras de la aparecencia-aparencia, actividad-pasividad y 

eidética-esquemática respectivamente, se nos presenta, desde luego, como oscura y 

confusa, incluso como sustancialista» (sic etiam)   

 

 Pues bien, las dos primeras objeciones carecen de fundamento, sencillamente 

porque Ricardo Sánchez ni dice eso, ni lo que le atribuye Javier Pérez se deduce de lo 

que dice. Basta leer el artículo sobre Kant y Husserl para comprobar, no ya que Ricardo 

da por supuesta la «inconmensurabilidad de los géneros de materialidad», sino que la 

existencia de «vivientes incorpóreos» es tesis  que ni siquiera es atribuible a Husserl, por 

mucho que Pérez Jara se empeñe en deducirlo de su confesionalidad religiosa. Para Husserl 

no cabe «la contraposición entendimiento humano-divino, puesto que un intellectus 

archetypus, para quien un objeto no fuese Gegen-stand sino Ent-stand, no conocería, si algo 

no le fuese dado en la correlación universal en la pasividad. Una intuición infinita no sería 

una sabiduría infinita, sino una infinita estupidez (Unendliche Dummheit). Una cosa sólo 

sería percibida por un dios con cuerpo y quinestesias» (Ibid.). 

 

No entiendo, en cambio, la tercera objeción, porque supone una interpretación de 

Husserl y de la fenomenología que, por supuesto, no es la que ha explicado Ricardo 

Sánchez en distintas ocasiones, ni mucho menos la de Marc Richir. Si la epoché 

fenomenológica se entiende como eliminación pura y dura de lo puesto entre paréntesis y la 

reducción se entiende como un regressus que termina en el Ego trascendental aquí no hay 

nada que discutir. Por lo demás, que Urbina haya retirado de su reconstrucción del 

materialismo fenomenológico al Ego trascendental de la posición privilegiada que ocupaba 

en el materialismo filosófico como límite del mundo, no significa que haya sido desplazado 



Hidalgo, A.: «Egos trascendentales» y «caballos de Troya». Segunda Parte. 
 

12        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

hacia la MT, ni quiere decir que haya sido eliminado en las construcciones científicas 

(categoriales) y filosóficas, por ejemplo, que son construcciones culturales terciogenéricas. 

Que yo sepa, Urbina ni ha dicho, ni ha hecho eso jamás. Y, de hecho, caben tantas 

posibilidades de restauración del Ego Trascendental como entidad ontológica (antrópica) en 

distintos ámbitos y niveles fenomenológicos que o yo no he entendido nada de lo que dice 

Urbina o las enormidades que le imputa Javier Pérez se basan en un colosal malentendido. 

En ningún texto de Urbina he leído que el Ego trascendental sea la «clase vacía», que sea 

una entidad metafísica o que no pueda ser calificado como «lógico, operatorio y 

constitutivamente corpóreo». Pero si es operatorio y corpóreo ¿qué clase de operaciones 

tecnológicas puede estar realizando entre la Materia ontológico-general y el Mundo, si no es 

un «demonio de Maxwell» o un «nous de Anaxágoras»?  Peor aún, ¿qué tipo de lógica es la 

que está ejercitando allí? ¿Una lógica de la semejanza como parece insinuar Javier Pérez 

cuando identifica por encima de las diferencias culturales e históricas su «Ego corpóreo 

operatorio» con el de su vecino, pero también con el de «Nefertitis, Alejandro Magno o 

la cocinera de Cicerón» (sic), incurriendo e n la subrepción que denuncia Urbina?  ¿O 

una lógica de la oposición, como la que usa para negar que el Ego trascendental sea el 

conjunto totalizado de los egos individuales en «interfacticidad», porque disyuntamente, 

niega con Aristóteles el infinito actual, por un lado, mientras por otro totaliza en él «las 

distintas materialidades objetivas que envuelven a los sujetos psicológicos»? La única 

lógica que no parece usar Javier Pérez parece ser la de la diferencia, a juzgar por la 

parquedad con que trata la cuestión del Ego y de la falsa conciencia en Marx. Diríase 

que por el tipo de argumentación fisiologista que prefiere y el operacionalismo apotético 

en el que insiste, al materialismo asertivo de Javier Pérez la dialéctica de la diferencia le 

resulta bastante incómoda. 

 

No obstante, Javier Pérez puede tener razón cuando tilda de «oscuras» las 

correspondencia que establece Urbina entre los géneros de materialidad y las dualidades 

aparecencia-aparencia, actividad-pasividad y eidética-esquemática, pero no me parece 

que sean ni confusas, ni sustancialistas. Que algo sea oscuro ni significa que sea falso, 

ni que no pueda ser aclarado. Y basta con cruzar matricialmente las dos series, la de los 

géneros de materialidad y la de los niveles de la experiencia para ver cómo se reubican 

y coordinan los conceptos científicos que usa retóricamente como martillo de herejes. 



 Hidalgo, A.: «Egos trascendentales» y «caballos de Troya». Segunda Parte. 
 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org        13 
 

De hecho podemos explicar mejor la ubicación de los bosones, los fermiones o el 

electromagnetismo en el tercer género de materialidad si utilizamos los registros de 

actividad-pasividad y eidética-esquemática, que si prescindimos de ellos. En cuanto a la 

coordinación con el registro de la «aparecencia-apariencia» que exige Javier Pérez hay 

que establecerla entre M2 y M1, sobre todo, por lo que respecta al electromagnetismo, 

etc.  

 

En resumen, tengo la impresión de que el señor Pérez Jara tiene el mérito de 

haber estudiado con atención la obra publicada de Gustavo Bueno, así como la 

indudable paciencia de haber prolongado ciertas sugerencia hasta sus supuestos 

fundamentos categoriales o científico-positivos, por ejemplo, cuando plantea la 

posibilidad de atribuir Ego trascendental a los animales. Sin embargo, no creo que haya 

profundizado bastante en la metodología dialéctica del materialismo filosófico, desde 

cuya terminología aplica al materialismo fenomenológico tales restricciones estáticas 

que le impiden ver sus antecedentes comunes, o pensarlo como posible solución a los 

callejones sin salida con los que su propio artículo tropieza. Por lo demás, el género 

doxográfico utilizado para dilucidar la cuestión del Ego Trascendental no se presta a un 

paralelismo  con la posición de Urbina, sino a un cruce trasversal de tipo incidental. Por esta 

vía  Javier Pérez convierte la doctrina de Gustavo Bueno en un potro de torturas y, lo que es 

peor, en un lecho de Procusto destinado a mutilar a quien no se juste al patrón cristalizado 

de sus formulaciones canónicas.  

 

En este sentido me parecen mucho más fértiles las discrepancias entre Ricardo y 

Silverio Sánchez, ya que conciernen directamente a la importancia antropológica y ético-

política que el Ego trascendental tiene para la especie zoológica humana. A diferencia del 

señor Pérez Jara, el señor Sánchez Corredera distingue perfectamente el nivel fenoménico, 

del categorial y del trascendental por lo que más que apelar de modo rabínico a la autoridad 

de Gustavo Bueno, hace a Ricardo objeciones ilustres basadas en sus propias ampliaciones 

trascendentales. Su demanda, por lo demás, es bien razonable: si la distinción entre Leib y 

Körper, o entre «cuerpo interno» y «cuerpo externo» está llamada  a llevarnos «más allá» 

y/o «más acá» de esa frontera que es el Ego trascendental, procedamos ya a la 

deconstrucción de su génesis a ver a dónde nos lleva,  pero mientras nos sirva de 



Hidalgo, A.: «Egos trascendentales» y «caballos de Troya». Segunda Parte. 
 

14        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

fundamento antropológico para soportar las construcciones de la praxis, es mejor no tocarlo, 

porque peligra la distinción entre hombre y animal , etc. 

 

Pues bien, a esa deconstrucción del Ego trascendental entendido como trasunto del 

género humano, que es como lo entienden tanto Silverio como Pérez Jara, voy a referirme 

aquí. Planteado de forma mundana y abrupta creo que la problemática del Ego 

Trascendental cobra cuerpo en el materialismo filosófico de  Gustavo Bueno a propósito de 

sus polémicas con el estructuralismo de los 60. En el fondo, el problema de la antropología 

es el mismo que vienen debatiendo la mayoría de las filosofías contemporáneas, jaleadas 

por el confuso coro de las llamadas ciencias sociales y humanas. Si hablar de Ego 

trascendental es hablar del Hombre o de la Humanidad, es porque se está planteando el 

problema del tipo de sujeto humano que necesitan las complejas sociedades multirraciales y 

pluriculturales de la época de la globalización y su compatibilidad o no con el 

«materialismo», denominación genérica donde las haya, bajo cuyo paraguas cabe casi todo, 

menos (al menos desde la caída de la URSS): un dogma de fe, un credo religioso, una fe 

ciega en un sistema político o en una Idea (incluida por supuesto la Idea de España, de 

Europa, de USA o de China) en nombre de la cual justificar cualquier barbaridad.  

 

Que el mencionado problema provoca los desvelos de Silverio se hace explícito en 

su «Para una teoría de la justicia. La Persona, el Ego trascendental y las Instituciones» 

(Eikasía, nº 16), donde con la mira puesta en definir tal sujeto hace una curiosa 

distinción escalonada entre «protohombre», «hombre» y «persona», en la que 

justamente el «Ego trascendental» constituye la bisagra que permite la «transformación 

anamórfica» (institucional y ontológica) desde el antropoide prehumano hasta la persona, 

entendida como un entramado institucional ético-político-moral, referido a un «sujeto de las 

operaciones de valor» (sic), trasunto moralizante e inadvertido, en consecuencia, del 

«superhombre» de Nietzsche. El texto de Silverio es meridiano al respecto: su «Ego 

trascendental» (colectivo, comunitario, social) se constituye sobre las bases onto-

filogenéticas de los egos individuales, pero una vez encarrilado institucionalmente sin 

retorno, se hace trascendental y desemboca sin remedio, es decir, «trascendentalmente» 

(esencial y relacionalmente) en el ámbito del «juzgar reflexionante» de Kant «según el cual 

descubrimos el mundo del arte, la belleza, lo sublime y la finalidad de la naturaleza» (Ibid. 



 Hidalgo, A.: «Egos trascendentales» y «caballos de Troya». Segunda Parte. 
 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org        15 
 

p. 194) Es cierto que Silverio no queda varado en su admirado Kant, sino que trata de 

superarlo con las herramientas del materialismo filosófico de Gustavo Bueno, haciendo para 

ello un uso masivo del «Ego trascendental» como instancia mediadora, decisiva y universal, 

que sirve como una suerte de trituradora monótona para salvar todos los desniveles, cuya 

existencia reconoce en un mundo sumamente complejo y plural. En eso se parece al Ego 

trascendental de Pérez Jara. De este modo el «Ego trascendental» será quien permita  las 

transformaciones dialécticas desde las normas y valores pre-éticos y pre-morales en 

«valores éticos completos y cosmopolitas» (p. 188) en el crisol de la ciudad; será el puente 

que vincule singularmente al «sujeto de la especie humana con su grupo, más allá de las 

relaciones puramente etológicas» (p. 197), pero, sobre todo, por cuanto asume el 

conocimiento como su finalidad específica explícita, será la instancia suprema de la figura 

humana en tanto sujeto activo,«capaz de conducirse bajo normas “autónomas” de deber-

ser». De modo que, al final, Silverio acaba recurriendo a la plataforma del «Ego 

trascendental» para resolver el problema arriba aludido, que ahora se contempla desde el 

ámbito ético-político de los derechos (humanos, ¡claro está!): «Es obvio que no todos los 

sujetos humanos alcanzan el nivel de personas. Pero entonces, ¿podremos no conceder 

dignidad a quienes no alcanzan el estatuto de personas? ¿Podemos no concederles 

derechos?» (Ibid. p 204). Si las sociedades de las que forman parte los acogen, incluyen y 

protegen «supliendo sus deficiencias», no hay problema. Se hace eco Silverio aquí de la 

escandalosa tesis de Gustavo Bueno sobre la «pena de muerte» de una manera elíptica: «en 

el caso de psicópatas desprovistos de sensibilidad ético-moral (ciegos, por tanto, para 

reconocer ciertos valores del deber-ser) para los que no se encontrara cura ni forma de 

reinsertarlos, entonces la sociedad debería defenderse etológicamente de ellos» (Ib.) Algo 

parecido hace Pérez Jara, cuando pone ciertos requisitos neuronales para atribuirle Ego 

trascendental a un individuo. Pero mientras la aplicación a los sujetos humanos sólo 

depende de la densidad institucional de sus culturas y, sobre todo, de su potencial actividad, 

respecto a los animales a Silverio le parece meridiano que no pueden aplicárseles los 

«derechos humanos» porque no alcanzan el nivel del «Ego trascendental», y  no son (ni 

pueden ser) agentes activos de lo trascendental.  

 

Me he entretenido en resumir el artículo citado porque sólo, si se tiene en cuenta 

este uso masivo del «Ego trascendental» puede entenderse las cinco objeciones que levanta 



Hidalgo, A.: «Egos trascendentales» y «caballos de Troya». Segunda Parte. 
 

16        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

contra lo que a él le parece un despiadado descoyuntamiento del «Ego trascendental» (no 

sólo en sentido kantiano idealista, sino también materialista) ejecutado por Ricardo. Y es 

que para Silverio como para Kant y para Bueno el «Ego trascendental» es, sobre todo, 

activo, es el auténtico dator formarum, hasta el punto de que sin él la materia permanecería 

inerte e ignota. Y este es, en mi opinión, el punto de divergencia fundamental por lo que a la 

construcción del materialismo se refiere. He retrotraído el problema hasta el límite en que se 

debe dar cuenta del proceso de «hominización» tanto ontogenética como filogenéticamente, 

porque es ahí donde se pone en marcha, según Silverio, el mecanismo de constitución del 

«Ego trascendental». Recito el pasaje central del artículo de Silverio: «¿Por qué si lo que ha 

aparecido es «el hombre» venimos nosotros a hablar del «Ego trascendental»? La aparición 

del hombre y la del «Ego trascendental» no contiene ninguna diferencia esencial (ambos 

conceptos se refieren a la misma realidad), pero viene a situar la filosofía de la 

«antropogénesis» en un contexto particular que se aleja tanto 1º) de la consideración del 

sujeto humano identificado con un átomo que integraría la molécula social (el individuo 

siendo anterior al grupo), como 2º) de la consideración de una sociedad humana que habría 

aparecido mucho antes de que sus miembros particulares se hubieran delineado en su 

interior con valor singular (el individuo siendo posterior al grupo). Los humanos llegan a 

ser humanos en el proceso de su conformación, dentro de un diseño social (diseño 

evolutivo-funcional e institucional proto-cultural), de tal manera que atributivamente 

hablando los sujetos individuales no aportan per se nada esencial al proceso de constitución 

de la humanidad, en el sentido de que todos los miembros son prescindibles uno a uno e 

intercambiables entre sí (salvo por la diferencia sexual, que los hará intercambiables según 

dos hemisferios). Pero en el proceso histórico del cierre del espacio antropológico (¿el 

espacio antropológico está cerrado?) esta predominancia atributiva de lo social frente a lo 

individual no pudo ejercitarse sino apoyándose en sujetos que aportaban un «plus de 

individualidad» sine qua non. Este plus de individualidad no ha de suponerse funcionando 

al mismo nivel en todos sino nás bien polarizado en algunos individuos del grupo, si bien 

todos los miembros habrían de interactuar ya sea activamente ya pasivamente con esa nueva 

función, que habrá que considerar altamente simbólica y esencialmente funcional para la 

supervivencia del grupo. Este nuevo «lenguaje» cultural y funcional que se abría era posible 

en virtud de la capacidad de diseñar normas de supervivencia y de cohesión articuladoras de 

los tres niveles de instituciones (im1, im2 e im3), de modo que  determinados sujetos 



 Hidalgo, A.: «Egos trascendentales» y «caballos de Troya». Segunda Parte. 
 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org        17 
 

comenzaban a no ser prescindibles, hasta el punto de que sólo lo serían en la medida en que 

en el seno del grupo social fraguaran modelos institucionalizados para su recambio…. El 

Ego trascendental supuso un cierre madurativo específico, posible gracias a la solidificación 

conjunta de im1, im2 e im3 (con un peso muy específico de este), que fue producto de un 

largo proceso, cuya secuencia» dibuja Silverio en tres pasos que van del Paleolítico inferior 

hasta el Paleolítico superior, en el que los enterramientos parecen servir como indicio de la 

existencia de un Ego trascendental en las culturas que lo practicaban. (pp. 183-6)  

Confirmado. Jefes, líderes, chamanes o sacerdotes permiten a Silverio no sólo 

positivizar al «Ego trascendental», sino incluso corporeizarlo materialmente. Y, aunque 

intenta para ello cobijarse bajo la autoridad de Gustavo Bueno, lo cierto es que éste, al 

distinguir el sujeto psicosociológico, instalado en M2, del «Ego trascendental», eximía al 

segundo no sólo de la responsabilidad de actuar políticamente, sino incluso de toda 

responsabilidad cosmológica, salvo la que le sobreviene de su estatuto gnoseológico. El 

«Ego trascendental» de Ensayos Materialistas, como hemos visto en la Primera Parte, 

alcanza un estatuto independiente de los usos categoriales que la conciencia corpórea 

como parámetro de la racionalidad tiene en otras construcciones, independientemente de 

que deba seguir instalado en un cuerpo externo de forma inevitable para poder funcionar, 

(lo que le vincula subterráneamente y de forma no declarada con el segundo género de 

materialidad especial). El Ego trascendental de Silverio, por el contrario, al fraguarse en el 

ámbito de las instituciones humanas (criterio que también utiliza Pérez Jara) no puede 

abandonarse a la locura ciertamente, pero sí mantiene sus conexiones categoriales como 

parámetro de funcionamiento de la racionalidad práctica. 

 

Creo que, aunque lo he mencionado en la Primera parte, es necesario releer aquí el 

famoso texto de los Ensayos (p. 65), donde tras declarar vacío al «cierre categorial»,  se 

mantiene, sin embargo  «la actividad misma constructora» en el contexto de la Idea de 

Materia, disociando así al sujeto de la materia, porque ahí está el punto de dificultad para la 

construcción institucional de Silverio. En ese texto Gustavo Bueno, por un lado, reconoce 

que el Ego trascendental, en tanto que «Conciencia filosófica» (no científica, ni política, ni 

recolectora, ni cazadora, etc.) «es la misma práctica o ejercicio (de índole histórico-social) 

en la cual el Mundo se constituye como objeto», mientras, por otro, le niega carácter 

subjetivo porque no «recibe los estímulos del Mundo objetivo» (¡ojo al dato, señor Pérez 



Hidalgo, A.: «Egos trascendentales» y «caballos de Troya». Segunda Parte. 
 

18        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

Jara!). Reducido a una mera función lógica de unión («en el sentido de la lógica de clases») 

ciertamente se evita el sustancialismo (como ya vieron los neokantianos), pero su existencia 

queda reducida a la sinexión de los Tres Géneros de Materialidad (donde se enroca el 

propio Gustavo Bueno). Pero, si su existencia es puramente lógica (no institucional, ni 

quinestésica) sólo queda la operación misma de unión, es decir, de la síntesis. ¿Qué clase de 

síntesis? Llegamos al punto de las discrepancias. 

 

 Las síntesis pasivas del cuerpo interno dice Ricardo Sánchez, conectando con el 

desarrollo de la fenomenología francesa, pero abandonando el fantasma del Ego 

trascendental en dirección hacia el inconsciente. Y ello, porque en las síntesis pasivas 

colapsan todos los constructos categoriales.  

 

Por su parte, Silverio Sánchez se siente autorizado a considerar como constructos 

del Ego trascendental nada menos que las instituciones colectivas cooperativas.  

 

Perez Jara, a su vez, que regresa no sólo hasta las instituciones, sino también  hasta 

el lenguaje articulado con pronombres personales, pregunta en este punto si las 

percepciones apotéticas de los animales que nos descubre la Etología, ¿no nos obligarán a 

reconocer un Ego trascendental animal?  

 

La respuesta de Gustavo Bueno no autoriza explícitamente ninguno de estos tres 

desarrollos: «el Ego trascendental, en extensión, no es una entidad distinta de la reunión de 

esos mismos tres Géneros de Materialidad, aunque no se aporte otro motivo sino porque el 

Ego lógico mismo es quien pone esa reunión. En ningún caso, pues, el Ego como parte del 

mundo puede entenderse a la manera como decimos que un árbol es parte de un bosque» 

(E.M., p. 65) 

 

Es obvio, que desde la ontología (no diré nada aquí de la antropología, ni del eje 

angular) la ampliación del materialismo filosófico hacia los entramados institucionales que 

hace Silverio, tomando como base al Ego Trascendental ocurre en el progressus, pero de 

una forma que no goza de la protección del Ego trascendental de Bueno, sino sólo del de 

Kant.  



 Hidalgo, A.: «Egos trascendentales» y «caballos de Troya». Segunda Parte. 
 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org        19 
 

 

Mi propio cuarto de espadas en este asunto, en contra de todos los intentos de 

preservar el privilegio del Ego trascendental comienza advirtiendo que el propio Gustavo 

Bueno en el opúsculo Materia (Pentalfa, 1990) traza una historia materialista de la Idea de 

Materia sin recurrir para nada al Ego trascendental. El Ego trascedental en las 

formulaciones canónicas aparece más que  como la «corona» del Mundus adspectabilis «» 

como una suerte de Yo fallido, la «falla»  misma que se abre entre la Materia ontológico 

especial y la Materia ontológico especial, una sima o abismo por la que penetra el sentido 

del mundo en el límite del sin sentido. Y si realmente M, la materia ontológico general (o 

MT, como se la llama en El Papel) es constitutivamente pluralista, «infinita» decía 

Espinosa, algo de esa pluralidad penetra en el mundo  empírico por esa falla, de manera que 

más que un principio de estabilización para la arquitectura de Mi, E funciona como un 

principio de desestabilización filosófica en la medida en que reclama siempre un 

fundamento que sólo se otorga a través de la generación del sentido. Pero este desarrollo 

sigue otra vía de reflexión, que yo mismo he iniciado en «Materia y complejidad» (Prologo 

a Felipe Giménez La ontología materialista de Gustavo Bueno, Pentalfa, 1994), en la que el 

Ego trascedental es perfectamente prescindible por la vía de hecho. 

 

Por lo que hace a esta polémica, no es que Silverio ignore en su artículo los 

planteamientos fenomenológicos de Ricardo o de Richir, pero no le parecen relevantes para 

responder a las cuestiones morales y políticas en la era de la globalización, que le preocupan 

a él, pero también a todos nosotros, y que pueden reformularse así: ¿No basta bautizar al 

sujeto humano trascultural y absoluto de estirpe ilustrada, como Ego trascendental, para que 

podamos defender la Declaración Universal de Derechos Humanos de la ONU en 1948?  

Porque si suprimimos el Ego trascendental ¿no nos vemos abocados a aceptar el diagnóstico 

estructuralista de los años 60 de que «el hombre ha muerto» y de que, en consecuencia, el 

reconocimiento de tales derechos a otros pueblos no es más que otra imposición 

etnocentrista de nuestros valores a otras civilizaciones que no tienen por qué aceptarlos?  

 

 A Gustavo Bueno, que ha borrado en el solucionario del materialismo filosófico las 

discrepancias germinales que mantuvo con el estructuralismo de los sesenta, seguramente le 

da pereza recordar por qué acabó erigiendo una instancia puramente lógica, el Ego 



Hidalgo, A.: «Egos trascendentales» y «caballos de Troya». Segunda Parte. 
 

20        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

trascendental, en muralla de protección contra el relativismo y el nihilismo disolvente que 

anidaba en la antropolgía estructuralista. El asunto es más importante de lo que parece, 

porque una parte de la confusión y el desconcierto actuales proviene de la falta de rigor y 

del desconocimiento general que se tiene sobre la génesis de las propias ideas que se 

manejan.  

 

 Interpreto, así pues, la discrepancia de Silverio como una demanda: ¿En qué 

ayudan las síntesis pasivas a desbloquear esta problemática? ¿Acaso la deconstrucción de 

Ricardo Sánchez no nos reconduce al debate sobre la muerte del hombre de los sesenta? 

¡Qué lástima! ¡Con lo bien que nos encajaban las piezas con el fundamento universal de un 

Ego trascendental!  A esta demanda, Silverio, sin hacerlo explícito como Pérez Jara, añade 

la desconfianza que inspiran a los materialistas las construcciones de Husserl, al menos 

desde la metacrítica de Adorno. En realidad, ¿no vino el estructuralismo a cancelar y 

superar la problemática fenomenológica acerca del “otro”, que todavía estaba presente en 

Sartre? ¿No se reduce la fenomenología en este campo al señalamiento de la co-presencia 

del otro, que se me aparece en una apresentación, como una mera percepción por analogía? 

¿A qué viene ahora distinguir entre cuerpo interno y cuerpo externo, si no es a remozar un 

debate superado? ¿No se cancela la problemática del “otro” mediante el reconocimiento de 

un Ego trascendental  «colectivo, comunitario o social»? 

 

 A partir de aquí se abren dos nuevas vetas de reflexión.  

 

A.- Una, el retorno a la génesis del proceso constituyente, sobre la que yo puedo 

aportar algunos datos de interés.  Es la que nos invita a deconstruir, junto con Ricardo 

Sánchez, el artilugio lógico del Ego trascendental, visto como una respuesta gnoseológica al 

estructuralismo. Urbina sigue esta vía oblicuamente por cuanto permite  franquear el paso a 

la investigación fenomenológica, que había quedado varada por el estructuralismo del 

propio Gustavo Bueno. Yo haré la deconstrucción genética in recto. A este respecto 

conservo todavía los apuntes sobre el seminario que impartió Gustavo Bueno con la 

colaboración de Valdés del Toro en 1968-69, en la que se ve perfectamente el rendimiento 

que da el análisis lógico aplicado a la antropología de Lévi-Strauss. «Lo que se llama 

estructuralismo es la noción trascendental de estructura envuelta en la moda estructuralista y 



 Hidalgo, A.: «Egos trascendentales» y «caballos de Troya». Segunda Parte. 
 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org        21 
 

no tanto su noción categorial» (Seminario sobre Estructuralismo, Apuntes, p. 1) En tanto 

que filosofía académica, Gustavo Bueno trata de ajustarle las clavijas al autor de Tristes 

Trópicos, mediante la distinción entre «trascendentalidad distributiva» o pluralista y 

«trascendentalidad atributiva» o unitaria. «Levi-Strauss se mantiene ambiguamente entre la 

distributividad y la atributividad». Es curioso que, para desbloquear el diagnóstico, Gustavo 

Bueno haya recurrido al criterio de Althusser sobre cómo se pasa de las nebulosas 

ideológicas a las ciencias categoriales, de Hegel a Marx. Pero este proceder muestra, el tejer 

y destejer dialéctico mediante el que Gustavo Bueno llega a una posición propia con el 

único instrumento de la lógica. Siguiendo la «moda estructuralista» (sic) incoa entonces un 

análisis del concepto de «estructura» en el estructuralismo a nivel ontológico (como 

constituyente y como constituida), a nivel lógico (mediante el que descubre como núcleo 

los “grupos de trasformación”, formula la noción de “géneros combinatorios” e insinúa la 

distinción entro operaciones autoformantes y heteroformantes) y a nivel epistemológico 

(utilizando como criterio el de la verificación empírica o la atribución de verdad o falsedad). 

Hecho esto, se pregunta: «¿en virtud de qué se articulan entre si las Ideas de Estructura del 

estructuralismo que aparecen en los tres ejes?». La respuesta es que su vínculo es externo, 

ideológico, no interno. Frente a la dispersión poiemática de las categorías confinadas en los 

campos científicos, G. Bueno sostiene paladinamente que «aplicando la atributividad hay 

posibilidad de mantener la categoricidad» (sic). La necesidad de encontrar un vínculo 

intrínseco entre los distintos ejes de análisis, se convertirá a partir de entonces en un 

imperativo gnoseológico para Gustavo Bueno.  Y por ahí desembocaremos en la teoría del 

cierre categorial, camino que he reconstruido en otra parte («Estirpe y sistema de la Teoría 

del Cierre Categorial», Revista Meta, Complutense, nº 5, 1990) 

 

Hay algo más en esta polémica que obliga al repliegue gremialista que se observa en 

la vindicación del carácter exclusivamente filosófico del Ego trascendental, que he 

subrayado en la primera parte de este artículo. Aplicando técnicas estructuralistas, Valdés 

del Toro muestra que la cultura griega queda nivelada a las demás culturas y la filosofía 

deja de ostentar cualquier superioridad sobre el pensamiento mítico. Para evitar tamaña 

ofensa era preciso restaurar la superioridad de la filosofía en el campo mismo en el que la 

superioridad de Gustavo Bueno es evidente: el campo de la lógica. Esta fecunda polémica 

que dará como resultado Etnología y utopía, entre otras cosas, es la que, como he señalado 



Hidalgo, A.: «Egos trascendentales» y «caballos de Troya». Segunda Parte. 
 

22        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

en la primera parte, acaba privilegiando al Ego trascendental, como una suerte de 

mecanismo de regulación interna en el acabarán confluyendo distintos tipos de análisis. Si a 

nivel lógico, donde la consumada maestría de Gustavo Bueno era sencillamente 

apabullante, hay un criterio de demarcación operatorio que permite discriminar la propia 

disciplina de las matemáticas heteroformantes, de las que los modelos estructuralistas son 

meras aplicaciones externas y degradadas, a nivel ontológico, hace su aparición el Ego 

trascendental  como límite superior que unifica internamente el Mundo sin perder por ello la 

forma, mediante una caída  en el pozo sin fondo de la Materia ontológico general. Respecto 

a la ciencia misma, Gustavo Bueno mudará su proyecto de Noetología por la gnoseología 

del cierre categorial. En este sentido Ricardo Sánchez habla de “descierre” filosófico, 

cuando aparta al Ego trascendental de la trayectoria de análisis de los procesos de 

conocimiento, a lo que él llama «gnoseología» 

 

Desarrollar esta primera veta nos conduce a recordar el diagnóstico del 

estructuralismo francés en los años 60 acerca de la «muerte del hombre» ¿A qué hombre se 

refiere Michel Foucault en Las palabras y las cosas o Levi-Strauss en su Antropología 

estructural?  El mismo nos da la clave cuando dice que el “hombre”, la idea de hombre, es 

una invención moderna. No voy a extenderme aquí en la importante matización que hace 

Gustavo Bueno a los franceses de su generación sobre el hecho gnoseológico de que lo que 

se inventa en la Edad Moderna no es tanto el hombre, sino la antropología, porque a lo que 

se refiere Foucault propiamente hablando no es al «hombre» con minúscula, al macho, ni 

siquiera a la especie humana o al género humano como decía los antiguos, sino justamente a 

la Idea de Hombre en el sentido de la Ilustración, como un Sujeto transhistórico y 

transcultural, semejante a Dios y opuesto a el. Ahora bien, ese Sujeto, producto de una 

inversión teológica, al ocupar el lugar de Dios en la constelación de las Ideas del Mundo 

Moderno, deviene absoluto como él. 

 

En su polémica con los estructuralistas Gustavo Bueno se mete en harina, 

analizando mitos y ceremonias. Por ejemplo, el primer intento de construir un modelo de 

ceremonia, que es el germen de su teoría de las ceremonias, central en la redefinición 

posterior del «espacio antropológico»,  se hace a propósito de un típico rito de paso 

observada entre los bosquimanos del desierto de Kalahari: la ceremonia de la pubertad en 



 Hidalgo, A.: «Egos trascendentales» y «caballos de Troya». Segunda Parte. 
 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org        23 
 

las niñas, moviliza todo el entramado social. Sin embargo, lo que busca Gustavo Bueno es 

el núcleo gnoseológico o el motor de inferencias que permite al antropólogo estructuralista 

estudiar las variaciones y transformaciones que un modelo determinado sufre en otros 

pueblos.  Lo encuentra en el «grupo de transformaciones» y reprocha a los estructuralistas 

el exclusivismo de que hacen gala al erigir este tipo de estructuras en el criterio único de 

validación categorial, dando de lado, a las estructuras de tipo red o a las topológicas. Como 

otros filósofos de su generación Gustavo Bueno intenta salvar el honor de la filosofía en 

tiempos de mudanza, demostrando que la filosofía es un estructuralismo más originario. No 

sólo Platón inaugura la symploké como estructura alternativa al holismo y al atomismo, 

sino que Espinosa puede servir de ejemplo para mostrar estructuras circulares: «La idea de 

estructura aparece expuesta en Platón conscientemente, hablando de la symploké. Conocer 

es una rectificación de f1  (englobar la totalidad con un sentido y significado propios) y f2 

(su negación)…. El platonismo es, pues, un estructuralismo y las Ideas de Platón son las 

estructuras. La filosofía de Platón es antiatomista y antiformalista» (SE, 1968/69, ). 

 

Pero el encuentro fundamental que le obliga a pensar en el Ego trascendental desde 

una perspectiva nueva, lógica sobre todo, es, sin duda, el reto de M. Foucault sobre la 

muerte del hombre. Desde un punto de vista materialista, que ya reclama para sí, usando, 

sin embargo,  también las técnicas del grupo de transformaciones, Gustavo Bueno analiza el 

descubrimiento de Foucault en términos de «inversión teológica», pero no se queda ahí. 

Puede medirse este cambio por relación a la idea de Hombre cuando nos percatamos de que 

esta idea ha desplazado en la Modernidad a la propia idea de sustancia, que era el objeto de 

reflexión fundamental de la filosofía antigua desde Aristóteles. Decir que el Hombre es el 

Sujeto, el substratum, el hypokéimenon, el fundamento de la filosofía es convertirlo en algo 

absoluto en un doble sentido de la palabra: como no relativo, es decir, universal, válido para 

cualquier tiempo y lugar; y como ab-suelto, es decir, desligado de toda determinación 

histórica y cultural. La crítica estructuralista, en este sentido, no carece de fundamento, es 

fundamental, porque atañe al fundamento, pero no repara en el dialelo antropológico que la 

mina. 

 

En efecto, la condición de ser absoluto lo hace absolutamente libre, lo que significa 

que ese Hombre moderno (y de ahí la importancia de la ciencia) se auto-considera capaz de 



Hidalgo, A.: «Egos trascendentales» y «caballos de Troya». Segunda Parte. 
 

24        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

acceder a una verdad objetiva, desprovista de prejuicios, desligada de cualquier 

determinación. La libertad es así pues la condición de la verdad. ¿Al romper con la 

ideología circundante para inaugurar su punto de vista como categorial o científico no 

remedan los estructuralistas el propio movimiento que critican?  Como idea constituida «el 

estructuralismo se nos aparece como una noción esencialmente atea, pues es enemiga de 

todo totalitarismo… La negación estructuralista tiene la posibilidad de aplicar cortes. Así 

los campos inteligibles históricos de Toynbee. (Pero) la negación del monismo es la 

negación también de la antropología como ciencia, porque no hay posibilidad de estudiar 

los fenómenos humanos en una unidad» (SE, 1968/69 p. 6)  El triedro epistemológico de 

Foucault niega, pues, la antropología, niega ese sujeto que es libre porque es, en última 

instancia, autónomo, es decir, capaz de darse sus propias normas, sus leyes para actuar. 

Kant, cuando resumía el sentido de la filosofía en tres preguntas ( a) ¿Qué podemos saber?; 

b) ¿Qué debemos hacer?; c) ¿Qué nos es dado esperar?) y las acababa reduciendo a una 

sola, justamente «¿Qué es el Hombre? » está en el ojo de mira de los estructuralistas. Pero 

al haber convertido la Filosofía en Antropología, compromete su honor. ¿Salva la instancia 

gnoseológica del Ego trascendental el honor de la filosofía? «Sería errado buscar la 

ideología estructuralista a nivel de los ejes y no al nivel de la fijación de los parámetros», 

dice G. Bueno (SE, 1968/69, p.14)   

 

Respecto a la filiación kantiana del Ego trascendental, ni Silverio Sánchez ni 

Pérez Jara parecen abrigar dudas. El segundo incluso propone explícitamente su 

recuperación en el materialismo filosófico en el terreno de la ontología y de la 

gnoseología, aunque nada dice del terreno de la ética y la praxis política institucional 

que es donde le saca rendimiento Silverio. En esta reconstrucción de la génesis doctrinal 

en el materialismo de G. Bueno es preciso, sin embargo, pasar por Jean-Paul Sartre  

quien, como se sabe, escribió escribe La trascendencia del Ego, ( 1938) donde leemos 

perlas como estas «Para la mayoría de los filósofos, el Ego es un “habitante” de la 

conciencia... Quisiéramos mostrar que el Ego no está formal, ni materialmente en la 

conciencia: está fuera, en el mundo; es un ser del mundo, como el Ego del otro» (p. 13) 

Todavía Sartre, el maestro desplazado por los estructuralistas conserva firme el 

parámetro del Ego trascendental, retomando para ello el concepto de «intencionalidad» 

de Husserl, Sin embargo, su recuperación dialéctica del Ego trascendental,lleva el 



 Hidalgo, A.: «Egos trascendentales» y «caballos de Troya». Segunda Parte. 
 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org        25 
 

marchamo de la negatividad.  En El ser y la nada (1943) propone este razonamiento: 

toda conciencia es conciencia de algo; por consiguiente, la conciencia no es algo, no 

puede ser tratada como una cosa o como un objeto. En un sentido estricto la conciencia 

no es nada porque se sustrae a cualquier determinación. Sartre distinguía el ser-en-si, 

identidad completa, las cosas mismas, autosuficientes y mudas, que permanecían 

obscenamente extendidas en el mundo y el ser-para-si o conciencia, cuya característica 

fundamental es la negatividad. La nada, que es negación del ser, supone al negador. Y 

por eso el Hombre, como conciencia «es el ser a través del cual la nada viene al 

mundo». Gustavo Bueno, recoge el argumento existencialista de que no es posible tratar 

a los hombres como hormigas, porque no hay manera de aplicar a los egos corpóreos la 

técnica del grupo de transformaciones. 

 

Pero el existencialismo sartreano es todavía humanista en sentido ilustrado, porque 

se asienta sobre el abismo de la libertad. «Por humanismo  dice en El existencialismo es 

un humanismo (1946, p. 46) se puede entender una teoría que toma al hombre como fin y 

como valor superior» (es decir, en el sentido de Kant). Cierto que para Sartre «este 

humanismo es absurdo porque sólo el perro o el caballo podrían emitir un juicio de 

conjunto sobre el hombre y declarar que el hombre es asombroso, lo que ellos no se 

preocupan de hacer, por lo menos que yo sepa». La conservación del Ego trascendental 

como parámetro puede resistir incluso los embates contra el humanismo y eso justifica la 

construcción de Silverio Sánchez y su interpretación del término. Es curioso observar, no 

obstante, el reflotamiento del Hombre como Ego trascendental que hace, sin tomar en 

cuenta, las intensas polémicas europeas de los años 60 concernientes al sentido del 

humanismo, que, sin embargo, si han dejado una huella obvia en la obra de Gustavo Bueno 

¿En qué sentido cabe, pues, hablar de humanismo después de la bomba atómica o después 

del holocausto? Sartre considera que el existencialismo nos dispensa de la vanidosa 

creencia de creernos superiores en algún sentido. Ya sabemos gracias a la bomba atómica y 

a los campos de concentración lo abyectos que podemos ser los hombres. En realidad el 

hombre no puede tomarse como fin en si mismo porque es infecto, no perfecto, porque 

siempre está en trance de realizarse: «Hay (por eso) otro sentido de humanismo que 

significa en el fondo esto: el hombre está continuamente fuera de sí mismo;… siendo el 

hombre este rebasamiento mismo, y no captando los objetos sino en relación a este 



Hidalgo, A.: «Egos trascendentales» y «caballos de Troya». Segunda Parte. 
 

26        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

rebasamiento, está en el corazón y en el centro de este rebasamiento». Hay humanismo en 

este desbordamiento práctico, en el comportamiento moral «porque recordamos al hombre 

que no hay otro legislador que él mismo, y que es en el desamparo donde decidirá de si 

mismo; y porque mostramos que no es volviendo a sí mismo (como quiere San Agustín o el 

Cristianismo), sino siempre buscando fuera de si un fin que es tal o cual liberación, tal o 

cual realización particular, como el hombre se realizará precisamente  en cuanto a 

humano». 

 

Me estoy entreteniendo con Sartre, no tanto porque Pérez Jara, haya omitido 

mencionarlo en su amplio recorrido acerca del Ego trascendental, sino porque la 

identificación del hombre (en sentido ilustrado) con un sujeto gnoseológico, pero también 

moral, se ejecuta precisamente en los momentos previos de la ruptura estructuralista y lleva 

el marchamo de la fenomenología. Es, por tanto, a la fenomenología a la que corresponderá 

admitir o no la disociación entre el hombre y el sujeto que ejecutará el estructuralismo. 

Sartre subraya el componente práctico de la asociación entre la idea ontológica del hombre, 

como para-si o conciencia y la idea de sujeto activo. La absoluta entrega a la libertad que 

reclama, junto al reconocimiento de la finitud y de la falta de fundamento esencial del 

existir es lo que provoca la angustia y el desamparo como actitudes típicamente 

existencialistas. Pero la autenticidad, la actitud ética universal que todavía conserva el 

existencialismo de los años 50, consiste precisamente hacer una elección responsable. Sólo 

queda ya un universal, un absoluto en el existencialismo: el hecho de que el hombre está 

siempre comprometido a actuar, a realizarse, y que semejante condición exige una 

responsabilidad. En este sentido el existencialismo todavía pertenece al ciclo de la 

modernidad. Todavía sigue siendo cierto que el deber del hombre moderno era, antes que 

nada, ser absolutamente libre. De modo que no podía justificar sus actos invocando causas 

externas o motivos psicológicos. Nadie puede decir que roba, porque tiene hambre o que se 

pone violento porque le duele la muela. Cuando acude a estas explicaciones deja de ser un 

sujeto y se convierte en un objeto, en una cosa; víctima de causas naturales deja de ser libre. 

 

Para entender esta conexión ontológica entre el Hombre como sujeto absoluto y la 

ética habría que regresar a Hegel, pero no al Hegel «hiperidealista» que habría identificado 

el Ego trascendental con la Materia ontológico general, según el diagnóstico de Pérez Jara, 



 Hidalgo, A.: «Egos trascendentales» y «caballos de Troya». Segunda Parte. 
 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org        27 
 

sino al Hegel de la Fenomenología, que hemos analizado en el Congreso de la SAF de 2007 

y que es el que leen Sartre, Marx y los fenomenólogos. En la dialéctica del amo y el 

esclavo, pierde el segundo porque teme a la muerte, de modo que, incluso en este caso 

extremo, el sujeto elige libremente convertirse en objeto, no tener voluntad propia y 

someterse a la voluntad del amo. Pero, en última instancia es responsable de su esclavitud: 

la libre voluntad del sujeto absoluto era el fundamento de la todas las morales de la 

modernidad. Como es de sobra sabido, en su Filosofía del derecho (1872, ƒ 142) Hegel da 

una definición y una explicación de la Sittlichkeit (término que suele traducirse por 

«eticidad», pero que sería más claro llamar «sociabilidad» porque es una suerte  de 

«consenso comunitario» o pre-contrato entre los hombres anterior al convenio explícito que 

constituye toda legalidad estatal, y que muy bien podría hacerse proceder directamente del 

concepto aristotélico de praxis,  pues la idea de acción, de actuar conjuntamente entre los 

hombres (de ser-con, de mit-sein) está calcada de Aristóteles. 

 

En esa definición y explicación de la eticidad básicamente se repiten la idea de 

existencia como ser en el mundo y de la existencia como fin en sí; incluso es posible que el 

concepto de «ser-en-el-mundo» de Heidegger tenga que ver con el concepto de eticidad de 

Hegel; pero esto no tendría más importancia aquí y ahora, sino fuera porque en esta 

definición y explicación trasparece también, a través de la noción de «bien», la polémica 

con Kant a propósito de la estructura de lo ético. «La eticidad», dice Hegel, «es la idea de 

libertad, como el bien viviente, que tiene en la autoconciencia su querer y por medio de su 

acción tiene su realidad, al igual que ésta (la autoconciencia) tiene en el ser ético su 

fundamento en y por sí y su fin motor; es el concepto de libertad convertido en un mundo 

existente y en naturaleza de la autoconciencia...» 

 

Y prosigue Hegel dando las siguientes explicaciones: «Lo ético objetivo que pasa a 

ocupar el lugar del bien abstracto es la sustancia concreta a través de la subjetividad como 

forma infinita, la cual sustancia es de por sí necesaria y tiene una consistencia que queda por 

encima de la opinión y del capricho subjetivo, son las leyes e instituciones que son de por 

sí... Por tanto, (lo ético objetivo) es de esta forma la libertad o la voluntad, que es en y por sí 

como lo objetivo, como el círculo de la necesidad cuyos momentos son los poderes éticos 

que rigen la vida de los individuos y que tienen en éstos como accidentes de los poderes 



Hidalgo, A.: «Egos trascendentales» y «caballos de Troya». Segunda Parte. 
 

28        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

éticos su representación, su forma fenoménica y su libertad. Para el sujeto la sustancia ética, 

sus leyes y sus poderes, representan, por una lado, en cuanto objeto, la circunstancia de que 

son, de que existen, y ello en el sentido supremo de autonomía, y tienen un poder y una 

autoridad absoluta e infinitamente más sólida que la de la naturaleza... Pero por otra parte no 

le son al sujeto algo extraño, pues está acerca de ellas el testimonio del espíritu de que 

constituyen el propio ser del sujeto...». El Ego trascendental como fundamento de las 

instituciones que propone Silverio podría enriquecerse así, pero el hilo argumental que 

estamos siguiendo es otro, el que concierne a la recuperación buenista. 

 

Pues bien, retengamos esa idea de la subjetividad como la forma infinita de lo ético 

objetivo (es decir, como lo Negativo absoluto de lo Positivo absoluto), que acompañará a 

Sartre incluso hasta su Crítica de la Razón Dialéctica, porque es justamente el objeto de la 

crítica estructuralista de los años 60, cuando se produce el diagnóstico de Michel Foucault, 

que mencionamos arriba contra el que reacciona Gustavo Bueno. Y es que la expresión 

«muerte del hombre» es traída a colación a propósito del pensamiento de Marx, de Freud y 

de Nietzche, los filósofos de la sospecha. Y es que, según Foucault, este sujeto absoluto de la 

Ilustración había comenzado a desparecer ya a mediados del siglo XIX, debido a que  en 

lugar de un único sujeto universal y libre, empiezan a descubrirse varios sujetos relativos, 

ligados a contextos históricos y culturales. Al distinguir entre burgueses y proletarios en le 

«modo de producción capitalista», el marxismo rompe con la unidad de la especie hombre; 

pero la situación no es coyuntural, siempre han habido «clases sociales» en la historia de la 

humanidad. En realidad, dice Marx, «el hombre no es un ser abstracto acurrucado fuera del 

mundo... el Hombre es el mundo del hombre, es el estado, es la sociedad». Criticando 

precisamente la Filosofía del derecho de Hegel, anticipa Marx  el argumento que todavía 

hoy se esgrime contra los teóricos del consenso democrático y el Estado de derecho como 

Habermas, y es que cuando el conflicto se genera entre dos partes civiles, una de ellas 

impone su lenguaje, sus condiciones y sus instituciones (incluida la policía) a la otra parte. 

En la polémica de Gustavo Bueno con el estructuralismo de los años 60, trasparece el 

Marxismo como convidado de piedra que en un momento dado, sin embargo, accede a la 

presidencia del convite. Reproduzco la valoración que hace Gustavo Bueno del 

estructuralismo en el eje epistemológico: 

 



 Hidalgo, A.: «Egos trascendentales» y «caballos de Troya». Segunda Parte. 
 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org        29 
 

«Nuestro objetivo es determinar si lo que llamamos estructuralismo tiene una 

incidencia tal sobre este eje que sea característico: ¿Tiene una epistemología apoyada o 

acoplada a él? Necesariamente ha de tenerla. La dificultad consiste en determinar su 

naturaleza. Hay dos soluciones utilizadas principalmente. La primera es la que supone que 

el estructuralismo es un kantismo o neo-kantismo del tipo de Marburgo, en la medida en 

que se ha acogido a los fines que persigue y en la medida en que los temas se acoplan a la 

realidad. Así Paul Ricoeur dice que han resucitado la crítica kantiana pero sin sujeto 

trascendental». (SE, p. 11-12) Por supuesto, esta reproducción telegráfica de los apuntes 

omite la argumentación, pero está claro que la mutilación del Ego trascendental en el 

sistema kantiano, desautoriza por si mismo el argumento de Ricoeur. 

 

«La segunda respuesta es utilizada por muchos estructuralista: su epistemología se 

basaría en una crítica a la conciencia análoga a la que el psicoanálisis hizo con el 

subconsciente. Así lo probaría el hecho de que Lacan haya cultivado el psicoanálisis del 

lenguaje. También la apelación a los procesos inconscientes del lenguaje en Saussure y 

Trubetzkoi». Pero tampoco esta solución parece convencer a Gustavo Bueno, pese a gozar 

del amparo de sus autores, de modo que, ni corto ni perezoso, arriesga su propia 

interpretación sintética que, a quienes seguíamos voluntariamente este  Seminario en 1968, 

no nos extrañó en absoluto. 

 

«Mi solución es que la epistemología característica del estructuralismo no es la de 

Kant, ni la de Freud. Está en el medio: parte de Kant y no llega a Freud. Es típicamente la 

epistemología marxista. Con ello incorpora la crítica a la conciencia de Marx, que, a su vez, 

es un desarrollo de la Crítica de la Razón Pura, pero con la temática de la enajenación de 

una conciencia racional, que tiene lugar en la dialéctica entre la apariencia y la verdad». Y a 

continuación justifica esta interpretación en los siguientes términos: «Mientras en Kant y 

Freud el fenómeno encubre al noumeno y a la enfermedad (conexión vía Schopenhauer), 

sin embargo, en Marx lo oculto detrás de los fenómenos es algo racional, como también 

ocurre en Platón. Así la revolución epistemológica del marxismo resulta ser la dialéctica de 

Platón, pero en un plano antropológico y no metafísico. Por ejemplo, detrás de la apariencia 

de la mercancía está la estructura de la plusvalía, que es racional. Así pues, el 

estructuralismo incorpora básicamente la epistemología marxista apelando al inconsciente 



Hidalgo, A.: «Egos trascendentales» y «caballos de Troya». Segunda Parte. 
 

30        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

en cuanto conciencia enajenada individual. Su mérito consiste en hacer una crítica a la 

conciencia hasta el punto de llegar a un nihilismo de la conciencia y a un total relativismo, 

especialmente en el arqueo-análisis de Foucault como descubrimiento o develamiento de 

estructuras subyacentes en la conciencia aparente » (S.E, pp. 12-13) 

 

Al Gustavo Bueno materialista del año 68, así pues, en los momentos previos a la 

cristalización de una parte sustancial de su sistema, el Ego trascendental no le parece una 

estructura relevante ni ontológica, ni lógica, ni epistemológicamente.  Más aún, parece dar 

por bueno e incluso meritorio, la crítica foucaltiana de la muerte del hombre, al reconocer su 

filiación marxista, como desvelamiento de estructuras verdaderas subyacentes por debajo de 

las apariencias fenoménicas a las que accede la conciencia. Sin embargo, como se sabe, la 

epistemología marxista, al menos históricamente, no parece haber renunciado a un sujeto 

unitario, atributivo en la historia. En efecto, en el marxismo de la época (incluso en la 

versión del socialismo real) el hombre nuevo, el auténtico hombre, es todavía un absoluto 

universal que se propone mediante la superación de la sociedad de clases en el comunismo. 

Gustavo Bueno, sin embargo, ni lo menciona, ni alude a su imagen bajo la denominación de 

Ego trascedental, pese a la continuidad señalada entre la crítica de la conciencia y la Crítica 

de la Razón Pura. A Marx ciertamente, no le bastaba la mera negación de la «injusticia» 

capitalista mediante el argumento de que «la fuerza de trabajo no es una mercancía, porque 

es la única fuerza capaz de producir todas las mercancías». Era preciso regresar más allá, 

superar el capitalismo mediante la revolución. ¿Y quién era el sujeto de esa emancipación 

de esa libertad en Alemania? Marx respondía: «En la formación de una clase cargada de 

cadenas radicales, de una clase de la sociedad civil que no es una clase de la sociedad civil, 

de una parte que es la disolución de todas las partes, de una esfera que posee un carácter 

universal en razón de sus sufrimientos universales y que no reivindica ningún derecho 

particular, porque no sufre una injusticia particular, sino una injusticia absoluta...» 

 

Ahora bien ¿qué ocurrirá cuando en los años 70 del pasado siglo XX se desacredite 

la revolución como resultado del descubrimiento de que las sociedades construidas por las 

utopías comunistas de la sociedad sin Mal terminan por convertirse en las manifestaciones 

más patentes de ese mal, de esa violación de los derechos de los disidentes mediante purgas, 

campos de concentración o masacres? ¿Los revolucionarios no habrían utilizado para 



 Hidalgo, A.: «Egos trascendentales» y «caballos de Troya». Segunda Parte. 
 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org        31 
 

imponer sus valores relativos los mismos mecanismos que los sacerdotes católicos contra 

los infieles, o que los nacional-socialistas contra los judíos? Después de las catástrofes 

totalitarias no queda indemne el argumento relativista que pide la tolerancia universal contra 

todos los diferentes o los disidentes?  La apelación al Ego trascedental como preservativo 

contra el nihilismo y el relativismo que tan alegremente se valora en estos años, no deja de 

ofrecerse como un mero mecanismo de regulación para evitar que las estructuras mismas se 

descontrolen en sus automatismos. En todo caso, es un componente que carece de la 

necesidad intrínseca del que requieren dotar Silverio Sánchez y Javier Pérez en sus 

artículos. 

 

B,- Que el Ego trascendental no haya sido contemplado como elemento necesario 

en la génesis del materialismo filosófico, no implica, sin embargo, que sea prescindible, ni 

que no cumpla funciones específicas en la filosofía de la praxis. El hecho de que tampoco 

aparezca como instancia diferenciada en el «eje circular» del «espacio antropológico» y que 

en el sistema de Gustavo Bueno forme parte, más bien, de la denostada Antropología 

predicativa tampoco significa que no le quede papel alguno que desempeñar. Del punto 

anterior, sólo se sigue que no hay una discrepancia radical entre el materialismo filosófico 

de Gusatavo Bueno y el materialismo fenomenológico de Urbina, al menos en los procesos 

respectivos de su génesis, en los que puede señalarse estirpes comunes. Otra cosa es que no 

se produzcan discrepancias o desavenencias en su desarrollo futuro, pero esto está por ver. 

 

La segunda veta de reflexión que se abre ahora, es la que invita a sugerir una 

respuesta a Silverio sobre el papel y el lugar del Ego trascendental en el materialismo 

fenomenológico de Ricardo Sánchez. Aunque es a él, a quien corresponde darla, a mi me 

parece que no hay un Ego trascendental, universal y válido para todas las culturas y 

civilizaciones, salvo el Ego trascendental de la filosofía occidental que se auto-representa 

como tal. Como quiera que la filosofía misma es una producción cultural tardía (todavía no 

tiene ni 3.000 años) no puede representarse a si misma, salvo impostura o simulacro, como 

el fundamento mismo de las instituciones sociales y  culturales, ni siquiera como entidad 

ontológica y antrópica imprescindible. No por ello deja la filosofía de postularse como 

comienzo absoluto de su pensar, remedando, no obstante, los comienzos de la actitud 

natural. 



Hidalgo, A.: «Egos trascendentales» y «caballos de Troya». Segunda Parte. 
 

32        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

 

No obstante, tomando en serio las construcciones de Silverio Sánchez Corredera, 

pero prescindiendo de su absolutismo evolucionista, no puede excluirse que ciertas grandes 

culturas o civilizaciones no hayan construido sus instituciones morales y políticas sobre la 

base de ciertos modelos arquetípicos que tengan una estructura similar a la del Ego 

trascendental.  Lo que caracteriza un sistema no son las particularidades de escala o grado 

entre las variables descriptivas que podamos distinguir de facto desde una perspectiva 

cuantitativa (estadística), ni siquiera el juego diferenciado de sus dimensiones cualitativas, 

sino más bien la red de inter-relaciones que existen entre sus elementos, tómense éstos a la 

escala que se tomen (elementos físicos, agentes, instituciones, etc.). Cuando las estructuras 

que se forman en virtud de estas redes no están meramente yuxtapuestas, sino que alcanzan 

cierto nivel de articulación, nos topamos siempre con una superestructura intercalar de 

tipo lógico que adquiere automáticamente la función de regular (es decir, controlar, someter 

a reglas, normalizar) el conjunto con vistas a su estabilización estructural. Si a esto se llama 

Ego trascendental, bien sea en el plano político o ideológico, no pueden excluirse la 

existencia de una multiplicad de Egos trascedentales repartidos, como en un mosaico, sobre 

la faz de la Tierra. Si, por poner un ejemplo, la cultura china estuviese formateada en su 

moral y en sus instituciones por los imperativos de Lao-Tse, el mundo árabe por las normas 

coránicas de Mahoma, del mismo modo que el mundo occidental parece aceptar en última 

instancia al Ego trascedental de Kant, y así sucesivamente, hasta poder atribuir el mismo 

grado de compromiso institucional a todo actor social histórico, aunque sea de menor escala 

territorial, cabría hacer una caracterización sociológica de tal mosaico. 

 

Ahora bien, en la situación actual de interculturalidad múltiple, la construcción de 

tal mosaico tendría interés para calibrar en qué medida tales Egos trascendentales son 

compatibles o incompatibles. En esta situación, la distinción de Urbina entre cuerpo interno 

y cuerpo externo podría tener un interés adicional para entender precisamente porqué la 

empatía natural entre seres humanos muy diferentes, se rompe precisamente en el momento 

en que cualquiera de los actores pone sobre el tapete sus señas de identidad étnica, racial, 

política, religiosa o cultural. ¿No son precisamente los Egos trascendentales lo que chocan 

y echan chispas?  Ciertamente Gustavo Bueno en su polémica con el estructuralismo de los 

años 60 acaba neutralizando sus excesos críticos y nihilistas mediante propuestas 



 Hidalgo, A.: «Egos trascendentales» y «caballos de Troya». Segunda Parte. 
 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org        33 
 

edificantes como las que parecen en El Papel..: «La  significación práctico-política de la 

Filosofía la pondríamos, primariamente, en el punto en que ella colabora con la 

construcción de las mismas unidades políticas – de los sillares mismos del edificio, más que 

de los planos según los cuales los sillares se disponen – de las conciencias personales, en 

tanto que estructuras esencialmente históricas, en tanto que no son simplemente 

“conciencias individuales”, psicológicas, sino universales, lógicas. A través de esta 

reducción lógica, la Filosofía incorpora al campo de su consideración crítica a los propios 

políticos prácticos…» (pp. 278-9). Esa y otras observaciones referidas a la necesidad de 

asentar la sociedad sobre los quicios de la civilización o sus alegatos a favor de la 

Humanidad y de la educación del ciudadano, pueden sin duda proporcionar los cimientos 

para la construcción materialista de Silverio Sánchez. Pero han trascurrido casi cuarenta 

años desde entonces y El papel… concluye con esta advertencia dinamicista y actualista: 

«Filosofar es estar en el presente lógico, en cuanto unidad contradictoria de del pasado y del 

futuro, del movimiento del regreso y del movimiento del progreso, que, en verdad, no son 

sino un solo movimiento: el que resulta de la energía acumulada en eso que llamamos 

“puentes de hidrógeno”» (p. 310) 

Oviedo, 1 de Noviembre de 2008 

 



 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008) 35-55. http://www.revistadefilosofia.org 

 

 

Per un “dérèglement de tous les sens” 

Merleau-Ponty: le sinestesie e l’impersonale1 
Enrica Lasciani-Petrini 

 

ABSTRACT 

 

 Partendo dalla frase di Rimbaud, contenuta nella celebre Lettera del veggente – 

“il poeta deve farsi veggente mediante un lungo, immenso, ragionato sregolamento di 

tutti i sensi” -, sintomaticamente citata più volte da Merleau-Ponty negli appunti degli 

ultimi Corsi, si può cogliere in essa il significato profondo insito nel ruolo delle 

“sinestesie”, ritrovandolo – a ritroso – in tutta la riflessione merleau-pontyana fin dalla 

Fenomenologia della percezione. 

 

 Un esame approfondito delle sinestesie, infatti, apre la strada innanzitutto ad un 

ripensamento della “natura umana”, in particolare della sua originaria condizione 

“neotenica”, al punto che si potrebbero reperire nelle analisi del filosofo le basi per un 

‘nuova antropologia’. Ma soprattutto, e di conseguenza, consente un ripensamento – e 

superamento – delle figure tradizionali di “soggetto” e specialmente di “persona”, 

attraverso l’esplorazione di quella dimensione infra-corporea e multisensoriale, 

innestata all’ambiente circostante, nella quale quelle figure sono originariamente 

radicate. Una falda pre-individuale e già nella Fenomenologia bene individuata come 

“impersonale” e “anonima” – a partire dalla quale Merleau-Ponty in seguito elaborerà la 

nozione di “carne” -, in cui sono con-presi le cose, “i colori, gli oggetti, gli animali 
                                                 
1 Le opere di Merleau-Ponty utilizzate saranno citate direttamente nel testo con una sigla seguita dal 
numero della pagina. Le pagine s’intendono riferite alle traduzioni italiane – che sono state talora 
modificate. FP = Phénoménologie de la perception, Paris 1947 (tr. it. a cura di A. Bonomi, 
Fenomenologia della percezione, Milano 1980); EF = Éloge de la philosophie, Paris 1953 (tr. it. a cura di 
C. Sini, Elogio della filosofia, Roma 1984); VI = Le visible et l’invisible, Paris 1964 (tr. it. a cura di M. 
Carbone, Il visibile e l’invisibile, Milano 1993); LSN = Résumés de cours. Collège de France 1952-1960, 
Paris 1968 (tr. it. a cura di M. Carbone, Linguaggio, Storia, Natura. Corsi al Collège de France 1952-
1961, Milano 1995; NC = Notes de Cours 1959-1961, Paris 1996 (tr. it. a cura di M. Carbone, E’ 
possibile oggi la filosofia? Lezioni al Collège de France 1958-59 e 1960-61, Milano 2003); N = La 
nature, Paris 1995 (tr. it. a cura di M. Carbone, La natura, Milano 1996). 



 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008) 35-55. http://www.revistadefilosofia.org 

 

come altrettante varianti di noi stessi” uomini, come tale al fondo di ogni 

“individuazione psico-fisica”. E dunque all’origine di ciò che – poi, ad un livello più 

‘superficiale’ – prende il nome di “io”, “persona”, “soggetto” etc.: i quali si rivelano 

così, non individui distinti e separati, ma blocchi o eventi di mondo (nell’unitarietà 

plastica minerale-vegetale-animale-umana di esso). 

 



 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org        35 
 

Per un “dérèglement de tous les sens” 

Merleau-Ponty: le sinestesie e l’impersonale1 
Enrica Lasciani-Petrini 

 
“Poiché se il nostro corpo è la materia a cui la nostra coscienza 
si applica, comprende tutto ciò che noi percepiamo – va sino 
alle stelle” (H. Bergson)2  

 

 

 

1. “Risonanze selvagge” 

 

Nel 1958-59 Merleau-Ponty tiene al Collège de France un “corso” dal contenuto 

assai significativo riassumibile con una frase dell’incipit del “résumé”: “possibilità della 

filosofia oggi” (LSN, 107). Un corso che va letto in stretta correlazione sia con 

l’articolo scritto nello stesso anno, in occasione del centenario della nascita di Husserl: 

“Husserl et son hombre” (poi in Signes), sia con il “corso” dell’anno successivo, dal 

titolo altrettanto significativo e dal sapore implicitamente autobiografico: “Husserl aux 

limites de la phénoménologie”. Tutti questi momenti, infatti, sono per il filosofo 

altrettante occasioni per intrecciare in un unico nodo i due fili conduttori lungo i quali 

da alcuni anni ormai – dalla rottura con Sartre in particolare3 – si muoveva la sua 

                                                 
1 Le opere di Merleau-Ponty utilizzate saranno citate direttamente nel testo con una sigla seguita dal 
numero della pagina. Le pagine s’intendono riferite alle traduzioni italiane – che sono state talora 
modificate. FP = Phénoménologie de la perception, Paris 1947 (tr. it. a cura di A. Bonomi, 
Fenomenologia della percezione, Milano 1980); EF = Éloge de la philosophie, Paris 1953 (tr. it. a cura di 
C. Sini, Elogio della filosofia, Roma 1984); VI = Le visible et l’invisible, Paris 1964 (tr. it. a cura di M. 
Carbone, Il visibile e l’invisibile, Milano 1993); LSN = Résumés de cours. Collège de France 1952-1960, 
Paris 1968 (tr. it. a cura di M. Carbone, Linguaggio, Storia, Natura. Corsi al Collège de France 1952-
1961, Milano 1995; NC = Notes de Cours 1959-1961, Paris 1996 (tr. it. a cura di M. Carbone, E’ 
possibile oggi la filosofia? Lezioni al Collège de France 1958-59 e 1960-61, Milano 2003); N = La 
nature, Paris 1995 (tr. it. a cura di M. Carbone, La natura, Milano 1996). 
2 Cit. in part. in VI, 81. 
3 E’ ben noto che la rottura con Sartre, consumatasi nel luglio del ’53 e causata da motivi di stretta 
contingenza politica - ossia dalla differente posizione riguardo alla guerra di Corea scoppiata nel giugno 
del ‘50 (di appoggio all’U.R.S.S. per Sartre e di netto distacco critico per Merleau-Ponty), testimoniata da 
un infuocato scambio epistolare (cfr. J.-P. Sartre/M. Merleau-Ponty, Les lettres d’une rupture, in 
“Magazine Littéraire”, n. 320, 1994; tr. it. a cura di E. Lisciani Petrini e D. Calabrò, Il carteggio della 
rottura, in “Micromega”, 1997/1) –, in realtà fu l’occasione (soprattutto per Merleau-Ponty) per portare 
allo scoperto una distanza teorica netta, latente da anni, ma non meno fungente nel lavoro dei due filosofi: 
l’uno ancorato alla posizione di una cesura inconciliabile fra il Per-sé (il “soggetto”, il cogito) e l’In-sé 
(l’“oggetto”, il mondo esterno), l’altro fin dall’inizio volto a mostrare il “vinculum originario” 



Lasciani-Petrini, Enrica: «Per un “dérèglement de tous les sens”». 

 

36        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

riflessione. Da una parte, il progressivo ma necessario distacco (autocritico) dalla 

fenomenologia husserliana e da ogni filosofia centrata ancora sul presupposto di un 

Cogito costituente, ancorché “tacito”, insomma su una visione di “sorvolo” o comunque 

“trascendente”, incapace di farsi carico davvero del “precategoriale e del “sensibile” e 

di muoversi perciò all’altezza delle esigenze di un tempo storico carico di decisive 

trasformazioni sia sul piano della ricerca scientifica che su quello della prassi politica. 

Dall’altra, la conseguente elaborazione di una “nuova ontologia” mossa proprio da 

questa istanza, e cioè volta a reinterrogare nella sua falda ultima e originaria la 

dimensione della sensibilità e della corporeità, tanto da determinare un ripensamento 

integrale della natura, prima di tutto umana. Non è un caso – ed è anzi affatto 

significativo - che questi anni cruciali e i momenti di riflessione teorica in essi prodotti, 

or ora ricordati, siano come ‘incastonati’ dentro i tre “corsi” sulla “natura” che vanno 

dal 1956-57 al 1959-60. Al punto che si potrebbe parlare, accanto ad una “nuova 

ontologia”, di una nuova antropologia a cui – come vedremo - Merleau-Ponty apre il 

varco. 

 

Ebbene, proprio nel corso del 1958-59, fa la sua comparsa una citazione dalla 

celebre Lettera del veggente di Rimbaud - una “petite phrase” potremmo dire usando un 

lessico proustiano caro al filosofo - che, come un ‘sintomo’, racchiude la cifra dello 

scavo analitico corrosivo, radicale che Merleau-Ponty stava effettuando4. Riprova della 

valenza sintomatica di tale citazione è poi la circostanza che essa ricompare anche 

nell’ultimo corso al Collège de France (del 1960-61, dal titolo assonante con quello da 

cui siamo partiti: “L’ontologie cartesienne et l’ontologie d’aujourd’hui”). Segno che in 

quella ‘petite phrase’ rimbaldiana Merleau-Ponty vede baluginare quel ripensamento 

                                                                                                                                               
inscindibile fra le due dimensioni ontologiche. Ma fu anche, per Merleau-Ponty, l’occasione per avviare 
un lavoro di radicalizzazione delle proprie tesi, che da quel momento, libere da ogni condizionamento, 
trovarono le formulazioni più ardite andando ben oltre il perimetro della fenomenologia – che è quanto 
qui si vuol dimostrare. (Per tutto questo mi permetto di rinviare al mio volume: La passione del mondo. 
Saggio su Merleau-Ponty, Napoli 2002, in part. IV cap.). 
4 Fin d’ora - e per quel che segue - va ricordato che anche M. Carbone ha sottolineato il “ruolo 
teoreticamente centrale “ di Rimbaud, e della “voyance” da questi avanzata, nella definizione 
dell’ontologia elaborata da Merleau-Ponty in pagine acute, dove intreccia giustamente il discorso del 
filosofo sull’arte a quello sulla “natura”, mettendo in rilievo la “messa in opera di una Wesensschau 
carnale, perciò stesso sinestesica”. Cfr. M. Carbone, Nature et Logos. “Pourquoi y a-t-il plusieurs 
exemplaires de chaque chose?”, in “Chiasmi International”, Merleau-Ponty de la nature à l’ontologie, n. 
2, 2000, pp. 261-279. Sul punto da v. anche Id., Il sensibile e l’eccedente. Mondo estetico, arte, pensiero, 
Guerini, Milano 1996, in part. pp. 131 e segg. 



Lasciani-Petrini, Enrica: «Per un “dérèglement de tous les sens”». 

  
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org        37 
 

dell’umano che era al cuore della sua ricerca e che rimette in causa l’intero quadro 

categoriale codificato. Una frase che perciò ci può fare da indicatore o battistrada per 

capire la direzione di marcia verso la quale il filosofo stesso stava, appunto, procedendo. 

Ma apriamo il testo e leggiamo (magari tenendo sotto gli occhi le pagine originali di 

Rimbaud – delle quali, proprio a tal fine, viene dato qui, in nota, un ampio stralcio che 

completa le citazioni prescelte da Merleau-Ponty e che ci servirà nel seguito del 

discorso). 

 

“Rimbaud: supera la correlazione segno-significato […] entrando senza riserve nell’unità 

prelogica [del mondo], risvegliando le sue connessioni e le sue risonanze selvagge 

(sregolamento metodico dei sensi, provare la loro unità sentita, sensi che passano l’uno 

nell’altro, attraverso il loro uso-limite) e, sottoponendo il linguaggio a questa lezione [= dei 

sensi], lasciandolo vivere come cosa del mondo – grappoli di parole come ci sono grappoli di 

colori e di qualità nelle cose” (NC, 16). 

 

La citazione, già qui molto indicativa, si fa poi ancor più esplicita e diretta nel 

“corso” del 1960-61: 

 

“La Lettera del veggente di Rimbaud […] E’ citato spesso “sregolamento dei sensi”, “io è 

un altro”; ma bisogna citare [anche] le altre espressioni: 1) “mi si pensa”; 2) “il legno che si 

ritrova violino”: 

1) non si tratta di non pensare più – lo sregolamento dei sensi è […] rompere le barriere 

tra essi per ritrovare l’indivisione – E con ciò non un pensiero mio, ma loro [= dei sensi] – Un 

contatto col visibile totale; 

2) il legno che si ritrova violino – come il mio corpo vede in quanto visibile, così le mie 

parole risuonano e cantano […]. Le cose si parlano [= parlano di loro stesse] attraverso di me. 

Non soltanto problemi paralleli: la visione e il suo significato, la parola e la sua 

significazione – ma problema unico: il visibile e il significato poetico intrecciati; la poesia, 

parola delle cose” (NC, 176)5. 

                                                 
5 Come si sa Rimbaud scrisse, a pochi giorni di distanza, due versioni di questa “lettera del veggente”, per 
due diversi destinatari: la prima (più lunga) a Paul Demeny, il 15 maggio 1871, la seconda a Georges 
Izambard (verosimilmente) il 13 maggio. Merleau-Ponty attinge da entrambe, ma in particolare dalla 
seconda. Ecco l’intero passaggio: “Si tratta di giungere all’ignoto mediante lo sregolamento di tutti i 
sensi. Le sofferenze sono immani, ma occorre esser forte, esser nato poeta, ed io mi sono riconosciuto 
poeta. Non è affatto per colpa mia. E’ falso dire: Io penso. Bisognerebbe dire: Mi si pensa. […] Io è un 
altro. Tanto peggio per il legno che si ritrova violino”. Per completare il pensiero del poeta e mostrarne 



Lasciani-Petrini, Enrica: «Per un “dérèglement de tous les sens”». 

 

38        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

 

 Si tratta di poche, ellittiche frasi, che vanno attentamente decrittate e dispiegate 

nelle loro pieghe interne. Poiché in esse non solo ritroviamo per intero il Merleau-Ponty 

interprete delle grandi esperienze artistiche novecentesche, capace come pochi di 

penetrarne e portarne allo scoperto le più importanti valenze, ma soprattutto – appunto 

attraverso l’arte, come fin dall’inizio il filosofo aveva sempre fatto – in esse ritroviamo 

sintetizzati i nuclei problematici cruciali che egli stava elaborando. E che possono 

essere disposti su due piani diversi ma collegati.  

 

Ad un primo livello, infatti, Merleau-Ponty ribadisce quanto ormai da tempo, 

dalla Fenomenologia della percezione (e secondo una Stimmung ampiamente presente 

in tutta la riflessione post-ottocentesca o post-nietzscheana), aveva collocato al centro 

delle proprie analisi (ri)affermando con forza l’“unione dell’anima e del corpo”, ossia la 

necessità di pensare l’uomo sulla base di un inaggirabile riannodamento dell’ambito 

mentale a quello corporeo in grado di mostrare quanto la ragione sia, non distaccata o 

‘sovrana’ rispetto al corpo, ma interamente penetrata da quest’ultimo. Il che aveva come 

primaria e rilevante conseguenza la necessità di ripensare il linguaggio stesso come 

“unità prelogica” o “innesto” inscindibile del significato nella concreta materialità 

dell’espressione, ossia delle “essenze nell’esistenza” (FP, 15). 

 

Ma la ‘piega’ tematica più significativa contenuta in quelle affermazioni è ben 

altra e si dispone ad un libello ben più di fondo. Poiché - non solo contro il primato 

della ragione (dell’anima) sul corpo, ma anche contro la nozione (ortodossamente) 

fenomenologica di “corpo proprio” che esprime la costituzione perfettamente 

individualizzata dell’“unione di anima e corpo” – in quelle righe è avanzata 

                                                                                                                                               
tutta l’audacia avveniristica – che alimenta non poco le tesi di Merleau-Ponty -, è bene riportare anche i 
passaggi relativi della lettera a Demeny e qualche altra frase particolarmente incisiva: “Io è un altro. Se 
l’ottone si desta tromba, non è certo per colpa sua […] io assisto allo sbocciare del  mio pensiero: lo 
guardo, lo ascolto: do un colpo d’archetto: la sinfonia si agita nelle profondità, oppure salta con un balzo 
sulla scena. […]   S i    t r a t t a    d i      f a r e     l’ a n i m a    m o s t r u o s a   […]. Io dico che bisogna 
esser veggente, farsi veggente. Il poeta si fa veggente mediante un lungo, immenso e sistematico 
sregolamento di tutti i sensi. […] Egli giunge così all’ignoto! […] Dunque    i l    p o e t a    s i       f a     c 
a r i c o       d e l l ’ u m a n i t à,       d e g l i       a n i m a l i       a d d i r i t t u r a;    do v r à    f a r    se n t 
i r e,    p a l p a r e,     a s c o l t a r e     l e     s u e        i n v e n z i o n i […] t r o v a r e    u n a     l i n g u a    
[…] [che]   r i a s s u m e r à      t u t t o:      p r o f u m o,    s u o n i,   c o l o r i” (cfr. A. Rimbaud, 
Œuvres/Opere, tr. it. di I. Margoni con testo fr. a fronte, Milano 1971, pp. 141-145; spaz. mio; trad. 
modificata). 



Lasciani-Petrini, Enrica: «Per un “dérèglement de tous les sens”». 

  
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org        39 
 

un’espansione del “corpo proprio” stesso, nella direzione di una sua apertura verso una 

falda del nostro essere innestata nel mondo circostante e dunque precoscienziale o 

prepersonale e preindividuale, al di qua non solo dell’“Io” pensante e volitivo, ma 

persino, appunto, della costituzione corporea sensoriale chiusa nel perimetro 

individualizzato e identitario del “corpo proprio”. Ecco perché – seguendo Rimbaud – 

Merleau-Ponty fa sua la celeberrima affermazione: “E’ falso dire: Io penso. 

Bisognerebbe dire: Mi si pensa. […] Io è un altro […] io assisto allo sbocciare del mio 

pensiero: lo guardo, lo ascolto” – tant’è che, in letteratura, lo scrittore interrogato spesso 

testimonia di scrivere “sotto dettatura di ciò che si pensa e si articola in lui” (NC, 173). 

Di qui l’insistenza anche sull’altra, altrettanto celebre affermazione: “se l’ottone si desta 

tromba” o “il legno si ritrova violino”, non è certo per sua volontà o per una scelta 

condotta in modo ragionato. Insistenza non casuale, perché la conseguenza non è da 

poco. Quelle frasi, interpretate a fondo, stanno a dire che non solo la ragione affonda le 

proprie radici nella dimensione della corporeità, ma che anche quest’ultima a sua volta 

affonda le proprie radici dentro intrecci con la dimensione materiale esterna, naturale e 

storica, precedenti la formazione stessa dell’individualità, del singolo individuo 

“sinolo” di anima e corpo. Col risultato di un netto superamento del tradizionale 

primato della ragione, in base al quale è possibile dare una precisa configurazione 

anche, ed anzi soprattutto, alla dimensione corporea, quale “maschera” (proprio per ciò) 

dell’anima individuale sottostante o “interiore” (da cui origina il secolare concetto di 

“persona” su cui torneremo alla fine). Ne consegue che non solo è difficile, ma 

addirittura impossibile stabilire quanto in un nostro pensiero, e persino in una pur 

originalissima creazione artistica - come quella, per l’appunto, di un Rimbaud -, dipenda 

da una autonoma volontà creatrice (ossia dalla “persona”) e quanto invece – come il 

giovanissimo, sulfureo poeta bene aveva visto - da esperienze che, scavalcando i secoli, 

rimontano ad una preistoria collettiva, naturale e culturale, e ad acquisizioni 

filogenetiche e ontogenetiche tali da ricollegarci persino alla dimensione dell’animalità. 

E piuttosto è da riconoscere che sono davvero tutte queste ‘cose’, “le cose” che 

inavvertitamente, e molto più di quanto di solito non crediamo o non ci accorgiamo, “si 

parlano attraverso di noi” – parlano esse attraverso di noi. Innanzitutto attraverso il 

nostro corpo innestato nel mondo esterno. In tal senso il filosofo può concludere: “La 

filosofia non ha mai parlato […] della passività della nostra attività – come Valéry 



Lasciani-Petrini, Enrica: «Per un “dérèglement de tous les sens”». 

 

40        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

parlava di un corpo dello spirito: per nuove che siano, le nostre iniziative nascono nel 

cuore dell’essere, sono tutte innestate nel tempo che defluisce attraverso di noi, 

poggiano sui cardini o sulle cerniere della nostra vita (VI, 235). Tutta una filiera di 

argomentazioni che porta ad una sola, radicale conseguenza - per la verità già 

intuitivamente presente nella Fenomenologia della percezione - contro tutta la 

tradizione idealistica e ‘spirituale’ secondo la quale il pensiero è “in interiore hominis”: 

“il pensiero non è nulla di ‘interiore’”, non ci appartiene, ma è qualcosa che sta lì, “nel 

mondo” esterno (cfr. FP, 254).  

Ha dunque ben ragione Merleau-Ponty di sottolineare – ‘via’ Rimbaud – le 

“risonanze selvagge” dalle quali il nostro intero essere è investito, “selvagge” proprio 

perché prima e al di qua di ogni attività “tetica” razionalmente impostata, ma persino 

prima e al di qua di ogni comportamento corporeo volitivamente orientato. 

“Risonanze”6 che costituiscono la falda ultima alla quale sono inscindibilmente 

collegate tutte queste attività ‘superiori’ e ‘civili’, e che investono appunto il nostro 

essere nell’interezza della sua dimensione vivente, precedendo le distinzioni sensoriali, 

corporee e mentali che – del tutto intellettualisticamente – possiamo operare su di essa 

ad un livello successivo, mentre qui si tocca invece un livello dove tali distinzioni non 

sono ancora neanche intraviste o attivate. Di qui tra l’altro – per Rimbaud, per questi 

poeti, per gli artisti di questa temperie epocale7  – la necessità di “fare l’anima 

mostruosa”, di scioglierla dai vincoli e dalle “sustruzioni” idealizzanti della (nostra) 

cultura, e perciò di ricorrere anche all’assunzione di droghe e alcool: gesto nel quale va 

visto ben altro che una semplice o banale effrazione sociale, ma piuttosto la 

sperimentazione - sulla propria pelle - di uno sconvolgimento dei parametri noti e 

codificati, simile a quello che stava venendo alla luce mano mano tramite le scoperte 

scientifiche. 

 

Ma tutto questo spiega, allora, perché Merleau-Ponty sia colpito e faccia propria 

l’esigenza di un “metodico sregolamento dei sensi” avanzata da Rimbaud, e perché 

                                                 
6 Ho ampiamente affrontato questo plesso tematico – del quale il presente scritto riprende alcuni passaggi 
– nel mio saggio, al quale mi permetto di rinviare, Risonanze. Ascolto Corpo Mondo, Milano 2007. Alla 
questione anche M. Carbone dedica puntuali osservazioni, in Le idee sensibili fra vita e filosofia, in 
“Paideutika”, n. 3, 2006. 
7 E’ appena il caso di ricordare un altro esempio emblematico, quanto notissimo: quello del “racconto 
demoniaco” di Robert L. Stevenson, The strange Case of Dr Jekyll and Mr Hyde (1886). 



Lasciani-Petrini, Enrica: «Per un “dérèglement de tous les sens”». 

  
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org        41 
 

questa “petite phrase” funzioni come il sintomo di qualcosa di nevralgico, che si agita e 

vuol venir fuori dalle profondità del suo discorso filosofico. Non solo. Spiega e rende 

evidente anche la ragione, non occasionale o casuale, bensì essenziale all’itinerario 

concettuale che il filosofo stava compiendo, per la quale questi “corsi” siano quasi 

‘incastonati’, come si diceva all’inizio, all’interno degli altri tre “corsi” dedicati al 

“problema della natura”, in particolare umana. I temi e i problemi in essi affrontati, 

come stiamo vedendo, sono del tutto intrecciati fra di loro. Perché quella dimensione 

vivente e quel livello primordiale possono essere individuati solo, appunto, 

rimescolando, “sregolando” i sensi e ritrovando quel “sensorio comune” che – come 

bene aveva intuito fin dall’inizio Merleau-Ponty - è la caratteristica “specie specifica” 

della corporeità umana. Che cosa si vuol dire con ciò? Che la corporeità umana - 

essendo connotata da quella condizione tipicamente “neotenica”, propria della specie 

umana, per la quale questa si presenta non completamente sviluppata e tale per cui 

ciascun esemplare di essa è ricoperto da un involucro epidermico nudo, privo di 

pelliccia, artigli, zanne, gusci, corazze etc. – è caratterizzata da una sensorialità non 

predefinita o irrigidita dentro strutture organiche, comportamentali e ambientali fisse 

(come nel caso delle altre specie). Ma proprio per questo essa per un verso è aperta, 

flessibile e completamente riversa all’/sull’esterno - e dunque totalmente (e 

pericolosamente) esposta alle sollecitazioni (alle ‘risonanze selvagge’) con l’ambiente 

circostante; e per un altro, e di conseguenza, caratterizzata dalla diffusione, dalla 

‘mescolanza’ della sua sensorialità non rigidamente orientata sull’intero apparato 

corporeo. Insomma dalla condizione naturalmente sinestesica del corpo umano. Dal 

fatto che i sensi naturalmente “passano l’uno nell’altro” e sono in uno stato di 

“indivisione”. 

 

Ora il punto nevralgico dell’intera questione è questo: che è siffatta condizione di 

indeterminatezza sensoriale originaria a fare dell’uomo propriamente un “uomo”, ossia 

la specie che, a motivo di tale “neotenia”, da sempre mette in atto “una specie di 

sfuggimento” perpetuo – come dice Merleau-Ponty. Quella trascendenza dalla 

condizione di estrema (e pericolosa) sollecitazione rispetto all’ambiente, che lo rende, 

appunto, la sola specie vivente in grado di produrre difese non legate all’istinto e ad un 

rapporto già strutturato e fissato con il mondo esterno, bensì all’interrelazione aperta, 



Lasciani-Petrini, Enrica: «Per un “dérèglement de tous les sens”». 

 

42        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

plastica e mutevole con esso. Ma se così stanno le cose, si può capire allora quale 

fondamentale importanza abbia non occultare tale specifica condizione umana di 

sensorialità indeterminata e diffusa, quanto piuttosto ripartire da essa, per far venire 

eventualmente alla luce “ignote” (secondo il lessico di Rimbaud) potenzialità percettive 

e inedite capacità di interrelazione col mondo. Questo – ora è chiaro - il merito che 

Merleau-Ponty individua in Rimbaud e che gli fa scorgere nel poeta interrogativi 

sintonici con la propria personale ricerca filosofica: attraverso “lo sregolamento dei 

sensi […] rompere le barriere tra essi per ritrovarne l’indivisione” e farci riscoprire, 

“risvegliare” la condizione originariamente sinestesica dell’uomo. Donde, peraltro, la 

particolarissima ricerca linguistica del giovane poeta, incentrata programmaticamente su 

una lingua che “riassumerà tutto: profumi, suoni, colori” e le cui invenzioni andranno 

perciò “sentite, palpate, ascoltate” – insomma, sulle sinestesie (di cui caso 

paradigmatico è lo stupefacente sonetto Voyelles). Esattamente la ricerca che – da anni - 

impegnava Merleau-Ponty. 

 

2. Aperture e innesti nel mondo circostante: le sinestesie 

 

Già nella Fenomenologia della percezione Merleau-Ponty aveva intuito il ruolo 

fondamentale delle sinestesie, per arrivare a cogliere la “natura” dell’uomo nella sua 

falda percettivo-sensoriale primaria: in ciò rappresentando un caso filosofico unico nel 

Novecento o comunque il solo – se si vuol tener conto anche di Dufrenne e del suo 

‘sinestesico’ L’œil écoute – ad averne colto con acume tutta la portata antropologica e 

ontologica8. Il solo, perché per secoli e ancora in tempi recenti le sinestesie erano state 

sistematicamente relegate in una zona “confusa” o addirittura “patologica”. Non che 

non si sapesse, da sempre, che i sensi procedono per rapporti complementari e 

interconnessi, a motivo della particolare conformazione del corpo umano. Ma già 

Aristotele vede in questa indistinzione, che connota i sensi (ed in particolare il tatto 

diffuso su tutto il corpo) e gli consente di parlare di un “senso comune”, la causa dei 

giudizi ingannevoli e dunque qualcosa di cui disfarsi rapidamente per passare a 

                                                 
8 Anche C. Fontana, nella Prefazione alla traduzione italiana del testo di Dufrenne (L’occhio e l’orecchio, 
Milano 2004) rileva una qualche incompletezza nella tematizzazione delle sinestesie da parte di questo 
filosofo (ivi, p. 19) - mettendone viceversa in risalto “l’allergia verso l’anti-umanismo della filosofia 
contemporanea” (ivi, p. 12): esattamente ciò che, invece a mio avviso, rende arretrato su posizioni 
tradizionali il discorso di Dufrenne. Sul punto v. anche infra nota 14. 



Lasciani-Petrini, Enrica: «Per un “dérèglement de tous les sens”». 

  
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org        43 
 

sensazioni distinte in grado di esercitare un’inequivocabile identificazione “in atto” 

dell’oggetto sentito9. A partire da questo momento tale impostazione resta immutata; ed 

anzi via via decisamente ribadita – basti ricordare il lavoro a proposito assai puntiglioso 

di Cartesio sull’“uomo”10, cui va accostata la posizione di Leibniz proprio in relazione 

al problema delle sinestesie che intorno alla metà del ‘600, con Molyneux, dopo una 

lunga stagione di totale disinteresse o rimozione, assurge al rango di oggetto di studio11 

–; ed infine dotata di un apparente supporto scientifico allorché tra fine ‘800 e inizi ‘900 

comincia ad esser indagata la condizione neotenica dell’uomo (naturalmente 

sinestesica), sicché le sinestesie (per es.: le “auditions colorées”, da cui sono stati 

‘affetti’ casi esemplari come Baudelaire e Gautier attraverso l’uso dell’haschisch, e 

Messiaen e Skriabin per congenita conformazione sensoriale) vengono sì studiate ma 

come qualcosa di “distorto”, che permarrebbe “patologicamente” nell’individuo adulto 

dimostrando la sconcertante prossimità (e addirittura assimilabilità) dell’uomo a 

organismi inferiori non sviluppati e che va pertanto assolutamente corretto ed eliminato. 

Unica eccezione filosofica, in questo quadro assai compatto, Herder: il primo, contro 

tutta la linea precedente (e in particolare contro Kant), a conferire un deciso risalto non 

solo alla sfera sensoriale, ma anche e soprattutto al tema dell’interazione dei sensi, fra 

loro (le sinestesie appunto) e col mondo esterno12 - amico, non a caso, di Goethe13. Non 

è strano, dunque, che proprio a Herder e alla sua affermazione “L’uomo è un perpetuo 

sensorio comune, che ora è toccato da una parte ora dall’altra” si riferisca Merleau-

                                                 
9 Cfr. Aristotele, Psyche, tr. it a cura di G. Movia, L’anima, Milano 2001, Libri Secondo (417a-424b) e 
Terzo (424b-431b). Va però precisato – per dovere di completezza – che proprio questa individuazione di 
un “senso comune”, in Aristotele, rappresenta l’antecendente più significativo della trattazione successiva 
condotta da Herder, riabilitativa del “sensorio comune” (v. infra p. 9 e nota 12). 
10 R. Descartes, L’Homme (1633) (tr. it. di E. Garin, L’uomo, in Opere filosofiche, 4 voll., Roma-Bari 
1986, I, in part. pp. 225-250). 
11 Forse può essere istruttivo ricordare il ‘caso’ in questione. W. Molyneux (1656-1698), pensatore e 
scienziato inglese, pose a diversi pensatori, fra cui Locke e Leibniz, questo quesito (passato alla storia 
appunto come “il quesito Molyneux”): “Immaginate un cieco dalla nascita, ormai adulto, al quale sia stato 
insegnato a distinguere, mediante il tatto, un cubo da una sfera dello stesso metallo e all’incirca della 
stessa grandezza […]. Supponete che, posti il cubo e la sfera su di un tavolo, questo cieco acquisti la 
vista. Si domanda se, vedendoli senza toccarli, potrebbe distinguerli”. La risposta di Locke fu negativa, 
quella di Leibniz positiva (evidentemente, per questi, non è con il tatto misto alla vista ritrovata che l’ex-
cieco avrebbe distinto la sfera dal cubo – come invece riteneva, giustamente, Locke). 
12 J. G. Herder, Von Erkennen und Empfinden der menschlichen Seele (Riga 1778). 
13 Goethe ha dedicato ampie riflessioni alla valenza sinestesica dei colori nella Farbenlehre (1810), ora 
Köhl 1978 (tr. it. a cura di R. Troncon, La teoria dei colori, Milano 1979). Merleau-Ponty vi fa 
riferimento in FP, 323. 



Lasciani-Petrini, Enrica: «Per un “dérèglement de tous les sens”». 

 

44        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

Ponty (FP, 314), allorché nella Fenomenologia della percezione al tema delle sinestesie 

dedica un intero blocco di riflessioni. 

 

Un tale sforzo analitico, che si snoda pagine su pagine, è già di per sé 

significativo. Evidentemente Merleau-Ponty non solo scorge in questa dimensione 

polisensoriale dell’umano sentire la possibilità di rimettere in questione l’impostazione 

fisiologica tradizionale che “relegava i sensi nel mondo degli oggetti e liberava la 

soggettività da ogni inerenza corporea” (FP, 290), ma in essa intravede, esattamente al 

contrario, la possibilità di dimostrare che la “soggettività” (la dimensione “attiva” e 

coscienzialistica) è radicata in uno “«strato originario» del sentire che precede la 

distinzione dei sensi” (FP, 306), a testimonianza del fatto che noi siamo investiti e 

coinvolti nelle relazioni di mondo a tutti i livelli14. Bastino, a titolo esemplificativo, le 

poche ma incisive osservazioni che seguono: 

 

Io che contemplo l’azzurro del cielo, non sono di fronte a questo azzurro come un 

soggetto acosmico, non lo possiedo col pensiero, non dispiego innanzi ad esso un’idea 

dell’azzurro che me ne scioglierebbe il mistero – ma mi abbandono ad esso, mi immergo in 

questo mistero: esso «si pensa in me», io sono il cielo stesso […]  

 

… il suono e il colore sono ricevuti dal mio corpo e diventa difficile limitare la mia 

esperienza ad un solo registro sensoriale: essa si riversa spontaneamente verso tutti gli altri. […] 

A questo livello, l’ambiguità dell’esperienza è tale che un ritmo sonoro fa fondere delle 

immagini cinematografiche e dà luogo ad una percezione di movimento, mentre, senza 

sottofondo sonoro, la stessa successione di immagini sarebbe troppo lenta per provocare il 

movimento stroboscopico. I suoni modificano le immagini consecutive dei colori: un suono più 

forte li intensifica, l’interruzione del suono li fa vacillare, un suono basso rende il blu più carico 

o più profondo […]. 

 

La percezione sinestesica è la regola e se non ce ne accorgiamo è perché il sapere 

scientifico rimuove l’esperienza, perché abbiamo disimparato a vedere, a udire e, in generale, a 
                                                 
14 Per un’analisi delle sinestesie – volta a rettificare l’impostazione merleau-pontyana – che distingue il 
loro ruolo fisiologico-percettivo effettivamente “integrato” da quello svolto in campo artistico cfr. J.-L. 
Nancy, Les Muses, Paris 1994, pp. 28 e segg. Una posizione ulteriore, volta invece a precisare che in 
Merleau-Ponty (a differenza di quanto ritiene Dufrenne) “pensare l’unità dei sensi non significa 
ipotizzarne l’originaria indifferenziazione” psico-fisiologica, è presentata da M. Carbone, in Il sensibile e 
l’eccedente, cit., pp. 143 e segg. 



Lasciani-Petrini, Enrica: «Per un “dérèglement de tous les sens”». 

  
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org        45 
 

sentire, per dedurre invece dalla nostra organizzazione corporea e dal mondo, quale li 

concepisce il fisico, ciò che dobbiamo vedere, udire e sentire. […] I sensi comunicano tra essi, 

aprendosi alla struttura della cosa. […]  

 

Quando dico di vedere un suono, voglio dire che faccio eco alla sua vibrazione con tutto 

il mio essere sensoriale (FP, 291, 306, 308, 313; cors. mio). 

 

Insomma Merleau-Ponty intravede nelle sinestesie i luoghi in cui il nostro corpo 

rivela la sua più propria condizione primordiale, poiché esso nei momenti sinestesici si 

apre, quasi scompaginandosi (‘sregolandosi’) nelle sue attitudini specifiche, e aderisce, 

“s’invagina” nelle differenti sollecitazioni multisensoriali del mondo esterno. 

 

 Quanto queste analisi siano all’origine di quello sfondamento del perimetro 

fenomenologico del “corpo proprio” che porterà il filosofo alla tematizzazione della 

“carne” - quale guaina o “modulazione dell’essere” che si piega e si ripiega 

continuamente su se stessa dando luogo a eventi di mondo in cui sono inscindibilmente 

con-prese dimensioni umane e dimensioni materiali esterne - è del tutto palese15. E 

peraltro è altrettanto palese, come già più volte si è sottolineato, quanto 

“quest’intuizione di un fondo primordiale [renda] la filosofia una Naturphilosophie” (N, 

78) e sia perciò all’origine di quell’attenzione alla “natura” che gli permetterà, con von 

Uexküll, di vederla come un contrappunto di “serie melodiche di impulsi ritmici”16 e di 

dire che “il dispiegamento di una Umwelt è una melodia, una melodia che si canta da 

sé” (N, 254; cors. mio) della quale l’uomo è una semplice ‘cavità risonante’17. Il che 

consente così, per un verso, di sottrarre la natura a quel “naturalismo” che, partendo 

dalla “certezza di essere per principio nell’«oggettivo»”, si risolve piuttosto in un 

“idealismo estremo” (LSN, 88) e “nell’incorporeo”, preparando invece “una soluzione 

                                                 
15 Sul punto v. anche S. Guindani, Le voyant et l’aveugle. Pittura e letteratura come direttrici per una 
nuova ontologia negli ultimi scritti di Merleau-Ponty, in “Chiasmi International”, Merleau-Ponty. Le réel 
et l’imaginaire, n. 5, 2003, pp. 223-233. Tra l’altro, si deve a G. Invitto uno specifico rilievo circa 
l’importanza delle sinestesie nell’analisi percettologica del cinema in Merleau-Ponty. Cfr. G. Invitto, La 
tessitura di Merleau-Ponty. Ragioni e non-ragioni nell’esistenza, Milano 2002, in part. pp. 98-102. 
16 J. von Uexküll, Streifzüge durch die Umwelten von Tieren und Menschen – Ein Bilderbuch unsichtbar 
Welten, Berlin 1934 (tr. it. di P. Manfredi, I mondi invisibili, Milano 1936, p. 92 e passim). 
17 Peraltro, quanto queste intuizioni di Merleau-Ponty siano nascostamente all’origine di talune riflessioni 
di Nancy sul tema dell’“ascolto” (cfr. J.-L Nancy, A l’écoute, Paris 2003; tr. it. a cura di E. Lisciani 
Petrini, All’ascolto, Milano 2004) è ciò che ho segnalato nel mio Risonanze (cit.). 



Lasciani-Petrini, Enrica: «Per un “dérèglement de tous les sens”». 

 

46        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

che non sia immaterialistica” (LSN, 77) e tale da aprirla all’esplorazione 

dell’“infrastruttura corporea” che regge tutti gli enti, gli “altri corpi” (animali e cose 

“terrestri” compresi), visti ormai “come varianti” di un’unica “intercoporeità” (LSN, 

122), di una “polpa protostorica”. Per un altro verso, consente il ribaltamento della 

concezione vigente intorno all’umano e della stessa visione antropologica codificata – 

qualcosa che potrebbe essere definito, come si anticipava all’inizio, una “nuova 

antropologia”. Dato che a questo punto nell’“attività” umana – si badi: in ciò che fin qui 

era stato considerato il privilegio dell’uomo e quanto gli garantiva una sorta di primato 

sugli altri essere viventi in generale - “non dobbiamo vedere una attività dell’anima, né 

una produzione di pensiero al plurale, [in quanto] io non sono l’autore di quella cavità 

che si forma in me, […] non sono io farmi pensare più di quanto sia io a far battere il 

mio cuore” (VI, 235; cors. mio). 

 

E’ evidente l’esito estremo a cui tali analisi conducono – di cui già nella 

Fenomenologia della percezione troviamo l’inequivoco preludio. 

 

3. Oltre la persona 

 

 Proprio all’interno di quel nucleo di pagine, nelle quali è affrontato diffusamente 

il tema delle sinestesie, Merleau-Ponty introduce alcune osservazioni sparse, che 

riprendono peraltro delle considerazioni da lui già avanzate alcuni paragrafi prima, ma 

che in quel giro di riflessioni acquistano nuova forza e precisano la piega teorica verso 

la quale si flettono. Leggiamole direttamente dal testo, evidenziando fin d’ora le parti e i 

termini che ci interessano: 

 

Insistiamo su questo punto […][per] sfuggire all’alternativa fra il per sé e l’in sé […]. 

Ogni percezione […] ci si dà come   a n o n i m a.   […] Cosicché, se volessi tradurre 

l’esperienza percettiva, dovrei dire che si percepisce in me e non che io percepisco. Ogni 

sensazione comporta un germe di […]   s p e r s o n a l i z z a z i o n e,   che possiamo esperire 

grazie a quella specie di stupore in cui essa ci immerge quando viviamo veramente al suo 

livello. Certo, la conoscenza m’insegna che non ci sarebbe sensazione senza un adattamento del 

mio corpo, per esempio che non ci sarebbe contatto determinato senza un movimento della mia 

mano. Ma questa attività si svolge alla periferia del mio essere, io non ho coscienza di essere il 



Lasciani-Petrini, Enrica: «Per un “dérèglement de tous les sens”». 

  
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org        47 
 

vero soggetto della mia sensazione più di quanto abbia coscienza di essere il vero soggetto della 

mia nascita o della mia morte. […] la sensazione viene     d a l    d i     q u a      d i     m e     s t e 

s s o , dipende da una sensibilità      c h e     l ’ h a      p r e c e d u t a     e    l e   s o p r a v v i v e 

r à     così come la mia nascita e la mia morte appartengono ad una natalità e ad una mortalità 

anonime. In virtù della sensazione io colgo   a l     m a r g i n e      d e l l a     m i a     v i t a      p 

e r s o n a l e    e dei miei atti propri una vita di coscienza    a n o n i m a      dalla quale essi 

emergono: la vita dei miei occhi, delle mie mani, delle mie orecchie che sono altrettanti Io 

naturali. Ogniqualvolta provo una sensazione, sento che essa concerne non il mio proprio 

essere, quello di cui sono responsabile e di cui decido [= la “persona”], ma    u n      a l t r o     i 

o     che ha già preso partito per il mondo, che si è già aperto a certi suoi aspetti e sincronizzato 

con essi […] una esistenza generale che defluisce attraverso di me senza che io ne sia l’autore 

[…]. Possiamo riassumere queste idee dicendo che ogni sensazione appartiene ad un certo 

campo […] è    p r e p e r s o n a l e   (FP, 292-4; spaz. mio). 

 

Come si diceva, già diverse pagine prima - lavorando intorno a tematiche psiconalitiche 

e soffermandosi in particolare sulla questione della “rimozione”: meccanismo 

‘impersonale’ quant’altri mai, completamente sfuggente alla ragione e alle sue strategie 

di dominio e controllo – Merleau-Ponty elabora delle osservazioni molto precise, che 

concorrono a completare il ‘parterre’ teorico che ci interessa: 

 

Orbene, come   a v v e n t o    d e l l ’ i m p e r s o n a l e,   la rimozione è un fenomeno 

universale, fa comprendere la nostra condizione di esseri incarnati. […] la mia vita comporta 

ritmi che    n o n     hanno la loro ragione     i n      c i ò      c h e     i o     h o     s c e l t o    d i     

e s s e r e [= la “persona”], ma la loro condizione nell’ambiente banale che mi circonda. Così,      

a t t o r n o     a l l a     n o s t r a     e s i s t e n z a       p e r s o n a l e      a p p a r e      u n      m a 

r g i n e      d i     e s i s t e n z a      q u a s i      i m p e r s o n a l e   che per così dire va da sé, 

alla quale mi rimetto per mantenermi in vita – attorno al mondo umano che ciascuno di noi si è 

fatto, appare un mondo in generale al quale occorre anzitutto appartenere, per potersi 

rinchiudere nell’ambito particolare di un amore o di una ambizione. Come si parla di una 

rimozione in senso stretto quando io mantengo attraverso il tempo uno dei mondi momentanei 

che ho attraversato e ne faccio la forma di tutta la mia vita, così si può dire che il mio 

organismo, in quanto esistenza anonima e generale, esplica,     a l     d i     s o t- t o     d e l l a     

m i a     v i t a      p e r s o n a l e, la funzione di un complesso innato […].[In tal senso] per lo 

più l’esistenza personale rimuove l’organismo, senza poter né passare oltre, né rinunciare a se 

stessa – né ridurlo a sé, né ridursi a esso […] e quando questa marea si ritira […] la 



Lasciani-Petrini, Enrica: «Per un “dérèglement de tous les sens”». 

 

48        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

sublimazione dell’esistenza biologica in esistenza personale, del mondo naturale in mondo 

culturale, rende possibile […] reintegrare all’esistenza personale persino quel passato di tutti i 

passati che le stereotipie organiche ci fanno indovinare all’origine del nostro essere volontario 

[…] come il battito del cuore si fa sentire fino alla periferia del corpo (FP, 132-133; spaz. mio). 

 

E’ evidente la traiettoria che questa serie di considerazioni percorre e soprattutto il 

bersaglio teorico che va a colpire e, di concerto, il differente punto di vista che ne 

scaturisce. Non solo è ribadito il Leit motiv su cui è orchestrato l’intero lavoro teorico di 

Merleau-Ponty, e cioè il radicamento e l’“incarnazione” dell’attività “tetica”, del 

pensiero umano, nel sostrato materiale corporeo-sensibile. Ma è avanzato qualcosa di 

ben più decisivo, che smantella ogni idea di “Io” e di “persona”: i secolari baluardi di 

qualsiasi soggettivismo e “antropocentrismo”. Avviando – anche per questa via – il 

distacco da Husserl e dalla fenomenologia husserliana, stranamente prossimi su questo 

piano teorico proprio a quello spiritualismo francese, che Merleau-Ponty fin dall’inizio 

della propria carriera en philosophe engagé aveva aspramente combattuto attraverso la 

stessa fenomenologia husserliana, cui aveva perciò aderito con entusiasmo. Sicché non 

è da escludere che anche questi controsensi interni alla fenomenologia siano all’origine 

del progressivo e deciso distacco merleau-pontyano da essa18.  

 

Senza qui voler o poter minimamente ripercorrere i complessi cardini teorici della 

nozione di persona19, è bene ricordare per sommi capi qual è il tradizionale punto-forza 

di essa, del resto ben noto20: l’uomo è un’entità specificamente dotata di spirito 

razionale e, dunque, per un verso in stato di costitutiva trascendenza intellettiva e per un 

altro (e proprio per siffatta intrinseca trascendenza) tale da non avere semplicemente un 

                                                 
18 Ho affrontato più diffusamente questa spinosa questione, qui necessariamente solo sfiorata, in un 
articolo, cui mi permetto di rinviare: Fuori della persona. Sull’“impersonale”: Merleau-Ponty Bergson 
Deleuze, in “Filosofia politica”, 3/2007, pp. 393-409. Va sottolineato che il fascicolo nel suo complesso, a 
cura di R. Esposito, intende offrire “materiali” per un’approfondita discussione su tale categoria con 
interventi di Stefano Rodotà, Emanuele Stolfi e Adalgiso Amendola. 
19 Si deve a R. Esposito, in Terza persona. Politica della vita e filosofia dell’impersonale (Torino 2007), 
l’aver focalizzato in tale nozione il “dispositivo performativo” di concetti culturali e giuridici che hanno 
accompagnato – e accompagnano tuttora – la nostra storia, avviando una articolata ‘decostruzione’ di essa 
attraverso il fecondo dialogo con alcuni grandi filosofi novecenteschi nei quali è rintracciabile un 
pensiero dell’“impersonale”. Merleau-Ponty – è questo il senso del presente articolo – entra a pieno titolo 
in questa vicenda. 
20 Naturalmente sull’argomento esiste una sterminata letteratura. Per un sintesi molto efficace della storia 
plurisecolare della nozione di persona cfr. M. Mauss, Sociologie et anthropologie, Paris 1950 (tr. it., 
Teoria generale della magia, Torino 2000, pp. 369-380). 



Lasciani-Petrini, Enrica: «Per un “dérèglement de tous les sens”». 

  
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org        49 
 

corpo biologico materiale - ciò che lo accomunerebbe alle bestie, alle piante e agli 

organismi chimici - bensì un “corpo proprio” (secondo il fortunato lemma inaugurato da 

Maine de Biran), inteso come dimensione necessariamente connessa alle facoltà 

razionali-spirituali e separata dal sostrato biologico, animalesco del “genere” da cui 

l’uomo pur proviene, che lo rende prossimo alle specie sotto- o pre-umane. Non solo. 

Ma in virtù di tale netta cesura dal sostrato corporeo materiale (che lo rende 

promiscuamente confondibile persino con gli altri esemplari umani) egli può 

confezionarsi un “se stesso” del tutto individualizzato, grazie al fatto che il corpo viene 

liberamente e volontariamente forgiato come l’habitus – la maschera – che non solo non 

presenta più alcuna dicotomia rispetto all’interiorità spirituale individuale, ma diventa al 

contrario la concreta manifestazione dell’interna spiritualità nell’esteriorità fisico-

corporea dell’aspetto e soprattutto dei comportamenti. Dunque, proprio la ragione, lo 

spirito, costituisce il “principio individuante”, non solo nel senso di essere “forma 

corporis” secondo l’accezione classica, ma soprattutto nel senso di dare vita ad una 

materia organizzata autonomamente – secondo il principio fissato da Tommaso: 

“individuum de ratione materiæ” -, tale per cui l’uomo è fin dall’inizio “corpo vivente 

personale” dotato di “un’anima personale” individuale irripetibile. (Notoriamente – sia 

detto tra parentesi - questo impianto teorico sul piano politico favorisce, e di fatto 

all’epoca della giovinezza di Merleau-Ponty favoriva, un liberalismo conservatore non 

di rado astuto e aggressivo; di qui l’antitesi ad esso dell’allora giovane filosofo)21. Che 

Husserl riassuma tale cornice teorica, là dove affronta il tema de La costituzione del 

mondo spirituale, è del tutto evidente a libro aperto22. Anzi gli offre un ulteriore 

                                                 
21  Per completezza va detto che questo è l’impianto teorico sul quale sorse anche, come si sa, la corrente 
di pensiero, nata appunto dall’alveo dello spiritualismo, denominata non a caso “personalismo”, il cui 
riferimento principale è E. Mounnier, col suo Le personnalisme, Paris 1950 (tr. it. Il personalismo, 
Milano 1952). Ora è noto che tale corrente, rispetto allo spiritualismo, era volto a garantire una maggiore 
attenzione alla dimensione esistenziale concreta e corporea. Tant’è che, proprio per questa intrinseca 
valenza, non solo si poneva in opposizione ai regimi totalitari, basati sulla massificazione dell’individuo, 
ma fin dall’inizio Mounier e la rivista da lui creata “Esprit” mostrarono un certo interesse per 
l’esistenzialismo. Sicché è vero, per converso, come ha avuto modo di sottolineare G. Invitto (cfr. La 
tessitura di merleau-Ponty. Ragioni e non-ragioni nell’esistenza, Milano 2002, p. 69), che questo gruppo 
aveva “segnato al formazione del giovane Merleau-Ponty”. Cionondimeno, il perno teorico del 
personalismo restava la dimensione “spirituale” dell’uomo e dunque, di nuovo, la negazione della 
dimensione corporea materiale in quanto tale. Ed è proprio questo apparato teorico che il Merleau-Ponty 
maturo criticherà, a partire dalla Fenomenologia della percezione. 
22 Cfr. E. Husserl, Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie, Den 
Haag 1952 (tr. it., a cura di E. Filippini, Idee per una fenomenologia pura e per una filosofia 
fenomenologica, Torino 1982, pp. 569-782 e “Appendici” connesse). Una puntuale presentazione di 
queste tematiche è in E. Housset, Personne et sujet selon Husserl, Paris 1997. Sull’intrinseca valenza 



Lasciani-Petrini, Enrica: «Per un “dérèglement de tous les sens”». 

 

50        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

supporto teorico in quanto motiva la assoluta superiorità e la “essenziale diversità” della 

“sfera spirituale” rispetto a quella “naturale” rinvenendo nella prima una legge 

specifica: la “motivazione”, che garantisce non solo qualsiasi tipo di fondazione logica, 

ma anche il collegamento concordante degli “Erlebnisse di ogni genere”, il “nesso” e lo 

“stile unitario complessivo” delle associazioni, delle abitudini, degli affetti, consentendo 

così l’istituzione di un io personale in quanto “unità vivente” che manifesta – attraverso 

il corpo proprio (cioè con la fisionomia, il gesticolare, le cadenze della voce etc.) – un 

intero mondo motivazionale che sta oltre il corpo proprio stesso, insomma “uno spirito” 

invidualmente unitario e identico solo a se stesso. 

  

Bene. Quale l’elemento di fondo che viene fuori da questa pur assai sommaria 

sintesi teorica? Che la “persona”, intanto può istituirsi come identità unica e irripetibile 

– l’“Io” esclusivo e inconfondibile che ciascuno di noi crede di essere -, in quanto 

rescinde drasticamente da sé tutta la dimensione “impersonale”, pre-individuale, dalla 

quale certo proviene, ma dalla quale deve separarsi per essere davvero se stessa. 

Esattamente quanto – invece, spostando completamente il baricentro del discorso – 

Merleau-Ponty tende non solo a riportare in primo piano, ma ad individuarvi la 

dimensione a cui la “persona” (l’Io) resta vincolata, attaccata come fosse la sua stessa 

pelle – la sua stessa “carne”. Dalla Fenomenologia della percezione, come si è visto, 

fino al Visibile e l’invisibile è tutta una martellante insistenza su questo punto, che 

supera ogni “antropologismo” (VI, 275) - nel quale ancora, con ogni evidenza, restava 

chiuso il discorso di Husserl23 - così come parallelamente quell’“umanesimo” 

imperniato sul “wahres Wesen”, sulla “vera essenza” dell’uomo, al quale restava 

                                                                                                                                               
“personalista” della fenomenologia husserliana restano poi fondamentali i testi di E. Stein, Die ontische 
Struktur der Person und ihre erkenntnistheoretische Problematik, in Edith Steins Werke, Herder, Freiburg 
i. B.-Basel-Wien 1951, VI (tr. it. La struttura ontica della persona e la problematica della sua 
conoscenza, in Natura Persona Mistica, Roma 1997, pp. 49-113); Der Aufbau der menschlichen Person, 
in E. S. Werke, cit., XVI, ivi 1994 (tr. it. La struttura della persona umana, Roma 2000). Da v. infine R. 
De Monticelli (a cura di), La persona: apparenza e realtà. Testi fenomenologici 1911-1933, Cortina, 
Milano 2001) ulteriore conferma del personalismo fenomenologico attraverso gli scritti, oltre che della 
Stein, di altri allievi di Husserl, quali Alexander Pfänder, Dietrich von Hildebrand e Moritz Geiger. 
23 E’ il caso di ricordare che questo era stato il ‘capo d’imputazione’ più grave mosso anche da Heidegger 
all’ex maestro. Cfr. M. Heidegger, Sein und Zeit, Tübingen 1927 (tr. it. a cura di P. Chiodi, Essere e 
tempo, Torino 1969, § 6). 



Lasciani-Petrini, Enrica: «Per un “dérèglement de tous les sens”». 

  
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org        51 
 

vincolato un comunismo (non a caso coniugato alla fenomenologia) ormai incapace di 

muoversi all’altezza del tempo24. 

 

[…] prima di ogni riflessione, io mi tocco attraverso la mia situazione, è a partire da essa che 

sono rinviato a me […]. Appunto perché in ciò che ho di più proprio, io non sono niente […] 

io sono in e-stasi nelle cose […] 

 

Non c’è una posizione dello spazio e del tempo che non dipenda dalle altre, che non sia 

una variante delle altre, come queste di essa: non c’è un individuo che non sia […] un certo 

modo di irradiare attorno ad un centro del tutto virtuale […] 

 

C’è visione, c’è tatto quando […] si forma una Visibilità, un Tangibile in sé, che non 

appartengono in proprio né al corpo come fatto, né al mondo come fatto […]. E’ proprio questa 

Visibilità, questa generalità del sensibile in sé, questo anonimato innato di Me stesso che 

[chiamo] carne – ed è noto che nella filosofia tradizionale non c’è nome per designare ciò. La 

carne non è materia […], non è nemmeno non so quale materiale psichico […]. In generale non 

è una fatto, o una somma di fatti “materiali” o “spirituali” […] 

 

Partire da ciò: non c’è identità, né non identità o non coincidenza – c’è interno ed esterno 

che ruotano l’uno attorno all’altro. Il mio nulla “centrale” è come la punta della spirale 

stroboscopia, che è non si sa dove, che è “nessuno” (VI, 81, 134, 155-6, 275). 

 

Queste affermazioni, scelte a titolo paradigmatico lungo l’arcata del Visibile e 

l’invisibile, mostrano in pieno come Merleau-Ponty porti all’estremo limite teorico 

qualcosa – come si è visto - che egli aveva già perfettamente chiaro e fissato dall’inizio: 

prima e al di qua di ciò che chiamiamo “persona” o del nostro “Io”, e dunque prima e al 

di qua di tutte quelle “attività tetiche” tra cui in primis “il pensiero” che ci appaiono 

“proprietà” specifiche e ‘spirituali’ o ‘interiori’ del nostro statuto umano, in realtà 

apparteniamo ad un “essere grezzo e selvaggio”, anonimo25, fatto di infinite correlazioni 

                                                 
24 La critica di Merleau-Ponty all’“umanismo” data fin da Humanisme et Terreur (Paris 1947), ritrovando 
accenti senza remore nell’ultimo corso al Collège de France “Philosophie et non-philosophie depuis 
Hegel” (1960-61). 
25 Un’anonimia, dunque, che non può essere più in alcun modo riferita o assimilata all’“intenzionalità 
fungente” husserliana – come invece sosterrebbe, nella sua peraltro nitida presentazione del pensiero 



Lasciani-Petrini, Enrica: «Per un “dérèglement de tous les sens”». 

 

52        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

materiali alle quali siamo connessi innanzitutto attraverso la multisensorialità (ecco che 

ritorna il ruolo fondamentale delle sinestesie) del nostro corpo. Quel “Fuori 

intrasgredibile” e impersonale – come bene ebbe a dire Blanchot: il primo (e il solo 

insieme a Simondon) a capire subito questo punto nevralgico della riflessione di 

Merleau-Ponty26 -, da cui non ci possiamo in nessun modo separare, giacché è 

esattamente grazie al fatto che noi siamo di continuo attraversati dagli stimoli circostanti 

e grazie al materiale così ricevuto, che il cervello può elaborare le immagini con le quali 

costruisce la sua comprensione e ideazione della realtà. Un processo di cui solo dopo, ad 

un livello successivo, molto ‘superficiale’ (cerebralmente “corticale”), il soggetto 

diventa “cosciente”: quel livello al quale soltanto può dirsi “Io”, “persona” e il suo 

cervello cominciare a funzionare come il cervello di un “soggetto”. Ma tutto questo, 

visto nella sua radicalità, significa che non solo il pensiero è “incarnato” e che esso, 

come già si diceva in precedenza, “non è nulla di interiore, non esiste fuori del mondo 

[= dentro di noi]” (FP, 254) in quanto esiste “là, nel mondo”; ma soprattutto che 

ciascuno di noi è ogni volta un evento, “un certo modo di irradiare attorno ad centro del 

tutto virtuale” che coinvolge le aperture sensoriali del nostro corpo e i meccanismi 

cerebrali del nostro cervello così come i diversi orizzonti materiali e culturali che ci 

circondano. Sicché ogni volta è nel “vortice” di una “modulazione” di mondo, nella sua 

plasticità minerale-vegetale-animale-umana, che si forma una specifica “figura” - 

composta da un “io” (un soggetto) e dall’ambiente esterno con cui è in relazione - che 

“si richiude nell’ambito particolare [= prende la figura] di un amore o di una 

ambizione”, ovvero di una sensazione, di un pensiero, di un gesto etc. Un evento, 

                                                                                                                                               
merleau-pontyano, J. M. BECH, in Merleau-Ponty. Una aproximación a su pensamiento, Barcelona 
2005, pp. 115-117. 
26 In un “ricordo” di Merleau-Ponty, scritto nel decennale della scomparsa, Blanchot mette a fuoco la 
portata teoretica oltre-personale contenuta nel lavoro filosofico di Merleau-Ponty. Cfr. M. Blanchot, Le 
“discours philosophique”, in “L’Arc”, n. 46, 1971, pp. 1-4 (tr. it. Il “discorso filosofico”, in “aut aut”, nn. 
273-274, 1996, pp. 69-73). Peraltro, come oggi sappiamo dagli inediti, Merleau-Ponty aveva ben presente 
a sua volta la riflessione di Blanchot (v. per es. NC, 164-165). Alla nota blanchottiana e a questo rapporto 
‘stellare’ dedica un’interessante analisi E. Ronconi, in Sulla filosofia come ontologia interrogativa. 
L’ultimo Merleau-Ponty a partire da Blanchot, in “Chiasmi International”, n. 5, cit., pp. 283-293. Sul 
punto tematico – ossia l’eccedenza oltre-personale del soggetto grazie alla sensorialità “estatica” e 
sinestesica - da v. anche le sottili osservazioni sia di L. V. Distaso, in L’ascolto della differenza: Aisthesis 
ed Ethos dell’orecchio, in “Chiasmi International”, Merleau-Ponty. Entre esthétique et psychalalyse, n. 6, 
2005, pp. 15-35; sia di J.-J.  Wunenburger, La “chair” des couleurs: perception et imaginal, in Aa. Vv., 
Merleau-Ponty aux frontières de l’invisible, Milano 2003, pp. 43-50. Circa infine Gilbert Simondon, è 
ben noto che la riflessione di questo autore, sul pre- e trans-individuale, trova la sua sorgente in quella di 
Merleau-Ponty a cui non a caso dedica nel 1964 il suo lavoro L’individu et sa genèse physico-biologique 
(ora Grenoble 1995). 



Lasciani-Petrini, Enrica: «Per un “dérèglement de tous les sens”». 

  
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org        53 
 

dunque, che non appartiene ad un dato soggetto più di quanto non appartenga al mondo 

circostante. A questo livello non è più un “io” che canta una melodia, o vede un fiore, o 

dipinge un paesaggio etc. – ma è “la melodia che si canta in me” (N, 254), è il fiore (un 

girasole per esempio) che si vede in quel certo “io” che si chiama van Gogh, è il 

“paesaggio che si pensa” in quell’altro “io” che corrisponde al nome di Cézanne27. 

Perché “questi colori, questi oggetti, questi animali non sono altro che delle varianti di 

noi stessi” (EF, 29-30). E difatti è così che un artista, si chiami Cézanne o Rimbaud o in 

altro modo ancora, può arrivare a dipingere un quadro o scrivere una poesia. L’avevano 

capito bene, appunto, Cézanne e Rimbaud: scendendo disumanamente fino a quella 

dimensione anonima, sregolando i propri sensi come voleva Rimbaud e affondando 

nella materia, facendosi ‘occhio’ della materia stessa (come seppe fare Cézanne, che 

perciò credeva di avere un difetto agli occhi - il famoso “dubbio di Cézanne” così bene 

capito da Merleau-Ponty), sciogliendo il proprio ”io”, facendosi ‘blocco di mondo’ nel 

mondo - essi ci restituiscono come quel ‘blocco di mondo’ (un girasole, un paesaggio, 

una mela, una sensazione, un affetto, un sentimento …) accade, c’è. Insomma ci 

restituiscono “la percezione nel modo del ‘Si’ impersonale che non inerisce a un 

individuo” (N, 82). 

 

Qui ogni idea tradizionale di “Io”, di “persona”, di soggetto cosciente, di pensiero 

interiore, di sensazione o percezione umana, e persino di affetto o sentimento, è 

scardinata e ciascuno di questi elementi è visto come una modulazione di mondo, che 

non è affatto costituita dall’uomo (secondo quanto vuole l’impostazione 

fenomenologica) ma accade all’uomo stesso e lo coinvolge, come un evento che 

comprende in sé diversi livelli e ambiti di realtà - ivi compreso ciò che chiamiamo 

“uomo”28. Così la percezione o la sensazione non è più un’esperienza dell’uomo, ma è 

la realtà che è “un percipi”, che si percepisce in sé e nell’uomo trova solo un altro punto 

o un'altra modalità di uscire da sé (ex-premersi, esprimersi) e “rivelarsi a se stessa 

attraverso di noi” (EF, 31). Il che significa: la fine di ogni visione del soggetto uomo 

come epicentro e fondamento di una costituzione “spirituale” (nata da una sua presunta 
                                                 
27 Qui è richiamata la celebre affermazione di Cézanne – più volte citata da Merleau-Ponty (v. per es. qui 
la cit. di p.    – “il paesaggio si pensa in me”. Cfr. J. Gasquet, Cézanne (1921), Grenoble 1988 (tr. it. a 
cura di M. Doran, in Aa.Vv. Cézanne. Documenti e interpretazioni, Roma 1995, p. 119). 
28 Sul “ritmo della carne” in Merleau-Ponty ha scritto belle note E. Escoubas, in L’Esthétique, 
Paris 2004, in part. pp. 215-216. 



Lasciani-Petrini, Enrica: «Per un “dérèglement de tous les sens”». 

 

54        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

“interiorità”) della realtà a lui esterna. E viceversa l’apertura di una visione di esso 

come innestato – per riusare l’efficace lessico di Merleau-Ponty – nella realtà a lui 

circostante in una trama relazionale “grezza, selvaggia” dove è, non difficile, ma 

impossibile separare quanto è umano e soggettivo da quanto è materiale-animale e 

oggettivo. Ma dunque questo significa altresì che tale dimensione fa parte a pieno titolo 

dell’“unità” della persona – anche se la coscienza non ne è cosciente e di essa ritaglia in 

modo artificiale solo quanto è funzionale alla vita e all’azione presente. Come a dire: la 

persona, della quale parlano il personalismo spiritualista per un verso e la 

fenomenologia per un altro, è solo una costruzione del tutto intellettualistica, che – al 

contrario di quanto tali vettori teorici ritengono – non coglie affatto la vera realtà della 

persona: tutt’altra cosa dallo “spirito” cosciente, razionale e intenzionalmente orientato 

alla costituzione “attiva” della realtà. 

 

Va da sé che questa riconsiderazione della persona contiene in nuce anche una 

completa trasformazione dell’idea di giustizia e dei “diritti” soggettivi – una volta che 

l’unità indivisibile della persona sia ricollocata nella continuità mobile della realtà 

materiale e pre-personale alla quale è inseparabilmente legata. Insomma, un apparato 

categoriale giuridico ben diverso dovrebbe essere allestito, allorché si uscisse dal 

perimetro coscienzialistico e ‘spirituale’ della persona per riassorbire nella sfera del 

diritto anche la dimensione di “impersonalità” cui essa è costantemente innestata. - per 

fare un solo esempio tratto dalla recente, scottante attualità: non ci sarebbero state tante 

polemiche e tanti incredibili veti ammantati di legalità, ove non di mera retorica 

umanistica, sul caso Piergiorgio Welby, se si fosse dato ‘diritto di parola’ e ascolto a 

quella dimensione organica impersonale che ‘gridava’ la propria pulsione a 

reimmergersi nella quiete della materia; per non parlare poi dei casi, via via sempre più 

numerosi, di persone cui sono stati innestati ‘pezzi’ di altre persone o ‘pezzi’ organici 

prodotti tecnologicamente in laboratorio. Ma questo è un altro discorso, che fuoriesce 

dai limiti – e dalle competenze – del presente saggio. Qui ci basti aver mostrato quanto 

Merleau-Ponty avesse visto giusto nel ritenere che “la possibilità della filosofia oggi” 

passa per una partita la cui posta in gioco consiste in una rimessa in questione integrale 

delle “categorie di sostanza, accidente, causa, fine, potenza, atto, oggetto, soggetto, in 

sé, per sé - tradizionalmente implicate nell’ontologia” (LSN, 107). In ciò il pensiero 



Lasciani-Petrini, Enrica: «Per un “dérèglement de tous les sens”». 

  
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org        55 
 

merleau-pontyano è davvero nascostamente all’origine e persino anticipa taluni dei 

vettori più significativi – e urgenti - della nostra riflessione attuale. Ma soprattutto è 

all’origine di una riconsiderazione dell’umano completamente nuova, capace di 

pensarlo “al di qua dell’umanità costituita” come un’apertura nella tessitura del mondo: 

un “raggio” che “va sino alle stelle”. 

 

       

 



 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008) 57-77. http://www.revistadefilosofia.org 

 

 

¿Cómo poner el yo en plural? 
Marina Garcés 

Profesora Titular de Universidad. Universidad de Zaragoza 
 
 
 
Resumen: 
 

En un pasaje de Fenomenología de la percepción, Merleau-Ponty plantea la 
pregunta: ¿cómo poner en plural la palabra yo? El propósito de esta intervención es 
analizar esta pregunta en el contexto del debate filosófico y político de su momento y, a 
partir de ahí, traer sus consecuencias a nuestra actualidad. Merleau-Ponty resuelve el 
problema de la pluralización del yo incorporando el anonimato como dimensión 
constitutiva de la subjetividad. La intermitencia de la vida personal nos descubre nuestra 
implicación real con el mundo y con los otros. Por eso el nosotros impersonal de 
Merleau-Ponty no es ni la pura intersubjetividad ni la comunidad separada del mundo: 
es el nosotros de la praxis, el nosotros de una acción que inventándose a sí misma 
produce tanto la materialidad del mundo humano como el sentido de la historia. En 
diálogo con Sartre y con Heidegger, pero también con M.BIanchot, J.L.Nancy, 
G.Deleuze, J.Butler o R.Esposito entre otros, intentaremos ir con Merleau-Ponty hasta 
las últimas consecuencias de su concepción del nosotros como propuesta práctica que 
consiste, en definitiva, en conquistar la libertad en el entrelazamiento. 
 



Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org        57 
 

¿Cómo poner el yo en plural? 
Marina Garcés 

Zaragoza, 22 de octubre 2008 

 

“Je me révolte, donc nous sommes” A. Camus 

 

Hay un momento de Fenomenología de la percepción en que Merleau-Ponty 

plantea la pregunta siguiente: “¿Cómo puede ponerse en plural la palabra yo?1 No es 

una pregunta retórica ni una pregunta meramente lingüística. Es una pregunta en la que 

está implicada, como veremos, la posibilidad de entender la acción colectiva y el mundo 

mismo como realidad compartida. El propósito de mi intervención es partir de esta 

pregunta para analizarla, desarrollarla y traerla a nuestra actualidad filosófico-política. 

No sé si es una de esas preguntas eternas que la filosofía arrastra a través del tiempo y 

del espacio, más bien pienso que no, que es una pregunta que nace en el corazón de las 

sociedades en las que el individualismo ha llegado a ser la clave de todas las 

dimensiones de la vida social. Por eso es una pregunta que, desde distintas voces, 

resuena con tanta fuerza en la filosofía más reciente. Citaré solamente algunos ejemplos, 

que serán el punto de arranque de mi reflexión:  

 

A.Badiou en De un desastre oscuro, Amorrortu, 2006, p. 9 

 

“¿Podemos, evocando la muerte, denominar en forma adecuada aquello de lo 

que somos testigos?  Pero, ¿somos simplemente testigos? Y además ¿quién es el 

nosotros al que interrogo y del que habría que decir lo que es? Ya no hay nosotros, no lo 

hay desde hace mucho tiempo. El nosotros entró en su crepúsculo mucho antes de la 

muerte del comunismo. Mejor dicho, la dislocación del Estado-partido soviético 

cristaliza objetivamente (…) el hecho de que, desde hace más de veinte años, cierto 

pensamiento del nosotros se ha vuelto inoperante. Pues se trataba del “nosotros, los 

comunistas”, como precisión nominal añadida a “nosotros, los revolucionarios”, el cual 

daba a su vez fuerza política y subjetiva a aquel “nosotros” tenido por última referencia, 

                                                 
1 Merleau-Ponty, M. :  Phénoménologie de la perception, Gallimard, 1945, p. 400 



Garcés, Marina: «¿Cómo poner el yo en plural?» 

 
 

58        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

el “nosotros” de la clase, el “nosotros, los proletarios” que nadie pronuncia pero que 

toda comunidad ideal postulaba como axioma histórico previo a ella misma.” 

 

J.L.Nancy, en Ser singular plural, Arena Libros, 2006, p.17:  

“El discurso contemporáneo sobre el sentido, así tomado en absoluto, se ha 

vuelto el nombre desnudo de ser-los-unos-con-los-otros. No ‘tenemos’ más sentido 

porque somos nosotros mismos el sentido, enteramente, sin reserva, infinitamente, sin 

otro sentido que nosotros.”  

 

J. Butler, en Vida precaria, Paidós, 2007, p.51: 

“No es fácil entender cómo se forja una comunidad a partir de tales lazos. (…) 

Cuando decimos nosotros no hacemos otra cosa que nombrar el problema. No lo 

resolvemos. Y tal vez sea y deba ser insoluble. Esta disposición de nosotros por fuera de 

nosotros parece ser una consecuencia de la vida del cuerpo, de su vulnerabilidad y de su 

exposición. 

 (…) ¿Puede conducir esta comprensión a una reorientación normativa de 

la política? Esta situación de duelo ¿puede proveer una perspectiva desde la cual se 

pueda empezar a pensar la situación global contemporánea?” 

 

Estas tres citas dibujan el eje de coordenadas de un problema fundamental de las 

sociedades contemporáneas. ¿Cómo decir nosotros cuando carecemos de los términos 

que habíamos conquistado para hacerlo (nosotros, los revolucionarios; nosotros los 

comunistas) y sólo disponemos de las imágenes y los referentes que nos ofrece una vida 

privatizada? ¿Cómo decir nosotros sin abrir una trinchera defensiva entorno nuestro que 

nos asegure, en palabras de A. Appadurai, “borrar el ellos para asegurar la 

supervivencia del nosotros”2? La potencia emancipadora del nosotros se diluye entre el 

fortalecimiento de las identidades cerradas que  fragmentan el mapa del mundo 

globalizado y los circuitos de un yo condenado a la impasibilidad, la indiferencia y la 

impotencia de la vida individual.  

 Quizá, como dice Badiou, un cierto pensamiento del nosotros se ha 

vuelto inoperante. Pero Nancy apunta a la paradoja de esta intemperie: a pesar de 

                                                 
2 Appadurai, A. : Geografía de la furia, Tusquets, 2008, p.114 



 Garcés, Marina: «¿Cómo poner el yo en plural?» 

 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org         
59 

 

dificultad de decir “nosotros”, en el mundo de hoy ya sólo nos tenemos a nosotros, en la 

desnudez de este ser-unos-con-los-otros. En occidente hemos arrasado a todos los 

demás pobladores del mundo, naturales y sobrenaturales: dioses, antepasados, 

espíritus… No sólo ha muerto dios, hemos acabado con toda comunidad y con toda 

continuidad con el mundo. Nos hemos quedado solos, ¿solos entre nosotros? Butler va 

más allá: la vida vulnerable de nuestros cuerpos nos expone a este afuera en el que 

aparece la palabra nosotros. Por más que privaticemos y aislemos nuestras vidas, por 

más que blindemos nuestras casas y anestesiemos nuestra sensibilidad, hay un problema 

insoluble que resuena entre nosotros. Hay una vida en común que el poder separa. La 

particularización de los mundos vividos y la proliferación de sentidos centrípetos e 

indiferentes entre sí se asientan, en el fondo, en la contención de la capacidad de actuar 

colectivamente, de acumular sentido compartido y de incorporarnos a él.  

Frente a ello, la filosofía de Merleau-Ponty tiene el poder de modificar nuestra 

mirada sobre el mundo, ofreciéndonos unos ojos para nuestra piel, o una piel para 

nuestros ojos, retomando ese saber del cuerpo que sabe más de lo que creemos saber. Su 

verdad es que hay un mundo entre nosotros y la pregunta de Merleau-Ponty se dirige a 

él. Por eso quiero rescatarla hoy e interrogar, con ella, nuestros propios tiempos. 

 

La exposición seguirá dos recorridos: 

1) Del problema del nosotros al anonimato como solución y 

desplazamiento. Partiendo de la discusión de Sartre con Heidegger, nos preguntaremos 

por la posibilidad de pensar un ser-con (Mitsein) que se sostenga a sí mismo, sin 

depender del previo reconocimiento del otro y por tanto, de la relación personal yo-tú. 

Veremos que la solución que propone Merleau-Ponty pasa por el anonimato, por el 

descubrimiento de la vida impersonal que circula entre nosotros. Es una solución que 

desplaza la mirada de las personas al “entre”, del yo-tú al mundo.  

2) En el segundo recorrido analizaremos la relación entre esta noción de 

anonimato y la pregunta por lo común en la filosofía contemporánea. Una parte 

importante de la filosofía de la segunda mitad del s.XX ha dirigido su atención al 

“entre”.  Para pensadores como Bataille, Blanchot, Lévinas, Esposito… el “entre” está 

vacío. Es el abismo de una exposición (del yo) en la que se sustenta la comunidad  o su 

posibilidad ética. Para otros, como para Merleau-Ponty o Deleuze, el “entre” está lleno. 



Garcés, Marina: «¿Cómo poner el yo en plural?» 

 
 

60        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

No es abismo sino reversibilidad, conexión, contacto. Nuestra pregunta será: ¿qué 

concepciones de lo político se desprenden de una y de otra opción? Nuestra hipótesis es 

que cuando el nosotros es pensado desde su exposición en el vacío sólo es posible 

pensar una política del milagro de estar-juntos. Pero lo común, como problema hiriente 

y siempre abierto de lo político, no puede resolverse en un milagro que interrumpe el 

tiempo y el espacio, sino que tiene que ver con la exigencia, práctica y concreta, de 

vivir-juntos. Como intentaré exponer, Deleuze y Merleau-Ponty, desde la alianza 

secreta que los une en su enigmática creencia en el mundo, tendrán algo interesante que 

decirnos sobre lo que puede significar para nosotros hoy esta exigencia. 

 

 

Primer recorrido: del nosotros al anonimato 

 

La pregunta de Merleau-Ponty tiene como evidente trasfondo la discusión que 

Sartre entabla con Heidegger en El ser y la nada, cuando afirma que el concepto de 

Mitsein, el carácter estructural del ser-con que Heidegger introduce en Ser y tiempo, es 

una afirmación sin fundamento3. Para Sartre, todo ser-con-otro presupone un ser-para-

otro, toda experiencia del nosotros es una impresión subjetiva, psicológica y provisional 

de la conciencia particular en su relación de confrontación con otro. “La esencia de las 

relaciones entre conciencias no es el ser-con sino el conflicto”4. El intento 

heideggeriano de pasar de la lucha hegeliana al “equipo”, como describe el mismo 

Sartre, sería así un intento infructuoso de superar la confrontación yo-tú, la lucha entre 

conciencias como esquema básico de la intersubjetividad. La experiencia del nosotros 

depende del previo reconocimiento del otro y se deriva de ella. 

 

“No pretendemos poner en duda la experiencia del nosotros. Nos hemos limitado 

a mostrar que esta experiencia no puede ser el fundamento de nuestra conciencia del 

otro. Está claro, en efecto, que no puede constituir una estructura ontológica de la 

realidad humana; hemos demostrado que la existencia del para-sí en medio de otros es, 

en su origen, un hecho metafísico y contingente. Además, está claro que el nosotros no 

es una conciencia intersubjetiva ni un ser nuevo que supere y englobe sus partes como 
                                                 
3 Sartre, J.P. : L’être et le néant, Gallimard, 1943, p.292 
4 Sartre, J.P.: op.cit., p.481 



 Garcés, Marina: «¿Cómo poner el yo en plural?» 

 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org         
61 

 

un todo sintético, a la manera de la conciencia colectiva de los sociólogos. El nosotros 

es experimentado por una conciencia particular.”5  

 

La argumentación de Sartre en contra del Mitsein heideggeriano se basa en su 

carácter abstracto, en su incapacidad para explicar la relación concreta entre 

conciencias. En lo concreto, toda relación con otro es personal y las personas, en 

cualquier relación, son primordialmente un yo y un tú. Sartre vendría a coincidir, desde 

ahí, con la conocida tesis del lingüista Benveniste sobre los pronombres, recogida en 

Problemas de lingüística general. Para Benveniste, el carácter personal de los 

pronombres, del que sólo escaparía la tercera persona, impide pensar una pluralización 

del yo que tenga entidad propia. El nosotros sería así un pronombre que no se sostiene 

por sí mismo, sino que necesita sujetarse a un yo del que expresaría simplemente una 

amplificación:  

 

“Está claro que la unicidad y la subjetividad inherentes al yo contradicen la 

posibilidad de una pluralización (…) En ‘nosotros’ siempre predomina ‘yo’ porque no 

hay nosotros sino a partir del yo y este yo se sujeta el elemento no-yo por su cualidad 

trascendente. La presencia del yo es constitutiva del nosotros”6.  

 

En otras palabras, el nosotros es un yo dilatado y difuso, una persona 

amplificada.  

 

Frente a estas posiciones, que supeditan la experiencia del nosotros, del ser-con, 

a la unicidad personal del yo y a su relación para-otro, Merleau-Ponty retoma la 

afirmación sin fundamento de Heidegger para enraizarla en la concreción del mundo 

humano. Para hacerlo, debe romper el círculo vicioso que impone la lógica de la 

persona o, en otros términos, la filosofía de la conciencia. Brevemente, lo que hace 

Merleau-Ponty es abrir el yo a su existencia impersonal: de la pluralización de la 

primera persona al descubrimiento de lo impersonal, se abre la vía para pensar un 

nosotros que se sostenga a sí mismo y el ser-con como una dimensión constitutiva de la 

subjetividad. Heidegger no había tomado este camino porque para él el Dasein es 
                                                 
5 Sartre, J.P.: op.cit., p. 465 
6 Benveniste, E.: Problèmes de linguistique générale, Gallimard, 1966, p 233 



Garcés, Marina: «¿Cómo poner el yo en plural?» 

 
 

62        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

radicalmente singular y el Man(se) es un modo impropio de existir. El anonimato sigue 

señalando una pérdida, un modo deficitario de existencia colectiva.  Sartre coincide en 

este punto con Heidegger, y así lo demuestra en su análisis del objeto manufacturado 

como aquél que me anuncia como “on”(se). Ante el objeto que uso o consumo, pierdo 

mi individualidad, porque mi proyecto es intercambiable, coincide con el de cualquier 

otro.  

 Merleau-Ponty da la vuelta a esta experiencia del objeto manufacturado y 

a su efecto de anonimato. Precisamente unas líneas antes de la cita de la que parte todo 

el análisis que estamos haciendo, Merleau-Ponty escribe lo siguiente: 

 

“No solamente tengo un mundo físico, no solamente vivo en medio de la tierra, 

del aire y el agua, tengo a mi alrededor carreteras, plantaciones, ciudades, calles, 

iglesias, utensilios, un timbre, una cuchara, una pipa. Cada uno de estos objetos lleva la 

marca de la acción humana a la que sirve. (…) La civilización en la que participo existe 

para mí con evidencia en los utensilios que ésta se da. (…) El mundo cultural es 

entonces ambiguo, pero está ya presente. Tenemos ahí una sociedad por conocer. Un 

Espíritu Objetivo habita los vestigios y los paisajes. ¿Cómo es esto posible? En el objeto 

cultural experimento la presencia próxima del otro bajo un velo de anonimato.”7 

 

Los objetos llevan la marca de la acción humana y por eso me permiten 

experimentar la presencia del otro no como persona o conciencia frente a mí sino como 

rastro, como huella de una actividad de la que yo de alguna manera voy a participar o 

estoy participando. Hemos pasado de una concepción de la existencia basada aún en la 

filosofía de la conciencia a una filosofía de la praxis. Lo que la filosofía de la conciencia 

no puede explicar sí puede hacerlo la actividad productiva y significativa de nuestra 

existencia corporal concreta, que es necesariamente social y colectiva.  

Sin entrar a analizar aquí cómo desmonta Merleau-Ponty la estructura 

intersubjetiva del Ego – Alter-ego y la ficción metafísica del “otro ante mí”, lo que nos 

importa destacar es cómo Merleau-Ponty desvincula la cuestión del nosotros de la 

pregunta por la existencia del otro para situarla en relación con la afirmación de la 

certeza de un mundo común: “La certeza injustificable de un mundo que nos sea común 

                                                 
7 Merleau-Ponty, M.: op.cit. p. 400 



 Garcés, Marina: «¿Cómo poner el yo en plural?» 

 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org         
63 

 

es para nosotros la base de la verdad”8. Sólo desde esa certeza puede salir el yo de la 

unicidad asfixiante de su persona y encontrar, ya no al otro como entidad separada, sino 

su rastro en la vida anónima de la actividad humana, en la que ya siempre se encuentra 

implicado de manera concreta y real. La vida personal es intermitente y es sólo una de 

las dimensiones de nuestra existencia. Singularidad y anonimato no se contraponen sino 

que componen una concepción de la existencia en la que el nosotros no queda fuera sino 

que pasa a estar incorporado a la apertura como ser en el mundo. Desde ahí el ser-con 

ha dejado atrás su dependencia respecto al ser-para sin perder su concreción y su 

enraizamiento en el mundo real sino todo lo contrario.  

 

En el pensamiento de los siglos XIX y XX, el anonimato es visto con la 

ambigüedad que la modernización y la vida urbana implican: por un lado, es una de las 

máximas expresiones de la conquista de las libertades individuales: la privacidad. Por 

otro lado, viene a nombrar, también, la experiencia de la homogeneización, la 

indiferencia y la invisibilidad. Entre la conquista del ciudadano moderno y el déficit 

vital de la sociedad de masas, el anonimato es un concepto que expresa la paradoja del 

individualismo moderno. Lo interesante del pensamiento de Merleau-Ponty es que 

arranca esta noción de su contexto para darle otra vida, para nombrar precisamente 

aquello que la vida urbana moderna no nos deja ver. Para Merleau-Ponty, el anonimato 

no señala ningún déficit, ni siquiera el déficit de comunidad que representa la vida 

privada, sino todo lo contrario: descubrir la vida anónima que hay en nosotros y en la 

que siempre estamos implicados significa perder la soledad del cara a cara (entre 

rostros, entre conciencias), perder los límites de nuestra pequeña persona para ganar un 

mundo poblado de sentidos acumulados y una visión del ser inagotablemente expresivo 

y secretamente articulado. Implica ganar esa “verdad por hacer” a la que sólo se puede 

llegar con los otros y que define, para Merleau-Ponty, el corazón de la intervención 

política y de la vida humana en general.  

 El anonimato del que va a hablar la filosofía de Merleau-Ponty, desde 

Fenomenología de la percepción hasta los esbozos de Lo visible y lo invisible, señala un 

inacabamiento que no es déficit sino potencia y que no es privacidad sino co-

implicación: “Tengo el mundo como individuo inacabado a través de mi cuerpo como 

                                                 
8 Merleau-Ponty, M. : Le visible et l’invisible, Gallimard, 1964, p. 27 



Garcés, Marina: «¿Cómo poner el yo en plural?» 

 
 

64        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

potencia de este mundo”9. De ahí que aprender el anonimato coincida con reaprender a 

ver el mundo. En este aprendizaje se resume el itinerario filosófico de Merleau-Ponty. 

Por eso el anonimato, en las diversas figuras que adopta a lo largo de todas sus obras, 

puede ser analizado como el concepto clave con el que descifrar la evolución de su 

pensamiento10. La intercorporeidad, el intermundo y la carne son los conceptos 

fenomenológico, político y ontológico, respectivamente, para decir este anonimato.  

El velo de anonimato que nos constituye y que desborda nuestra intermitente 

vida personal no es, por tanto, ningún margen de indefinición sino el campo de 

relaciones en las que un sujeto encarnado se encuentra siempre implicado. En el plano 

del análisis fenomenológico, es la intercorporeidad constitutiva del sujeto de la 

percepción, el campo no excluyente en el que se recogen nuestros comportamientos 

relacionados. En el plano social y político, es la expresividad social, la institución de 

significado que hace del mundo ya no el objeto sino el "entre” de la praxis humana, 

aquello que emerge de la actividad social y que transformamos colectivamente. Y en el 

plano ontológico, la dimensión de anonimato por la que el yo puede ser puesto en plural 

es la carne como entrelazamiento y diversificación, como reversibilidad y no co-

incidencia, como visión inacabada que, como el cubo de seis caras, siempre incorpora 

una opacidad que reclama la visión de otro. Reaprender a ver el mundo es palpar las 

secretas articulaciones de este ser, explorar sus inagotables nudos y entrelazamientos. 

Aprender el anonimato, por tanto, no consiste en desaparecer, sino en “despertar en los 

vínculos”(s’éveiller aux liens)11.  

 

Para concluir este primer recorrido, podemos decir ahora que poner el yo en 

plural no depende, para Merleau-Ponty, de mi acceso al otro sino de mi implicación en 

el mundo con los otros. Ahí radica la autonomía de un nosotros, de un ser-con, que no 

es segundo ni derivado de un ser-para-otro, de una relación personal entre un yo y un tú, 

sino que es la dimensión fundamental de la vida humana como actividad humana de 

creación y transformación del mundo. Volviendo a Sartre, con quien empezábamos este 

primer recorrido, hay un momento de Aventuras de la dialéctica en que Merleau-Ponty 

                                                 
9 Merleau-Ponty, Phénoménologie de la perception, p.402 
10 He desarrollado esta lectura en el artículo “Anonimato y subjetividad”, de próxima publicación en 
Daimon. Revista de filosofía. 
11 Merleau-Ponty, M. : Aventures de la dialectique, Gallimard, 1955, p.225 



 Garcés, Marina: «¿Cómo poner el yo en plural?» 

 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org         
65 

 

pregunta: “La cuestión está en saber si, como dice Sartre, sólo hay hombres y cosas o 

también este intermundo que nosotros llamamos historia, simbolismo, verdad por 

hacer”.12 Ésta es la cuestión. Y de ella depende también el segundo recorrido de mi 

intervención. 

 

 

Segundo recorrido: el anonimato y lo común 

 

En la discusión entre Sartre y Merleau-Ponty sobre la posibilidad de pensar el 

nosotros y de cómo hacerlo se jugaba el sentido, el horizonte y las consecuencias del 

compromiso político. En las cuestiones que abordaré en esta segunda parte de mi trabajo 

se juega la posibilidad de pensar y de experimentar, hoy, nuestra implicación en un 

mundo común.  

 Paradójicamente, el planeta globalizado es un mundo único sin 

dimensión común: una sociedad-red si lo observamos desde la trama de circulación y de 

comunicación entre sus puntos; una gigantesca espumade contornos indefinidos, según 

la imagen de Sloterdijk, compuesta de burbujas que coexisten en un régimen de co-

aislamiento, si lo vemos desde el punto de vista de la subjetividad. Son metáforas para 

un mundo en el que el aumento de relaciones no presupone ni configura un campo de 

experiencia común. La existencia ha sido privatizada y proliferan los mundos vividos de 

sentido autorreferente, vinculados únicamente por el temor o por la indiferencia 

recíprocos. 

 En este contexto, toma fuerza en el pensamiento filosófico político la 

necesidad de pensar lo común, de retomar el concepto de comunidad, de reformular, 

como veíamos en las citas del principio, la pregunta por el nosotros y por su potencia de 

emancipación y de transformación social. Mi pregunta, tras la lectura de Merleau-Ponty, 

es hasta qué punto en esta reivindicación de la comunidad se está olvidando el mundo 

como aquello por lo que pasa la posibilidad de decir nosotros. Como veremos a 

continuación, el espacio de lo común es pensado a menudo como interrupción, como 

suspensión del sentido, como apertura y como encuentro que deja atrás toda mediación. 

                                                 
12 Merleau-Ponty, M.: op.cit., p.278 



Garcés, Marina: «¿Cómo poner el yo en plural?» 

 
 

66        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

El nosotros no pasa por las cosas. No hay acción común sino comparecencia. Se llama a 

un estar-juntos. Pero ¿cómo vivir juntos? 

 

Bajo estos interrogantes, es especialmente interesante tener en cuenta, por su 

proximidad y su lejanía respecto a Merleau-Ponty, el pensamiento de Blanchot acerca 

del neutro y la línea de reflexión sobre la comunidad que dibujan él mismo, Bataille y, 

más recientemente, Nancy y Esposito.  

 Blanchot propone, en L’Entretien infini, una relación que él llama de 

tercer género en la que uno y otro pierden su carácter personal y subjetivo para 

experimentar la impersonalidad, la neutralidad, de la alteridad radical. Es una relación 

que rompe el campo lógico y lingüístico del diálogo entre sujetos, de su encuentro, 

unidad o superación. “Esta sería la relación de hombre a hombre cuando ya no hay entre 

ellos la propuesta de un Dios, ni la mediación de un mundo, ni la consistencia de una 

naturaleza”.13 Es una relación pensada desde una separación que no remite a ninguna 

unidad pensable : uno y otro en el abismo, en el vértigo, en la interrupción que escapa a 

toda medida. Blanchot continúa: “Lo que habría entre el hombre y el hombre, si no 

hubiera nada más que el intervalo representado por la palabra ‘entre’, vacío tan vacío 

que no se confunde con la pura nada, sería una separación infinita, dándose como 

relación en esa exigencia que es la palabra”.14 J.L. Nancy, en su libro Ser singular 

plural, refuerza esta concepción del entre:  

 

“Todo pasa entonces entre nosotros: este entre, como su nombre indica, no tiene 

consistencia propia, ni continuidad. No conduce de una a otro, no sirve de tejido, ni de 

cimiento ni de puente. Quizá ni siquiera sea exacto hablar de vínculo al respecto: ni está 

ligado ni desligado sino por debajo de ambos (…) Todo ser toca a cualquier otro, pero 

la ley del tacto es la separación”.15 

 

Dicho de otro modo: uno y otro, pero nada del uno en el otro. [buscar cita] Pura 

coexistencia en la separación. Ahí aparece el sentido, el sentido desnudo de nosotros, el 

                                                 
13 Blanchot, M.: L’entretien infini, Gallimard, 1969, p.97 
14 Íbid. 
15 J.L.Nancy, Ser singular plural, Arena Libros, 2006, p.21 



 Garcés, Marina: «¿Cómo poner el yo en plural?» 

 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org         
67 

 

con- como pluralidad original del ser. Ahí, para Blanchot, irrumpe la exigencia de la 

palabra.  

 De alguna manera, esta necesidad de pensar lo común en la separación, 

de abrir el lugar para el nosotros en la interrupción, es también una idea que está 

presente en la política de los sin-parte de J. Rancière y en su invocación de lo que él 

llama “la fuerza disyuntiva de lo anónimo”. Esta fuerza disyuntiva, “la mésentente” 

como lógica disensual de lo político,  es el accidente que interrumpe las coordenadas 

normales de experiencia cuando “aquellos que ‘no tienen’ tiempo se toman ese tiempo 

necesario para erigirse en habitantes de un espacio común y para demostrar que su boca 

emite perfectamente un lenguaje que habla de cosas comunes y no solamente un grito 

que denota sufrimiento.”16 Éste es el momento de la política, la apertura de una 

comunidad de interrupciones y de fracturas puntuales cuya fuerza consiste en “poner en 

el lugar de los territorios definidos por la división consensual el juego entre las fuerzas 

disyuntivas de lo anónimo”17.  

 Blanchot, a partir de los años 50, también da una traducción política a su 

teoría de lo neutro, hasta el punto de que hace de la impersonalidad, de la cancelación 

programática del propio nombre, el contenido del acto político. El exponente de esta 

política es, evidentemente, Mayo del 68, al que Blanchot dedica unas breves e intensas 

páginas en La comunidad inconfesable. Mayo del 68 es descrito como “un encuentro 

feliz, como una fiesta que subvertía las formas sociales admitidas o esperadas”18. Pudo 

“afirmar la comunicación explosiva, la apertura que permitía a cada uno, sin distinción 

de clase, de edad, de sexo o de cultura, congeniar con el primer llegado como con 

alguien ya amado, precisamente porque era el familiar-desconocido”.19 Mayo del 68 

dejó que se manifestara “una posibilidad de estar juntos que daba a todos el derecho a la 

igualdad en la fraternidad a través de la libertad de palabra que ejercía cada uno”.20 Y 

después de analizar esta palabra como primacía del decir sobre lo dicho añade:  

 

“Presencia inocente, ‘presencia común’ (René Char) que ignora sus límites, 

política por el rechazo de no excluir nada y la conciencia de ser, como tal, el inmediato-

                                                 
16 Rancière, J.: Sobre políticas estéticas, Macba-UAB, 2005, p.18 
17 Rancière, J.: op.cit, p.85 
18 Blanchot, M.: La communauté inavouable, Minuit, 1983, p.52 
19 Íbid. 
20 Íbid. 



Garcés, Marina: «¿Cómo poner el yo en plural?» 

 
 

68        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

universal, con lo imposible como único desafío pero sin voluntades políticas 

determinadas y, así, a merced de cualquier sobresalto de las instituciones formales 

contra las que nos prohibíamos reaccionar”.21 

 

Esta presencia inocente, esta presencia común, no es la presencia del pueblo sino 

la de una comunidad milagrosa que Blanchot describe así: 

 

“Creo que hubo entonces una forma de comunidad diferente de aquella que 

habíamos creído poder definir, uno de los momentos en que comunismo y comunidad se 

encuentran y aceptan ignorar que se han realizado ya perdiéndose. No hay que durar, no 

hay que participar en ninguna duración. Eso fue comprendido ese día excepcional: nadie 

tuvo que dar una orden de dispersión. Nos separamos por la misma necesidad que había 

reunido lo innombrable”.22 

 

La comunidad de la presencia común, la posibilidad de estar juntos que se abre 

un día excepcional, no tiene que durar. La comunidad es un éxtasis, un momento de 

exposición “sin objeto ni porqué”, “sin proyecto” y sin continuidad. Es la apertura de 

ese “entre” abismal en que el sujeto es arrancado de su soledad, de los límites de su vida 

personal, de su relación dialógica, consensual y habitual con el otro.  

 Para Nancy y para Esposito esta co-presencia que define la comunidad no 

sería tanto un momento de interrupción de las coordenadas normales de existencia como 

su origen negado. No se trata, evidentemente, de un origen histórico sino de un sentido 

original. Para Esposito, en concreto, el sentido original, el anverso de la negatividad que 

comporta el paradigma inmunitario como lógica de la formación y evolución de las 

sociedades modernas es la “communitas”, la comunidad entendida como relación de 

exposición entorno al lugar vacío de un don (munus) que se comparte. Para Nancy, por 

su parte, el con- de la coexistencia entre singularidades es el sentido olvidado del ser y, 

por tanto, el olvido en el que se asienta la sociedad capitalista contemporánea.  

 En uno y otro sentido, la comunidad, pensada desde ese entre vacío que 

se abre interrumpiendo la normalidad del mundo, está ligada a la vez a una exigencia y 

a una imposibilidad. Es una llamada a “estar-juntos” que sólo se realiza perdiéndose. 
                                                 
21 op.cit, p.54 
22 Op.cit, p.56 



 Garcés, Marina: «¿Cómo poner el yo en plural?» 

 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org         
69 

 

Leíamos cómo Blanchot parte del carácter extremo de una relación hombre a hombre en 

la que no hay la mediación de Dios, ni de la naturaleza ni del mundo. El nosotros 

impersonal y la comunidad abismal que le corresponde carecen de mundo, de alguna 

manera interrumpiéndolo lo dejan atrás. La comunidad que se abre exponiéndose en el 

“entre” es, para estos autores, una comunidad de la palabra en el vacío. Como en las 

calles de Paris, según Blanchot. Como en el ágora griega asaltada por el demos, según 

Rancière.  

 El planteamiento de la “interrupción” como apertura del espacio de lo 

común, aunque carezca de las implicaciones conceptuales del hilo filosófico que hemos 

esbozado aquí, tiene una incidencia importante en el activismo de la última década. La 

intervención política, tanto en la calle como en la palabra, se ha pensado en muchas 

ocasiones como “interrupción”, como interferencia que hunde las condiciones normales 

de circulación y reproducción social para abrir, como decía el movimiento de 

okupación, un espacio de vida. También en los últimos años, movilizaciones como las 

que han inundado las calles contra la guerra o por una vivienda digna, han sido 

valoradas más por su capacidad de abrir un tiempo y un espacio para estar-juntos (con 

cualquiera) y sustraernos por un momento a los códigos de representación de nuestra 

vida privatizada, que no por el éxito o fracaso de sus reivindicaciones. En un seminario 

que tuvo lugar recientemente en Barcelona sobre las arquitecturas del miedo y el control 

del espacio público tras el 11-M23, geógrafos, arquitectos y otros expertos en la 

conceptualización del espacio, apuntaban únicamente a la interrupción (por ej., el black 

out de Toronto o de NY) como posibilidad de intervenir sobre la geografía del control y 

establecer, por un momento, otras relaciones basadas en la confianza y la cooperación, 

en lugar del miedo y la sospecha. Son ejemplos, brevemente esbozados, de cómo la 

posibilidad de poner el yo en plural, de decir nosotros en nuestras sociedades 

contemporáneas, se asocia a una puesta entre paréntesis de las coordenadas que pautan 

las condiciones normales de existencia. De alguna manera, hay que agujerear la realidad 

y dejar el mundo atrás para poder decir “nosotros”.  

El interés de releer a Merleau-Ponty hoy es que, en su esfuerzo por reaprender a 

ver el mundo desde el carácter encarnado de la subjetividad, desde las articulaciones del 

ser, nos indica una vía para pensar y experimentar ya no la comunidad sino nuestra co-

                                                 
23 Targeted publics, CCCB, 2-3 octubre 2008 



Garcés, Marina: «¿Cómo poner el yo en plural?» 

 
 

70        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

implicación en un mundo común a través de la percepción y de la acción colectiva. Su 

filosofía no es una teoría de la comunidad sino una filosofía de la praxis. El momento de 

la política, pensado desde ahí, no puede ser el de la excepcionalidad, el del milagroso y 

transparente estar-juntos, sino el del problema siempre abierto y siempre opaco de cómo 

vivir juntos. Es un problema que no tiene un espacio ni un tiempo privilegiados y que 

nos pide inventar una política de la “visión periférica o desenfocada”.24 La tradición 

política occidental, desde su primera e ideal formulación en la ciudad griega, se basa en 

la delimitación de la “visión nítida o enfocada”. El ágora, como lugar de aparición tiene 

la función teatral de desplegar el mundo frente a nosotros, hacer aparecer a sus actores, 

recortados de las sombras en las que se desarrollan sus vidas (íntimas, personales, 

corporales, etc) y crear una esfera de sentido autónoma. La palabra es el medio de esta 

aparición, como tan claramente ha recogido la “modelización” que ha hecho Hannah 

Arendt de esta concepción occidental de la política. De alguna manera,  las filosofías del 

estar-juntos que hemos esbozado aquí siguen funcionando bajo este esquema clásico. 

 En otra línea, que se abre en la estela de Maquiavelo y de un cierto Marx, 

y en una línea imperceptible de conexión con Deleuze que aún no está lo bastante 

explorada, Merleau-Ponty apela a una virtud de lo equívoco que se juega dentro y fuera 

de nosotros, a un agudo sentido de los acontecimientos que ninguna luz, ni la del 

entendimiento ni la de la palabra, puede iluminar del todo. Es una filosofía de la praxis 

que  

 

“tiene por tema, no a conciencias encerradas en su inmanencia natal, sino a 

hombres que se explican en el uno con el otro, uno aportando su vida en contacto de los 

aparatos de opresión, otro aportando informaciones de otras fuentes sobre esta misma 

vida, y una visión de la lucha total, es decir, de sus formas políticas (…) Cuando se 

fundamenta la teoría marxista en la praxis del proletariado, no estamos siendo 

conducidos al mito ‘espontaneista’ o ‘primitivista’ del ‘instinto revolucionario de las 

masas’. El sentido profundo y filosófico de la noción de praxis es el de instalarnos en un 

                                                 
24 Retomo el término del arquitecto Juhani Pallasmaa, quien en su libro Los ojos de la piel (Gustau Gili, 
2006) contrapone la visión nítida y enfocada, aquella que nos enfrenta con el mundo y nos expulsa  del 
espacio para convertirnos en sus espectadores, a la visión periférica y desenfocada, que nos envuelve en 
él. 



 Garcés, Marina: «¿Cómo poner el yo en plural?» 

 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org         
71 

 

orden que no es el del conocimiento sino el de la comunicación, el del intercambio, el 

de la frecuentación”.25 

 

Hombres y mujeres que se frecuentan y que así se explican unos a otros sus 

vidas en contacto con las formas de opresión. Éste es el mundo común en cuya certeza 

está la base de la verdad, como decíamos al principio parafraseando a M-P. Hombres y 

mujeres de cuerpos opacos, de vidas inacabadas, de palabras interrumpidas por el 

silencio de lo que no saben decir. Hombres y mujeres implicados en un mundo que ya 

estaba ahí y que a la vez los reclama. Éste es el oscuro terreno de lo común. Éste es el 

incierto terreno en el que se plantea el problema que, en el fondo, la filosofía política 

occidental no ha querido abordar: cómo vivir juntos, cómo hacer de la vida un problema 

común. Partir de la certeza en un mundo común es situarse ahí, como principio sin 

fundamento de una filosofía en la que pueda expresarse una verdadera mirada 

revolucionaria sobre el mundo que hay entre nosotros.  

 

Toda la filosofía de Merleau-Ponty es una invitación a reaprender el mundo para 

creer en él. La creencia en el mundo es este principio sin fundamento del pensamiento 

revolucionario que es capaz de imbricarse en la espesura de la vida sin quedar atrapado 

en ella. Décadas más tarde, en algunos de sus últimos escritos, Deleuze reiterará, de 

manera bastante enigmática, esta misma creencia como aquello más falta nos hace y que 

más imposible nos resulta. Es la creencia, como dirá Deleuze, que se expresa en el 

devenir de las singularidades, en su virtualidad para hacer mundo entre las cosas 

desbordando toda categorización. Es la creencia que se expresa en el sentido de la vida 

anónima que nos envuelve y que exige ser siempre retomado. Esta creencia es la 

relación que nos co-implica en una “verdad por hacer”, que rompe el cerco de nuestra 

existencia privatizada para exponerla no a un abismo sino a un intermundo espeso, 

opaco e irrepresentable. La creencia en el mundo que comparten Merleau-Ponty y 

Deleuze no es por tanto una justificación: es una exigencia que nos llama a poner el yo 

en plural conquistando nuestra libertad en el entrelazamiento. En este ejercicio de la 

libertad como “despertar en los vínculos” se juega hoy el destino de este mundo único 

sin dimensión común en el que se nos ha vuelto tan difícil decir ‘nosotros’.  

                                                 
25 Merleau-Ponty, M. : Aventures de la dialectique, p.74 



 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008) 83-106. http://www.revistadefilosofia.org 

 

 
 

 
El régimen de phantasia y la experiencia estética en 

Merleau-Ponty. 
 

Dr. Luis Álvarez Falcón.  
Universidad de Zaragoza. 

falcon@unizar.es 

Resumen: 
 

En la presente disertación trataremos de reordenar sistemáticamente la sombra 
conceptual que Merleau-Ponty legó tras su desaparición, en un intento de reinterpretar 
sus últimas intuiciones sobre esta «región sauvage», sobre esta "sombra" de la propia 
subjetividad, donde asistimos como testigos pasivos a este zócalo inhabitado de las 
cosas, naturaleza salvaje a punto de surgir, sin ningún orden y sin plan previo, como un 
sentido en el instante anterior a su génesis, no subordinado todavía a las finalidades de 
las significaciones civilizadas, pero inevitablemente dirigido a lo que será su advenir. 
De este modo, advertiremos que las últimas investigaciones del pensador francés ya 
apuntaban a los posteriores descubrimientos de la fenomenología contemporánea. La 
experiencia del «Arte» constituirá un banco de pruebas que nos permitirá acceder 
excepcionalmente, a través del mismo, a la estructura más íntima de nuestra propia 
subjetividad, al término de una escala de registros gnoseológicos que, 
concomitantemente, son también niveles de realidad. Por consiguiente, 
la fragilización de la subjetividad, que Merleau-Ponty advirtió en este «arriére-fond», 
pondrá en evidencia la limitación interna de los poderes constituyentes del sujeto en la 
génesis misma del sentido, en el preciso instante anterior a toda organización 
espontánea y sobre el cual reposa todo lo constituido. 

Palabras clave: subjetividad, constitución, epoché, preobjetivo, región sauvage, 
pasividad, Phantasia, aparecer, sentido, experiencia estética. 

 

Abstract 

In the present dissertation we will try to reorder systematically the conceptual 
shade that Merleau-Ponty bequeathed after his disappearance, in an attempt to 
reinterpret his last intuitions on this «región sauvage», on this "shade" of subjectivity, 
where we attend as passive witnesses to this «socle inhabité des choses», wild nature 



 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008) 83-106. http://www.revistadefilosofia.org 

 

about to arise, without any order and without previous plan, as a sense in the instant 
previous to its génesis, not still subordinated to the purposes of civilized significances, 
but inevitably aimed towards what will be its own advent. This way, we will notice that 
the French thinker's final investigations already pointed to the later discoveries of 
contemporary phenomenology. The experience of «Art» will become a test bank that 
will allow us to exceptionally access, through itself, to the most intímate structure 
within our own subjectivity, to the end of a scale of gnoseologic registers that, 
concomitantly, are also levéis of reality. Consequently, the fragilization of subjectivity, 
that Merleau-Ponty noticed in this «arriére-fond», will put in evidence the internal 
limitation of the fellow's constituent powers in the génesis of the sense itself, in the 
precise instant previous to all spontaneous organization on which all that is constituted 
rests. 

Keywords: subjectivity, constitution, epoché, preobjective, región sauvage, passivity, 
Phantasia, appearance, sense, aesthetic experience. 

 



Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org        83 
 

El régimen de phantasia y la experiencia estética en 
Merleau-Ponty. 

 
Dr. Luis Álvarez Falcón.  

Universidad de Zaragoza. 
falcon@unizar.es 

 
 

En 1887, año en el que Edmund Husserl presenta su tesis de habilitación en 

Halle, bajo la dirección de Carl Stumpf, y con el título Über den Begriff der Zahl1, el 

Philosophische Monatshefte, en su número XXIII, publica el famoso artículo de Paul 

Natorp: «Sobre el fundamento objetivo y subjetivo del conocimiento»2. Desde el 

contexto teórico del neokantismo, Natorp se enfrentará a la interpretación psicologista 

dominante de la filosofía de Kant. De esta forma, Natorp planteará las líneas generales 

del argumento contra el psicologismo que Husserl recogerá en su obra seminal e 

intempestiva: Logische Untersuchungen3. El propio Husserl, tal como refiere en el § 41 

del capítulo 8, acerca de Los prejuicios psicologistas4, reconocerá a pie de página esta 

deuda. En medio de la polémica sobre la validez general de la normatividad de las leyes 

lógicas y la posible fundamentación psicológica de la validez objetiva del conocimiento, 

la cuestión planteada será muy clara. En palabras de Natorp, era preciso tener un acceso 

al objeto de conocimiento «como independiente de la subjetividad del conocer»5. 

Teniendo en cuenta que la subjetividad se “pone en juego” en el acto del conocer 

mismo, la cuestión planteada sería cómo la subjetividad del conocer se neutraliza a sí 

misma en el proceso mismo de conocimiento, de tal modo que “brille” la cosa misma 

sin la mediación de representaciones subjetivas. Este hecho crucial va a determinar 

necesariamente toda la teoría estética posterior. La necesaria «abstracción», válida y 

positiva, de la subjetividad que Natorp defendía implicaba una regresiva “retirada” del 

“yo”. La manera de neutralizar la influencia de la subjetividad respecto a todo acto de 

                                                 
1 Husserl, E. Über den Begriff der Zahl, Husserliana (Hua) XII, Husserliana Gesammelte Werke. Kluwer 
Academic Publishers, Dordrecht-Boston-London, 1967. 
2 Natorp, P. «Über objektive und subjektive Begründung der Erkenntniss (Erster Aufsatz)», en 
Philosophische Monatshefte 23, 1887; pp. 257-286. 
3 Husserl, E. Logische Untersuchungen. Husserliana Gesammelte Werke. Kluwer Academic Publishers. 
Max Niemeyer Verlag, Tübingen, 1968. Traducción española: Investigaciones lógicas 1 y 2, trad. de 
Manuel G. Morente y José Gaos, Alianza Editorial, Madrid, 1982.  
4 Husserl, E. Investigaciones lógicas 1, op. cit., p. 140. 
5 Natorp, P. op. cit., p. 281. 



Álvarez Falcón, Luis: «El régimen de phantasia y la experiencia estética en Merleau-Ponty». 
 

84        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

conocimiento debía convertirse en un recurso metodológico. El platonismo se iba a 

convertir en fenomenología mediante una epoché que debería neutralizar la dimensión 

existencial y empírica de los objetos, sin separar las esencias de los actos intencionales 

de la conciencia. Se imponía urgentemente una teoría acerca de la forma en la que la 

conciencia constituía la objetividad. Este proyecto acercaba de nuevo las aspiraciones 

de Husserl a los planteamientos cartesianos y kantianos. Sin embargo, el interés de 

Husserl estuvo determinado por los procesos de descripción puros de esencias, que 

daban cuenta de las maneras en que los objetos aparecían a los distintos momentos de 

conciencia, y por los análisis constituyentes que utilizaban estos momentos descriptivos 

como hilo conductor para descubrir los actos y los procesos de conciencia en los que 

resultaban constituidos. Los primeros procesos permitieron la aparición de análisis 

pormenorizados de los aspectos de la vida consciente, tanto de las dimensiones que 

intervienen en el conocimiento como de los aspectos subjetivos de la moralidad, de la 

estética, de la religión. La antigua ontología regional se interpretó en clave descriptiva y 

Husserl se embarcó en una teoría de las diversas ‘ontologías regionales’. Sin embargo, 

en raras ocasiones el análisis se aproximó al fenómeno artístico. La descripción 

fenomenológica de una «obra de arte» aparecerá como tal en Ideas relativas a una 

fenomenología pura, al tratar de abordar la modificación de la conciencia perceptiva, 

por la que, en la contemplación estética de los ‘objetos’, éstos son neutralizados, y ya no 

se nos ofrecen ni como siendo ni como no siendo, en ninguna modalidad posicional, es 

decir, como «cuasi-entes»6. De este modo, el propio Husserl describirá así el famoso 

grabado de Durero “El caballero, la muerte y el diablo”, anunciando lo que será 

posteriormente el régimen fenomenológico de la Phantasia.  

 

En 1945, en el Prólogo a la primera edición de Phénoménologie de la 

perception, Maurice Merleau-Ponty anunciará la tesis radical sobre la que pivotará su 

ambiciosa reforma de la fenomenología programática: «El mundo fenomenológico no es 

la explicitación de un ser previo, sino la fundación, los cimientos, del ser; la filosofía 

no es el reflejo de una verdad previa, sino, como el arte, la realización de una 

                                                 
6 Husserl, E. Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica, F.C.E, Madrid, 
1985; pp. 262-263. 



Álvarez Falcón, Luis: «El régimen de phantasia y la experiencia estética en Merleau-Ponty». 
  
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org         
85 

 

verdad»7. El alcance de las consecuencias teóricas que se seguirán de esta tesis y la 

significación que va a adquirir en el contexto de la fenomenología más ortodoxa 

modificarán los planteamientos posteriores, mostrando la deriva del pensamiento 

husserliano hacia su objetivo último: volver a encontrar el contacto ingenuo con el 

mundo para finalmente otorgarle un estatuto filosófico. No debemos de olvidar que 

desde la publicación, en 1901, de la segunda parte de las Logische Untersuchungen, año 

en el que Edmund Husserl cambió su condición académica de Privatdozent en Halle por 

la de profesor extraordinario en Göttingen, y hasta la publicación, en 1913, de la 

segunda edición de las Investigaciones, el pensamiento husserliano sufrió una profunda 

transformación que coincidió con el curso de 1905 sobre la conciencia íntima del 

tiempo, y que fue editado por Martin Heidegger, en 1928, bajo el título definitivo de la 

citada obra. En este punto de inflexión se pondrán en evidencia los dinamismos básicos 

de la «reducción» y de la «constitución», haciendo conscientes aquellos mecanismos 

que, en principio, el pensador no había dominado deliberadamente y que ahora pondrán 

en conexión la efectividad propia de la fenomenología y sus propias intenciones 

iniciales. La ignorancia, en el propio Husserl, del desnivel fundamental entre lo 

intencional y lo efectivo marcará un cambio en la ortodoxia husserliana. Tal modulación 

inaugurará una nueva recepción de su pensamiento que vendrá caracterizada por la 

distancia teórica entre sus escritos exotéricos, programáticos, y el otro conjunto de 

trabajos, esotéricos, caracterizados por una obstinada investigación que vuelve 

incesantemente sobre los mismos motivos, sobre el círculo entre lo intencional, lo 

pretendido y lo efectivo. La posterior edición de los análisis de 1966 sobre la Síntesis 

Pasiva8, de los textos sobre la Fenomenología de la Intersubjetividad9 de 1973, de los 

pasajes sobre Cosa y Espacio10 del mismo año, sobre Phantasia, conciencia de imagen 

y recuerdo11 de 1980, sobre la teoría de la significación12 de 1987, así como de los 

                                                 
7 Merleau-Ponty, M. Phénoménologie de la perception, Éd. Gallimard, Paris, 1945. Traducción española: 
Fenomenología de la percepción, trad. Jem Cabanes, Ed. Península, Barcelona, 2000. 
8 Husserl, E. Analysen zur passiven Synthesis. Aus Vorlesungs- und Forschungsmanuskripten, 1918-1926. 
Edited by Margot Fleischer. The Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff, 1966.   
9 Husserl, E. Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Texte aus dem Nachlass. Erster Teil. 1905-1920. 
Zweiter Teil. 1921-28. Dritter Teil. 1929-35. Edited by Iso Kern. The Hague, Netherlands: Martinus 
Nijhoff, 1973. 
10 Husserl, E. Ding und Raum. Vorlesungen 1907. Edited by Ulrich Claesges. The Hague, Netherlands: 
Martinus Nijhoff, 1973.   
11 Husserl, E. Phäntasie, Bildbewusstsein, Erinnerung. Zur Phänomenologie der anschaulichen 
Vergegenwartigungen. Texte aus dem Nachlass (1898-1925). Edited by Eduard Marbach. The Hague, 
Netherlands: Martinus Nijhoff, 1980.   



Álvarez Falcón, Luis: «El régimen de phantasia y la experiencia estética en Merleau-Ponty». 
 

86        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

textos complementarios a la Krisis13 de 1992, y de las últimas ediciones de la 

Husserliana, de los manuscritos de Berna14 de 1917/18, recogidos en Husserliana, tomo 

XXXIII, y sobre todo de los Manuscritos C de 2006, textos tardíos sobre la constitución 

del tiempo15, escritos entre 1929 y 1934, etc., harán necesaria una revisión 

programática. En el Kleingeld, en sus investigaciones estenografiadas, la deriva crítica 

de los presupuestos husserlianos comprometerá el objetivo principal que exigía la 

unidad sistemática de la fenomenología, es decir, una teoría acerca de la forma en la que 

la conciencia constituía la objetividad, reedificando todo el sentido de la experiencia 

humana desde la profundidad constituyente.  

 

La honda y paulatina transformación del pensamiento de Husserl se adivinará en 

la deriva teórica de los análisis merleau-pontianos, sobre todo a partir de su lectura 

indirecta de la obra de Eugen Fink. De este modo, la caída de los supuestos 

programáticos sobre los que descansaba la ortodoxia fenomenológica se irá dibujando 

en un pensamiento inacabado, lacunario y fragmentado, que nos mostrará su carácter 

inconcluso en un laberinto de dificultades y contradicciones. El problema de nuestro 

acceso al ser y al mundo siempre estará comenzando.   

 

1. La caída de los tres prejuicios programáticos. 

 

En una de sus notas de trabajo de Le visible et l´invisible16, Merleau-Ponty 

pondrá en duda uno de los fundamentos teóricos sobre el que se apoyaba el armazón 

idealista y la urgencia programática de la fenomenología ortodoxa, denunciando el 

bloqueo del análisis husserliano por el marco de los actos que le impone una filosofía de 

la conciencia. Una filosofía de los actos de la conciencia parecía ser, en principio, 

incompatible con una fenomenología de la pasividad. Hasta 1966, cinco años después 

                                                                                                                                               
12 Husserl, E. Vorlesungen über Bedeutungslehre. Sommersemester 1908. Edited by Ursula Panzer. The 
Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff, 1987. 
13 Husserl, E. Die Krisis der europaischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. 
Ergänzungsband. Texte aus dem Nachlass 1934-1937. Edited by Reinhold N. Smid. The Hague, 
Netherlands: Kluwer Academic Publishers, 1992. 
14 Husserl, E. Die 'Bernauer Manuskripte' über das Zeitbewußtsein (1917/18) Edited by Rudolf Bernet & 
Dieter Lohmar. Dordrecht, Netherlands: Kluwer Academic Publishers, 2001. 
15 Husserl, E. Späte Texte über Zeitkonstitution (1929-1934). Die C-Manuskripte, Husserliana –
Materialien VIII, Dordrecht, Springer, 2006 
16 Merleau-Ponty, M. Le visible et l´invisible, Ed. Gallimard, Paris, 1964, p. 297 ss. 



Álvarez Falcón, Luis: «El régimen de phantasia y la experiencia estética en Merleau-Ponty». 
  
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org         
87 

 

de la muerte de nuestro autor, Margot Fleischer no editará el volumen XI de la 

Husserliana, donde el pensador de Friburgo mostrará las posibilidades teóricas de lo 

que Merleau-Ponty denominó en el citado trabajo: «la pasividad de nuestra 

actividad»17. No obstante, en su Phénoménologie de la perception, al abordar el 

problema de la temporalidad, ya había resaltado la necesidad de reconocer una 

intencionalidad «operante», la «fungierende Intentionalität», una intencionalidad sin 

operación constituyente, que aparecía tanto en las Lecciones de fenomenología de la 

conciencia interna del tiempo18 como en la Lógica formal y trascendental19, y que ya 

Eugen Fink había destacado en El problema de la fenomenología Edmund Husserl20. De 

este modo, en sus últimas notas de trabajo, Merleau-Ponty advertía de la necesidad de 

retomar y desarrollar esta intencionalidad «latente», o «secundariamente pasiva», que 

parecía ser una intencionalidad interior al ser y que, aparentemente, no era compatible 

con la fenomenología de los actos de conciencia, y que incluso podía poner en tela de 

juicio uno de los supuestos programáticos, tesis básicas, o prejuicios arraigados, que 

sustentaban la propia ortodoxia fenomenológica. Hoy, sabemos que Merleau-Ponty 

asoció la síntesis pasiva de la intencionalidad «latente» con la obra del cuerpo, 

asegurando así la unidad natural y antepredicativa del mundo y de nuestra vida. Para 

Merleau-Ponty esta «pasividad» era un “investir”, un “ser en situación”21, y esta 

intencionalidad «operante», que aparecía como condición de posibilidad de la 

intencionalidad de acto o tética, anterior a toda tesis o a todo juicio, constituía un 

«Logos del mundo estético, un arte escondido en las profundidades del alma humana, y 

que, como todo arte, no se conoce más que en sus resultados»22. La naturaleza de la 

síntesis pasiva se había convertido para Merleau-Ponty no en una solución, sino en el 

indicio para designar un problema. De este modo, nuestro autor definía esta «pasividad» 

como ese “ser en situación” ante el cual no existimos. Dejándose llevar por la 

radicalidad de su regressus, se anticipaba en el orden de las razones al hundimiento de 

                                                 
17 Merleau-Ponty, M. op. cit., p. 274. 
18 Husserl, E. Vorlesungen zur Phänomenologie des inneren Zeitbewussteins. Max Niemeyer Verlag, 
Tübingen, 1980. Traducción francesa: Leçons pour une phénoménologie de la conscience intime du 
temps, Presses Universitaires de France, Paris, 1964. Traducción española: Lecciones de fenomenología 
de la conciencia interna del tiempo, trad. Agustín Serrano de Haro, Editorial Trotta, Madrid, 2002. 
19 Husserl, E. Formale und transzendentale Logik, Max Niemeyer Verlag, Tübingen, 1981. 
20 Fink, E. Das Problem der Phänomenologie Edmund Husserls. Nijhoff, Den Haag, 1966. 
21 Merleau-Ponty, M. Fenomenología de la percepción, op. cit., p. 435. 
22 Merleau-Ponty, M. op. cit., pp. 436-437. 



Álvarez Falcón, Luis: «El régimen de phantasia y la experiencia estética en Merleau-Ponty». 
 

88        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

las fronteras tradicionales entre sensibilidad y espontaneidad, anunciando la limitación 

interna de los poderes constituyentes del sujeto.  

 

Ya en el citado prólogo de Phénoménologie de la perception, al abordar la 

noción de intencionalidad, Merleau-Ponty recurrirá a la Crítica del juicio para denunciar 

el primero de los prejuicios programáticos sobre el que reposaba la ortodoxia 

fenomenológica: el idealismo larvado de la fenomenología, ligado al monismo de la 

teleología racional que siempre supuso unificaba las diferentes Stiftungen. De este 

modo, Merleau-Ponty situará el pensamiento husserliano en los mismos límites de una 

Estética trascendental. Husserl parece reanudar la Crítica del juicio cuando habla de 

una “teleología de la conciencia”. Aquí vendrá el desmoronamiento del citado prejuicio, 

encubierto por el marco clásico de una filosofía de la conciencia, de una teleología de la 

intencionalidad: «No se trata de dar a la consciencia humana el doble de un 

pensamiento absoluto que, desde fuera, le asignaría sus fines. Se trata de reconocer la 

conciencia misma como proyecto del mundo, destinada a un mundo que ella ni abarca 

ni posee, pero hacia el cual no cesa de dirigirse; y el mundo como este individuo 

preobjetivo cuya imperiosa unidad prescribe al conocimiento su meta»23. Sólo en este 

sentido, nuestro autor interpretará la distinción entre la intencionalidad de acto y esa 

otra intencionalidad que parece constituir la unidad natural y antepredicativa del mundo 

y de nuestra vida, es decir, aquella que se exhibe en nuestros deseos, en nuestras 

evaluaciones, en nuestro paisaje, y siempre de un modo más claro que el propio 

conocimiento objetivo. De ahí que la argumentación de Merleau-Ponty se inicie con su 

referencia a la Crítica del juicio, poniendo en evidencia que la experiencia estética 

pueda aparecer como un nivel privilegiado de comunicación, sin conceptos: «El mismo 

Kant evidencia en la Crítica del juicio que hay una unidad de la imaginación y del 

entendimiento y una unidad de los sujetos antes del objeto, y que, por ejemplo en la 

experiencia de lo bello, hago la vivencia de un acuerdo de lo sensible y del concepto, de 

mí y del otro, acuerdo carente de concepto»24. Este original modo de comunicación, 

que ya aparecía en § 40 de la «Deducción de los juicios estéticos puros», al tratar del 

gusto como una especie de sensus communis [B 153], es una comunicación no 

conceptual, es decir, un acto de comunicación que se realiza sin la intermediación 
                                                 
23 Merleau-Ponty, M. op. cit., p. 17. 
24 Merleau-Ponty, M. op. cit., p. 17. 



Álvarez Falcón, Luis: «El régimen de phantasia y la experiencia estética en Merleau-Ponty». 
  
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org         
89 

 

eidética, sin la intermediación de las imágenes, e incluso sin la intermediación de la 

lengua constituida. Es en el ámbito de lo estético donde la conciencia asiste a la 

Sinnbildung, a la generación misma del sentido, en un extraño régimen donde no hay 

presente intencional y donde afloran los sentidos no-intencionales que caracterizan la 

naturaleza misma de la experiencia estética. En esta comunicación excepcional no se 

transmite lo establecido, lo previsible, sino la resonancia propia de los procesos mismos 

de generación de sentidos, es decir, aquello que es imprevisible y que se sustrae a la 

conciencia explícita del “yo”.  

 

En sus análisis sobre la temporalidad y en sus posteriores textos sobre la 

naturaleza del arte, nuestro autor comenzará a poner en tela de juicio el segundo de los 

grandes prejuicios programáticos de la ortodoxia fenomenológica: la suposición de una 

estructura universal de la conciencia ligada a un modo universal de temporalización en 

el presente vivo y originario. En el Segundo capítulo de la Tercera parte de 

Phénoménologie de la perception, Merleau-Ponty incidirá en un hecho fundamental: 

«Husserl introdujo la noción de retención y dijo que tengo aún en mano el pasado 

inmediato»25. Husserl planteó el esbozo de una estética trascendental como una 

«génesis pasiva» que precede a toda posible actividad del sujeto, sin embargo, tal 

proyecto quedó bloqueado por su deriva hacia la presencia de los objetos que da origen 

a la línea continua homogénea del transcurrir del tiempo producida por la retención. Sin 

embargo, tal como señalará Merleau-Ponty, la continuidad homogénea de ese transcurso 

puede sufrir remisiones. El presente parece sobrepasarse hacia un futuro y hacia un 

pasado próximos, tocándolos allí donde están, en el pasado, en el futuro mismos: «Para 

tener un pasado o un futuro, no tenemos por qué reunir por un acto intelectual una 

serie de Abschattungen, éstas poseen como una unidad natural y primordial, y es el 

mismo pasado o futuro el que a través de ellas se anuncia. Tal es la paradoja de lo que 

podríamos llamar, con Husserl, la “síntesis pasiva” del tiempo; de un término que no 

es, evidentemente, una solución, sino el indicio para designar un problema»26. Tal 

alusión al problema de la «síntesis pasiva» del tiempo, tomará como referencia la 

descripción hecha por Husserl en Lógica formal y trascendental27, pero no el problema 

                                                 
25 Merleau-Ponty, M. op. cit. p. 425. 
26 Merleau-Ponty, M. op. cit. p. 426. 
27 Husserl, E. Formale und transzendentale Logik, pp. 256-257. 



Álvarez Falcón, Luis: «El régimen de phantasia y la experiencia estética en Merleau-Ponty». 
 

90        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

desarrollado posteriormente en Analysen zur passiven Synthesis, ni mucho menos el 

desplegado en Phäntasie, Bildbewusstsein, Erinnerung. Es eviedente que Merleau-

Ponty nunca llegó a tener acceso a esas investigaciones. Por el contrario, sus 

descripciones en el campo de la obra de arte, mostrarán la ruptura del modo universal de 

temporalización en el presente vivo y originario. Tal ruptura nos conducirá a la “zona de 

lo fundamental”, origen anterior a toda organización y sobre el que debe reposar todo lo 

constituido. 

 

La indeterminación estructural del arte, sus “vacíos”, promoverá la necesidad del 

sentido. Este “vacío” tendrá su origen en las retenciones que dejarán de ser vivas, 

mantenidas en el presente sin que tengan que intervenir reactivaciones, pasando a ser 

vacías. Sin embargo, no desaparecerán. Permanecerán sedimentadas y como habitus, 

colaborarán en la formación o determinación del sentido, que en el caso del arte aflorará 

como sentido no-intencional. Las intenciones vacías jugarán un papel fundamental en la 

precisión del sentido. A espaldas del presente de la impresión perceptiva, la intención 

vacía del futuro perceptivo estará habitada por la intención vacía del pasado perceptivo, 

y a la inversa. En este «cruce reflexivo», los horizontes temporales habrán perdido su 

“anclaje”, y se desplomará todo el entramado de determinaciones y referencias en los 

que la subjetividad está acostumbrada a orientarse. La experiencia básica de la 

«duración» variará radicalmente. En el caso de la obra de arte, el pensamiento estará 

«fuera del orden»: en primer lugar, porque se detendrán todas las actividades en el 

dominio de la objetividad; en segundo lugar, porque se invertirán irremediablemente 

todas las relaciones habituales. Se alejará lo más próximo y se acercará lo lejano; se 

convertirá en presente lo distante y resonará lo retenido en lo porvenir. El tiempo se 

desmoronará, de manera que quedará transcendida la propia instalación natural de los 

‘objetos’. En la superación del tiempo físico objetivo, la obra de arte romperá su 

continuidad. Será acontecimiento puro y no desplegable en el flujo temporal, el del 

tiempo continuo de los objetos estables, cuyos horizontes habrán quedado ya destruidos 

entre sí. Su ser ya no estará en el pasar. Su ser será un puro aparecer que, demorándose 

interminablemente en el fenómeno, desbordará el marco de las estructuras objetivas. En 

este “recruzamiento” de flujos temporales en formación, el “yo” permanecerá atrapado 

en un laberinto de múltiples fases de presencia en desarrollo, con sus retenciones y 



Álvarez Falcón, Luis: «El régimen de phantasia y la experiencia estética en Merleau-Ponty». 
  
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org         
91 

 

protenciones desancladas de sus impresiones originarias —retenciones sin cabeza y 

protenciones sin cola— como «elementos salvajes» en resonancia y generando sentido. 

La presión intencional que garantizaba el mundo de los ‘objetos’, ajustando la 

consistencia de los flujos temporales, habrá perdido su insistente garantía. De este 

modo, habrá que concebir la fenomenalidad como una «armonía», o «ritmo», entre 

elementos o “esencias”, entendiendo «esencia» como una idea límite, pero “salvajes” 

(Wesen sauvages) —en palabras de Merleau-Ponty—, que no están necesariamente 

presentes, sino que se “despiertan” mutuamente en resonancia, unas a otras, en la aporía 

de un presente estratificado. Este modo de remisión mutua entre retenciones vacías, que 

todavía albergan una promesa de futuro, y de protenciones vacías, que ya poseen lo que 

implica el pasado, este quiasmo entre el “ya se sabe…pero todavía” y el “no se sabe 

todavía…pero ya”, mostrará una «deformación coherente» que exhibe el cambio de 

registro en el que sucede la experiencia del arte. Por supuesto, Merleau-Ponty será 

incapaz de describir precisamente esta contribución del registro de la Phantasia al 

registro de la Percepción, sin embargo, sus descripciones de esta suerte de versión 

visual de epochè que nos propone la pintura de Cézanne, coincidirán con sus 

anticipaciones teóricas en Phénoménologie de la perception al anunciar la ruptura de un 

modo universal de temporalización en el presente vivo y originario: «Mi presente se 

sobrepasa hacia un futuro y hacia un pasado próximos y los toca allí donde están, en el 

pasado, en el futuro mismos»28. La caída del segundo prejuicio programático de la 

ortodoxia fenomenológica quedará esbozada en la deriva estética de su propio 

pensamiento. La citada «intencionalidad sin operación constituyente» se convertirá en la 

línea oblicua, la desviación que recorre y atraviesa la continuidad uniforme y 

homogénea del tiempo. El entrelazamiento y la simultaneidad del pasado, del presente y 

del futuro serán una exhibición de lo invisible, una expresión de la esencia operante que 

fulgura en cada obra de arte.  

 

En 1945, año de la publicación de Phénoménologie de la perception y de la 

cofundación junto con Jean-Paul Sartre de Les Temps Modernes, en el número 8 de la 

revista Fontaine, aparecerá por primera vez un artículo programático e inaugural que 

                                                 
28 Merleau-Ponty, M. op. cit. p. 426. 



Álvarez Falcón, Luis: «El régimen de phantasia y la experiencia estética en Merleau-Ponty». 
 

92        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

llevará por título «Le doute de Cézanne»29. Tres años más tarde, este artículo será 

incluido en la edición de Sens et Non-sens. El tercero de los prejuicios programáticos, o 

dogmas básicos, sobre los que descansaba la ortodoxia husserliana, el privilegio teórico 

asignado siempre a la percepción frente a otros registros arquitectónicos, comenzará a 

ser puesto en duda en las descripciones fenomenológicas que Merleau-Ponty haga del 

fondo de experiencia muda y solitaria en el que el artista va a situar sus imágenes. La 

imagen revelará este fondo de naturaleza inhumana en una «perception primordiale», o 

«expérience primordiale», donde está «prohibida toda efusión humana»30. Tal modo 

primordial de percepción se sustraerá al monopolio de la conciencia perceptiva, del 

sentido intencional, de la continuidad del espacio y del tiempo de los objetos estables. 

En la experiencia del arte, un modo de aparición surgirá de manera fluctuante y en 

ruptura con relación a la continuidad del presente del tiempo perceptivo. La pintura de 

Cézanne pondrá en suspenso los hábitos y revelará el fondo de naturaleza inhumana 

sobre el que reposa todo lo constituido y sobre el que el ser humano se instala. El 

registro de la percepción, llevado hasta el límite, contribuirá al acceso, intermitente y 

fugaz, a este otro extraño registro arquitectónico, caracterizado por su condición 

irreductiblemente singular y «salvaje», un territorio en el que no hay objetos percibidos, 

no hay impresiones que den lugar a la continuidad de la percepción y, por supuesto, no 

hay una continuidad del presente temporal, sino un «orden naciente», un retorno a las 

fuentes mismas del sentido en el momento preciso de su génesis (Sinnbildung). En este 

«fondo inmemorial de lo visible»31, que Merleau-Ponty ejemplificará en la profunda 

inmovilidad del Lago d´Annecy, y que posteriormente tematizará en L´Œil et l´Esprit, 

la subjetividad asistirá in actu exercito a la formación del sentido, o como el mismo 

autor describirá: «du sens en train de se faire». El primado de la percepción quedará 

puesto en entredicho ante la visión primordial de esta oscuridad caracterizada como un 

«arrière-monde préspatial». 

                                                 
29 Merleau-Ponty, M. «Le doute de Cézanne», en Fontaine, nº 8, 1945, pp. 80-100; Sens et non-sens, 
Nagel, Paris 1948, pp. 15-44; Gallimard, Paris 1996, pp. 13-33; Sentido y Sinsentido,  Ediciones 
Península, Barcelona 2000. 
30 Merleau-Ponty, M. Sens et non-sens, op. cit., pp. 26-27. 
31 Merleau-Ponty, M. L´Oeil et l´Esprit, Éditions Gallimard, Paris, 1964, p. 86; publicada inicialmente en 
Art de France. 



Álvarez Falcón, Luis: «El régimen de phantasia y la experiencia estética en Merleau-Ponty». 
  
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org         
93 

 

 

2. El encuentro inconcluso con la fenomenología ulterior. 

 

Tal como nos señalará en el citado Prólogo de Phénoménologie de la 

perception, en sus citas expresas sobre la Crítica del Juicio, Merleau-Ponty utilizará la 

naturaleza de la experiencia estética para ejemplificar una “ampliación” decisiva de la 

noción de intencionalidad32. De este modo, la fenomenología parecerá convertirse en 

una fenomenología de la “génesis”, es decir, en la descripción noemática del fenómeno 

del mundo de acuerdo con sus tipos estructurales, a fin de obtener los hilos conductores 

para la descripción correlativa de los múltiples modos de conciencia o noesis en que se 

dan esas unidades objetivas. La sombra de una nueva aproximación a la fenomenología 

planeará sobre sus propuestas teóricas. La primacía del “espectador trascendental” sobre 

la vida trascendental a la que contempla le servirá para diferenciar la explicitación de un 

«ser previo» y la «fundación del ser». En sus disquisiciones sobre el arte, la 

preeminencia de una epoché estética servirá para exhibir, de manera radical y crítica, el 

dinamismo de una institución originaria de sentido que se muestra de un modo 

excepcional en dicha experiencia. 

 

Insistiremos una vez más en un hecho histórico decisivo en el propio ordo 

doctrinae del pensador francés. En 1939, tras la muerte de Husserl, la Revue 

International de Philosophie dedicará un monográfico a su pensamiento, y este hecho 

coincidirá con el viaje de Merleau-Ponty a Lovaina, donde tendrá acceso a los Archivos 

y, en concreto, al manuscrito de la Crisis y al volumen II de Ideas. Durante su estancia 

en los Archivos Husserl, y tal como nos relatará Herman Leo Van Breda33, Merleau-

Ponty conocerá a Eugen Fink y, posteriormente, en 1942, en Aix-en-Provence, tendrá la 

oportunidad de leer la VIa Meditación cartesiana34. En al menos tres ocasiones, el 

citado Prólogo de Phénoménologie de la perception dará cuenta de este fecundo 

encuentro: en primer lugar, en la distinción entre una «fenomenología genética» y una 

«fenomenología constructiva»; en segundo lugar, en la caracterización de la 

                                                 
32 Merleau-Ponty, M. Fenomenología de la percepción, op. cit., pp. 17-18. 
33 Van Breda, H. L. «Maurice Merleau-Ponty et les Archives-Husserl à Louvain», Revue de Métaphysique 
et de Morale, nº 67 (1962), p. 412. 
34 Fink, E. VI Cartesianische Meditation, Teil 1. Die Idee einer transzendentalen Methodenlehre, Kluwer 
Academic Publishers, Dordrecht/Boston/London, 1988. 



Álvarez Falcón, Luis: «El régimen de phantasia y la experiencia estética en Merleau-Ponty». 
 

94        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

«reducción» como un “asombro” ante el mundo; en tercer lugar, en la oportuna 

tematización del «espectador imparcial» (uninteressierter Zuschauer). Las alusiones no 

serán casuales, y sus referencias explícitas abrirán una vía de investigación que 

trataremos de hacer desembocar en las concepciones merleau-pontianas de la relación 

entre Filosofía y Arte.  

 

La primera de las consecuencias que extraeremos de esta relación afectará, tal 

como ya hemos apuntado, al programa de la ortodoxia fenomenológica: en nuestro autor 

ya se exhibe de un modo alusivo la profunda reforma que caracterizará a los 

presupuestos programáticos de la fenomenología posterior. En segundo lugar, 

trataremos de mostrar cómo sus análisis de la experiencia estética aparecerán 

necesariamente como una consecuencia teórica de la incorporación en sus presupuestos 

de los nuevos planteamientos que surgen en el panorama fenomenológico, en el periodo 

que va de 1939 a la redacción de L´Œil et l´Esprit. Por último, sostendremos que 

algunas de las consecuencias que se harán patentes, posteriormente, en los textos 

póstumos de Husserl, sobre todo en lo concerniente a los estratos profundos de la 

subjetividad, ya quedan someramente apuntadas en los planteamientos merleau-

pontianos en torno a la experiencia del arte. Cualquier acusación de una supuesta 

“Cezanneización” en la deriva estética fenomenológica de Merleau-Ponty ignorará la 

honda transformación de sus presupuestos iniciales, así como las consecuencias teóricas 

en las que desemboca necesariamente esta deriva. De este modo, el derrumbamiento de 

los prejuicios arraigados en los planteamientos programáticos se vislumbrará en el 

proyecto inconcluso de una Estética, tal como el propio Husserl ya había anunciado. En 

consecuencia, quedará justificada la afirmación de que la propia filosofía es, como el 

arte, la realización de la verdad.  

 

En la Meditación cuarta, al tratar de los problemas de la constitución del ego 

trascendental mismo, Husserl ya había mencionado el estadio de una fenomenología 

genética: «Con la teoría del yo como polo de sus actos y como sustrato de 

habitualidades, hemos tocado ya, y en un punto importante, los problemas de la génesis 



Álvarez Falcón, Luis: «El régimen de phantasia y la experiencia estética en Merleau-Ponty». 
  
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org         
95 

 

fenomenológica, y el estadio de la fenomenología genética»35. Merleau-Ponty señalará 

esta referencia inexcusable en el inicio de su Prólogo de Phénoménologie de la 

perception. A continuación, y con indicación expresa de agradecimiento a Gaston 

Berger, fundador de Études philosophiques (1926) y padre de Maurice Béjart, 

mencionará por primera vez la noticia de su lectura de la VIa Meditación cartesiana de 

Eugen Fink. La existencia de una «fenomenología constructiva» dejará patente su 

conocimiento de las, en principio, aparentes contradicciones que ya aparecen en la 

filosofía de Husserl. Fink, en su presentación, al tratar de la limitación metódica de las 

Meditaciones precedentes, había señalado la existencia de una «fenomenología 

regresiva», en tanto explicitación de la subjetividad trascendental como correlato de la 

experiencia del mundo, y de una «fenomenología constructiva», es decir, aquella que 

aborda los problemas que caen fuera del ámbito de la intuición. La primera comprendía 

una estética y una analítica trascendental; la segunda, la propia de la dialéctica 

trascendental, comprendía las cuestiones trascendentales del comienzo y del fin de la 

constitución egológica. Esta segunda parte del sistema pretendía ser la teoría 

trascendental del método, siendo su principal objetivo el «espectador trascendental» que 

reflexiona sobre la vida constituyente. Tal como el propio Merleau-Ponty señalará en el 

final de la Segunda parte de Phénoménologie de la perception: «A la fenomenología 

entendida como descripción directa hay que añadir una fenomenología de la 

fenomenología. Tenemos que volver al cogito para buscar en él un Logos más 

fundamental que el del pensamiento objetivo, que le dé su derecho relativo y, al mismo 

tiempo, lo ponga en su sitio. En el plano del ser, nunca se comprenderá el que el sujeto 

sea a la vez naturante y naturado, infinito y finito. Pero si encontramos de nuevo el 

tiempo bajo el sujeto, y si vinculamos a la paradoja del tiempo las del cuerpo, del 

mundo, de la cosa y del otro, comprenderemos que, más allá, nada hay por 

comprender»36. En efecto, tal como Fink había indicado, se trataba de una 

“fenomenología de la fenomenología”37. La figura del «espectador fenomenológico» 

será fundamental y nos aportará luz a la naturaleza del «espectador estético», tal como 

                                                 
35 Husserl, E. Cartesianische Meditationem. Eine Einleitung in die Phänomenologie, Martinus Nijhoff, La 
Haya, 1973, p. 120. Traducción española: Meditaciones cartesianas, F.C.E., México, 1985, p. 123. 
36 Merleau-Ponty, M. Fenomenología de la percepción, op. cit., p. 376. 
37 Eugen Fink, VI. Cartesianische Meditation. Teil I. Die Idee einer transzendentalen Methodenlehre (ed. 
Hans Ebeling, Jann Holl y Guy van Kerckhoven). Teil II. Ergänzungsband (ed. Guy van Kerckhoven), 
Husserliana Dokumente II, Dordrecht/Boston/London, Kluwer Academic Publishers, 1988, p. 9. 



Álvarez Falcón, Luis: «El régimen de phantasia y la experiencia estética en Merleau-Ponty». 
 

96        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

nosotros vamos a entender en esta investigación. Para comenzar, será preciso distinguir 

la relación que existe entre los tres “yoes” que intervienen en la reducción 

trascendental: el “yo” de la actiud natural, el “yo” trascendental que efectúa las 

operaciones constituyentes, y el “yo” espectador que reduce el mundo a esas 

operaciones después de la epochè. Este último “espectador” será decisivo para entender 

la naturaleza de la experiencia del arte. Merleau-Ponty mencionará la existencia de este 

“yo” en el Prólogo de Phénoménologie de la perception, en su tercera referencia a 

Fink, justo antes de aludir a la citada relación Arte-Filosofía: «El filósofo trata de 

pensar al mundo, al otro y a sí mismo y concebir sus relaciones. Pero el Ego mediante, 

el “espectador imparcial” (uninteressierter Zuschauer) no llegan hasta una 

racionalidad ya dada, “se establecen” y la establecen con una iniciativa que no tiene 

ninguna garantía en el ser y cuyo derecho se apoya por entero en el poder efectivo que 

ésta nos da de asumir nuestra historia»38.  

 

Este poder efectivo nos mostrará el dinamismo de una institución originaria de 

sentido (Urstiftung) que, en principio, será tematizada por Merleau-Ponty, en cuanto 

que designaba la fecundidad ilimitada de cada presente, tal como expresa en su artículo 

de 1952, Le langage indirect et les voix du silence39, publicado en Le Temps Modernes. 

Por el contrario, nunca podrá llegar a reconstruir una gradación de los registros con 

relación al más arcaico de la hyle fenomenológica, en tanto conjunto no unificado de 

registros arquitectónicos, de Stiftungen, enlazados múltiplemente por relaciones de 

fundación, de manera que si por ejemplo hubiera analizado la transposición de los 

materiales del registro de la Phantasia al registro de la imagen, hubiera constatado la 

anamórfosis o «deformación coherente», en los propios términos del autor, de los 

materiales en cuestión. Sólo desde la actualidad de la conciencia intencional y de su 

temporalidad uniforme hubiera podido reconstruir, por reducción arquitectónica, los 

encadenamientos de fundamentaciones de los estratos, y reactivar así los sentidos 

intencionales sedimentados y sus habitus correspondientes. Esta “reconstrucción” le 

hubiera llevado necesariamente al régimen arquitectónico de la Phantasia. No obstante, 

su intempestiva lectura de la VIa Meditación cartesiana será fundamental para intuir el 

                                                 
38 Merleau-Ponty, M. op. cit., pp. 19-20. 
39 Merleau-Ponty, M. «Le langage indirect et les voix du silence», en Signes, Éd. Gallimard, Paris, 1960, 
p. 95. 



Álvarez Falcón, Luis: «El régimen de phantasia y la experiencia estética en Merleau-Ponty». 
  
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org         
97 

 

paralelismo fenomenológico entre el tercer “yo”, el «espectador trascendental», y la 

situación desanclada del “yo” tras la epochè estética que precede a la experiencia del 

arte, es decir, el motivo básico de la fenomenología: la indagación del sentido del 

mundo, la Sinnbildung, la constitución del sentido del mundo para el hombre a partir de 

la Sinnstiftung, el sentido institucionalizado, vivido en la instalación natural. El papel 

del «espectador trascendental» lo asumirá un sujeto que no se limita a la esfera dada de 

sentido sino que realiza una institución originaria de sentido. Y Merleau-Ponty 

confirmará esta cuestión en el terreno del arte: «La pintura moderna, como en general 

el pensamiento moderno, nos obliga absolutamente a comprender lo que es una verdad 

que no se asemeja a las cosas, que existe sin modelo exterior y sin instrumentos de 

expresión predestinados, y que sea sin embargo verdad»40. 

 

Esta extraña versión del «espectador fenomenologizante» no participa en el 

proceso de constitución, sino que lleva a cabo un movimiento contrario, descubriendo 

las fuentes constituyentes en un excepcional producto final que no es dado, poniendo al 

descubierto los estratos profundos de la subjetividad en un ejercicio lúdico de reflexión 

sobre la vida constituyente. De ahí, que el «mundo primordial»41 al que asiste abrumado 

el espectador de Cézanne sea «la naturaleza en su origen». En consecuencia, el interés 

de Merleau-Ponty por el Arte será un interés por la propia Naturaleza. De este modo, el 

mundo fenomenológico que «aparece bajo nuestra mirada y su manera fluyente de 

aparecer», tal como describirá en «Le doute de Cézanne», no es «la explicitación de un 

ser previo», sino «la fundación del ser», tal como confirmará en el Prólogo de 

Phénoménologie de la perception. El pintor habrá conseguido llevar a este extraño 

espectador a un movimiento contrario dentro de la vida trascendental, mostrándole el 

«orden naciendo por una organización espontánea». La indeterminación de lo dado en 

la intuición, los huecos, los vacíos, los cortes, o las lagunas, en definitiva, la 

insuficiencia del mundo de sentido dado, harán posible la primacía de una nueva 

institución de sentido, en forma de un sentido no-intencional que sobrepasa los sentidos 

precedentes. Los objetos en el Arte aparecerán como una interpelación extraordinaria 

que trasciende los marcos de referencia y que nos exige la invención de respuestas; 

solicitaciones vagas, caracteres de provocación, que conducen al “yo” a un mundo de lo 
                                                 
40 Merleau-Ponty, M. Fenomenología de la percepción, op. cit., p. 91 ss. 
41 Merleau-Ponty, M. Sens et non-sens, op. cit., p. 18. 



Álvarez Falcón, Luis: «El régimen de phantasia y la experiencia estética en Merleau-Ponty». 
 

98        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

invisible, interpretado como la «región salvaje» sobre la que el mundo objetivo ha de 

constituirse y sobre la que el ser humano ha de instalarse. De ahí, ese interés que ya 

aparece por la propia productividad de la Naturaleza como “horizonte de todos los 

horizontes”.  

 

En su trabajo sobre La Nature, Merleau-Ponty dirá: «El concepto de Naturaleza 

no evoca solamente el residuo de lo que no ha sido construido por mí, sino una 

productividad originaria que continúa bajo las producciones artificiales del hombre»42. 

Ya al final de la Segunda parte de Phénoménologie de la perception, antes de 

mencionar su cita implícita de la fenomenología de la fenomenología, es decir, esa 

búsqueda de un Logos más fundamental que el del pensamiento objetivo, Merleau-

Ponty  había vuelto a hacer referencia al «espectador imparcial»43 que pone al 

descubierto, no tanto el conjunto de operaciones constitutivas por las que un mundo 

transparente se exhibe, sino el Ursprung, el origen que exige definir una comprehensión 

y una reflexión más radical que el propio pensamiento objetivo, y que puede permitir el 

acceso, intermitente y fugaz, a ese fondo de naturaleza inhumana, horizonte de todos los 

horizontes, que penetra hasta el centro de mi vida personal, entrelazándose con ella.  

La tentativa de reencontrar el mundo en su inmediatez originaria tendrá ahora su 

paradigma en la experiencia del arte. Una vez más, Merleau-Ponty citará, en su Prólogo 

de Phénoménologie de la perception, el § 16 de la segunda de las Meditaciones 

cartesianas,  en clara alusión a este Ursprung que se descubre en forma de «expresión» 

de un mundo primordial: «El comienzo es la experiencia pura y, por así decirlo, muda 

(stuum) todavía, que hay que llevar a la expresión (Aussprache) pura de su propio 

sentido»44. Este “llevar a la expresión” será, tal como el autor cita aludiendo a la 

“pintura moderna”, una verdad que no se asemeja a las cosas, que existe sin modelo 

exterior y sin instrumentos de «expresión» predestinados. Su interpretación dará pie a 

toda una discutida teoría sobre la «expresión». Un mundo primordial, una 

mundaneización secundaria, impropia, o aparente, que no corresponde a una obra 

constitutiva, irá más allá de toda palabra, pintura o actitud, porque incluirá todo aquello 

que puede ser expresado. En las páginas de Le visible et l’invisible, con una 

                                                 
42 Merleau-Ponty, M. La Nature. Notes. Cours du Collège de France, Éd. Seuil, Paris, 1995, p. 169. 
43 Merleau-Ponty, M. Fenomenología de la percepción, op. cit., p. 375. 
44 Merleau-Ponty, M. op. cit., p. 15; Husserl, E. Meditaciones Cartesianas, op. cit., p. 86. 



Álvarez Falcón, Luis: «El régimen de phantasia y la experiencia estética en Merleau-Ponty». 
  
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org         
99 

 

extraordinaria intuición, describirá ese extraño “origen” que incluye todo aquello que 

puede ser expresado. En enero de 1959, Merleau-Ponty dirá al respecto de ese “ser bruto 

o salvaje”: «El mundo “amorfo” del que hablo a propósito de la pintura no contiene 

ningún modo de expresión, y, sin embargo, los invoca (appelle) y los exige a todos 

[...]»45. El lenguaje será “invocado (appelé) por las voces del silencio. El doble sentido 

de la palabra Anspruch nos mostrará una interpelación y una pretensión, que nunca 

están ante nosotros como una de nuestras posibilidades. Este origen primordial, este 

Ursprung, corresponderá al “Ser vertical”; “Ser bruto”, o salvaje, que posibilita con su 

interpelación desarrollos en diferentes direcciones y, al mismo tiempo, a la vez, excluye 

un orden final definitivo. Es lo que Merleau-Ponty denominará en Le visible et 

l’invisible con la enigmática expresión de el «estallido del ser»46. De este modo, nuestro 

autor será concluyente: «[…] lo originario estalla, y la filosofía debe acompañar este 

estallido, esta no-coincidencia, esta diferenciación»47. Y al final de su análisis sobre 

L´entrelacs y Le chiasme, terminará recordando a Husserl y a Paul Valéry, confirmando 

que la filosofía consistirá en restituir un poder de significar, un nacimiento del sentido o 

un «sentido salvaje». Tal como Valéry había dicho, el lenguaje será todo, porque no 

será la voz de nadie, sino la voz misma de las cosas, de las ondas y de los bosques48. 

 

La resonancia de un extraño espectador, capaz de encontrar el estado salvaje del 

mundo, su esencia bruta e impensada, que opera en la distancia en una vibración de 

ritmos hiléticos, nos recordará esta mundaneización aparente e impropia que 

corresponde al «espectador fenomenologizante», des-humanizado, que descubre en la 

experiencia del arte la experiencia muda y todavía silenciosa del comienzo, de la 

génesis misma del sentido en el preciso instante de su advenimiento, en un punto cero 

donde el mundo va a comenzar a fenomenalizarse, transapareciendo sobre un fondo 

todavía inhumano de «pre-ser». Es aquí donde la deuda del pensamiento de Fink servirá 

para fundamentar la concepción de una experiencia primordial que expresa el orden 

naciente del mundo a través del fondo inmemorial de lo visible. Sólo este “espectador” 

será capaz de esta visión que va hasta las raíces, tal como describirá en «La duda de 

                                                 
45 Merleau-Ponty, M. Le visible et l’invisible, Éd. Gallimard, 1964, p. 223. 
46 Merleau-Ponty, M. op. cit., p. 318. 
47 Merleau-Ponty, M. op. cit., p. 165. 
48 Merleau-Ponty, M. op. cit., p. 201. 



Álvarez Falcón, Luis: «El régimen de phantasia y la experiencia estética en Merleau-Ponty». 
 

100        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

Cézanne»: «en deça de l´humanité constituée»49. Mientras que el yo trascendental se 

orientará en la constitución teleológicamente hacia el mundo, este extraño espectador no 

participará en ese proceso, porque llevará a cabo, a través del arte, un movimiento 

contrario dentro de la vida trascendental, poniendo al descubierto, en su misma 

experiencia, las fuentes constituyentes del sentido. De este modo, el arte no será la 

explicitación de un ser previo (l’explicitation d’un être préalable), sino un privilegiado 

acceso, siempre evanescente, fugaz e intempestivo, a la fundación misma del ser (la 

fondation de l’être). Y por lo tanto, la filosofía no será el reflejo de una verdad previa, 

sino, como el arte, la realización de una verdad. 

 

3. Lo inacabado y el vínculo impensado entre Arte y Filosofía. 

 

En las últimas líneas del citado Prólogo de Phénoménologie de la perception, 

Maurice Merleau-Ponty, en recuerdo a Georges Gusdorf, el célebre maestro de 

Althusser y de Foucault, prisionero en la guerra entre los años 40 y 45, parecerá 

anunciar el propio destino de su pensamiento y el augurio del pensar moderno: «Lo 

inacabado de la fenomenología, su aire incoactivo, no son el signo de un fracaso; eran 

inevitables porque la fenomenología tiene por tarea el revelar el misterio del mundo y 

el misterio de la razón»50.  

 

En el Anexo de Le visible et l´invisible, bajo el título de «El ser preobjetivo: el 

mundo solipsista», Merleau-Ponty reconocerá la existencia de diferentes “capas”, 

estratos originarios, regímenes arquitectónicos, escala de registros gnoseológicos que, 

concomitantemente, son también niveles o estratos de realidad. Sus diferentes hiatos, o 

saltos entre registros, no tendrán posibilidad de deducción, ni como creía Husserl, de 

Urstiftung, o explicación de un primer elemento de un registro desde la estructura del 

nivel anterior. La lectura indirecta de los manuscritos estenografiados de Husserl, a 

través de la VIa Meditación cartesiana de Fink, le aproximarán a una versión estética de 

la epoché fenomenológica, vuelta ahora epoché hiperbólica por la vibración 

fenomenológica de la fenomenalización que se exhibe impúdicamente y con especial 

patencia en la experiencia primordial del arte. Aunque, ciertamente, Merleau-Ponty no 
                                                 
49 Merleau-Ponty, M. Sens et non-sens, op. cit., p. 22. 
50 Merleau-Ponty, M. Fenomenología de la percepción, op. cit., p. 20. 



Álvarez Falcón, Luis: «El régimen de phantasia y la experiencia estética en Merleau-Ponty». 
  
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org         
101 

 

tuvo la oportunidad de leer el volumen XXIII de la Husserliana, la deriva estética de su 

pensamiento apuntó al análisis de los fenómenos de la conciencia que acabarían por 

hundir, tal como nos señala Marc Richir51, el privilegio o el paradigma de la percepción. 

Todo apuntará a la minuciosa problemática de la Phantasia en Husserl. Sin embargo, 

hasta 1980 no veremos publicadas por Eduard Marbach las investigaciones en torno a 

estos fenómenos de la conciencia: Phantasia, conciencia de imagen y recuerdo. El 

germen de la arquitectónica planteada por Husserl quedará insinuado en las 

descripciones estéticas de Merleau-Ponty. Lo inacabado de su pensamiento asomará en 

la lectura intempestiva del pensamiento de Fink. Podremos adivinar un esbozo del 

registro arquitectónico más arcaico o más primitivo de la fenomenología, una ciega 

aproximación a la fenomenología de la Phantasia en los límites de lo pensable, en la 

interpretación de la epoché hiperbólica, de la reducción arquitectónica, y del 

«espectador imparcial», que caracterizarán la visión primordial del arte. La Stiftung de 

la Phantasia resonará en las descripciones merleau-pontianas de esa “zona de lo 

fundamental” que pone en tela de juicio los presupuestos programáticos de la ortodoxia 

fenomenológica. Aunque Merleau-Ponty nunca haga referencia a la transposición 

arquitectónica de lo sensible a este registro arcaico, sin embargo, su apertura a las 

dimensiones u horizontes de lo «inmemorial» y de lo «inmaduro», la puesta en tela de 

juicio de la suposición de una estructura universal de la conciencia ligada a un modo 

universal de temporalización en el presente vivo y originario, y el hundimiento del 

privilegio teórico asignado siempre a la percepción frente a otros registros 

arquitectónicos, nos conducirán a una tierra prometida por Husserl, pero inconclusa en 

el pensamiento de nuestro autor. Su clara alusión a las «deformaciones coherentes» en 

el pasaje de un nivel a otro, nos mostrará la importancia del conjunto no unificado de 

registros arquitectónicos, de Stiftungen, enlazados por relaciones de fundación, 

constatando lo que será el encadenamiento de fundamentaciones de los estratos y la 

reactivación de los sentidos intencionales sedimentados, así como de sus habitus 

correspondientes, que en la experiencia del arte aparecerán como una «profunda 

latencia postural» o como un «sens en train de se faire».  

 

                                                 
51 Richir, M. Phénoménologie en esquisses, Ed. J. Millon, Grenoble, 2000, p. 31. 



Álvarez Falcón, Luis: «El régimen de phantasia y la experiencia estética en Merleau-Ponty». 
 

102        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

A la luz negra de una nueva perspectiva fenomenológica, las tremendas 

descripciones de Merleau-Ponty cobrarán un relieve teórico capaz de anticipar lo que 

será una futura fenomenología de la Phantasia. Aunque las obras de arte no son todavía 

objetos, en su experiencia, unidades emergen como un protomodo de afección a partir 

de procesos asociativos que están conectados de manera instintiva, y que provocan 

sentimientos y kinestesias particulares que conducen a un originario “volverse-hacia”. 

Se trata del nivel de la constitución inferior de unidades en “el universo del pre-ser” 

(das Universum des Vor-Seienden)52. Las unidades hyléticas tendrán un efecto sobre el 

ego porque afectarán y estimularán. La afección podrá incrementar su fuerza desde un 

grado cero que no despierta atención hasta el grado de un estímulo que influye sobre el 

yo. El ego responderá a la estimulación con una actividad dirigida a las unidades 

afectantes, es decir, a través de actos en principio constituyentes, y, entonces, objetos 

individuales pretenderán ser constituidos como tales, de modo que las cualidades 

hyléticas deberán de ser realizadas aquí y ahora en relación con otros objetos, es decir, 

deberán de ser aprehendidos como objetos dentro de un horizonte de otros objetos. Sin 

embargo, en la experiencia del arte este proceso quedará interrumpido. El fracaso de 

este intento de determinación, que será en el fondo indeterminable, nos abrirá el acceso 

a las apariciones de Phantasia: proteiformes, discontinuas, intermitentes y fugaces. Tal 

régimen responderá a una dimensión salvaje, bruta y originaria, cuyo régimen de 

temporalización está fuera de todo orden, y cuya condición proteiforme nos aproximará 

privilegiadamente a ese fondo oscuro, nebuloso e inmenso de los paisajes de Cézanne 

descritos por Merleau-Ponty. 

 

Frente a la Imaginación, el registro proteiforme de la Phantasia parece ser lo 

menos privado que existe. La experiencia estética se muestra como un inusual modo de 

comunicación en el que no hay una coincidencia eidética entre sujetos, sino una 

vibración resonante, un parpadeo fenoménico en el que se activa la profundidad de mi 

Leib, poniéndose en resonancia con el Leib ajeno. Tal comunicación es sólo posible 

porque lo que reverbera en un fondo originario son los diversos desfases recíprocos, los 

desacuerdos propios, fruto de la crisis inaugurada en la experiencia del arte. La 

coincidencia que se da ahora es la de un eco desfasado que percibe la pura facticidad. 

                                                 
52 Husserl, E. Späte Texte über Zeitkonstitution, p. 187. 



Álvarez Falcón, Luis: «El régimen de phantasia y la experiencia estética en Merleau-Ponty». 
  
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org         
103 

 

De ahí, que podamos afirmar que mientras la comunicación eidética es fruto de un 

acuerdo común, la comunicación estética es la resonancia mutua de desacuerdos 

propios, cuyo oscuro potencial, a pesar de ser el resultado emergente del eco de un 

fracaso, sin embargo, ampliará los límites de su extensión, restituyendo una capacidad 

de comunicación perdida en la maraña intencional. Tal como anunciaba Kant en su 

tercera crítica, y en clara coincidencia con la condena platónica del arte, habrá una 

comunicación directa del hombre con el hombre, sin pasar por el rodeo del objeto, del 

concepto, o de la ley. Esta potencialidad transgrederá el registro de la comunicación 

conceptual, poniendo en contacto una comunidad que se da cita en una región previa 

donde el mundo todavía no se ha constituido o está en vías de constituirse. Esta relación 

de comunión virtual será, tal como señalará Michel Henry53, una relación intersubjetiva 

primordial, pre-intencional y fusional, una especie de pathos comunitario pre-discursivo 

que es atravesado originariamente por el afecto, el cual, a su vez, reverbera en auto-

afección en cada uno de los sujetos.  

 

Esta «circulación intersubjetiva»54 se dará cita en la profundidad de un Umwelt 

común, en el que converge una pluralidad abierta de individuos, una trans-

individualidad compuesta por el eco mutuo de sus desfases, que asiste al encuentro de 

un Stiftung colectivo en la región originaria de la Phantasia, donde se ha producido la 

“parada” de toda discursividad, en esa fase de presencia sin presente asignable55 donde 

se ha puesto en suspenso la fluidez temporalizadora del sentido en su propia génesis. 

Este encuentro es definido fenomenológicamente como «transpasibilidad»56 del 

Phantasieleib, y sucede sin palabras, sin lengua, en una suerte de sueño elaborado 

colectivamente. Richir lo definirá descriptivamente: «El contagio de la Stimmung se 

efectúa pues por transpasibilidad, lo que significa que, tal sujeto siendo transpasible a 

tal Stimmung de tal otro sujeto, esta Stimmung transita o emigra en él por la mimesis 

activa inmediata e interna del Leib por el Leib»57. 

 

                                                 
53 Henry, M. Phénoménologie matérielle, Presses Universitaires de France, París, 1990. 
54 Richir, M. Phénoménologie en esquisses. Nouvelles fondations. Jérôme Millon, Grenoble, 2000, p. 419. 
55 Richir, M. op. cit., p. 148. 
56 Maldiney, H. Penser l´homme et la folie,  Jérôme Millon, Grenoble, 1997. 
57 Richir, M. op. cit., p. 424 (traducción del autor). 



Álvarez Falcón, Luis: «El régimen de phantasia y la experiencia estética en Merleau-Ponty». 
 

104        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

Tal «comunidad»58 será tematizada por Merleau-Ponty como una forma de 

«lenguaje indirecto»59 que es el signo de una tensión, presuntamente universal, 

refundado sobre una memoria y una integración de lo originario. En definitiva, lo que 

parece seguirse de esta intención es la búsqueda de la refundación de un «mundo 

común»60, de una razón que abarcaría sus propios orígenes, que se remitiría a su zócalo 

primordial, a sus comienzos. Esta suerte de «comunicación» deberá ser alusiva, 

evocadora, frente a la inmediatez de lo eidético, cuya fecundidad ilimitada sobrepasa 

cualquier posibilidad de expresión y cualquier manera general de decir el «ser». Este 

advenir en el reverso del mundo objetivo revelará el paraje de lo originario, una vida 

invisible, una comunidad invisible, donde el sentido parece espesarse en su propio 

origen y transmitirse en una difusión rítmica de tonalidades afectivas, en una sinestesia 

donde el individuo desaparece a través de un confín compartido. Tal como nos describe 

Merleau-Ponty: «La libertad proteiforme, la naturaleza pensante, el fondo inajenable, 

la existencia no calificada, que en mí y en el otro marca los límites de toda simpatía, 

suspende, sí, la comunicación, mas no la anonada»61.  

 

Eugen Fink ya había abordado este problema en un artículo de 1930, bajo el 

título «Representación e Imagen, contribución a la fenomenología de la irrealidad»62. Se 

trataba de un intento de constitución de lo aparente, donde los actos subjetivos se 

enfrentaban a algo irreal, a una imagen cuya consistencia fenomenológica era diferente. 

Fink había concluido que las determinaciones del mundo de la imagen dependían 

esencialmente de las determinaciones reales del soporte —artefacto—. El «efecto 

ventana» nos conducía al reino de lo «irreal», y en su irrealidad accedíamos a una 

“profundidad mundana”, ontológicamente poderosa, que irrumpía excepcionalmente en 

la esfera de lo cotidiano. Esta extraña «mundaneidad» será la de un espectador detenido, 

atascado en medio de un conflicto, que ha abandonado su interés por la constitución del 

                                                 
58 Merleau-Ponty, M. Sens et Non-sens, Éditions Gallimard, París, 1996, p. 32. 
59 Merlaeu-Ponty, M. «Le langage indirect et les voix du silence», en Signes, Éditions Gallimard, París 
1960, pp. 49-104. Este artículo apareció por primera vez en Les Temps modernes. Se trata de una versión 
remodelada de un capítulo de la obra inacabada La Prose du monde, Éditions Gallimard, París, 1969, pp. 
66-160. 
60 Merleau-Ponty, M. Signes, op. cit., p. 64. 
61 Merleau-Ponty, M. Phénoménologie de la perception. Éditions Gallimard. Paris, 1945. Traducción 
española: Fenomenología de la percepción, Ediciones Península, Barcelona, 2000, p. 372. 
62 Fink, E. «Vergegenwärtigung und Bild», en Studien zur Phänomenologie (1930-1939), Nijhoff, La 
Haya, 1966. 



Álvarez Falcón, Luis: «El régimen de phantasia y la experiencia estética en Merleau-Ponty». 
  
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org         
105 

 

mundo, que parte del aplazamiento de este proceso de constitución y vuelve sobre las 

fuentes constituyentes de donación de sentido. Este espectador “des-interesado” se 

detendrá en lo que Fink denominó una «mundaneización impropia y aparente»63, como 

apertura al «fondo del mundo» constituyente, donde cualquier otra mónada tiene las 

mismas posibilidades que este sujeto espectador. Tal transgresión no inaugurará una 

potencialidad simplemente privada, sino una potencialidad intersubjetiva que da paso a 

la desaparición de la existencia humana y a su disolución en una comunidad invisible. 

Esta «des-humanización» del hombre converge en una intersubjetividad pseudo-

mundana que se da encuentro en este mundo impropio, en este «trans-mundo» en cuya 

mundaneización trans-aparente concurre una aparente comunidad de sujetos anónimos, 

insulares, que se reinscriben de manera colectiva. De este modo, confirmaremos esta 

privación o esta ausencia de humanidad que, paradójicamente, es compartida en un 

extravío común. En esta fragilización de la subjetividad, eco de un sueño sin conciencia, 

de un abandono fuera del mundo, un mundo salvaje y elemental parecerá mostrar la cara 

inhumana de las cosas, un retorno a lo más originario, un mundo transdesfigurado y 

perdido en las fuentes mismas del sentido.  

 

En definitiva, Arte y Filosofía se darán cita en esta «région sauvage», zócalo 

inhabitado de las cosas, naturaleza salvage a punto de surgir. Anterior al mundo 

objetivo y previa al mundo del sentido común, hay una región nativa como un «pre-

mundo» (Vor-Welt), o un «cuasi-mundo» (Cuasi-Welt)64, que no está todavía articulado 

por las formas y las categorías65. El mundo del «Arte» nos revelará esta predonación 

universal pasiva y previa a toda actividad de juicio, previa a toda puesta en obra de un 

interés teórico, pero cuyo acceso sería imposible sin el fracaso de la pretensión de una 

constitución trascendental del mundo por parte de los ‘sujetos’. Con el «Arte» aparecerá 

en el mundo un basamento primitivo que para la subjetividad, en tanto que “yo” en el 

mundo, generará sentido y enriquecerá su sentido en el mundo, determinando los límites 

donde los ‘sujetos’ entran y salen de él. Al igual que en el nacimiento, en el sueño y en 

la muerte, la experiencia estética se convertirá en una forma intempestiva de acceso a 

                                                 
63 Fink, E. Sixième Méditation cartésienne. L´idée d´une théorie transcendantale de la méthode, op. cit., 
p. 165 (traducción del autor). 
64 Husserl, E. Manuscrits Inédits, Ms. Archives de Louvain, C16/66a, C16/66b. 
65 Montavon, A. De la passivité dans la phénoménologie de Husserl, P.U.F. Paris 1999, p. 185. 



Álvarez Falcón, Luis: «El régimen de phantasia y la experiencia estética en Merleau-Ponty». 
 

106        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

esta región primordial, a este horizonte de «grado cero» (Nullhorizont) en el margen 

mismo de la conciencia, donde la vida intencional cesa, pero donde toda pretensión 

intencional va a surgir espontáneamente. 

 

De este modo, sin llegar a tematizar el acceso privilegiado a lo salvaje a través 

de una “Fenomenología de la Phantasia”, Maurice Merleau-Ponty se adelantará a las 

consideraciones fenomenológicas del pensamiento contemporáneo, vislumbrando el 

germen inconcluso de lo que deberá ser el proyecto de una Estética en la que Arte y 

Filosofía convergen en los límites oscuros de lo impensado. Su radical actualidad 

desplegará las inconclusas intuiciones de una lectura interrumpida de la deriva 

fenomenológica del siglo XX. Su aproximación al Arte desde la Filosofía descubrirá el 

desnivel fundamental entre lo intencional y lo efectivo, volviendo incesantemente sobre 

los mismos motivos, sobre el círculo entre lo intencional, lo pretendido y lo efectivo. En 

sus objetivos siempre permanecerá invariable el motivo básico de la fenomenología: la 

indagación del sentido del mundo, la Sinnbildung, la constitución del sentido del mundo 

para el hombre a partir de la Sinnstiftung, el sentido institucionalizado, vivido en la 

instalación natural.  La deriva crítica de los presupuestos husserlianos, que ya se adivina 

en sus análisis, comprometerá el objetivo principal que exigía la unidad sistemática de 

la fenomenología, es decir, una teoría acerca de la forma en la que la conciencia 

constituía la objetividad reedificando todo el sentido de la experiencia humana desde la 

profundidad constituyente. Esta potente intuición marcará posteriormente un cambio en 

la ortodoxia husserliana, permitiéndonos utilizar el Arte como un banco de pruebas 

donde poner en ejercicio aquellos recursos que la Filosofía contemporánea había 

ensayado en su objetivo último, aquel que Merleau-Ponty había advertido en el Prólogo 

a su Phénoménologie de la perception: «Volver a reencontrar este contacto ingenuo 

con el mundo para finalmente finalmente otorgarle un estatuto filosófico»66. 

 

 

 

 

 

                                                 
66 Merleau-Ponty, M. op. cit., p. 7. 



 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008) 57-75. http://www.revistadefilosofia.org 

 

 

 

“Fenomenología Jurídica y Derecho Natural.                           

Iusnaturalismo clásico y doctrina apriórica del 

derecho”.                                                         
Sebastián Antonio Contreras Aguirre*. 

 

 

SUMARIO: Basta recordar las palabras de W. Waldstein para dar cuenta de la notoria 

importancia que ha tenido la doctrina apriórica del derecho como reacción en contra a 

la dura sequedad dejada en las sociedades modernas por la exposición del positivismo 

jurídico. En este sentido, preguntarse por la verdad que se esconde tras el problema de 

la justicia, es igual a preguntarse por aquellos principios jurídicos eternos que dan 

sentido y existencia a las normas codificadas, cuyo conocimiento es sólo posible por 

nuestra conciencia moral, en tanto que ésta sea conforme a los mandatos y orientaciones 

de la ley natural. En fin, sólo con una mirada crítica a este derecho de ley, podremos 

vislumbrar el trasfondo ontológico que da sustento a las normas, y que nos permite 

erigir una verdadera y consistente teoría filosófico-jurídica. 

 

 

PALABRAS CLAVES: Fenomenología Jurídica; Filosofía del Derecho; Derecho Natural; 

Conciencia Moral; Derecho Apriori.  

 

                                                 
* Sebastián A. Contreras Aguirre, Bachiller en Derecho PUC; Tesista Derecho PUC, Profesor Programa 
de Ética DUOC-UC, Ayudante Derecho y Filosofía Pontificia Universidad Católica de Chile (PUC); 
Santiago de Chile, E-Mail: sncontre@uc.cl. 



Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org      57 
 

“Fenomenología Jurídica y Derecho Natural.                           

Iusnaturalismo clásico y doctrina apriórica del 

derecho”.                                                         
Sebastián Antonio Contreras Aguirre*. 

 

I                                                                                                                       

CUESTIONES INTRODUCTORIAS.                                                                                       

SOBRE LA POSIBILIDAD DE ARGUMENTAR UNA TEORÍA APRIÓRICA DEL DERECHO. 

 

Designar las formaciones jurídicas como creaciones del derecho positivo,                             

no sólo es falso, sino –en último término– sin sentido (…)                             

el derecho positivo encuentra los conceptos jurídicos que emanan en él:                             

de ninguna manera los produce. 

A. Reinach. 

 

Ciertamente que la fenomenología, o filosofía fenomenológica, ha sido entendida 

desde E. Husserl como una ciencia de la conciencia. Esto, que se ha perfilado como la 

nota distintiva de todo el método fenomenológico, para nada debe concebirse como una 

restricción en su objeto de estudio a una pura investigación de los fenómenos abstractos 

y de los problemas generales de la ontología, la lógica y la ética, sino más bien como la 

verdadera condición de posibilidad de un estudio apriórico de todo el pliego actos y 

actitudes humanas1. Luego, bien podría proponerse un estudio fenomenológico del 

problema de la justicia y del derecho, temas fundantes de toda la teoría jurídica ya 

desde la filosofía clásica, estudio que se ha de presentar como un significativo aporte al 

alejamiento del insano formalismo provocado por el positivismo, tal y como ha sido 

atestiguado por W. Waldstein. 

 

                                                 
* Sebastián A. Contreras Aguirre, Bachiller en Derecho PUC; Tesista Derecho PUC, Profesor Programa 
de Ética DUOC-UC, Ayudante Derecho y Filosofía Pontificia Universidad Católica de Chile (PUC); 
Santiago de Chile, E-Mail: sncontre@uc.cl. 
1 Cfr. SEIFERT, J., “Prólogo”, en, CRESPO, M. (2004), El perdón. Una investigación filosófica. Madrid: 
Encuentro, p. 21. 



Contreras Aguirre, S.A.: «Fenomenología Jurídica y Derecho Natural. …» 
 

58        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

La existencia de una fenomenología jurídica, y en general de toda iusfilosofía, 

nos pone de frente a uno de los más clásicos problemas de la reflexión en torno a la 

justicia, a saber: en el centro mismo de la filosofía del derecho aparece como insalvable 

la polémica entre iusnaturalistas y positivistas acerca del concepto de lo justo. Dicha 

discusión presenta al partidario del derecho natural como un sujeto que requiere de 

valores (conceptos morales) para caracterizar al derecho; y al positivista, en cambio, 

como alguien que puede prescindir de tales conceptos para realizar esa misma tarea; 

es más, como alguien que debe prescindir de ellos2. Por eso es que el tema de los 

valores ha sido uno de los más antiguos y controvertidos dentro de la meditación 

iusfilosófica, aún cuando, y tal y como ha sido atestiguado por Vilanova, no siempre se 

le haya designado con ese nombre. Ahora bien, y no obstante que la meditación en 

torno a la dikaiosyne apareció en la historia humana mucho antes de Platón, es recién 

con Sócrates donde la filosofía comienza a volcarse de manera especial hacia los 

problemas capitales de la moral, y de aquellos temas que en la axiología jurídica hemos 

llamado, propiamente, “valores”: la justicia, la paz, la seguridad, entre otros tantos.  

 

Así, si pensamos al Derecho como una ciencia aséptica, que estudia normas 

positivas con prescindencia de todo elemento axiológico, no puede parecernos extraño 

que conceptos como “justicia” o “persona” resulten, por ende, carentes de todo 

contenido real. Si a la inversa, lo concebimos como un orden que traduce ciertas 

exigencias implícitas ya en la misma physis humana, estas mismas nociones se llenan 

de contenido y se alzan como instituciones claves alrededor de las cuales las normas 

positivas cobran un relieve especial y novedoso (CORRAL TALCIANI: 1990; 318).  

 

Finalmente, y siguiendo la propuesta de Stammler, toda filosofía jurídica 

procurará, entonces, el acceso a un conocimiento absoluto del derecho, es decir, de lo 

que éste tiene de universal y necesario. Y esto no es sino una lectura apriórica del 

mismo. Luego, un examen cuidadoso del derecho desde un prisma fenomenológico nos 

revelará que la razón más profunda de la obligatoriedad de las normas debe ser 

buscada en el fondo de la corriente de la conciencia humana; es la conciencia moral, 

en tanto que pertenece a un sujeto capaz, el fundamento último de la normatividad 
                                                 
2 FARREL, Martín D., “Discusión entre el Derecho Natural y el Positivismo Jurídico”, en, Doxa: 
Cuadernos de Filosofía del Derecho, n° 21, 1998, p. 121. 



Contreras Aguirre, S.A.: «Fenomenología Jurídica y Derecho Natural. …» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org      59 
 

jurídica3. Todo esto ha de encaminarse, pues, al conocimiento de las esencias jurídicas 

mismas, única cuestión que nos permitirá recuperarnos de la pauperización sufrida por 

la filosofía jurídica contemporánea, siendo, asimismo, el objeto de estudio en el que 

hemos de profundizar, sin importar que se nos mire como partidarios de una 

iusfilosofía que anda por las nubes4.  

 

En suma, nos adentraremos en la problemática jurídica apelando al método 

fenomenológico, dando cuenta, primero, de la importancia de centrar nuestro estudio 

en la dinámica de la persona humana y de la conciencia jurídico-moral, para luego, 

profundizar en el valor de la justicia como cuestión clave de la propuesta del derecho 

apriori. Sólo así podremos vislumbrar la relación existente entre persona consciente y 

justicia, y entre justicia y conciencia moral, pilares fundamentales de nuestra 

pretensión.  

 

II                                                                                                                      

PERSONA HUMANA Y VALORES MORALES.                                                                                 

LA CONCIENCIA COMO FUNDAMENTO DE LA NORMATIVIDAD. 

 

En la conciencia                             

se hace presente al conocimiento del hombre                             

aquel deber que se le impone para la libre configuración de su vida. 

K. Hörmann. 

  

“La persona es el lugar donde nacen los valores: el hombre en cuanto hombre, 

es decir, en cuanto ser espiritual o persona, es el lugar y la ocasión del surgir de los 

valores”5. Tal y como lo ha resuelto Scheler en su propuesta de la ética material, todos 

los problemas centrales de la filosofía se dejarían reducir a la pregunta por el hombre. Y 

                                                 
3 COFRÉ, J., “Sobre la naturaleza del discurso jurídico: Análisis fenomenológico”, en, Revista de 
Derecho vol.1 nº1, 1990, pp. 19-34. 
4 Cfr. COSSIO, C. (1944), La teoría egológica del Derecho y el concepto jurídico de libertad. Buenos 
Aires: Losada, p. 397. A juicio de Hernández Gil, a pesar de que en las bases de la Teoría Egológica se 
encuentran las reflexiones de la fenomenología, Cossio no sólo no la seguiría por completo, sino que 
incluso llegaría a contradecirla.  
5 Cfr. DERISI, O. (1979), Max Scheler: Ética material de los valores. Madrid: Magisterio Español, p. 62. 
La cursiva es nuestra. 



Contreras Aguirre, S.A.: «Fenomenología Jurídica y Derecho Natural. …» 
 

60        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

claro, toda la especulación humana ha tenido que presentar, tarde o temprano, al hombre 

mismo como su objeto de reflexión. Ahora bien, sin lugar a dudas que este problema del 

hombre ha ido adoptando nuevos bríos en los últimos tiempos. Se ha pretendido, 

primero, abandonar de una vez y para siempre aquella antigua y tradicional concepción 

substancialista de la persona, acentuando en su naturaleza de centro dinámico de actos. 

Asimismo, se ha buscado incluir entre las actividades humanamente relevantes aquéllas 

de carácter puramente volitivo o emocional, tanto o más importantes que las racionales. 

Es lo que sucede, en efecto, en la propuesta de Max Scheler6. 

 

Si nuestra pretensión ha sido, pues, el dar cuenta de las significativas 

aportaciones dadas por la fenomenología jurídica al mundo de la filosofía del derecho, 

es, entonces, de suma necesidad resolver primero el problema de la persona humana 

como fuente y cumbre de la realidad jurídico-social. En este contexto, y siguiendo la 

propuesta de G. Husserl, para nada pensamos al Derecho como una ciencia aséptica, 

sino como un saber encaminado a la verdad, un arte de lo justo que se pone al servicio 

de la plenificación humana. Así, sólo en la ética material de los valores podremos 

encontrar ese camino adecuado para llevar a principios jurídico-materiales el problema 

de la realidad personal humana.  

Ahora bien, y conforme a la exposición que los clásicos han hecho de la 

dikaiosyne, vemos como ésta ha sido presentada como voluntad por el jurista Ulpiano 

[de dar a cada uno lo suyo], y como el hábito de hacer y querer lo justo, en el caso del 

Filósofo (Cfr. EN V, 1). Y esto, que ha sido el cimiento de toda la Teoría del Derecho 

en Occidente, conecta sin problemas con la renovada propuesta scheleriana de la 

persona, que ya no es únicamente cogito, sino, y fundamentalmente, volo y ago. De ahí 

que para la filosofía moral la pregunta por la virtud completa, que es la dikaiosyne a 

juicio del megárico Teognis, supone la reflexión en torno a aquello que hace al hombre 

excelente en la práctica moral7. Así, la virtud humana es aquello que hace bueno al 

acto humano y al hombre mismo, y esto es lo propio de la justicia (II-II, 57,3).  

 

                                                 
6 CORRAL TALCIANI, H. (2007), Derecho Civil y Persona Humana. Cuestiones debatidas. Santiago: 
LexisNexis, pp. 12-13. 
7 CONTARDO EGAÑA, S., “La Justicia como virtud”, en, FACULTAD DE DERECHO PONTIFICIA 
UNIVERSIDAD CATÓLICA DE CHILE (1977), Derecho y Justicia. III Jornadas Chilenas de Derecho 
Natural. Santiago: Editorial Jurídica de Chile, p. 167-ss. 



Contreras Aguirre, S.A.: «Fenomenología Jurídica y Derecho Natural. …» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org      61 
 

De esta visión “renovada” del hombre como cogito, volo y ago, se nos presenta 

como necesaria la cuestión del carácter inminentemente responsable de la persona 

humana: sólo el sujeto que conoce un valor, y que al conocerlo busca realizarlo en un 

acto libre de su voluntad, es capaz de responder moralmente por él. Y esta condición de 

sujeto responsable se explica solamente por el problema de la conciencia moral –

convicción implícita o explícita de lo que es bueno y justo–  como médula de la realidad 

jurídica. De esta manera, el problema del orden jurídico nos enfrenta a uno mayor, el 

de la conciencia del derecho en el hombre8. Luego, el reconocimiento del hombre como 

sujeto responsable dotado de conciencia moral, es conditio sine qua non para 

profundizar en el problema jurídico. 

 

Respecto de esta conciencia moral, médula de de la realidad jurídica, hay, a 

nuestro juicio, una cuestión fundamental: la función directiva de la conducta nos 

sugiere que el agente no puede prescindir de una toma de posesión valorativa9, es 

decir, de un sustrato valórico que dé contenido y orientación a su actuar moral. Por ello 

es que la conciencia ético-jurídica del hombre mismo, le enseña a éste los fundamentos 

de las relaciones humanas y del orden social, cuestión que sólo es posible de entender 

bajo el alero de la ley moral natural. Así, la conciencia moral no es solamente una 

conciencia de deberes y valores, sino que tiene el sentido estricto de una conciencia 

jurídica10. 

 
“Se habrá podido observar que considero la conciencia (en tanto realidad fenomenológica) 
como el núcleo esencial de la realidad humana, punto de partida y de llegada de todo 
conocimiento y condición auto y totofundante de toda realidad, efectiva o presunta. No hay, 
pues, un mundo desvinculado de la conciencia (…) es en la conciencia donde encuentran su 
fundamento todas las cosas” (COFRÉ: 1990; 19-34). 

 

                                                 
8 LUYPEN, W. (1968), Fenomenología del Derecho Natural. Buenos Aires: Carlos Lohlé Ediciones, pp. 
45-46.  
9 BETTI, E. (2006), La interpretación jurídica. Santiago: LexisNexis, p. 57. 
10 Cfr. WALDSTEIN, W. (2007), Lecciones sobre Derecho Natural: en el pensamiento filosófico y en el 
desarrollo jurídico desde la Antigüedad hasta hoy. Santiago: Universidad Santo Tomás, p. 153. Téngase 
presente que ya para los primeros teólogos cristianos la conciencia moral fue entendida como la matriz de 
la normatividad. Así, para San Agustín la lex naturalis ha sido presentada como la transcripción de la ley 
eterna en el alma humana, en la razón y en el corazón del hombre. Por ello la llama también ley íntima, 
por medio de la cual Dios habla al hombre en la conciencia. Misma cuestión ya había sido planteada por 
Orígenes, para quien la conciencia, en consonancia con el término bíblico “corazón”, es el lugar donde el 
hombre decide y regula la bondad de su obrar.  



Contreras Aguirre, S.A.: «Fenomenología Jurídica y Derecho Natural. …» 
 

62        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

Con todo, y siguiendo la tesis de la fenomenología jurídica, toda la Teoría del 

Derecho puede ser presentada como una teoría de la conciencia11. Es por ello que en 

opinión de Welzel todo obrar justo debe responder a la voz de esa conciencia interior 

que rige nuestro actuar12. En este sentido, “la conciencia moral es la última instancia 

subjetiva del obrar humano, de tal suerte que ella decide sobre el valor de la acción 

desde el lado moral-subjetivo; ningún mandato de un superior, sea eclesiástico o 

secular, debe ser obedecido, si la conciencia lo tiene por ilícito13”.  

 

Por último, y en cuanto ser moral, “yo soy el que se orienta, se sostiene y se 

mantiene en el espacio moral; y la conciencia, al menos en este nivel, no es otra cosa 

que esta orientación, este sostén y este mantenimiento”14. Por tanto, sólo las personas 

podrán ser originariamente buenas y malas, justas e injustas, y todo lo demás es bueno 

y malo únicamente en relación con esas mismas personas, por mediata que sea esa 

relación15. Entonces, los actos de la voluntad y las acciones son también buenos o 

                                                 
11 Cfr. STELLA, G. (1990), I giuristi di Husserl. l´interpretazione fenomenologica del diritto. Milano: 
Giuffrè Editore, pp. 55-63. En atención a la propuesta de Hommes, la cantidad de teorías sobre la 
naturaleza de la conciencia humana del derecho, es desalentadoramente grande. Por una parte, las teorías 
objetivistas de la conciencia han demostrado una particular sensibilidad ante la innegable cuestión de que 
en el orden jurídico existente se contiene asimismo la facticidad de la sociedad. Por su parte, las tesis 
subjetivistas, no son ya una explicación “desde abajo” del problema de la conciencia humana del derecho, 
sino que una propuesta que concentra su atención, casi exclusivamente, en la espontaneidad y en la 
inspiración del sujeto actuante. Así, lo que fue el punto débil del objetivismo, la consideración del sujeto, 
ha sido la fortaleza del subjetivismo. Luego, a juicio de Hommes, el éxito del subjetivismo, se debe al 
fracaso del objetivismo. 
12 Cfr. WELZEL, H. (2005), Introducción a la filosofía del derecho. Derecho natural y justicia material. 
Buenos Aires: B de F Ediciones, p. 322.  Respecto de la conciencia, señala Husserl que esta es 
esencialmente conciencia de algo: pertenece a la esencia de todo acto de conciencia la referencia a un 
objeto. En esto, nos parece, seguiría al Filósofo, al plantear a la conciencia como intencionalidad. 
13 La significación que reviste en Santo Tomás la cuestión de la conciencia se pone plenamente de 
manifiesto en su teoría de la conciencia errónea: incluso la conciencia errónea, siempre que yerre sin 
culpa, posee fuerza subjetiva vinculante, señala. Así, en estrecha conexión  con el problema de la 
conciencia se encuentra, entonces, el de la cognoscibilidad del derecho natural. La doctrina sostenida por 
Cicerón del derecho natural como idea innata, cuya ignorancia no exime de culpa, así como las palabras 
de San Pablo de la ley de Dios escrita en el corazón humano, habían provocado el grave peligro de que se 
sostuviera que el derecho natural entero era una verdad inmediatamente evidente a todo hombre. Aquí, 
Santo Tomás, tiene el mérito de haber limitado la evidencia inmediata del derecho natural a sus principios 
supremos, reconociendo, respecto a las conclusiones, la posibilidad de un error no culpable.  
14 Téngase presente que, no obstante el privilegiado lugar que Ricoeur le asigna a la conciencia, señala el 
autor que ésta no es otra cosa que la obediencia íntima a la ley en cuanto ley, por puro respeto a ella y no 
por mera conformidad al enunciado de la regla. La palabra decisiva, dice, es respeto. En esto, no hay 
dudas, sigue al filósofo de Königsberg, para quien el respeto es el único móvil de la vida moral, el único 
sentimiento que la razón, con su sola autoridad, inscribe en nosotros. A juicio de Ricoeur, Kant hace eco 
de las enseñanzas de Rousseau, en especial, de su célebre “elogio de la voz de la conciencia”. A este 
respecto: RICOEUR, P. (1997), Lo justo. Santiago: Editorial Jurídica de Chile, pp. 208-ss. 
15 En opinión de Scheler, nunca la persona puede ser agradable o útil. Tales valores, señala, son 
esencialmente valores de cosas y sucesos. En este sentido, no existen cosas ni sucesos moralmente buenos 



Contreras Aguirre, S.A.: «Fenomenología Jurídica y Derecho Natural. …» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org      63 
 

malos únicamente en cuanto realizados por un sujeto determinado, responsable y 

consciente, capaz de dar cuenta de las consecuencias de su obrar. En fin, y tomando las 

palabras de D. Mieth, sólo la persona, en tanto que dotada de conciencia moral, es la 

instancia central de la normatividad y del problema jurídico 

 

                                                                                                                                               
o malos. Sobre esto: SHELER, M. (2001), Ética. Nuevo ensayo de fundamentación de un nuevo 
personalismo. Madrid: Caparrós, p. 150. 



Contreras Aguirre, S.A.: «Fenomenología Jurídica y Derecho Natural. …» 
 

64        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

III                                                                                                                     

APRIORISMO JURÍDICO Y JUSTICIA.                                                                                    

EL DERECHO NATURAL FRENTE AL POSITIVISMO JURÍDICO. 

 

¿Qué es lo que queda de los esfuerzos realizados                             

a lo largo de dos mil quinientos años por la teoría del derecho natural,                             

a fin de lograr un conocimiento de la justicia material? 

H. Welzel. 

 

“Los valores son cualidades de valor o esencias axiológicas. Se justifican o 

valen por sí mismos, por su contenido: su valor está en lo que ellos significan. No son 

cosas ni conceptos abstractos, sino algo dado inmediatamente y en sí. No pertenecen a 

la experiencia sensible, sino a la experiencia fenomenológica”16. Ya hemos dado cuenta 

de la importancia de la persona en cuanto sujeto consciente para la especulación de la 

teoría jurídica. En base a ello, hemos ahondado también en el cómo la cuestión de la 

normatividad debe ser resuelta apelando a la corriente de la conciencia. Ahora, hemos 

de profundizar en el problema de lo justo como aquello que se adecua a una conciencia 

verdadera, esto es, a aquella que, de acuerdo al Angélico, sigue y se orienta según los 

mandatos de la ley moral natural. 

 

Abordando el problema de la justicia [en tanto que valor], lo primero que 

debemos constatar es que para Scheler, cuatro son los grandes sistemas de cualidades de 

valor, a saber: i) los valores de lo agradable y lo desagradable; ii) los valores de lo 

noble y lo vulgar; iii) los valores de lo bello y lo feo, de lo justo y lo injusto, y los del 

puro conocimiento de la verdad; y iv) los valores de lo santo y lo profano. Sin perjuicio 

de ello, encontramos además valores de carácter positivo y negativo. Sobre esto último, 

sostendrá la tesis scheleriana que la existencia de un valor positivo es, en sí misma, un 

valor positivo; mientras que la existencia de un valor negativo es, en sí misma, un valor 

negativo.  Ahora bien, en lo que respecta a los valores de justicia, incluyen, en su ser 

dados, una separación peculiar de la esfera del cuerpo y del entorno, que se percibe 

claramente en el hecho de que varían con independencia de los estados vitales y 
                                                 
16 CRUZ PRADOS, A. (1991), Historia de la filosofía contemporánea. Pamplona: EUNSA, p. 153. La 
cursiva es nuestra. 



Contreras Aguirre, S.A.: «Fenomenología Jurídica y Derecho Natural. …» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org      65 
 

sensibles en general. Así, “una acción justa es tal con un valor positivo; la no existencia 

de una acción justa, que debía haber existido, es un valor negativo; la existencia de una 

injusticia es un valor negativo; la inexistencia o impedimento de una injusticia es un 

valor positivo. Todo deber se funda en los valores: solamente los valores pueden deber 

ser y deber no ser. Así, es justo todo ser de algo debido –positivamente–, e injusto todo 

ser de algo no debido; es injusto el no ser de algo debido, y justo el no ser de algo no 

debido”17. 

 

A este respecto, ya hemos dispuesto que lo fundamental en la reflexión de la 

justicia no es el conocimiento de lo que en abstracto deba entenderse por tal, sino la 

práctica de la virtud. Por ello es que el valor realmente se da en la conducta valiosa, en 

la conducta justa concreta. Pero esta justicia se encuentra también en la persona justa, 

esto es, en aquella que hace lo justo, obra justamente y quiere lo justo, para seguir la 

idea aristotélica. De esta forma, sostendrá H. Hernández, el valor de justicia o injusticia 

de mi conducta está obviamente en mi propia conducta. 

 

Con todo, toda fenomenológica jurídica, y en general, toda iusfilosofía, debe 

desarrollar o utilizar una teoría metaética que indique si podemos saber, y cómo, qué es 

lo justo, así como un modelo normativo que nos ofrezca la manera en cómo –a la luz de 

dicha teoría metaética– deben resolverse los desacuerdos sobre qué es lo justo y lo 

injusto. En este sentido, todos los juristas, en sus distintas versiones, han tenido, a fin de 

cuentas, que moverse en su estudio por el problema de los valores jurídicos y de la 

justicia como virtud fundamental de la vida política y social. Ahora bien, y en esta 

cuestión de los valores morales, hemos de profundizar en el valor de lo justo, y sólo en 

él, por una cuestión capital: no podemos hacer una enumeración apriori de cuáles o 

cuántos son los valores jurídicos; en algunas exposiciones tradicionales se ha señalado 

solamente a la justicia, en otras, en cambio, se han incorporado la seguridad y el 

                                                 
17 Cfr. SCHELER, op. cit., p. 146. Las cursivas son nuestras. Frente al problema del deber ser y del deber 
no ser, surge la reflexión sobre la responsabilidad moral, que radica en el saber inmediato de la 
autoactividad y de su relieve de valor moral. Ahora bien, en el plano jurídico estricto, no hablamos ya de 
responsabilidad moral, sino más bien de imputabilidad: sólo los actos exteriores son imputables. A este 
respecto: DERISI, op. cit., p. 94. 



Contreras Aguirre, S.A.: «Fenomenología Jurídica y Derecho Natural. …» 
 

66        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

orden18. No obstante ello, es la justicia el valor central, el cual, en último término, 

otorga sentido y alcance a todo otro valor de naturaleza jurídica. Así, dirá Vilanova, 

sólo la justicia y su relación con el hombre consciente es el problema medular de toda 

la filosofía moral.  

 

Desde una perspectiva fenomenológica, la justicia ha sido presentada como la 

creación de igualaciones de libertad. De esta manera, y en cuanto razón de existencia, 

la justicia es libertad, toda vez que bien puede decirse que la existencia humana y la 

coexistencia social son, sin más, manifestaciones de esa libertad. En cuanto razón de 

esencia, la justicia es creación, ya que es esto lo que caracteriza a la libertad, por 

oposición a la pura necesidad. Finalmente, como razón de verdad, la justicia es 

igualdad, puesto que la igualdad señala lo idéntico, y lo idéntico es el principio supremo 

de la razón: el principio de identidad. A este respecto si lo injusto es desigual, lo justo 

será lo igual [esto es, un término medio entre el exceso y el defecto], y puesto que lo 

igual es un término medio, lo justo será también un término medio, consistente en una 

cierta forma de igualdad19. 

 

De esta justica, en tanto que valor, es posible añadir dos notas distintivas. 

Mientras que para Scheler la justicia debe ser entendida como el poder o capacidad 

vivida inmediatamente de hacer algo debido, para Luyen, esta es concebida como la 

disposición humana para actuar en consonancia con las exigencias de los derechos y 

obligaciones. Así, y desde el prisma fenomenológico, querer-hacer lo justo se ha 

                                                 
18 Téngase presente que para la tesis egológico-jurídica de Cossio, los valores jurídicos son siete: seis 
valores parciales y un valor totalizador que es la justicia (es el valor que armoniza y da lugar a los seis 
valores parciales). Luego, los seis valores parciales propuestos por Cossio, se darían en virtud de las 
diversas maneras en que se aparece el otro sujeto interfiriendo en la conducta, esto es, por las diversas 
formas en que se presenta la coexistencia. A este respecto: Cfr. VILANOVA, J. (1973), Filosofía del 
Derecho y Fenomenología existencial. Buenos Aires: Cooperadora de Derecho y Ciencias Sociales,  pp. 
256-262. 
19 En esto se muestra una evidente coincidencia con la propuesta aristotélica, en virtud de la cual es 
posible distinguir tres tipos de igualdad, cada una de ellas caracterizando una especial clase de justicia:, a 
saber: i) entre particulares hay una igualdad de tipo aritmético, que iguala lo dado con lo debido y da 
lugar a una justicia conmutativa, con base en una igualdad de las contraprestaciones; ii) en las relaciones 
de justicia distributiva, la igualdad se mide en función de las personas que se han de repartir los bienes y 
cargas que pertenecen a la colectividad social, operando un criterio de igualdad geométrica o 
proporcional; iii) la justicia legal o general requiere el cumplimiento de las normas que llevan a la 
realización del bien común; el criterio de igualdad que se debe tener presente es el de la adecuación entre 
lo dispuesto por las normas jurídicas y el comportamiento del individuo. 



Contreras Aguirre, S.A.: «Fenomenología Jurídica y Derecho Natural. …» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org      67 
 

perfilado como un modo de coexistir, como una manera de ser junto con otros en el 

mundo.  

Por todo lo antes expuesto, sólo la fenomenología nos permitiría alcanzar 

aquellos contenidos eidéticos y valores independientes de la experiencia inductiva 

determinativos de lo justo, que, manteniendo el carácter apriórico, no se reducen a las 

puras formas de la actividad constructora del pensamiento, sino que se remiten más bien 

a un mundo objetivo de un valor absoluto, a ese mundo de esencias inmutables cuya 

intuición apriórica sería la verdadera condición real de posibilidad de toda la 

experiencia inductiva20. Luego, habiendo dado cuenta de esta naturaleza apriórica del 

valor de la justicia, se nos presenta una cuestión principal: quien investiga la esencia de 

la justicia y de su correlato, los derechos (naturales), abandona el positivismo 

jurídico21. Y claro, y tal y como lo ha evidenciado H. Welzel, sin problema alguno 

podríamos decir entonces que el derecho natural se ha presentado a este objeto como el 

problema fundamental de la ética jurídico-material de corte fenomenológico22.  De la 

misma manera, ya hemos sugerido que el asunto de la normatividad jurídico-moral debe 

ser analizado únicamente con base en la corriente de la conciencia, mas de aquella que 

se ajusta a los contenidos y mandatos de la ley moral natural.   

Desde la perspectiva iusnaturalista, la justicia ha sido presentada como la 

voluntad constante y perpetua de dar a cada uno lo suyo (II-II, 58, 1), en donde “lo 

suyo” debe entenderse como aquello  a lo que cada cual está destinado de acuerdo con 

sus tendencias naturales hacia la perfección. Por ende, “lo suyo” no está 

fundamentalmente determinado por el derecho positivo sino por las inclinaciones de la 

propia naturaleza humana. De esta forma, si un orden jurídico positivo viola lo que 

naturalmente corresponde al hombre por ser tal, merece el apelativo de injusto de frente 

a la ley natural. Ahora bien, todo esto último bien puede ser predicado, asimismo, de la 

teoría fenomenológica del derecho o apriorismo jurídico. Y esto es incontestable, al 

menos en tanto que se le presente como reacción en contra del positivismo. Por ello es 

que el propio Reinach temió ser tildado de iusnaturalista, básicamente porque mientras 

la propuesta del derecho natural piensa en un derecho distinto y superior al positivo, la 

                                                 
20 SANTAMARÍA GARAY, M. (2002), Acción, Persona, Libertad. Max Scheler-Tomás de Aquino. 
Pamplona: EUNSA, p. 20. 
21 LUYPEN, op. cit., p. 162. 
22 WELZEL, op. cit., p. 1. 



Contreras Aguirre, S.A.: «Fenomenología Jurídica y Derecho Natural. …» 
 

68        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

fenomenología habla de simples leyes del ser, también superiores y rectoras de las 

normas [solamente] codificadas23.  

Apoyando nuestra pretensión, de que, guardando las debidas proporciones, 

puede darse un tratamiento igualitario a la teoría del derecho natural y a la teoría del 

derecho apriori, es que invocamos las palabras de Radbruch: “la ciencia del derecho 

tiene que meditar, de nuevo, sobre la verdad milenaria de que hay un derecho superior 

a la ley, un derecho natural… medido con el cual la injusticia sigue siendo injusticia, 

aunque revista la forma de ley, y ante el cual la sentencia pronunciada de acuerdo con 

esta ley injusta no es derecho, sino lo contrario del derecho”24. Asimismo, y siguiendo a 

D´Agostino, las notas distintivas del derecho apriori, que se identificarían, a nuestro 

juicio, con las derecho natural, son: i) se trata de un derecho suprapositivo 

(metapositivo); ii) se trata de un derecho intrínsecamente válido; iii) se trata de un 

derecho axiológicamente superior al positivo (se le considera como su modelo ideal; iv) 

se trataría de un derecho dotado de una obligatoriedad superior. Por esto es que 

Waldstein ha agradecido que el autor (D´Agostino) haya confirmado, del algún modo, 

este asunto25.  

 

Con base en nuestra propuesta, hemos de plantear que a juicio de Reinach todas 

las formaciones jurídicas existen independientemente del derecho positivo, aún cuando 

sean presupuestas y utilizadas por éste. A este respecto, claro está que sin derecho 

positivo no hay humanidad posible, pero el propio derecho positivo puede encarnar lo 

inhumano26. Todo esto nos hace suponer que el derecho positivo debe tener, 

forzosamente, un fundamento sólido que lo sustente, que no es otro que el derecho 
                                                 
23 Cfr. HERNÁNDEZ GIL, A. (1971), Metodología de la ciencia del derecho I. Las concepciones y los 
métodos jurídicos tradicionales. El proceso de su revisión. Madrid: Gráficas Uguina-Meléndez-Valdés, p. 
321. Téngase presente que admite Reinach la existencia de reglas no codificadas; pero las deriva de “la 
naturaleza de las cosas” y son inteligibles por sí mismas; aunque, al mismo tiempo, no se priva el autor de 
reconocer que “con harta razón pensaban los iusnaturalistas” en la existencia de conexiones jurídicas 
independientemente de la existencia del Estado y de sus determinaciones positivas. 
24 Cfr. WELZEL, op cit., p. 296. Las cursivas son nuestras. 
25 Cfr. WALDSTEIN, op. cit., p. 165. La tesis de Waldstein, tomada de su estudio de los juristas latinos, 
reflexiona, pues, en torno al uso del derecho natural y del derecho apriori como dimensiones igualmente 
importantes en la formación del derecho de ley. Así, a juicio de Waldstein, bien puede decirse que gran 
parte de lo que los juristas latinos han entendido como natura rerum, se correspondería con estos 
presupuestos apriorísticos del derecho propuestos por Reinach. A este respecto: Cfr. SEIFERT, Josef, “Is 
Reinach`s “Apriorische Rechtslehere” more important for positive law than Reinach himself thinks?”, en, 
Aletheia. An International Journal of Philosophy, n° 3, 1983, pp. 197-230.  
26 LORCA NAVARRETE, J. (1978), El derecho natural, hoy. A propósito de las ficciones jurídicas. 
Madrid: Pirámide, p. 76. 



Contreras Aguirre, S.A.: «Fenomenología Jurídica y Derecho Natural. …» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org      69 
 

natural. Y este es el mérito de los iusnaturalistas, el reconocer esta ineludible necesidad. 

En este sentido, y a tenor de lo planteado por Lorca Navarrete, la positividad del 

derecho –para muchos la única razón de su eficacia– jamás puede empañar el sentido y 

el contenido de aquellos eternos principios del Derecho y la Justicia: un sistema 

jurídico en que sus normas aparezcan desvinculadas de aquellos principios, no será ni 

un sistema normativo, ni mucho menos justo.  

 



Contreras Aguirre, S.A.: «Fenomenología Jurídica y Derecho Natural. …» 
 

70        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

“Designar las formaciones jurídicas como creaciones del derecho positivo, no sólo es 

falso, sino –en último término- sin sentido, exactamente tan sin sentido, como sería 

llamar a la fundación del imperio alemán –o a otro suceso histórico–, creación de la 

ciencia histórica. En verdad, lo que se discute con tanto celo es esto: el derecho positivo 

encuentra los conceptos jurídicos que emanan en él: de ninguna manera los produce”27 

(REINACH: §1). 

 

 

Finalmente, el ser del derecho no es construido por el derecho positivo, sino que 

éste lo encuentra: las pretensiones y obligaciones tienen un ser independiente, anterior 

a toda construcción de derecho positivo28. En suma, y tal y como ha sido atestiguado 

por Reinach, las figuras jurídicas como las pretensiones, obligaciones, o la propiedad, 

tienen un ser lo mismo que los números, los árboles o las casas; este se es 

independiente de que los hombres lo aprehendan o no, y particularmente es 

independiente de todo derecho codificado29. Lo fundamental de todo esto es que los 

conceptos específicamente jurídicos tienen, siempre e ineludiblemente, un ser 

metajurídico. En fin, no sólo en la obra de Reinach, sino que en toda la propuesta 

fenomenológica, cobran auténtico sentido [algunas de] las tendencias fundamentales 

del derecho natural30. Así, el derecho natural encuentra su plenitud en la doctrina 

apriorística del derecho. 

 

 

 

                                                 
27 REINACH, A., Los fundamentos apriorísticos del derecho civil. Edición y estudio preliminar de 
Mariano Crespo, Traducción de José Luis Álvarez, p. 4. En base al contenido de la propuesta de Reinach, 
se le ha designado como rerpresentante de una corriente fenomenológica material, frente a las direcciones 
formales de la fenomenología de F. Schreier y Kaufmann. Ahora bien, las diversas propuestas 
fenomenológicas (de Reinach, Kaufmann, Husserl, entre otros), que sin lugar a dudas son representación 
de una sola cepa especulativa, bien pueden ser consideradas como interpretaciones distintas de una misma 
cuestión. A este respecto: Cfr. STELLA, op. cit., p. 27. 
28 AGUINSKY DE IRIBARNE, E. (1971), Fenomenología y ontología jurídica. Buenos Aires: 
Pannedille, p. 47. 
29 LARENZ, K. (2001), Metodología de la Ciencia del Derecho. Barcelona: Ariel, p. 134.  
30 Cfr. ÁLVAREZ M. TALADRIZ, J., “Prólogo”, en, REINACH, A. (1934), Los fundamentos 
apriorísticos del Derecho Civil. Barcelona: Bosch, pp. 16-ss. Ahora bien, y en opinión de Álvarez M. 
Taladriz, la investigación de Reinach no aspira a ser un criterio normativo para la valoración del derecho 
positivo o para marcar sus ideales, ni menos la noción de un factor que sea la causa de los preceptos 
positivos.  



Contreras Aguirre, S.A.: «Fenomenología Jurídica y Derecho Natural. …» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org      71 
 

IV                                                                                                                     

CONSIDERACIONES FINALES.                                                                                          

FENOMENOLOGÍA JURÍDICA Y DERECHO NATURAL: DOS CARAS DE LA MISMA 

CUESTIÓN. 

 

¡Oh, si los juristas renunciasen a su menosprecio de la filosofía                             

y comprendiesen que sin filosofía                             

la mayor parte de los problemas de su jus son laberintos sin salida!  

Leibniz. 

 

“Fenomenología significa simplemente “filosofía”, aunque esta filosofía sea de 

un tipo especial. Por lo tanto, queda excluida la posibilidad de hablar de fenomenología 

del derecho e ignorar, al mismo tiempo, los principios fundamentales de la filosofía 

fenomenológica”31. Sin perjuicio de que la orientación fenomenológica, en cuanto 

visión filosófica de la conciencia, surge como un saber estricto hacia el primer cuarto 

del siglo XX, no es posible obviar o desconocer las importantísimas repercusiones que 

ésta ha tenido en el plano de las ciencias jurídicas. 

 

De acuerdo con ello, hemos ahondado en la problemática jurídica apelando a 

este prisma fenomenológico, fundamentalmente por tratarse de una teoría que buscará 

contrarrestar la sequedad dejada por el positivismo en la esfera social. Para ello, al 

buscar la esencia de lo jurídico, hemos seguido de cerca la propuesta de G. Husserl, 

para quien toda la realidad jurídica debe ser explicada con base en la estructura de la 

persona humana, en tal manera que el derecho sólo se refiere al hombre que actúa y, 

que, por ende, ha de responder moralmente por su obrar. De esta forma, si toda 

conducta humana se cimenta sobre la intuición moral, toda Ética, y por ello, toda 

Iusfilosofía, debe también remontarse a los hechos del conocimiento moral y jurídico y 

a sus relaciones apriori32. Así es como nos hemos detenido ante la reflexión de la 

filosofía moral y de la doctrina del derecho natural.  

                                                 
31 Cfr. LUYPEN, op. cit., pp. 115-116. 
32 Cfr. SCHELER, op. cit., pp. 128-129. 



Contreras Aguirre, S.A.: «Fenomenología Jurídica y Derecho Natural. …» 
 

72        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

La filosofía del derecho, en sentido amplio, existe desde muy antiguo. Y existe 

desde que algunos pensadores comenzaron a preguntarse por la esencia de las 

relaciones e instituciones jurídicas, que desde un principio estaban asociadas con los 

conceptos de ley, derecho y poder político33. Luego, toda la reflexión jurídica 

occidental, desde la Grecia Clásica, pasando por la filosofía latino-medieval, y hasta el 

siglo XVIII, se realizó, como han dicho los positivistas, bajo el paraguas de la doctrina 

del derecho natural: filosofía del derecho y derecho natural eran, sin más, una misma 

cosa. De esta manera, si la filosofía del derecho se ha presentado como equivalente a la 

doctrina del derecho natural, y ésta, a su vez, como equiparable a la propuesta del 

derecho apriori, dos serían, a nuestro modo de entender, los objetivos o temas fundantes 

de toda meditación filosófica del problema de la justicia. El primero, que bien puede ser 

nombrado como sistemático, metafísico, o simplemente gnoseológico, tiene por objeto 

explicar los conceptos jurídicos esenciales y sus categorías, en términos tales que se 

propone analizar el aspecto ontológico de los diversos valores y elementos con que 

trabaja la ciencia jurídica. El segundo, de mayor importancia que el anterior, tiende a 

referir la realidad vigente del derecho a un tribunal superior que debe valorarlo y 

juzgarlo de acuerdo con los eternos principios de justicia. Y esta valoración es la clave 

misma de la evolución constante del derecho, y de su perfeccionamiento a través de la 

historia34. 

 

En efecto, y en contra de la opinión sostenida por Aguinsky de Iribarne, no 

creemos que la fenomenología jurídica y la iusfilosofía deban abandonar su referencia al 

derecho natural a fin de lograr acercarse a la esencia misma de lo justo. Muy por el 

contrario, la propia tradición del derecho natural nos ha mostrado que ya para los 

clásicos éste se presenta como un derecho de mayor valor que busca dar sentido y 

orientación al derecho de ley. De esta forma, lo mismo que el iusnaturalismo, la 

fenomenología jurídica cree posible un absoluto metafísico (…) por eso no llega a ser 

tan explicable que desde la fenomenología se rechace rotundamente cualquier 

                                                 
33 LÓPEZ HERNÁNDEZ, J. (2005), Introducción histórica a la filosofía del derecho contemporánea. 
Murcia: Universidad de Murcia, p. 7. 
34 BONILLA, A. (1957), Introducción a una axiología jurídica. San Salvador: Departamento Editorial del 
Ministerio de Cultura de El Salvador, p. 33. 



Contreras Aguirre, S.A.: «Fenomenología Jurídica y Derecho Natural. …» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org      73 
 

manifestación del derecho natural que, en definitiva, es algo dado y primario35. En esta 

cuestión es donde podemos vislumbrar las razones que hacían que Reinach temiera que 

su apriorismo jurídico fuera comprendido como una tesis más de aquellas doctrinas que 

pueden ser llamadas iusnaturalistas, básicamente porque no sólo el derecho natural, 

también el derecho apriori, se sustenta en el propósito de proyectar un derecho material 

con validez incondicionada36. En este sentido, la pretensión de todo derecho superior 

(natural o apriori) no es otra que la de ser un derecho verdadero, y no sólo la de 

ocuparse de las lagunas dejadas por el derecho de ley. 

 

Ya hemos dado cuenta del carácter axial que la fenomenología jurídica le 

atribuye a la conciencia. En esta misma línea hemos comprendido, a su vez, que esta 

conciencia puede ser presentada como causa de la normatividad, sólo en cuanto se 

corresponda con los imperativos de la ley moral natural. Así, el derecho apriori no sería 

sino un afluente de aquella gran corriente iusnaturalista que ha estado presente en la 

especulación humana ya desde Aristóteles, e incluso antes. En efecto, desde la primera 

especulación griega, hasta nuestros días, subyace la idea de la existencia de una 

legalidad trascendente expresiva del orden armónico de la naturaleza, orientadora de 

nuestra conducta, y encauzadora de nuestros actos en pos de la justicia. Esto, ni es 

contario ni no aplicable a la teoría fenomenológica del derecho. Muy por el contrario, 

bien puede predicarse de ella, sea que se exhiba a la fenomenología jurídica como 

criterio rector y hermenéutico de la ley natural, o sea que se le considere como una 

corriente de expresión de una pretensión iusnaturalista. Lo anterior, básicamente por 

una cuestión principal: la búsqueda de un derecho superior al puramente positivo es 

una cuestión innata del espíritu humano37.  

 

Finalmente, sea la fenomenología el principio rector de una adecuada 

interpretación de la ley natural, o sea ésta una manifestación de las teorías del derecho 

natural, el principal error positivista, a nuestro entender, ha consistido en creer que la 

                                                 
35 Cfr. HERNÁNDEZ GIL, A. (1971), Metodología de la ciencia del derecho II. Algunas corrientes 
generales del pensamiento. El estructuralismo y la ciencia jurídica. Madrid: Gráficas Uguina-Meléndez-
Valdés, p. 24.  
36 Cfr. EZCURRA, C. (1992), Fenomenologia e diritto. L`ontologia giuridica di Adolf Reinach. Romae: 
Facultate Philosophiae Pontificiam Universitatem Lateranensis, pp. 125-126.  
37 Cfr. BONILLA, op. cit., pp. 127-128. 



Contreras Aguirre, S.A.: «Fenomenología Jurídica y Derecho Natural. …» 
 

74        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

filosofía del derecho, sensu stricto, ha nacido recién en la época contemporánea, a 

partir de una forma de hacer filosofía al estilo de los juristas, en contra del antiguo y 

obsoleto estilo de los filósofos (para usar los términos de Bobbio). He ahí la ultima ratio 

de su inconsistencia. Por tanto, el componente último de lo jurídico no son las normas 

codificadas, sino los valores, pero no valores aleatorios o coyunturalmente derivados 

de una voluntad personal, sino preexistentes. Así, el buen legislador se caracterizará, 

entonces, por su capacidad para captar esos valores y traducirlos a enunciados 

legales38. 

 

Por último, hemos querido ahondar en el problema jurídico con base en la 

propuesta fenomenológica por una importantísima cuestión: “la fenomenología jurídica 

parte de una visión integral de lo jurídico, que bien puede ser llamada filosofía de la 

experiencia jurídica relativa, la del hombre medio y la del científico, desde la 

experiencia jurídica absoluta, la del fenomenólogo”39. En este sentido, y tal y como ha 

sido atestiguado por Larenz, para la metodología jurídica, el movimiento jurídico-

filosófico representado por la fenomenología del derecho, ha supuesto una importante 

aportación al pensamiento iusfilosófico contemporáneo, ya que nos ha permitido 

superar aquél trastocado e insuficiente concepto positivista de ciencia jurídica estricta, 

para ser reemplazado por una filosofía jurídica con ansias de una ley superior, de un 

derecho con validez incondicionada. Con todo, y al cierre de nuestra reflexión, hemos 

preferido quedarnos con una “teoría jurídica al estilo de los filósofos”, sin temor a ser 

tildados de juristas que viven buscando al derecho en las nubes, de pensadores que no 

piensan sino en una pura idealidad; sin temor a ser tildados de iusnaturalistas a 

ultranza. 

V                                                                                                                           

BIBLIOGRAFÍA PRINCIPAL. 

                                                 
38 GARCÍA AMADO, J., “Sobre la interpretación constitucional”, en, CALVO GONZÁLEZ, J., 
MONEREO ATIENZA, C. (2005), Filosofía jurídica y siglo XXI. Ocho panoramas temáticos. Málaga: 
Universidad de Málaga, pp. 124-125. 
39 Debe tenerse presente que si bien es cierto en Scheler la cuestión jurídica no fue tratada de manera 
sistemática en ninguno de sus trabajos, no puede desconocerse que sí es posible encontrar variadas 
referencias al fenómeno jurídico y político, de tan diversa naturaleza que incluso pueden parecernos 
contradictorias. Sobre esto: ALBERT MÁRQUEZ, M. (2004), Derecho y Valor: Una filosofía jurídica 
fenomenológica. Madrid: Encuentro, p. 17. De la existencia de un orden jurídico fundado en el valor de lo 
justo, y de la conexión entre la realización de la moral y la realización de los valores superiores que 
preside la ética de Scheler, cabría esperar una cierta subordinación del derecho a la moral. 



Contreras Aguirre, S.A.: «Fenomenología Jurídica y Derecho Natural. …» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org      75 
 

FUENTES. 
 
AGUINSKY, E.: Fenomenología y ontología jurídica. Buenos Aires: Pannedille; 1971. 
ALBERT M., M.: Derecho y Valor: Una filosofía jurídica fenomenológica. Madrid: 

Encuentro; 2004. 
LUYPEN, W.:  Fenomenología del derecho natural. Buenos Aires: Carlos Lohlé; 

1968. 
REINACH, A.: Los fundamentos apriorísticos del derecho civil. Edición y estudio 

preliminar de       Mariano Crespo. Traducción de José Luis Álvarez. 
Los fundamentos apriorísticos del derecho civil. Barcelona: Bosch; 1934. 
SAINZ M., J.:  Fenomenología elemental de la estructura jurídica. Madrid: Marsiega; 

1978. 
VILANOVA, J: Filosofía del derecho y fenomenología existencial. Buenos Aires: 

Cooperadora de   Derecho y Ciencias Sociales; 1973. 
 
 

BIBLIOGRAFÍA SECUNDARIA. 
 
BONILLA, A.: Introducción a una axiología jurídica. San Salvador: Departamento 

Editorial del Ministerio de Cultura de El Salvador; 1957. 
COSSIO, C.: La teoría egológica del Derecho y el concepto jurídico de libertad. 

Buenos Aires: Losada; 1944. 
CRUZ P., A.: Historia de la filosofía contemporánea. Pamplona: EUNSA; 1991. 
DERISI, O.: Max Scheler: Ética material de los valores. Madrid: Magisterio Español; 

1979. 
HERNÁNDEZ, A.: Metodología de la ciencia del derecho I-II. Madrid: Gráficas 

Uguina-Meléndez-Valdés; 1971. 
LARENZ, K.: Metodología de la Ciencia del Derecho. Barcelona: Ariel; 2001.  
LÓPEZ H., J.: Introducción histórica a la filosofía del derecho contemporánea. Murcia: 

Universidad de Murcia; 2005.  
SCHELER, M.: Ética. Nuevo ensayo de fundamentación de un nuevo personalismo. 

Madrid: Caparrós; 2001. 
STELLA, G.: I giuristi di Husserl. l´interpretazione fenomenologica del diritto. Milano: 

Giuffrè Editore; 1990. 
WALDSTEIN, W.: Lecciones sobre Derecho Natural: en el pensamiento filosófico y en 

el desarrollo jurídico desde la Antigüedad hasta hoy. Santiago: Universidad 
Santo Tomás; 2007. 

WELZEL, H.:  Introducción a la filosofía del derecho. Derecho natural y justicia 
material. Buenos Aires: B de F Ediciones; 2005.  

 

 

 



 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008) 123-151. http://www.revistadefilosofia.org 

 

 

El weberianismo de Merleau-Ponty 

Josep María Bech 

RESUMEN 

Es notorio que Merleau-Ponty dedicó al pensamiento de Max Weber una parte 
primordial de Las aventuras de la dialéctica, manifestando en esta obra su decidida 
conformidad con algunas posiciones weberianas esenciales. Pretendemos mostrar que 
esta coincidencia en el pensamiento de ambos autores fue algo más que un feliz 
episodio de recepción filosófica concordante. Nuestra tesis es que un difuso pero 
persistente "weberianismo" impregna el pensamiento de Merleau-Ponty posterior a la 
mencionada obra, aun cuando siempre en conflictiva coexistencia con otros 
planteamientos básicos de signo sorprendentemente dispar. Fundamentamos esta 
afirmación mostrando como algunos compromisos cruciales en el pensamiento de Max 
Weber (como por ejemplo su fidelidad a la doctrina neokantiana acerca de la 
sobreimposición humana de sentido a un trasfondo "bruto" o "salvaje", su concepción 
ecuménica de la cultura, su denuncia del espejismo que atribuye un sentido global a la 
historia, su compromiso con el "individualismo metodológico", o su adopción del 
constructivismo basado en los llamados "tipos ideales") encontraron una incuestionable 
reverberación en determinados temas particularmente merleau-pontianos, como el 
trueque de la desgastada noción del "sentido de la historia" por unos esquemas 
interpretativos o "núcleos inteligibles" provistos de una lógica autónoma, o el 
multiforme planteamiento meditativo que es plausible designar como "el pensamiento 
de la no-coincidencia". Y probamos que la influencia de Weber es asimismo patente en 
algunas idiosincrásicas propuestas merleau-pontianas como la llamada "interrogación 
radical", la "hiperreflexión", o la conclusiva invocación de una "filosofía de la no-
filosofía". 

ABSTRACT 

As it ¡s well known, Merleau-Ponty devoted a significant section ofAdventures 
ofdialectics to Max Weber's doctrines and declared in this work his wholehearted 
agreement with a number of central weberian contentions. We intend to prove that this 
concordance in the thought of both authors cannot be reduced to a happy episode of 
philosophical fellowship. Our claim is that a diffuse but obstínate "weberianism" is 
present throughout Merleau-Ponty's thought, even if uneasily coexisting with other 
fundamental standpoints of conflicting significance. We ground this contention by 
attesting that some crucial issues in Weber's mindset (witness his adoption of the Neo-
Kantian doctrine about the human superimposition of meaning on a "wild" or "brute" 
background, his ecumenical approach to culture, his rejection of the idea that history 
possesses a comprehensive "meaning", his alleged embrace of "methodological 



 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008) 123-151. http://www.revistadefilosofia.org 

 

individualism", or even his espousal of a brand of constructivism based on "ideal 
types") made an undeniable impact in a number of genuinely merleau-pontyan 
concerns, among them the replacement of a trite "sense of history" by the autonomous 
logic of interpretive schemes or "intelligible nuclei", or the manifold philosophical 
outlook that may be suitably described as "non-coincidental thought". We also prove 
that Weber's influence makes itself felt in some characteristic merleau-pontyan 
proposals, for instance the appeal to a "radical questioning", the cali for "hyper-
reflexion", or even the final request for a "philosophy of non-philosophy". 

 



Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com          135 
 

El weberianismo de Merleau-Ponty 

Josep María Bech 

 

 
A nadie se le escapa que el pensamiento de Merleau-Ponty difiere del de Max 

Weber, sobre todo, en que su interés predominante no estuvo dirigido a la cultura, la 

economía, la jurisprudencia, la sociedad o la historia. Al mismo tiempo es notorio que 

Merleau-Ponty se preocupó por fundamentar una ontología social y cultural, además de 

esbozar una filosofía de la historia, al tiempo que elaboraba su ontología general. Más 

allá de esta sintonía de orden subalterno, lo cierto es que el modo de pensar de Merleau-

Ponty, o sea su ubicuo "estilo meditativo", es en gran medida deudor de la lectura de 

Weber, cuyos resultados y conclusiones plasmó notoriamente en Las Aventuras de la 

dialéctica1.  Esto no quiere decir que el "weberianismo" sea un talante obstinado y 

omnipresente en el pensamiento de Merleau-Ponty. Más bien se trata de un conjunto de 

rasgos operativos que deben ser detectados en la sorprendente evolución de su 

pensamiento, relegando a un segundo plano sus innegables fluctuaciones e indecisiones 

doctrinales2. 

Por este motivo, en vez de adoptar un enfoque que bien podría ser llamado 

histórico, diacrónico o narrativo, hemos preferido una orientación sistemática o analítica 

que tiene primordialmente en cuenta la coexistencia de puntos de vista disonantes en 

cada una de las etapas del desarrollo filosófico de Merleau-Ponty. Este enfoque, 

efectivamente, es muy consciente de que la ambigüedad y la dispersión de las 

posiciones merleau-pontianas es difícilmente explicable si solamente se considera la 

notoria y bien conocida evolución de sus puntos de vista generales. Pero no cabe duda, 

al mismo tiempo, de que glosar el "weberianismo de Merleau-Ponty" significa asimismo 

                                                 
1 .- Merleau-Ponty 1955. 
2 .- En todo caso es completamente inválida la objeción de que el estilo metafórico y ultraliterario de Merleau-Ponty, así como 
su obvia afición a las paradojas (unos rasgos expositivos que contrastan con la siempre sobria y a veces incluso estirada manera 
weberiana), colocan su pensamiento a considerable distancia del de Weber. En realidad fue éste tan adicto a las metáforas y a las 
paradojas como lo iba a ser más tarde Merleau-Ponty. En cuanto a las metáforas, "con frecuencia revela Weber que prefiere la 
alusión al análisis cuando los problemas se vuelven difíciles. Sus comentarios sobre axiología se basan predominantemente en 
metáforas como el politeísmo de los valores y la lucha entre los dioses de las esferas valorativas." (Oakes 2003:42) Y en lo que se 
refiere a las paradojas, es indispensable consultar Symonds-Pudsey 2008: passim. 



Bech, Josep María: «El weberianismo de Merleau-Ponty» 
 

136        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com 
 

considerar que su producción filosófica es propiamente una "obra" de la cual es 

oportuno llevar a la luz su incontestable coherencia. Contra las tentaciones de orden 

filológico, y admitiendo que la veta weberiana convive con otras actitudes pensantes 

escasamente compatibles con ella, nuestra reconstrucción también se propone recalcar 

el carácter orgánico de su pensamiento. 

Por todas estas razones compartimos firmemente el parecer de Kurt Keller según 

el cual "comentar las obras de Merleau-Ponty exige atender cuidadosamente a la 

diferencia que existe entre interpretar su filosofía o reconstruirla". Y no nos importa 

reconocer que el presente trabajo es una "reconstrucción" si, como afirma el citado 

autor, "reconstruir el pensamiento de Merleau-Ponty" significa en realidad "recorrer sus 

textos y recoger los fragmentos significativos, para luego comparar e interpretar este 

material a fin de evidenciar los sentidos recurrentes"3. La tarea de "reconstruir el 

pensamiento de Merleau-Ponty", de todos modos, es siempre muy ardua. La fuerza 

expositiva de este autor se fundamenta en el entrecruzamiento reiterado y organizado de 

unos temas que, emergiendo, transformándose y desapareciendo sin cesar, y 

presentándose a veces en textos distintos con un aspecto tan alterado que hace difícil 

identificarlos4, forman el complicado "hilo conductor" de su pensamiento, tan lábil y 

discontinuo que a veces son necesarias unas atentas decisiones interpretativas para 

seguirlo con cierta precisión. Por esta causa, nuestra identificación del difuso 

"weberianismo" que suele animar el pensamiento de Merleau-Ponty se reconoce 

tributaria de un proceso reconstructivo siempre atento a evitar los escollos de un 

filologismo excesivo, pero al mismo tiempo permanentemente preocupado por asegurar 

la legitimidad de sus conclusiones. 

La transparencia de estos propósitos, de todos modos, debe ir acompañada por 

un constante esfuerzo hacia la lucidez. Hemos adoptado como título "El weberianismo 

de Merleau-Ponty", y lo cierto es que esta elección puede desconcertar de buenas a 

primeras. No cabe duda de que cuando se considera imparcialmente la obra de este 

autor, y se atiende al conjunto de su pensamiento, es imposible no advertir algunos 

rasgos netamente "antiweberianos". Entre ellos destacan los siguientes: 

                                                 
3 .- Keller 2001: 379 
4 .- Aun cuando la continua reorientación de sus ideas le llevara a presentarlas bajo formas tan dispares que a veces 
desconciertan al lector, no es impropio atribuir a Merleau-Ponty un principio leitmotivista de composición. 



Bech, Josep María: «El weberianismo de Merleau-Ponty» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com      137 
 

1) La transposición, transvase e interpenetración universales, recíprocos y 

reversibles que, según Merleau-Ponty, tiene lugar entre todos los ámbitos de la realidad. 

Se trata de la ecuménica equivalencia incuestionablemente inspirada en el pensamiento 

prerromántico alemán5 y notoriamente tematizada por Merleau-Ponty con su ubicua 

glosa de la reversibilidad, el quiasma y el Ineinander. Nada más lejos, por supuesto, del 

autonomismo o Eígengesetzlichkeit que según Weber separa irremisiblemente las 

distintas "esferas" de una realidad integralmente concebida como "cultura". Esta 

insalvable separación es elevada por Weber al rango de principio metodológico 

supremo. Pero precisamente el carácter "insuperable" de las separaciones weberianas es 

puesta en tela de juicio por Merleau-Ponty. Como es notorio, ensalza por encima de 

todo la "universalidad lateral", término con el que designa "la universalidad que 

solamente puede ser articulada poniendo en relación unos universos de sentido que son 

diferentes pero no mutuamente inaccesibles"6. 

2) La peculiar aversión de Merleau-Ponty al "pensamiento de sobrevuelo 

(pensée de survol)" choca frontalmente con el lamento de Weber ante el fenómeno 

cultural que él denomina "pérdida de la distancia (Verlust der Dístanz)"7. Asimismo la 

célebre exigencia weberiana de "libertad valoradora o axiológica" o Wertfreiheit debe 

ser entendida como siendo en realidad un alegato en favor de la mayor distancia posible 

entre el científico (entendiendo este término en el sentido más amplio posible, e 

incluyendo por tanto al especialista en disciplinas sociales) y los "valores" que 

inevitablemente orientan la elección tanto de sus objetos de estudio como de sus 

procedimientos operativos. A este respecto destaca también la paradoja de que Weber, 

como es de sobra conocido, interpreta el proceso histórico de la racionalización en 

Occidente como una distancia creciente entre los seres humanos concretos, por un lado, 

y por otro sus afectos y la satisfacción más o menos inmediata de sus necesidades. 

3) Este mismo fenómeno de "pérdida de la distancia" es entendida por Weber 

como consistiendo propiamente en una deplorable "pérdida de estilo (Verlust amStil)". 

                                                 
5.-  Se trata de la fusión e interpenetración de los ámbitos más dispares que tiene lugar en un sistema de infinitas transiciones 
recíprocas y que prefigura el tono general estetizante que no puede ser disociado del pensamiento de Merleau-Ponty. En su obra 
palpita sin duda esta proclividad "fusionista" que el Prerromanticismo alemán comparte con el "Urphánomen" goethiano y 
cuyas ramificaciones llegan hasta la obra de Georg Simmel. Ahora bien: este deslizamiento progresivo de todo en todo, es 
también el exacto contrario del compromiso "separatista" asumido por Max Weber. (Cfr. üchtblau 1999: 76) 
6 .- Arnason 1993: 90. El subrayado es nuestro. 
7 .- Weber ([1922] 1988): 519. 



Bech, Josep María: «El weberianismo de Merleau-Ponty» 
 

138        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com 
 

Paralelamente considera Weber que solamente "en un sentido intelectualista" puede el 

"aumento de la capacidad expresiva" ser considerado como un "progreso de la vida 

consciente"8. Nada más lejos, ciertamente, del expresivísimo visceral y corporalizado 

que defiende Merleau-Ponty, así como de su concepción del estilo como un conjunto de 

rasgos primigenios que precisamente la distancia tiende a difuminar. 

A pesar de estos disonantes indicios, creemos estar en condiciones de afirmar 

que un weberianismo persistente pero diluido impregna el pensamiento de Merleau-

Ponty. Hemos articulado nuestra demostración en los cinco apartados siguientes: 

1 La sobreimposición humana de sentido a un trasfondo "bruto" o "salvaje" 

2 La concepción de la cultura como un primordial y ecuménico determinante 

3 El construccionismo de los "tipos ideales" y el pensamiento no coincidente 

4 La necesidad de un horizonte soberano convertido en referencia suprema 

5 La irrealidad de un conocimiento concebido como reorganización posibilista 

Siguiendo esta quíntuple división, pretendemos mostrar en lo que sigue que a lo 

largo de la obra merleau-pontiana las concomitancias con decisivos aspectos del legado 

de Max Weber se suceden de manera más o menos encubierta. 

1 La sobreimposíción humana de sentido a un trasfondo "bruto" o "salvaje" 

Es notorio que Weber secunda la teoría construccionista del conocimiento 

defendida por Heinrich Rickert y crucialmente comprometida con la tesis de que toda 

realidad resulta ininteligible en ausencia de la correspondiente conceptualización. 

Aunque difiere de Rickert sobre el tema de la objetividad de los valores, Weber también 

orienta su metodología a la construcción de las abstracciones intersubjetivamente 

significativas que extrae de una realidad infinitamente más vasta y que él denomina 

"tipos ideales"9. Para Weber "los conceptos son siempre menos que la realidad, y son 

                                                 
8 .- Weber ([1922] 1988): 519. El texto dice exactamente: "Fortschritt" im "bewuRten Erleben" ist "dem intellektualistischen 
Sinn der Vermehrung der zunehmenden Ausdruckfáhigkeit" identisch. 
9 .- Merleau-Ponty pretende eludir el relativismo implicado por sus proclividades weberianas enfrentando entre sí los 
"esquemas interrogativos" que identifica en el curso de su indagación. Aun cuando propone "una visión alternativa de la historia 
como una serie de historias múltiples y locales, cada una de ellas definida por su peculiar matriz simbólica", [Cfr. Schmidt 



Bech, Josep María: «El weberianismo de Merleau-Ponty» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com      139 
 

siempre diferentes de ella; con la realidad mantienen una relación funcional y en modo 

alguno representativa"10, una figura crucial del pensamiento weberiano que será 

examinada en una sección posterior. El carácter único e irrepetible de los 

acontecimientos o procesos históricos y sociales, de acuerdo con Weber, consiste de 

hecho en su relevancia con respecto a algunos valores o conjuntos de valores adoptados 

por el observador, y esta es la razón última de que aquéllos tengan sentido. 

Aun cuando Weber fue fuertemente influido por el historicismo alemán, siempre 

rechazó la ¡dea de que todo proceso histórico tiene un sentido propio que puede ser 

llevado a la luz por la historiografía. "Es preciso reconocer que el análisis de los 

procesos históricos, por más pormenorizado que sea, nunca nos dirá nada sobre su 

sentido intrínseco, y que más bien este sentido lo hemos de crear nosotros mismos."11 

Se trata, en suma, de que para Weber el mundo histórico y social carece de sentido en sí 

mismo. Cree que solamente aplicando determinados conceptos o categorías (o sea 

asumiendo el punto de vista asociado a determinados valores) a una porción delimitada 

de la realidad, puede esta volverse inteligible para nosotros.12 Por esto es plausible 

afirmar que la metodología weberiana está primordialmente orientada a conceptualizar, 

y que la importancia asignada a las implicaciones evaluadoras de la cultura la 

convierten en el tema weberiano preferente. También sus famosos "tipos ideales" son en 

el fondo su peculiar manera de producir "selecciones" (Auslese, dice Weber) dotadas de 

sentido, partiendo de una realidad desestructurada y en el fondo absurda. "Solamente 

una pequeña porción de la realidad concreta es puesta de relieve por los intereses 

derivados de nuestros valores, y sólo esta porción tiene sentido para nosotros. Y tiene 

sentido porque revela un estado de cosas que resulta importante para nosotros al estar 

conectado con nuestros valores."13 O sea que Weber acepta lo que bien podría ser 

llamado "inteligibilidad asistemática", es decir, la inteligibilidad aportada por unas 

tipificaciones de muy variada índole. (Por ejemplo, Weber interpreta la acción humana 
                                                                                                                                               
1985:161] de hecho se esfuerza por alcanzar una peculiar objetividad "lateral" que él define como la única verdad digna de este 
nombre. 
10 .- Bonacker 2000: 58. 
11 .- Weber [1922(1988)]: 154. 
 
12 .- Por esta razón afirma Weber que en la realidad social e histórica no existe "ley" alguna, y que en el mejor de los casos es 
posible construir conceptualizaciones o "conceptos nomológicos" por medio de los "tipos ideales", tal como será glosado en una 
posterior sección de este trabajo. Desde este punto de vista, Weber postula la absoluta primacía de la epistemología sobre la 
ontología. Consideraba que las teorías de Marx, por ejemplo, son muy valiosas como ejemplo de construcción ideal-típica, pero 
que son inaceptables como proposiciones de alcance ontológico. 
13 .- Weber [1922(1988)]: 76. 



Bech, Josep María: «El weberianismo de Merleau-Ponty» 
 

140        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com 
 

en base a una peculiar tipificación que consigue hacerla inteligible y que combina 

razones y causas.) 

Con la lectura de Weber se afirmó la convicción merleau-pontiana de que a lo 

largo de la historia unos sistemas cerrados de sentido han sido sobreimpuestos a una 

realidad bruta y desestructurada, o sea a un trasfondo que en sí mismo no experimenta 

alteración alguna. Esta coincidencia es quizá el rasgo más acusado entre todos los que 

componen la decantación "weberiana" de Merleau-Ponty. Mantiene este filósofo, 

efectivamente, que las "estructuras interrogativas" o las "historias verticales de la 

verdad" son la ultima ratio universal porque articulan diferentemente una realidad que 

en sí misma es desestructurada y portante inexpresiva. Merleau-Ponty emplea su 

idiosincrásico vocabulario para poner de manifiesto esta circunstancia: "El mundo 

natural no es más que el lugar propio de todos los temas y de todos los estilos 

posibles."14 Desde este punto de vista, las tradiciones y las instituciones culturales, las 

mentalidades colectivas y los acontecimientos políticos están lejos de ser unos 

elementos funcionales orientados a resolver los problemas que parecen justificar su 

existencia. Al contrario: son maneras de cuestionar abiertamente la realidad,15 las cuales 

no solamente operan con sus manifiestos procedimientos de exploración sino que son 

especialmente eficaces gracias al "in-pensado" que les acompaña. Según Merleau-

Ponty, la imposición de sentido que efectúa toda cultura siempre conlleva unos aspectos 

"in-pensados" e inexpresados que habrían llegado a emerger de haber sobrevenido unas 

premisas culturales distintas. Para hacer frente a esta desconcertante circunstancia, 

precisamente, Merleau-Ponty propone el proceder que denomina "hiperdialéctica", o sea 

"un pensamiento que es capaz de verdad porque contempla sin restricción alguna el 

carácter plural de sus propios vínculos."16 

En este mismo orden de cosas, y pasando ahora de la cultura a la historia, 

también puede ser calificada de "weberianismo" la insistencia merleau-pontiana en que 

                                                 
14 .- Merleau-Ponty 1945: 514. No debe extrañar la creencia merleau-pontiana de que la tarea propia de la antropología 

cultural es el velado cometido de toda filosofía. Éste solamente puede consistir, según Merleau-Ponty, en una paciente 
comunicación con el objeto indagado. Cree que únicamente este íntimo contacto pondrá de manifiesto la capacidad 
esclarecedora que poseen tanto lo familiar como lo extraño cuando se iluminan y rectifican recíprocamente. 
15 .- Ya en el Prefacio de la Fenomenología de la percepción Merleau-Ponty afirma que "la cultura es una manera específica de 
conducirse con respecto a los demás, la naturaleza y la muerte". 
16 .- Merleau-Ponty 1964a: 129. 



Bech, Josep María: «El weberianismo de Merleau-Ponty» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com      141 
 

existen unos esquemas interpretativos o "núcleos inteligibles de la historia",17 

totalizadores y relativamente autosuficientes, y desde luego provistos de una lógica 

autónoma aun cuando sólo relativamente racionalizables. Unos esquemas que, por 

encima de todo, están dirigidos al mundo en tanto que horizonte pre-donado, descrito en 

el Visible como una especie de retaguardia "salvaje" que admite un número indefinido 

de interpretaciones y que por tanto está en sintonía con los "poderes donadores de 

sentido que son propios del cuerpo", como ya mantenía la Fenomenología de la 

percepción, y gracias a los cuales "segrega un valor que no procede de parte alguna".18 

En opinión de Merleau-Ponty, es imprescindible no olvidar nunca que "la verdadera 

historia vive totalmente a costa de nosotros (l'histoire vraie vít toute entière de nous)."19 

A raíz de estas consideraciones filohistóricas es oportuno recordar asimismo que 

una de las ideas claves de Weber, recogida y ensalzada por Merleau-Ponty, es !a 

denuncia de! espejismo que atribuye un sentido global a la historia. Efectivamente: es 

notoria la convicción de Weber según la cual la historia carece de sentido intrínseco y 

por consiguiente nuestras construcciones historiográficas están determinadas por 

nuestros intereses dominantes. Aquello que nos parece "interesante" o "importante" en 

el pasado, en otras palabras, es un reflejo de nuestras valoraciones y no de las de 

nuestros predecesores. Si por un lado es imposible justificar científicamente los valores 

en cuanto tales, afirma Weber, por otro lado tampoco existe posibilidad alguna de acotar 

una gama de eventuales valoraciones que, al menos en teoría, se extiende hasta el 

infinito, o de eliminar por medios racionales algunas valoraciones extravagantes y 

trocarlas por enfoques más realistas. 

La fidelidad de Merleau-Ponty a este legado weberiano es puesta de manifiesto, 

sobre todo, por una concepción de la historia donde la quimera de un sentido global ha 

desaparecido y tan sólo permanecen unos sentidos de alcance restringido. La idea de 

una institución expresiva fundacional de origen husserliano es substituida por una 

combinación de propuestas aisladas de sentido.20  "Precisamente porque la historia es 

                                                 
17 .- Merleau-Ponty 1955: 25. 
18 .- Desde luego Merleau-Ponty no es parco en palabras cuando defiende ía existencia de una razón interpretativa que va mucho 
más allá de la inteligencia analítica. 
19 .- Merleau-Ponty 1960: 93. 
20 .- A este respecto es evidente que la defensa merleau-pontiana de la "dimensionalidad" es un eco de la preferencia de 
Weber por la "selección histórica" o hístorische Auslese muy por encima de la reducción científica a leyes universales. 



Bech, Josep María: «El weberianismo de Merleau-Ponty» 
 

142        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com 
 

siempre historia, es imposible negarle un sentido cuando menos fragmentario."21 Así 

desaparece también la creencia en un sentido unívoco entendido como una orientación 

global: "para Merleau-Ponty la historia no es un monolito, no es una presencia pura que 

progresa hacia un sentido inequívoco".22 Desde este punto de vista la historia no es más 

que "un interlocutor transtornado"23 que en palabras de John Compton "preserva y 

elimina tanto el sentido como el sinsentido, y solamente accede a que la iniciativa 

humana recoja signos diseminados y modele formas inéditas de vida".24 (Es preciso 

señalar que la notoria "eterna juventud" o ewige Jugend de que disfrutan las ciencias 

sociales según Weber, evoca la insistencia de Merleau-Ponty en que la historia es 

"inevitablemente incompleta", "no-coincidente", "perpetuamente transcendente" y 

siempre habitada por el "écart".) 

2 La concepción de la cultura como un primordial y ecuménico determinante 

La fidelidad de Merleau-Ponty a la herencia weberiana también es puesta de 

manifiesto por la concepción ecuménica y omnifundante de la cultura que ambos 

pensadores comparten. No cabe discusión alguna, ante todo, de que el culturalismo de 

Weber es tajante: "Desde nuestro punto de vista, la realidad empírica es cultura", o sea 

que "abarca aquellos aspectos de la realidad que resultan significantes para nosotros al 

estar vinculados a determinados valores, y excluye a todos los demás".25 Ya hemos visto 

en secciones anteriores que la importancia asignada a las implicaciones evaluadoras de 

la cultura la convierten en el tema weberiano preferente. Weber tiene muy en cuenta, 

efectivamente, que la cultura, entendida primordialmente como la articulación y la 

determinación de los vínculos entre el ser humano y la realidad, consiste de hecho en la 

combinación de esquemas donadores de sentido y determinados principios de elección. 

                                                 
21 .- Merleau-Ponty 1945: 512. 
22 .- Davis 2001: 93 
23 .- Merleau-Pony 1955:22. 
24 .- Compton 1987: 372. En consecuencia, "un sistema simbólico parcial confiere estructura a las acciones de los agentes y, a su 
vez, recibe de ellos su propia estructura". (Loe. cit.). No hace falta decir, llegados a este punto, que la discutible existencia de 
estos "signos diseminados" es el verdadero fondo de la cuestión. ¿Es la cultura un conjunto de rasgos en cierto modo abstraídos 
de una realidad que los pre-contenía, o bien es exclusivamente un resultado de las intenciones y las actitudes del ser humano? Las 
redes de sentido, ¿no son más que proyecciones subjetivas, o como dice Merleau-Ponty, "matrices simbólicas que no preexisten 
en lugar alguno" [Merleau-Ponty 1955: 25]? En tal caso, ¿el presunto sistema trans-subjetivo de referencia queda reducido a un 
trasfondo externo y fundamentalmente absurdo? ¿O más bien ocurre que el mundo realmente emite los "signos diseminados" 
que ya hemos mencionado, y por tanto emerge como un efectivo sistema de referencia y no como un mero substrato inerte para 
todas las proyecciones de sentido? 
25 .- Weber ([1922] 1988): 175. El texto original afirma que "die empirische Wirklichkeit ist für uns Kultur", la cual "diejenigen 
Bestandteile der Wirklichkeit umfatst, welche duren Wertbeziehungen für uns bedeutsam werden, und nur diese". 



Bech, Josep María: «El weberianismo de Merleau-Ponty» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com      143 
 

La posición de Weber al respecto es tan notoria como tajante: "Son los intereses, tanto 

materiales como ideales, y no las ideas, el factor que ha gobernado directamente las 

acciones de los seres humanos. Pero las 'concepciones del mundo' que han resultado de 

las ideas, con gran frecuencia y en analogía con los guardagujas (Weichensteller), han 

decidido los cauces que han seguido los intereses al impulsar la acción."26 

Dicho de otro modo, toda configuración cultural se fundamenta al mismo tiempo 

en actitudes interpretativas y en orientaciones evaluadoras. Por esta causa, cuando 

Weber atribuye al individuo humano no sólo la voluntad sino también la capacidad de 

generar cultura, en realidad se refiere implícitamente a la entidad colectiva que él 

mismo denomina ocasionalmente "la comunidad formada por los seres humanos 

portadores de cultura". En razón de que la cultura, según Weber, proviene de aplicar 

determinados conceptos o categorías a una porción delimitada de la realidad para que 

pueda ésta volverse inteligible, lo cual significa asimismo asumir el punto de vista 

asociado a determinados valores, es imprescindible tener en cuenta la crucial distinción 

weberiana entre "juicios de valor" o Werturteile y "relaciones de valor" o 

Werbezjehungen. Según Weber, efectivamente, los historiadores y los sociólogos deben 

evitar a toda costa los "juicios de valor” o Werturteile, mientras que su obligación 

primordial es establecer las "relaciones de valor" o Wertbeziehungen, es decir, los 

argumentos que fundamentan todo posible vínculo valorativo, entre los fenómenos 

históricos y sociales, por un lado, y por otro los sistemas específicos de valores. 

O sea que es absolutamente preciso identificar las actitudes evaluadoras que un 

determinado fenómeno cultural pone al descubierto, las cuales justifican que reivindique 

un "sentido" y que, en definitiva, exprese unas inevitables pretensiones de 

universalidad. Solamente esta decisiva actividad historiográfica, al parecer de Weber, 

hará posible interpretar una determinada cultura a la luz de los valores que, 

inevitablemente, introduce el historiador como consecuencia de sus convicciones 

personales.27 Dicho de otro modo, los "juicios de valor" o Werturteile pueden ser 

soslayados precisamente porque las "relaciones de valor" o Wertbeziehungen se limitan 

a establecer una interrelación entre determinados fenómenos culturales y algunos 

                                                 
26 .- Weber [1920-21(1988)]: 252. 
27 .- A este respecto considera Weber que el "tipo ideal" es la solución idónea al espinoso problema de abstenerse de 
proyectar "juicios de valor" o Werturteile y al mismo tiempo defender las "relaciones de valor" o Wertbeziehungen. 



Bech, Josep María: «El weberianismo de Merleau-Ponty» 
 

144        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com 
 

valores ideales, dado que al mismo tiempo evitan terminantemente evaluar aquéllos. Las 

"relaciones de valor" o Wertbeqehungen, en una palabra, transforman determinados 

valores en referencias para el análisis cultural, al tiempo que se abstienen de cualquier 

afirmación con respecto a su intrínseca "validez". Los valores en cuanto tales, por 

consiguiente, no son a juicio de Weber susceptibles de legitimación alguna. Pero 

tampoco parece haber posible acotar un espectro de actitudes valoradoras que en teoría 

es infinito, o de trocar algunas valoraciones extremas por actitudes aparentemente más 

"realistas". 

Merleau-Ponty llega a respaldar la definición weberiana de cultura en Las 

aventuras de la dialéctica como "una realidad fragmentaria y cerrada en sí misma que 

ha sido abstraída de un número infinito de acontecimientos" y a la que además "le han 

sido asignados sentido e importancia" como consecuencia de "la capacidad de tomar 

posición con respecto al mundo y así conferirle sentido" que caracteriza a los seres 

humanos.28 De todos modos, el weberianismo cultural de Merleau-Ponty abarca de 

hecho la totalidad de su obra. En realidad defiende in nuce la raíz cultural última de 

todo aquello que tiene que ver con la sociedad, y esta decidida toma de posición 

"culturalista" una vez más emparienta su pensamiento con el de Weber. Con todo, el 

término "culturalismo" no debe extrañar en el presente contexto. Simplemente da a 

entender que la cultura determina en cierto modo todos los fenómenos sociales (al fin y 

al cabo, la idea de "clase" y otras afines a ella no son más que un modo de "estar-con 

los-otros", como diría Merleau-Ponty). También implica que todas las modalidades de 

relación social están basadas en determinadas maneras de sentir, comportarse, creer e 

identificar, o sea que se fundamentan en aquello que tácitamente se da por supuesto. Ya 

en la Fenomenología de la percepción parece receptivo Merleau-Ponty a este punto de 

vista: "No es el sistema económico, ni tampoco la sociedad en tanto que sistema de 

fuerzas impersonales, aquello que me convierte en proletario; pero sí que es la presencia 

de estas mismas instituciones en la medida que las llevo en mí mismo y forman parte de 

mi experiencia. Tampoco es una desmotivada operación intelectual, pero sí que es mi 

manera de 'estar en el mundo', envuelta en un dispositivo institucional específico."29 

                                                 
28 .- No es extraño, por consiguiente, que Merleau-Ponty conciba el propio conocimiento como "una particularidad", 
difícil de explicar objetivamente, "que poseen ciertas configuraciones socio-históricas". (Merleau-Ponty 1960:145) 
29 .- Merleau-Ponty 1945: 506. 



Bech, Josep María: «El weberianismo de Merleau-Ponty» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com      145 
 

Existen poderosas razones, efectivamente, para atribuir a Merleau-Ponty las 

referidas inclinaciones culturalistas de raigambre weberiana. Siempre entendió que las 

relaciones sociales, en definitiva, se fundamentan en las maneras de actuar, de pensar y 

de percibir, en todo aquello que ha sido asumido al haber sido considerado 

incuestionable. Por encima de todo su "culturalismo" enaltece aquellas prácticas o 

estructuras mentales que una determinada sociedad comparte. La vida cultural y la 

mentalidad colectiva se convierten en el determinante primordial de la realidad 

histórica. Mantuvo que las estructuras resultan perpetuadas y continuamente 

"coherentemente deformadas" por efecto de las prácticas culturales que son su única 

manera efectiva y concreta de existir. Las estructuras pueden ser exteriores a los seres 

humanos, pero siempre están encarnadas o personificadas en las correspondientes 

maneras de pensar, ver, relacionarse y actuar.30 En suma, no debe sorprender que 

Johann Arnason haya advertido en el pensamiento de Merleau-Ponty "un aroma 

inconfundiblemente culturalista". Si admitimos que "el componente cultural de la 

realidad social hace insostenible una concepción objetivista de la sociología", también 

tendremos que aceptar la perentoria necesidad de "un nuevo análisis de la cultura en 

tanto que conformación interpretativa de la condición humana".31 Muy en la línea 

marcada por Weber, por consiguiente, Merleau-Ponty mantuvo que la cultura hacía 

inteligible el mundo en la medida que lo había edificado de acuerdo con sus propios 

criterios de donación de sentido. De este modo los "hechos" que registran las ciencias 

sociales "no hablan por sí mismos" y por tanto deben ser obligatoriamente interpretados. 

"Cualquier acción, incluso una guerra, es siempre una acción simbólica."32 

Conviene no perder de vista que para Merleau-Ponty el "advenimiento" del 

sentido es indisociable de su "institución", término que en sus escritos suele ser 

homólogo con los de "estructura" o de "Gestalt", y que puede ser definido como "la 

asunción y la incorporación de un sistema simbólico por parte del sujeto como una 

manera de proceder o un estilo englobante, sin que en modo alguno le sea necesario 
                                                 
30 .- Sin embargo Merleau-Ponty también fue consciente de que un concepto de cultura convertido en factor de cambio 
histórico plantea graves problemas a la explicación historiográfica. Si todas las prácticas están culturalmente orientadas, 
si todos los sentidos dependen del contexto cultural, no se ve claro en qué pueden estar basadas las explicaciones causales. 
Pero si se insta a los historiadores a prescindir del análisis causal, el recelo que solía ocasionar el reduccionismo 
materialista (trataba de explicar el pensamiento y la acción recurriendo a factores o causas sociales) ahora proviene de la 
propia explicación causal. "Una vez sumergidos en la cultura, ni causas ni efectos pueden ser distinguidos." [Cfr. Appleby 
et al. 1995: 223] 
31 .- Arnason 1993:89. 
32 .- Merleau-Ponty 1955: 270. 



Bech, Josep María: «El weberianismo de Merleau-Ponty» 
 

146        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com 
 

concebirlo."33. En realidad todas las configuraciones culturales son de hecho ejemplos 

de Gestalt, pues funcionan como "unidades de significación"34 o incluso como 

"identidades históricas" donde cada elemento únicamente adquiere su sentido mediante 

su vinculación con todos los demás y de manera completamente independiente de la 

participación del sujeto. Aquí asoma un rasgo distintivo del pensamiento weberiano: 

tanto la cultura como la sociedad son Gesto/ten, constantemente asociadas, solidificadas 

y organizadas en forma de configuraciones específicas, de modo que también a la 

cultura le es asignada eficacia causal: "los asuntos económicos y los de índole cultural 

son la misma clase de asunto",35 o también: "las fuerzas productivas en economía 

poseen significación cultural, y del mismo modo las ideologías tienen efectos 

económicos".36 Todos estos agentes se equilibran: "la historia opera un trueque entre 

todos los órdenes de la actividad humana, de manera que ninguno de ellos puede 

arrogarse la dignidad de ser una causa exclusiva".37 Como ha señalado Xavier Guchet, 

"la teoría merleau-pontiana de las funciones simbólicas percibe estructuras (Gesto/ten) 

por todas partes", y esta acuidad le permite "poner de manifiesto todas las paradojas 

históricas sin destruirlas al mismo tiempo, rompiendo así con la filosofía de las 

construcciones o priorí y también con la idea de un proceso histórico 'objetivo'".38 

Es preciso advertir, por último, que la importancia asignada por Merleau-Ponty a 

la donación de sentido que efectúan las formaciones culturales, a pesar de las 

apariencias, no es incompatible con el "individualismo metodológico" notoriamente 

defendido por Weber. Si bien en opinión de Merleau-Ponty, y en una perspectiva 

general, la historia "está vinculada con las prácticas individuales, con la interioridad",39 

este punto de partida aparentemente absoluto prepara en realidad "el 'advenimiento del 

sentido', o sea el momento en el cual una serie de actos individuales pasan a formar una 

totalidad dotada de un sentido que supera con creces al contenido de cualquier acto 
                                                 
33 .- Merleau-Ponty 1953: 24. 
34 .- Merleau-Ponty 1942:169. Merleau-Ponty dice "unités de signif¡catión", y por "signification" entiende "ce qu¡ rend 
une chose intelligible". 
35 .- Merleau-Ponty 1947: 233. 
36 .- Merleau-Ponty 1947: 267. 
37 .- Merleau-Ponty 1968: 44. 
38 .- Guchet 2001:122. Pero "simbolizar" en modo alguno significa para Merleau-Ponty copiar o representar un 
determinado aspecto del mundo. Por encima de todo quiere decir acceder a un mundo considerado en sí mismo, o dicho en 
sus propias palabras, a una "parte total" o un "órgano" del mundo. Siempre teniendo en cuenta, claro está, que Merleau-
Ponty entiende por "mundo" una entidad paradójica, a un tiempo coherente y abierta, visible e invisible, y por encima de 
todo transcendente. Precisamente nuestro posicionamiento cultural, resultado de unos horizontes parcialmente 
inconmensurables, nos asegura el único acceso posible a este desconcertante "mundo". 
39 .- Merleau-Ponty 1964a: 312. 



Bech, Josep María: «El weberianismo de Merleau-Ponty» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com      147 
 

expresivo".40 O sea que Merleau-Ponty se resiste a entender la historia como una 

sucesión de "acontecimientos" y decide pensarla como un proceso en el seno del cual el 

sentido "adviene". Esto quiere decir que el sentido "emerge" en el curso de la historia y 

que lo hace de tal manera que transciende a su propio tiempo y puede llegar a ser 

efectivo en el momento actual. No de otro modo debe ser entendido el término 

"emergencia" en el contexto merleau-pontiano.41 

3 El construccionismo de los "tipos ideales" y el pensamiento no coincidente 

Son conocidas las ideas weberianas sobre la extrema relevancia operativa de los "tipos 

ideales". Ante todo es preciso consignar que un "tipo ideal" es una construcción lógica y 

heurística que acentúa intencional y deliberadamente los rasgos esenciales de un 

determinado fenómeno y que resulta muy útil para realizar comparaciones con el mundo 

empírico. Es por tanto una herramienta cognitiva que aspira a ser legitimada por sus 

éxitos descriptivos y explicativos. Weber siempre insistió en que las caracterizaciones 

ideal-típicas debían ser empleadas en cometidos analíticos y comparativos y que, sobre 

todo, nunca fueran tenidas por fenómenos o procesos realmente existentes. Esta 

advertencia, por desgracia, frecuentemente no es tenida en cuenta. Suele olvidarse, 

efectivamente, que los "tipos ideales", lejos de ser una entidad real, son meras 

sistematizaciones que pueden ser provechosas como punto de partida para 

interpretaciones abiertas e imprevistas de datos empíricos específicos. En todo caso los 

"tipos ideales", intensificando los rasgos de la realidad concreta con el propósito de 

hacerla causalmente inteligible, suministran unas categorías abstractas que permiten la 

aproximación empírica a una realidad a la cual en modo alguno agotan. Sucede, en 

consecuencia, que por una parte los "tipos ideales" son aplicables a toda realidad 

cultural y social, presente o pasada, y que por otra parte son útiles para explicar 

cualquier acción particular, no solamente en referencia al significado que esta acción 

tiene o tuvo para el o los individuos implicados en ella, sino sobre todo desde el punto 

                                                 
40 .- Schmidt 1975: 466. Este autor observa agudamente que resaltar el "advenimiento" le sirve a Merleau-Ponty en 
realidad para evitar "la exclusiva acentuación de las características formales de un sistema social". Y a continuación 
añade: "la obra de Merleau-Ponty está impregnada por la costumbre de contrarrestar estas estructuras ordenadoras con la 
idea del advenimiento". (Cfr. Schmidt 1975: 467) 
41 .- No hace falta recordar que el cogito cartesiano, la revolución francesa, el sentido de la geometría en la 
interpretación de Husserl, o incluso el impacto causado por todo gran pintor en la historia global de la pintura, son 
ejemplos pródigamente citados por Merleau-Ponty de esta peculiar manera de "advenir". 



Bech, Josep María: «El weberianismo de Merleau-Ponty» 
 

148        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com 
 

de vista empeñado en probar que una orientación racional no es incompatible con unas 

convicciones y valores fundamentales. 

La defensa weberiana de los "tipos ideales" indica que Merleau-Ponty comparte 

con Weber el compromiso meditativo que es pertinente denominar "pensamiento no 

coincidente"42 y que en tiempos recientes ha sido interpretado como un rechazo de la 

"ideología de la transparencia",43 entendiendo por este término el supuesto contacto 

íntimo y privilegiado que vincula al sujeto consigo mismo, con sus contenidos 

cognitivos, y con los demás seres humanos. Sucede, en efecto, que los múltiples 

aspectos del pensamiento de Merleau-Ponty están enlazados por una compartida 

característica: la persistente defensa del pensamiento de la no-coincidencia, al cual 

denominó también "de la disensión (écart)", "de la no-posesión-transparente", y "de la 

no-fusión". Conviene entender, ante todo, que Merleau-Ponty entiende la "no-

coincidencia" en un sentido polimórfico. No se trata solamente de que la característica 

crucial del ser humano, tanto en su pensamiento como en su corporalidad, consista en 

no coincidir jamás consigo mismo. Desde luego "mi contacto conmigo mismo es 

"coincidencia parcial" porque "no conocemos ni todos nuestros recuerdos ni la densidad 

de nuestro presente",44 pues en definitiva "el pasado es la invisibilidad del visible".45 

Estos términos, característicos del último Merleau-Ponty, señalan nuestra imposibilidad 

de coincidir alguna vez con nuestro propio presente, pudiendo decir cada uno de 

nosotros: "estoy ausente del presente, y gracias a ello puedo estar presente en lo ausente, 

o sea en el pasado".46 En líneas generales somos un "ser que no se contenta con 

coincidir consigo mismo, como si fuera una cosa".47 

Más decisivamente todavía, constata Merleau-Ponty que nuestras ideas jamás 

coinciden consigo mismas, pues están destinadas a un futuro de alteridad: "cada idea 

nueva se convierte en algo distinto a aquello que era para quien la instituyó",48 hasta tal 

punto que "cuando las "ideas adquiridas" han conseguido ser aceptadas casi 

universalmente, ha sido siempre a causa de que se han convertido en   __ algo distinto a 

                                                 
42 .- Séanos permitido, a este respecto, remitir a una obra del autor: Bech 2005:37-48, 
43 .- Cfr. Alloa 2008: passim. 
44 .- Merleau-Ponty 1960: 231. 
45 .- Merleau-Ponty 1996: 202. 
46 .- Colonna 2002: 230. 
47 .- Merleau-Ponty 1960: 285. 
48 .- Merleau-Ponty 1960: 284. 



Bech, Josep María: «El weberianismo de Merleau-Ponty» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com      149 
 

ellas mismas (en devenant autres qu'elles-mémes)".49 Ocurre, en resumen, que ni la 

percepción ni el conocimiento coinciden consigo mismos ("una volubilidad infatigable 

hace que las ideas se alteren desde el mismo instante en que nacen, como si las afectara 

una "necesidad de expresarse" que no se sosiega jamás"50), y mucho menos coinciden, a 

su vez, con las cosas percibidas o pensadas ("la cosa [espacial o temporal] como 

diferencia, /. e., como transcendencia, /. e., como estando siempre "detrás", más allá, 

lejana. El presente mismo no es coincidencia absoluta sin transcendencia, [...] es 

imposible aprehenderlo desde cerca, en las pinzas de la atención").51 

Como consecuencia de todo esto, Merleau-Ponty atribuye una importancia 

preponderante, desde luego no a aquello que está "oculto" de manera provisional y 

accidental, sino a lo "oculto" como ausencia positiva que irremisiblemente forma parte 

del mundo, "lo sostiene y lo hace visible".52 Arion Kelkel ha formulado este extremo 

con una inusitada brillantez: "Con el entrelazamiento del visible y el invisible trocamos 

una filosofía exclusivamente interesada en una presencia intuitiva, por una filosofía de 

la ausencia, de la patencia aureolada de latencia; no dándose ya a una mirada posesiva 

por medio de perfiles y de esbozos, ahora las cosas y el mundo se dan a sí mismos como 

una reserva inagotable. [...] No se trata ahora de una simple inadecuación perceptiva, de 

una imperfección de nuestra capacidad de ver. Parece caduca la idea de una 

transparencia total y una intuición plena, si ver ya no es fundirse con lo dado, pues es 

ahora "el medio que tengo a mi disposición para ausentarme de mí mismo, para asistir 

desde dentro a la fisión del Ser"."53. 

Siempre sobreviene una diferencia o desfase (décalage, dice Merleau-Ponty) 

entre la realidad y la conciencia, la cual "está siempre, o bien adelantada o bien 

retrasada respecto de la realidad, pero nunca es su contemporánea".54 Y la relación del 

sujeto con el mundo, por su parte, nada tiene que ver con el vínculo entre el sujeto y el 

objeto: "el sujeto se escapa aprehendiéndose o se aprehende escapándose".55 La 

predilección merleau-pontiana por este eminente malentendido que todo lo impregna, 

                                                 
49 .- Merleau-Ponty 1960: 284. 
50 .- Merleau-Ponty 1960: 284. 
51 .- Merleau-Ponty 1964a: 249. 
52 .- Merleau-Ponty 1964a: 281. 
53 .- Kelkel 2002: 275-276. Los subrayados son de Kelkel. La cita dentro de la cita pertenece a: Merleau-Ponty 1964b: 81. 
54 .- Merleau-Ponty 1960: 209. 
55 .- Merleau-Ponty 1996: 69. 



Bech, Josep María: «El weberianismo de Merleau-Ponty» 
 

150        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com 
 

desde luego no deja lugar a dudas: "Las cosas están presentes ante nosotros en carne y 

hueso porque son inagotables, nunca completamente dadas", así como "de la misma 

manera, la expresión no es nunca del todo expresión, lo expresado nunca está 

completamente expresado".56 Puede decirse, por consiguiente, que en todos los casos 

imaginables sobreviene un flagrante déficit en la prevista "adecuación" o transparencia. 

Crudamente formulado, y anticipando los postulados intra-ontológicos de Merleau-

Ponty, se trata de que un ingrediente de transcendencia (es decir: una ausencia, vacío o 

déficit) impregna toda realidad, tanto si ésta es pasada como si es presente ("el presente 

es transcendencia porque nunca es posible coincidir con él"57), perceptiva o cognitiva, 

personal o intersubjetiva. En todos los casos esta transcendencia da lugar a que la 

disensión o écart se infiltre en toda realidad y a todos los niveles posibles. Así una 

"verdad" digna de este nombre no puede sino invalidar las mismas construcciones que 

aspiran a poseerla. En definitiva sucede que el pensamiento de la no-coincidencia 

conlleva reconocer el ingrediente negativo que habita en toda realidad. 

Como consecuencia, el tema prioritario para el pensamiento, según Merleau-

Ponty, no puede ser otro que la "extraña distancia"58 que separa al sujeto de sí mismo y 

que aleja a cada cosa de su posible identidad. Más específicamente, considera que la 

imposibilidad de "coincidir" es especialmente significativa en el funcionamiento de la 

percepción y del lenguaje. Su interés por el enraizamiento de la filosofía en la realidad 

más primordial le llevó a concluir que una crítica integral del pensamiento moderno 

debería partir de esta intransgredible dificultad. En pocas palabras: cualquier 

identificación es cuestionable y la coincidencia total no puede darse jamás. Cabe 

aceptar, por consiguiente, que la "disensión" (écart, dice Merlau-Ponty: la invencible 

separación que impide una coincidencia total) es inherente a todo proceso perceptivo o 

cognitivo. Y por tanto conviene reconocer que, siendo la diferencia insuperable, el 

poder de la transcendencia es absoluto. "El anhelo por coincidir, en el mejor de los 

casos, consigue una "coincidencia parcial", puesto que nunca se dan al mismo tiempo la 

cosa y la conciencia de la cosa, el pasado y la conciencia del pasado."59 

                                                 
56 .- Merleau-Ponty 1969: 52. 
57 .- Merleau-Ponty 1964a: 238 y 239. 
58 .- Merleau-Ponty 1964a: 166. 
59 .- Derossi 1965:356. 



Bech, Josep María: «El weberianismo de Merleau-Ponty» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com      151 
 

  Conviene recordar que ya en el Elogio de ¡a filosofía60 definió Merleau-Ponty el 

pensamiento como un indefinido trabajo de "expresión", término que para él significa 

manifestar un sentido que, paradójicamente, se encuentra en un proceso de 

ininterrumpida génesis. "Expresarse" no es plasmar un sentido que la experiencia ha 

llevado previamente a su plena realización. Más bien ocurre lo contrario, y toda 

expresión digna de este nombre debe revisar el sentido ya instituido, cuestionando por 

tanto su inmovilidad y violentando su propensión a la inercia. Al parecer de Merleau-

Ponty, efectivamente, la expresión no es la simple externalización de un sentido que 

hasta ahora había permanecido implícito u oculto pero que, en todo caso, estaba ya 

completo antes de ser llevado a la luz. Por esta causa, una filosofía que se concibe a sí 

misma como prolongación de un proceso expresivo fundamental, debe rechazar por 

ilusoria la posibilidad de alcanzar una unidad inmediata con lo expresado. Para llevar a 

cabo sus cometidos más auténticos, la filosofía debe renunciar paradójicamente a 

"coincidir" con la realidad. Es absurdo, en otras palabras, que el pensamiento pretenda 

"adecuarse" a sentido preexistente alguno, como llegó a parecer natural en el marco de 

la epistemología clásica. Reactivando el precartesianismo de autores como Montaigne, 

corresponde a nuestro tiempo "renunciar al saber definitivo acerca de un mundo finito 

por parte de un sujeto estable".61 

4 La necesidad de un horizonte soberano convertido en referencia suprema 

El construccionismo que defiende Weber, ya glosado en la sección anterior, 

presupone que la realidad nunca le es completamente dada al sujeto empírico y que 

portante éste sólo la conoce fragmentariamente. A pesar de ello cree Weber que la 

realidad en su versión "íntegra" existe en forma de un "horizonte" que no solamente 

puede ser previsto o presentido, sino que también permite que nos aproximemos a él 

indefinidamente, aun cuando sea del todo imposible que lo lleguemos a alcanzar. Esta 

referencia a un "horizonte" imperioso y definitivo es crucial para el pensamiento 

weberiano, pues sin él sería imposible decidir entre explicaciones concurrentes de un 

mismo fenómeno. Salta a la vista que, de no existir este "horizonte", no solamente 

carecería de capacidad explicativa el recurso a los "tipos ideales" sino que, más 

                                                 
60 .- Merleau-Ponty 1953. 
61 .- Parmentier 2000:40. 



Bech, Josep María: «El weberianismo de Merleau-Ponty» 
 

152        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com 
 

fundamentalmente todavía, sería imposible identificar qué acontecimientos están 

realmente teniendo lugar en un determinado ámbito. 

Sucede, en el fondo, que la posibilidad de decidir entre explicaciones 

antagonistas invocando su eventual verdad es la condición indispensable para que un 

determinado procedimiento cognitivo pueda ser tenido por válido. Ya hemos visto que 

Weber se resiste a considerar este "horizonte de verdad" como una realidad objetiva 

porque no acepta las regresivas consecuencias de orden mimético o reproductivo que 

conllevaría esta reintroducción de la ilusión esencialista. Por esta razón sitúa Weber este 

"horizonte" en el propio sujeto, como es notorio, al cual confiere la capacidad de 

instaurar sentido en forma de "relación de valor" o Wertbeziehung, con las cruciales 

consecuencias de orden cognitivo que el lector ya conoce. Desde luego no se le escapa 

que este proceso es en la práctica sumamente frágil y controvertible, y sin embargo lo 

postula como única salida posible al dilema cognitivo que plantea todo 

construccionismo. Sucede, en suma, que el "horizonte soberano" formado por una 

descripción completa, coherente y consecuente de la realidad, debe ser virtualmente 

asignado tanto al sujeto de la acción práctica como al de la contemplación teórica. Ya 

que de no ser así acaba por parecer gratuito recurrir a la "relación de valor" o 

Wertbeziehung en la forma que Weber lo hace, cuando aquello que verdaderamente está 

en juego es el conocimiento de la realidad. 

Este enaltecimiento weberiano de un decisivo "horizonte" de transcendencias es 

concomitante con la identificación merleau-pontiana de la limitación cognitiva y 

perceptiva a la cual no es inapropiado designar como "la soberanía del horizonte". Aquí 

es preciso entender "horizonte", siguiendo a Merleau-Ponty, como "la transcendencia 

pura, sin máscara óptica, [como] aquello que está ahí sin ser objeto",62 y que por tanto 

es a un tiempo inaprensible e invisible. Son concomitantes con este planteamiento, 

desde luego, las convicciones merleau-pontianas sobre la limitación perceptiva y 

cognitiva que es plausible designar como la soberanía del horizonte. Para Merleau-

Ponty "horizonte" significa la totalidad problemática que, lejos de existir como 

resultado de la percepción o del pensamiento, es en realidad la textura primordial a la 

que percepción y pensamiento deben su existencia. Así designa el término "horizonte" 

                                                 
62 .- Merleau-Ponty 1964a: 282-283. 



Bech, Josep María: «El weberianismo de Merleau-Ponty» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com      153 
 

la "transcendencia pura, sin máscara óntica, aquello que está ahí sin ser objeto",63 y que 

por consiguiente es inaprensible e invisible. A causa del "horizonte" cualquier 

identificación es cuestionable y la coincidencia total no puede darse jamás. También da 

lugar a que una insuperable diferencia sea inherente a todo proceso perceptivo o 

cognitivo, y a que, por tanto, el poder de la transcendencia sea absoluto. La "soberanía 

del horizonte", en suma, equivale a admitir que jamás "horizonte" alguno podrá ser 

aprehendido con una satisfactoria adecuación de carácter sensible o intelectual. 

La inerradicable presencia del "horizonte" que defiende Merleau-Ponty puede 

ser expresada con llaneza: "A causa de que estamos implicados en el mundo, hay un 

ingrediente implícito (il y a de l'implicite) en aquello que pensamos y decimos cuando 

nos referimos a él."64 Este "ingrediente implícito" emerge en procesos muy diversos65 y 

da lugar a múltiples manifestaciones, pero desde luego jamás es plenamente 

explicitable. Y precisamente porque este "ingrediente implícito" impera universalmente, 

o sea a causa de que siempre sobrevienen horizontes soberanos y de que éstos son 

insuperablemente elusivos, constata Merleau-Ponty un rasgo que Weber ya subrayó, 

como hemos señalado, en su crucial concepción de los "tipos ideales": nunca es posible 

la coincidencia total de la conciencia con las cosas y con los acontecimientos. "Es 

preciso dejar de pensar la cosa como identidad y acceder a pensarla como diferencia, es 

decir: como transcendencia, como estando siempre detrás, más allá, lejos de nosotros. 

Es preciso [...] comprender que "tener conciencia" consiste en obtener una figura sobre 

un fondo. El propio presente no es una coincidencia absoluta sin transcendencia, e 

incluso la coincidencia que conlleva la Urerlebnis [la vivencia originaria] nunca es 

total, porque tiene conlleva horizontes y sin ellos no podría sobrevenir."66 

                                                 
63 .- Merleau-Ponty 1964a: 282-283. 
64 .- Fierre Bourdieu, Méditations pascaliennes, París 1997, p. 21. 
65 .- En el pensamiento de Merleau-Ponty, la estructura de "horizonte" da lugar a que toda percepción se prolongue 
indefinidamente, tanto en la dirección marcada por la profundidad inmanente del objeto (horizonte "interior") como 
en la dirección que indica su contexto (horizonte "exterior"). Desde luego la síntesis por la cual obtenemos el objeto es 
necesariamente inacabada porque opera sobre este doble y elusivo trasfondo de "horizontes". Pero este carácter 
incompleto en modo alguno cuestiona la realidad del objeto o de los horizontes. Al contrario: la confirma en la medida 
que cualquier aspecto de la realidad se retrae en el movimiento mismo de su donación y se da en el de su retirada. 
66 .- Merleau-Ponty 1964a: 318. Urerlebnis figura en alemán en el texto original. En todo caso conviene advertir que 
sujeto y horizonte mantienen un vínculo "reversible": el horizonte "se inmiscuye con" o "irrumpe en" (enripíete, dice 
Merleau-Ponty) quien se abre a él, pero al mismo tiempo sobreviene la circunstancia contraria, pues el horizonte es a su 
vez "invadido" por quien acoge su "intrusión".  



Bech, Josep María: «El weberianismo de Merleau-Ponty» 
 

154        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com 
 

En general constata Merleau-Ponty que las cuestiones planteadas secularmente por la 

filosofía están vinculadas a un "horizonte", o sea a un condicionante imposible de 

eliminar pero indefinidamente elusivo. En todos los ámbitos del pensamiento, por 

decirlo con otras palabras, ha sido determinante "un reverso de las cosas que no ha sido 

constituido por nosotros [y que revela] estas realidades que secretamente las alimentan, 

por debajo de nuestras idealizaciones y de nuestras objetivaciones".67 Por esta razón, de 

acuerdo con Merleau-Ponty, la filosofía no ha de aspirar jamás a coincidir consigo 

misma, y debe exigir de sus cultivadores una actitud que equidiste del objetivismo y del 

subjetivismo, así como de la distancia y de la proximidad absolutas. 

Así el "horizonte" en el pensamiento de Merleau-Ponty se convierte en una 

realidad soberana que, por su paradójico carácter deficitario, entraña a un tiempo 

indeterminación y transcendencia. Desde luego este último término debe ser entendido 

en base a "la noción moderna de transcendencia", referida a una realidad que por 

principio "se encuentra a distancia, respecto de la cual la distancia funciona como un 

vínculo, y con la cual en modo alguno es posible llegar a coincidir".68 O sea que para 

Merleau-Ponty la noción de "horizonte" suscita un inesperado "pensamiento de la 

lejanía". Esta paradoja se debe a que la definición merleau-pontiana del "horizonte" es 

solidaria de una concepción de la transcendencia que obtiene de la idea de "ausencia" su 

fundamento y su validez. "El aspecto más destacable de las entidades "visibles", en 

definitiva, es que también ellas están centradas en un núcleo de ausencia."69 Un 

horizonte inasible, en suma, entraña que un ingrediente de ausencia impregne la 

presencia de las cosas. "Las cosas, ante nosotros, sólo están entreabiertas, [es decir:] 

manifiestas y ocultas a un tiempo."70 

Consignemos, por último, que este planteamiento centrado en el "horizonte" 

conlleva una crucial actitud revisionista. Deroga la concepción de la verdad que ha 

prevalecido hasta nuestros días y que la describe como claridad sin mácula, como 

                                                 
67 .- Merleau-Ponty 1960: 227. 
68 .- Merleau-Ponty 1968: 79. 
69 .- Merleau-Ponty 1964a: 296. 
70 .- Merleau-Ponty 1960: 212. Conviene consignar que esta problemática en torno a la ausencia se prolonga en la doctrina, sin 
duda más notoria, del "invisible" en su vínculo con el "visible". "El invisible", precisa Merleau-Ponty, "no es sólo el no-visible, 
[ya que] su ausencia "cuenta" en el mundo, está "detrás" del visible, es visibilidad inminente o eminente". [Merleau-Ponty 
1964a: 281] Expresando sucintamente esta complementariedad de horizontes, concluye Merleau-Ponty, de acuerdo con Renaud 
Barbaras, en que "la visión está habitada por una no-visión irreductible". [Barbaras 1991:185] 



Bech, Josep María: «El weberianismo de Merleau-Ponty» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com      155 
 

transparencia intachable y, sobre todo, como coincidencia absoluta. Cabe advertir, de 

todos modos, que esta innovadora "verdad" deberá resignarse a aceptar una 

"coincidencia parcial" o, como Merleau-Ponty también dice, tendrá que contentarse con 

"una coincidencia de lejos (de ¡otn)", ya que sería absurdo conjeturar que la no-

transparencia o la no-coincidencia puedan ser totales. En todo proceso perceptivo, por 

ejemplo, alguna realidad solicita siempre nuestra capacidad de percibir. "Las 

dificultades de la coincidencia no son solamente unas dificultades de hecho que dejan 

intacta una cuestión de principio. [...] Si la coincidencia es siempre parcial, no tiene 

sentido definir la verdad a través de la coincidencia total o efectiva. [...] Es preciso que 

la disensión [écart, dice Merlau-Ponty: la invencible separación que impide una 

coincidencia total], sin la cual la experiencia de las cosas quedaría en nada, procure 

también el acceso a las cosas mismas, es necesario que forme parte de su definición."71 

Es notorio, por otra parte, que esta abismal "verdad", surcada por diferencias y por 

opacidades, ocupa un lugar preponderante en la ontología que defendió Merleau-Ponty. 

5 La irrealidad de un conocimiento concebido como reorganización posibiiista 

Es preciso no perder de vista que el rechazo de Weber al esencialismo se articula por 

encima de todo a través de una crítica del conocimiento meramente reproductivo. Para 

él, efectivamente, y por decirlo con palabras de Wolfgang Schluchter, "conocer es 

siempre la reorganización agenciada por el pensamiento (denkende Umbildung) de los 

objetos que nos son donados por la percepción sensible".72 La relevancia que las cosas 

tienen para el sujeto, dicho de otro modo, procede del sujeto mismo y no de las cosas. 

Éste es sin duda el eje del estilo meditativo de Weber, y nadie ha caracterizado más 

acertadamente que Karl Lowith su característico talante. Ante todo señala Lówith que 

"el verdadero sentido de su proceder 'empírico' sólo superficialmente reside en superar 

la unilateralidad de la descripción científica". Y añade que la verdadera intención de 

Weber era "devaluar toda fijación a un ámbito dado cualquiera y así impedir también su 

posible expansión a una 'totalidad' ilusoria". Pero sobre todo, en palabras de Lówith, 

combatía Weber "la posible solidificación de una particularidad en forma de un todo, o 

sea un determinado tipo de ilusoria totalidad. La totalidad verdaderamente posible que 

                                                 
71 .- Merleau-Ponty 1964a: 165-166. 
72 .- Schluchter 1997:326. 



Bech, Josep María: «El weberianismo de Merleau-Ponty» 
 

156        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com 
 

él mismo practicaba, de todos modos, no era la fusión de todas las unilateralidades 

posibles en una aparente multilateralidad, sino que era la totalidad negativa formada por 

la libertad de movimientos en todos los sentidos, y con ella la destrucción de cualquier 

encapsulación, o sea de todo ordenamiento, disposición y preservación, tanto prácticos 

como teóricos." 

Mantiene Lowith, en otras palabras, que los conceptos weberianos "no 

solamente pretendían aprehender y demarcar la realidad, sino que por encima de todo 

presentaban el contrasentido de un sistema abierto de posibilidades".73 Y aun cuando 

Weber "constantemente se sirve de las ventajas que ofrece la 'división racional del 

trabajo', al mismo tiempo señala también la 'irrealidad' que conlleva este 

fraccionamiento unilateral de la realidad por medio de la teoría".74 La depuración 

reflexiva del pensamiento, por otra parte, al parecer de Weber debe confrontar las 

mismas dificultades que la estilización por medio de los "tipos ideales". "La realidad, 

que según Weber debe ser ante todo subjetivamente constituida por medio de 'relaciones 

de valor' (Wertbeíiehungen), tiene en consecuencia que ser ya conocida antes de que 

empiece el proceso de construcción de los tipos ideales. Con lo cual éste se vuelve 

redundante."75 

Estas ideas cognitivas de Max Weber han sido felizmente resumidas por 

Thornsten Bonacker: "En lugar de representar absolutamente la realidad, según Weber 

los conceptos deben determinarla relativamente, con lo cual están dando fe de que es 

inalcanzable."76 Esta formulación, en todo caso, ayuda a poner de relieve que la 

concepción weberiana del conocimiento es de hecho el antecedente inmediato del 

compromiso de Merleau-Ponty con la "interrogación radical". A este respecto se ha 

llegado a afirmar que para Merleau-Ponty "la interrogación es la dimensión propia del 

discurso filosófico. Se trata de una interrogación que no pretende saber, o sea remitir lo 

desconocido a lo conocido, y consignar el misterio a las dimensiones de un problema. 

Al adoptar el modo interrogativo, la filosofía renuncia a pronunciar la última palabra, 

                                                 
73 .- La notoria "ambigüedad" de los planteamientos merelau-pontianos, cuyo emplema clásico son sus tentativas por mediar 
entre intelectualismo y realismo en las etapas iniciales de su trayectoria filosófica, se corresponde con la sempiterna actitud 
asismismo mediadora de Weber entre escuelas de pensamiento concurrentes, y cuyo episodio más célebre es su obstinada 
equidistancia entre la Escuela Histórica alemana y el nomotetismo que reivindicaba la psicología social de su época. 
74 .- Lówith 1988: 405. 
75 .- Bonacker 2000: 72. 
76 .- Bonacker 2000: 58. 



Bech, Josep María: «El weberianismo de Merleau-Ponty» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com      157 
 

con lo cual permanece disponible."77 En consecuencia la filosofía debe comprenderse a 

sí misma, a! parecer de Merleau-Ponty y con independencia de! ámbito indagado, como 

la continua destrucción de cualquier contenido positivo, juntamente con la 

rememoración, convertida en guía para toda práctica indagadora, de la no-coincidencia 

que impregna las cosas. Sin duda reverbera aquí la convicción weberiana, notoriamente 

glosada por Wilhelm Hennis, según la cual "las disciplinas científicas se ocupan de unos 

ámbitos que no están basados en los vínculos objetivos que mantienen las cosas sino en 

los vínculos de pensamiento que mantienen los problemas".78 

Sucede, por consiguiente, que el pensamiento denominado por Merleau-Ponty 

"radicalmente interrogativo" es contrario a toda tesis y a toda positividad, y está en 

armonía con la convicción de que el ámbito de la "no-coincidencia" es ¡limitado: "El 

propio "tener conciencia" debe ser concebido como transcendencia, como "ser superado 

por", y por tanto como ignorancia."79 La contrapartida "afirmativa" del concepto 

negativo de "no-coincidencia", en una palabra, es la concepción del pensamiento como 

una inexorable pero indefinida tarea "interrogativa", siempre teniendo en cuenta que 

concebir el pensamiento como "interrogación radical" conlleva abandonar el 

"pensamiento inmediato, el cual aborda la presencia de una manera frontal, como 

coincidencia, adecuación o proximidad".80 Pero ya hemos referido que, según Merleau-

Ponty, las cuestiones que plantea la filosofía están vinculadas a un horizonte soberano, o 

sea a un condicionante imposible de eliminar pero invenciblemente elusivo. Por esta 

razón el pensamiento "interrogativo", a diferencia del cogito, nunca debe aspirar a 

coincidir consigo mismo. No sólo ha de equidistar tanto del objetivismo y el 

subjetivismo como de la distancia y la proximidad absolutas, sino que en cierto modo 

debe procurar "descentrarse" a sí mismo por medio del lenguaje. Esto quiere decir que 

Merleau-Ponty aspira a un "pensamiento "abierto", es decir: un pensamiento vinculado 

a sistemas diacríticos, consistiendo siempre en separación (écart) y en excentricidad, sin 

                                                 
77 .- Robberechts 1964:110. 
78 .- Hennis 2003:183. El texto original dice: "nicht die sachlichen Zusammenhánge der Dinge, sondern die gedanklichen 
Zusammenhánge der Probleme den Arbeitsgebieten der Wissenschaften zugrunde liegen". 
79 .- Merleau-Ponty 1964a: 250. 
80 .- Barbaras 1991:165. 



Bech, Josep María: «El weberianismo de Merleau-Ponty» 
 

158        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com 
 

llegar jamás a ser él mismo pero tratando básicamente de sí mismo, y sólo 

ocasionalmente transformándose en enunciado".81 

Al parecer de Merleau-Ponty, por consiguiente, la contrapartida "afirmativa" del 

concepto negativo de "no-coincidencia" no puede ser otra que la concepción de la 

filosofía como "interrogación radical", o sea el exacto contrario del pensamiento 

resignado a su propia disolución en beneficio de la "cosa" investigada. "La filosofía 

consiste en volver sobre sí misma y sobre las cosas, pero no se trata de un retorno a algo 

inmediato, [pues todo lo inmediato] se aleja a medida que el pensamiento se aproxima 

para fundirse con él. Lo inmediato está en el horizonte, y debe ser pensado como tal, [ya 

que] sólo permaneciendo a distancia es capaz de preservar indefinidamente su 

identidad".82 De modo que "interrogar" filosóficamente, si se procede con "radicalidad", 

consiste en aprender a convivir con la no-positividad y con la no-presencia. Ya que el 

cometido de toda "presencia", al fin y al cabo, "es exactamente obturar la mirada y 

excluir la indeterminación".83 

Otra importante tarea de desvelamiento hecha asimismo posible por la no-

coincidencia fue denominada "hiperreflexión" por Merleau-Ponty. Se trata de que, por 

encima de todo, importa abandonar la reflexión clásica, obviamente empeñada en 

ignorar la realidad prerreflexiva. Presentándose como su antagonista, la "hiperreflexión" 

("en el centro mismo de la reflexión, la hiperreflexión advierte un ámbito no afectado 

por ella"84) está convencida de que la realidad "en sí misma", o sea no subordinada a 

horizonte alguno que cuestione su identidad, pura y nanamente no existe, y por tanto 

debe ser descartada toda pretensión a conocer "por coincidencia". (El sentido de esta 

elusiva realidad, de todos modos, debe estar asimismo expuesto a la interrogación, ya 

que todo intento de identificarla sólo consigue interponer una especie de velo opaco 

entre ella y nosotros.) Por las razones expuestas, "en lugar de pretender encontrar, en 

todo cuanto existe, una positividad que le devuelva su propia imagen, la filosofía debe 

interrogarse ante todo sobre su propia posibilidad".85 

                                                 
81 .- Merleau-Ponty 1996:130. 
82 .- Merleau-Ponty 1964a: 164. El subrayado es nuestro. 
83 .- Barbaras 1991:165. El subrayado es de Barbaras. 
84 .- Petitdemange 2003:109. 
85 .- Barbaras 1991:166. 



Bech, Josep María: «El weberianismo de Merleau-Ponty» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com      159 
 

Sencillamente formulado, se trata de que Merleau-Ponty consideró quimérica la 

decisiva coincidencia consigo mismo que el sujeto de la Tradición Moderna cree posible 

obtener por medio de la reflexión, o sea el acto que se desentiende de la evidencia del 

mundo para acceder a la autoconciencia pura y así fundamentar el pensamiento y la 

acción. El sujeto que la lleva a cabo debe ser consciente de que nunca podrá coincidir 

del todo con el punto de partida de su desempeño autorreferente. La reflexión aparece 

entonces como imposible, ya que el sujeto se aprehende a sí mismo como no siendo, en 

último término, más que una realidad de hecho, lo cual debiera convencerle de que 

ninguna necesidad de principio le puede fundamentar. "Nuestra voluntad de coincidir 

con aquello que todavía no ha sido aprehendido por la reflexión, no debe hacernos 

olvidar que en este mismo momento la propia reflexión nos lo pone fuera de nuestro 

alcance".86 Sucede en definitiva que el sujeto, cuando profundiza en su propia 

arqueología, acaba por descubrir su radical e insuperable contingencia. Se da cuenta de 

que sus posibilidades cognitivas no están a la altura del carácter intrínsecamente 

"fáctico" de todos los episodios que le acontecen. Nace de este modo la propuesta 

merleau-pontiana de una "hiperreflexión". 

De este modo rechaza Merleau-Ponty la filosofía reflexiva, o sea el pensamiento 

que se acoge al principio de la coincidencia. "La filosofía reflexiva mantiene el 

principio de la coincidencia contra el hecho probado de la no-coincidencia."87 Vale la 

pena insistir en que las insuficiencias de la reflexión no ofrecen duda alguna para 

Merleau-Ponty. Renunciar a la evidencia del mundo para acceder a la autoconciencia 

pura, y así fundamentar y justificar los desempeños humanos, tanto teóricos como 

prácticos, presupone olvidar la vida "irrefleja" que hace posible la propia reflexión. 

Precisamente Merleau-Ponty pretende contrarrestar con la práctica de la 

"hiperreflexión" esta ceguera voluntaria del pensamiento ante su propia y radical 

opacidad para consigo mismo. Cree que profundizando en nuestra imbricación sensible 

con el mundo, podrán ser puestos al descubierto el fundamento y la garantía de toda 

racionalidad. La "hiperreflexión", en pocas palabras, trata simplemente de 

"reconquistar" nuestra experiencia más directa de la realidad, transformando el sentido 

tácito de nuestra vida perceptiva en un sentido manifiesto y transmisible. Pretende 

                                                 
86 .- Lefort 1978: 27. 
87 .- Barbaras 1991:167. El subrayado es de Barbaras, 



Bech, Josep María: «El weberianismo de Merleau-Ponty» 
 

160        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com 
 

acceder a su propia arqueología interrogándose sobre "nuestro contacto con el ser, en 

nosotros y fuera de nosotros, previo a toda reflexión".88 

Combinando la "interrogación radical" con la "hiperreflexión" queda esbozada la 

modalidad extrema de pensamiento que Merleau-Ponty denomina "la filosofía de la no-

filosofía". El propio Merleau-Ponty la define esclarecedoramente como "una filosofía 

negativa (en el sentido de la "teología negativa") que abre para sí misma un acceso al 

absoluto, desde luego no entendiéndolo como un "más allá", pues en tal caso no sería 

más que un segundo orden de positividad, sino como un orden distinto que exige el 

"más acá (l'en-décá)" y que en cierto modo lo duplica, pues sólo a través de él es 

accesible".89 En todo caso advierte Merleau-Ponty que la "verdadera filosofía" sabe 

permanecer próxima a la "no filosofía", y que esta cercanía, lejos de ser una negación u 

olvido de la filosofía, resulta más bien en una filosofía "operante", jamás 

completamente tematizada, y sobre todo inmanente al propio "irse haciendo" que 

subyace a toda obra de pensamiento. 

REFERENCIAS 

Alloa, Emmanuel (2008). La résistance du sensible. Merleau-Ponty critique de la 
transparence. París: Kimé.  

Appleby, Joyce, Hunt, Lynn and Jacob, Margaret (1995). Tellíng the Truth About 
History. Nueva York: Norton. 

Arnason, Johann (1993). "Merleau-Ponty and Max Weber: An Unfinished Dialogue". 
Thesis Eleven 36: 82-98. 

Barbaras, Renaud (1991). De l'étre du phénoméne. Sur l'ontologie de Merleau-Ponty. 
Grenoble : Millón.  

Bech, Josep María (2005). Merleau-Ponty, Una aproximación a su pensamiento. 
Barcelona: Anthropos.  

Bonacker, Thornsten (2000). Die normative Kraft der Kontingenz. 
Nichtessentialistísche Gesellschaftskritik nach Weber undAdorno. Frankfurt/M. : 
Campus.  

Davis, Duane H. (2001). "Ontology and History in Merleau-Ponty's Later Philosophy". 
Chiasmi International 3: 81-101.  

Derossi, Giorgio (1965). "Dalla percezione alia visione. L'ontologia negativa dell'ultimo 
Merleau-Ponty". Filosofía 26.  

                                                 
88 .- Merleau-Ponty 1964a: 104. 
89 .- Merleau-Ponty 1996: 275. 



Bech, Josep María: «El weberianismo de Merleau-Ponty» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com      161 
 

Guchet, Xavier (2001). "Merleau-Ponty et le probléme d'une 'axiomatique des sciences 
humaines'". Chiasmi International 3 :103-129. 

Kelkel, Arion (2002). Le legs de la phénoménologie. París: Kimé. 
Keller, Kurt Duaer (2001). "Intentionality in Perspectiva! Structure". Chiasmi 

International 3: 375-397.  
Lefort, Claude (1978). Sur une colonne absenté. Écrits autour de Merleau-Ponty. París : 

Gallimard.  
Lichtblau, Klaus (1999). '"Innerweltliche Lósung vom Rationalen' oder 'Reich 

diabolischer Herrlichkeit'? Zum Verháltnis von Kunst und Religión bei Georg 
Simmel und Max Weber.", en: Kunst und Religión. Studien zur Kultursoziologie 
und Kulturgeschichte. Ed. por R. Faber & V. Krech, pp. 51- 78. Würzburg: 
Königshausen.  

Lówith, Karl (1988). "Webers Kritik der materialistischen Geschichtsauffassung", en: 
Sámtliche Schriften, vol. 5. Stuttgart: Metzler. 

Merleau-Ponty, Maurice (1945). Phénoménologie de la perception. Paris: Gallimard. 
Merleau-Ponty, Maurice (1947). Humanisme et terreur. Paris: Gallimard.  
Merleau-Ponty, Maurice (1953). Éloge de la philosophie. Paris: Gallimard.  
Merleau-Ponty, Maurice (1955). Les aventures de la dialectique. Paris: Gallimard.  
Merleau-Ponty, Maurice (1960). Signes. Paris: Gallimard. 
Merleau-Ponty, Maurice (1964a). Le visible et L'invisible. Ed. por Claude Lefort. Paris: 

Gallimard. 
Merleau-Ponty, Maurice (1964b). L'Oeil et l'esprit. Paris: Gallimard. 
Merleau-Ponty, Maurice (1968). Resumes de cours. Collége de France (1952-1960). 

Paris: Gallimard.  
Merleau-Ponty, Maurice (1969). La prose du monde. Ed. por Claude Lefort. Paris: 

Gallimard. 
Merleau-Ponty, Maurice (1996). Notes de cours au Collége de France. 1955-1959 et 

1960-1961. Ed. Por Stéphanie Ménasé. Paris: Gallimard.  
Oakes, Guy (2003). "Max Weber on Valué Rationality and Valué Spheres". Journal of 

Classical Sociology 3/1: 27-45. 
Parmentier, Bérengére (2000). Le siécle des moralistes. París: Seuil. Petitdemange, Guy 

(2003). Philosophes et philosophies du XXe siécle. París: Seuil.  
Prandoni, Alessandro (2000). "II sensibile dimensionale. Essenza grezza e reversibilitá 

istituente nella riflessione ontologica merleau-pontiana". Chiasmi International 
2:451-470.  

Robberechts, Ludovic (1964). Husserl. París: Editions Universitaires. Schluchter, 
Wolfgang (1997). "Polytheismus der Werte. Überlegungen im AnschluR an Max 
Weber", en: Grundlinien der Vernunftkritik, ed. por Chr. Jamme. Frankfurt/M.: 
Suhrkamp.  

Schmidt, James (1975). "Adventures of the Dialectic". Philosophy of Social Sciences 
5:463-478.  

Symonds, Michael & Pudsey, Jackson (2008). "The Concept of 'Paradox' in the Work of 
Max Weber". Sociology 42/2: 223-241. Weber, Max ([1904-5] 1975). Die 
protestantische Ethik und der 'Geist' des Kapitalismus. (Reimpresión de la 2ª ed. 
de 1920). Hamburgo: Siebenstern Taschenbuch Verlag. 



Bech, Josep María: «El weberianismo de Merleau-Ponty» 
 

162        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com 
 

Weber, Max ([1920-21] 1988). Gesammelte Aufsátze zur Religionssoziologie, vol. 1. 
Tübingen: Mohr.  

Weber, Max ([1922] 1988). Gesammelte Aufsátze zur Wissenschaftslehre, reproducción 
fotomecánica de la 6ª ed. (ed. por J. Winckelmann). Tübingen: Mohr. 

 



 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008) 107-134. http://www.revistadefilosofia.org 

 

 

Merleau-Ponty desde  el materialismo fenomenológico 
 

Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina 
Guadarrama, 28 de septiembre de 2008. 

 
 
 
 
Resumen: 
 

Merleau-Ponty pensaba que la filosofía debía revestir una forma mucho más 
modesta y menos impositiva de lo acostumbrado en su historia. Llamó a esto no-
filosofía, y creyó que la fenomenología con su inversión entre Ser y Fenómeno 
respondía a esta exigencia. Interesa pues de un filósofo no tanto lo dicho cuanto lo 
impensado que constituye el sustrato de nuestra reflexión. No le interesaba la historia de 
la filosofía. A nosotros tampoco, y por eso nos ocupamos de él desde aquello en lo que 
su pensamiento ha devenido: la fenomenología que se hace hoy, llámese como se llame. 
Merleau-Ponty pensó al hilo de la lectura de Husserl, y nosotros hacemos 
fenomenología al hilo de la lectura de Merleau-Ponty. 
 

Su recepción de Husserl es una reacción contra el Husserl idealista, y en general 
contra el intento de montar la reducción sobre la subjetividad. Si la correlación que 
estructura la percepción consta de: aprehensión-esquicios-objeto, podemos considerar 
que en la reducción se conserva, con la correspondiente "deformación coherente", esa 
correlación trimembre, de manera que en el último registro de lo Invisible nos 
encontramos con la correlación: c/ia/r-qu¡asmo-Wesen. Hay pues tres dimensiones 
verticales en la matriz resultante, de manera que la primera y tercera son los cauces por 
los que discurren la reducción trascendental y la reducción eidética de Husserl, mientras 
que la filosofía de Merleau-Ponty es un esfuerzo por buscar justamente el complemento, 
y montar la reducción sobre el eje central, el eje de los fenómenos en cuanto tales, las 
Erscheinungen o apareadas, que es también el eje hilético. De ahí su interés por la 
Naturaleza. 

 
 



Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org      107 
 

Merleau-Ponty desde  el materialismo fenomenológico 
 

Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina 
Guadarrama, 28 de septiembre de 2008. 

 
 
 
 

Merleau-Ponty hablaba en 1961 de la situación de la filosofía como de una no-

filosofía. No sólo en el sentido habitual de que en una filosofía mundana está la filosofía 

más viva que en el reducto de la filosofía académica, sino que la filosofía se ha vuelto 

impositiva. Tanto si se hace filosofía desde los datos o desde la conciencia, el resultado 

es el mismo. Es una filosofía que sobrevuela, imponiendo el sentido, no se sabe desde 

qué instancia: si desde el Ser o desde unas condiciones trascendentales de posibilidad. 

 

 La no-filosofía sería una filosofía de la experiencia que necesariamente se da 

escalonada en una serie de niveles cuya estructura no puede ser entonces eidética, 

puesto que la propia filosofía aparece en uno de esos niveles como modo de 

institucionalización simbólica. Es decir, la no-filosofía sólo es ya posible como 

fenomenología, aunque tenga que seguir utilizando su lenguaje: ni hay Ser ni hay 

condiciones de transposibilidad;  hay en el límite de la epojé,  fenómeno en cuanto 

fenómeno, Ser salvaje o Materia. Si pues la filosofía de M-P es una no-filosofía, sólo 

podremos hablar de ella desde aquello en lo que ha devenido: la fenomenología de hoy, 

llámese como se llame. Es lo que voy a intentar en esta conmemoración que hacemos de 

su nacimiento. 

                                                        

                                                                I        

 

 Cuando  la tarde del miércoles 3 de mayo de 1961 preparaba M-P su 

clase de los jueves, se cumplió el extraño presentimiento que había expresado varias 

veces: ”ce n’est pas moi qui me fait penser, pas plus que ce n’est moi qui fait battre mon 

coeur”, no soy yo quien me hace pensar, como tampoco soy yo el que hace latir mi 

corazón. Era evidente que no tenía poderes constituyentes sobre su corazón, pero resulta 

intrigante la afirmación de que no soy yo el que me hace pensar. Sin embargo de eso 

había hablado en el comienzo de aquel curso remitiéndose a Rimbaud. Rimbaud decía 



Sánchez Ortiz de Urbina, Ricardo: «Merleau-Ponty desde  el materialismo fenomenológico» 
 

108        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

que había que hacerse vidente  -voyant-  por un largo, inmenso y razonado desarreglo,  

dérèglement, de todos los sentidos, y que “on me pense”, alguien piensa por mí. M-P 

había llegado a la misma conclusión: si desarreglo por epojé la vida perceptiva,  accedo 

a una situación en la que no es mi conciencia la que actúa de modo constituyente  desde 

una instancia de sobrevuelo -survol- como los pájaros divinos, la paloma del Espíritu o 

la lechuza de Minerva, sino que accedo a una intersubjetividad en la “pasividad”. 

 

 Habrá dos grandes niveles: objetos y “cosas” (Sachen),  y la fenomenología será 

ese recorrido de ida y vuelta  entre lo Visible y lo Invisible, los objetos percibidos y las 

“cosas mismas”. 

 

Voy a aplicar pues a M-P su propia medicina, teniendo en cuenta lo que decía en 

su último curso: “Esto no es historia de la filosofía, algo pasado en sí mismo, sino 

pasado evocado para comprender lo que nosotros pensamos”. Si nos quedamos en el 

nivel de lo dicho, aunque sea filosófico, esa filosofía “vit surtout  au passé, comme 

histoire de la philosophie”. 

 

En ese mismo curso de los lunes de 1961, M-P acude a un texto clásico para 

aclarar su pensamiento, la sorprendente introducción de doce páginas en dieciséis 

párrafos que Hegel añadió a su Fenomenología, y que ya había sido objeto de un 

comentario por parte de Heidegger en un seminario del año 43. Según M-P se trata de 

un texto que quiere ser filosofía siendo no-filosofía. En tal texto no se abre Hegel al 

absoluto como un más allá que sería un segundo orden positivo -el ser-, sino como otro 

orden -el Ser bruto, la materialidad- que sólo es accesible desde el acá. Dice M-P en las 

notas de curso conservadas: “Es necesario que la relación con el absoluto sea previa al 

Erkennen, por otra vía, que el absoluto esté schon bei uns, que sea la luz misma que lo 

desvele”.  El nombre  de eso previo que ya está entre nosotros es el de fenómeno, pero 

no fenómeno como lo que  aparece, el objeto, Darstellung, sino el fenómeno como 

Erscheinung, como aparición. No la aparecencia, sino la aparencia. Creo que esta es la 

aportación decisiva de M-.P a la fenomenología husserliana antes de la fenomenología 

asubjetiva de Patocka. 

 



 Sánchez Ortiz de Urbina, Ricardo: «Merleau-Ponty desde  el materialismo fenomenológico» 
  
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org         
109 

 

¿Por qué la fenomenología es la forma que reviste hoy la no-filosofía? Porque en 

la fenomenología se ha producido con la máxima claridad la segunda inversión, después 

de la trascendental kantiana, la inversión entre el Ser y el Fenómeno. El lugar estable 

que antes ocupaba el Ser ahora lo llena la pluralidad indeterminada del fenómeno, 

mientras que el Ser se refugia en lo Visible. La fenomenología produce un 

descentramiento que va hacia la pluralidad y la indeterminación desde la identidad y la 

posicionalidad. Pero, en contra de las apariencias, eso invisible plural, no figurado e 

indeterminado, es la riqueza que se va empobreciendo al contraerse al territorio de lo 

Visible por centramiento. Yel nombre de eso que hay, no que es, es el de Fenómeno, 

Ser bruto o Materia,  “materia” entre comillas fenomenológicas  porque, como decía 

Husserl, nos faltan nombres. 

 

Hacemos con M-P lo que él hacía con Husserl, con la diferencia de que de M-P 

conocemos hasta el último papel de sus notas y los borradores de sus cursos, mientras 

que él sólo conocía de Husserl la parte visible del iceberg. Pero es asombrosa la 

comprensión que tenía de los pocos textos husserlianos que manejaba. Valga como 

botón de muestra la nota número 9 en el capítulo cuarto de su Fenomenología de la 

percepción, y sobre la que ha llamado la atención el editor de la edición alemana de 

Sobre la  fenomenología de la conciencia temporal inmanente, Rudolf Boehm,  en el 

tomo X de la Husserliana de 1966, que M-.P ya no pudo ver, observación que va a 

resultar decisiva para las consideraciones que seguirán. 

 

Había escrito Huserl: “No toda constitución sigue el esquema Auffassungsinhalt-

Auffassung”. Y Boehm comenta: “La trascendencia de lo que se indica en la 

observación de Husserl  ha sido Maurice Merleau-Ponty el primero en calibrarla”. Y 

cita a M-P: “Husserl ha definido durante mucho tiempo la conciencia o la imposición de 

sentido por el esquema Auffassung-Inhalt, y como una beseelende Auffassung. Ha dado 

un paso decisivo al reconocer, desde las conferencias sobre el tiempo, que esta 

operación supone otra más profunda mediante la cual el contenido mismo es preparado 

para esta aprehensión. No toda constitución se hace según el esquema 

Auffassungsinhalt-Auffassung”. 

 



Sánchez Ortiz de Urbina, Ricardo: «Merleau-Ponty desde  el materialismo fenomenológico» 
 

110        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

En mi opinión, como intentaré mostrar, la filosofía entera de M-P es un 

despliegue del contenido de esta nota. 

 

La visión que M-P tenía de Husserl la expuso en sus cursos de los años 60 y 61: 

“Husserl en los límites de la fenomenología”, y “Filosofía y no-filosofía después de 

Hegel. El curso del año 60 es una reflexión sobre dos textos de la etapa final de Husserl, 

muy queridos por M-P: El origen de la Geometría, anexo III de la Krisis del año 1932, 

publicado por Fink en 1939, y un texto de 1934, publicado por Martin Farber en 1940: 

Inversión de la doctrina copernicana en la interpretación de la visión habitual del 

mundo: la Tierra como arjé originaria no se mueve… En estos textos M-P piensa sus 

propias nociones de pensamiento vertical, y reinterpreta  la idea de pasividad frente a la 

de actividad. Dice: “Husserl busca expresar la Erleben, la vivencia, hace hablar el 

silencio, decir lo no dicho”. Y también: “El pensamiento del filósofo no puede definirse 

sólo por lo que domina, hay que tener en cuenta lo que trata finalmente de pensar, lo 

impensado”. 

 

En el curso de 1959 M-P expone frontalmente su idea de Husserl distinguiendo 

en su obra tres períodos. El periodo de las Investigaciones Lógicas con las nociones de 

intencionalidad, esencia y facticidad, el período de las Ideas como regresión idealista de 

la fenomenología, y el período de las Meditaciones cartesianas, interpretado como 

retractación del idealismo y exploración de las dimensiones verticales: Leib, pasividad e 

intersubjetividad, que significan el despliegue de la fenomenología que él mismo acoge. 

 

Es enfrentándose con el Husserl idealista de las Ideas como M-P elabora su 

propia matriz filosófica con sus nexos horizontales y sus dimensiones verticales. En la 

página 68 de la edición de las notas del curso de 1959, transcritas por Stéphanie Ménasé 

podemos ver bien este proceso. Hago un resumen de la página: 

 

En el idealismo trascendental  todo ser resulta constituido, convertido en noema, 

con lo que la matriz del pensamiento pierde sus columnas, sus dimensiones, y las filas 

confunden la especificidad de sus registros. Tanto más cuanto que  Husserl dobla la 

reducción  trascendental mediante una reducción eidética. M-P vuelve a su dictamen en 



 Sánchez Ortiz de Urbina, Ricardo: «Merleau-Ponty desde  el materialismo fenomenológico» 
  
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org         
111 

 

la nota antes recordada de su Fenomenología de la percepción: es imposible generalizar 

la intencionalidad entendida como imposición de sentido porque eso se opone a la 

noción de fenómeno en tanto modo de aparición. La conciencia no es solamente 

actividad, con lo que hay una Urerlebnis que no es objetivación y no encaja en la 

estructura  Auffassung-Inhalt. Encontramos lo no tético en el corazón de la conciencia. 

Hay estratos horizontales anteriores a los actos. Hay una intencionalidad operante y 

latente configurada como síntesis pasiva. Hay una pasividad originaria en el corazón de 

nosotros mismos. Intencionalidad pesada (lourde), esencias fluyentes, prioridad de lo 

impresional.  

 

Y acaba la página diciendo: “es un contragolpe sobre la concepción de la 

reflexión, reflexión o reducción trascendental, que desvela estratos escalonados -

couches étagées- de intencionalidades que no pueden adecuarse a un espíritu 

constituyente universal”. 

 

En este cuerpo a cuerpo de M-P con el Husserl idealista, resulta tener luego un 

poderoso aliado, el propio Husserl, quien en su etapa final despliega incansable las ideas 

de subjetividad como Leib quinestésico, transposibilidad de las síntesis pasivas y 

horizonte ineludible de intersubjetividad entendido como interfacticidad. Aunque M-P 

apenas conoció estos textos. No conoció los cursos husserlianos entre 1918 y 1926 

sobre lógica genética o síntesis pasivas, ni los innumerables manuscritos de 

investigación sobre el Leib, cuerpo interno e intersubjetividad, publicados luego por Iso 

Kern en 1973, ni los llamados manuscritos de Bernau sobre el tiempo, etc.,etc…aunque 

sí conoció el tomo II de las Ideas y la Sexta meditación de Fink  a quien acompañó en 

1959 en el centenario del nacimiento de Husserl. Mientras Fink aportaba su importante 

colaboración “La filosofía tardía de Husserl en la época de Friburgo”, M-P presentaba 

su no menos importante “El filósofo y su sombra”. 

  

Pero la laguna decisiva en el conocimiento por M-P de los escritos de Husserl es 

su desconocimiento total de los cursos de lo que es en realidad la segunda época de 

Husserl  y que podemos llamar la década prodigiosa. Me refiero a los cursos profesados  

por Husserl en el período que va de las Investigaciones  a las Ideas, donde en tres cursos 



Sánchez Ortiz de Urbina, Ricardo: «Merleau-Ponty desde  el materialismo fenomenológico» 
 

112        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

decisivos, Cosa y espacio de 1907, Fantasía, conciencia de imagen y recuerdo de 1905 

y Lecciones sobre la teoría de la significación de 1908, establece Husserl, previamente 

a su intento de reducción idealista, los cuatro registros, tres de ellos además Stiftungen, 

instituciones (la institución será una idea estudiada por M-P en su curso de 1955), que 

responden a las couches étagées que M-P buscaba en 1959. 

 

La percepción es el hilo conductor del pensamiento de M-P. La percepción como 

primado, más que como privilegio. En 1933 escribe un “Proyecto sobre la naturaleza de 

la percepción”. En 1934 un pequeño escrito: “La naturaleza de la percepción”. En 1945 

publica su gran libro “Fenomenología de la percepción”  y el veintitrés de noviembre de 

1946 expone en una sesión de la Sociedad Francesa de Filosofía, ante un auditorio 

variopinto y escéptico (Bréhier, Beaufret, Hyppolite, Lupasco, etc.) su tesis “El primado 

de la percepción y sus consecuencias filosóficas”. En esa sesión M-P explora la doctrina 

fenomenológica acerca de la modalidad original de la conciencia que Husserl había 

elaborado en la época de las Investigaciones en polémica con Twardowski. 

 

 Twardowski, en un escrito de 1894 Sobre la doctrina acerca del contenido y 

objeto de las representaciones (Vorstellungen), había acercado la percepción a la 

imaginación, sosteniendo que toda relación intencional a un objeto real estaba mediada 

por un contenido mental o secundario, una imagen ficticia del objeto primario. Esta 

duplicación de la objetividad conduce, según el Husserl de las Investigaciones,  a una 

regresión al infinito. La ficción de la representación (Vorstellung) da lugar a una 

estructura bimembre de la percepción: sujeto-objeto. Esa será la filosofía de la 

conciencia que combate toda su vida M-P y de la que en la etapa de Lo Visible y lo 

Invisible pensaba que todavía impregnaba su Fenomenología de la percepción, al  

menos por no haber accedido al nivel de la no-filosofía. 

 

Husserl establece, frente a Twardowski, una estructura trimembre  como 

correlación horizontal básica: Auffassung-Erscheinung-Darstellung, Es decir: 1º: 

Aprehensión o acto intencional, 2º: Aparición o contenido, 3ºExposición u objeto.  

 



 Sánchez Ortiz de Urbina, Ricardo: «Merleau-Ponty desde  el materialismo fenomenológico» 
  
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org         
113 

 

En la consideración final del  curso del semestre de verano de 1907 que se 

conoce como Cosa y espacio, Husserl formula magistralmente esta correlación básica 

que constituirá la fila inferior de la matriz del conocimiento. Fue en la lección final, el 3 

de agosto de 1907: “Pertenece a la esencia de la cosa en general ser una unidad  

intencional idéntica que se constituye en una cierta multiplicidad de apariciones 

efectivas o posibles, se legitima según su ser y su ser-así respectivo en el 

encadenamiento reglado de apariciones que cada vez está motivado. Pero el 

encadenamiento es un encadenamiento de apariciones entre-acordadas que se llenan 

unas en otras, y son portadas por una conciencia de creencia que las atraviesa o, si se 

prefiere, una conciencia posicional, conciencia de ser”.  

 

M-P no conoció este texto,  pero sí fue consciente de las implicaciones y 

trascendencia que comporta. En especial vio con claridad la connivencia entre la 

intencionalidad del primer extremo y la identidad del tercero, así como de  la 

posibilidad de la persistencia de la correlación, aun en el caso en que el esquema 

aprehensión-contenido de aprehensión pierda vigencia, como vimos en la importante 

Nota de las primeras páginas de su Fenomenología, de resultas de su atenta lectura de 

las Lecciones sobre el tiempo de 1905. Podríamos decir que la connivencia entre 

intencionalidad e identidad constituye lo explícito de su pensamiento, mientras que la 

persistencia  de la correlación es lo impensado en él, como veremos más adelante. 

 

Cuando M-P expone su tesis sobre el primado de la percepción y su estructura 

en la Sesión de 1946, la ceguera de algunos académicos es modélica, y se repite siempre 

que filósofos muy doctos se tropiezan con la “ingenuidad” de la no-filosofía de la 

fenomenología. Por ejemplo, Bréhier argumentaba: “la filosofía, desde Platón, ha 

nacido de las dificultades que rodean la percepción vulgar y se ha filosofado cuando uno 

se ha distanciado de la percepción vivida accediendo al mundo inteligible”. Lo 

asombroso es la serenidad y la cortesía en las contestaciones de M-P: “se podría decir 

también que Platón ha insuflado movimiento y vida en las ideas tal como están en el 

mundo, y lo ha hecho rompiendo la lógica de la identidad, etc…” 

 

 



Sánchez Ortiz de Urbina, Ricardo: «Merleau-Ponty desde  el materialismo fenomenológico» 
 

114        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

                                                             II 

 

¿Qué formas reviste, desde la fenomenología actual, este primado de la 

percepción y su estructura básica de correlación?, ¿cuál es lo impensado de la no-

filosofía de M-P? 

 

Lo expondré para mayor brevedad y claridad en una serie de puntos, diez 

puntos: 

 

1.-La correlación horizontal básica es trimembre. Auffassung-Erscheinung-

Darstellung. Aprehensión-Aparición-Exposición. La  Auffassung  es el acto de 

intencionalidad y que da sentido. La Erscheinung es la aparición, el contenido, Inhalt, 

los esquicios (Abschattungen) o perfiles o perspectivas integrados hiléticamente por 

campos de sensaciones. Y la Darstellung es la exposición del objeto resultante de la 

síntesis activa de identificación. 

 

2.- Resulta que tanto la Erscheinung como la Darstellung son fenómenos. Es 

fenómeno el objeto en tanto que es lo que aparece, y es fenómeno la aparición de 

contenidos de sensación, nunca saturantes. Hay que distinguir entre lo apareciente, la 

aparecencia, y la aparición, la aparencia. Pero el fenómeno en sentido estricto es la 

aparencia, y ese es el lugar donde se produce el extraño contacto con la trascendencia, 

con el Ser salvaje, vertical o Materia. Los objetos son también fenómenos analogados 

aunque evidentemente reales. Constituyen la realidad efectiva o posicional 

(Wirklichkeit) del “ser”.  

 

3.-En esta estructura trimembre de correlación, el fenómeno en cuanto 

fenómeno, la Erscheinung, aparición o aparencia, ocupa un lugar central. Mientras que 

el acto de aprehensión y el objeto sintetizado ocupan extremos, entre los que hay 

connivencia estrecha. Por ejemplo, si procedemos, como hará Husserl, a una reducción 

vertical a partir del primer miembro, regressus o reducción trascendental, que conduce a 

una subjetividad trascendental, tal reducción trascendental arrastrará necesariamente 

una reducción vertical a partir del tercer miembro, reducción eidética. Mientras que la 



 Sánchez Ortiz de Urbina, Ricardo: «Merleau-Ponty desde  el materialismo fenomenológico» 
  
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org         
115 

 

reducción que propugna M-P, a partir del fenómeno en cuanto fenómeno, de la 

Erscheinung, es autónoma. 

 

4.- Si procedemos a establecer estas dimensiones verticales, por anábasis o 

reducción, a partir de las tres bases: acto, esquicio, objeto, nos encontramos con una 

matriz. Si ascendemos en las filas es evidente que no se conserva  el esquema de la 

correlación: aprehensión-contenido de aprehensión-objeto, de las base, pero sí se 

mantiene anamórficamente, por “deformación coherente” una estructura trimembre de 

correlación, correspondiente al estrato en cuestión. Recordemos que ya en la primera 

década del siglo Husserl había establecido, con ciertas vacilaciones, cuatro registros o 

couches étagées, estratos, como dice  M-P, a los que habrá que añadir una dimensión 

transversal, la eidética, por lo que estaríamos en presencia de una matriz cúbica, aunque 

incompleta, porque el primer registro que Husserl llamará de phantasia, no puede tener 

consistencia eidética al no admitir siquiera institución, Stiftung, aunque esto último no 

parece admitirlo M-P, lo que acarreará importantes consecuencias. 

 

5.- Si prescindimos, de momento, de la complicación eidética, puesto que el 

mundo perceptivo, lo que luego llamará Husserl Lebenswelt, mundo vivido, no tiene, en 

cuanto tal, estructura eidética, y atendemos a las tres verticales de la matriz, nos 

encontraremos con una sorpresa mayúscula. Las tres verticales se corresponden con los 

tres géneros de materialidad, con arreglo a los tres territorios que distinguía la ontología 

tradicional: alma, mundo, dios, o subjetividad, naturaleza, síntesis, teniendo en cuenta 

que a medida que ascendamos en la vertical de la reducción: 1º: la subjetividad pasará 

de sujeto operatorio con reflexión de conciencia e intersubjetividad a Leib, chair, e 

interfacticidad;  2º:la naturaleza corpórea pasará a hyle y protohyle, y 3º: las síntesis 

activas pasarán a síntesis pasivas por quiebra de la identidad.  

 

Se confirma la predilección de M-P por la vertical central y su certero instinto 

fenomenológico al centrarse en el fenómeno en cuanto fenómeno, la aparencia, como 

también el hecho de que dedicase nada menos que tres cursos en el Colegio de Francia 

(1957, 1958 y 1960) a la naturaleza. 



Sánchez Ortiz de Urbina, Ricardo: «Merleau-Ponty desde  el materialismo fenomenológico» 
 

116        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

6.- Supuestas estas tres dimensiones verticales  que arrancan desde abajo por 

reducción, anábasis o regressus, desde los tres nódulos que son la Auffassung  o acto 

intencional, la Erscheinung o aparencia de esquicios y campos hyléticos, y la 

Darstellung como objetos resultado de síntesis de identidad, resultará que esas tres 

dimensiones  que coinciden con los tres géneros de materialidad, constituyen tres ejes 

ontológicos: la subjetividad  como centro de operaciones, la hyle o materia que afecta a 

las quinestesias y produce sensaciones y esquicios, y los productos sintéticos tales cono 

objetos e idealidades. 

 

7.-Hay que constatar un segundo hecho sorprendente: la connivencia, ya aludida, 

entre la vertical primera de la subjetividad y la tercera de la objetividad. Lo demuestra 

fehacientemente, como decíamos, el que el intento de Husserl en su etapa idealista, de 

proceder a una reducción fenomenológica o epojé trascendental, sobre el primer eje , a 

fin de remontarse a una subjetividad trascendental, que sería omniconstituyente, y que, 

como sabemos, intentó con tres modalidades, reducción cartesiana, reducción kantiana y 

reducción psicológica, resultó necesariamente doblada por una reducción eidética 

practicada sobre el tercer eje. Tal connivencia se pone también de manifiesto en algo 

constatado y repetido de muchas maneras por M-P desde su Fenomenología de la 

percepción hasta el torso conservado de lo Visible y lo Invisible. En un planteamiento de 

filosofía de survol  o de filosofía de la conciencia, en el que anulamos el segundo eje, 

como hacía Twardowski, sustituyéndolo por un esquema de representación 

(Vorstellung), ocurrirá que las filosofías resultantes: intelectualismo y empirismo, o 

como quiera llamárselas, serán equivalentes en tanto filosofías de la conciencia. 

 

En cambio, la reducción vertical operada  sobre el eje central, que es el 

verdadero eje de fenómenos, el eje hylético que va desde la Erscheinung o aparencia a 

la Ereignis o quiasmo, es el eje que propicia una no-filosofía que es lo contrario de una 

filosofía que sobrevuela e impera.  

 

8.- La matriz de tres columnas que analizo queda partida horizontalmente por un 

hiato sutil pero profundo que la divide en dos. Husserl habló de cuerpo externo, 



 Sánchez Ortiz de Urbina, Ricardo: «Merleau-Ponty desde  el materialismo fenomenológico» 
  
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org         
117 

 

Leibkörper y de cuerpo interno, Leib. M-P habla de lo Visible y de lo Invisible que 

incluye el territorio del fenómeno en cuanto fenómeno o Ser salvaje. 

 

El contraste, y la continuidad, entre estas dos fases de esta “genealogía de la 

verdad”, como decía M-P, es el siguiente: 

 

A.- Primer eje: en lo Visible se da el acto, la intención; en lo Invisible ya no hay 

actos intencionales de aprehensión, pero sí algo de lo que resultan síntesis pasivas. Hay 

ahora una “actividad” en la pasividad que se corresponde con el más profundo “yo 

puedo”. A la pasividad de la actividad de lo Visible se contrapone la “actividad” de la 

“pasividad” de lo Invisible. Esta “pasividad” en lo invisible es la negación del tipo de 

actividad intencional de lo visible, pero “opera” síntesis, precisamente pasivas. 

Podemos en un  caso hablar de operaciones y en otro de transoperaciones. O de lo 

posible y lo transposible, como dice Maldiney en terminología ya consagrada en la 

actual fenomenología. 

 

La formulación más clara en M-P de estas distinciones no la encontramos tanto 

en su curso sobre la Pasividad de 1955, cuanto en su primer curso sobre la Naturaleza 

de 1957. Leemos en las Notas conservadas del curso: “La fenomenología descubre una 

pasividad originaria, en oposición a la pasividad secundaria de los habitus. Esa síntesis 

pasiva que hará que yo perciba la cosa, no hay que pensarla como el producto de la 

construcción de un ego”. 

 

B.- Con relación al eje tercero, connivente con el primero: el territorio de lo 

Visible es el dominio de la objetividad. En lo Invisible no hay objetos. En consecuencia, 

si en la imaginación se manifiestan objetos, aunque sean en ausencia, representados, y 

yo no pueda, por ejemplo, contar con mi imaginación las columnas del Panteón de 

París, la imaginación estará inscrita en el territorio de lo Visible. 

 

En cambio, el “signo” lingüístico con el que yo discurro en mi monólogo 

silencioso de palabra operante no es nada objetivo ni imaginado. 

 



Sánchez Ortiz de Urbina, Ricardo: «Merleau-Ponty desde  el materialismo fenomenológico» 
 

118        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

En general, si deslizo  la apercepción de fantasía., la fantasía perceptiva, no 

objetiva, hacia la objetividad de la apercepción de imaginación, entraré en una filosofía 

de la conciencia con su falso mecanismo de una reflexión antes de la reflexión, hasta el 

infinito, con anulación del espesor del eje segundo, hylético, el eje de contacto. 

 

C.- Y con relación al eje vertical central: el dominio de lo Visible es el de la 

posibilidad, en tanto que los actos intencionales tienen un horizonte de posibilidades a 

que están referidos. En lo Invisible no hay tal, y hablaremos de transposibilidad.  En un 

caso, la realidad es posicional, en el otro, hablaremos de realidad no posicional o 

Sachlichkeit  (las cosas mismas que decía Husserl). 

 

La identidad, los procesos de identificación sólo ocurren en el dominio de la 

realidad posicional. En lo Invisible hay síntesis con écart, desajuste, no coincidencia. 

En la temporalidad, por ejemplo, no habrá presentes continuos que son ajustes de 

identidad, sino fases de protecciones-retenciones sin presente, y en la espacialidad el 

“aquí absoluto” del Leib quinestésico que es centro de orientación, no será un punto 

espacial como centro de coordenadas. 

 

9.- Intentemos ahora cruzar las ideas de Pasividad e Institución (Stiftung). En su 

curso del año 55 M-P da la siguiente definición: “Se entiende por Institución los 

acontecimientos de una experiencia que la dotan de dimensiones duraderas, con relación 

a las cuales toda una serie de otras experiencias tendrán sentido, formarán una serie 

pensable o una historia. O también, los acontecimientos que depositan en mí un sentido, 

no a título de supervivencia o residuo,  sino como llamamiento hacia una continuación, 

una suite, como exigencia de un advenir”. 

 

Es decir, en la institución hay pasividad secundaria, sedimentaciones, habitus, 

historia. 

 

La pregunta es: ¿habrá en lo Invisible un registro, el del “yo puedo” con sus 

llamadas síntesis pasivas, pero sin pasividad secundaria, es decir, sin Institución? Creo 

que M-P no tiene clara la respuesta al exigir que ya en lo originario haya historia. 



 Sánchez Ortiz de Urbina, Ricardo: «Merleau-Ponty desde  el materialismo fenomenológico» 
  
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org         
119 

 

Husserl, en cambio, en su curso del semestre de invierno de 1904-1905, publicado sólo 

en 1980, sí había admitido este nivel de un registro originario de phantasia sin 

Institución. Es el registro de la interfacticidad, en terminología de Richir, el registro del  

“yo puedo”, con sus dos vertientes del “aquí absoluto” y de la “singularidad 

fenomenológica”. 

 

La no admisión  de este registro lleva a M-P, como veremos, a su controvertida 

noción de quiasmo reversible y de carne del mundo, con la consiguiente confusión entre 

la alteridad del  otro y la alteridad radical de lo otro. 

 

10.- Por último, si es cierto que el esquema Auffassung-Erscheinung-Darstellung 

de la fila inferior no se mantiene como tal en lo Invisible, pero sí se mantiene una 

correlación trimenbre con la correspondiente deformación coherente, nos encontraremos 

en la fila superior de la matriz con la correlación: chair, quiasmo, Wesen. 

 

La chair, en cuanto Leiblichkeit del yo quinestésico, se  corresponde, en la 

reducción, con  el sujeto y sus actos de aprehensión intencional.  El  quiasmo lo es de la 

hyle “insensible” (protohyle), frente a la corporeidad y sus sensaciones diversificadas. 

Y las Wesen (en su sentido verbal) como Wesen salvajes se oponen a las eide, de 

manera que si la esencia o eidos se contrapone a la factualidad, la Wesen se contrapone 

a la facticidad. 

 

Chair-quiasmo-Wesen es para M-P la correlación que en el estrato originario de 

lo Invisible se hace eco de la triada: subjetividad-esquicios-objetividad que definía el 

primado del mundo perceptivo. 

 

Esta es, en grandes líneas,  a mi entender, el modo como  M-P recoge la 

tradición fenomenológica que viene de Husserl y de Fink, y que, pasando por Patocka, 

llega hasta nosotros, hasta la fenomenología que hacen los Richir, Waldenfels, Schnell, 

Tangelyi… y otros muchos. Es también  lo impensado de su no-filosofía. Exponer en 

forma lo que significa esta aportación, apenas esbozada, exigiría un soporte más amplio 

del que aquí dispongo. Me limitaré en una tercera parte de mi exposición a unas 



Sánchez Ortiz de Urbina, Ricardo: «Merleau-Ponty desde  el materialismo fenomenológico» 
 

120        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

aclaraciones sobre estos diez puntos y, por último, en una cuarta, parte pondré de relieve 

tres aporías a  las que M-P se vio abocado, con las que lidiaba, según podemos ver en 

esos textos de palabras verdaderamente operantes y que Lefort denomina notas de 

trabajo. 

 

                                                             III 

 

Volvamos a esa correlación básica: Auffassung-Erscheinung-Darstellung que M-

P ha reelaborado como armazón del mundo percibido o vivido, y que en su articulación 

central, el fenómeno en cuanto tal, da lugar a una reducción bien diferente de la 

husserliana, que nos remite al territorio fuera del lenguaje, lo fenomenológico 

originario, la materialidad que algunos denominan trascendental y M-P llama Ser bruto 

o salvaje.   

 

La matriz entera que he analizado está envuelta en una gran circularidad a partir 

de su horizontal básica: el mundo percibido, el mundo vivido. Se despliega 

reflexivamente lo que ya está en esa correlación resonando: “La reflexión no capta pues 

su sentido pleno sino mencionando el fondo irreflexivo que presupone” 

 

Si comparamos la Lebenswelt husserliana con el mundo vivido o percibido de 

M-P constataremos un gran acuerdo: el mundo vivido no posee una articulación 

eidética, aunque puede acogerla y la acoge con facilidad. Pero M-P es más radical. Para 

M-P el mundo vivido es previo al conocimiento y ve en la Lebenswelt husserliana una 

Sinngebung, una cierta imposición de sentido. Está claro que M-P se enfrenta al Husserl 

idealista con el apoyo del Husserl tardío, sustituyendo las reducciones trascendental y 

eidética por una reducción central fenomenológica, por la que nos hundimos en el 

mundo en lugar de dominarlo. 

 

El razonamiento de Husserl era: si la percepción se acercase a la representación, 

el fenómeno, la aparencia, se reduciría o al polo subjetivo o al objetivo, con lo que el 

mundo sería plano, solipsista e imaginario. Perdería la profundidad que brota del enlace 

entre las quinentesias y los campos hyléticos, y el mundo dejaría de ser compartido y 



 Sánchez Ortiz de Urbina, Ricardo: «Merleau-Ponty desde  el materialismo fenomenológico» 
  
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org         
121 

 

sería sólo comunicado, puesto que sólo los esquicios son para mí en tanto son para 

otros, y de modo indefinido. En consecuencia, y en tal caso, el sujeto mismo percipiente 

pasaría a ser un sujeto imaginario.  

 

Es la situación que M-P entendía como filosofía de la conciencia, filosofía de 

sobrevuelo.  Pero M-P va más allá. Como la reducción tiene lugar en el eje hylético, el 

contenido material mismo de la sensación está ya preparado para la aprehensión que 

tiene lugar en la horizontal básica. La sensación viene siempre antes, con el espesor de 

una adquisición originaria. Se vuelve al contacto con la sensorialidad que se vive desde 

el interior. Al dejar la cualidad sensible de ser coextensiva de la percepción, se produce 

un desbordamiento entre las distintas experiencias sensoriales. Caen las barreras de los 

sentidos. Aparecen quinestesias globalizadas a medida que ascendemos por la columna 

central de la reducción. Es el lugar de trabajo de los artistas. Es, por ejemplo, el rojo que 

M-P comenta en la pag. 175  de Le visible et l’invisible: “algo que viene a tocar 

dulcemente y hace resonar a distancia diversas regiones del mundo colorado o visible, 

una cierta diferenciación, una modulación efímera… Entre los colores y los visibles 

pretendidos se encontraría el tejido que los dobla, los sostiene, los alimenta, y que no es 

otra cosa sino posibilidad, latencia y carne de las cosas”. 

 

Carne de las cosas. Hemos llegado al quiasmo, fenómeno en cuanto fenómeno,  

la aparencia misma en el extremo de la vertical. Es decir, en resumen: ”la síntesis 

perceptiva parece hacerse en el objeto mismo y no en el sujeto pensante”. Esta 

formulación de la época de la Fenomenología de la percepción parece del tenor de las 

síntesis husserlianas. Pero M-P insiste: no es una síntesis cognoscitiva.  

 

Creo que es en sus últimos cursos sobre la naturaleza donde encontramos las 

formulaciones más radicales, especialmente en el curso de 1960 Naturaleza y Logos. 

Se trata de las últimas reflexiones de M-P, contemporáneas de sus notas de 

trabajo preparatorias para Lo visible y lo invisible. 

 

Dice M-P en la introducción del borrador del curso: “Hay un único tema de la 

filosofía: el  nexo o vínculo Naturaleza-Hombre-Dios. Y la naturaleza es un pliegue del 



Sánchez Ortiz de Urbina, Ricardo: «Merleau-Ponty desde  el materialismo fenomenológico» 
 

122        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

Ser. Los problemas de la filosofía son concéntricos”. Afirmación que se corresponde 

con la última nota de trabajo editada, con fecha de marzo de 1961 en la que además 

denuncia los riesgos correspondientes de humanismo, naturalismo y teología. Son las 

tres verticales que he comentado, y M-P dice que, siendo la vertical central, la 

Naturaleza, el pliegue o la hoja del ser total, “es el camino que preferimos”. 

 

Y sigue diciendo en su curso sobre Naturaleza y Logos en una suite de citas que 

entresaco y entrelazo: 

 

“Pues la naturaleza fuera de nosotros ha de ser desvelada por la naturaleza que 

somos”…, 

”en una filosofía del Ser vertical”… 

Incluso “la ciencia misma ha de ser leida como cierta ontología (reducida) en el 

contexto más amplio del Ser primordial”…, 

del que quiere explorar “la arquitectónica preempírica, lo preobjetivo, los 

pivotes y goznes”.  

La cuestión es dar con “ese punto de emergencia de la naturaleza, visto como un 

Ineinander”, y 

 “obviamente la Naturaleza de que hablamos es la Naturaleza que percibimos”… 

Lo que podemos hacer, pues”el cuerpo que percibe es un cuerpo que se 

mueve”…, 

”mi cuerpo interpuesto entre lo que está frente a mi y lo que está tras de mi”…, 

”la figuración de lo invisible en lo visible”…, 

pues “estamos instalados nosotros mismos en el ser percibido-ser bruto, en lo 

sensible, en la carne para la que no  hay alternativa entre el en-sí y el para-sí  y donde el 

ser percibido está eminentemente en el Ser”. 

 “La estructura estesiológica del cuerpo humano es así una estructura libidinal, y 

la percepción un modo del deseo, una relación de ser y no de conocimiento”. 

”Encontramos en el Ser bruto, salvaje, vertical, presente, una dimensión que no 

es la de la representación ni la del en-sí”.  

“Vamos a ver los medios para pensar la Naturaleza  en último término sólo por 

los medios de la Naturaleza percibida, el Ser físico y el Ser bruto de la percepción. 



 Sánchez Ortiz de Urbina, Ricardo: «Merleau-Ponty desde  el materialismo fenomenológico» 
  
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org         
123 

 

Vamos a ver que el cuerpo humano sólo puede ser entendido como cuerpo que 

percibe…pero si la percepción fuese sólo un “yo pienso que”, no me daría la percepción 

el Ineinander del ser humano, del cuerpo humano y la naturaleza”, 

 “todas nuestras investigaciones convergen en el ser bruto de la percepción”. 

 

Este es el modo brillante como M-P da cuenta de esa estructura central de la 

matriz: el encuentro y resonancia en el eje de la vertical hylética de los esquicios y los 

quiasmos. 

 

Todos reconocemos en este análisis de M-P la estructura del mundo percibido a 

partir de los planteamientos husserlianos en la Krisis en torno a la Lebenswelt. Pero  M-

P insiste además en lo que pudiéramos llamar modalidades del mundo de la percepción, 

Heimwelten, que es algo muy distinto de círculos culturales. Veámoslo brevemente: 

 

Una vez eliminada la nivelación que el objetivismo produce en el mundo 

percibido, es decir, neutralizado el recubrimiento eidético que, como he indicado antes, 

no le es necesario para su configuración, el mundo de la vida aparece modulado con 

arreglo a los diferentes modos de incorporar las Erscheinungen. 

 

 No se trata de círculos identitarios, puesto que en el tramo de lo invisible no hay 

identidades, sino que la articulación de los extremos subjetivo y objetivo se realizada de 

distinto modo con arreglo al enlace de las sensaciones que, en último término, son las 

aparencias originarias en las que tiene lugar el quiasmo del fenómeno. Es este el punto 

donde se revela que los objetos son producto de síntesis que no implican esencias, y por 

tanto los mismos objetos pueden ser vividos de manera diferenciada con arreglo a las 

modulaciones de la Lebenswelt. No obstante esto, no tiene por qué producirse una 

escisión del mundo humano. Detrás de la universalidad eidética hay una universalidad 

de otro tipo, “lateral”, de manera que cabe una comunicación entre las diversas  

Heimwelten, por cuanto que todas las Erscheinungen “lo son de la misma región 

salvaje”. 

 



Sánchez Ortiz de Urbina, Ricardo: «Merleau-Ponty desde  el materialismo fenomenológico» 
 

124        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

En el artículo de 1959 sobre Mauss y Levi-Strauss, encontramos esto expresado 

con la máxima claridad: “Las variables de la antropología (las Heimwelten) deben 

encontrarse más tarde o más temprano al nivel en que los fenómenos tienen un 

significado inmediatamente humano, las Erscheinungen en cuanto aparencias 

originarias”. 

 

Y también: “no es posible ni necesario que el mismo hombre conozca por 

experiencia las sociedades de que habla. Basta con que haya alguna vez y lo bastante 

largamente aprendido a dejarse enseñar por otra cultura, ya que dispone en delante de 

un órgano de conocimiento nuevo, ha vuelto a tomar posesión de la región salvaje de sí 

mismo que no se ha insertado en su propia cultura, y por donde comunica con las 

demás”. 

 

Es esta la cita con la que Waldenfels acaba su artículo: Lebenswelt zwischischen 

Alltäglichem und Unalltäglichem. 

Repito las últimas líneas clarividentes: “Hemos de tomar posesión de la región 

salvaje de nosotros mismos -el estrato fenomenológico originario- esa región que no se 

ha insertado en nuestra propia cultura y por donde nos comunicamos con los demás”. 

  

(Conviene retener esta afirmación de M-P. En ella parece admitir un estrato 

fenomenológico originario sin conformación simbólica o cultural, y en ella por lo tanto 

un tipo de “comunicación”  por mera interfacticidad. Sin embargo, Richir ha 

demostrado en su artículo Comunidad, Sociedad e Historia en el último Merleau-ponty 

que en las Notas de trabajo preparatorias para el último libro inacabado, M-P no admite 

tal registro puramente fenomenológico. Es un asunto de la máxima importancia,  y 

como veremos luego constituye un nudo de dificultades en que se vio inmerso el último 

Merleau-Ponty. Evidentemente la dificultad desaparece si por región salvaje M-P 

entiende aquí lo fuera de lenguaje) 

 

Un último comentario: 

 



 Sánchez Ortiz de Urbina, Ricardo: «Merleau-Ponty desde  el materialismo fenomenológico» 
  
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org         
125 

 

M-P parece revolverse siempre contra la inconsistencia de Husserl, quien 

habiendo establecido claramente los niveles de lo que M-P llama lo visible y lo 

invisible, (la diferencia, p.e. entre el sujeto intencional  y el Leib quinestésico), persiste 

en encaminar la reducción por el eje lateral de la subjetividad: la constitución de toda 

objetividad en la conciencia, lo que comportaría la anulación de los niveles. 

 

Por ejemplo, la afirmación de Husserl en Erste Philosophie, que M-P pudo 

conocer pues se editó en 1959: “Veamos pues cómo la subjetividad trascendental se da 

en niveles (Stufen) de relativa inmediatez y mediatez,  y sólo en tanto que se da en tales 

niveles, niveles de implicación intencional” (p.175 del tomo II donde Husserl expone su 

teoría madura de la reducción fenomenológica. Año 1924) 

 

Poseemos sobre esto un testimonio precioso. Es el año de 1959 y se trata de un 

homenaje en el centenario de Husserl. Están convocados todos los que entonces 

significan algo en la fenomenología: Löwith, Binswanger, Levinas, Schutz, Fink, 

Farber, De Waelhens, Landgrebe, Ricoeur, Gurwitsch, Dorion Cairns… M-P relee para 

su intervención el tomo II de las Ideas como “el esfuerzo insensato de someter  todo a 

las conveniencias de la conciencia (la versión española dice a las leyes de la conciencia, 

pero M-P utiliza la palabra bienséance, conveniencia, decoro), al juego limpio de sus 

actitudes, de sus intenciones, de sus imposiciones de sentido”. Y luego va subiendo de 

tono;”la conciencia constituyente es la impostura profesional del filósofo”.Y acaba 

reconociendo el esfuerzo de Husserl: “era necesario llevar hasta el límite el retrato de un 

mundo  sabio que la filosofía clásica nos ha legado, para revelar el resto”. Y el resto es: 

“lo sensible abierto…lo sensible como forma universal del ser bruto…ese espíritu bruto 

que no se encuentra aprisionado por ninguna de las culturas, al cual se pide que se cree 

de nuevo la cultura”. 

 

Este es  su enfrentamiento con Husserl. Este es el programa para el año y medio 

que le quedaba de vida. La topología de su pensamiento tiene claramente la forma de 

una viga en doble T. La base es la correlación de la estructura perceptiva: intención-

sensación-objeto, y el techo es la correlación de lo invisible (infigurable): carne-



Sánchez Ortiz de Urbina, Ricardo: «Merleau-Ponty desde  el materialismo fenomenológico» 
 

126        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

quiasmo-Wesen, y ambas están unidas por la vertical central del Ser salvaje que se 

continúa por la hyle, la Erscheinung, la aparencia, el fenómeno en cuanto tal. 

 

M-P  califica esa vertical sensible como medium: “lo sensible es precisamente 

ese medium donde puede haber ser sin que tenga que ser puesto, la aparencia sensible 

de lo sensible; la persuasión silenciosa de los sensible es el único medio que tiene el Ser 

de manifestarse sin hacerse positividad, sin cesar de ser antiguo y trascendente”.  Esta 

nota de 27 de octubr e de 1959 es una muestra de ese estilo final de M-P, poético y 

riguroso. 

 

                                                               IV 

 

Voy a plantear en esta cuarta parte una última cuestión. Se trata de desajustes 

arquitectónicos que aparecen en la matriz diseñada y que afectan a la fila originaria 

superior,  el estrato de lo Invisible en su correlación:  chair-quiasmo-Wesen. Son los 

tres lugres que definen la horizontal superior de esa T doble que he dibujado como 

espacio mental de su pensamiento. 

 

El primer desajuste aparece en el dominio de lo que M-P designa como chair, es 

decir la Leiblichkeit del Leib quinestésico. Es el registro primordial de la 

intersubjetividad concreta, que Richir denomina interfacticidad, en el que tiene lugar la 

presencia desfasada -no coincidente- pero inmediata, del otro. Es el nivel de lo que 

Husserl denominaba phantasia, el lugar del “yo puedo”,  y para M-P de lo salvaje 

originario o del inconsciente fenomenológico. 

 

Pues bien, en una nota de trabajo de febrero de 1959 y en otras conexas, M-P 

afirma que “en ese Ineinander de los otros en nosotros y de nosotros en ellos que define 

una Urgemeinschaftung, hay existenciales que son el sentido sedimentado de todas 

nuestras experiencias voluntarias e involuntarias”. 

 

Hay pues unos existenciales como estructuras de orientación que constituyen la 

armadura de lo invisible y producen sedimentaciones. 



 Sánchez Ortiz de Urbina, Ricardo: «Merleau-Ponty desde  el materialismo fenomenológico» 
  
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org         
127 

 

 

Es decir, que en ese registro originario se dan habitus y sedimentaciones y, por 

lo tanto, es un registro simbólico definible como Stiftung, institución. O también, que en 

esa zona originaria donde se dan los movimientos del “yo puedo”, que es un “yo 

transpuedo”, donde se producen las quinestesias de la carne y donde se hace el sentido, 

hay historia (simbólica). 

 

La pregunta es: ¿cabe esa generalización desmedida de lo simbólico, 

seguramente  diseñada para asegurar la reactivación?, ¿qué pueden ser esos 

existenciales que claramente orientan una posibilidad de sentido, coartando la 

transposibilidad? 

 

Estamos en un cruce complicado de nociones: pasividad-actividad, institución-

sedimentación, fenomenológico (salvaje)-simbólico (cultural). 

 

Empecemos por la pasividad. Hay una “pasividad” primaria (con comillas 

fenomenológicas),  que delimita el dominio de la chair, del cuerpo interno en lo 

invisible, en tanto que ese “yo puedo” no realiza actos intencionales, sino que sólo da 

lugar a síntesis pasivas. Y hay una  pasividad secundaria en forma de estela 

sedimentada. Por  otra parte distinguimos lo fenomenológico de lo simbólico o,  como 

M-P dice, lo salvaje de lo cultural. Pero si ya hay sedimentaciones existenciales de 

facticidades, quiere decirse que el registro de que hablamos tiene en M-P contextura 

simbólica, quedando lo fenomenológico refugiado en el Ser salvaje. 

 

Aparece así entonces lo Invisible como un todo con cierto carácter  “masivo”, en 

expresión de Richir, que, por un lado, se enfrenta al Ser salvaje en un quiasmo en algún 

modo entonces simetrizado (y este será nuestro segundo problema) y,  por otro lado, 

como “simbolismo tácito o de indivisión”, se opondrá al simbolismo de lo Visible que, 

en tanto que “artificial” y  “convencional”, tenderá a degradarse somo Gestell. (Esta 

minusvaloración de lo visible dará lugar a nuestro tercer problema cuando enfrentemos 

Wesen y eidos). 

  



Sánchez Ortiz de Urbina, Ricardo: «Merleau-Ponty desde  el materialismo fenomenológico» 
 

128        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

Richir llega a escribir: ”como si lo visible no fuese más que el decorado de un 

gigantesco e inextricable reverso”. Añadiríamos, inextricable, pero configurado 

simbólicamente, instituido, con sedimentaciones e historia, con un simbolismo malo, 

pero que sin embargo comparte  con ese otro simbolismo más refinado, tácito de la 

indivisión, de lo invisible. 

 

Es decir, en resumen, M-P no distingue en el cuerpo interno un registro 

fenomenológico donde tiene lugar la Sinnbildung, y que es la dimensión de la 

intersubjetividad concreta, esa protocomunidad de la que habla, la dimensión del “aquí 

absoluto” o del “yo puedo”, de otro registro, también en lo  Invisible, con articulación 

simbólica y sedimentaciones, aunque  no es intencional. Es este el registro donde hay 

apercepciones de lengua y, por tanto, institución,  Stiftung. 

 

La segunda cuestión problemática, encadenada con la anterior, aparece en el 

extremo superior de la vertical del eje hylético, de la Erscheinung, donde tiene lugar  la 

Urempfindung, la protosensación de la protohyle o aparencia en sentido estricto. El 

término que recoge este problema es el de quiasmo. M-P lo enuncia de esta forma 

lapidaria: “La carne del mundo (el quale) es indivisión de ese ser sensible que soy yo y 

de todo el resto que se siente en mi”. 

 

En principio esta reflexividad no es la reflexión de la conciencia cuya 

autoapercepción tiene lugar en el cuerpo externo, la zona visible, aunque parezca 

paradójico. (Lo que, por otra parte, anula como simple ignorantia elenchii todos los 

reproches que se han formulado contra la fenomenología como filosofía de la 

conciencia). 

 

Según M-P el Leib hace  “estar” (wesen) del mundo lo que “se” siente de él. 

 

Hay pues un quiasmo por doble intercalación entre lo que se siente y el que 

siente. Aunque intercalación no traduce tal vez suficientemente el término empiètement, 

Überschreitung, que tiene matices de invasión, desbordamiento, casi usurpación. Lo 

que siente reponde a lo sensible, dado que la chair es un sensible en el que todo se 



 Sánchez Ortiz de Urbina, Ricardo: «Merleau-Ponty desde  el materialismo fenomenológico» 
  
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org         
129 

 

inscribe, es un sensible pivote o dimensional. Ahora bien, no puede haber en tal juego 

coincidencia por identificación, pues el quiasmo se desharía, sino oscilación o parpadeo 

entre  lo que M-P llama carne del mundo y la carne del Leib, en situación reversible. La 

chair habita a la vez  Leib  y mundo como no diferenciados. Aparece así en M-P esa 

noción harto problemática de carne del mundo que parece suponer un extraño 

hilozoismo que sin embargo M-P rechaza indignado. 

 

¿Cómo se llega a este extraño impasse? Podemos reconstruir la marcha de su  

pensamiento del modo siguiente: esa doble intercalación que excluye la perspectiva de 

survol que abarcaría simultáneamente las dos partes a cambio de su correspondencia 

reversible, M-P la ha encontrado en el modelo de la institución de la intersubjetividad 

tal como la plantea Husserl en el contexto de las Meditaciones cartesianas. Es decir, 

dada la radical infigurabilidad de la chair o Leib del otro, no puede haber de ninguna 

manera Darstellung de su Leib sino por la vía de la imaginación puesto que en este 

nivel no se trata de los egos conscientes de sus actos intencionales. En el mejor de los 

casos llegaría a otro imaginado. Yo no coincido nunca con otro, ni su Leib me es 

presente, sino que a través de su Leibkörper  figurable encuentro al otro en el desfase de 

los sentidos que cohacemos en un quiasmo compartido. 

 

Este modelo de quiasmo por doble intercalación, sin coincidencia, esta 

reflexividad fenoménica que deriva de la simetría de la reversibilidad y no de la 

reflexión de un ipse, es lo que M-P parece generalizar al problema del quiasmo de la 

protosensación. Es decir, la relación con el otro  se extrapola a la relación con lo otro. 

Pero, fenomenológicamente la alteridad del otro no tiene la radicalidad de la alteridad 

de lo otro, aunque al fin y al cabo el otro no es sino una versión singular de lo otro en su 

acceso fenomenológico. Lógicamente, entonces, tiene M-P que ampliar la noción de 

chair y hablar de carne del mundo.  

 

Pero, ¿cómo puede hablarse de carne del mundo si la chair  es sensible y 

sintiente? Si tocar es tocarse, entonces M-P tiene que escribir:”Las cosas son la 

prolongación de mi cuerpo y mi cuerpo la prolongación del mundo”, por lo que a un 

pintor, por ejemplo, las cosas le miran. Lo problemático de esta reversibilidad 



Sánchez Ortiz de Urbina, Ricardo: «Merleau-Ponty desde  el materialismo fenomenológico» 
 

130        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

simetrizada de la carne es esa resonancia del afuera de mi adentro con el afuera del 

adentro del mundo que habíamos encontrado en la intersubjetividad. 

 

Está claro que esta dificultad deriva de la dificultad anterior. Si la 

intersubjetividad es un registro instituido en el que la sedimentación excluye un estrato 

puramente fenomenológico o salvaje, entonces no podremos distinguir en el nivel 

originario del “yo puedo”, que según Husserl es un nivel anónimo, sin ipseidad  ni 

Jemeinigkeit, sus dos componentes: el aquí absoluto y la singularidad  fenomenológica. 

 

Naturalmente que sin el ahí no hay un aquí absoluto como centro de orientación 

(espacialización), y como centro de sentido (temporalización), sin lo que no saldríamos 

de la primordialidad .Y este aspecto es lo que define la relación de interfacticidaad con 

el otro. Pero también está el otro aspecto del “yo puedo”: la singularidad 

fenomenológica  en su apertura única al Ser salvaje. 

 

Podemos, si se quiere, admitir el término de apertura (Offenheit) que M-P recoge 

de Heidegger, pero, en todo caso, la índole estrictamente fenomenológica, no simbólica, 

sin sedimentación ni Institución, del estrato originario, no necesita que la conexión de la 

singularidad del “yo puedo” con lo otro, sea de quiasmo reversible entre lados que 

comparten el carácter de chair, sino, más bien, si utilizamos por ejemplo la terminología 

de Richir, lo que habría es: reesquematización en lenguaje de esquematismos de 

fenomenalización, que es algo  muy distinto. La alteridad radical de lo otro es la de la 

protohyle  que remite al insondable elemento fundamental de la materia. 

 

La tercera cuestión problemática tiene lugar en la vertical de las síntesis que van 

del extremo inferior del eidos (síntesis activa) al extremo superior le las Wesen salvajes 

(síntesis pasivas). 

  

Así como en la primera vertical el nexo es la actividad que se transpone en 

pasividad, en esta tercera vertical, connivente con la primera, el nexo es la identidad que 

se transpone en no coincidencia  o écart. Pero, aun sin identidad,  hay síntesis, síntesis 

de pasividad. 



 Sánchez Ortiz de Urbina, Ricardo: «Merleau-Ponty desde  el materialismo fenomenológico» 
  
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org         
131 

 

 

Da la impresión de que ahora se le acumulan a M-P los desajustes 

arquitectónicos anteriores: por un lado la sedimentación generalizada que afecta al 

simbolismo (no hay registro originario fenomenológico) y, por otro, el lugar de la 

protoimpresión   como quiasmo con la chair generalizada (no hay fenómeno en cuanto 

fenómeno). El asunto es enormemente complejo y sólo daré unas indicaciones: 

 

Disponemos de dos textos contemporáneos y paralelos en los que M-P aborda la 

cuestión. Una serie importante de notas de trabajo que van de mayo del 59 a mayo del 

60 nos muestran que M-P  articula de modo tentativo el difícil status de las Wesen. 

Mientras que en el curso secundario de 1960 titulado Husserl en los límites de la 

fenomenología, al hilo del comentario al Origen de la geometría de Husserl,  editado en 

1954 pero que M-P ya conocía por su publicación por Fink en1939, y que es un texto 

muy querido por M-P, junto con el Umsturz: la inversión copernicana…,analiza el 

eidos desde la perspectiva de la sedimentación y la reactivación. 

 

M-P establece que el mundo percibido, en último término el mundo vivido, no 

incluye necesariamente la idealidad, que se “añade” posterior y transversalmente a todos 

los registros o niveles, dada la capacidad de absorción de la Lebenswelt, y eso supone 

que no  hay articulación eidética a priori de la serie arquitectónica  de la matriz. 

 Esto se deriva evidentemente de la tesis básica de la fenomenología acerca de la 

inversión fenómeno/ser, de manera que no hay un fondo de Ser con capacidad de 

articulación eidética. En líneas generales es el tema de la Krisis. 

 

 Hay además, como hemos visto, un estrato originario que ni admite esa 

articulación  eidética, ni siquiera tiene estructura simbólica. Pero como M-P se inclina 

por una situación de simbolismo generalizado (sedimentación universal), habrá, según 

él, una zona de estructura simbólica privilegiada, con simbolismo de indivisión, y otra 

de simbolismo malo (como el colesterol)  que tiende a la degradación por el hecho 

necesario de la pasividad secundaria, que aquí se manifiesta con todo su poder de 

olvido. Aquí es donde M-P centra su análisis del eidos y la salvación por reactivación. 

Es el tema del curso de 1960. 



Sánchez Ortiz de Urbina, Ricardo: «Merleau-Ponty desde  el materialismo fenomenológico» 
 

132        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

 

Como contraste, las Wesen salvajes aparecen como estructuras privilegiadas que 

incluso se libran de las trampas del quiasmo reversible. Las formulaciones de M-P son 

variadas y brillantes. Veamos algunas. 

 

“Hay que mostrar que que el quale es siempre un cierto tipo de latencia” (mayo 

de1960).  

 

En septiembre del 59 (hablando del ejemplo clásico del cubo): “es  finalmente la 

unidad masiva del Ser como englobante del yo y del cubo, es  el Ser salvaje como 

englobante del yo y del cubo, es el Ser salvaje, no depurado, “vertical”, el que hace que 

haya un cubo…La significación del cubo…es la concreción del hay, son las Wesen en 

el sentido verbal de ester”. 

 

En septiembre del 59: “es la Wesen la que puesto que este…es identidad en 

profundidad, identidad dinámica responsable de la pregnancia de síntesis inferiores”. 

 

En noviembre del 59: “La Wesen es membrure, armazón de miembros en 

profundidad, espesor”. 

 

En mayo del 60: “La Wesen…es rayo de mundo…”.  Las Wesen son 

dimensiones, pivotes, goznes… 

 

Metáforas variadas y difíciles, siempre al borde de la reflexión como doble 

intercalación. Pero  la brillantez  y bondad de las propias Wesen  originarias pone más 

de manifiesto la pobreza del “decorado” convencional del simbolismo “malo” de  lo 

visible, en el que sin embargo las esencias, las eide, no por sobrevenidas dejan de ser  

estructuras potentes de identidad. 

 

Por decirlo así , no pueden las esencias ser sacrificadas a las Wesen. O, dicho de 

otra manera. La alternativa es: o bien descalificar la identidad del eidos como último 

recurso de un pensamiento de survol, o mostrar las raíces esquemáticas del eidos en la 



 Sánchez Ortiz de Urbina, Ricardo: «Merleau-Ponty desde  el materialismo fenomenológico» 
  
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org         
133 

 

propia Wesen, con lo que las eide  no serían sino los esquematismos autocoincidentes 

de las Wesen. Esta última es la tesis de Richir en su libro sobre la Idealidad y en sus 

Complementos y correcciones a la institución de la idealidad  en su último libro de 

2008. 

 

Difícil y arriesgado pensamiento este de Marc Richir, que sin embargo deriva 

directamente del pensamiento de M-P y del legado entero de Husserl, ya sacado a flote. 

En lugar de Ser salvaje es ahora el Fenómeno en cuanto fenómeno, un estrato originario 

fuera de lenguaje en el que las Wesen salvajes son concreciones de fenómenos de 

mundo en un fondo de esquematismos del elemento fundamental, resultado de avances y 

retrasos enigmáticos. 

 

Como se ve, reaparecen aquí, en pleno Ser salvaje, las tres cabeceras  de las 

columnas de nuestra matriz. 

 

Llegamos al final y, como ocurre en algunas composiciones musicales, como en 

un cuarteto de Bartok, enlazo con el principio. 

 

M-P ha llevado al límite el programa de la fenomenología de Husserl  en cuanto 

filosofía de la experiencia que se da necesariamente en estratos resonantes. Esta 

filosofía de la experiencia lucha entre una no-filosofía y una filosofía  dependiente de 

una tradición,  a la que, como dice Husserl en su queja, le faltan palabras. 

 

Nosotros tenemos las palabras de M-P en muchos formatos: palabras dichas en 

artículos y libros, palabras guiones y resúmenes de la palabra hablada en cursos, 

palabras en notas de trabajo como diario filosófico que conserva el temblor de la palabra 

operante. 

 

Palabras muchas veces sobrias, y otras veces que llegan a un nivel de emotividad 

insoportable como cuando en septiembre de 1960 evoca la figura de Nizan , el amigo 

muerto , y que encontrarán pronto eco en palabras semejantes, cuando, muerto a su vez,  

Sartre, el otro amigo, se las dedique unos meses después. 



Sánchez Ortiz de Urbina, Ricardo: «Merleau-Ponty desde  el materialismo fenomenológico» 
 

134        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

El filósofo de la no-filosofía se amplía con su talento de escritor. 

 

Escribía en mayo de 1960: “La verdad es que el quale parece opaco, indecible, 

al igual que la vida no inspira nada al hombre que no es escritor. Lo sensible es, por el 

contrario, como la vida, un tesoro siempre lleno de cosas que hay que decir por el que es 

filósofo (es decir, escritor)”. 

 

Filósofo, escritor. El escritor Merleau-Ponty consigue  alcanzar aquellas palabras 

que, en opinión de Husserl , le faltan siempre al filósofo,   mejor dicho, al no-filósofo, 

porque al filósofo tal vez le sobren. 

 



 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org      81 
 

 

 

COLOQUIO INTERNACIONAL MERLEAU-PONTY 1908-2008, ZARAGOZA, 
ESPAÑA 

Colloque International Merleau-Ponty 1908-2008 

22-24 de octubre de 2008 

INDEX 
1. Sesión Inaugural. Ponencia Inaugural. Miércoles, 22 de octubre de 2008.12 h. 

Merleau-Ponty desde el materialismo fenomenológico. Dr. Ricardo Sánchez 
Ortiz de Urbina. 
Ponencia         Resumen 
 

2.   1a Sesión. 1a Ponencia. Miércoles, 22 de octubre de 2008. 16 h. La experiencia 
antepredicativa: la presencia de Heidegger en Merleau-Ponty. Dra. Luisa Paz 
Rodríguez Suárez 
Resumen 

 
3.   1a Sesión. 2a Ponencia. Miércoles, 22 de octubre de 2008. 18 h. Cómo poner el 

yo en plural. A propósito de Merleau-Ponty. Dra. Marina Garcés. 
Ponencia         Resumen 

 
4.  2a Sesión. 3a Ponencia. Jueves, 23 de octubre de 2008.10 h. La guerra que tuvo 

lugar. El humanismo de Merleau-Ponty. Dr. Juan Manuel Aragüés Estragues. 
Resumen 

 
5.  2a Sesión. 4a Ponencia. Jueves, 23 de octubre de 2008. 12 h. El weberianismo de 

Merleau-Ponty. Dr. Josep Maria Bech. 
Ponencia         Resumen 



 « Merleau-Ponty » 
 

82        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

 
6.  3a Sesión. 5a Ponencia. Jueves, 23 de octubre de 2008. 15 h. Conciencia 

perceptiva y conciencia onírica. Dra. Ma Carmen López Saenz. 
Resumen 

 
7.  3a Sesión. 6a Ponencia. Jueves, 23 de octubre de 2008. 17 h. Intencionalidad y 

virtualidad. Dr. Mario Teodoro Ramírez. 
Resumen 

 
8.  4a Sesión. 7a Ponencia. Viernes, 24 de octubre de 2008. 10 h. El régimen de 

Phantasia y la experiencia estética en Merleau-Ponty. Dr. Luis Álvarez Falcón. 
Ponencia         Resumen 

 
9.  4a Sesión. 8a Ponencia. Viernes, 24 de octubre de 2008. 12 h. Merleau-Ponty y el 

hecho artístico. Dra. Maryvonne Saison. 
Resumen 

 
10. Sesión de Clausura. Ponencia de Clausura. Viernes, 24 de octubre de 2008. 17.30 

h. Fe perceptiva y armonía de lo sensible. Dr. César Moreno Márquez. 
Resumen 

 
 



Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com      163 
 

Obras de Merleau-Ponty 
 

1942.-. La structure du comportement (La estructura del comportamiento), París: 
Presses Universitaires de France, 1942. Finalizado 3 o 4 años antes pero no 
publicado debido a la Segunda Guerra Mundial. 

1945.- Phénoménologie de la perception (Fenomenología de la percepción), París: 
Gallimard, 1945. 

1947.- Humanisme et terreur, essai sur le problème communiste (Humanismo y 
terror: ensayo sobre el problema comunista), París: Gallimard, 1947. 

1948.- Sens et Non-Sens (Sentido y sinsentido), París: Nagel, 1948. Colección de en 
ensayos. 

1955.- Les aventures de la dialectique (Las aventuras de la dialéctica), Paris: 
Gallimard, 1955. 

1960.- Eloge de la Philosophie et autres essais (Elogio de la filosofía y otros 
ensayos), Paris: Gallimard, 1960. Colección de ensayos. 

1960.- Signes (Signos), Paris: Gallimard, 1960. Colección de ensayos. 

Póstumas 

1964.- L'Oeil et L'Esprit (El ojo y el espíritu), Paris: Gallimard, 1964. 

1964.- Le Visible et L'Invisible (Lo visible y lo invisible), Paris:Gallimard, 1964. A 
partir de manuscritos y notas, obra inconclusa. 

1969.- La Prose du Monde (La prosa del mundo), Paris: Gallimard, 1969. 

1997.- Merleau-Ponty: Parcours 1935-1951 (Merleau-Ponty: Recorrido 1935-
1951), Verdier, 1997. 

2000.- Merleau-Ponty: Parcours Deux (Merleau-Ponty: Recorrido dos, 1951-1961, 
Verdier, 2000. 

2002.- Causeries 1948 (Conversaciones 1948), Paris: Seuil, 2002 

 



 «Merleau-Ponty » 
 

164        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com 
 

cursos  

• Merleau-Ponty et la Sorbonne: Résumé de ses cours établi par les étudiants, 
Bulletin de Psychologie, vol. 18, no.236, 3-6 (Noviembre 1964). 

• Résumés de Cours: Collège de France 1952-1960, Paris: Gallimard, 1968. 
• La Nature: Notes Cours du Collège de France, 1956-1957, Seuil, 1995. 
• Notes de cours au Collége de France. 1955-1959 et 1960-1961. Ed. Por 

Stéphanie Ménasé. Paris: Gallimard, 1996. 
• Merleau-Ponty: Notes de cours sur "L'Origine de la Geometrie de Husserl" 

suivi de Recherches sur la Phenomenologie de Merleau-Ponty, Presses 
Universitaires de France, 1998. 

• Résumés de Cours: La Sorbonne, 1949-1952, Paris: Cynara, 1998. 

 
Web 

1. The Merleau-Ponty Circle, http://www.uri.edu/artsci/phl/impc/bibl.html  
2. The Merleau-Ponty Circle Sofia. http://www.merleau-ponty.eu/ 
3. Circulo Latinoamericano de Fenomenología http://www.clafen.org/ 
4. Alea revista internacional de fenomenología y hermenéutica  http://alea-

blog.blogspot.com/ 

 



 Calle Filosofía sección a cargo de Javier López Alós  

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21  (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

139

El solipsista 
Javier López Alós 

 
El hombre que decidió encerrar su vida en un rectángulo no supo calcular el 

tiempo que podía aguantar sin oxígeno. Así que dejó dos huecos para que circulara el 

aire mientras él trataba de recordar si había algo más que debió contemplar.  

El hombre que decidió encerrar su vida en un rectángulo acaba de darse cuenta 

de que, en su imaginación, cuando entra la poesía sale el mundo y cuando vuelve el 

mundo la poesía corre como por un extractor de humos. 

Piensa esto y consigue contener el llanto hasta que, en medio de una ráfaga, le 

llega el rumor de que el hombre que decidió encerrar su vida en un círculo, o tal vez un 

triángulo o un hexágono, también pasó su vida dibujado sobre un fondo completamente 

blanco.  

Entonces, único jardinero en un universo de otoño, recoge del suelo las hojas de 

sus lágrimas y las devuelve a sus ojos, a ese lugar que gusta imaginar como 

intermediario entre el mundo y la poesía, aunque haya que cubrir la mirada de palabras. 

 
Ilustración: Dani Sanchis: Mmmff (2008) 



 Calle Filosofía sección a cargo de Javier López Alós  

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21  (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

137

Los libros 

Javier López Alós 
 

A Óscar M. Bas, in memoriam. 

Ya no somos los mismos después de cada lectura: ésta forma parte ya de 

nosotros, se nos añade y crecemos. En cierto modo, somos también nuestras lecturas: 

llegados a algún punto, hasta qué punto un lector insaciable es él mismo o ya, más bien, 

sus lecturas... Algo así, me parece, decía Borges y esto me escribió Óscar M. Bas en una 

nota que no entendí pocos días antes de prender fuego a su biblioteca personal y 

desaparecer para siempre. 

 

Ilustración: Dani Sanchis (2008). 



 
EL TONEL DE DIÓGENES 

Por Antonio José López Cruces 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, III, 19 (julio 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

189

 
  

Humoremas de la imagen 
 

      
 
He escrito para el cine este guión: - 
 
Figuraba por dos veces en el Libro de los Records: Mayor Número de Horas 
Ante el Televisor y Menor Número de Libros Leídos. 
 
Pintor de la escuela averquesalista: “Antes de pintar un cuadro siempre digo 
¡A ver qué sale!”. 
 
La película que acaba en boda tiene enlace, no desenlace. 
 
Aquel programa televisivo fue declarado vertedero ilegal de basuras. 
 
Sus pinturas ¡tenían tantos matisses! 
 
En las fotos los aplausos parecen mariposas disecadas. 
 
Tras volverse imbécil ante la pantalla de su televisor, reclamó a Televisión un 
montón de millones por daños y perjuicios. 
 
De tanto pintar acuarelas acabó reumático perdido. 
 
Monja pintora: Sor Olla. 
 
 
 
 



 
EL TONEL DE DIÓGENES 

Por Antonio José López Cruces 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, III, 19 (julio 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

190

 
 
 
“¡Mamá, cuéntame el cuento de los famosillos que vivían del cuento!”. 
 
El niño obtuvo un "Master de Violencia" en sólo un mes, en clases de cinco 
horas diarias ante el televisor. 
 
Charlot: “¡A mí Chaplin!”. 

     
 
Nuestra imagen nos da las gracias desde el espejo por ser nosotros los que 
tenemos el dolor de muelas. 
 
Aquel canal de televisión lideraba los Índices de Audiencia, de Grosería y de 
Chabacanería. 
 
 

    
 
 



 
EL TONEL DE DIÓGENES 

Por Antonio José López Cruces 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, III, 19 (julio 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

191

 
 
Su película era la más taquillera, la que decía más tacos. 
 
Tras su ópera prima rodó dos óperas sobrinas. 
 
Película de terror: “El albañil en el andamio”. 
   
Arrastramos cadenas de televisión. 
 

    
 
Creía que la telepatía era una enfermedad que salía de ver mucho la tele. 
 
Museo de Feas Artes. 
 
Usaba una margarita para saber si lo que acababa de hacer era arte o no. 
 
Los monos saltaban entusiasmados ante el cuadro de Monet. 
 
La duquesa de Alba a Goya: “¡Paco, confiésame de una vez la verdad desnuda  
y la verdad vestida!”. 
 
El pintor dibujó una bella nube tóxica de color gris anaranjado. 
 
El feo denunció a su espejo por dañar su imagen personal. 
 
Vio un Picasso y no le hizo ningún casso. 
 
      
 



 
EL TONEL DE DIÓGENES 

Por Antonio José López Cruces 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, III, 19 (julio 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

192

 
 
 
 
 
Aquella cadena de televisión se arruinó por haberse dedicado a sacar a la luz 
los trapos limpios de los famosos. 
 
El pintor admira más la firma en el cheque del coleccionista que el 
coleccionista la firma del pintor en el cuadro. 
 
A la entrada del Museo: “Hogarth, dulce Hogarth”. 
 
 

    
 
 



Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org          
77 

 

Homenaje a Merleau-Ponty 
1908-2008 

Pelayo Pérez. Consejo de Redacción de Eikasia 

 
 

Hace muy pocos días, asistimos como invitados al Coloquio Internacional sobre 

Merleau-Ponty, celebrado por la Facultad de Filosofía de la Universidad de Zaragoza, y 

a cuyo organizador, el profesor Luis Alvarez Falcon, dedicamos estas primeras palabras 

de agradecimiento, por su eficiencia y por sus atenciones permanentes y excesivas hacia 

nuestra persona, como representante de esta Revista de Filosofía, portavoz a su vez del 

grupo EIKASIA. Nuestro agradecimiento se reduplica ante la generosidad mostrada, 

facilitándonos la publicación, en éste número de Noviembre, y como contribución del 

grupo EIKASIA al homenaje al gran filósofo francés, de algunas de las más destacadas 

ponencias que en el Coloquio de Zaragoza fueron expuestas. 



 «Homenaje a Merleau-Ponty» 
 

78        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

 

Con este fin, reproducimos el 

magnífico programa del encuentro 

zaragozano, con abstracts, nombres y 

cargos de los participantes y no queremos 

dejar de mencionar aquí el espléndido libro 

que el Instituto Francés, de la mano de la 

propia hija del homenajeado, nos ofrece un 

recorrido vital y ‘gráfico’ por la breve pero 

intensa y rica vida del gran fenomenólogo, 

fallecido como se sabe en 1961, a los 53 

años de edad y cuando encaraba la gran 

refundación fenomenológica que sus 

últimas obras y apuntes nos legó y de la que 

aún hoy estamos sacando enseñanzas y 

consecuencias. Podríamos asegurar que la fenomenología actual más pujante y fértil, 

surge de estos últimos años merleaupontyanos, de sus propias reconsideraciones críticas 

y del ‘enfrentamiento’ con el idealismo del maestro Husserl. Jan Patocka, con su 

fenomenología asubjetiva y posteriormente el gran Marc Richir, del cual ya se ha 

hablado en reiteradas ocasiones en nuestras páginas, así como Jacques Garelli o Renaud 

Barbaras, entre otros, surgen de este enfrentamiento, de aquella “genética” husserliana y 

de las contradicciones a las cuales el propio Husserl se vió abocado, y que recogiera su 

discípulo Eugen Fink al cual Merleau-Ponty sí llegó a conocer y a tener en cuenta.  

 

Tanto el propio Luis Falcon, como su maestro Ricardo Sanchez Ortiz de Urbina, 

que está dejando en estos últimos números de la Revista Ekasía una impronta 

revitalizante y antidogmática, diríamos, han presentado ponencias en el citado Coloquio 

que no dudamos en calificar de determinantes y que se pueden leer provechosamente en 

este número, como anticipo de la próxima publicación por parte de los organizadores 

del mentado Coloquio, de las actas de este homenaje al gran filósofo frances. 

 



 «Homenaje a Merleau-Ponty» 
  
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org        79 
 

Y no queremos dejar de destacar, como síntoma de esa filosofía impositiva y, en 

definitiva falsa, que parece haberse extendido destacadamente en los últimos años, el 

hecho de que unicamente estas voces concurridas y concurrentes en Zaragoza han sido 

las únicas que han manifestado su reconocimiento, su débito y su estímulo aún vigente, 

a la figura y a la obra de Maurice Merleau-Ponty, y a la cual nos sumamos como un 

deber y como un privilegio, al que nuestros amigos de Zaragoza nos honraron con su 

invitación. 

 

La ponencia de Sanchez Urbina, dada la polémica 

sobre el Ego transcendental, a la cual se puede y debe 

incluir, como muestra magnífica y necesaria de su 

“materialismo fenomenológico”, merece un comentario 

aparte, y así lo haremos al presentar la segunda parte de la 

importante respuesta de Alberto Hidalgo, que también 

publicamos en este número. 

 

Por último, añadiremos una aportación exenta, y que 

nos había enviado la profesora de la Universidad de 

Salerno, en Nápoles -a la cual conocimos por mediación de 

nuestro amigo Adriano Fabris, que en breve acudirá a Gijon al Congreso sobre la 

Realidad Virtual, coincidiendo con alguno de los aquí citados-, y que tiene en Merleau-

Ponty su núcleo de pensamiento, como deja de manifiesto en su último libro, que tuvo a 

bien enviarnos junto con su artículo, y que muestra esa pujanza e influencia 

merleaupontiana en Italia, ya en vida del propio filósofo francés. El Libro de Enrica-

Lisciani Petrini, que así se llama la filósofa napolitana, se titula RISONANZE, y se 

publicó la editorial MIMESIS, en el año 2007, junto con su espléndido trabajo sobre 

Merleau-Ponty, La passione del mondo, Saggio su Merleau-Ponty, en Edizioni 

Scientifiche Italiane, 2002.  

Todo este apretado registro de nombres, datos y lugares, enmarca, así pues, 

nuestro deseo de homenajear al genial filósofo y fenomenólogo francés, y no 

vemosmejor manera de hacerlo, cerrando un año que se nos presenta sumamente 

enriquecedor, que reproduciendo aquí lo que otros nos ofrecen y han hecho al respecto 



 «Homenaje a Merleau-Ponty» 
 

80        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 
 

de una forma insuperable y brillante, todo un ejemplo de respeto, dedicación y trabajo 

renovador. 

En nombre de todos los que componemos la Revistadefilosofía EIKASIA, 

reiteramos nuestro más cálido agradecimiento a los compañeros de Zaragoza. 

 

 

COLOQUIO INTERNACIONAL MERLEAU-PONTY 1908-2008, ZARAGOZA, 
ESPAÑA 

Colloque International Merleau-Ponty 1908-2008 

22-24 de octubre de 2008 
 



 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org     145 

 

Fernando Menéndez:  

la araña escéptica tejedora de aforismos 
Silverio Sánchez Corredera 

 

 

Reseña bibliográfica: Hilos sueltos, Fernando Menéndez. Editorial Difácil, Valladolid, 
2008. Portada de Kíker. 98 páginas 

 

 
 

Hilos sueltos son algo más de ochocientos aforismos, sin secciones, sin agrupamientos: 
«hilos» y «sueltos».  



Noticia y Critica de Libros 

146        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 

 

 

Bellamente arropado, con la portada de Kiker, anunciadora de un trasfondo 
pasional, y con el magnífico estudio introductorio de José Ramón González, que 
muestra nítidamente las borrosas fronteras que separan al aforismo de los modos 
literarios vecinos (máxima, sentencia, epigrama, adagio, reflexión, refrán...), estilo entre 
la prosa y el verso, entre la poesía y la filosofía, entre lo claro y lo ambiguo, entre lo 
certero y lo difuso, entre la verdad y la duda sugestiva.  

 

Fernando viene acompañado de una pléyade de autores, escogidos por él, y nos 
ofrece así degustar los contrapuntos y constatar las encrucijadas poéticas. Doscientos 
ocho son aforismos de treinta y cuatro autores,  como Bousquet, Bufalino, Gervaso, 
Spaziani o Mallet, y sólo un puñadito escaso más renombrados, como Valéry o Cioran. 
La mayor parte, unos seiscientos aforismos, son del poeta asturiano. 

 

¡Nada más fácil de leer, frases breves y al grano! Eso es lo que cabría pensar, 
pero sólo en apariencia, porque requiere una lectura de continua interpretación y de 
mirada concentrada y atenta.  

 

Empecé a leerlo como se lee normalmente un libro, golpe a golpe y verso a 
verso y con cierto ritmo, pero me daba cuenta de que conectaba con unos fácilmente y 
que otros me resultaban opacos, porque había que cambiar de esquema mental 
continuamente. Necesitaba pararme y escanearlos. Después de varias páginas, de una 
masa crítica de formas y mensajes recibidos, empecé a entenderlos en su goteo, 
concediéndoles distintos valores de gracia, fuerza y modalidad. ¿Qué había pasado?: 
que había encontrado la clave (mi clave interpretativa). Eran hilos, pero en una telaraña 
donde iba y venía un artrópodo hilador artista solitario: Fernando Menéndez, con algo 
de cínico ―en el sentido clásico: triturador de la cultura―, algo de epicúreo, algo de 
estoico, en suma, un hijo sincrético de su tiempo: apegado a un solo lugar, la búsqueda 
de la belleza, en el naufragio de la vida y el islote de la poesía, entre el absurdo y la 
esperanza de las pequeñas cosas dotadas de sentido, entre la candidez de mirar el mundo 
con sorpresa y la vehemencia hacia muy poco –el amor, la mujer, la libertad, la 
honestidad–, entre el equilibrio de la austeridad y la ley del deseo. Es decir, un completo 
desorden.  

 

Pero toda esta anarquía, tan contemporánea, por otra parte, queda unificada por 
un colorido que lo envuelve todo: el escepticismo, en su sentido más certeramente 
filosófico, porque el escéptico clásico no sigue la anómala variedad pusilánime que se 
ha cansado de conocer, al contrario, tiene tanta ansía de conocimiento como cualquier 



  Noticia y Critica de Libros     

   

 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org      147 

 

académico, aunque repugna como ninguno los momentos dogmáticos, porque es sólo 
buscador incansable de aquellas pocas verdades personales y directas. 

 

Fernando navega en una agotadora ilusionante búsqueda de la belleza: «No hay 
nada después de la belleza». Pero la belleza no es la perfección: «Los tontos discuten 
sobre la perfección del mundo», y, además, no nos engañemos: «El amor, como la 
belleza, son sencillas nadas».  

 

Desde su aforismo conmensura el horizonte de la muerte, siempre envolvente: 
«Nadie puede ocupar tu lugar, excepto la muerte». Pero hay aún mayores temores en 
vida, porque aunque «La muerte no te olvida nunca» «Temo a la soledad metafísica más 
que a la muerte» y para cerrar el paradójico vivir: «El vacío, con la muerte, se encamina 
a la plenitud».  

 

Otro polo cardinal de su inquisición crítica lo dirige hacia Dios: a veces un torso 
materialista de Dios en «Dios sólo existe en la brújula», otras rompiendo el sentido en 
«Acaso Dios no procede del simio», otras reventando su teología en «De Dios a un 
monstruo hay sólo un paso» para convertirlo en mundano enigma en «Más conservador 
que el poder es Dios». 

 

Junto a estos hilos visibles en la trama, muchos dedicados a romper las verdades 
metafísicas, otros risueños raptos amorosos y cálidas discretas y provisionales 
esperanzas, junto a pequeñas verdades que denuncian a la explotación, a la estupidez, al 
político y a la impostura: «Los políticos mienten diciendo la verdad» o «Hoy el arte más 
que arte es voyerismo».  

 

Y todo, todo, transido de verdadero escepticismo, a veces sólidamente expuesto: 
«Un criterio: el relativismo crítico», o «Dedicarse a la utilidad de lo inútil», o «El 
pensamiento contra el pensamiento único», o «Del dolor y la razón nacen los hombres», 
donde la razón queda asimilada al dolor y viceversa. Fernando como poeta busca la 
belleza de lo efímero, de lo condensado, del juego entre decir lo mínimo y hacer del 
silencio la expresión de algún curioso secreto, y reducir el poema a un nombre y éste a 
un punto y éste a la ausencia, como él mismo dice en uno de sus aforismos.  Teniendo 
siempre en cuenta que «A veces el verso no tiene fondo, sino deseo». 

 



Noticia y Critica de Libros 

148        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 

 

Hay muchas otras interpretaciones posibles;  yo mismo constataba no agotarlas.  
Y si «El hombre está hecho de puntos de vista a los que no puede renunciar», no quiero 
llevar a ninguna interpretación cerrada lo que allí fluye y prefiero ponerme a salvo 
porque «La estupidez de un crítico está en su convicción». 

 

José Luis Argüelles entrevistaba a Fernando Menéndez para La Nueva España el 
pasado 21 de octubre, aunque ya un hábil, selecto y sutil blogero (Martín López Vega) 
lo descubría antes que nadie en: diariosderayuela.blogspot, con un muy fino y bello 
comentario. 

 

En la literatura filosófico-poética del aforismo habrá que contar en adelante con 
este autor español  de tres libros de aforismos, cuyos «hilos» de ahora están muy a la 
altura de esos otros autores extranjeros ya consagrados. Puestos a hacer una selección de 
favoritos, algunos brillarían con la luz de los maestros de la palabra, en Fernando 
hiperbólicamente concentrada1.  

 

 

                                                            
1 Este artículo fue publicado en La Nueva España, Suplemento Cultura nº  818, pág. 4,  Oviedo, jueves, 
30 de octubre de 2008. 



 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org     149 

 

Fernando Menéndez, 

poeta de la oquedad y de la síntesis 
 

Silverio Sánchez Corredera 
 

 

Reseña bibliográfica:En la oquedad de tu nombre. Fernando Menéndez. Editorial 
Difácil, Valladolid, 2006. Portada: Kíker. 109 páginas 

 

Fernando Menéndez acaba de publicar un libro de poemas, que contiene cinco 
composiciones: dos que contribuyen con nuevos poemarios, «En la oquedad de tu 
nombre», que da título al conjunto, y «En el fondo de tu mudez», a los que vienen a 
unirse los otros tres que ya había publicado en libros anteriores «Fondo blanco», 
«Contigo» y «Sin fondo». Habrá quien pueda leer sus 107 páginas en una hora y habrá 
quien no pueda cerrarlo y darlo por acabado nunca, atrapado en el enigma de los 
repliegues de un contar mínimo y de un decir máximo. 

 

Fernando Menéndez es un profesor de filosofía de un instituto gijonés pero 
tiene alma de poeta, sin remedio. Lleva publicados más de trescientos libros de poesía, 
libros sintéticos, apretados, tallados en filigrana. Viene destacando como el poeta 
español más importante, seguramente, en la composición de haikús, estrofas originarias 
de Japón, de tres cortísimos versos y un mínimo de palabras, que pugnan por 
concentrarse al tiempo que persiguen irradiar su máximo sentido, como podemos leer en 
«Plumas de invierno» (1994): «Entre los muslos / corren aguas de mares / y saltan 
versos» o en «Fondo blanco» (1994): «Me siento / contigo / a morir en ti».  

 



Noticia y Critica de Libros 

150        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 

 

 

    

 



  Noticia y Critica de Libros     

   

 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org      151 

 

 

 

 

Ha de ser fácil a un profesor de literatura hacer ver qué es un pareado, una 
cuaderna vía o un soneto, pero creo yo que ha de ser bien difícil expresar en qué 
consiste eso que llamamos poesía. Como en los laboratorios científicos puede hacerse 
un experimento. Abramos una página al azar de su nuevo libro y leamos: «Dudo de mi 
palabra / porque escribirte / no me sublima. // Dudo de mi memoria / porque pensarte / 
no me compensa. // Vivo mi duda queriéndote / más que mi duda». Si no nos dice nada, 
el experimento ha sido fallido: hay quien no tiene oído musical, quien no tiene facilidad 
aritmética y quien no tiene sentido poético. Pero si el poema nos llega, nos dice algo, no 
sólo por lo que transmite sino porque el sentido nace del mismo modo de decirlo y 
porque esa expresividad formal consigue captar un sentimiento reconocido (a veces 
también ambiguo, como el sentir mismo), apresado en un fotograma emocional, que son 
quizás sentires banales, comunes, cotidianos, fundamentales pero que han tenido la 
virtud de ser dichos bellamente, de haber sido puestos en la voz, a través de la magia 
que añade la sencillez de la palabra poética al simple decir. 

 

La poesía de Fernando Menéndez es un diálogo en soliloquio con la oquedad 
de la vida, con el amor que recubre la concavidad de esa oquedad y con la belleza con la 
que anuda él ambas cosas. Y en ese entreverar vida, amor y belleza, en realidad: 
oquedad, concavidad y palabra, quien tiene la virtud de ser poeta, o quien sabe degustar 
la poesía, puede alcanzar esa rara belleza que le prestan las palabras al puro sentir. Esa 
es la fuerza del lenguaje, que no se acaba en el lexema, en la frase, en el discurso, 
porque puede decir siempre de otro modo, decir y al decir poner al descubierto algo no 
exactamente proferido sino simplemente dicho en el mismo modo de expresarlo. 

 

Como poeta filósofo que es, si nos vienen sones tenues de Heráclito, 
Heidegger, Kierkegaard, Zambrano, Nietzsche o Pascal, es muy posible que sean 
más que espejismos salidos de las arenas de las palabras. Pero aun cuando él lo negara, 
qué más daría. Leemos: «Las dunas, / como los hombres, / se esconden y se escapan / 
detrás de sus apareceres», y ¿no están aquí Heráclito y Heidegger a un mismo tiempo? 
Pero no se trata ahora de buscar la interterritorialidad de la poesía y la filosofía, cuestión 
algo erudita y, posiblemente, algo aburrida si no se sabe de qué se está hablando. 
Además, la filosofía es más, en cierto modo, como la arquitectura o la ingeniería: un 
saber que pretende construir  espacios, mientras que la poesía es más como la comida y 
como la música: gusta o no gusta (sin olvidar que hay paladares capaces de captar 
matices escondidos). 



Noticia y Critica de Libros 

152        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 

 

 

 

Pocas palabras, las mínimas; textos sencillos, sentidos sugeridos en lo que se 
dice más que dichos propiamente, contrastes de palabras que se contradicen en el decir 
y de ahí, en paradoja, aprehensión del sentido buscado; mínimum expresivo que se 
desborda en un sentido diáfano o deliberadamente ambiguo, frases claras como el agua 
al lado de otras que como enigmas esconden siempre un pliegue de otra posible lectura, 
como éste: «Por la sombría y seca / raíz del olivo, / dibujo la verde pauta / del corazón: / 
un halo de luz y tinta». Nihilismo del vivir que descubre la belleza, belleza que se recrea 
en las concavidades del amor, sentir al que finalmente sólo le queda la palabra para 
captar la belleza, el único bien aprehensible, porque el amor y la vida están yéndose 
siempre. Ese es el decir poético de Fernando, quien nos ha dado en un poema su 
autorretrato: «No tengo dudas del verso, / de la materia del hombre, / ni apego a la 
naturaleza / de la existencia: / metamorfosis del bien y el mal; / como tampoco al juego 
del arte / y el dinero, / porque margino / la obra de la costumbre / y la mentira».  

 

Además, como un regalo, el libro viene ilustrado con sugestivos y existenciales 
dibujos de ese gran pintor que es Kiker. Kiker, amigo de Fernando desde el alba de la 
juventud, sabe muy bien que sus dibujos se inmortalizarán entre esos versos1. 

 

 

 

                                                            
1 Este artículo fue publicado en La Nueva España, Suplemento Cultura nº 747, pág. VII,  Oviedo, jueves, 
28 de diciembre de 2006. 

 



 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org     153 

 

Ricardo Menéndez Salmón: 

«La ofensa», novela filosófica 
 

Silverio Sánchez Corredera 
 

Reseña bibliográfica:La ofensa. Ricardo Menéndez Salmón. Seix Barral, 2007 

      

              
 

La reciente, elogiada y premiada novela de Ricardo Menéndez Salmón, «La 
ofensa», ha de ser catalogada como novela filosófica. Decir esto puede resultar hacer un 
flaco favor a la obra y a su autor, pensando en el amplio público lector, puesto que 
puede dar a entender una idea equívoca: puede creerse que es ensayística, seria, de 
retórica profunda y espesa y al dictado de un lenguaje especializado. Sin embargo, nos 
hallamos en unas latitudes estilísticas muy diferentes. Se trata de una obra sin 
circunloquios, escrita en un muy claro «román paladino», construida con frases cortas y 
certeras, estructurada en capítulos que se leen en un suspiro, capítulos que mantienen 
una conexión sutil entre sí –donde consigue contarse mucho más de lo que 
efectivamente se escribe- y que contienen cada uno de ellos su propia unidad, como 
partes musicales que se fueran cerrando dentro de una obra total. El estilo línea a línea y 
en su conjunto queda muy definido, no hay prosa vana, tiene tono emocional, progresa 
en una historia con suspense «in crescendo» pero sin estridencias y, por momentos, es 



Noticia y Critica de Libros 

154        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 

 

bellísimo. Algunos lectores amigos míos no han encajado bien el final. A mí sí me 
encaja, aunque quede ese sabor amargo o de perplejidad. 

 

Todo su contenido se desarrolla al compás de la historia que se narra, la de un 
soldado alemán de la segunda guerra mundial, pero la historia, además de lo narrado en 
sí mismo, contiene una tesis de fondo, que me atrevo a defender que queda muy cuajada 
en el capítulo central, dedicado a reflexionar sobre el cuerpo –a modo de eje sobre el 
que gira toda la temática-. Es esta tesis de fondo lo que hace de esta novela algo más 
que pura ficción, pura recreación, pura regurgitación de datos históricos o puro bello 
lenguaje. Es este argumento temático que está como en la sombra, aunque visible, si se 
mira bien, lo que le da consistencia filosófica. 

  

Ricardo nos plantea en este texto no sólo una honda historia humana, la del 
soldado que ha de vivir una guerra, sino una reflexión sobre si el cuerpo y el alma son 
una misma cosa, sobre si nuestras emociones e ideas son ellas mismas cuerpo o no, 
sobre la muerte sucesiva de varios niveles de cuerpo o ¿es quizá sobre la muerte 
sucesiva de varios niveles de alma? Spinoza había dejado dicho «Nadie, hasta ahora, ha 
determinado lo que puede el cuerpo» (E, III, 2 Esc.). Menéndez Salmón entra en ese 
enigma y ensaya un recorrido de las líneas que contornean el cuerpo-alma.  

 

 

Pero todo este tema de fondo se teje a su vez sobre otra frontera tan difícil de trazar 
como la anterior: la del sujeto individual y la del cuerpo social al que pertenece. ¿Qué 
pasa cuando nuestra sensibilidad no está provista de suficientes válvulas de escape, que 
nos emboten, embrutezcan o alienen como huida ante la adversidad, y cuando tenemos 
que cargar corpóreamente con «la ofensa» del grupo al que pertenecemos?  

 

 

El protagonista, un joven sastre dotado de una extrema sensibilidad, tiene como es 
obvio sus propias sensaciones y elabora sus propios sentimientos y concepciones, pero 
estas elaboraciones contienen una pasta más densa de la que no es posible sustraerse, 
que es justamente, en un plano ineludible, la de ser alemán y la de no poder dejar de 
serlo. ¿Se trata el problema, quizás, de tener tres cuerpos: el cuerpo-orgánico, el cuerpo-
alma y el cuerpo-social interconectados o, tal vez, siendo una misma cosa? 

 

No podemos contar la historia sin comprometer el espacio de espontaneidad que 
toda futura lectura desea tener, pero puesto que las ideas no son siempre obvias y sólo lo 



  Noticia y Critica de Libros     

   

 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 155 

 

son las palabras, me he atrevido aquí a contar la trama de ideas que he visto, suponiendo 
que pueden verse otras y suponiendo que las que yo he visto pueden ser discutibles, 
pero ese mismo fragor de ideas es lo que nos hace degustar el alimento intelectual, que 
ya no sé si va a parar al cuerpo o al alma1 

 

                                                            
1 Artículo publicado con el título «Una novela filosófica», en La Nueva España, Suplemento Cultura nº 
763, pág. VI,  Oviedo, jueves, 19 de abril de 2007. 

 



www.revistade .comfilosofia

21
r e v is ta  d e  f i lo s o fƒa


	Página 1
	indice21.pdf
	Página 1
	Página 2
	Página 3

	contraportada21.pdf
	Página 1




