&

eikasia

|
revista de filosoffa

www.revistadefilosofia.com



La seleccion de originales para publicacién, se someten de manera sistematica a un in-
forme de expertos externos a la entidad editora de la revista y a su consejo de editorial.
Estos informes son la base de la toma de decisiones sobre su publicacién o no, que co-
rresponde en Gltima instancia al Consejo de Redaccién de la revista y a la Direccion de
la misma.

BASES DE DATOS QUE RECOGEN LA REVISTA EIKASIA

B Dialnet
DICE

( B n F BIBLIOTEQUE NATIONALE DE FRANCE

RI REGESTA IMPERII

————  AKADEMIE DER WISSENSCHAFTEN UND DER LITERATUR MAINZ



CONSEJO DE REDACCION

Eikasia Revista de Filosofia
www.revistadefilosofia.com

Consgjo de Redaccion (en constitucion): Dr. Fernando Pérez Herranz (Universidad de Alicante), Dr.
Patricio Pefialver (Catedratico Filosofia, Universidad de Murcia), Dr. Alberto Hidalgo Tufién
(Universidad de Oviedo), Dr. Roman Garcia (Dr. en Filosofia. Director Instituto de Estudios parala Paz),
Mtro. Rafael Morla (Catedratico de Filosofia, Universidad de Santo Domingo, RD.), Dr. Antonio Pérez
(Universidad de la Laguna), Dr. Ricardo Sanchez Ortiz de Urbina, Dr. Felicisimo Vabuena (Universidad
Complutense de Madrid), Dr. Jose Antonio L6pez Cerezo (Universidad de Oviedo), Dr. Silverio Sanchez
Corredera, Dra. Alicia Laspra (Universidad de Oviedo), Dr. Pablo Huerga Melcén, D. Mariano Arias, Dr.
Jacobo Mufioz (Catedrético de Filosofia de la Universidad Complutense de Madrid.) Dr. Félix Duque
(Catedrético Historia Moderna Universidad Autonoma Madrid), Dr. Luis Alvarez Falcon (Universidad de

Zaragoza).

Maquetado y disefio: Francisco Fdez. Y ebra.
Secretaria de redaccion: Noemi Rodriguez y Pelayo Pérez
Director Ejecutivo: Dr. Roman Garcia.

Edita: Eikasia Ediciones

Bermudez de Castro 14 bajo ¢ 33011 Oviedo. Espaiia.
T: +34 984 083 210 F: +34 985 080 902
www.eikasia.es

eikasia@eikasia.es

ISSN 1885-5679






Eikasia. Revista de Filosofia 21 (noviembre 2008)
www.revistadefilosofia.com

INDICE

1.- Pelayo Pérez Garcia. Oviedo.
Los egos troyanos, pp.1-3.

2.- Alberto Hidalgo Tufién. Universidad de Oviedo.

«Egos trascendentales» y «caballos de Troya». Segunda Parte. Apunte sobre lo «humano» en el materialismo., pp.5-33
RESUMEN/ABSTRACT

3.- Per un "déréglement de tous les sens". Merleau-Ponty: le sinestesie e 1'impersonale.

Enrica Lasciani-Petrini, pp.33-55.

RESUMEN/ABSTRACT

4.- "Fenomenologia Juridica y Derecho Natural. Iusnaturalismo clasico y doctrina apriorica del derecho"..
Sebastian Antonio Contreras Aguirre. Pontificia Universidad Catolica de Chile (PUC), pp. 57-75.
RESUMEN/ABSTRACT

ESPECIAL MERLEAU-PONTY

Merleau-Ponty en Zaragoza, por Pelayo Pérez, pp. 77-80.

1.- Coloquio internacional Merleau-Ponty 1908-2008, Zaragoza, Noticia y resumenes de Ponencias, pp. 81-82.
2.- El régimen de phantasia y la experiencia estética en Merleau-Ponty..

Luis Alvarez Falcon. Universidad de Zaragoza, pp. 83-106.

RESUMEN/ABSTRACT

3.- Merleau-Ponty desde el materialismo fenomenoldgico..

Ricardo Sanchez Ortiz de Urbina. Guadarrama 153-180 Coloquio internacional Merleau-Ponty 1908-2008, Zaragoza,
Noticia y resimenes de Ponencias, pp. 107-134.

RESUMEN/ABSTRACT

4.- El weberianismo de Merleau-Ponty.

Josep Maria Bech. Universitat de Barcelona, pp. 135-162.

RESUMEN/ABSTRACT

4.- Obras de Merleau-Ponty, pp. 1163-164.

CALLE FILOSOFIA

Los libros, por Javier Lopez Alds, pp 137.
El solipsista, por Javier Lopez Alos, pp. 139.

EL TONEL DE DIOGENES

Humoremas de la imagen,pp. 1989. Por Antonio José Lopez Cruces.

libros

Actas del I Congreso Internacional de Fenomenologia y Hermenéutica, Sylvia Eyzaguirre (ed.) Santiago de Chile 2008.

Presentacion 9
I. Conferencias

Intersection Between Four Phenomenological Approaches Of Te Work Of Art Jacques Taminiaux

El tema del mundo y la pregunta por el método Fenomenoldgico Roberto Walton



Goodbye, Heidegger! Mi introduccidn censurada a los Beitrdge Zur Philosophie Franco Volpi
La Hermenéutica Fenomenologica y la contemporaneidad del pasado Ramén Rodriguez
II. Fenomenologia y Lenguaje

Prioridad de las oraciones apofanticas sobre las otras oraciones. interpretacion de un planteamiento en Investigaciones
Légicas de Husserl Mirko Skarica

Las palabras son transparentes
Patricia Moya

El lenguaje en el pensamiento de Merleau-Ponty 105 Jaime Aspiunza
III. Fenomenologia Del Cuerpo

Prolegomenos a una fenomenologia de las emociones. El analisis de las disposiciones de animo segin Alexander
Pfander Mariano Crespo

El enigma de lo sensible: cuerpos que sienten y desean Graciela Ralon

Sexualidad y poder en el marco de la fenomenologia del cuerpo (J. -P. Sartre, M. Merleau-Ponty Y S. De Beauvoir)
Esteban Garcia

Funcion del temple y disfuncion de la corporeidad en la experiencia fundamental del pensar en Heidegger tardio
Valentina Bulo

"Ho Anthropos Aritmetizei". Finitud intuitiva e infinitud simbdlica en la filosofia de la aritmética De Husserl Rosemary
Rizo-Patron

Peter Sloterdijk: Esferas, fenomenologia y ontogénesis de los espacios humanos Adolfo Vasquez

IV. Alteridad e intersubjetividad

Cuatro sentidos de la epoché y el problema de la intersubjetividad en Husserl Emilio Morales

El problema de la intersubjetividad en la dialéctica y en la Fenomenologia: Hegel y Sartre Eduardo Alvarez

Hacia el dialogo entre Filosofia y Ciencias Sociales: Dos posibilidades de constitucion de la subjetividad hermenéutica
Diego Barragan

Fatiga y acogida de si. Introduccion al problema de la responsabilidad en E. Lévinas Enoc Mufioz
Perdon y agape: dos manifestaciones del reconocimiento mutuo Manuel Prada

Dynamique d'une Rébellion: La Notion Sartrienne De «Groupe» Et La Rébellion De Lope De Aguirre En 1559 Hernan
Neira

Olvido, Memoria y Esperanza en Jean Louis Chrétien Rodrigo Figueroa
V. El Problema Del Método

Atisbos en torno a un problema fundamental de la fenomenologia: el concepto de intencionalidad en Husserl y
Heidegger con respecto a los presupuestos del idealismo cartesiano Sandra Baquedano

Fenomenologia negativa. El sentido metddico de la negatividad en Heidegger Francisco De Lara

Ampliacion de la razén y la ciencia
Jorge Pefia



VI. Fenomenologia De Heidegger

El secreto mejor guardado: la historia bajo reservas Cristobal Duran

El problema antropoldgico en la filosofia heideggeriana Enrique Mufioz

Juicio retéricamente motivado y aperturidad: Heidegger lector de la Retdrica aristotélica Roberto Rubio

La onto-teo-logia y su superacion
Cristobal Holzapfel

Sentido practico de la existencia. Las propuestas de Husserl y Heidegger Hugo Herrera

VII. Fenomenologia e Historia

Futuro e historicidad en la hermenéutica del dasein Carlos Di Silvestre

La constitucién del tiempo y la temporalidad de una historia colectiva auténtica Victor Farias
VIII. Hermenéutica

La experiencia de apropiacion del sentido de la comprension. Hacia una hermenéutica histérico-figurativa de
modernidad Fernando Vergara

Lenguaje, diversidad y escucha en la hermenéutica filosofica de H. G. Gadamer Cecilia Monteagudo
El doble sentido de la experiencia hermenéutica Marcelino Arias

Hermenéutica sin verdad hermenéutica. Comentarios criticos acerca del concepto de verdad hermenéutica de Gadamer
Matthias Glinther

IX. Estética

El concepto de continuo subjetivo. Hacia una estética fenomenoldgica y una hermenéutica de la imaginacion Francisco
De Undurraga

Para una poética de la invencion. Entre Paul Ricoeur y Claude Romano Patricio Mena

El Secreto De Un Secreto Que Puede (No) Ser Que Lo Sea Del Anuncio Publico Del Secreto O De La Literatura Ivan
Trujillo

El Acceso A La Nocién De Alegoria En La Poesia De Dante Joaquin Barceld

La metafora del agua como expresion magica y misteriosa de la unién entre el cielo y la tierra en Angeles de
Compostela,de Gerardo Diego Angel Rodriguez

O que ¢é isto?
Gabriela Castro

Resefias
Fernando Menéndez: la arafia escéptica tejedora de aforismos, por Silverio Sanchez Corredera 145-148 .

Fernando Menéndez, poeta de la oquedad y de la sintesis, por Silverio Sanchez Corredera 149-152 .
Ricardo Menéndez Salmén: «La ofensax», novela filosofica, por Silverio Sanchez Corredera 153-155 .






L 0S egos troyanos
Pelayo Pérez. Oviedo

Aunqgue solo fuera por las respuestas generadas, la polémica suscitada por la
publicacion en estarevistadel articulo de Sanchez Urbina sobre el Ego Transcendental
ya habria contribuido de una manera renovadora como necesaria, en nuestra opinion, al
impulso reflexivo que la filosofia exige y prescribe, pero que, por unos u otros motivos,
gue merecerian un detenido analisis casuistico por 1o demés, parecian en los Ultimos
anos decaer por la senda del marasmo, cuando no del dogmatismo y e formalismo
exterior ala‘cosa misma . No es nuestra funcién en toda esta polémica la de responder
a unos u otros, ni la de emitir juicios al respecto, mas ala de lo que requiere nuestra
intervencion , “catalizadora’ en palabras excesivas de Alberto Hidalgo en esta segunda
entrega ala que invitamos a tener muy en cuenta y aleer detenidamente.

En este sentido, |a reciente respuesta por parte de Perez Jara a articulo de Sanchez
Urbina ( ElI Catoblepas, numero 80, 2008), nos suscitaba reacciones encontradas y
pensabamos romper nuestra “neutralidad” para aclarar algunos aspectos que no
podiamos dejar pasar por alto, como ese concepto tan peculiar, y algjado de la realidad,
sobre 1o que sea la categoria de reduccion/epojé, que Perez Jara identifica con
‘negacion’, sustraccion, vaciamiento, etc...poniendo asi en boca de Urbina
consecuencias, interpretaciones, tesis en fin derivadas de una tal concepcion que no
tienen ningin fundamento, sino todo lo contrario. Por otro lado, el idealismo
transcendental  husserliano parece ser la unica fuente dogmatica respecto a la
fenomenologia, ergo Sanchez Urbina no puede postular un “materialismo
fenomenol6gico”, que no seria sino un hierro de madera. No iremos mas ala, de eso ya
se encarga nitida y detalladamente Alberto Hidalgo y, en este sentido, Perez Jara, acaso
sin pretenderlo, le brinda una ocasién Gnica como comprobara el lector de ambos. Pero
las lineas anteriores no quieren dejar pasar € reconocimiento del trabagjo y del respeto,
no siempre lo habitual en estas polémicas, mostrado por €l muy esforzado Perez Jara.
Lo aqui apenas mencionado 1o hacemos porque entronca con e homenaje que en esta

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 1




Pérez, Pelayo: «L os egos troyanos»

mismas péaginas EIKASIA lleva a cabo sobre la figura de Merleau-Ponty, precisamente
en tanto en cuanto este genial filésofo seria, en su critica a idealismo husserliano
precisamente, y en su enfrentamiento al psicologismo, € umbral del materialismo
fenomenol dgico: |edse detenidamente la ponencia de Ricardo Sanchez Ortiz de Urbina
en este mismo numero de la Revista (Merleau-ponty y e materialismo fenomenol égico),
que resulta imprescindible y complementaria, necesaria, a su primera entrega sobre €
Ego Transcendental, sin que haya sido escrita como continuacion de agquella, eso 1o
decimos nosotros, pero que nos muestra la “matriz’ de su materialismo
fenomenol 6gico. Ahi, muchos de los interrogantes de Alberto Hidalgo, tan interesantes

e imprescindibles por |0 demas, cobran sentido y ‘ geometria’.

Digamos que ese vinculo con el estructuralismo, la muerte del Hombre, y Foucault,
que € trabajo de Hidalgo reexpone con finura extrema y sumamente fértil, nos hace
rescatar la filiacion precisamente de Foucault con quien fuera su maestro, Merleau-
Ponty. Asimismo, Richir a través de muchas de sus exposiciones, sobre manera en su
altimo libro: Fragments phénomeénologiques sur le langage (Millon,2008), se puede
asistir a una critica del estructuralismo como bricolage, insistiendo por otra parte en un
aspecto fundamental en esta polémica, sobre todo respecto a la respuesta y las
interrogaciones que levantara Silverio: se trata de la diferencia entre ‘lenguae vy
Lengua, es decir, del problema de las instituciones, y ahi, entre el anima y e
hombre....( véase en especia e capitulo sobrela‘institucion de laidealidad’ y e que se
refiere aladiferenciaen “lenguaje, lenguay concepto”.)

Alberto Hidalgo responde pues a Perez Jara; responde, aclara y amplia la
problematica de Correderay, desde su posicién, que no es la de Urbina segiin creemos,
coincide, discrepa y recoge la potencialidad critica y revulsiva que Sanchez Urbina
abriera ya en el congreso de Murcia sobre la Filosofia de Gustavo Bueno y la Idea del
Cuerpo. Estos “partos de los montes’ como se referia Hidalgo a su propio escrito
cuando nos lo envio, estan siendo gracias a los participantes precisamente, mucho mas
gue una polémica, todo un g emplo de reflexion filosdfica mas alla de los individuos,
de los egos particulares que en ella participan. Pues, por Ultimo, esa vueltaa seminario
de 1968 sobre el estructuralismo, y la cuestion “del hombre”, que Hidalgo, como testigo

presencial y activo, aqui recupera sagaz y necesariamente, es un gemplo de esa

2 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Pérez, Pelayo: «L os egos troyanos»

“genética’ necesaria que va mas alla de la mera recopilacion de datos y de referencias
que no por fieles dgjan de ser exentas, cuando no externas, mero recubrimiento de
sobrevuelo, eso que a inicio de su ponencia sobre Merleau-Ponty, Urbina recuerda que

Merleau-Ponty calificara de no-filosofia, de filosofiaimpositiva, de survol.

Aqui, por suerte para todos nosotros, estamos a nivel del suelo, frente alas cosas, y
frente a los otros, ante las formas cambiantes del mundo y que, por eso mismo, nos

reclamaunay otravez en la busgueda de sentido.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 3




«Egostrascendentales» y «caballos de Troya».
Segunda Parte. o
Apunte sobrelo «hnumano» en e materialismo.
Alberto Hidalgo

RESUMEN

En esta segunda parte y a la espera de una respuesta de Ricardo S. O. de Urbina
acerca de la trascendentalidad, muestro la dependencia que del Ego Trascendental
(E.T.) de Kant tienen tanto Silverio Sanchez Corredera como Javier Pérez, por més que
subrayen sus componentes practicos, morales, antropoldgicos. Pero su diagndéstico de
que laomision dd E.T. implica su «muerte gnoseol gica», es excesivo porque Urbina no
afirma su desaparicion ingtitucional. El E.T., como figura de lo humano puede seguir
funcionando en d interior de las diferentes culturas (inmanentemente) de acuerdo con
entramados ingtitucionales especificos. En todo caso, la comparacion entre Kant y Husserl
que hizo Ricardo Sanchez en 2004 permite entender meor su aparato conceptual,
incluidos los cinco niveles en que se registran las experiencias, la problematica de las
sintesis pasivas y, por supuesto, la distincion entre Innenleib (el cuerpo interno) y €
Aussenleib (cuerpo externo). Por otro lado, aunque Silverio y Javier se gustan a la letra
del sistema ya formado de Gustavo Bueno, ambos ignoran que en la elaboracion del
materialismo filosofico en polémica con e estructuralismo no se utilizé el E.T. como
figura de lo humano, como atestigua € Seminario sobre Estructuralismo de 1968. Al
volver aexplicar lagénesisdel E.T en el materialismo se aprecian mucho mejor tanto la
vinculacion polémica de G. Bueno con Kant y e estructuralismo, como el camino
husserliano que sigue en su Noetologia. Lacriticade Ricardo Sanchez aHusserl respecto
alas deficiencias gnoseol dgicas de su andisis acerca de la estructura de las ciencias es mas
radical y afecta a la estructura misma del conocer, donde la fenomenologia privilegia
injustificadamente la percepcion, ignorando € papel de la imaginacidon en € proceso de
sintesis. El problema del E.T. de Gustavo Bueno vuelve a tropezar con e mismo problema:
ignora la imposibilidad de totaizar registros inconmensurables. Los cierres categoriales
acanzan franjas de verdad que, sin embargo, no pueden totali zarse ontol 6gicamente. Desde
un punto de vista gnoseoldgico € E.-T no es un elemento necesario en la génesis del
materialismo filosdfico, 1o que no implica, sSin embargo, que sea prescindible, ni que no
cumpla funciones especificas en la filosofia de la praxis. Ahora bien como quieraque d ET
tampoco aparece como instancia diferenciada en d «ge circular» dd «espacio
antropologico» y que en € sistema de Gustavo Bueno forme parte, mas bien, de la
denostada Antropologia predicativa, se sigue que no hay una discrepancia radica entre €
materialismo fil osdfico de Gusatavo Bueno y € materialismo fenomenol gico de Urbina, en
los procesos respectivos de su génesis, en los que puede sefidarse estirpes comunes. Otra
cosa es que no se produzcan discrepancias o desavenencias en su desarrollo futuro.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008) 5-33. http://www.revistadefil osofia.org



«EGOSTRASCENDENTALES» Y «CABALLOSDE TROYAM».

SEGUNDA PARTE.

APUNTE SOBRE LO «<HUMANO» EN EL MATERIALISMO.

Alberto Hidalgo
UNIVERSIDAD DE OVIEDO

Aunque los planteamientos de Ricardo Sanchez Ortiz de Urbina puedan afectar
eventualmente a la arquitectura entera del edificio materialista de Gustavo Bueno, yo no me
atreveria a sefialar hasta qué punto y medida, mientras no aclare las cuestiones que le dejo
planteadas acerca del significado de lo “trascendental”. Para G. Bueno, ya lo he dicho, el
decalage, la ruptura o el hiato, que viene a suturar el Ego trascendental se produce entre el
progressus, por un lado, que da paso a los procesos paralelos de constitucion del sujeto (o de
la conciencia, E, en tanto que sujeto) y del mundo material (o de la Materia, M, como
Mundo) por medio de los Tres Géneros de Materialidad, y el regressus, por otro lado, que
es lo que provoca el salto hacia la trascendentalidad ya en el plano de la ontologia general.
Si no me equivoco, el pensamiento de Ricardo Sénchez puede prescindir del Ego
trascendental, porque la gnoseologia materialista no lo necesita para dar cuenta del proceso
de conocimiento (del simple kennen, no del Erketnnis) debido a que las sintesis que se
precisan no requieren «ser reconocidas juridicamente» para alcanzar validez. Aceptar la
imagen canonica del «reconocimiento» significa permanecer varado en las estructuras
eidéticas que marco territorialmente Platon y que Kant recalificoé mediante el prodigioso
artilugio de la trascedentalidad en las tres criticas. Lo que deja muy claro, en cambio, Ortiz
de Urbina es que las critica kantiana nos han llevado a dar validez filosofica a las «ilusiones
trascendentales» para evitar una ruptura irreversible con el sentido comiin y la «razén
popular cominy». Gustavo Bueno denuncia ciertamente ese uso torticero (luterano, dice ¢él)
de la trascendentalidad, como método para ocultar la inversion teoldgica que practica y

sigue a Marx en el proceso de desocultacion ideoldgica de los intereses de la burguesia.

Hasta aqui, todos de acuerdo sin que peligre el materialismo como presupuesto. A
partir de aqui, yo le echo en cara a Ricardo Sanchez su no-uso de ciertas claves
interpretativas, por ejemplo, de la Idea de symploké, y, sobre todo, su criptica omision de
explicaciones acerca de las operaciones gnoseoldgicas que maneja e introduce. Pero, por

supuesto, del hecho de que no mencione la idea de symploké, yo no me atreveria a deducir

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 5




Hidalgo, A.: «Egos trascendentales» y «caballos de Troya». Segunda Parte.

que no la esté ejercitando al modo francés y, mucho menos, a diagnosticarle “husserlitis”
etic (al margen de lo que ¢l diga emic) o, peor atin, anatematizarlo como si fuese un hereje
(;de qué dogma de fe?) por profesar un espiritualismo sustancialista. Nada de esto se
desprende de sus escritos conocidos. Lo que, en cambio, si se desprende, creo yo, es la
critica al idealismo subyacente en todos aquellos que se elevan al plano trascendental
mediante el simple expediente de calcar los actos empiricos de la conciencia psicologica.
Precisamente, el mérito que atribuye a lo que ¢l llama «materialismo fenomenologico» es
que no cede al chantaje del camuflaje y del método de calco por impopular que resulte. Para

ello, su estrategia es siempre la misma: la «disociaciony.

Ahora bien, puesto que fue precisamente una disociacion fenomenoldgica, la que se
produce entre el Innenleib («el cuerpo interno») y el Aussenleib («cuerpo externo») en
terminologia del «otro Husserl», siguiendo a Richir, la que mas impacto ha causado en los
circulos de la Sociedad Asturiana de Filosofia, (no sin razon, por cierto) voy a referirme
brevemente a la respuesta que suscitd en Silverio Sdnchez Corredera quien, con la mayor
simpatia, ha tenido el coraje de plantear las perplejidades que suscita en su interpretacion
del materialismo filosofico. Tomo muy en serio la reaccion de Silverio porque es uno de los
discipulos de Gustavo Bueno que mas se ha molestado en ampliar los planteamientos ético-
morales y politicos del materialismo filos6fico desde un trasfondo kantiano, de manera que
la pregunta por la superfluidad del Ego trascendental adquiere en ¢l una connotacion
distinta, no tanto gnoseoldgica cuanto ontologica (o “antropica”) del mayor interés, pues no
es dificil observar que el uso del término «Ego trascendental» en los territorios de la praxis
es mucho mas abundante en el discipulo que en el maestro. Gustavo Bueno en sus escritos
politicos recurre poco al Ego trascendental como instancia critica. Le suele bastar la férrea

logica de 1a oposicion.

Esta peculiaridad me va a permitir replantear el problema subyacente que, en mi
opinion, ha provocado la colision entre Ricardo Sanchez y Silverio Sanchez, cuyas
construcciones, independientes la una de la otra, como puede observar el lector de Eikasia
que se haya molestado en seguirlos, remiten, sin embargo, a la comtn referencia del
materialismo filosofico, tal como ha salido de la propia cabeza de Gustavo Bueno en

distintas épocas de su trayectoria filosofica. Ricardo Sanchez Ortiz de Urbina, hay que

6 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Hidalgo, A.: «Egos trascendentales» y «caballos de Troya». Segunda Parte.

decirlo en honor a la verdad, es el primer seguidor que tuvo Gustavo Bueno cuando era
catedratico de Instituto en Salamanca, en los afios 50, de modo que su perspectiva acerca de
la génesis del materialismo filosofico, de sus presupuestos tanto implicitos como explicitos,
asi como de la estirpe (categorial o filosofica) de todos sus componentes, incluido el Ego
trascendental, es anterior y mas completa (cronolégicamente, al menos) que la que tenemos

todos los demas.

En esta linea, la razon de mi intervencion en el proceso de deconstruccion de esa
génesis, que inicia Ricardo Sanchez al quitar el tapon del Ego trascendental, es aportar no
solo mis reflexiones, sino mis datos a partir de 1968, época en la que (como creo haber
mostrado en mi primera entrega) aparece ese constructo conceptual con unas funciones
mas de indole logica que ontoldgica y mas en relacion con las Investigaciones Logicas de
Husserl que con la Critica de la Razén Pura de Kant. Creo que es en este contexto en el que
hay que ubicar la pregunta que, como un boomerang, retorna ahora sobre Ortiz de Urbina
(Qué pasaria en el materialismo filosofico, especificamente en sus planteamientos
gnoseologicos, si se prescinde del Ego trascendental? Sabemos su respuesta: que se

enriquece, porque se abre a nuevos ambitos de experiencia y de sintesis cognitiva.

Es cierto que en el interin, ademas de la mediacion epistolar de Pelayo Pérez que
funciona méas como un catalizador que como el articulador del proceso, ha vuelto a reclamar
un papel en la polémica Javier Pérez Jara (El catoblepas, n® 80, Octubre 2008), en base a
que habia presentado una comunicacion en el congreso de Gijon sobre el Kant, en la que
estaba presente, segin parece, el propio Ricardo Sanchez, titulada: «Andlisis de la
reconstruccion de la Idea de Ego trascendental en el sistema kantiano desde las
coordenadas del materialismo filoséfico», (El Basilisco, n® 35, 2004). Cierto. Notese
que yo mismo cité a Javier Pérez de soslayo en la primera entrega de este articulo, a
sabiendas de que su planteamiento no afectaba para nada al asunto gnoseologico que
plantea Urbina, pues en aquel Congreso hizo Ricardo una comparaciéon (o mejor, una
transformacion anamorfica) entre Kant y Husserl (El Basilisco, n® 34, 2004), en la que no
menciona ni una sola vez la superestructura del Ego trascendental, pero en cambio, formula

con toda precision las diferencias de los caminos que conducen a ¢l mediante la

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 7




Hidalgo, A.: «Egos trascendentales» y «caballos de Troya». Segunda Parte.

confrontacion de los niveles en que se registran las experiencias cognitivas y reflexivas de

ambos.

Como quiera que, en esencia, Javier Pérez se alinea con las tesis de Silverio
Sanchez (pues ambos consideran «imprescindible» recuperar o «reconstruir» el Ego
trascendental de Kant desde supuestos no metafisicos e insertarlo en las coordenadas
ontologicas del materialismo filosofico «pluralista y antisustancialistay) es 16gico que
diagnostique su abandono como un cataclismo universal: «inevitable recaida en el
positivismo,...(dice): sin el Ego Trascendental se barrerian las diferencias entre los
hombres y los animales, se presentaria como problematica la articulacion entre los
componentes constitutivos del sujeto, la propia coordinacién social e intersubjetiva,
&c». Ahora bien, puesto que ambos reconocen que el constructo es kantiano, yo les
recomendaria que leyesen con atencion el articulo mencionado de 2004, pues en ¢l ya
usa Ricardo Sanchez todo el aparato conceptual que despliega para la eliminacion del
Ego trascendental, incluidos los cinco niveles en que se registran las experiencias, la
problematica de las sintesis pasivas y, por supuesto, la distincién entre Innenleib (el
cuerpo interno) y el Aussenleib (cuerpo externo). La omision del Ego trascencental anuncia
alli su eliminacion, su «muerte gnoseologica», aunque no necesariamente su desaparicion
praxica, institucional. Ockham aconseja usar la navaja con las entidades superfluas donde
corresponda. Volvamos entonces a Kant, el mas dotado de los filosofos, el gran explorador
de la modernidad, el representante indiscutible de la burguesia ilustrada, con quien el propio
Gustavo Bueno no cesa de medirse como con una suerte de «Superego». Las exposiciones
topicas sefialan que las tres criticas marcan el territorio hasta donde llegan los limites de lo
humano: el entendimiento se convierte en la facultad legisladora que proporciona el modelo
de la sintesis para explicar como se produce la apropiacion del objeto; la razén, por mas que
en su uso especulativo genere «ilusiones trascendentales» e incurra en paralogismos, se
convierte en legisladora del sentido comin moral de los europeos ilustrados: el imperativo
categorico sigue impresionando aqui. En la critica del juicio se explica como las facultades
acceden al efecto estético mediante un proceso también de sintesis o negociacion por libre
acuerdo: «La mas alta filosofia, por relacion a los fines esenciales de la naturaleza humana,
no puede conducir mas alla de lo que hace la direccion que ésta ha otorgado al sentido

comuny». Segin Deleuze lo que hace Kant no es invertir la imagen del pensamiento, sino

8 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Hidalgo, A.: «Egos trascendentales» y «caballos de Troya». Segunda Parte.

simplemente multiplicar las ocurrencias del sentido comun en tres niveles de experiencia. Y
recurro a Deleuze, otra vez aqui, porque en este punto de la persistencia del modelo de
reconocimiento y del sentido comun sigue a Merlau-Ponty y se pregunta si lo que hace la
fenomenologia no es mas de lo mismo: «;No descubre ésta, por cierto, un cuarto sentido
comun, fundado esta vez, en la sensibilidad como sintesis pasiva, y que, para constituir una

Urdoxa, sigue siendo igualmente prisionero de la doxa?»

Si recomiendo que se vuelva a leer la exégesis que hace Ricardo Sanchez en el
parrafo XII del articulo citado sobre los curso de 1921, 1923 y 1926 de Husserl, publicados
bajo el titulo Analisis de las sintesis pasivas (Huss. XI) es porque aclara bastante bien en
qué consiste su materialismo fenomenoldgico al que se llega mediante la critica regresiva,
la anamérfosis y la diferenciacion interna de las doctrinas que analiza. Husserl, en efecto,
critica a Kant su «objetivismo dogmatico administrado por suposiciones metafisicas
trascendentesy, por lo que busca un nivel de evidencias mas bésicas. En la medida en que
esta busqueda de la fenomenologia alcance ese plano no anda descaminada la apreciacion
de Deleuze sobre las sintesis pasivas. Eso parece confirmar la conclusion del parrafo de
Husserl que Ricardo Sanchez cita literalmente para la ocasion: «En la medida en la que
Kant no estaba en situacidon de reconocer la esencia de la produccion pasiva como
constitucion intencional y no podia todavia (noch nicht) percibir la tarea especifica
consistente en hacer comprensible, de manera sistematica, las necesidades de esencia de la
constitucion de todas las objetividades y el curso de su elaboracion por niveles, le falla
también el problema de la evidencia» (Ibid. p. 9). Sin embargo, el andlisis de Ortiz de
Urbina no se contenta con sefialar las disociaciones de Husserl entre eidos e intuicion, por
un lado, y eidos y a priori, por otro Por esa via solo se constata lo que ya sospechaba
Deleuze y es que «hay un apriori estructural mas fundamental que el eidético porque la
eidética es un registro mas entre los otros». Ricardo Sanchez arguye que Husserl se queda
corto en su critica en una doble direccion, en la gnoseologica de la estructura de las
ciencias, para lo que incorpora el analisis materialista del cierre categorial, pero también en
la direccion fenomenoldgica de las experiencias originarias. La critica materialista de
Urbina es en este punto implacable: «Roto el privilegio del eidos, deberia haber accedido
facilmente a la estructuracion del logos material y a la indole estructural, no eidética, de los

mecanismo de cierre como registros no eidéticos. Y no lo hizo. Seguramente por el

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 9




Hidalgo, A.: «Egos trascendentales» y «caballos de Troya». Segunda Parte.

privilegio que otorgd a la percepcion y por la persistencia de su concepcion del tiempo
heredada de Kant. Desde el privilegio del objeto perceptivo y del mundo de la vida, los
cierres cientificos aparecen descalificados como idealizaciones. Pero se confunde por el
injustificado privilegio otorgado, también esta vez, a uno solo de los registros, el de la
percepcion. Con lo que no dio con un principio claramente materialista: la imposibilidad de
totalizar registros inconmensurables, pese a haber denunciado la totalizacion ilegitima del

eidos. Pero si hay privilegio, hay totalizacion» (p. 10)

Basta esta cita para mostrar que en estos andlisis no hay el mas minimo abandono
del principio de inconmensurabilidad de los Géneros de Materialidad, porque los niveles
gnoseologicos simplemente se cruzan matricialmente con los planos ontoldgicos
subyacentes. Si Javier Pérez y Silverio Sanchez leen este trabajo y el libro entero La
fenomenologia de la Verdad en Husserl, que fue prologado por Gustavo Bueno en 1984,
veran como Ricardo Sanchez es capaz de senalar con rigor las diferencias arquitectonicas
entre los planteamientos de Husserl y Kant, o penetrar en los fundamentos del propio
materialismo, sin quedar preso del detalle “paranoico” del Ego trascendental. Porque el
problema del Ego trascendental, no es tanto que sea trascendental sino que sea un Yo. Y si
no laminamos el yo, seguimos presos del psicoanalisis. Segun Ricardo Sanchez, el «nticleo
de la confrontacion entre los dos pensadores» es gnoseoldgico y no ontoldgico pues afecta
al analisis fenomenolédgico de los registros de la experiencia, algo que se escapa entre los
trazos gruesos de quienes consideran que las palabras son trasparentes y que se conforman
con rimar en consonante doctrinas heterogéneas que, mas o menos, se corresponden entre
si. La técnica filosofica de Ricardo Sanchez, que, por cierto, aprendi6é de Gustavo Bueno y

de Husserl, consiste en disociar niveles, rastrear anamofosis, argumentar hasta el limite.

En cualquier caso, como la mayoria de las 52 paginas del erudito articulo de Javier
Pérez, en las que cuenta la historia moderna del concepto en disputa, desborda los limites de
una discusion «razonable», pues se extiende urbi et orbe a doctrinas que no forman parte
del elenco, me restringiré aqui a formular unos pocos reparos sobre la manera tan peculiar
que tiene de interpretar los términos que usa Ricardo Sanchez Ortiz de Urbina en su textos
hasta el punto de atribuirle gratuitamente cosas que no dice. Cuatro parecen ser las

objeciones de fondo que esgrime Javier Pérez contra el desplazamiento del Ego

10 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Hidalgo, A.: «Egos trascendentales» y «caballos de Troya». Segunda Parte.

trascendental por parte de Ricardo Sanchez. Primera, que el criterio de «descentramientoy
de la realidad no garantiza el materialismo, porque se requiere, ademas,
«inconmensurabilidad» y «discontinuidad». Segunda, que Urbina admite la existencia de
«vivientes incorporeosy. Tercera, que «su intento de supresion del Ego Trascendental le
conduce unicamente a la consideracion del Ego como ego psicologico, o lo que es lo
mismo, a la reduccion del Ego logico al ego psicoldgico, y con esto, el propio Espacio
Gnoseologico queda destruido» (sic). Y cuarta, que «la correlacion que pretende Urbina,
con su «materialismo fenomenologico», entre los tres géneros de materialidad
ontologico-especial y las figuras de la aparecencia-aparencia, actividad-pasividad y
eidética-esquematica respectivamente, se nos presenta, desde luego, como oscura y

confusa, incluso como sustancialista» (sic etiam)

Pues bien, las dos primeras objeciones carecen de fundamento, sencillamente
porque Ricardo Sénchez ni dice eso, ni lo que le atribuye Javier Pérez se deduce de lo
que dice. Basta leer el articulo sobre Kant y Husserl para comprobar, no ya que Ricardo
da por supuesta la «inconmensurabilidad de los géneros de materialidad», sino que la
existencia de «vivientes incorpdreos» es tesis que ni siquiera es atribuible a Husserl, por
mucho que Pérez Jara se empefie en deducirlo de su confesionalidad religiosa. Para Husserl
no cabe «la contraposicion entendimiento humano-divino, puesto que un intellectus
archetypus, para quien un objeto no fuese Gegen-stand sino Ent-stand, no conoceria, si algo
no le fuese dado en la correlacion universal en la pasividad. Una intuicion infinita no seria
una sabiduria infinita, sino una infinita estupidez (Unendliche Dummbheit). Una cosa sélo

seria percibida por un dios con cuerpo y quinestesias» (Ibid.).

No entiendo, en cambio, la tercera objecion, porque supone una interpretacion de
Husserl y de la fenomenologia que, por supuesto, no es la que ha explicado Ricardo
Sanchez en distintas ocasiones, ni mucho menos la de Marc Richir. Si la epoché
fenomenologica se entiende como eliminacion pura y dura de lo puesto entre paréntesis y la
reduccion se entiende como un regressus que termina en el Ego trascendental aqui no hay
nada que discutir. Por lo demds, que Urbina haya retirado de su reconstruccion del
materialismo fenomenologico al Ego trascendental de la posicion privilegiada que ocupaba

en el materialismo filos6fico como limite del mundo, no significa que haya sido desplazado

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 11




Hidalgo, A.: «Egos trascendentales» y «caballos de Troya». Segunda Parte.

hacia la MT, ni quiere decir que haya sido eliminado en las construcciones cientificas
(categoriales) y filosoficas, por ejemplo, que son construcciones culturales terciogenéricas.
Que yo sepa, Urbina ni ha dicho, ni ha hecho eso jamés. Y, de hecho, caben tantas
posibilidades de restauracion del Ego Trascendental como entidad ontolégica (antrdpica) en
distintos &mbitos y niveles fenomenologicos que o yo no he entendido nada de lo que dice
Urbina o las enormidades que le imputa Javier Pérez se basan en un colosal malentendido.
En ningln texto de Urbina he leido que el Ego trascendental sea la «clase vacia», que sea
una entidad metafisica o que no pueda ser calificado como «ldégico, operatorio y
constitutivamente corporeo». Pero si es operatorio y corporeo ;/qué clase de operaciones
tecnologicas puede estar realizando entre la Materia ontologico-general y el Mundo, si no es
un «demonio de Maxwell» o un «nous de Anaxagoras»? Peor atin, ;qué tipo de logica es la
que esta ejercitando alli? ;Una logica de la semejanza como parece insinuar Javier Pérez
cuando identifica por encima de las diferencias culturales e historicas su «Ego corporeo
operatorio» con el de su vecino, pero también con el de «Nefertitis, Alejandro Magno o
la cocinera de Ciceron» (sic), incurriendo e n la subrepcion que denuncia Urbina? ;O
una logica de la oposicion, como la que usa para negar que el Ego trascendental sea el
conjunto totalizado de los egos individuales en «interfacticidad», porque disyuntamente,
niega con Aristoteles el infinito actual, por un lado, mientras por otro totaliza en €l «las
distintas materialidades objetivas que envuelven a los sujetos psicoldgicos»? La tnica
logica que no parece usar Javier Pérez parece ser la de la diferencia, a juzgar por la
parquedad con que trata la cuestion del Ego y de la falsa conciencia en Marx. Diriase
que por el tipo de argumentacion fisiologista que prefiere y el operacionalismo apotético
en el que insiste, al materialismo asertivo de Javier Pérez la dialéctica de la diferencia le

resulta bastante incoémoda.

No obstante, Javier Pérez puede tener razon cuando tilda de «oscuras» las
correspondencia que establece Urbina entre los géneros de materialidad y las dualidades
aparecencia-aparencia, actividad-pasividad y eidética-esquematica, pero no me parece
que sean ni confusas, ni sustancialistas. Que algo sea oscuro ni significa que sea falso,
ni que no pueda ser aclarado. Y basta con cruzar matricialmente las dos series, la de los
géneros de materialidad y la de los niveles de la experiencia para ver como se reubican

y coordinan los conceptos cientificos que usa retéricamente como martillo de herejes.

12 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Hidalgo, A.: «Egos trascendentales» y «caballos de Troya». Segunda Parte.

De hecho podemos explicar mejor la ubicacion de los bosones, los fermiones o el
electromagnetismo en el tercer género de materialidad si utilizamos los registros de
actividad-pasividad y eidética-esquematica, que si prescindimos de ellos. En cuanto a la
coordinacion con el registro de la «aparecencia-apariencia» que exige Javier Pérez hay
que establecerla entre M2 y M1, sobre todo, por lo que respecta al electromagnetismo,

etc.

En resumen, tengo la impresion de que el sefior Pérez Jara tiene el mérito de
haber estudiado con atencion la obra publicada de Gustavo Bueno, asi como la
indudable paciencia de haber prolongado ciertas sugerencia hasta sus supuestos
fundamentos categoriales o cientifico-positivos, por ejemplo, cuando plantea la
posibilidad de atribuir Ego trascendental a los animales. Sin embargo, no creo que haya
profundizado bastante en la metodologia dialéctica del materialismo filosofico, desde
cuya terminologia aplica al materialismo fenomenoldgico tales restricciones estaticas
que le impiden ver sus antecedentes comunes, o pensarlo como posible solucion a los
callejones sin salida con los que su propio articulo tropieza. Por lo demas, el género
doxografico utilizado para dilucidar la cuestion del Ego Trascendental no se presta a un
paralelismo con la posicion de Urbina, sino a un cruce trasversal de tipo incidental. Por esta
via Javier Pérez convierte la doctrina de Gustavo Bueno en un potro de torturas y, lo que es
peor, en un lecho de Procusto destinado a mutilar a quien no se juste al patron cristalizado

de sus formulaciones canodnicas.

En este sentido me parecen mucho mas fértiles las discrepancias entre Ricardo y
Silverio Sanchez, ya que conciernen directamente a la importancia antropoldgica y ético-
politica que el Ego trascendental tiene para la especie zoolodgica humana. A diferencia del
sefior Pérez Jara, el sefior Sanchez Corredera distingue perfectamente el nivel fenoménico,
del categorial y del trascendental por lo que mas que apelar de modo rabinico a la autoridad
de Gustavo Bueno, hace a Ricardo objeciones ilustres basadas en sus propias ampliaciones
trascendentales. Su demanda, por lo demas, es bien razonable: si la distincion entre Leib y
Korper, o entre «cuerpo interno» y «cuerpo externo» esta llamada a llevarnos «mas alla»
y/o «mas acd» de esa frontera que es el Ego trascendental, procedamos ya a la

deconstruccion de su génesis a ver a donde nos lleva, pero mientras nos sirva de

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 13




Hidalgo, A.: «Egos trascendentales» y «caballos de Troya». Segunda Parte.

fundamento antropologico para soportar las construcciones de la praxis, es mejor no tocarlo,

porque peligra la distincion entre hombre y animal , etc.

Pues bien, a esa deconstruccion del Ego trascendental entendido como trasunto del
género humano, que es como lo entienden tanto Silverio como Pérez Jara, voy a referirme
aqui. Planteado de forma mundana y abrupta creo que la problematica del Ego
Trascendental cobra cuerpo en el materialismo filos6fico de Gustavo Bueno a propdsito de
sus polémicas con el estructuralismo de los 60. En el fondo, el problema de la antropologia
es el mismo que vienen debatiendo la mayoria de las filosofias contemporaneas, jaleadas
por el confuso coro de las llamadas ciencias sociales y humanas. Si hablar de Ego
trascendental es hablar del Hombre o de la Humanidad, es porque se estd planteando el
problema del tipo de sujeto humano que necesitan las complejas sociedades multirraciales y
pluriculturales de la época de la globalizacion y su compatibilidad o no con el
«materialismoy», denominacion genérica donde las haya, bajo cuyo paraguas cabe casi todo,
menos (al menos desde la caida de la URSS): un dogma de fe, un credo religioso, una fe
ciega en un sistema politico o en una Idea (incluida por supuesto la Idea de Espafia, de

Europa, de USA o de China) en nombre de la cual justificar cualquier barbaridad.

Que el mencionado problema provoca los desvelos de Silverio se hace explicito en
su «Para una teoria de la justicia. La Persona, el Ego trascendental y las Instituciones»
(Eikasia, n° 16), donde con la mira puesta en definir tal sujeto hace una curiosa
distincion escalonada entre «protohombre», «hombre» y «persona», en la que
justamente el «Ego trascendental» constituye la bisagra que permite la «transformacion
anamorfica» (institucional y ontologica) desde el antropoide prehumano hasta la persona,
entendida como un entramado institucional ético-politico-moral, referido a un «sujeto de las
operaciones de valor» (sic), trasunto moralizante e inadvertido, en consecuencia, del
«superhombre» de Nietzsche. El texto de Silverio es meridiano al respecto: su «Ego
trascendental» (colectivo, comunitario, social) se constituye sobre las bases onto-
filogenéticas de los egos individuales, pero una vez encarrilado institucionalmente sin
retorno, se hace trascendental y desemboca sin remedio, es decir, «trascendentalmentey
(esencial y relacionalmente) en el &mbito del «juzgar reflexionante» de Kant «segin el cual

descubrimos el mundo del arte, la belleza, lo sublime y la finalidad de la naturaleza» (Ibid.

14 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Hidalgo, A.: «Egos trascendentales» y «caballos de Troya». Segunda Parte.

p- 194) Es cierto que Silverio no queda varado en su admirado Kant, sino que trata de
superarlo con las herramientas del materialismo filoséfico de Gustavo Bueno, haciendo para
ello un uso masivo del «Ego trascendental» como instancia mediadora, decisiva y universal,
que sirve como una suerte de trituradora monotona para salvar todos los desniveles, cuya
existencia reconoce en un mundo sumamente complejo y plural. En eso se parece al Ego
trascendental de Pérez Jara. De este modo el «Ego trascendental» serd quien permita las
transformaciones dialécticas desde las normas y valores pre-éticos y pre-morales en
«valores éticos completos y cosmopolitasy» (p. 188) en el crisol de la ciudad; seré el puente
que vincule singularmente al «sujeto de la especie humana con su grupo, mas alla de las
relaciones puramente etologicas» (p. 197), pero, sobre todo, por cuanto asume el
conocimiento como su finalidad especifica explicita, serd la instancia suprema de la figura
humana en tanto sujeto activo,«capaz de conducirse bajo normas “auténomas” de deber-
ser». De modo que, al final, Silverio acaba recurriendo a la plataforma del «Ego
trascendental» para resolver el problema arriba aludido, que ahora se contempla desde el
ambito ético-politico de los derechos (humanos, jclaro esta!): «Es obvio que no todos los
sujetos humanos alcanzan el nivel de personas. Pero entonces, ;podremos no conceder
dignidad a quienes no alcanzan el estatuto de personas? ;Podemos no concederles
derechos?» (Ibid. p 204). Si las sociedades de las que forman parte los acogen, incluyen y
protegen «supliendo sus deficiencias», no hay problema. Se hace eco Silverio aqui de la
escandalosa tesis de Gustavo Bueno sobre la «pena de muerte» de una manera eliptica: «en
el caso de psicopatas desprovistos de sensibilidad ético-moral (ciegos, por tanto, para
reconocer ciertos valores del deber-ser) para los que no se encontrara cura ni forma de
reinsertarlos, entonces la sociedad deberia defenderse etologicamente de ellos» (Ib.) Algo
parecido hace Pérez Jara, cuando pone ciertos requisitos neuronales para atribuirle Ego
trascendental a un individuo. Pero mientras la aplicacion a los sujetos humanos sélo
depende de la densidad institucional de sus culturas y, sobre todo, de su potencial actividad,
respecto a los animales a Silverio le parece meridiano que no pueden aplicarseles los
«derechos humanos» porque no alcanzan el nivel del «Ego trascendental», y no son (ni

pueden ser) agentes activos de lo trascendental.

Me he entretenido en resumir el articulo citado porque sélo, si se tiene en cuenta

este uso masivo del «Ego trascendental» puede entenderse las cinco objeciones que levanta

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 15




Hidalgo, A.: «Egos trascendentales» y «caballos de Troya». Segunda Parte.

contra lo que a ¢l le parece un despiadado descoyuntamiento del «Ego trascendental» (no
solo en sentido kantiano idealista, sino también materialista) ejecutado por Ricardo. Y es
que para Silverio como para Kant y para Bueno el «Ego trascendental» es, sobre todo,
activo, es el auténtico dator formarum, hasta el punto de que sin ¢l la materia permaneceria
inerte e ignota. Y este es, en mi opinion, el punto de divergencia fundamental por lo que a la
construccion del materialismo se refiere. He retrotraido el problema hasta el limite en que se
debe dar cuenta del proceso de «hominizacién» tanto ontogenética como filogenéticamente,
porque es ahi donde se pone en marcha, segin Silverio, el mecanismo de constitucion del
«Ego trascendental». Recito el pasaje central del articulo de Silverio: «;Por qué si lo que ha
aparecido es «el hombre» venimos nosotros a hablar del «Ego trascendental»? La aparicion
del hombre y la del «Ego trascendental» no contiene ninguna diferencia esencial (ambos
conceptos se refieren a la misma realidad), pero viene a situar la filosofia de la
«antropogénesis» en un contexto particular que se aleja tanto 1°) de la consideracion del
sujeto humano identificado con un atomo que integraria la molécula social (el individuo
siendo anterior al grupo), como 2°) de la consideracion de una sociedad humana que habria
aparecido mucho antes de que sus miembros particulares se hubieran delineado en su
interior con valor singular (el individuo siendo posterior al grupo). Los humanos llegan a
ser humanos en el proceso de su conformacion, dentro de un disefio social (disefio
evolutivo-funcional e institucional proto-cultural), de tal manera que atributivamente
hablando los sujetos individuales no aportan per se nada esencial al proceso de constitucion
de la humanidad, en el sentido de que todos los miembros son prescindibles uno a uno e
intercambiables entre si (salvo por la diferencia sexual, que los hara intercambiables segin
dos hemisferios). Pero en el proceso histdrico del cierre del espacio antropologico (jel
espacio antropologico esta cerrado?) esta predominancia atributiva de lo social frente a lo
individual no pudo ejercitarse sino apoyandose en sujetos que aportaban un «plus de
individualidad» sine qua non. Este plus de individualidad no ha de suponerse funcionando
al mismo nivel en todos sino nas bien polarizado en algunos individuos del grupo, si bien
todos los miembros habrian de interactuar ya sea activamente ya pasivamente con esa nueva
funcion, que habra que considerar altamente simbolica y esencialmente funcional para la
supervivencia del grupo. Este nuevo «lenguaje» cultural y funcional que se abria era posible
en virtud de la capacidad de disefiar normas de supervivencia y de cohesion articuladoras de

los tres niveles de instituciones (iml, im2 e im3), de modo que determinados sujetos

16 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Hidalgo, A.: «Egos trascendentales» y «caballos de Troya». Segunda Parte.

comenzaban a no ser prescindibles, hasta el punto de que s6lo lo serian en la medida en que
en el seno del grupo social fraguaran modelos institucionalizados para su recambio.... El
Ego trascendental supuso un cierre madurativo especifico, posible gracias a la solidificacion
conjunta de iml, im2 e im3 (con un peso muy especifico de este), que fue producto de un
largo proceso, cuya secuencia» dibuja Silverio en tres pasos que van del Paleolitico inferior
hasta el Paleolitico superior, en el que los enterramientos parecen servir como indicio de la
existencia de un Ego trascendental en las culturas que lo practicaban. (pp. 183-6)
Confirmado. Jefes, lideres, chamanes o sacerdotes permiten a Silverio no sélo
positivizar al «Ego trascendental», sino incluso corporeizarlo materialmente. Y, aunque
intenta para ello cobijarse bajo la autoridad de Gustavo Bueno, lo cierto es que éste, al
distinguir el sujeto psicosocioldgico, instalado en M2, del «Ego trascendental», eximia al
segundo no solo de la responsabilidad de actuar politicamente, sino incluso de toda
responsabilidad cosmoldgica, salvo la que le sobreviene de su estatuto gnoseoldgico. El
«Ego trascendentaly de Ensayos Materialistas, como hemos visto en la Primera Parte,
alcanza un estatuto independiente de los usos categoriales que la conciencia corpdrea
como parametro de la racionalidad tiene en otras construcciones, independientemente de
que deba seguir instalado en un cuerpo externo de forma inevitable para poder funcionar,
(o que le vincula subterraneamente y de forma no declarada con el segundo género de
materialidad especial). El Ego trascendental de Silverio, por el contrario, al fraguarse en el
ambito de las instituciones humanas (criterio que también utiliza Pérez Jara) no puede
abandonarse a la locura ciertamente, pero si mantiene sus conexiones categoriales como

parametro de funcionamiento de la racionalidad practica.

Creo que, aunque lo he mencionado en la Primera parte, es necesario releer aqui el
famoso texto de los Ensayos (p. 65), donde tras declarar vacio al «cierre categorialy, se
mantiene, sin embargo «la actividad misma constructora» en el contexto de la Idea de
Materia, disociando asi al sujeto de la materia, porque ahi esta el punto de dificultad para la
construccion institucional de Silverio. En ese texto Gustavo Bueno, por un lado, reconoce
que el Ego trascendental, en tanto que «Conciencia filosofica» (no cientifica, ni politica, ni
recolectora, ni cazadora, etc.) «es la misma practica o ejercicio (de indole histérico-social)
en la cual el Mundo se constituye como objetoy», mientras, por otro, le niega cardcter

subjetivo porque no «recibe los estimulos del Mundo objetivo» (jojo al dato, sefior Pérez

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 17




Hidalgo, A.: «Egos trascendentales» y «caballos de Troya». Segunda Parte.

Jara!). Reducido a una mera funcion logica de union («en el sentido de la 16gica de clasesy)
ciertamente se evita el sustancialismo (como ya vieron los neokantianos), pero su existencia
queda reducida a la sinexion de los Tres Géneros de Materialidad (donde se enroca el
propio Gustavo Bueno). Pero, si su existencia es puramente logica (no institucional, ni
quinestésica) solo queda la operacion misma de unidn, es decir, de la sintesis. {Qué clase de

sintesis? Llegamos al punto de las discrepancias.

Las sintesis pasivas del cuerpo interno dice Ricardo Sénchez, conectando con el
desarrollo de la fenomenologia francesa, pero abandonando el fantasma del Ego
trascendental en direccion hacia el inconsciente. Y ello, porque en las sintesis pasivas

colapsan todos los constructos categoriales.

Por su parte, Silverio Sanchez se siente autorizado a considerar como constructos

del Ego trascendental nada menos que las instituciones colectivas cooperativas.

Perez Jara, a su vez, que regresa no solo hasta las instituciones, sino también hasta
el lenguaje articulado con pronombres personales, pregunta en este punto si las
percepciones apotéticas de los animales que nos descubre la Etologia, ;no nos obligaran a

reconocer un Ego trascendental animal?

La respuesta de Gustavo Bueno no autoriza explicitamente ninguno de estos tres
desarrollos: «el Ego trascendental, en extension, no es una entidad distinta de la reunion de
esos mismos tres Géneros de Materialidad, aunque no se aporte otro motivo sino porque el
Ego loégico mismo es quien pone esa reunion. En ninglin caso, pues, el Ego como parte del
mundo puede entenderse a la manera como decimos que un arbol es parte de un bosque»

(E.M., p. 65)

Es obvio, que desde la ontologia (no diré nada aqui de la antropologia, ni del eje
angular) la ampliacion del materialismo filosofico hacia los entramados institucionales que
hace Silverio, tomando como base al Ego Trascendental ocurre en el progressus, pero de
una forma que no goza de la proteccion del Ego trascendental de Bueno, sino s6lo del de

Kant.

18 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Hidalgo, A.: «Egos trascendentales» y «caballos de Troya». Segunda Parte.

Mi propio cuarto de espadas en este asunto, en contra de todos los intentos de
preservar el privilegio del Ego trascendental comienza advirtiendo que el propio Gustavo
Bueno en el optsculo Materia (Pentalfa, 1990) traza una historia materialista de la Idea de
Materia sin recurrir para nada al Ego trascendental. El Ego trascedental en las
formulaciones canonicas aparece mas que como la «corona» del Mundus adspectabilis «»
como una suerte de Yo fallido, la «fallay misma que se abre entre la Materia ontologico
especial y la Materia ontologico especial, una sima o abismo por la que penetra el sentido
del mundo en el limite del sin sentido. Y si realmente M, la materia ontolégico general (o
MT, como se la llama en El Papel) es constitutivamente pluralista, «infinitay decia
Espinosa, algo de esa pluralidad penetra en el mundo empirico por esa falla, de manera que
mas que un principio de estabilizacion para la arquitectura de Mi, E funciona como un
principio de desestabilizacion filosofica en la medida en que reclama siempre un
fundamento que so6lo se otorga a través de la generacion del sentido. Pero este desarrollo
sigue otra via de reflexion, que yo mismo he iniciado en «Materia y complejidad» (Prologo
a Felipe Giménez La ontologia materialista de Gustavo Bueno, Pentalfa, 1994), en la que el

Ego trascedental es perfectamente prescindible por la via de hecho.

Por lo que hace a esta polémica, no es que Silverio ignore en su articulo los
planteamientos fenomenoldgicos de Ricardo o de Richir, pero no le parecen relevantes para
responder a las cuestiones morales y politicas en la era de la globalizacion, que le preocupan
a ¢€l, pero también a todos nosotros, y que pueden reformularse asi: ;No basta bautizar al
sujeto humano trascultural y absoluto de estirpe ilustrada, como Ego trascendental, para que
podamos defender la Declaracion Universal de Derechos Humanos de la ONU en 1948?
Porque si suprimimos el Ego trascendental ;no nos vemos abocados a aceptar el diagndstico
estructuralista de los afios 60 de que «el hombre ha muerto» y de que, en consecuencia, el
reconocimiento de tales derechos a otros pueblos no es mas que otra imposicion

etnocentrista de nuestros valores a otras civilizaciones que no tienen por qué aceptarlos?
A Gustavo Bueno, que ha borrado en el solucionario del materialismo filosofico las

discrepancias germinales que mantuvo con el estructuralismo de los sesenta, seguramente le

da pereza recordar por qué acabd erigiendo una instancia puramente logica, el Ego

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 19




Hidalgo, A.: «Egos trascendentales» y «caballos de Troya». Segunda Parte.

trascendental, en muralla de proteccion contra el relativismo y el nihilismo disolvente que
anidaba en la antropolgia estructuralista. El asunto es mas importante de lo que parece,
porque una parte de la confusion y el desconcierto actuales proviene de la falta de rigor y
del desconocimiento general que se tiene sobre la génesis de las propias ideas que se

manejan.

Interpreto, asi pues, la discrepancia de Silverio como una demanda: ;En qué
ayudan las sintesis pasivas a desbloquear esta problematica? ;Acaso la deconstruccion de
Ricardo Sanchez no nos reconduce al debate sobre la muerte del hombre de los sesenta?
iQué lastima! ;Con lo bien que nos encajaban las piezas con el fundamento universal de un
Ego trascendental! A esta demanda, Silverio, sin hacerlo explicito como Pérez Jara, afiade
la desconfianza que inspiran a los materialistas las construcciones de Husserl, al menos
desde la metacritica de Adorno. En realidad, ;jno vino el estructuralismo a cancelar y
superar la problematica fenomenolodgica acerca del “otro”, que todavia estaba presente en
Sartre? ;No se reduce la fenomenologia en este campo al sefialamiento de la co-presencia
del otro, que se me aparece en una apresentacion, como una mera percepcion por analogia?
(A qué viene ahora distinguir entre cuerpo interno y cuerpo externo, si no es a remozar un
debate superado? ;No se cancela la problematica del “otro” mediante el reconocimiento de

un Ego trascendental «colectivo, comunitario o social»?

A partir de aqui se abren dos nuevas vetas de reflexion.

A.- Una, el retorno a la génesis del proceso constituyente, sobre la que yo puedo
aportar algunos datos de interés. Es la que nos invita a deconstruir, junto con Ricardo
Sanchez, el artilugio 16gico del Ego trascendental, visto como una respuesta gnoseologica al
estructuralismo. Urbina sigue esta via oblicuamente por cuanto permite franquear el paso a
la investigacion fenomenoldgica, que habia quedado varada por el estructuralismo del
propio Gustavo Bueno. Yo haré¢ la deconstruccion genética in recto. A este respecto
conservo todavia los apuntes sobre el seminario que imparti6 Gustavo Bueno con la
colaboracion de Valdés del Toro en 1968-69, en la que se ve perfectamente el rendimiento
que da el analisis logico aplicado a la antropologia de Lévi-Strauss. «Lo que se llama

estructuralismo es la nocion trascendental de estructura envuelta en la moda estructuralista y

20 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Hidalgo, A.: «Egos trascendentales» y «caballos de Troya». Segunda Parte.

no tanto su nocion categorial» (Seminario sobre Estructuralismo, Apuntes, p. 1) En tanto
que filosofia académica, Gustavo Bueno trata de ajustarle las clavijas al autor de Tristes
Tropicos, mediante la distincion entre «trascendentalidad distributivay o pluralista y
«trascendentalidad atributivay o unitaria. «Levi-Strauss se mantiene ambiguamente entre la
distributividad y la atributividad». Es curioso que, para desbloquear el diagnostico, Gustavo
Bueno haya recurrido al criterio de Althusser sobre como se pasa de las nebulosas
ideologicas a las ciencias categoriales, de Hegel a Marx. Pero este proceder muestra, el tejer
y destejer dialéctico mediante el que Gustavo Bueno llega a una posicion propia con el
unico instrumento de la logica. Siguiendo la «moda estructuralista» (sic) incoa entonces un
analisis del concepto de «estructura» en el estructuralismo a nivel ontologico (como
constituyente y como constituida), a nivel 16gico (mediante el que descubre como nucleo
los “grupos de trasformacion”, formula la nocién de “géneros combinatorios™ e insinua la
distincion entro operaciones autoformantes y heteroformantes) y a nivel epistemologico
(utilizando como criterio el de la verificacion empirica o la atribucion de verdad o falsedad).
Hecho esto, se pregunta: «;en virtud de qué se articulan entre si las Ideas de Estructura del
estructuralismo que aparecen en los tres ejes?». La respuesta es que su vinculo es externo,
ideolodgico, no interno. Frente a la dispersion poiematica de las categorias confinadas en los
campos cientificos, G. Bueno sostiene paladinamente que «aplicando la atributividad hay
posibilidad de mantener la categoricidad» (sic). La necesidad de encontrar un vinculo
intrinseco entre los distintos ejes de andlisis, se convertird a partir de entonces en un
imperativo gnoseologico para Gustavo Bueno. Y por ahi desembocaremos en la teoria del
cierre categorial, camino que he reconstruido en otra parte («Estirpe y sistema de la Teoria

del Cierre Categorial», Revista Meta, Complutense, n° 5, 1990)

Hay algo més en esta polémica que obliga al repliegue gremialista que se observa en
la vindicacion del caracter exclusivamente filosofico del Ego trascendental, que he
subrayado en la primera parte de este articulo. Aplicando técnicas estructuralistas, Valdés
del Toro muestra que la cultura griega queda nivelada a las demads culturas y la filosofia
deja de ostentar cualquier superioridad sobre el pensamiento mitico. Para evitar tamafia
ofensa era preciso restaurar la superioridad de la filosofia en el campo mismo en el que la
superioridad de Gustavo Bueno es evidente: el campo de la logica. Esta fecunda polémica

que dard como resultado Etnologia y utopia, entre otras cosas, es la que, como he sefialado

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 21




Hidalgo, A.: «Egos trascendentales» y «caballos de Troya». Segunda Parte.

en la primera parte, acaba privilegiando al Ego trascendental, como una suerte de
mecanismo de regulacion interna en el acabaran confluyendo distintos tipos de andlisis. Si a
nivel légico, donde la consumada maestria de Gustavo Bueno era sencillamente
apabullante, hay un criterio de demarcacion operatorio que permite discriminar la propia
disciplina de las matematicas heteroformantes, de las que los modelos estructuralistas son
meras aplicaciones externas y degradadas, a nivel ontoldgico, hace su aparicion el Ego
trascendental como limite superior que unifica internamente el Mundo sin perder por ello la
forma, mediante una caida en el pozo sin fondo de la Materia ontologico general. Respecto
a la ciencia misma, Gustavo Bueno mudaré su proyecto de Noetologia por la gnoseologia
del cierre categorial. En este sentido Ricardo Sanchez habla de “descierre” filosofico,
cuando aparta al Ego trascendental de la trayectoria de andlisis de los procesos de

conocimiento, a lo que ¢l llama «gnoseologia»

Desarrollar esta primera veta nos conduce a recordar el diagnostico del
estructuralismo francés en los anos 60 acerca de la «muerte del hombre» ;A qué hombre se
refiere Michel Foucault en Las palabras y las cosas o Levi-Strauss en su Antropologia
estructural? El mismo nos da la clave cuando dice que el “hombre”, la idea de hombre, es
una invencion moderna. No voy a extenderme aqui en la importante matizacion que hace
Gustavo Bueno a los franceses de su generacion sobre el hecho gnoseologico de que lo que
se inventa en la Edad Moderna no es tanto el hombre, sino la antropologia, porque a lo que
se refiere Foucault propiamente hablando no es al «hombre» con minuscula, al macho, ni
siquiera a la especie humana o al género humano como decia los antiguos, sino justamente a
la Idea de Hombre en el sentido de la Ilustracion, como un Sujeto transhistérico y
transcultural, semejante a Dios y opuesto a el. Ahora bien, ese Sujeto, producto de una
inversion teologica, al ocupar el lugar de Dios en la constelacion de las Ideas del Mundo

Moderno, deviene absoluto como él.

En su polémica con los estructuralistas Gustavo Bueno se mete en harina,
analizando mitos y ceremonias. Por ejemplo, el primer intento de construir un modelo de
ceremonia, que es el germen de su teoria de las ceremonias, central en la redefinicion
posterior del «espacio antropologico», se hace a propdsito de un tipico rito de paso

observada entre los bosquimanos del desierto de Kalahari: la ceremonia de la pubertad en

22 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Hidalgo, A.: «Egos trascendentales» y «caballos de Troya». Segunda Parte.

las nifias, moviliza todo el entramado social. Sin embargo, lo que busca Gustavo Bueno es
el nucleo gnoseologico o el motor de inferencias que permite al antropdlogo estructuralista
estudiar las variaciones y transformaciones que un modelo determinado sufre en otros
pueblos. Lo encuentra en el «grupo de transformaciones» y reprocha a los estructuralistas
el exclusivismo de que hacen gala al erigir este tipo de estructuras en el criterio tinico de
validacion categorial, dando de lado, a las estructuras de tipo red o a las topologicas. Como
otros fil6sofos de su generacion Gustavo Bueno intenta salvar el honor de la filosofia en
tiempos de mudanza, demostrando que la filosofia es un estructuralismo mas originario. No
s6lo Platon inaugura la symploké como estructura alternativa al holismo y al atomismo,
sino que Espinosa puede servir de ejemplo para mostrar estructuras circulares: «La idea de
estructura aparece expuesta en Platon conscientemente, hablando de la symploké. Conocer
es una rectificacion de f1 (englobar la totalidad con un sentido y significado propios) y {2
(su negacion).... El platonismo es, pues, un estructuralismo y las Ideas de Platon son las

estructuras. La filosofia de Platon es antiatomista y antiformalista» (SE, 1968/69, ).

Pero el encuentro fundamental que le obliga a pensar en el Ego trascendental desde
una perspectiva nueva, logica sobre todo, es, sin duda, el reto de M. Foucault sobre la
muerte del hombre. Desde un punto de vista materialista, que ya reclama para si, usando,
sin embargo, también las técnicas del grupo de transformaciones, Gustavo Bueno analiza el
descubrimiento de Foucault en términos de «inversion teoldgica», pero no se queda ahi.
Puede medirse este cambio por relacion a la idea de Hombre cuando nos percatamos de que
esta idea ha desplazado en la Modernidad a la propia idea de sustancia, que era el objeto de
reflexion fundamental de la filosofia antigua desde Aristoteles. Decir que el Hombre es el
Sujeto, el substratum, el hypokéimenon, el fundamento de la filosofia es convertirlo en algo
absoluto en un doble sentido de la palabra: como no relativo, es decir, universal, valido para
cualquier tiempo y lugar; y como ab-suelto, es decir, desligado de toda determinacion
histdrica y cultural. La critica estructuralista, en este sentido, no carece de fundamento, es
fundamental, porque ataiie al fundamento, pero no repara en el dialelo antropologico que la

mina.

En efecto, la condicion de ser absoluto lo hace absolutamente libre, lo que significa

que ese Hombre moderno (y de ahi la importancia de la ciencia) se auto-considera capaz de

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 23




Hidalgo, A.: «Egos trascendentales» y «caballos de Troya». Segunda Parte.

acceder a una verdad objetiva, desprovista de prejuicios, desligada de cualquier
determinacion. La libertad es asi pues la condicion de la verdad. jAl romper con la
ideologia circundante para inaugurar su punto de vista como categorial o cientifico no
remedan los estructuralistas el propio movimiento que critican? Como idea constituida «el
estructuralismo se nos aparece como una nocioén esencialmente atea, pues es enemiga de
todo totalitarismo... La negacion estructuralista tiene la posibilidad de aplicar cortes. Asi
los campos inteligibles historicos de Toynbee. (Pero) la negaciéon del monismo es la
negacion también de la antropologia como ciencia, porque no hay posibilidad de estudiar
los fenémenos humanos en una unidad» (SE, 1968/69 p. 6) El triedro epistemologico de
Foucault niega, pues, la antropologia, niega ese sujeto que es libre porque es, en ultima
instancia, autdbnomo, es decir, capaz de darse sus propias normas, sus leyes para actuar.
Kant, cuando resumia el sentido de la filosofia en tres preguntas ( a) ;Qué podemos saber?;
b) (Qué debemos hacer?; c) ;Qué nos es dado esperar?) y las acababa reduciendo a una
sola, justamente «;Qué es el Hombre? » esta en el ojo de mira de los estructuralistas. Pero
al haber convertido la Filosofia en Antropologia, compromete su honor. ;Salva la instancia
gnoseologica del Ego trascendental el honor de la filosofia? «Seria errado buscar la
ideologia estructuralista a nivel de los ejes y no al nivel de la fijacion de los parametrosy,

dice G. Bueno (SE, 1968/69, p.14)

Respecto a la filiacién kantiana del Ego trascendental, ni Silverio Sénchez ni
Pérez Jara parecen abrigar dudas. El segundo incluso propone explicitamente su
recuperacion en el materialismo filos6fico en el terreno de la ontologia y de la
gnoseologia, aunque nada dice del terreno de la ética y la praxis politica institucional
que es donde le saca rendimiento Silverio. En esta reconstruccion de la génesis doctrinal
en el materialismo de G. Bueno es preciso, sin embargo, pasar por Jean-Paul Sartre
quien, como se sabe, escribid escribe La trascendencia del Ego, ( 1938) donde leemos
perlas como estas «Para la mayoria de los filésofos, el Ego es un ‘“habitante” de la
conciencia... Quisiéramos mostrar que el Ego no esta formal, ni materialmente en la
conciencia: estd fuera, en el mundo; es un ser del mundo, como el Ego del otro» (p. 13)
Todavia Sartre, el maestro desplazado por los estructuralistas conserva firme el
parametro del Ego trascendental, retomando para ello el concepto de «intencionalidad»

de Husserl, Sin embargo, su recuperacion dialéctica del Ego trascendental,lleva el

24 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Hidalgo, A.: «Egos trascendentales» y «caballos de Troya». Segunda Parte.

marchamo de la negatividad. En El ser y la nada (1943) propone este razonamiento:
toda conciencia es conciencia de algo; por consiguiente, la conciencia no es algo, no
puede ser tratada como una cosa o como un objeto. En un sentido estricto la conciencia
no es nada porque se sustrae a cualquier determinacion. Sartre distinguia el ser-en-si,
identidad completa, las cosas mismas, autosuficientes y mudas, que permanecian
obscenamente extendidas en el mundo y el ser-para-si o conciencia, cuya caracteristica
fundamental es la negatividad. La nada, que es negacion del ser, supone al negador. Y
por eso el Hombre, como conciencia «es el ser a través del cual la nada viene al
mundo». Gustavo Bueno, recoge el argumento existencialista de que no es posible tratar
a los hombres como hormigas, porque no hay manera de aplicar a los egos corpodreos la

técnica del grupo de transformaciones.

Pero el existencialismo sartreano es todavia humanista en sentido ilustrado, porque
se asienta sobre el abismo de la libertad. «Por humanismo — dice en El existencialismo es
un humanismo (1946, p. 46)— se puede entender una teoria que toma al hombre como fin y
como valor superior» (es decir, en el sentido de Kant). Cierto que para Sartre «este
humanismo es absurdo porque soélo el perro o el caballo podrian emitir un juicio de
conjunto sobre el hombre y declarar que el hombre es asombroso, lo que ellos no se
preocupan de hacer, por lo menos que yo sepa». La conservacion del Ego trascendental
como parametro puede resistir incluso los embates contra el humanismo y eso justifica la
construccion de Silverio Sanchez y su interpretacion del término. Es curioso observar, no
obstante, el reflotamiento del Hombre como Ego trascendental que hace, sin tomar en
cuenta, las intensas polémicas europeas de los afios 60 concernientes al sentido del
humanismo, que, sin embargo, si han dejado una huella obvia en la obra de Gustavo Bueno
(En qué sentido cabe, pues, hablar de humanismo después de la bomba atdémica o después
del holocausto? Sartre considera que el existencialismo nos dispensa de la vanidosa
creencia de creernos superiores en algiin sentido. Ya sabemos gracias a la bomba atomica y
a los campos de concentracion lo abyectos que podemos ser los hombres. En realidad el
hombre no puede tomarse como fin en si mismo porque es infecto, no perfecto, porque
siempre estd en trance de realizarse: «Hay (por eso) otro sentido de humanismo que
significa en el fondo esto: el hombre esta continuamente fuera de si mismo;... siendo el

hombre este rebasamiento mismo, y no captando los objetos sino en relacion a este

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 25




Hidalgo, A.: «Egos trascendentales» y «caballos de Troya». Segunda Parte.

rebasamiento, esta en el corazon y en el centro de este rebasamiento». Hay humanismo en
este desbordamiento practico, en el comportamiento moral «porque recordamos al hombre
que no hay otro legislador que ¢l mismo, y que es en el desamparo donde decidird de si
mismo; y porque mostramos que no es volviendo a si mismo (como quiere San Agustin o el
Cristianismo), sino siempre buscando fuera de si un fin que es tal o cual liberacion, tal o
cual realizacion particular, como el hombre se realizard precisamente en cuanto a

humanoy.

Me estoy entreteniendo con Sartre, no tanto porque Pérez Jara, haya omitido
mencionarlo en su amplio recorrido acerca del Ego trascendental, sino porque la
identificacion del hombre (en sentido ilustrado) con un sujeto gnoseoldgico, pero también
moral, se ejecuta precisamente en los momentos previos de la ruptura estructuralista y lleva
el marchamo de la fenomenologia. Es, por tanto, a la fenomenologia a la que correspondera
admitir o no la disociacion entre el hombre y el sujeto que ejecutard el estructuralismo.
Sartre subraya el componente practico de la asociacion entre la idea ontologica del hombre,
como para-si o conciencia y la idea de sujeto activo. La absoluta entrega a la libertad que
reclama, junto al reconocimiento de la finitud y de la falta de fundamento esencial del
existir es lo que provoca la angustia y el desamparo como actitudes tipicamente
existencialistas. Pero la autenticidad, la actitud ética universal que todavia conserva el
existencialismo de los afios 50, consiste precisamente hacer una eleccion responsable. S6lo
queda ya un universal, un absoluto en el existencialismo: el hecho de que el hombre esta
siempre comprometido a actuar, a realizarse, y que semejante condicion exige una
responsabilidad. En este sentido el existencialismo todavia pertenece al ciclo de la
modernidad. Todavia sigue siendo cierto que el deber del hombre moderno era, antes que
nada, ser absolutamente libre. De modo que no podia justificar sus actos invocando causas
externas o motivos psicoldgicos. Nadie puede decir que roba, porque tiene hambre o que se
pone violento porque le duele la muela. Cuando acude a estas explicaciones deja de ser un

sujeto y se convierte en un objeto, en una cosa; victima de causas naturales deja de ser libre.
Para entender esta conexion ontologica entre el Hombre como sujeto absoluto y la

ética habria que regresar a Hegel, pero no al Hegel «hiperidealista» que habria identificado

el Ego trascendental con la Materia ontologico general, seglin el diagndstico de Pérez Jara,

26 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Hidalgo, A.: «Egos trascendentales» y «caballos de Troya». Segunda Parte.

sino al Hegel de la Fenomenologia, que hemos analizado en el Congreso de la SAF de 2007
y que es el que leen Sartre, Marx y los fenomenologos. En la dialéctica del amo y el
esclavo, pierde el segundo porque teme a la muerte, de modo que, incluso en este caso
extremo, el sujeto elige libremente convertirse en objeto, no tener voluntad propia y
someterse a la voluntad del amo. Pero, en ultima instancia es responsable de su esclavitud:
la libre voluntad del sujeto absoluto era el fundamento de la todas las morales de la
modernidad. Como es de sobra sabido, en su Filosofia del derecho (1872, f 142) Hegel da
una definicion y una explicacion de la Sittlichkeit (término que suele traducirse por
«eticidad», pero que seria mas claro llamar «sociabilidad» porque es una suerte de
«consenso comunitario» o pre-contrato entre los hombres anterior al convenio explicito que
constituye toda legalidad estatal, y que muy bien podria hacerse proceder directamente del
concepto aristotélico de praxis, pues la idea de accion, de actuar conjuntamente entre los

hombres (de ser-con, de mit-sein) estd calcada de Aristoteles.

En esa definicion y explicacion de la eticidad basicamente se repiten la idea de
existencia como ser en el mundo y de la existencia como fin en si; incluso es posible que el
concepto de «ser-en-el-mundo» de Heidegger tenga que ver con el concepto de eticidad de
Hegel; pero esto no tendria més importancia aqui y ahora, sino fuera porque en esta
definicion y explicacion trasparece también, a través de la nocion de «bien», la polémica
con Kant a proposito de la estructura de lo ético. «La eticidad», dice Hegel, «es la idea de
libertad, como el bien viviente, que tiene en la autoconciencia su querer y por medio de su
accion tiene su realidad, al igual que ésta (la autoconciencia) tiene en el ser ético su
fundamento en y por si y su fin motor; es el concepto de libertad convertido en un mundo

existente y en naturaleza de la autoconciencia...»

Y prosigue Hegel dando las siguientes explicaciones: «Lo ético objetivo que pasa a
ocupar el lugar del bien abstracto es la sustancia concreta a través de la subjetividad como
forma infinita, la cual sustancia es de por si necesaria y tiene una consistencia que queda por
encima de la opinién y del capricho subjetivo, son las leyes e instituciones que son de por
si... Por tanto, (lo ético objetivo) es de esta forma la libertad o la voluntad, que es en y por si
como lo objetivo, como el circulo de la necesidad cuyos momentos son los poderes éticos

que rigen la vida de los individuos y que tienen en éstos como accidentes de los poderes

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 27




Hidalgo, A.: «Egos trascendentales» y «caballos de Troya». Segunda Parte.

€ticos su representacion, su forma fenoménica y su libertad. Para el sujeto la sustancia ética,
sus leyes y sus poderes, representan, por una lado, en cuanto objeto, la circunstancia de que
son, de que existen, y ello en el sentido supremo de autonomia, y tienen un poder y una
autoridad absoluta e infinitamente mas solida que la de la naturaleza... Pero por otra parte no
le son al sujeto algo extrafio, pues estd acerca de ellas el testimonio del espiritu de que
constituyen el propio ser del sujeto..». El Ego trascendental como fundamento de las
instituciones que propone Silverio podria enriquecerse asi, pero el hilo argumental que

estamos siguiendo es otro, el que concierne a la recuperacion buenista.

Pues bien, retengamos esa idea de la subjetividad como la forma infinita de lo ético
objetivo (es decir, como lo Negativo absoluto de lo Positivo absoluto), que acompanara a
Sartre incluso hasta su Critica de la Razén Dialéctica, porque es justamente el objeto de la
critica estructuralista de los afios 60, cuando se produce el diagnostico de Michel Foucault,
que mencionamos arriba contra el que reacciona Gustavo Bueno. Y es que la expresion
«muerte del hombrey es traida a colacion a propdsito del pensamiento de Marx, de Freud y
de Nietzche, los filoésofos de la sospecha. Y es que, segiin Foucault, este sujeto absoluto de la
[lustracion habia comenzado a desparecer ya a mediados del siglo XIX, debido a que en
lugar de un tnico sujeto universal y libre, empiezan a descubrirse varios sujetos relativos,
ligados a contextos historicos y culturales. Al distinguir entre burgueses y proletarios en le
«modo de produccion capitalista», el marxismo rompe con la unidad de la especie hombre;
pero la situacién no es coyuntural, siempre han habido «clases sociales» en la historia de la
humanidad. En realidad, dice Marx, «el hombre no es un ser abstracto acurrucado fuera del
mundo... el Hombre es el mundo del hombre, es el estado, es la sociedad». Criticando
precisamente la Filosofia del derecho de Hegel, anticipa Marx el argumento que todavia
hoy se esgrime contra los tedricos del consenso democratico y el Estado de derecho como
Habermas, y es que cuando el conflicto se genera entre dos partes civiles, una de ellas
impone su lenguaje, sus condiciones y sus instituciones (incluida la policia) a la otra parte.
En la polémica de Gustavo Bueno con el estructuralismo de los afios 60, trasparece el
Marxismo como convidado de piedra que en un momento dado, sin embargo, accede a la
presidencia del convite. Reproduzco la wvaloracion que hace Gustavo Bueno del

estructuralismo en el eje epistemologico:

28 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Hidalgo, A.: «Egos trascendentales» y «caballos de Troya». Segunda Parte.

«Nuestro objetivo es determinar si lo que llamamos estructuralismo tiene una
incidencia tal sobre este eje que sea caracteristico: ;Tiene una epistemologia apoyada o
acoplada a ¢1? Necesariamente ha de tenerla. La dificultad consiste en determinar su
naturaleza. Hay dos soluciones utilizadas principalmente. La primera es la que supone que
el estructuralismo es un kantismo o neo-kantismo del tipo de Marburgo, en la medida en
que se ha acogido a los fines que persigue y en la medida en que los temas se acoplan a la
realidad. Asi Paul Ricoeur dice que han resucitado la critica kantiana pero sin sujeto
trascendental». (SE, p. 11-12) Por supuesto, esta reproduccion telegrafica de los apuntes
omite la argumentacion, pero estd claro que la mutilacion del Ego trascendental en el

sistema kantiano, desautoriza por si mismo el argumento de Ricoeur.

«La segunda respuesta es utilizada por muchos estructuralista: su epistemologia se
basaria en una critica a la conciencia andloga a la que el psicoandlisis hizo con el
subconsciente. Asi lo probaria el hecho de que Lacan haya cultivado el psicoanalisis del
lenguaje. También la apelacion a los procesos inconscientes del lenguaje en Saussure y
Trubetzkoi». Pero tampoco esta solucion parece convencer a Gustavo Bueno, pese a gozar
del amparo de sus autores, de modo que, ni corto ni perezoso, arriesga su propia
interpretacion sintética que, a quienes seguiamos voluntariamente este Seminario en 1968,

no nos extrand en absoluto.

«Mi solucion es que la epistemologia caracteristica del estructuralismo no es la de
Kant, ni la de Freud. Esta en el medio: parte de Kant y no llega a Freud. Es tipicamente la
epistemologia marxista. Con ello incorpora la critica a la conciencia de Marx, que, a su vez,
es un desarrollo de la Critica de la Razén Pura, pero con la tematica de la enajenacion de
una conciencia racional, que tiene lugar en la dialéctica entre la apariencia y la verdad». Y a
continuacion justifica esta interpretacion en los siguientes términos: «Mientras en Kant y
Freud el fenomeno encubre al noumeno y a la enfermedad (conexion via Schopenhauer),
sin embargo, en Marx lo oculto detras de los fendémenos es algo racional, como también
ocurre en Platon. Asi la revolucion epistemoldgica del marxismo resulta ser la dialéctica de
Platon, pero en un plano antropolégico y no metafisico. Por ejemplo, detras de la apariencia
de la mercancia estd la estructura de la plusvalia, que es racional. Asi pues, el

estructuralismo incorpora basicamente la epistemologia marxista apelando al inconsciente

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 29




Hidalgo, A.: «Egos trascendentales» y «caballos de Troya». Segunda Parte.

en cuanto conciencia enajenada individual. Su mérito consiste en hacer una critica a la
conciencia hasta el punto de llegar a un nihilismo de la conciencia y a un total relativismo,
especialmente en el arqueo-andlisis de Foucault como descubrimiento o develamiento de

estructuras subyacentes en la conciencia aparente » (S.E, pp. 12-13)

Al Gustavo Bueno materialista del afio 68, asi pues, en los momentos previos a la
cristalizacion de una parte sustancial de su sistema, el Ego trascendental no le parece una
estructura relevante ni ontoldgica, ni logica, ni epistemologicamente. Mds alin, parece dar
por bueno e incluso meritorio, la critica foucaltiana de la muerte del hombre, al reconocer su
filiacion marxista, como desvelamiento de estructuras verdaderas subyacentes por debajo de
las apariencias fenoménicas a las que accede la conciencia. Sin embargo, como se sabe, la
epistemologia marxista, al menos histdricamente, no parece haber renunciado a un sujeto
unitario, atributivo en la historia. En efecto, en el marxismo de la época (incluso en la
version del socialismo real) el hombre nuevo, el auténtico hombre, es todavia un absoluto
universal que se propone mediante la superacion de la sociedad de clases en el comunismo.
Gustavo Bueno, sin embargo, ni lo menciona, ni alude a su imagen bajo la denominacion de
Ego trascedental, pese a la continuidad sefialada entre la critica de la conciencia y la Critica
de la Razon Pura. A Marx ciertamente, no le bastaba la mera negacion de la «injusticia»
capitalista mediante el argumento de que «la fuerza de trabajo no es una mercancia, porque
es la unica fuerza capaz de producir todas las mercancias». Era preciso regresar mas alla,
superar el capitalismo mediante la revolucion. ;Y quién era el sujeto de esa emancipacion
de esa libertad en Alemania? Marx respondia: «En la formacién de una clase cargada de
cadenas radicales, de una clase de la sociedad civil que no es una clase de la sociedad civil,
de una parte que es la disolucion de todas las partes, de una esfera que posee un caracter
universal en razon de sus sufrimientos universales y que no reivindica ningun derecho

particular, porque no sufre una injusticia particular, sino una injusticia absoluta...»

Ahora bien ;jqué ocurrira cuando en los afios 70 del pasado siglo XX se desacredite
la revolucion como resultado del descubrimiento de que las sociedades construidas por las
utopias comunistas de la sociedad sin Mal terminan por convertirse en las manifestaciones
mas patentes de ese mal, de esa violacion de los derechos de los disidentes mediante purgas,

campos de concentracion o masacres? ;Los revolucionarios no habrian utilizado para

30 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Hidalgo, A.: «Egos trascendentales» y «caballos de Troya». Segunda Parte.

imponer sus valores relativos los mismos mecanismos que los sacerdotes catolicos contra
los infieles, o que los nacional-socialistas contra los judios? Después de las catastrofes
totalitarias no queda indemne el argumento relativista que pide la tolerancia universal contra
todos los diferentes o los disidentes? La apelacion al Ego trascedental como preservativo
contra el nihilismo y el relativismo que tan alegremente se valora en estos afios, no deja de
ofrecerse como un mero mecanismo de regulacion para evitar que las estructuras mismas se
descontrolen en sus automatismos. En todo caso, es un componente que carece de la
necesidad intrinseca del que requieren dotar Silverio Sénchez y Javier Pérez en sus

articulos.

B,- Que el Ego trascendental no haya sido contemplado como elemento necesario
en la génesis del materialismo filosofico, no implica, sin embargo, que sea prescindible, ni
que no cumpla funciones especificas en la filosofia de la praxis. El hecho de que tampoco
aparezca como instancia diferenciada en el «eje circular» del «espacio antropologico» y que
en el sistema de Gustavo Bueno forme parte, mas bien, de la denostada Antropologia
predicativa tampoco significa que no le quede papel alguno que desempeiiar. Del punto
anterior, solo se sigue que no hay una discrepancia radical entre el materialismo filosofico
de Gusatavo Bueno y el materialismo fenomenoldgico de Urbina, al menos en los procesos
respectivos de su génesis, en los que puede sefialarse estirpes comunes. Otra cosa es que no

se produzcan discrepancias o desavenencias en su desarrollo futuro, pero esto estd por ver.

La segunda veta de reflexion que se abre ahora, es la que invita a sugerir una
respuesta a Silverio sobre el papel y el lugar del Ego trascendental en el materialismo
fenomenoldgico de Ricardo Sanchez. Aunque es a ¢€l, a quien corresponde darla, a mi me
parece que no hay un Ego trascendental, universal y valido para todas las culturas y
civilizaciones, salvo el Ego trascendental de la filosofia occidental que se auto-representa
como tal. Como quiera que la filosofia misma es una produccion cultural tardia (todavia no
tiene ni 3.000 afios) no puede representarse a S misma, salvo impostura o simulacro, como
el fundamento mismo de las instituciones sociales y culturales, ni siquiera como entidad
ontoldgica y antropica imprescindible. No por ello deja la filosofia de postularse como
comienzo absoluto de su pensar, remedando, no obstante, los comienzos de la actitud

natural.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 31




Hidalgo, A.: «Egos trascendentales» y «caballos de Troya». Segunda Parte.

No obstante, tomando en serio las construcciones de Silverio Sanchez Corredera,
pero prescindiendo de su absolutismo evolucionista, no puede excluirse que ciertas grandes
culturas o civilizaciones no hayan construido sus instituciones morales y politicas sobre la
base de ciertos modelos arquetipicos que tengan una estructura similar a la del Ego
trascendental. Lo que caracteriza un sistema no son las particularidades de escala o grado
entre las variables descriptivas que podamos distinguir de facto desde una perspectiva
cuantitativa (estadistica), ni siquiera el juego diferenciado de sus dimensiones cualitativas,
sino mas bien la red de inter-relaciones que existen entre sus elementos, tomense éstos a la
escala que se tomen (elementos fisicos, agentes, instituciones, etc.). Cuando las estructuras
que se forman en virtud de estas redes no estain meramente yuxtapuestas, sino que alcanzan
cierto nivel de articulacion, nos topamos siempre con una superestructura intercalar de
tipo logico que adquiere automaticamente la funcion de regular (es decir, controlar, someter
a reglas, normalizar) el conjunto con vistas a su estabilizacion estructural. Si a esto se llama
Ego trascendental, bien sea en el plano politico o ideologico, no pueden excluirse la
existencia de una multiplicad de Egos trascedental es repartidos, como en un mosaico, sobre
la faz de la Tierra. Si, por poner un ejemplo, la cultura china estuviese formateada en su
moral y en sus instituciones por los imperativos de Lao-Tse, el mundo arabe por las normas
coranicas de Mahoma, del mismo modo que el mundo occidental parece aceptar en ultima
instancia al EQo trascedental de Kant, y asi sucesivamente, hasta poder atribuir el mismo
grado de compromiso institucional a todo actor social histdrico, aunque sea de menor escala

territorial, cabria hacer una caracterizacion sociologica de tal mosaico.

Ahora bien, en la situacion actual de interculturalidad multiple, la construccion de
tal mosaico tendria interés para calibrar en qué medida tales Egos trascendentales son
compatibles o incompatibles. En esta situacion, la distincion de Urbina entre cuerpo interno
y cuerpo externo podria tener un interés adicional para entender precisamente porqué la
empatia natural entre seres humanos muy diferentes, se rompe precisamente en el momento
en que cualquiera de los actores pone sobre el tapete sus sefias de identidad étnica, racial,
politica, religiosa o cultural. ;No son precisamente los Egos trascendentales lo que chocan
y echan chispas? Ciertamente Gustavo Bueno en su polémica con el estructuralismo de los

afios 60 acaba neutralizando sus excesos criticos y nihilistas mediante propuestas

32 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Hidalgo, A.: «Egos trascendentales» y «caballos de Troya». Segunda Parte.

edificantes como las que parecen en El Papel..: «La significacion practico-politica de la
Filosofia la pondriamos, primariamente, en el punto en que ella colabora con Ia
construccion de las mismas unidades politicas — de los sillares mismos del edificio, mas que
de los planos segun los cuales los sillares se disponen — de las conciencias personales, en
tanto que estructuras esencialmente historicas, en tanto que no son simplemente
“conciencias individuales”, psicoldgicas, sino universales, logicas. A través de esta
reduccion l0gica, la Filosofia incorpora al campo de su consideracion critica a los propios
politicos practicos...» (pp. 278-9). Esa y otras observaciones referidas a la necesidad de
asentar la sociedad sobre los quicios de la civilizacion o sus alegatos a favor de la
Humanidad y de la educacion del ciudadano, pueden sin duda proporcionar los cimientos
para la construccion materialista de Silverio Sanchez. Pero han trascurrido casi cuarenta
afios desde entonces y El papdl... concluye con esta advertencia dinamicista y actualista:
«Filosofar es estar en el presente|6gico, en cuanto unidad contradictoria de del pasado y del
futuro, del movimiento del regreso y del movimiento del progreso, que, en verdad, no son
sino un solo movimiento: el que resulta de la energia acumulada en eso que llamamos
“puentes de hidrogeno™» (p. 310)

Oviedo, 1 de Noviembre de 2008

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 33




Per un ‘““déreglement de tous les sens”

Merleau-Ponty: le sinestesie e I’impersonale’

Enrica L asciani-Petrini

ABSTRACT

Partendo dalla frase di Rimbaud, contenuta nella celebre Lettera del veggente —
“il poeta deve farsi veggente mediante un lungo, immenso, ragionato sregolamento di
tutti i sensi” -, sintomaticamente citata piu volte da Merleau-Ponty negli appunti degli
ultimi Corsi, si pud cogliere in essa il significato profondo insito nel ruolo delle
“sinestesie”, ritrovandolo — a ritroso — in tutta la riflessione merleau-pontyana fin dalla

Fenomenologia della percezione.

Un esame approfondito delle sinestesie, infatti, apre la strada innanzitutto ad un
ripensamento della “natura umana’, in particolare della sua originaria condizione
“neotenica’, a punto che si potrebbero reperire nelle analisi del filosofo le basi per un
‘nuova antropologia’ . Ma soprattutto, e di conseguenza, consente un ripensamento — e
superamento — delle figure tradizionali di “soggetto” e specialmente di “persona’,
attraverso |’esplorazione di quella dimensione infra-corporea e multisensoriale,
innestata all’ambiente circostante, nella quale quelle figure sono originariamente
radicate. Una falda pre-individuale e gia nella Fenomenologia bene individuata come
“impersonale” e “anonima” — a partire dalla quale Merleau-Ponty in seguito elaborerala

nozione di “carne” -, in cui sono con-presi le cose, “i colori, gli oggetti, gli animali

! Le opere di Merleau-Ponty utilizzate saranno citate direttamente nel testo con una sigla seguita dal
numero della pagina. Le pagine sintendono riferite ale traduzioni italiane — che sono state talora
modificate. FP = Phénoménologie de la perception, Paris 1947 (tr. it. a cura di A. Bonomi,
Fenomenologia della percezione, Milano 1980); EF = Eloge de |a philosophie, Paris 1953 (tr. it. a curadi
C. Sini, Elogio della filosofia, Roma 1984); VI = Le visible et I'invisible, Paris 1964 (tr. it. acuradi M.
Carbone, Il visibile e I'invisibile, Milano 1993); L SN = Résumés de cours. Colleége de France 1952-1960,
Paris 1968 (tr. it. a cura di M. Carbone, Linguaggio, Soria, Natura. Corsi al Collége de France 1952-
1961, Milano 1995; NC = Notes de Cours 1959-1961, Paris 1996 (tr. it. a cura di M. Carbone, E’
possibile oggi la filosofia? Lezioni al College de France 1958-59 e 1960-61, Milano 2003); N = La
nature, Paris 1995 (tr. it. acuradi M. Carbone, La natura, Milano 1996).

Eikasia. Revista de Filosofia, afio 1V, 21 (noviembre 2008) 35-55. http://www.revistadefil osofia.org



come altrettante varianti di noi stess” uomini, come tale a fondo di ogni

“individuazione psico-fisica’. E dunque all’origine di cio che — poi, ad un livello piu

‘superficiale — prende il nome di “io”, “persona’, “soggetto” etc.: i quali s rivelano

cosi, non individui distinti e separati, ma blocchi o eventi di mondo (nell’ unitarieta
plastica minerale-vegetal e-animale-umana di €sso).

Eikasia. Revista de Filosofia, afio 1V, 21 (noviembre 2008) 35-55. http://www.revistadefil osofia.org



Per un “déréglement de tous les sens”

Merleau-Ponty: le sinestesie e I’impersonale’

Enrica Lasciani-Petrini

“Poiché seil nostro corpo € la materia a cui la nostra coscienza
s applica, comprende tutto cid che noi percepiamo — va sino
dlestelle’ (H. Bergson)?

1. “Risonanze selvagge’

Nel 1958-59 Merleau-Ponty tiene al College de France un “corso” dal contenuto
assai significativo riassumibile con una frase dell’incipit del “résumé’: “possibilita della
filosofia oggi” (LSN, 107). Un corso che va letto in stretta correlazione sia con
I”articolo scritto nello stesso anno, in occasione del centenario della nascita di Husserl:
“Husserl et son hombre” (poi in Sgnes), sia con il “corso” dell’anno successivo, dal
titolo altrettanto significativo e dal sapore implicitamente autobiografico: “Husserl aux
limites de la phénoménologie’. Tutti questi momenti, infatti, sono per il filosofo
altrettante occasioni per intrecciare in un unico nodo i due fili conduttori lungo i quali

da alcuni anni ormai — dalla rottura con Sartre in particolare® — s muoveva la sua

" Le opere di Merleau-Ponty utilizzate saranno citate direttamente nel testo con una sigla seguita dal
numero della pagina. Le pagine s’intendono riferite alle traduzioni italiane — che sono state talora
modificate. FP = Phénoménologie de la perception, Paris 1947 (tr. it. a cura di A. Bonomi,
Fenomenologia della percezione, Milano 1980); EF = Eloge de la philosophie, Paris 1953 (tr. it. a cura di
C. Sini, Elogio della filosofia, Roma 1984); VI = Le visible et I'invisible, Paris 1964 (tr. it. a cura di M.
Carbone, 1l visibile e I’invisibile, Milano 1993); LSN = Résumés de cours. College de France 1952-1960,
Paris 1968 (tr. it. a cura di M. Carbone, Linguaggio, Storia, Natura. Corsi al College de France 1952-
1961, Milano 1995; NC = Notes de Cours 1959-1961, Paris 1996 (tr. it. a cura di M. Carbone, E’
possibile oggi la filosofia? Lezioni al College de France 1958-59 e 1960-61, Milano 2003); N = La
nature, Paris 1995 (tr. it. a cura di M. Carbone, La natura, Milano 1996).

* Cit. in part. in VI, 81.

* E” ben noto che la rottura con Sartre, consumatasi nel luglio del *53 e causata da motivi di stretta
contingenza politica - ossia dalla differente posizione riguardo alla guerra di Corea scoppiata nel giugno
del °50 (di appoggio all’U.R.S.S. per Sartre e di netto distacco critico per Merleau-Ponty), testimoniata da
un infuocato scambio epistolare (cfr. J.-P. Sartre/M. Merleau-Ponty, Les lettres d’une rupture, in
“Magazine Littéraire”, n. 320, 1994; tr. it. a cura di E. Lisciani Petrini e D. Calabro, Il carteggio della
rottura, in “Micromega”, 1997/1) —, in realta fu 1’occasione (soprattutto per Merleau-Ponty) per portare
allo scoperto una distanza teorica netta, latente da anni, ma non meno fungente nel lavoro dei due filosofi:
I’uno ancorato alla posizione di una cesura inconciliabile fra il Per-sé (il “soggetto”, il cogito) e 1I'In-sé
(I'*“oggetto”, il mondo esterno), 1’altro fin dall’inizio volto a mostrare il “vinculum originario”

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 35




Lasciani-Petrini, Enrica: «Per un “déreglement de tous les sens’ ».

riflessione. Da una parte, il progressivo ma necessario distacco (autocritico) dalla
fenomenologia husserliana e da ogni filosofia centrata ancora sul presupposto di un
Cogito costituente, ancorché “tacito”, insomma su unavisione di “sorvolo” o comunque
“trascendente”, incapace di farsi carico davvero del “precategoride e del “sensibile’ e
di muoversi percio al atezza delle esigenze di un tempo storico carico di decisive
trasformazioni sia sul piano della ricerca scientifica che su quello della prassi politica.
Dall’altra, la conseguente elaborazione di una “nuova ontologia’” mossa proprio da
guesta istanza, e cioe volta a reinterrogare nella sua falda ultima e originaria la
dimensione della sensibilita e della corporeita, tanto da determinare un ripensamento
integrale della natura, prima di tutto umana. Non € un caso — ed é anzi affatto
significativo - che questi anni cruciali ei momenti di riflessione teoricain prodotti,
or ora ricordati, Siano come ‘incastonati’ dentro i tre “corsi” sulla “natura’ che vanno
dal 1956-57 a 1959-60. Al punto che si potrebbe parlare, accanto ad una “nuova
ontologia’, di una nuova antropologia a cui — come vedremo - Merleau-Ponty apre il

varco.

Ebbene, proprio nel corso del 1958-59, fa la sua comparsa una citazione dalla
celebre Lettera del veggente di Rimbaud - una “ petite phrase” potremmo dire usando un
lessico proustiano caro a filosofo - che, come un ‘sintomo’, racchiude la cifra dello
scavo analitico corrosivo, radicale che Merleau-Ponty stava effettuando®. Riprova della
valenza sintomatica di tale citazione € poi la circostanza che essa ricompare anche
nell’ ultimo corso a Collége de France (del 1960-61, dal titolo assonante con quello da
cui siamo partiti: “L’ontologie cartesienne et | ontologie d’ aujourd hui”). Segno che in

guella ‘petite phrase’ rimbaldiana Merleau-Ponty vede baluginare quel ripensamento

inscindibile fra le due dimensioni ontologiche. Ma fu anche, per Merleau-Ponty, I’occasione per avviare
un lavoro di radicalizzazione delle proprie tesi, che da quel momento, libere da ogni condizionamento,
trovarono le formulazioni piu ardite andando ben oltre il perimetro della fenomenologia — che & quanto
qui si vuol dimostrare. (Per tutto questo mi permetto di rinviare al mio volume: La passione del mondo.
Saggio su Merleau-Ponty, Napoli 2002, in part. IV cap.).

* Fin d’ora - e per quel che segue - va ricordato che anche M. Carbone ha sottolineato il “ruolo
teoreticamente centrale “ di Rimbaud, e della “voyance” da questi avanzata, nella definizione
dell’ontologia elaborata da Merleau-Ponty in pagine acute, dove intreccia giustamente il discorso del
filosofo sull’arte a quello sulla “natura”, mettendo in rilievo la “messa in opera di una Wesensschau
carnale, percio stesso sinestesica”. Cfr. M. Carbone, Nature et Logos. “Pourquoi y a-t-il plusieurs
exemplaires de chaque chose?”, in “Chiasmi International”, Merleau-Ponty de la nature a l’ontologie, n.
2, 2000, pp. 261-279. Sul punto da v. anche 1d., Il sensibile e I’eccedente. Mondo estetico, arte, pensiero,
Guerini, Milano 1996, in part. pp. 131 e segg.

36 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Lasciani-Petrini, Enrica: «Per un “déreglement de tous les sens’ ».

dell’umano che era a cuore della sua ricerca e che rimette in causa I’intero quadro
categoriale codificato. Una frase che percio ci puo fare da indicatore o battistrada per
capire ladirezione di marciaverso laqualeil filosofo stesso stava, appunto, procedendo.
Ma apriamo il testo e leggiamo (magari tenendo sotto gli occhi le pagine originali di
Rimbaud — delle quali, proprio atal fine, viene dato qui, in nota, un ampio stralcio che
completa le citazioni prescelte da Merleau-Ponty e che ci servira nel seguito del

discorso).

“Rimbaud: supera la correlazione segno-significato [...] entrando senzariserve nell’ unita
prelogica [del mondo], risvegliando le sue connessioni e le sue risonanze selvagge
(sregolamento metodico dei sensi, provare la loro unita sentita, sensi che passano |’uno
nell’ altro, attraverso il loro uso-limite) e, sottoponendo il linguaggio a questa lezione [= dei
sensi], lasciandolo vivere come cosa del mondo — grappoli di parole come ci sono grappoli di

colori edi qualitanelle cose” (NC, 16).

La citazione, gia qui molto indicativa, si fa poi ancor piu esplicita e diretta nel
“corso” del 1960-61:

99 6l

“La Lettera del veggente di Rimbaud [...] E’ citato spesso “sregolamento dei sensi’, “io ¢
un altro”; ma bisogna citare [anche] le altre espressioni: 1) “mi si pensa”; 2) “il legno che si
ritrova violino™:

1) non si tratta di non pensare piu — lo sregolamento dei sensi & [...] rompere le barriere
tra essi per ritrovare 1’indivisione — E con ci0o non un pensiero mio, ma loro [= dei sensi] — Un
contatto col visibile totale;

2) il legno che si ritrova violino — come il mio corpo vede in quanto visibile, cosi le mie
parole risuonano e cantano [...]. Le cose si parlano [= parlano di loro stesse] attraverso di me.

Non soltanto problemi paraleli: la visione e il suo significato, la parola e la sua
significazione — ma problema unico: il visibile e il significato poetico intrecciati; la poesia,
paroladelle cose” (NC, 176)°.

> Come si sa Rimbaud scrisse, a pochi giorni di distanza, due versioni di questa “lettera del veggente”, per
due diversi destinatari: la prima (pit lunga) a Paul Demeny, il 15 maggio 1871, la seconda a Georges
Izambard (verosimilmente) il 13 maggio. Merleau-Ponty attinge da entrambe, ma in particolare dalla
seconda. Ecco l'intero passaggio: “Si tratta di giungere all’ignoto mediante lo sregolamento di rutti i
sensi. Le sofferenze sono immani, ma occorre esser forte, esser nato poeta, ed i0 mi sono riconosciuto
poeta. Non ¢ affatto per colpa mia. E’ falso dire: Io penso. Bisognerebbe dire: Mi si pensa. [...] Io &€ un
altro. Tanto peggio per il legno che si ritrova violino”. Per completare il pensiero del poeta e mostrarne

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 37




Lasciani-Petrini, Enrica: «Per un “déreglement de tous les sens’ ».

Si tratta di poche, elittiche frasi, che vanno attentamente decrittate e dispiegate
nelle loro pieghe interne. Poiché in esse non solo ritroviamo per intero il Merleau-Ponty
interprete delle grandi esperienze artistiche novecentesche, capace come pochi di
penetrarne e portarne alo scoperto le piu importanti valenze, ma soprattutto — appunto
attraverso I’ arte, come fin dall’inizio il filosofo aveva sempre fatto — in esse ritroviamo
sintetizzati i nuclei problematici cruciali che egli stava elaborando. E che possono

essere disposti su due piani diversi ma collegati.

Ad un primo livello, infatti, Merleau-Ponty ribadisce quanto ormai da tempo,
dalla Fenomenologia della percezione (e secondo una Stimmung ampiamente presente
in tutta la riflessione post-ottocentesca o post-nietzscheana), aveva collocato a centro
delle proprie analisi (ri)affermando con forzal’*unione dell’anima e del corpo”, ossiala
necessita di pensare I’uomo sulla base di un inaggirabile riannodamento dell’ambito
mentale a quello corporeo in grado di mostrare quanto la ragione sia, non distaccata o
‘sovrana rispetto al corpo, mainteramente penetrata da quest’ ultimo. 1l che aveva come
primaria e rilevante conseguenza la necessita di ripensare il linguaggio stesso come
“unita prelogica’ o “innesto” inscindibile del significato nella concreta materialita

dell’ espressione, ossia delle “essenze nell’ esistenza’ (FP, 15).

Ma la ‘piega’ tematica piu significativa contenuta in quelle affermazioni & ben
altra e s dispone ad un libello ben piu di fondo. Poiché - non solo contro il primato
della ragione (dell’anima) sul corpo, ma anche contro la nozione (ortodossamente)
fenomenologica di “corpo proprio” che esprime la costituzione perfettamente
individualizzata dell’“unione di anima e corpo” — in quelle righe é avanzata

tutta I’audacia avveniristica — che alimenta non poco le tesi di Merleau-Ponty -, ¢ bene riportare anche i
passaggi relativi della lettera a Demeny e qualche altra frase particolarmente incisiva: “lo € un altro. Se
I’ottone si desta tromba, non & certo per colpa sua [...] io assisto allo sbocciare del mio pensiero: lo
guardo, lo ascolto: do un colpo d’archetto: la sinfonia si agita nelle profondita, oppure salta con un balzo
sullascena.[...] Si tratta di fare 1'anima mostruosa [...]. Iodico che bisogna
esser veggente, farsi veggente. Il poeta si fa veggente mediante un lungo, immenso e sistematico
sregolamento di tutti i sensi. [...] Egli giunge cosi all’ignoto! [...] Dunque il poeta si fa c

arico dell’umanita, degli animali addirittura; dovra far sent
ire, palpare, ascoltare le sue invenzioni[...]Jtrovare una lingua
[...][che] riassumera tutto: profumo, suoni, colori’ (cfr. A. Rimbaud,

(Euvres/Opere, tr. it. di 1. Margoni con testo fr. a fronte, Milano 1971, pp. 141-145; spaz. mio; trad.
modificata).

38 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Lasciani-Petrini, Enrica: «Per un “déreglement de tous les sens’ ».

un’ espansione del “corpo proprio” stesso, nella direzione di una sua apertura verso una
falda del nostro essere innestata nel mondo circostante e dunque precoscienziale o
prepersonale e preindividuale, a di qua non solo dell’“lo” pensante e volitivo, ma
persino, appunto, della costituzione corporea sensoriale chiusa nel perimetro
individualizzato e identitario del “corpo proprio”. Ecco perché — seguendo Rimbaud —
Merleau-Ponty fa sua la celeberrima affermazione: “E’ falso dire: o penso.
Bisognerebbe dire: Mi s pensa. [...] loeun altro[...] io assisto allo shocciare del mio
pensiero: lo guardo, o ascolto” —tant’ e che, in letteratura, 10 scrittore interrogato spesso
testimonia di scrivere “sotto dettatura di cio che si pensae s articolain [ui” (NC, 173).
Di qui I'insistenza anche sull’ altra, altrettanto celebre affermazione: “sel’ ottone si desta
tromba’ o “il legno s ritrova violino”, non € certo per sua volonta o per una scelta
condotta in modo ragionato. Insistenza non casuale, perché la conseguenza non e da
poco. Quelle frasi, interpretate a fondo, stanno a dire che non solo la ragione affonda le
proprie radici nella dimensione della corporeita, ma che anche quest’ ultima a sua volta
affonda le proprie radici dentro intrecci con la dimensione materiale esterna, naturae e
storica, precedenti la formazione stessa dell’individualitd, del singolo individuo
“sinolo” di anima e corpo. Col risultato di un netto superamento del tradizionale
primato della ragione, in base a quale € possibile dare una precisa configurazione
anche, ed anzi soprattutto, alla dimensione corporea, quale “maschera’ (proprio per cio)
dell’anima individuale sottostante o “interiore” (da cui origina il secolare concetto di
“persona’ su cui torneremo alla fine). Ne consegue che non solo é difficile, ma
addirittura impossibile stabilire quanto in un nostro pensiero, e persino in una pur
originalissima creazione artistica - come quella, per I’ appunto, di un Rimbaud -, dipenda
da una autonoma volonta creatrice (ossia dalla “persona’) e quanto invece — come il
giovanissimo, sulfureo poeta bene aveva visto - da esperienze che, scavalcando i secali,
rimontano ad una preistoria collettiva, naturale e culturale, e ad acquisizioni
filogenetiche e ontogenetiche tali da ricollegarci persino alla dimensione dell’ animalita.
E piuttosto € da riconoscere che sono davvero tutte queste ‘cose’, “le cose” che
inavvertitamente, e molto piu di quanto di solito non crediamo o non ci accorgiamo, “si
parlano attraverso di noi” — parlano esse attraverso di noi. Innanzitutto attraverso il
nostro corpo innestato nel mondo esterno. In tal senso il filosofo pud concludere: “La

filosofia non ha mai parlato [...] della passivita della nostra attivita — come Vaéry

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 39




Lasciani-Petrini, Enrica: «Per un “déreglement de tous les sens’ ».

parlava di un corpo dello spirito: per nuove che siano, le nostre iniziative nascono nel
cuore dell’essere, sono tutte innestate nel tempo che defluisce attraverso di noi,
poggiano sui cardini o sulle cerniere della nostra vita (VI, 235). Tutta una filiera di
argomentazioni che porta ad una sola, radicale conseguenza - per la verita gia
intuitivamente presente nella Fenomenologia della percezione - contro tutta la
tradizione idealistica e * spirituale’ secondo laquale il pensiero € “in interiore hominis”:
“il pensiero non e nulla di ‘interiore’”, non ci appartiene, ma e qualcosa che sta li, “nel
mondo” esterno (cfr. FP, 254).

Ha dunque ben ragione Merleau-Ponty di sottolineare — ‘via Rimbaud — le
“risonanze selvagge” dalle quali il nostro intero essere e investito, “selvagge” proprio
perché prima e al di qua di ogni attivita “tetica’ razionalmente impostata, ma persino
prima e a di qua di ogni comportamento corporeo volitivamente orientato.
“Risonanze’® che costituiscono la falda ultima ala quale sono inscindibilmente
collegate tutte queste attivita ‘superiori’ e ‘civili’, e che investono appunto il nostro
essere nell’interezza della sua dimensione vivente, precedendo le distinzioni sensoriali,
corporee e mentali che — del tutto intellettualisticamente — possiamo operare su di essa
ad un livello successivo, mentre qui si tocca invece un livello dove tali distinzioni non
sono ancora neanche intraviste o attivate. Di qui tra I’altro — per Rimbaud, per questi
poeti, per gli artisti di questa temperie epocale’ — la necessita di “fare I’anima
mostruosa’, di scioglierla dai vincoli e dalle “sustruzioni” idealizzanti della (nostra)
cultura, e percio di ricorrere anche all’ assunzione di droghe e alcool: gesto nel quale va
visto ben atro che una semplice o banale effrazione sociale, ma piuttosto la
sperimentazione - sulla propria pelle - di uno sconvolgimento dei parametri noti e
codificati, simile a quello che stava venendo alla luce mano mano tramite le scoperte

scientifiche.

Ma tutto questo spiega, allora, perché Merleau-Ponty sia colpito e faccia propria

I’esigenza di un “metodico sregolamento dei sensi” avanzata da Rimbaud, e perché

® Ho ampiamente affrontato questo plesso tematico — del quale il presente scritto riprende alcuni passaggi
— nel mio saggio, al quale mi permetto di rinviare, Risonanze. Ascolto Corpo Mondo, Milano 2007. Alla
questione anche M. Carbone dedica puntuali osservazioni, in Le idee sensibili fra vita e filosofia, in
“Paideutika”, n. 3, 2006.

" E’ appena il caso di ricordare un altro esempio emblematico, quanto notissimo: quello del “racconto
demoniaco” di Robert L. Stevenson, The strange Case of Dr Jekyll and Mr Hyde (1886).

40 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Lasciani-Petrini, Enrica: «Per un “déreglement de tous les sens’ ».

questa “petite phrase” funzioni come il sintomo di qualcosa di nevralgico, che si agita e
vuol venir fuori dalle profondita del suo discorso filosofico. Non solo. Spiega e rende
evidente anche la ragione, non occasionale o casuale, bensi essenziale all’itinerario
concettuale che il filosofo stava compiendo, per la quale questi “corsi” siano quasi
‘incastonati’, come si diceva all’inizio, all’interno degli altri tre “corsi” dedicati al
“problema della natura”, in particolare umana. I temi e 1 problemi in essi affrontati,
come stiamo vedendo, sono del tutto intrecciati fra di loro. Perché quella dimensione
vivente e quel livello primordiale possono essere individuati solo, appunto,
rimescolando, “sregolando” i sensi e ritrovando quel “sensorio comune” che — come
bene aveva intuito fin dall’inizio Merleau-Ponty - ¢ la caratteristica “specie specifica”
della corporeita umana. Che cosa si vuol dire con ci0? Che la corporeita umana -
essendo connotata da quella condizione tipicamente “neotenica”, propria della specie
umana, per la quale questa si presenta non completamente sviluppata e tale per cui
ciascun esemplare di essa ¢ ricoperto da un involucro epidermico nudo, privo di
pelliccia, artigli, zanne, gusci, corazze etc. — ¢ caratterizzata da una sensorialita non
predefinita o irrigidita dentro strutture organiche, comportamentali e ambientali fisse
(come nel caso delle altre specie). Ma proprio per questo essa per un verso ¢ aperta,
flessibile e completamente riversa all’/sull’esterno - e dunque totalmente (e
pericolosamente) esposta alle sollecitazioni (alle ‘risonanze selvagge’) con I’ambiente
circostante; e per un altro, e di conseguenza, caratterizzata dalla diffusione, dalla
‘mescolanza’ della sua sensorialita non rigidamente orientata sull’intero apparato
corporeo. Insomma dalla condizione naturalmente sinestesica del corpo umano. Dal
fatto che 1 sensi naturalmente “passano 'uno nell’altro” e sono in uno stato di

“indivisione”.

Ora il punto nevralgico dell’intera questione ¢ questo: che ¢ siffatta condizione di
indeterminatezza sensoriale originaria a fare dell’'uomo propriamente un “uomo”, ossia
la specie che, a motivo di tale “neotenia”, da sempre mette in atto “una specie di
sfuggimento” perpetuo — come dice Merleau-Ponty. Quella trascendenza dalla
condizione di estrema (e pericolosa) sollecitazione rispetto all’ambiente, che lo rende,
appunto, la sola specie vivente in grado di produrre difese non legate all’istinto e ad un

rapporto gia strutturato e fissato con il mondo esterno, bensi all’interrelazione aperta,

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 41




Lasciani-Petrini, Enrica: «Per un “déreglement de tous les sens’ ».

plastica e mutevole con esso. Ma se cosi stanno le cose, si puo capire allora quale
fondamentale importanza abbia non occultare tale specifica condizione umana di
sensorialita indeterminata e diffusa, quanto piuttosto ripartire da essa, per far venire
eventualmente alla luce “ignote” (secondo il lessico di Rimbaud) potenzialita percettive
e inedite capacita di interrelazione col mondo. Questo — ora ¢ chiaro - il merito che
Merleau-Ponty individua in Rimbaud e che gli fa scorgere nel poeta interrogativi
sintonici con la propria personale ricerca filosofica: attraverso “lo sregolamento dei
sensi [...] rompere le barriere tra essi per ritrovarne 1’indivisione” e farci riscoprire,
“risvegliare” la condizione originariamente sinestesica dell’'uomo. Donde, peraltro, la
particolarissima ricerca linguistica del giovane poeta, incentrata programmaticamente su
una lingua che “riassumera tutto: profumi, suoni, colori” e le cui invenzioni andranno
percido ‘“‘sentite, palpate, ascoltate” — insomma, sulle sinestesie (di cui caso
paradigmatico ¢ lo stupefacente sonetto Voyelles). Esattamente la ricerca che — da anni -

impegnava Merleau-Ponty.
2. Aperture e innesti nel mondo circostante: le sinestesie

Gia nella Fenomenologia della percezione Merleau-Ponty aveva intuito il ruolo
fondamentale delle sinestesie, per arrivare a cogliere la “natura” dell’'uomo nella sua
falda percettivo-sensoriale primaria: in cio rappresentando un caso filosofico unico nel
Novecento o comunque il solo — se si vuol tener conto anche di Dufrenne e del suo
‘sinestesico’ L’@il écoute — ad averne colto con acume tutta la portata antropologica e
ontologicag. Il solo, perché per secoli e ancora in tempi recenti le sinestesie erano state
sistematicamente relegate in una zona ‘“confusa” o addirittura “patologica”. Non che
non si sapesse, da sempre, che i sensi procedono per rapporti complementari e
interconnessi, a motivo della particolare conformazione del corpo umano. Ma gia
Aristotele vede in questa indistinzione, che connota i sensi (ed in particolare il tatto
diffuso su tutto il corpo) e gli consente di parlare di un “senso comune”, la causa dei

giudizi ingannevoli e dunque qualcosa di cui disfarsi rapidamente per passare a

8 Anche C. Fontana, nella Prefazione alla traduzione italiana del testo di Dufrenne (L’occhio e I’orecchio,
Milano 2004) rileva una qualche incompletezza nella tematizzazione delle sinestesie da parte di questo
filosofo (ivi, p. 19) - mettendone viceversa in risalto “I’allergia verso 1’anti-umanismo della filosofia
contemporanea” (ivi, p. 12): esattamente cid che, invece a mio avviso, rende arretrato su posizioni
tradizionali il discorso di Dufrenne. Sul punto v. anche infra nota 14.

42 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Lasciani-Petrini, Enrica: «Per un “déreglement de tous les sens’ ».

sensazioni distinte in grado di esercitare un’inequivocabile identificazione “in atto”
dell’oggetto sentito’. A partire da questo momento tale impostazione resta immutata; ed
anzi via via decisamente ribadita — basti ricordare il lavoro a proposito assai puntiglioso
di Cartesio sull’*uomo”'’, cui va accostata la posizione di Leibniz proprio in relazione
al problema delle sinestesie che intorno alla meta del ‘600, con Molyneux, dopo una
lunga stagione di totale disinteresse o rimozione, assurge al rango di oggetto di studio’’
—; ed infine dotata di un apparente supporto scientifico allorché tra fine ‘800 e inizi ‘900
comincia ad esser indagata la condizione neotenica dell’'uomo (naturalmente
sinestesica), sicché le sinestesie (per es.: le “auditions colorées”, da cui sono stati
‘affetti’ casi esemplari come Baudelaire e Gautier attraverso 1’uso dell’haschisch, e
Messiaen e Skriabin per congenita conformazione sensoriale) vengono si studiate ma
come qualcosa di “distorto”, che permarrebbe ‘“patologicamente” nell’individuo adulto
dimostrando la sconcertante prossimita (e addirittura assimilabilita) dell’'uvomo a
organismi inferiori non sviluppati e che va pertanto assolutamente corretto ed eliminato.
Unica eccezione filosofica, in questo quadro assai compatto, Herder: il primo, contro
tutta la linea precedente (e in particolare contro Kant), a conferire un deciso risalto non
solo alla sfera sensoriale, ma anche e soprattutto al tema dell’interazione dei sensi, fra
loro (le sinestesie appunto) e col mondo esterno ' - amico, non a caso, di Goethe'®. Non
¢ strano, dunque, che proprio a Herder e alla sua affermazione “L’uomo ¢ un perpetuo

sensorio comune, che ora ¢ toccato da una parte ora dall’altra” si riferisca Merleau-

° Cfr. Aristotele, Psyche, tr. it a cura di G. Movia, L’anima, Milano 2001, Libri Secondo (417a-424b) e
Terzo (424b-431b). Va pero precisato — per dovere di completezza — che proprio questa individuazione di
un “senso comune”, in Aristotele, rappresenta I’antecendente piu significativo della trattazione successiva
condotta da Herder, riabilitativa del “sensorio comune” (v. infra p. 9 e nota 12).

0 R, Descartes, L’Homme (1633) (tr. it. di E. Garin, L’'uomo, in Opere filosofiche, 4 voll., Roma-Bari
1986, 1, in part. pp. 225-250).

! Forse pud essere istruttivo ricordare il ‘caso’ in questione. W. Molyneux (1656-1698), pensatore e
scienziato inglese, pose a diversi pensatori, fra cui Locke e Leibniz, questo quesito (passato alla storia
appunto come “il quesito Molyneux”): “Immaginate un cieco dalla nascita, ormai adulto, al quale sia stato
insegnato a distinguere, mediante il tatto, un cubo da una sfera dello stesso metallo e all’incirca della
stessa grandezza [...]. Supponete che, posti il cubo e la sfera su di un tavolo, questo cieco acquisti la
vista. Si domanda se, vedendoli senza toccarli, potrebbe distinguerli”. La risposta di Locke fu negativa,
quella di Leibniz positiva (evidentemente, per questi, non & con il tatto misto alla vista ritrovata che 1’ex-
cieco avrebbe distinto la sfera dal cubo — come invece riteneva, giustamente, Locke).

12J. G. Herder, Von Erkennen und Empfinden der menschlichen Seele (Riga 1778).

13 Goethe ha dedicato ampie riflessioni alla valenza sinestesica dei colori nella Farbenlehre (1810), ora
Kohl 1978 (tr. it. a cura di R. Troncon, La teoria dei colori, Milano 1979). Merleau-Ponty vi fa
riferimento in FP, 323.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 43




Lasciani-Petrini, Enrica: «Per un “déreglement de tous les sens’ ».

Ponty (FP, 314), allorché nella Fenomenologia della percezione al tema delle sinestesie

dedica un intero blocco di riflessioni.

Un tale sforzo analitico, che si snoda pagine su pagine, ¢ gia di per sé
significativo. Evidentemente Merleau-Ponty non solo scorge in questa dimensione
polisensoriale dell’'umano sentire la possibilita di rimettere in questione 1’'impostazione
fisiologica tradizionale che ‘“relegava i sensi nel mondo degli oggetti e liberava la
soggettivita da ogni inerenza corporea” (FP, 290), ma in essa intravede, esattamente al
contrario, la possibilita di dimostrare che la “soggettivita” (la dimensione “attiva” e
coscienzialistica) ¢ radicata in uno “«strato originario» del sentire che precede la
distinzione dei sensi” (FP, 306), a testimonianza del fatto che noi siamo investiti e
coinvolti nelle relazioni di mondo a rutti i livelli'®, Bastino, a titolo esemplificativo, le

poche ma incisive osservazioni che seguono:

Io che contemplo I’azzurro del cielo, non sono di fronte a questo azzurro come un
soggetto acosmico, non lo possiedo col pensiero, non dispiego innanzi ad esso un’idea
dell’azzurro che me ne scioglierebbe il mistero — ma mi abbandono ad esso, mi immergo in

questo mistero: esso «si pensa in me», io sono il cielo stesso [...]

. il suono e il colore sono ricevuti dal mio corpo e diventa difficile limitare la mia
esperienza ad un solo registro sensoriale: essa si riversa spontaneamente verso tutti gli altri. [...]
A questo livello, ’ambiguita dell’esperienza ¢ tale che un ritmo sonoro fa fondere delle
immagini cinematografiche e da luogo ad una percezione di movimento, mentre, senza
sottofondo sonoro, la stessa successione di immagini sarebbe troppo lenta per provocare il
movimento stroboscopico. I suoni modificano le immagini consecutive dei colori: un suono piu
forte 1i intensifica, I’interruzione del suono li fa vacillare, un suono basso rende il blu pil carico

o piu profondo [...].

La percezione sinestesica ¢ la regola e se non ce ne accorgiamo ¢ perché il sapere

scientifico rimuove 1’esperienza, perché abbiamo disimparato a vedere, a udire e, in generale, a

' Per un’analisi delle sinestesie — volta a rettificare 1’impostazione merleau-pontyana — che distingue il
loro ruolo fisiologico-percettivo effettivamente “integrato” da quello svolto in campo artistico cfr. J.-L.
Nancy, Les Muses, Paris 1994, pp. 28 e segg. Una posizione ulteriore, volta invece a precisare che in
Merleau-Ponty (a differenza di quanto ritiene Dufrenne) “pensare ['unita dei sensi non significa
ipotizzarne 1’originaria indifferenziazione” psico-fisiologica, ¢ presentata da M. Carbone, in Il sensibile e
Ueccedente, cit., pp. 143 e segg.

44 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Lasciani-Petrini, Enrica: «Per un “déreglement de tous les sens’ ».

sentire, per dedurre invece dalla nostra organizzazione corporea e dal mondo, quale li
concepisce il fisico, cid che dobbiamo vedere, udire e sentire. [...] I sensi comunicano tra essi,

aprendosi alla struttura della cosa. [...]

Quando dico di vedere un suono, voglio dire che faccio eco alla sua vibrazione con tutto

il mio essere sensoriale (FP, 291, 306, 308, 313; cors. mio).

Insomma Merleau-Ponty intravede nelle sinestesie i luoghi in cui il nostro corpo
rivela la sua piu propria condizione primordiale, poiché esso nei momenti sinestesici si
apre, quasi scompaginandosi (‘sregolandosi’) nelle sue attitudini specifiche, e aderisce,

“s’invagina” nelle differenti sollecitazioni multisensoriali del mondo esterno.

Quanto queste analisi siano all’origine di quello sfondamento del perimetro
fenomenologico del “corpo proprio” che portera il filosofo alla tematizzazione della
“carne” - quale guaina o “modulazione dell’essere” che si piega e si ripiega
continuamente su se stessa dando luogo a eventi di mondo in cui sono inscindibilmente
con-prese dimensioni umane e dimensioni materiali esterne - ¢ del tutto palesels. E
peraltro ¢ altrettanto palese, come gia piu volte si ¢ sottolineato, quanto
“quest’intuizione di un fondo primordiale [renda] la filosofia una Naturphilosophie” (N,
78) e sia percio all’origine di quell’attenzione alla “natura” che gli permettera, con von
Uexkiill, di vederla come un contrappunto di “serie melodiche di impulsi ritmici”'® e di
dire che “il dispiegamento di una Umwelt ¢ una melodia, una melodia che si canta da
sé” (N, 254; cors. mio) della quale 'uomo ¢ una semplice ‘cavita risonante’’’. 1 che
consente cosi, per un verso, di sottrarre la natura a quel “naturalismo” che, partendo
dalla “certezza di essere per principio nell’«oggettivo»”, si risolve piuttosto in un

“idealismo estremo” (LSN, 88) e “nell’incorporeo”, preparando invece “una soluzione

!> Sul punto v. anche S. Guindani, Le voyant et ’aveugle. Pittura e letteratura come direttrici per una
nuova ontologia negli ultimi scritti di Merleau-Ponty, in “Chiasmi International”, Merleau-Ponty. Le réel
et l'imaginaire, n. 5, 2003, pp. 223-233. Tra l’altro, si deve a G. Invitto uno specifico rilievo circa
I’importanza delle sinestesie nell’analisi percettologica del cinema in Merleau-Ponty. Cfr. G. Invitto, La
tessitura di Merleau-Ponty. Ragioni e non-ragioni nell’esistenza, Milano 2002, in part. pp. 98-102.

16 3. von Uexkiill, Streifziige durch die Umwelten von Tieren und Menschen — Ein Bilderbuch unsichtbar
Welten, Berlin 1934 (tr. it. di P. Manfredi, I mondi invisibili, Milano 1936, p. 92 e passim).

' Peraltro, quanto queste intuizioni di Merleau-Ponty siano nascostamente all’origine di talune riflessioni
di Nancy sul tema dell’“ascolto” (cfr. J.-L. Nancy, A [’écoute, Paris 2003; tr. it. a cura di E. Lisciani
Petrini, All’ascolto, Milano 2004) ¢ cio che ho segnalato nel mio Risonanze (cit.).

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 45




Lasciani-Petrini, Enrica: «Per un “déreglement de tous les sens’ ».

che non sia immaterialistica” (LSN, 77) e tale da aprirla all’esplorazione
dell’“infrastruttura corporea” che regge tutti gli enti, gli “altri corpi” (animali e cose
“terrestri” compresi), visti ormai “‘come varianti” di un’unica “intercoporeita” (LSN,
122), di una “polpa protostorica”. Per un altro verso, consente il ribaltamento della
concezione vigente intorno all’'umano e della stessa visione antropologica codificata —
qualcosa che potrebbe essere definito, come si anticipava all’inizio, una ‘“nuova
antropologia”. Dato che a questo punto nell’““attivita” umana — si badi: in cio che fin qui
era stato considerato il privilegio dell’'uomo e quanto gli garantiva una sorta di primato
sugli altri essere viventi in generale - “non dobbiamo vedere una attivita dell’anima, né
una produzione di pensiero al plurale, [in quanto] i0 non sono 1’autore di quella cavita
che si forma in me, [...] non sono io farmi pensare piu di quanto sia io a far battere il

mio cuore” (VI, 235; cors. mio).

E’ evidente I'esito estremo a cui tali analisi conducono — di cui gia nella

Fenomenologia della percezione troviamo I’inequivoco preludio.

3. Oltre la persona

Proprio all’interno di quel nucleo di pagine, nelle quali ¢ affrontato diffusamente
il tema delle sinestesie, Merleau-Ponty introduce alcune osservazioni sparse, che
riprendono peraltro delle considerazioni da lui gia avanzate alcuni paragrafi prima, ma
che in quel giro di riflessioni acquistano nuova forza e precisano la piega teorica verso
la quale si flettono. Leggiamole direttamente dal testo, evidenziando fin d’ora le parti e i

termini che ci interessano:

Insistiamo su questo punto [...][per] sfuggire all’alternativa fra il per sé e I’in sé [...].
Ogni percezione [...] ci si da come anonima. [...] Cosicché, se volessi tradurre
I’esperienza percettiva, dovrei dire che si percepisce in me e non che io percepisco. Ogni
sensazione comporta un germe di [...] spersonalizzazione, chepossiamo esperire
grazie a quella specie di stupore in cui essa ci immerge quando viviamo veramente al suo
livello. Certo, la conoscenza m’insegna che non ci sarebbe sensazione senza un adattamento del
mio corpo, per esempio che non ci sarebbe contatto determinato senza un movimento della mia

mano. Ma questa attivita si svolge alla periferia del mio essere, io non ho coscienza di essere il

46 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Lasciani-Petrini, Enrica: «Per un “déreglement de tous les sens’ ».

vero soggetto della mia sensazione pil di quanto abbia coscienza di essere il vero soggetto della
mia nascita o della mia morte. [...] la sensazione viene dal di qua di me ste
s s 0, dipende da una sensibilita che 1°ha preceduta e le sopravvive
ra cosi come la mia nascita e la mia morte appartengono ad una natalita e ad una mortalita
anonime. In virtu della sensazione io colgo al margine della mia vita p
ersonale e dei miei atti propri una vita di coscienza anonima dalla quale essi
emergono: la vita dei miei occhi, delle mie mani, delle mie orecchie che sono altrettanti Io
naturali. Ogniqualvolta provo una sensazione, sento che essa concerne non il mio proprio
essere, quello di cui sono responsabile e di cui decido [=1a “persona”],ma un altro i
o che ha gia preso partito per il mondo, che si ¢ gia aperto a certi suoi aspetti e sincronizzato
con essi [...] una esistenza generale che defluisce attraverso di me senza che io ne sia 1’autore
[...]. Possiamo riassumere queste idee dicendo che ogni sensazione appartiene ad un certo

campo[...]¢ prepersonale (FP,292-4; spaz. mio).

Come si diceva, gia diverse pagine prima - lavorando intorno a tematiche psiconalitiche
e soffermandosi in particolare sulla questione della “rimozione”: meccanismo
‘impersonale’ quant’altri mai, completamente sfuggente alla ragione e alle sue strategie
di dominio e controllo — Merleau-Ponty elabora delle osservazioni molto precise, che

concorrono a completare il ‘parterre’ teorico che ci interessa:

Orbene, come avvento dell’impersonale, larimozione ¢ un fenomeno
universale, fa comprendere la nostra condizione di esseri incarnati. [...] la mia vita comporta
ritmi che non hanno laloro ragione in ¢id0 che io ho scelto di
essere [=la“persona’], ma la loro condizione nell’ambiente banale che mi circonda. Cosi,
attorno alla nostra esistenza personale appare un ma
rgine di esistenza quasi impersonale che percosidirevadasé,
alla quale mi rimetto per mantenermi in vita — attorno al mondo umano che ciascuno di noi si ¢
fatto, appare un mondo in generale al quale occorre anzitutto appartenere, per potersi
rinchiudere nell’ambito particolare di un amore o di una ambizione. Come si parla di una
rimozione in senso stretto quando io mantengo attraverso il tempo uno dei mondi momentanei
che ho attraversato e ne faccio la forma di tutta la mia vita, cosi si pud dire che il mio
organismo, in quanto esistenza anonima e generale, esplica, al di sot-to della
mia vita personale,lafunzione di un complesso innato [...].[In tal senso] per lo
piu I’esistenza personale rimuove 1’organismo, senza poter né passare oltre, né rinunciare a se

stessa — né ridurlo a sé, né ridursi a esso [...] e quando questa marea si ritira [...] la

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 47




Lasciani-Petrini, Enrica: «Per un “déreglement de tous les sens’ ».

sublimazione dell’esistenza biologica in esistenza personale, del mondo naturale in mondo
culturale, rende possibile [...] reintegrare all’esistenza personale persino quel passato di tutti i
passati che le stereotipie organiche ci fanno indovinare all’origine del nostro essere volontario

[...] come il battito del cuore si fa sentire fino alla periferia del corpo (FP, 132-133; spaz. mio).

E’ evidente latraiettoria che questa serie di considerazioni percorre e soprattutto il
bersaglio teorico che va a colpire e, di concerto, il differente punto di vista che ne
scaturisce. Non solo é ribadito il Leit motiv su cui € orchestrato I’intero lavoro teorico di

Merleau-Ponty, e cioe il radicamento e I'“incarnazione” dell’ attivita “tetica’, del
pensiero umano, nel sostrato materiale corporeo-sensibile. Ma é avanzato qualcosa di
ben piu decisivo, che smantella ogni idea di “10” e di “persond’: i secolari baluardi di
qualsiasi soggettivismo e “antropocentrismo”. Avviando — anche per questa via — il
distacco da Husserl e dalla fenomenologia husserliana, stranamente prossimi su questo
piano teorico proprio a quello spiritualismo francese, che Merleau-Ponty fin dall’inizio
della propria carriera en philosophe engagé aveva aspramente combattuto attraverso la
stessa fenomenologia husserliana, cui aveva percio aderito con entusiasmo. Sicché non
e da escludere che anche questi controsensi interni alla fenomenologia siano all’ origine

del progressivo e deciso distacco merleau-pontyano da essa’™.

Senza qui voler o poter minimamente ripercorrere i complessi cardini teorici della
nozione di persona’®, & bene ricordare per sommi capi qual &il tradizionale punto-forza
di essa, del resto ben noto®® I'uomo & un'entitd specificamente dotata di spirito
razionale e, dunque, per un verso in stato di costitutiva trascendenza intellettiva e per un
altro (e proprio per siffatta intrinseca trascendenza) tale da non avere semplicemente un

'8 Ho affrontato pid diffusamente questa spinosa questione, qui necessariamente solo sfiorata, in un
articolo, cui mi permetto di rinviare: Fuori della persona. Sull’ “impersonale”: Merleau-Ponty Bergson
Deleuze, in “Filosofia politica”, 3/2007, pp. 393-409. Va sottolineato che il fascicolo nel suo complesso, a
cura di R. Esposito, intende offrire “materiali” per un’approfondita discussione su tale categoria con
interventi di Stefano Rodota, Emanuele Stolfi e Adalgiso Amendola.

"% Si deve a R. Esposito, in Terza persona. Politica della vita e filosofia dell’impersonale (Torino 2007),
I’aver focalizzato in tale nozione il “dispositivo performativo” di concetti culturali e giuridici che hanno
accompagnato — e accompagnano tuttora — la nostra storia, avviando una articolata ‘decostruzione’ di essa
attraverso il fecondo dialogo con alcuni grandi filosofi novecenteschi nei quali ¢ rintracciabile un
pensiero dell’“impersonale”. Merleau-Ponty — ¢ questo il senso del presente articolo — entra a pieno titolo
in questa vicenda.

* Naturalmente sull’argomento esiste una sterminata letteratura. Per un sintesi molto efficace della storia
plurisecolare della nozione di persona cfr. M. Mauss, Sociologie et anthropologie, Paris 1950 (tr. it.,
Teoria generale della magia, Torino 2000, pp. 369-380).

48 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Lasciani-Petrini, Enrica: «Per un “déreglement de tous les sens’ ».

corpo biologico materiale - cio che lo accomunerebbe ale bestie, alle piante e agli
organismi chimici - bensi un “corpo proprio” (secondo il fortunato lemma inaugurato da
Maine de Biran), inteso come dimensione necessariamente connessa alle facolta
razionali-spirituali e separata dal sostrato biologico, animalesco del “genere” da cui
I"uomo pur proviene, che lo rende prossimo alle specie sotto- 0 pre-umane. Non solo.
Ma in virtu di tale netta cesura dal sostrato corporeo materiade (che lo rende
promiscuamente confondibile persino con gli atri esemplari umani) egli puo
confezionars un “se stesso” del tutto individualizzato, grazie al fatto che il corpo viene
liberamente e volontariamente forgiato come I’ habitus — la maschera — che non solo non
presenta piu alcuna dicotomiarispetto all’ interiorita spirituale individuale, ma diventa al
contrario la concreta manifestazione dell’interna spiritualita nell’ esteriorita fisico-
corporea dell’ aspetto e soprattutto dei comportamenti. Dunque, proprio la ragione, 1o
spirito, costituisce il “principio individuante”, non solo nel senso di essere “forma
corporis’ secondo |’accezione classica, ma soprattutto nel senso di dare vita ad una
materia organizzata autonomamente — secondo il principio fissato da Tommaso:
“individuum de ratione materiag’ -, tale per cui I’uomo é fin dall’inizio “corpo vivente
personale” dotato di “un’anima personae’ individuale irripetibile. (Notoriamente — sia
detto tra parentesi - questo impianto teorico sul piano politico favorisce, e di fatto
all’ epoca della giovinezza di Merleau-Ponty favoriva, un liberalismo conservatore non
di rado astuto e aggressivo; di qui I’ antitesi ad esso dell’ allora giovane filosofo)?. Che
Husserl riassuma tale cornice teorica, la dove affronta il tema de La costituzione del

mondo spirituale, & del tutto evidente a libro aperto. Anzi gli offre un ulteriore

I Per completezza va detto che questo & I’impianto teorico sul quale sorse anche, come si sa, la corrente
di pensiero, nata appunto dall’alveo dello spiritualismo, denominata non a caso “personalismo”, il cui
riferimento principale ¢ E. Mounnier, col suo Le personnalisme, Paris 1950 (tr. it. Il personalismo,
Milano 1952). Ora & noto che tale corrente, rispetto allo spiritualismo, era volto a garantire una maggiore
attenzione alla dimensione esistenziale concreta e corporea. Tant’¢ che, proprio per questa intrinseca
valenza, non solo si poneva in opposizione ai regimi totalitari, basati sulla massificazione dell’individuo,
ma fin dall’inizio Mounier e la rivista da lui creata “Esprit” mostrarono un certo interesse per
I’esistenzialismo. Sicché & vero, per converso, come ha avuto modo di sottolineare G. Invitto (cfr. La
tessitura di merleau-Ponty. Ragioni e non-ragioni nell’esistenza, Milano 2002, p. 69), che questo gruppo
aveva ‘“segnato al formazione del giovane Merleau-Ponty”. Cionondimeno, il perno teorico del
personalismo restava la dimensione “spirituale” dell’'uvomo e dunque, di nuovo, la negazione della
dimensione corporea materiale in quanto tale. Ed € proprio questo apparato teorico che il Merleau-Ponty
maturo critichera, a partire dalla Fenomenologia della percezione.

22 Cfr. E. Husserl, Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologischen Philosophie, Den
Haag 1952 (tr. it., a cura di E. Filippini, Idee per una fenomenologia pura e per una filosofia
fenomenologica, Torino 1982, pp. 569-782 e “Appendici” connesse). Una puntuale presentazione di
queste tematiche ¢ in E. Housset, Personne et sujet selon Husserl, Paris 1997. Sull’intrinseca valenza

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 49




Lasciani-Petrini, Enrica: «Per un “déreglement de tous les sens’ ».

supporto teorico in quanto motiva la assoluta superiorita e la*“essenziae diversita” della
“Sfera spirituale” rispetto a quella “naturale” rinvenendo nella prima una legge
specifica: la“motivazione”, che garantisce non solo qualsiasi tipo di fondazione logica,
ma anche il collegamento concordante degli “Erlebnisse di ogni genere’, il “nesso” elo
“stile unitario complessivo” delle associazioni, delle abitudini, degli affetti, consentendo
cosl I"igtituzione di un io personale in quanto “unita vivente’ che manifesta — attraverso
il corpo proprio (cioe con lafisionomia, il gesticolare, le cadenze della voce etc.) — un
intero mondo motivazionale che staoltre il corpo proprio stesso, insomma “uno spirito”

invidualmente unitario e identico solo a se stesso.

Bene. Quale I’elemento di fondo che viene fuori da questa pur assai sommaria
sintes teorica? Che la “persond’, intanto puo istituirsi come identita unica e irripetibile
— I’*10” esclusivo e inconfondibile che ciascuno di noi crede di essere -, in quanto
rescinde drasticamente da sé tutta la dimensione “impersonale”, pre-individuale, dalla
quale certo proviene, ma dalla quale deve separarsi per essere davvero se stessa.
Esattamente quanto — invece, spostando completamente il baricentro del discorso —
Merleau-Ponty tende non solo a riportare in primo piano, ma ad individuarvi la
dimensione a cui la “persona” (I'l0) resta vincolata, attaccata come fosse la sua stessa
pelle — la sua stessa “carne’. Dalla Fenomenologia della percezione, come s € visto,
fino a Visbile e I'invisibile e tutta una martellante insistenza su questo punto, che
supera ogni “antropologismo” (VI, 275) - nel quale ancora, con ogni evidenza, restava

chiuso il discorso di Husserl® - cosi come paralelamente quell’*umanesimo”

imperniato sul “wahres Wesen”, sulla “vera essenza’ dell’uomo, a quale restava

“personalista” della fenomenologia husserliana restano poi fondamentali i testi di E. Stein, Die ontische
Struktur der Person und ihre erkenntnistheoretische Problematik, in Edith Steins Werke, Herder, Freiburg
i. B.-Basel-Wien 1951, VI (tr. it. La struttura ontica della persona e la problematica della sua
conoscenza, in Natura Persona Mistica, Roma 1997, pp. 49-113); Der Aufbau der menschlichen Person,
in E. S. Werke, cit., XVI, ivi 1994 (tr. it. La struttura della persona umana, Roma 2000). Da v. infine R.
De Monticelli (a cura di), La persona: apparenza e realta. Testi fenomenologici 1911-1933, Cortina,
Milano 2001) ulteriore conferma del personalismo fenomenologico attraverso gli scritti, oltre che della
Stein, di altri allievi di Husserl, quali Alexander Pfinder, Dietrich von Hildebrand e Moritz Geiger.

B’ il caso di ricordare che questo era stato il ‘capo d’imputazione’ pill grave mosso anche da Heidegger
all’ex maestro. Cfr. M. Heidegger, Sein und Zeit, Tiibingen 1927 (tr. it. a cura di P. Chiodi, Essere e
tempo, Torino 1969, § 6).

50 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Lasciani-Petrini, Enrica: «Per un “déreglement de tous les sens’ ».

vincolato un comunismo (non a caso coniugato ala fenomenologia) ormai incapace di

muoversi all’altezza del tempo®.

[...] primadi ogni riflessione, io mi tocco attraverso la mia situazione, € a partire da essa che
sono rinviato ame|...]. Appunto perchéin cid che ho di piti proprio, io non sono niente[...]

iosonoin e-stasi nellecose|...]

Non c'é una posizione dello spazio e del tempo che non dipenda dalle atre, che non sia
una variante delle altre, come queste di essa: hon ¢'é un individuo che non sia[...] un certo

modo di irradiare attorno ad un centro del tutto virtuale|...]

C'é visione, c'e tatto quando [...] s forma una Visibilita, un Tangibile in s&, che non
appartengono in proprio né a corpo come fatto, né a mondo come fatto [...]. E’ proprio questa
Visibilita, questa generalita del sensibile in sé, questo anonimato innato di Me stesso che
[chiamo] carne — ed & noto che nella filosofia tradizionale non ¢’ nome per designare cio. La
carne non & materia[...], non € nemmeno non so quale materiale psichico [...]. In generale non

e unafatto, o unasommadi fatti “materiali” o “spirituai” [...]

Partire da cid: non ¢’ e identita, né non identita 0 non coincidenza— ¢’ e interno ed esterno
che ruotano I'uno attorno all’altro. Il mio nulla “centrale” & come la punta della spirale

stroboscopia, che € non si sa dove, che & “nessuno” (VI1, 81, 134, 155-6, 275).

Queste affermazioni, scelte a titolo paradigmatico lungo |’arcata del Visibile e
I"invisibile, mostrano in pieno come Merleau-Ponty porti all’estremo limite teorico
qualcosa— come si e visto - che egli aveva gia perfettamente chiaro e fissato dall’inizio:
primaeal di quadi cio che chiamiamo “persona’ o del nostro “10”, e dunque primae a
di qua di tutte quelle “attivita tetiche” tra cui in primis “il pensiero” che ci appaiono

Y1)

“proprieta’ specifiche e ‘spirituali’ o ‘interiori’ del nostro statuto umano, in realta

apparteniamo ad un “essere grezzo e selvaggio”, anonimo®, fatto di infinite correlazioni

* La critica di Merleau-Ponty all’“umanismo” data fin da Humanisme et Terreur (Paris 1947), ritrovando
accenti senza remore nell’ultimo corso al College de France “Philosophie et non-philosophie depuis
Hegel” (1960-61).

» Un’anonimia, dunque, che non pud essere pill in alcun modo riferita o assimilata all’“intenzionalita
fungente” husserliana — come invece sosterrebbe, nella sua peraltro nitida presentazione del pensiero

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 51




Lasciani-Petrini, Enrica: «Per un “déreglement de tous les sens’ ».

materiali ale quali slamo connessi innanzitutto attraverso la multisensorialita (ecco che
ritorna il ruolo fondamentale delle sinestesie) del nostro corpo. Quel “Fuori
intrasgredibile” e impersonale — come bene ebbe a dire Blanchot: il primo (e il solo
insleme a Simondon) a capire subito questo punto nevralgico della riflessione di
Merleau-Ponty®® -, da cui non ci possiamo in nessun modo separare, giacché &
esattamente grazie a fatto che noi siamo di continuo attraversati dagli stimoli circostanti
e grazie al materiale cosi ricevuto, cheil cervello puo elaborare le immagini con le quali
costruisce la sua comprensione e ideazione dellarealta. Un processo di cui solo dopo, ad
un livello successivo, molto ‘superficiale’ (cerebralmente “corticale”), il soggetto
diventa “cosciente”: quel livello al quale soltanto puo dirs “lo”, “persona’ e il suo
cervello cominciare a funzionare come il cervello di un “soggetto”. Ma tutto questo,
visto nella sua radicalita, significa che non solo il pensiero € “incarnato” e che esso,
come gia si diceva in precedenza, “non € nulla di interiore, non esiste fuori del mondo
[= dentro di noi]” (FP, 254) in quanto esiste “la, nel mondo”; ma soprattutto che
ciascuno di noi € ogni volta un evento, “un certo modo di irradiare attorno ad centro del
tutto virtuale” che coinvolge le aperture sensoriali del nostro corpo e i meccanismi
cerebrali del nostro cervello cosi come i diversi orizzonti materiali e culturali che ci
circondano. Sicché ogni volta é nel “vortice” di una“modulazione” di mondo, nella sua
plasticita minerale-vegetale-animale-umana, che s forma una specifica “figura’ -
composta da un “i0” (un soggetto) e dall’ambiente esterno con cui € in relazione - che
“g richiude nell’ambito particolare [= prende la figura] di un amore o di una

ambizione’, ovvero di una sensazione, di un pensiero, di un gesto etc. Un evento,

merleau-pontyano, J. M. BECH, in Merleau-Ponty. Una aproximacion a su pensamiento, Barcelona
2005, pp. 115-117.

% In un “ricordo” di Merleau-Ponty, scritto nel decennale della scomparsa, Blanchot mette a fuoco la
portata teoretica oltre-personale contenuta nel lavoro filosofico di Merleau-Ponty. Cfr. M. Blanchot, Le
“discours philosophique”, in “L’Arc”, n. 46, 1971, pp. 1-4 (tr. it. Il “discorso filosofico”, in “aut aut”, nn.
273-274, 1996, pp. 69-73). Peraltro, come oggi sappiamo dagli inediti, Merleau-Ponty aveva ben presente
a sua volta la riflessione di Blanchot (v. per es. NC, 164-165). Alla nota blanchottiana e a questo rapporto
‘stellare’ dedica un’interessante analisi E. Ronconi, in Sulla filosofia come ontologia interrogativa.
L’ultimo Merleau-Ponty a partire da Blanchot, in “Chiasmi International”, n. 5, cit., pp. 283-293. Sul
punto tematico — ossia I’eccedenza oltre-personale del soggetto grazie alla sensorialitd “estatica” e
sinestesica - da v. anche le sottili osservazioni sia di L. V. Distaso, in L’ascolto della differenza: Aisthesis
ed Ethos dell’orecchio, in “Chiasmi International”, Merleau-Ponty. Entre esthétique et psychalalyse, n. 6,
2005, pp. 15-35; sia di J.-J. Wunenburger, La “chair” des couleurs: perception et imaginal, in Aa. Vv.,
Merleau-Ponty aux frontieres de 1’invisible, Milano 2003, pp. 43-50. Circa infine Gilbert Simondon, ¢
ben noto che la riflessione di questo autore, sul pre- e trans-individuale, trova la sua sorgente in quella di
Merleau-Ponty a cui non a caso dedica nel 1964 il suo lavoro L’individu et sa genese physico-biologique
(ora Grenoble 1995).

52 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org



Lasciani-Petrini, Enrica: «Per un “déreglement de tous les sens’ ».

dunqgue, che non appartiene ad un dato soggetto piu di quanto non appartenga a mondo
circostante. A questo livello non € pit un “io” che canta una melodia, o vede un fiore, o
dipinge un paesaggio etc. — ma e “lamelodiache si cantain me’ (N, 254), e il fiore (un
girasole per esempio) che si vede in quel certo “io” che si chiama van Gogh, € il
“paesaggio che si pensa’ in quell’atro “io” che corrisponde a nome di Cézanne®’.
Perché " questi colori, questi oggetti, questi animali non sono altro che delle varianti di
noi stessi” (EF, 29-30). E difatti € cosi che un artista, si chiami Cézanne o Rimbaud oin
altro modo ancora, puo arrivare a dipingere un quadro o scrivere una poesia. L’ avevano
capito bene, appunto, Cézanne e Rimbaud: scendendo disumanamente fino a quella
dimensione anonima, sregolando i propri sensi come voleva Rimbaud e affondando
nella materia, facendos ‘occhio’ della materia stessa (come seppe fare Cézanne, che
percio credeva di avere un difetto agli occhi - il famoso “dubbio di Cézanne” cosi bene
capito da Merleau-Ponty), sciogliendo il proprio "io”, facendos ‘blocco di mondo’ nel
mondo - Ci restituiscono come quel ‘blocco di mondo’ (un girasole, un paesaggio,
una mela, una sensazione, un affetto, un sentimento ...) accade, ¢'€. Insomma ci
restituiscono “la percezione nel modo del ‘Si’ impersonale che non inerisce a un
individuo” (N, 82).

Qui ogni ideatradizionale di “10”, di “persona’, di soggetto cosciente, di pensiero
interiore, di sensazione 0 percezione umana, e persino di affetto o sentimento, é
scardinata e ciascuno di questi elementi e visto come una modulazione di mondo, che
non e affatto costituita dall’'uomo (secondo quanto vuole |’impostazione
fenomenologica) ma accade all’uomo stesso e lo coinvolge, come un evento che
comprende in sé divers livelli e ambiti di realta - ivi compreso cio che chiamiamo
“uomo” %, Cosi la percezione o la sensazione non & pitl un’ esperienza dell’ uomo, ma &
larealta che € “un percipi”, che si percepisce in sé e nell’ uomo trova solo un atro punto
o un'altra modalita di uscire da sé (ex-premersi, esprimersi) e “rivelars a se stessa
attraverso di noi” (EF, 31). Il che significa: la fine di ogni visione del soggetto uomo
come epicentro e fondamento di una costituzione “spirituale” (nata da una sua presunta

%7 Qui & richiamata la celebre affermazione di Cézanne — pitl volte citata da Merleau-Ponty (v. per es. qui
la cit. di p. - “il paesaggio si pensa in me”. Cfr. J. Gasquet, Cézanne (1921), Grenoble 1988 (tr. it. a
cura di M. Doran, in Aa.Vv. Cézanne. Documenti e interpretazioni, Roma 1995, p. 119).

28 Sul “ritmo della carne” in Merleau-Ponty ha scritto belle note E. Escoubas, in L’Esthétique,
Paris 2004, in part. pp. 215-216.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 53




Lasciani-Petrini, Enrica: «Per un “déreglement de tous les sens’ ».

Y1)

“interiorita’) della redta a lui esterna. E viceversa |’ apertura di una visione di
come innestato — per riusare |’ efficace lessico di Merleau-Ponty — nella redta a lui
circostante in una trama relazionale “grezza, selvaggia’ dove e, non difficile, ma
impossibile separare quanto € umano e soggettivo da quanto € materiale-animale e
oggettivo. Ma dunque questo significa atresi che tale dimensione fa parte a pieno titolo
dell’“unitd’ della persona— anche se la coscienza non ne € cosciente e di essaritagliain
modo artificiale solo quanto € funzionale alla vita e all’ azione presente. Come a dire: la
persona, della quale parlano il personalismo spiritualista per un verso e la
fenomenologia per un altro, € solo una costruzione del tutto intellettualistica, che — a
contrario di quanto tali vettori teorici ritengono — non coglie affatto la vera realta della
persona: tutt’ altra cosa dallo “spirito” cosciente, razionale e intenziona mente orientato

ala costituzione “attiva’ dellareata

Va da se che questa riconsiderazione della persona contiene in nuce anche una
completa trasformazione dell’idea di giustizia e dei “diritti” soggettivi — una volta che
I"unita indivisibile della persona sia ricollocata nella continuita mobile della realta
materiale e pre-personale alla quale e inseparabilmente legata. Insomma, un apparato
categoriale giuridico ben diverso dovrebbe essere allestito, alorché si uscisse da
perimetro coscienziaistico e ‘spirituale’ della persona per riassorbire nella sfera del
diritto anche la dimensione di “impersonalita’ cui essa é costantemente innestata. - per
fare un solo esempio tratto dalla recente, scottante attualita: non ci sarebbero state tante
polemiche e tanti incredibili veti ammantati di legalita, ove non di mera retorica
umanistica, sul caso Piergiorgio Welby, se si fosse dato ‘diritto di parola e ascolto a
guella dimensione organica impersonale che ‘gridava la propria pulsione a
reimmergersi nella quiete della materia; per non parlare poi dei casi, via via sempre piu
numerosi, di persone cui sono stati innestati ‘pezzi’ di atre persone o0 ‘pezzi’ organici
prodotti tecnologicamente in laboratorio. Ma questo € un altro discorso, che fuoriesce
dai limiti — e dalle competenze — del presente saggio. Qui ci basti aver mostrato quanto
Merleau-Ponty avesse visto giusto nel ritenere che “la possibilita della filosofia oggi”
passa per una partita la cui posta in gioco consiste in una rimessa in questione integrale
delle “categorie di sostanza, accidente, causa, fine, potenza, atto, oggetto, soggetto, in
S8, per se - tradizionalmente implicate nell’ ontologia” (LSN, 107). In cio il pensiero

54 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Lasciani-Petrini, Enrica: «Per un “déreglement de tous les sens’ ».

merleau-pontyano € davvero nascostamente all’origine e persino anticipa taluni dei
vettori piu significativi — e urgenti - della nostra riflessione attuale. Ma soprattutto e
all’origine di una riconsiderazione dell’'umano completamente nuova, capace di
pensarlo “a di qua dell’umanita costituita’ come un’ apertura nella tessitura del mondo:
un “raggio” che“vasino ale stelle”.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 55




¢Como poner el yo en plura?

Marina Garcés

Profesora Titular de Universidad. Universidad de Zaragoza

Resumen:

En un pasgje de Fenomenologia de la percepcién, Merleau-Ponty plantea la
pregunta: ¢cOmo poner en plural la palabra yo? El propdsito de esta intervencion es
analizar esta pregunta en el contexto del debate filosofico y politico de su momento y, a
partir de ahi, traer sus consecuencias a nuestra actualidad. Merleau-Ponty resuelve €l
problema de la pluralizacién del yo incorporando e anonimato como dimension
constitutiva de la subjetividad. Laintermitencia de la vida personal nos descubre nuestra
implicacion real con e mundo y con los otros. Por eso € nosotros impersona de
Merleau-Ponty no es ni la pura intersubjetividad ni la comunidad separada del mundo:
es el nosotros de la praxis, € nosotros de una accion que inventandose a si misma
produce tanto la materialidad del mundo humano como el sentido de la historia. En
didlogo con Sartre y con Heidegger, pero también con M.Blanchot, J.L.Nancy,
G.Deleuze, J.Butler o R.Esposito entre otros, intentaremos ir con Merleau-Ponty hasta
las dltimas consecuencias de su concepcion del nosotros como propuesta practica que
consiste, en definitiva, en conquistar lalibertad en el entrelazamiento.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio 1V, 21 (noviembre 2008) 57-77. http://www.revistadefil osofia.org



¢Como poner e yo en plural?

Marina Garceés
Zaragoza, 22 de octubre 2008

“Je me révolte, donc nous sommes’ A. Camus

Hay un momento de Fenomenologia de la percepcidon en que Merleau-Ponty
plantea la pregunta siguiente: “¢Como puede ponerse en plural la palabra yo?" No es
una pregunta retérica ni una pregunta meramente linguistica. Es una pregunta en la que
esta implicada, como veremos, la posibilidad de entender la accién colectivay € mundo
mismo como realidad compartida. El propdsito de mi intervencién es partir de esta
pregunta para analizarla, desarrollarlay traerla a nuestra actualidad filosofico-politica.
No sé si es una de esas preguntas eternas que la filosofia arrastra a través del tiempo y
del espacio, més bien pienso que no, que es una pregunta que nace en € corazon de las
sociedades en las que e individuaismo ha llegado a ser la clave de todas las
dimensiones de la vida social. Por eso es una pregunta que, desde distintas voces,
resuena con tanta fuerza en la filosofia mas reciente. Citaré solamente algunos gjemplos,

gue seran € punto de arranque de mi reflexion:
A.Badiou en De un desastre oscuro, Amorrortu, 2006, p. 9

“ ¢Podemos, evocando la muerte, denominar en forma adecuada aquello de 1o
que somos testigos? Pero, ¢somos simplemente testigos? Y ademés ¢quién es el
nosotros a que interrogo y del que habria que decir 1o que es? Y ano hay nosotros, no lo
hay desde hace mucho tiempo. El nosotros entré en su crepusculo mucho antes de la
muerte del comunismo. Mejor dicho, la disocacion del Estado-partido soviético
cristaliza objetivamente (...) € hecho de que, desde hace mas de veinte afios, cierto
pensamiento del nosotros se ha vuelto inoperante. Pues se trataba del “nosotros, los
comunistas’, como precision nominal afiadida a “ nosotros, los revolucionarios’, € cua

daba a su vez fuerza politicay subjetiva a aquel “nosotros’ tenido por Ultima referencia,

! Merleau-Ponty, M. : Phénoménologie de la perception, Gallimard, 1945, p. 400

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 57



Garcés, Marina: «¢Cémo poner €l yo en plural ?»

el “nosotros’ de la clase, € “nosotros, los proletarios’ que nadie pronuncia pero que

toda comunidad ideal postulaba como axioma historico previo aellamisma.”

J.L.Nancy, en Ser singular plural, Arena Libros, 2006, p.17:

“El discurso contemporaneo sobre el sentido, asi tomado en absoluto, se ha
vuelto el nombre desnudo de ser-los-unos-con-los-otros. No ‘tenemos més sentido
porgue somos nosotros mismos el sentido, enteramente, sin reserva, infinitamente, sin

otro sentido que nosotros.”

J. Butler, en Vida precaria, Paidés, 2007, p.51:

“No es facil entender cdmo se forja una comunidad a partir de tales lazos. (...)
Cuando decimos nosotros no hacemos otra cosa que nombrar el problema. No lo
resolvemos. Y tal vez seay deba ser insoluble. Esta disposicion de nosotros por fuera de
NOSsotros parece ser una consecuencia de lavida del cuerpo, de su vulnerabilidad y de su
exposicion.

(...) ¢Puede conducir esta comprension a una reorientacion normativa de
la politica? Esta situacion de duelo ¢puede proveer una perspectiva desde la cual se

pueda empezar a pensar la situacion global contemporanea?”’

Estas tres citas dibujan el g/e de coordenadas de un problema fundamental de las
sociedades contemporaneas. ¢Como decir nosotros cuando carecemos de los términos
gue habiamos conquistado para hacerlo (nosotros, los revolucionarios, nosotros los
comunistas) y solo disponemos de las imégenes y |os referentes que nos ofrece una vida
privatizada? ¢;COmo decir nosotros sin abrir una trinchera defensiva entorno nuestro que
nos asegure, en palabras de A. Appadurai, “borrar e ellos para asegurar la
supervivencia del nosotros’2? La potencia emancipadora del nosotros se diluye entre el
fortalecimiento de las identidades cerradas que fragmentan e mapa del mundo
globalizado y los circuitos de un yo condenado a la impasibilidad, la indiferenciay la
impotenciade lavidaindividual.

Quiza, como dice Badiou, un cierto pensamiento del nosotros se ha

vuelto inoperante. Pero Nancy apunta a la paradoja de esta intemperie: a pesar de

2 Appadurai, A. : Geografia de la furia, Tusquets, 2008, p.114

58 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Garcés, Marina: «¢Cémo poner €l yo en plural ?»

dificultad de decir “nosotros’, en e mundo de hoy ya solo nos tenemos a nosotros, en la
desnudez de este ser-unos-con-los-otros. En occidente hemos arrasado a todos los
demés pobladores del mundo, naturales y sobrenaturales. dioses, antepasados,
espiritus... No solo ha muerto dios, hemos acabado con toda comunidad y con toda
continuidad con e mundo. Nos hemos quedado solos, ¢solos entre nosotros? Butler va
mas al& la vida vulnerable de nuestros cuerpos nos expone a este afuera en e que
aparece la palabra nosotros. Por mas que privaticemos y aislemos nuestras vidas, por
mas gue blindemos nuestras casas y anestesiemos nuestra sensibilidad, hay un problema
insoluble que resuena entre nosotros. Hay una vida en comin que € poder separa. La
particularizacion de los mundos vividos y la proliferacion de sentidos centripetos e
indiferentes entre si se asientan, en € fondo, en la contencion de la capacidad de actuar
colectivamente, de acumular sentido compartido y de incorporarnos a él.

Frente a ello, la filosofia de Merleau-Ponty tiene €l poder de modificar nuestra
mirada sobre e mundo, ofreciéndonos unos ojos para nuestra piel, 0 una piel para
nuestros ojos, retomando ese saber del cuerpo que sabe més de |o que creemos saber. Su
verdad es que hay un mundo entre nosotros y la pregunta de Merleau-Ponty se dirige a

él. Por eso quiero rescatarla hoy einterrogar, con €lla, nuestros propios tiempos.

La exposicion seguira dos recorridos:

1) Del problema del nosotros a anonimato como solucién 'y
desplazamiento. Partiendo de la discusién de Sartre con Heidegger, nos preguntaremos
por la posibilidad de pensar un ser-con (Mitsein) que se sostenga a si mismo, sin
depender del previo reconocimiento del otro y por tanto, de la relacion personal yo-tu.
Veremos que la solucién que propone Merleau-Ponty pasa por € anonimato, por el
descubrimiento de la vida impersona que circula entre nosotros. Es una solucion que
desplazalamirada de las personas a “entre”, del yo-tt al mundo.

2) En e segundo recorrido analizaremos la relacion entre esta nocion de
anonimato y la pregunta por lo comun en la filosofia contemporanea. Una parte
importante de la filosofia de la segunda mitad del s XX ha dirigido su atencion a
“entre”. Para pensadores como Bataille, Blanchot, Lévinas, Esposito... € “entre’ esta
vacio. Es el abismo de una exposicion (del yo) en la que se sustenta la comunidad o su

posibilidad ética. Para otros, como para Merleau-Ponty o Deleuze, € “entre” esta lleno.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio 1V, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefil osofia.org
59




Garcés, Marina: «¢Cémo poner €l yo en plural ?»

No es abismo sino reversibilidad, conexion, contacto. Nuestra pregunta sera& ¢gquée
concepciones de |o politico se desprenden de una'y de otra opcion? Nuestra hipétesis es
gue cuando €l nosotros es pensado desde su exposicion en € vacio sdlo es posible
pensar una politica del milagro de estar-juntos. Pero lo comin, como problema hiriente
y siempre abierto de lo politico, no puede resolverse en un milagro que interrumpe €l
tiempo y e espacio, sino gue tiene que ver con la exigencia, practica y concreta, de
vivir-juntos. Como intentaré exponer, Deleuze y Merleau-Ponty, desde la alianza
secreta que 1os une en su enigmaética creencia en el mundo, tendrén algo interesante que

decirnos sobre lo que puede significar para nosotros hoy esta exigencia.

Primer recorrido: del nosotros al anonimato

La pregunta de Merleau-Ponty tiene como evidente trasfondo la discusion que
Sartre entabla con Heidegger en El ser y la nada, cuando afirma que e concepto de
Mitsein, el caracter estructural del ser-con que Heidegger introduce en Ser y tiempo, es
una afirmacion sin fundamento®. Para Sartre, todo ser-con-otro presupone un ser-para-
otro, toda experiencia del nosotros es una impresion subjetiva, psicolégicay provisiona
de la conciencia particular en su relacion de confrontacién con otro. “La esencia de las
relaciones entre conciencias no es el ser-con sino e conflicto”®. El intento
heideggeriano de pasar de la lucha hegeliana a “equipo”, como describe e mismo
Sartre, seria asi un intento infructuoso de superar la confrontacion yo-td, la lucha entre
conciencias como esquema basico de la intersubjetividad. La experiencia del nosotros

depende del previo reconocimiento del otro y se derivade ella

“No pretendemos poner en duda la experiencia del nosotros. Nos hemos limitado
a mostrar que esta experiencia no puede ser €l fundamento de nuestra conciencia del
otro. Esta claro, en efecto, que no puede constituir una estructura ontolégica de la
realidad humana; hemos demostrado que la existencia del para-si en medio de otros es,
en su origen, un hecho metafisico y contingente. Ademas, esta claro que el nosotros no

€S una conciencia intersubjetiva ni un ser nuevo que supere y englobe sus partes como

% Sartre, J.P. : L' étre et le néant, Gallimard, 1943, p.292
* Sartre, J.P.: op.cit., p.481

60 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Garcés, Marina: «¢Cémo poner €l yo en plural ?»

un todo sintético, a la manera de la conciencia colectiva de los socidlogos. El nosotros

es experimentado por una conciencia particular.”>

La argumentacion de Sartre en contra del Mitsein heideggeriano se basa en su
carécter abstracto, en su incapacidad para explicar la relacion concreta entre
conciencias. En lo concreto, toda relacion con otro es persona y las personas, en
cualquier relacion, son primordialmente un yo y un td. Sartre vendria a coincidir, desde
ahi, con la conocida tesis del linglista Benveniste sobre los pronombres, recogida en
Problemas de linglistica general. Para Benveniste, e carécter persona de los
pronombres, del que solo escaparia la tercera persona, impide pensar una pluralizacion
del yo que tenga entidad propia. El nosotros seria asi un pronombre que no se sostiene
por si mismo, Sino que necesita sujetarse a un yo del que expresaria sSimplemente una
amplificacion:

“Esta claro que la unicidad y la subjetividad inherentes a yo contradicen la
posibilidad de una pluralizacion (...) En ‘nosotros siempre predomina ‘yo’ porque no
hay nosotros sino a partir del yo y este yo se sujeta el elemento no-yo por su cualidad

trascendente. La presencia del yo es constitutiva del nosotros”®.

En otras palabras, e nosotros es un yo dilatado y difuso, una persona
amplificada.

Frente a estas posiciones, que supeditan la experiencia del nosotros, del ser-con,
a la unicidad personal del yo y a su reacion para-otro, Merleau-Ponty retoma la
afirmacién sin fundamento de Heidegger para enraizarla en la concrecién del mundo
humano. Para hacerlo, debe romper el circulo vicioso que impone la légica de la
persona o, en otros términos, la filosofia de la conciencia. Brevemente, lo que hace
Merleau-Ponty es abrir el yo a su existencia impersonal: de la pluralizacion de la
primera persona a descubrimiento de lo impersonal, se abre la via para pensar un
nosotros que se sostenga a si mismo y el ser-con como una dimension constitutiva de la

subjetividad. Heidegger no habia tomado este camino porque para é e Dasein es

® Sartre, J.P.: op.cit., p. 465
® Benveniste, E.: Problémes de linguistique générale, Gallimard, 1966, p 233

Eikasia. Revista de Filosofia, afio 1V, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefil osofia.org
61




Garcés, Marina: «¢Cémo poner €l yo en plural ?»

radicalmente singular y el Man(se) es un modo impropio de existir. El anonimato sigue
sefidlando una pérdida, un modo deficitario de existencia colectiva. Sartre coincide en
este punto con Heidegger, y asi lo demuestra en su andlisis del objeto manufacturado
como aquél que me anuncia como “on”(se). Ante €l objeto que uso o consumo, pierdo
mi individualidad, porque mi proyecto es intercambiable, coincide con el de cualquier
otro.

Merleau-Ponty dala vuelta a esta experiencia del objeto manufacturado y
a su efecto de anonimato. Precisamente unas lineas antes de la cita de la que parte todo
el andlisis que estamos haciendo, Merleau-Ponty escribe lo siguiente:

“No solamente tengo un mundo fisico, no solamente vivo en medio de la tierra,
del aire y € agua, tengo a mi arededor carreteras, plantaciones, ciudades, calles,
iglesias, utensilios, un timbre, una cuchara, una pipa. Cada uno de estos objetos lleva la
marca de la accion humana alaque sirve. (...) Lacivilizacion en la que participo existe
para mi con evidencia en los utensilios que ésta se da. (...) EIl mundo cultural es
entonces ambiguo, pero esta ya presente. Tenemos ahi una sociedad por conocer. Un
Espiritu Objetivo habitalos vestigios y los paisges. ¢COmo es esto posible? En el objeto

cultural experimento la presencia préxima del otro bajo un velo de anonimato.”’

Los objetos llevan la marca de la accion humana y por eso me permiten
experimentar la presencia del otro no como persona o conciencia frente a mi sino como
rastro, como huella de una actividad de la que yo de alguna manera voy a participar o
estoy participando. Hemos pasado de una concepcién de la existencia basada ain en la
filosofia de la conciencia a una filosofia de la praxis. Lo que lafilosofia de la conciencia
no puede explicar si puede hacerlo la actividad productiva y significativa de nuestra
existencia corporal concreta, que es necesariamente socia y colectiva.

Sin entrar a andizar aqui como desmonta Merleau-Ponty la estructura
intersubjetiva del Ego — Alter-ego y la ficcion metafisica del “otro ante mi”, lo que nos
importa destacar es como Merleau-Ponty desvincula la cuestion del nosotros de la
pregunta por la existencia del otro para situarla en relacion con la afirmacion de la

certeza de un mundo comun: “La certeza injustificable de un mundo gue nos sea comun

" Merleau-Ponty, M.: op.cit. p. 400

62 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Garcés, Marina: «¢Cémo poner €l yo en plural ?»

es para nosotros la base de la verdad”®

. S0lo desde esa certeza puede salir €l yo de la
unicidad asfixiante de su persona'y encontrar, yano a otro como entidad separada, sino
su rastro en la vida anénima de la actividad humana, en la que ya siempre se encuentra
implicado de manera concretay real. La vida persona es intermitente y es solo una de
las dimensiones de nuestra existencia. Singularidad y anonimato no se contraponen sino
gue componen una concepcion de la existenciaen la que el nosotros no queda fuera sino
gue pasa a estar incorporado a la apertura como ser en e mundo. Desde ahi € ser-con
ha dgjado atrés su dependencia respecto a ser-para sin perder su concrecion y su

enraizamiento en € mundo real sino todo lo contrario.

En e pensamiento de los siglos XIX y XX, e anonimato es visto con la
ambigledad que la modernizacién y la vida urbana implican: por un lado, es una de las
méximas expresiones de la conquista de las libertades individuales: la privacidad. Por
otro lado, viene a nombrar, también, la experiencia de la homogeneizacion, la
indiferencia y la invisibilidad. Entre la conquista del ciudadano moderno y el déficit
vital de la sociedad de masas, el anonimato es un concepto que expresa la paradoja del
individualismo moderno. Lo interesante del pensamiento de Merleau-Ponty es que
arranca esta nocion de su contexto para darle otra vida, para nombrar precisamente
aquello que la vida urbana moderna no nos deja ver. Para Merleau-Ponty, e anonimato
no sefidla ningun déficit, ni siquiera e déficit de comunidad que representa la vida
privada, sino todo lo contrario: descubrir la vida anénima que hay en nosotrosy en la
que siempre estamos implicados significa perder la soledad del cara a cara (entre
rostros, entre conciencias), perder los limites de nuestra pequefia persona para ganar un
mundo poblado de sentidos acumulados y una vision del ser inagotablemente expresivo
y secretamente articulado. Implica ganar esa “verdad por hacer” ala que solo se puede
llegar con los otros y que define, para Merleau-Ponty, el corazon de la intervencion
politicay de lavida humana en general.

El anonimato del que va a hablar la filosofia de Merleau-Ponty, desde
Fenomenologia de la percepcidn hasta los esbozos de Lo visible y lo invisible, sefiala un
inacabamiento que no es déficit sino potencia y que no es privacidad sino co-

implicacion: “Tengo el mundo como individuo inacabado a través de mi cuerpo como

8 Merleau-Ponty, M. : Levisible et I’invisible, Gallimard, 1964, p. 27

Eikasia. Revista de Filosofia, afio 1V, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefil osofia.org
63




Garcés, Marina: «¢Cémo poner €l yo en plural ?»

potencia de este mundo”®

. De ahi que aprender el anonimato coincida con reaprender a
ver el mundo. En este aprendizaje se resume € itinerario filoséfico de Merleau-Ponty.
Por eso el anonimato, en las diversas figuras que adopta a lo largo de todas sus obras,
puede ser analizado como e concepto clave con € que descifrar la evolucion de su
pensamiento™. La intercorporeidad, e intermundo y la carne son los conceptos
fenomenol 6gico, politico y ontol 6gico, respectivamente, para decir este anonimato.

El velo de anonimato que nos constituye y que desborda nuestra intermitente
vida personal no es, por tanto, ningln margen de indefinicion sino e campo de
relaciones en las que un sujeto encarnado se encuentra siempre implicado. En e plano
del andlisis fenomenoldgico, es la intercorporeidad constitutiva del sujeto de la
percepcion, € campo no excluyente en e que se recogen nuestros comportamientos
relacionados. En el plano social y politico, es la expresividad social, la ingtitucién de
significado que hace del mundo ya no e objeto sino e "entre” de la praxis humana,
aquello que emerge de la actividad social y que transformamos colectivamente. Y en €l
plano ontol égico, la dimensién de anonimato por la que el yo puede ser puesto en plural
es la carne como entrelazamiento y diversificacion, como reversibilidad y no co-
incidencia, como vision inacabada que, como €l cubo de seis caras, siempre incorpora
una opacidad que reclama la vision de otro. Reaprender a ver e mundo es palpar las
secretas articulaciones de este ser, explorar sus inagotables nudos y entrelazamientos.
Aprender el anonimato, por tanto, no consiste en desaparecer, Sino en “despertar en los

vinculos’ (s éveiller aux liens)™.

Para concluir este primer recorrido, podemos decir ahora que poner € yo en
plural no depende, para Merleau-Ponty, de mi acceso al otro sino de mi implicacion en
el mundo con los otros. Ahi radica la autonomia de un nosotros, de un ser-con, que no
es segundo ni derivado de un ser-para-otro, de unarelacion personal entre un yoy un tu,
sino que es la dimensién fundamental de la vida humana como actividad humana de
creacion y transformacién del mundo. Volviendo a Sartre, con quien empezabamos este
primer recorrido, hay un momento de Aventuras de la dialéctica en que Merleau-Ponty

° Merleau-Ponty, Phénoménologie de la perception, p.402

19 He desarrollado estalecturaen e articulo “Anonimato y subjetividad”, de préxima publicacion en
Daimon. Revista de filosofia.

! Merleau-Ponty, M. : Aventures de la dialectique, Gallimard, 1955, p.225

64 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Garcés, Marina: «¢Cémo poner €l yo en plural ?»

pregunta: “La cuestion esta en saber si, como dice Sartre, solo hay hombres y cosas o
también este intermundo que nosotros llamamos historia, simbolismo, verdad por
hacer”.*? Esta es la cuestion. Y de ella depende también el segundo recorrido de mi

intervencion.

Segundo recorrido: € anonimatoy lo comun

En la discusion entre Sartre y Merleau-Ponty sobre la posibilidad de pensar el
nosotros y de como hacerlo se jugaba el sentido, el horizonte y las consecuencias del
compromiso politico. En las cuestiones que abordaré en esta segunda parte de mi trabajo
se juega la posibilidad de pensar y de experimentar, hoy, nuestra implicacién en un
mundo comun.

Paraddjicamente, e planeta globalizado es un mundo Unico sin
dimensién comun: una sociedad-red si 1o observamos desde la trama de circulacion y de
comunicacion entre sus puntos; una gigantesca espumade contornos indefinidos, segun
la imagen de Sloterdijk, compuesta de burbujas que coexisten en un régimen de co-
aislamiento, si 1o vemos desde € punto de vista de la subjetividad. Son metéforas para
un mundo en el que el aumento de relaciones no presupone ni configura un campo de
experiencia comun. La existencia hasido privatizaday proliferan los mundos vividos de
sentido autorreferente, vinculados Unicamente por el temor o por la indiferencia
reciprocos.

En este contexto, toma fuerza en el pensamiento filoséfico politico la
necesidad de pensar o comun, de retomar € concepto de comunidad, de reformular,
como veiamos en las citas del principio, la pregunta por €l nosotrosy por su potencia de
emancipacion y de transformacion social. Mi pregunta, tras la lectura de Merleau-Ponty,
es hasta qué punto en esta reivindicacion de la comunidad se esta olvidando el mundo
como aquello por lo que pasa la posibilidad de decir nosotros. Como veremos a
continuacién, el espacio de lo comun es pensado a menudo como interrupcién, como

suspension del sentido, como apertura’y como encuentro que deja atras toda mediacion.

12 Merleau-Ponty, M.: op.cit., p.278

Eikasia. Revista de Filosofia, afio 1V, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefil osofia.org
65




Garcés, Marina: «¢Cémo poner €l yo en plural ?»

El nosotros no pasa por las cosas. No hay accion comun sino comparecencia. Se llamaa

un estar-juntos. Pero ¢cOmo vivir juntos?

Bajo estos interrogantes, es especialmente interesante tener en cuenta, por su
proximidad y su lejania respecto a Merleau-Ponty, el pensamiento de Blanchot acerca
del neutro y lalinea de reflexion sobre la comunidad que dibujan é mismo, Batailley,
mas recientemente, Nancy y Esposito.

Blanchot propone, en L’ Entretien infini, una relacion que é Illama de
tercer género en la que uno y otro pierden su caracter persona y subjetivo para
experimentar la impersonalidad, la neutralidad, de la alteridad radical. Es una relacion
gue rompe el campo l6gico y linglistico del didlogo entre sujetos, de su encuentro,
unidad o superacion. “Esta serialarelacion de hombre a hombre cuando ya no hay entre
ellos la propuesta de un Dios, ni la mediacion de un mundo, ni la consistencia de una
naturaleza’.** Es una relacion pensada desde una separacion que no remite a ninguna
unidad pensable : uno y otro en el abismo, en € vértigo, en la interrupcidn que escapa a
toda medida. Blanchot continta: “Lo que habria entre e hombre y e hombre, si no
hubiera nada més que €l intervalo representado por la palabra ‘entre’, vacio tan vacio
gue no se confunde con la pura nada, seria una separacion infinita, dandose como

relacion en esa exigencia que es la palabra’.** JL. Nancy, en su libro Ser singular

plural, refuerza esta concepcién del entre:

“Todo pasa entonces entre nosotros. este entre, como su nombre indica, no tiene
consistencia propia, ni continuidad. No conduce de una a otro, no sirve de tejido, ni de
cimiento ni de puente. Quiza ni siquiera sea exacto hablar de vinculo a respecto: ni esta
ligado ni desligado sino por debajo de ambos (...) Todo ser toca a cualquier otro, pero

laley del tacto esla separacion” .’

Dicho de otro modo: uno y otro, pero nada del uno en €l otro. [buscar cita] Pura

coexistencia en la separacion. Ahi aparece €l sentido, el sentido desnudo de nosotros, €l

3 Blanchot, M.: L’ entretien infini, Gallimard, 1969, p.97
“Tbid.
15 JL.Nancy, Ser singular plural, Arena Libros, 2006, p.21

66 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Garcés, Marina: «¢Cémo poner €l yo en plural ?»

con- como pluralidad original del ser. Ahi, para Blanchot, irrumpe la exigencia de la
palabra.

De alguna manera, esta necesidad de pensar 10 comun en la separacion,
de abrir € lugar para € nosotros en la interrupcion, es también una idea que esta
presente en la politica de los sin-parte de J. Ranciére y en su invocacion de lo que é
Ilama “la fuerza disyuntiva de lo anénimo”. Esta fuerza disyuntiva, “la mésentente’
como logica disensua de lo politico, es el accidente que interrumpe las coordenadas
normales de experiencia cuando “aquellos que ‘no tienen’ tiempo se toman ese tiempo
necesario para erigirse en habitantes de un espacio comin y para demostrar que su boca
emite perfectamente un lenguaje que habla de cosas comunes y no solamente un grito
que denota sufrimiento.”*® Este es e momento de la politica, la apertura de una
comunidad de interrupciones y de fracturas puntuales cuya fuerza consiste en “poner en
el lugar de los territorios definidos por la division consensual €l juego entre las fuerzas
disyuntivas de lo anénimo”*’.

Blanchot, a partir de los afios 50, también da una traduccion politica a su
teoria de lo neutro, hasta el punto de que hace de la impersonalidad, de la cancelacion
programatica del propio nombre, el contenido del acto politico. El exponente de esta
politica es, evidentemente, Mayo del 68, al que Blanchot dedica unas breves e intensas
paginas en La comunidad inconfesable. Mayo del 68 es descrito como “un encuentro
feliz, como una fiesta que subvertia las formas sociales admitidas o esperadas’*®. Pudo
“afirmar la comunicacion explosiva, la apertura que permitia a cada uno, sin distincion
de clase, de edad, de sexo o de cultura, congeniar con e primer Ilegado como con
alguien ya amado, precisamente porque era el familiar-desconocido”.’® Mayo del 68
dgj6 que se manifestara “ una posibilidad de estar juntos que daba atodos el derecho ala
igualdad en la fraternidad a través de la libertad de palabra que ejercia cada uno”.® Y

después de analizar esta palabra como primacia del decir sobre o dicho afiade:

“Presencia inocente, ‘presencia comun’ (René Char) que ignora sus limites,
politica por el rechazo de no excluir naday la conciencia de ser, como tal, el inmediato-

1° Ranciére, J.: Sobre politicas estéticas, Macba-UAB, 2005, p.18
Y Ranciére, J.: op.cit, p.85

18 Blanchot, M.: La communauté inavouable, Minuit, 1983, p.52
Y bid.

2 ibid.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio 1V, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefil osofia.org
67




Garcés, Marina: «¢Cémo poner €l yo en plural ?»

universal, con lo imposible como Unico desafio pero sin voluntades politicas
determinadas y, asi, a merced de cualquier sobresalto de las instituciones formales

contra las que nos prohibiamos reaccionar” .

Esta presenciainocente, esta presencia comuan, no es la presenciadel pueblo sino

la de una comunidad milagrosa que Blanchot describe asi:

“Creo que hubo entonces una forma de comunidad diferente de aquella que
habiamos creido poder definir, uno de los momentos en que comunismo y comunidad se
encuentran y aceptan ignorar que se han realizado ya perdiéndose. No hay que durar, no
hay que participar en ninguna duracion. Eso fue comprendido ese dia excepcional: nadie
tuvo que dar una orden de dispersion. Nos separamos por la misma necesidad que habia

reunido lo innombrable” %

La comunidad de la presencia comun, la posibilidad de estar juntos que se abre
un dia excepcional, no tiene que durar. La comunidad es un éxtasis, un momento de
exposicion “sin objeto ni porqué’, “sin proyecto” y sin continuidad. Es la apertura de
ese “entre’ abismal en que el sujeto es arrancado de su soledad, de los limites de su vida
personal, de su relacion dialdgica, consensual y habitual con € otro.

Para Nancy y para Esposito esta co-presencia que define la comunidad no
seriatanto un momento de interrupcién de las coordenadas normal es de existencia como
su origen negado. No se trata, evidentemente, de un origen historico sino de un sentido
original. Para Esposito, en concreto, € sentido original, el anverso de la negatividad que
comporta el paradigma inmunitario como l6gica de la formacion y evolucion de las
sociedades modernas es la “communitas’, la comunidad entendida como relacion de
exposicion entorno al lugar vacio de un don (munus) que se comparte. Para Nancy, por
su parte, € con- de la coexistencia entre singularidades es € sentido olvidado del ser vy,
por tanto, € olvido en e gue se asienta la sociedad capitalista contemporanea.

En uno y otro sentido, la comunidad, pensada desde ese entre vacio que
se abre interrumpiendo la normalidad del mundo, esta ligada a la vez a una exigenciay

a una imposibilidad. Es una llamada a “estar-juntos’ que solo se realiza perdiéndose.

2! op.cit, p.54
%2 Op.cit, p.56

68 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Garcés, Marina: «¢Cémo poner €l yo en plural ?»

L eiamos como Blanchot parte del carécter extremo de una relacion hombre a hombre en
la que no hay la mediacion de Dios, ni de la naturaleza ni del mundo. El nosotros
impersonal y la comunidad abismal que le corresponde carecen de mundo, de alguna
manera interrumpiéndolo lo dejan atras. La comunidad que se abre exponiéndose en €l
“entre”’ es, para estos autores, una comunidad de la palabra en € vacio. Como en las
calles de Paris, segun Blanchot. Como en el agora griega asaltada por el demos, segun
Ranciére.

El planteamiento de la “interrupcién” como apertura del espacio de lo
comun, aungue carezca de las implicaciones conceptuales del hilo filosofico que hemos
esbozado aqui, tiene una incidencia importante en el activismo de la Ultima década. La
intervencion politica, tanto en la calle como en la palabra, se ha pensado en muchas
ocasiones como “interrupcion”, como interferencia que hunde las condiciones normales
de circulacion y reproduccion social para abrir, como decia € movimiento de
okupacion, un espacio de vida. También en los Ultimos afios, movilizaciones como las
qgue han inundado las calles contra la guerra o por una vivienda digna, han sido
valoradas mas por su capacidad de abrir un tiempo y un espacio para estar-juntos (con
cualquiera) y sustraernos por un momento a los codigos de representacion de nuestra
vida privatizada, que no por el éxito o fracaso de sus reivindicaciones. En un seminario
gue tuvo lugar recientemente en Barcel ona sobre las arquitecturas del miedo y € control
del espacio publico tras e 11-M?, gedgrafos, arquitectos y otros expertos en la
conceptualizacion del espacio, apuntaban Unicamente a la interrupcion (por g., € black
out de Toronto o de NY) como posibilidad de intervenir sobre la geografia del control y
establecer, por un momento, otras relaciones basadas en la confianza y la cooperacion,
en lugar del miedo y la sospecha. Son gemplos, brevemente esbozados, de como la
posibilidad de poner & yo en plura, de decir nosotros en nuestras sociedades
contemporaneas, Se asocia a una puesta entre paréntesis de las coordenadas que pautan
las condiciones normales de existencia. De alguna manera, hay que agujerear larealidad
y dejar  mundo atras para poder decir “ nosotros’.

El interés de releer a Merleau-Ponty hoy es que, en su esfuerzo por reaprender a
ver el mundo desde el caracter encarnado de la subjetividad, desde las articul aciones del

ser, nos indica una via para pensar y experimentar ya no la comunidad sino nuestra co-

% Targeted publics, CCCB, 2-3 octubre 2008

Eikasia. Revista de Filosofia, afio 1V, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefil osofia.org
69




Garcés, Marina: «¢Cémo poner €l yo en plural ?»

implicacion en un mundo comun a través de la percepcion y de la accion colectiva. Su
filosofia no es unateoria de la comunidad sino unafilosofia de la praxis. EI momento de
la politica, pensado desde ahi, no puede ser el de la excepcionalidad, € del milagroso y
transparente estar-juntos, sino €l del problema siempre abierto y siempre opaco de cémo
vivir juntos. Es un problema que no tiene un espacio ni un tiempo privilegiados y que
nos pide inventar una politica de la “visién periférica o desenfocada’.?* La tradicién
politica occidental, desde su primera e ideal formulacion en la ciudad griega, se basa en
la delimitacion de la “vision nitida o enfocada’. El &gora, como lugar de aparicion tiene
la funcién teatral de desplegar el mundo frente a nosotros, hacer aparecer a sus actores,
recortados de las sombras en las que se desarrollan sus vidas (intimas, personales,
corporales, etc) y crear una esfera de sentido auténoma. La palabra es €l medio de esta
aparicion, como tan claramente ha recogido la “modelizacién” que ha hecho Hannah
Arendt de esta concepcion occidental de la politica. De alguna manera, lasfilosofias del
estar-juntos que hemos esbozado aqui siguen funcionando bajo este esquema clésico.

En otralinea, que se abre en la estela de Maguiavelo y de un cierto Marx,
y en una linea imperceptible de conexion con Deleuze que aln no esta lo bastante
explorada, Merleau-Ponty apela a una virtud de lo equivoco que se juega dentro y fuera
de nosotros, a un agudo sentido de los acontecimientos que ninguna luz, ni la del
entendimiento ni la de la palabra, puede iluminar del todo. Es una filosofia de la praxis

que

“tiene por tema, no a conciencias encerradas en su inmanencia natal, sino a
hombres que se explican en €l uno con €l otro, uno aportando su vida en contacto de los
aparatos de opresion, otro aportando informaciones de otras fuentes sobre esta misma
vida, y una vision de la lucha total, es decir, de sus formas politicas (...) Cuando se
fundamenta la teoria marxista en la praxis del proletariado, no estamos siendo
conducidos a mito ‘espontaneista’ o ‘primitivista’ del ‘instinto revolucionario de las

masas . El sentido profundo y filosofico de lanocién de praxis es el de instalarnos en un

2 Retomo el término del arquitecto Juhani Pallasmaa, quien en su libro Los ojos de la piel (Gustau Gili,
2006) contrapone lavision nitiday enfocada, aquella que nos enfrenta con el mundo y nos expulsa del
espacio para convertirnos en sus espectadores, alavision periféricay desenfocada, que nos envuelve en
él.

70 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Garcés, Marina: «¢Cémo poner €l yo en plural ?»

orden que no es el del conocimiento sino e de la comunicacion, el del intercambio, €

de lafrecuentacion”.?®

Hombres y mujeres que se frecuentan y que asi se explican unos a otros sus
vidas en contacto con las formas de opresion. Este es e mundo comuin en cuya certeza
esta la base de la verdad, como deciamos al principio parafraseando a M-P. Hombres y
mujeres de cuerpos opacos, de vidas inacabadas, de palabras interrumpidas por €
silencio de lo que no saben decir. Hombres y mujeres implicados en un mundo que ya
estaba ahi y que ala vez los reclama. Este es el oscuro terreno de lo comdn. Este es €
incierto terreno en e que se plantea el problema que, en el fondo, la filosofia politica
occidental no ha querido abordar: como vivir juntos, como hacer de la vida un problema
comun. Partir de la certeza en un mundo comin es situarse ahi, como principio sin
fundamento de una filosofia en la que pueda expresarse una verdadera mirada

revolucionaria sobre e mundo que hay entre nosotros.

Toda lafilosofia de Merleau-Ponty es una invitacién a reaprender € mundo para
creer en €. La creencia en e mundo es este principio sin fundamento del pensamiento
revolucionario que es capaz de imbricarse en la espesura de la vida sin quedar atrapado
en ella. Décadas mas tarde, en algunos de sus ultimos escritos, Deleuze reiterara, de
manera bastante enigmatica, esta misma creencia como aguello més falta nos hace y que
més imposible nos resulta. Es la creencia, como dira Deleuze, que se expresa en €l
devenir de las singularidades, en su virtualidad para hacer mundo entre las cosas
desbordando toda categorizacion. Es la creencia que se expresa en €l sentido de la vida
anénima que nos envuelve y que exige ser siempre retomado. Esta creencia es la
relacién que nos co-implica en una “verdad por hacer”, que rompe €l cerco de nuestra
existencia privatizada para exponerla no a un abismo sino a un intermundo espeso,
opaco e irrepresentable. La creencia en € mundo que comparten Merleau-Ponty y
Deleuze no es por tanto una justificacion: es una exigencia que nos llama a poner €l yo
en plural conquistando nuestra libertad en e entrelazamiento. En este gercicio de la
libertad como “despertar en los vinculos’ se juega hoy e destino de este mundo Unico

sin dimension comun en el que se nos ha vuelto tan dificil decir ‘nosotros'.

% Merleau-Ponty, M. : Aventures de la dialectique, p.74

Eikasia. Revista de Filosofia, afio 1V, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefil osofia.org
71




El régimen de phantasiay la experiencia estética en
M erleau-Ponty.
Dr. Luis Alvarez Falcon.

Universidad de Zar agoza.
falcon@unizar .es

Resumen:

En la presente disertacion trataremos de reordenar sisteméticamente la sombra
conceptua que Merleau-Ponty lego tras su desaparicidn, en un intento de reinterpretar
sus ultimas intuiciones sobre esta «region sauvage», sobre esta "sombra' de la propia
subjetividad, donde asistimos como testigos pasivos a este zécalo inhabitado de las
cosas, naturaleza salvaje a punto de surgir, Sin ningin orden y sin plan previo, como un
sentido en €l instante anterior a su génesis, no subordinado todavia a las finalidades de
las significaciones civilizadas, pero inevitablemente dirigido a lo que sera su advenir.
De este modo, advertiremos que las Ultimas investigaciones del pensador francés ya
apuntaban a los posteriores descubrimientos de la fenomenologia contemporanea. La
experiencia del «Arte» congtituird un banco de pruebas que nos permitira acceder
excepcionalmente, a través del mismo, a la estructura més intima de nuestra propia
subjetividad, a término de una escda de registros gnoseoldgicos que,
concomitantemente, son también niveles de realidad. Por consiguiente,
la fragilizacion de la subjetividad, que Merleau-Ponty advirtié en este «arriére-fond,
pondra en evidencia la limitacion interna de los poderes constituyentes del sujeto en la
génesis misma del sentido, en € preciso instante anterior a toda organizacién
espontaneay sobre el cual reposatodo lo constituido.

Palabras clave: subjetividad, constitucion, epoché, preobjetivo, region sauvage,
pasividad, Phantasia, aparecer, sentido, experiencia estética.

Abstract

In the present dissertation we will try to reorder systematically the conceptual
shade that Merleau-Ponty bequeathed after his disappearance, in an attempt to
reinterpret his last intuitions on this «region sauvage», on this "shade" of subjectivity,
where we attend as passive withesses to this «socle inhabité des choses», wild nature

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008) 83-106. http://www.revistadefilosofia.org



about to arise, without any order and without previous plan, as a sense in the instant
previous to its génesis, not still subordinated to the purposes of civilized significances,
but inevitably aimed towards what will be its own advent. This way, we will notice that
the French thinker's final investigations already pointed to the later discoveries of
contemporary phenomenology. The experience of «Art» will become a test bank that
will allow us to exceptionaly access, through itself, to the most intimate structure
within our own subjectivity, to the end of a scae of gnoseologic registers that,
concomitantly, are also levéis of reality. Consequently, the fragilization of subjectivity,
that Merleau-Ponty noticed in this «arriére-fond», will put in evidence the internal
limitation of the fellow's constituent powers in the génesis of the sense itself, in the
precise instant previous to all spontaneous organization on which all that is constituted
rests.

Keywords: subjectivity, constitution, epoche, preobjective, region sauvage, passivity,
Phantasia, appearance, sense, aesthetic experience.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008) 83-106. http://www.revistadefilosofia.org



El régimen de phantasiay la experiencia estética en
M erleau-Ponty.
Dr. Luis Alvarez Falcon.

Universidad de Zaragoza.
falcon@unizar.es

En 1887, afio en e que Edmund Husserl presenta su tesis de habilitacion en
Halle, bgjo la direccién de Carl Stumpf, y con el titulo Uber den Begriff der Zahl*, el
Philosophische Monatshefte, en su niumero XXIII, publica el famoso articulo de Paul
Natorp: «Sobre el fundamento objetivo y subjetivo del conocimiento»?. Desde el
contexto tedrico del neokantismo, Natorp se enfrentara a la interpretacion psicologista
dominante de la filosofia de Kant. De esta forma, Natorp planteard las lineas generales
del argumento contra el psicologismo que Husserl recogera en su obra seminal e
intempestiva: Logische Untersuchungen®. El propio Husserl, tal como refiere en el § 41
del capitulo 8, acerca de Los prejuicios psicologistas®, reconocerd a pie de pégina esta
deuda. En medio de la polémica sobre la validez general de la normatividad de las leyes
|6gicas y la posible fundamentacion psicol 6gica de la validez objetiva del conocimiento,
la cuestion planteada sera muy clara. En palabras de Natorp, era preciso tener un acceso
a objeto de conocimiento «como independiente de la subjetividad del conocer»”.
Teniendo en cuenta que la subjetividad se “pone en juego” en e acto del conocer
mismo, la cuestion planteada seria como la subjetividad del conocer se neutraliza a si
misma en el proceso mismo de conocimiento, de tal modo que “brille€” la cosa misma
sin la mediacion de representaciones subjetivas. Este hecho crucia va a determinar
necesariamente toda la teoria estética posterior. La necesaria «abstraccion», vélida y
positiva, de la subjetividad que Natorp defendia implicaba una regresiva “retirada’ del

“yo” . La manera de neutralizar la influencia de la subjetividad respecto a todo acto de

! Husserl, E. Uber den Begriff der Zahl, Husserliana (Hua) XII, Husserliana Gesammelte Werke. Kluwer
Academic Publishers, Dordrecht-Boston-London, 1967.

2 Natorp, P. «Uber objektive und subjektive Begriindung der Erkenntniss (Erster Aufsatz)», en
Philosophische Monatshefte 23, 1887; pp. 257-286.

% Husserl, E. Logische Untersuchungen. Husserliana Gesammelte Werke. Kluwer Academic Publishers.
Max Niemeyer Verlag, Tubingen, 1968. Traduccion espafiola: Investigaciones légicas 1 y 2, trad. de
Manuel G. Morente y José Gaos, Alianza Editorial, Madrid, 1982.

* Husserl, E. Investigaciones |6gicas 1, op. cit., p. 140.

® Natorp, P. op. cit., p. 281.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 83




Alvarez Falcon, Luis: «El régimen de phantasiay la experiencia estética en Merleau-Ponty».

conocimiento debia convertirse en un recurso metodologico. El platonismo se iba a
convertir en fenomenologia mediante una epoché que deberia neutralizar la dimension
existencial y empirica de los objetos, sin separar las esencias de |0s actos intencionales
de la conciencia. Se imponia urgentemente una teoria acerca de la forma en la que la
conciencia constituia la objetividad. Este proyecto acercaba de nuevo las aspiraciones
de Husserl a los planteamientos cartesianos y kantianos. Sin embargo, € interés de
Husserl estuvo determinado por los procesos de descripcion puros de esencias, que
daban cuenta de las maneras en que |os objetos aparecian a los distintos momentos de
conciencia, y por los andlisis constituyentes que utilizaban estos momentos descriptivos
como hilo conductor para descubrir los actos y los procesos de conciencia en los que
resultaban constituidos. Los primeros procesos permitieron la aparicion de andlisis
pormenorizados de los aspectos de la vida consciente, tanto de las dimensiones que
intervienen en el conocimiento como de |os aspectos subjetivos de la moralidad, de la
estética, de lareligion. La antigua ontologia regional se interpretd en clave descriptivay
Husserl se embarco en una teoria de las diversas ‘ ontologias regionales . Sin embargo,
en raras ocasiones € andisis se aproximé a fendmeno artistico. La descripcion
fenomenoldgica de una «obra de arte» aparecerd como tal en Ideas relativas a una
fenomenologia pura, a tratar de abordar la modificacion de la conciencia perceptiva,
por la que, en la contemplacion estética de los ‘ objetos’, éstos son neutralizados, y yano
se nos ofrecen ni como siendo ni como no siendo, en ninguna modalidad posicional, es
decir, como «cuasi-entes»°. De este modo, €l propio Husserl describird asi el famoso
grabado de Durero “El caballero, la muerte y € diablo”, anunciando lo que sera

posteriormente el régimen fenomenol égico de la Phantasia.

En 1945, en e Prdlogo a la primera edicion de Phénoménologie de la
perception, Maurice Merleau-Ponty anunciara la tesis radical sobre la que pivotara su
ambiciosa reforma de la fenomenol ogia programética: «El mundo fenomenol égico no es
la explicitacion de un ser previo, sino la fundacion, los cimientos, del ser; la filosofia

no es € reflegjo de una verdad previa, sino, como € arte, la realizacion de una

® Husserl, E. Ideas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia fenomenolégica, F.C.E, Madrid,
1985; pp. 262-263.

84 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Alvarez Falcon, Luis: «El régimen de phantasiay la experiencia estética en Merleau-Ponty».

verdad»’. El alcance de las consecuencias tedricas que se seguirdn de esta tesis y la
significacion que va a adquirir en el contexto de la fenomenologia mas ortodoxa
modificaran los planteamientos posteriores, mostrando la deriva del pensamiento
husserliano hacia su objetivo Ultimo: volver a encontrar € contacto ingenuo con €l
mundo para finalmente otorgarle un estatuto filoséfico. No debemos de olvidar que
desde la publicacién, en 1901, de la segunda parte de las Logische Untersuchungen, afio
en e que Edmund Husserl cambi6 su condicion académica de Privatdozent en Halle por
la de profesor extraordinario en Gottingen, y hasta la publicacién, en 1913, de la
segunda edicion de las Investigaciones, €l pensamiento husserliano sufrié una profunda
transformacion que coincidié con e curso de 1905 sobre la conciencia intima del
tiempo, y que fue editado por Martin Heidegger, en 1928, bajo €l titulo definitivo de la
citada obra. En este punto de inflexidn se pondran en evidencia los dinamismos basicos
de la «reduccion» y de la «constitucion», haciendo conscientes agquellos mecanismos
que, en principio, €l pensador no habia dominado deliberadamente y que ahora pondran
en conexion la efectividad propia de la fenomenologia y sus propias intenciones
iniciadles. La ignorancia, en e propio Husserl, del desnivel fundamental entre lo
intencional y lo efectivo marcara un cambio en la ortodoxia husserliana. Tal modulacion
inaugurard una nueva recepcion de su pensamiento que vendra caracterizada por la
distancia tedrica entre sus escritos exotéricos, programaticos, y €l otro conjunto de
trabajos, esotéricos, caracterizados por una obstinada investigacion que vuelve
incesantemente sobre los mismos motivos, sobre el circulo entre lo intencional, 1o
pretendido y o efectivo. La posterior edicion de los andlisis de 1966 sobre la Sintesis
Pasiva®, de los textos sobre la Fenomenologia de |a Intersubjetividad® de 1973, de los
pasajes sobre Cosa y Espacio™® del mismo afio, sobre Phantasia, conciencia de imagen
y recuerdo® de 1980, sobre la teoria de la significacion'? de 1987, asi como de los

" Merleau-Ponty, M. Phénoménologie de la perception, Ed. Gallimard, Paris, 1945. Traduccién espafiola:
Fenomenologia de la percepcidn, trad. Jem Cabanes, Ed. Peninsula, Barcelona, 2000.

8 Husserl, E. Analysen zur passiven Synthesis. Aus Vorlesungs- und Forschungsmanuskripten, 1918-1926.
Edited by Margot Fleischer. The Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff, 1966.

® Husserl, E. Zur Phénomenologie der Intersubjektivitat. Texte aus dem Nachlass. Erster Teil. 1905-1920.
Zweiter Teil. 1921-28. Dritter Teil. 1929-35. Edited by I1so Kern. The Hague, Netherlands. Martinus
Nijhoff, 1973.

19 Husserl, E. Ding und Raum. Vorlesungen 1907. Edited by Ulrich Claesges. The Hague, Netherlands:
Martinus Nijhoff, 1973.

" Husserl, E. Phéntasie, Bildbewusstsein, Erinnerung. Zur Phénomenologie der anschaulichen
Vergegenwartigungen. Texte aus dem Nachlass (1898-1925). Edited by Eduard Marbach. The Hague,
Netherlands: Martinus Nijhoff, 1980.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio 1V, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefil osofia.org
85




Alvarez Falcon, Luis: «El régimen de phantasiay la experiencia estética en Merleau-Ponty».

textos complementarios a la Krisis® de 1992, y de las Ultimas ediciones de la
Husserliana, de los manuscritos de Berna™ de 1917/18, recogidos en Husserliana, tomo
XXXII1, y sobre todo de los Manuscritos C de 2006, textos tardios sobre la constitucion
del tiempo™, escritos entre 1929 y 1934, etc, hardnh necesaria una revision
programatica. En el Kleingeld, en sus investigaciones estenografiadas, la deriva critica
de los presupuestos husserlianos comprometera el objetivo principal que exigia la
unidad sistematica de lafenomenologia, es decir, unateoria acercade laformaen laque
la conciencia congtituia la objetividad, reedificando todo el sentido de la experiencia
humana desde la profundidad constituyente.

La honday paulatina transformacion del pensamiento de Husserl se adivinaraen
la deriva tedrica de los andlisis merleau-pontianos, sobre todo a partir de su lectura
indirecta de la obra de Eugen Fink. De este modo, la caida de los supuestos
programéticos sobre los que descansaba la ortodoxia fenomenoldgica se ira dibujando
en un pensamiento inacabado, lacunario y fragmentado, que nos mostrara su caracter
inconcluso en un laberinto de dificultades y contradicciones. El problema de nuestro
acceso a ser y a mundo siempre estara comenzando.

1 La caida delostres prejuicios programéaticos.

En una de sus notas de trabgjo de Le visible et I'invisible™, Merleau-Ponty
pondra en duda uno de los fundamentos tedricos sobre € que se apoyaba el armazon
idealista y la urgencia programatica de la fenomenologia ortodoxa, denunciando €l
bloqueo del andlisis husserliano por el marco de los actos que le impone una filosofia de
la conciencia. Una filosofia de los actos de la conciencia parecia ser, en principio,

incompatible con una fenomenologia de la pasividad. Hasta 1966, cinco afios después

12 Husserl, E. Vorlesungen tiber Bedeutungslehre. Sommersemester 1908. Edited by Ursula Panzer. The
Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff, 1987.

3 Husserl, E. Die Krisis der europaischen Wissenschaften und die transzendentale Phénomenologie.
Ergdnzungsband. Texte aus dem Nachlass 1934-1937. Edited by Reinhold N. Smid. The Hague,
Netherlands: Kluwer Academic Publishers, 1992.

¥ Husserl, E. Die 'Bernauer Manuskripte' iiber das ZeitbewulRtsein (1917/18) Edited by Rudolf Bernet &
Dieter Lohmar. Dordrecht, Netherlands: Kluwer Academic Publishers, 2001.

> Husserl, E. Spéte Texte Uber Zeitkonstitution (1929-1934). Die C-Manuskripte, Husserliana —
Materialien V111, Dordrecht, Springer, 2006

18 Merleau-Ponty, M. Levisible et I'invisible, Ed. Gallimard, Paris, 1964, p. 297 ss.

86 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Alvarez Falcon, Luis: «El régimen de phantasiay la experiencia estética en Merleau-Ponty».

de la muerte de nuestro autor, Margot Fleischer no editara el volumen Xl de la
Husserliana, donde el pensador de Friburgo mostrara las posibilidades tedricas de lo
que Merleau-Ponty denominé en € citado trabajo: «la pasividad de nuestra
actividad»'’. No obstante, en su Phénoménologie de la perception, a abordar el
problema de la temporalidad, ya habia resatado la necesidad de reconocer una
intencionalidad «operante», la «fungierende Intentionalitét», una intencionalidad sin
operacion congtituyente, que aparecia tanto en las Lecciones de fenomenologia de la
conciencia interna del tiempo™ como en la Légica formal y trascendental™, y que ya
Eugen Fink habia destacado en El problema de la fenomenologia Edmund Husser|°. De
este modo, en sus Ultimas notas de trabajo, Merleau-Ponty advertia de la necesidad de
retomar y desarrollar esta intencionalidad «latente», 0 «secundariamente pasiva», que
parecia ser una intencionalidad interior al ser y que, aparentemente, no era compatible
con la fenomenologia de los actos de conciencia, y que incluso podia poner en tela de
juicio uno de los supuestos programéticos, tesis basicas, o prejuicios arraigados, que
sustentaban la propia ortodoxia fenomenolégica. Hoy, sabemos que Merleau-Ponty
asocio la sintesis pasiva de la intencionalidad «latente»» con la obra del cuerpo,
asegurando asi la unidad natural y antepredicativa del mundo y de nuestra vida. Para
Merleau-Ponty esta «pasividad» era un “investir’, un “ser en situacion"?, y esta
intencionalidad «operante», que aparecia como condicién de posibilidad de la
intencionalidad de acto o tética, anterior a toda tesis o a todo juicio, constituia un
«Logos del mundo estético, un arte escondido en las profundidades del alma humana, y
que, como todo arte, no se conoce Mas que en sus resultados»®. La naturaleza de la
sintesis pasiva se habia convertido para Merleau-Ponty no en una solucion, sino en €l
indicio para designar un problema. De este modo, nuestro autor definia esta «pasividad»
como ese “ser en situacion” ante e cua no existimos. Dejandose llevar por la

radicalidad de su regressus, se anticipaba en €l orden de las razones a hundimiento de

Y Merleau-Ponty, M. op. cit., p. 274.

8 Husserl, E. Vorlesungen zur Phénomenologie des inneren Zeitbewussteins. Max Niemeyer Verlag,
Tlbingen, 1980. Traduccién francesa: Legons pour une phénoménologie de la conscience intime du
temps, Presses Universitaires de France, Paris, 1964. Traduccion espafiola: Lecciones de fenomenologia
dela conciencia interna del tiempo, trad. Agustin Serrano de Haro, Editorial Trotta, Madrid, 2002.

9 Husserl, E. Formale und transzendentale Logik, Max Niemeyer Verlag, Tibingen, 1981.

% Fink, E. Das Problem der Phanomenologie Edmund Husserls. Nijhoff, Den Haag, 1966.

2! Merleau-Ponty, M. Fenomenologia de la percepcion, op. cit., p. 435.

%2 Merleau-Ponty, M. op. cit., pp. 436-437.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio 1V, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefil osofia.org
87




Alvarez Falcon, Luis: «El régimen de phantasiay la experiencia estética en Merleau-Ponty».

las fronteras tradicionales entre sensibilidad y espontaneidad, anunciando la limitacion

interna de los poderes constituyentes del sujeto.

Ya en € citado prélogo de Phénoménologie de la perception, al abordar la
nocion de intencionalidad, Merleau-Ponty recurrirdala Critica del juicio para denunciar
el primero de los prejuicios programéticos sobre el que reposaba la ortodoxia
fenomenologica: € idealismo larvado de la fenomenologia, ligado a monismo de la
teleologia racional que siempre supuso unificaba las diferentes Siftungen. De este
modo, Merleau-Ponty situara € pensamiento husserliano en los mismos limites de una
Estética trascendental. Husserl parece reanudar la Critica del juicio cuando habla de
una “teleologia de la conciencia’. Aqui vendra el desmoronamiento del citado prejuicio,
encubierto por el marco clésico de una filosofia de la conciencia, de unateleologia de la
intencionalidad: «No se trata de dar a la consciencia humana el doble de un
pensamiento absoluto que, desde fuera, le asignaria sus fines. Se trata de reconocer la
conciencia misma como proyecto del mundo, destinada a un mundo que ella ni abarca
ni posee, pero hacia e cual no cesa de dirigirse; y e mundo como este individuo
preobjetivo cuya imperiosa unidad prescribe al conocimiento su meta»®®. Sélo en este
sentido, nuestro autor interpretara la distincion entre la intencionalidad de acto y esa
otra intencionalidad que parece congtituir la unidad natural y antepredicativa del mundo
y de nuestra vida, es decir, aguella que se exhibe en nuestros deseos, en nuestras
evaluaciones, en nuestro paisge, y siempre de un modo més claro que € propio
conocimiento objetivo. De ahi que la argumentacion de Merleau-Ponty se inicie con su
referencia a la Critica del juicio, poniendo en evidencia que la experiencia estética
pueda aparecer como un nivel privilegiado de comunicacion, sin conceptos. «El mismo
Kant evidencia en la Critica del juicio que hay una unidad de la imaginacion y del
entendimiento y una unidad de los sujetos antes del objeto, y que, por gjemplo en la
experiencia de lo bello, hago la vivencia de un acuerdo de lo sensible y del concepto, de
mi y del otro, acuerdo carente de concepto»®’. Este origina modo de comunicacion,
que ya aparecia en § 40 de la «Deduccion de los juicios estéticos puros», al tratar del
gusto como una especie de sensus communis [B 153], es una comunicacion no

conceptual, es decir, un acto de comunicacién que se realiza sin la intermediacién

% Merleau-Ponty, M. op. cit., p. 17.
2 Merleau-Ponty, M. op. cit., p. 17.

88 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Alvarez Falcon, Luis: «El régimen de phantasiay la experiencia estética en Merleau-Ponty».

eidética, sin la intermediacion de las iméagenes, e incluso sin la intermediacion de la
lengua constituida. Es en e ambito de lo estético donde la conciencia asiste a la
Snnbildung, a la generacion misma del sentido, en un extrafio régimen donde no hay
presente intencional y donde afloran los sentidos no-intencionales que caracterizan la
naturaleza misma de la experiencia estética. En esta comunicacion excepciona no se
transmite o establecido, lo previsible, sino la resonancia propia de l0s procesos mismos
de generacion de sentidos, es decir, aquello que es imprevisible y que se sustrae a la

concienciaexplicitadel “ yo” .

En sus andlisis sobre la temporalidad y en sus posteriores textos sobre la
naturaleza del arte, nuestro autor comenzara a poner en tela de juicio el segundo de los
grandes prejuicios programaticos de la ortodoxia fenomenoldgica: la suposicion de una
estructura universal de la conciencia ligada a un modo universal de temporalizacion en
el presente vivo y originario. En e Segundo capitulo de la Tercera parte de
Phénoménologie de la perception, Merleau-Ponty incidira en un hecho fundamental:
«Husser| introdujo la nocion de retencion y dijo que tengo aun en mano e pasado
inmediato»®. Husserl planted e esbozo de una estética trascendental como una
«genesis pasiva» que precede a toda posible actividad del sujeto, sin embargo, tal
proyecto quedd bloqueado por su deriva hacia la presencia de los objetos que da origen
alalinea continua homogénea del transcurrir del tiempo producida por laretencién. Sin
embargo, tal como sefialara Merleau-Ponty, la continuidad homogénea de ese transcurso
puede sufrir remisiones. El presente parece sobrepasarse hacia un futuro y hacia un
pasado proximos, tocandolos alli donde estan, en el pasado, en el futuro mismos. «Para
tener un pasado o un futuro, no tenemos por qué reunir por un acto intelectual una
serie de Abschattungen, éstas poseen como una unidad natural y primordial, y es €l
mismo pasado o futuro el que a través de ellas se anuncia. Tal es la paradoja de lo que
podriamos Ilamar, con Husserl, la “ sintesis pasiva” del tiempo; de un término gque no
es, evidentemente, una solucién, sino e indicio para designar un problema»®. Tal
alusion a problema de la «sintesis pasiva» del tiempo, tomard como referencia la

|27

descripcion hecha por Husserl en Légica formal y trascendental“’, pero no € problema

% Merleau-Ponty, M. op. cit. p. 425.
%6 Merleau-Ponty, M. op. cit. p. 426.
%" Husserl, E. Formale und transzendentale Logik, pp. 256-257.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio 1V, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefil osofia.org
89




Alvarez Falcon, Luis: «El régimen de phantasiay la experiencia estética en Merleau-Ponty».

desarrollado posteriormente en Analysen zur passiven Synthesis, ni mucho menos €l
desplegado en Phantasie, Bildbewusstsein, Erinnerung. Es eviedente que Merleau-
Ponty nunca llegd a tener acceso a esas investigaciones. Por el contrario, sus
descripciones en el campo de la obra de arte, mostraran la ruptura del modo universal de
temporalizacién en el presente vivo y originario. Ta ruptura nos conducird ala“zonade
lo fundamental”, origen anterior a toda organizacion y sobre el que debe reposar todo o

constituido.

Laindeterminacién estructural del arte, sus “vacios’, promoverala necesidad del
sentido. Este “vacio” tendra su origen en las retenciones que dejaran de ser vivas,
mantenidas en el presente sin que tengan que intervenir reactivaciones, pasando a ser
vacias. Sin embargo, no desapareceran. Permaneceran sedimentadas y como habitus,
colaboraran en la formacion o determinacion del sentido, que en € caso del arte aflorard
como sentido no-intencional. Las intenciones vacias jugaran un papel fundamental en la
precision del sentido. A espaldas del presente de la impresion perceptiva, la intencion
vacia del futuro perceptivo estard habitada por la intencion vacia del pasado perceptivo,
y alainversa. En este «cruce reflexivo», los horizontes temporales habran perdido su
“anclge’, y se desplomara todo el entramado de determinaciones y referencias en los
gue la subjetividad esta acostumbrada a orientarse. La experiencia basica de la
«duracion» variara radicamente. En € caso de la obra de arte, € pensamiento estara
«fuera del orden»: en primer lugar, porque se detendréan todas las actividades en €l
dominio de la objetividad; en segundo lugar, porque se invertiran irremediablemente
todas las relaciones habituales. Se algjara 10 mas préximo y se acercara lo lgjano; se
convertir en presente lo distante y resonard lo retenido en lo porvenir. El tiempo se
desmoronard, de manera que quedard transcendida la propia instalacion natural de los
‘objetos’. En la superacion del tiempo fisico objetivo, la obra de arte rompera su
continuidad. Serd acontecimiento puro y no desplegable en e flujo temporal, e del
tiempo continuo de |os objetos estables, cuyos horizontes habran quedado ya destruidos
entre si. Su ser yano estaraen el pasar. Su ser serd un puro aparecer que, demorandose
interminablemente en el fendbmeno, desbordara el marco de las estructuras objetivas. En
este “recruzamiento” de flujos temporales en formacion, € “yo” permanecera atrapado

en un laberinto de multiples fases de presencia en desarrollo, con sus retenciones y

90 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Alvarez Falcon, Luis: «El régimen de phantasiay la experiencia estética en Merleau-Ponty».

protenciones desancladas de sus impresiones originarias —retenciones sin cabeza y
protenciones sin cola— como «elementos salvajes» en resonanciay generando sentido.
La presion intencional que garantizaba € mundo de los ‘objetos, gustando la
consistencia de los flujos temporales, habra perdido su insistente garantia. De este
modo, habra que concebir la fenomenalidad como una «armonia», 0 «ritmo», entre
elementos 0 “esencias’, entendiendo «esencia» como una idea limite, pero “salvaes’
(Wesen sauvages) —en palabras de Merleau-Ponty—, que no estén necesariamente
presentes, sino que se “despiertan” mutuamente en resonancia, unas a otras, en la aporia
de un presente estratificado. Este modo de remisién mutua entre retenciones vacias, que
todavia albergan una promesa de futuro, y de protenciones vacias, que ya poseen lo que
implica el pasado, este quiasmo entre el “ya se sabe...pero todavia’ y € “no se sabe
todavia...pero ya’, mostrarda una «deformacion coherente» que exhibe el cambio de
registro en el que sucede la experiencia del arte. Por supuesto, Merleau-Ponty serd
incapaz de describir precisamente esta contribucion del registro de la Phantasia al
registro de la Percepcion, sin embargo, sus descripciones de esta suerte de version
visua de epoché que nos propone la pintura de Cézanne, coincidirdn con sus
anti cipaciones tedricas en Phénoménologie de la perception al anunciar la ruptura de un
modo universal de temporalizacion en €l presente vivo y originario: «Mi presente se
sobrepasa hacia un futuro y hacia un pasado proximosy los toca alli donde estan, en €l
pasado, en e futuro mismos»®. La caida del segundo prejuicio programético de la
ortodoxia fenomenoldgica quedard esbozada en la deriva estética de su propio
pensamiento. La citada «intencionalidad sin operacion constituyente» se convertiraen la
linea oblicua, la desviacion que recorre y atraviesa la continuidad uniforme y
homogénea del tiempo. El entrelazamiento y la simultaneidad del pasado, del presentey
del futuro serén una exhibicién de lo invisible, una expresién de la esencia operante que

fulgura en cada obra de arte.

En 1945, afo de la publicacién de Phénoménologie de la perception y de la
cofundacion junto con Jean-Paul Sartre de Les Temps Modernes, en € nimero 8 de la

revista Fontaine, aparecera por primera vez un articulo programético e inaugural que

%8 Merleau-Ponty, M. op. cit. p. 426.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio 1V, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefil osofia.org
91




Alvarez Falcon, Luis: «El régimen de phantasiay la experiencia estética en Merleau-Ponty».

llevara por titulo «Le doute de Cézanne»®. Tres afios més tarde, este articulo serd
incluido en la edicion de Sens et Non-sens. El tercero de los prejuicios programéticos, o
dogmas bésicos, sobre los que descansaba la ortodoxia husserliana, €l privilegio tedrico
asignado siempre a la percepcion frente a otros registros arquitectonicos, comenzara a
ser puesto en duda en las descripciones fenomenoldgicas que Merleau-Ponty haga del
fondo de experiencia muda y solitaria en €l que el artista va a situar sus imagenes. La
imagen revelara este fondo de naturaleza inhumana en una «perception primordiale», o
«expérience primordiale», donde esta «prohibida toda efusién humana»®. Tal modo
primordial de percepcion se sustraera a monopolio de la conciencia perceptiva, del
sentido intencional, de la continuidad del espacio y del tiempo de los objetos estables.
En la experiencia del arte, un modo de aparicion surgird de manera fluctuante y en
ruptura con relacion a la continuidad del presente del tiempo perceptivo. La pintura de
Cézanne pondra en suspenso los hébitos y revelara € fondo de naturaleza inhumana
sobre e que reposa todo lo constituido y sobre €l que & ser humano se instala. El
registro de la percepcion, llevado hasta e limite, contribuird a acceso, intermitente y
fugaz, a este otro extrafio registro arquitectonico, caracterizado por su condicion
irreductiblemente singular y «salvaje», un territorio en el que no hay objetos percibidos,
no hay impresiones que den lugar a la continuidad de la percepcion y, por supuesto, no
hay una continuidad del presente temporal, sino un «orden naciente», un retorno a las
fuentes mismas del sentido en e momento preciso de su génesis (Snnbildung). En este
«fondo inmemorial de lo visible»®, que Merleau-Ponty emplificara en la profunda
inmovilidad del Lago d’Annecy, y que posteriormente tematizara en L"(Eil et |"Esprit,
la subjetividad asistird in actu exercito a la formacion del sentido, 0 como e mismo
autor describir& «du sens en train de se faire». El primado de la percepcion quedara
puesto en entredicho ante la vision primordia de esta oscuridad caracterizada como un

«arriére-monde préspatial ».

# Merleau-Ponty, M. «Le doute de Cézanne», en Fontaine, n° 8, 1945, pp. 80-100; Sens et non-sens,
Nagel, Paris 1948, pp. 15-44; Gallimard, Paris 1996, pp. 13-33; Sentido y Snsentido, Ediciones
Peninsula, Barcelona 2000.

% Merleau-Ponty, M. Sens et non-sens, op. cit., pp. 26-27.

% Merleau-Ponty, M. L"Oeil et I"Esprit, Editions Gallimard, Paris, 1964, p. 86; publicadainicialmente en

Art de France.

92 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Alvarez Falcon, Luis: «El régimen de phantasiay la experiencia estética en Merleau-Ponty».

2. El encuentro inconcluso con la fenomenologia ulterior.

Ta como nos sefidara en e citado Prologo de Phénoménologie de la
perception, en sus citas expresas sobre la Critica del Juicio, Merleau-Ponty utilizard la
naturaleza de la experiencia estética para ejemplificar una “ampliacion” decisiva de la
nocién de intencionalidad®. De este modo, |a fenomenologia parecera convertirse en
una fenomenologia de la “génesis’, es decir, en la descripcion noematica del fenédmeno
del mundo de acuerdo con sus tipos estructurales, afin de obtener los hilos conductores
para la descripcion correlativa de los multiples modos de conciencia o noesis en que se
dan esas unidades objetivas. La sombra de una nueva aproximacion a la fenomenologia
planeara sobre sus propuestas tedricas. La primacia del “ espectador trascendental” sobre
lavidatrascendental ala que contemplale servira paradiferenciar la explicitacion de un
«ser previo» y la «fundacion del ser». En sus disguisiciones sobre el arte, la
preeminencia de una epoché estética servira para exhibir, de manera radical y critica, el
dinamismo de una institucion originaria de sentido que se muestra de un modo

excepciona en dicha experiencia

Insistiremos una vez mas en un hecho histérico decisivo en e propio ordo
doctrinae del pensador francés. En 1939, tras la muerte de Husserl, la Revue
International de Philosophie dedicara un monogréfico a su pensamiento, y este hecho
coincidira con el vigie de Merleau-Ponty a Lovaina, donde tendra acceso a los Archivos
y, en concreto, al manuscrito de la Crisisy a volumen Il de Ideas. Durante su estancia
en los Archivos Husserl, y tal como nos relatard Herman Leo Van Breda®™, Merleau-
Ponty conocera a Eugen Fink y, posteriormente, en 1942, en Aix-en-Provence, tendrala
oportunidad de leer la Vla Meditacion cartesiana®. En a menos tres ocasiones, €l
citado Prélogo de Phénoménologie de la perception dara cuenta de este fecundo
encuentro: en primer lugar, en la distincion entre una «fenomenologia genética» y una
«fenomenologia constructiva»;, en segundo lugar, en la caracterizacion de la

¥ Merleau-Ponty, M. Fenomenologia de la percepcion, op. cit., pp. 17-18.

¥ Van Breda, H. L. «Maurice Merleau-Ponty et les Archives-Husserl & Louvain», Revue de Métaphysique
et de Morale, r° 67 (1962), p. 412.

% Fink, E. VI Cartesianische Meditation, Teil 1. Die Idee einer transzendentalen Methodenlehre, Kluwer
Academic Publishers, Dordrecht/Boston/L ondon, 1988.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio 1V, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefil osofia.org
93




Alvarez Falcon, Luis: «El régimen de phantasiay la experiencia estética en Merleau-Ponty».

«reduccion» como un “asombro” ante e mundo; en tercer lugar, en la oportuna
tematizacion del «espectador imparcial» (uninteressierter Zuschauer). Las alusiones no
serdn casuales, y sus referencias explicitas abrirdn una via de investigacién que
trataremos de hacer desembocar en las concepciones merleau-pontianas de la relacion
entre Filosofiay Arte.

La primera de las consecuencias que extraeremos de esta relacion afectard, tal
como ya hemos apuntado, a programa de la ortodoxia fenomenol égica: en nuestro autor
ya se exhibe de un modo ausivo la profunda reforma que caracterizara a los
presupuestos programéticos de la fenomenologia posterior. En segundo lugar,
trataremos de mostrar como sus andlisis de la experiencia estética aparecerén
necesariamente como una consecuencia tedrica de la incorporacion en sus presupuestos
de los nuevos planteamientos que surgen en €l panorama fenomenol 6gico, en € periodo
que va de 1939 a la redaccion de L"CEil et I"Esprit. Por dltimo, sostendremos que
algunas de las consecuencias que se hardn patentes, posteriormente, en los textos
postumos de Husserl, sobre todo en lo concerniente a los estratos profundos de la
subjetividad, ya quedan someramente apuntadas en los planteamientos merleau-
pontianos en torno a la experiencia del arte. Cualquier acusacion de una supuesta
“Cezanneizacion” en la deriva estética fenomenol 6gica de Merleau-Ponty ignorard la
honda transformacién de sus presupuestos iniciales, asi como |las consecuencias tedricas
en las que desemboca necesariamente esta deriva. De este modo, €l derrumbamiento de
los prejuicios arraigados en los planteamientos programéticos se visumbrara en €l
proyecto inconcluso de una Estética, tal como el propio Husserl ya habia anunciado. En
consecuencia, quedard justificada la afirmacion de que la propia filosofia es, como €l
arte, larealizacion de la verdad.

En la Meditacién cuarta, al tratar de los problemas de la constituciéon del ego
trascendental mismo, Husserl ya habia mencionado el estadio de una fenomenologia
genética: «Con la teoria del yo como polo de sus actos y como sustrato de

habitualidades, hemos tocado ya, y en un punto importante, los problemas de la génesis

94 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Alvarez Falcon, Luis: «El régimen de phantasiay la experiencia estética en Merleau-Ponty».

fenomenoldgica, y e estadio de la fenomenologia genética»™>. Merleau-Ponty sefidara
esta referencia inexcusable en e inicio de su Prélogo de Phénoménologie de la
perception. A continuacion, y con indicacion expresa de agradecimiento a Gaston
Berger, fundador de Etudes philosophiques (1926) y padre de Maurice Bgart,
mencionara por primera vez la noticia de su lectura de la Vla Meditacién cartesiana de
Eugen Fink. La existencia de una «fenomenologia constructiva» dejard patente su
conocimiento de las, en principio, aparentes contradicciones que ya aparecen en la
filosofia de Husserl. Fink, en su presentacion, a tratar de la limitacion metodica de las
Meditaciones precedentes, habia sefidlado la existencia de una «fenomenologia
regresiva», en tanto explicitacion de la subjetividad trascendental como correlato de la
experiencia del mundo, y de una «fenomenologia constructiva», es decir, aguella que
aborda los problemas que caen fuera del &mbito de laintuicion. La primera comprendia
una estética y una analitica trascendental; la segunda, la propia de la dialéctica
trascendental, comprendia las cuestiones trascendentales del comienzo y del fin de la
constitucion egologica. Esta segunda parte del sistema pretendia ser la teoria
trascendental del método, siendo su principal objetivo el «espectador trascendental» que
reflexiona sobre la vida constituyente. Tal como el propio Merleau-Ponty sefidlard en el
final de la Segunda parte de Phénoménologie de la perception: «A la fenomenologia
entendida como descripcion directa hay que afadir una fenomenologia de la
fenomenologia. Tenemos que volver al cogito para buscar en é un Logos mas
fundamental que €l del pensamiento objetivo, que le dé su derecho relativo y, al mismo
tiempo, lo ponga en su sitio. En e plano del ser, nunca se comprendera el que €l sujeto
sea a la vez naturante y naturado, infinito y finito. Pero si encontramos de nuevo el
tiempo bajo e sujeto, y s vinculamos a la paradoja del tiempo las del cuerpo, del
mundo, de la cosa y del otro, comprenderemos que, mas alla, nada hay por
comprender»®. En efecto, tal como Fink habia indicado, se trataba de una
“fenomenologia de la fenomenologia’™’. La figura del «espectador fenomenoldgico»

sera fundamental y nos aportard luz a la naturaleza del «espectador estético», tal como

% Husserl, E. Cartesianische Meditationem. Eine Einleitung in die Phanomenologie, Martinus Nijhoff, La
Haya, 1973, p. 120. Traduccion espafiola: Meditaciones cartesianas, F.C.E., México, 1985, p. 123.

% Merleau-Ponty, M. Fenomenologia de la percepcion, op. cit., p. 376.

%" Eugen Fink, VI. Cartesianische Meditation. Teil |. Die Idee einer transzendentalen Methodenlehre (ed.
Hans Ebeling, Jann Holl y Guy van Kerckhoven). Teil 1. Erganzungsband (ed. Guy van Kerckhoven),
Husserliana Dokumente |1, Dordrecht/Boston/L ondon, Kluwer Academic Publishers, 1988, p. 9.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio 1V, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefil osofia.org
95




Alvarez Falcon, Luis: «El régimen de phantasiay la experiencia estética en Merleau-Ponty».

Nosotros vamos a entender en esta investigacion. Para comenzar, serd preciso distinguir
la relacion que existe entre los tres “yoes’ que intervienen en la reduccion
trascendental: el “yo” de la actiud natural, e “yo” trascendental que efectia las
operaciones constituyentes, y e “yo” espectador que reduce € mundo a esas
operaciones después de la epoché. Este Ultimo “ espectador” serd decisivo para entender
la naturaleza de la experiencia del arte. Merleau-Ponty mencionara la existencia de este
“yo” en e Prélogo de Phénoménologie de la perception, en su tercera referencia a
Fink, justo antes de audir a la citada relacion Arte-Filosofia: «El filésofo trata de
pensar al mundo, al otro y a si mismo y concebir sus relaciones. Pero el Ego mediante,
el “egpectador imparcial” (uninteressierter Zuschauer) no llegan hasta una
racionalidad ya dada, “ se establecen” y la establecen con una iniciativa que no tiene
ninguna garantia en el ser y cuyo derecho se apoya por entero en el poder efectivo que
ésta nos da de asumir nuestra historia».

Este poder efectivo nos mostrara el dinamismo de una institucion originaria de
sentido (Urstiftung) que, en principio, sera tematizada por Merleau-Ponty, en cuanto
que designaba la fecundidad ilimitada de cada presente, tal como expresa en su articulo
de 1952, Le langage indirect et les voix du silence®, publicado en Le Temps Moder nes.
Por € contrario, nunca podra llegar a reconstruir una gradacion de los registros con
relacion al mas arcaico de la hyle fenomenoldgica, en tanto conjunto no unificado de
registros arquitectonicos, de Siftungen, enlazados multiplemente por relaciones de
fundacion, de manera que s por gemplo hubiera analizado la transposicion de los
materiales del registro de la Phantasia a registro de la imagen, hubiera constatado la
anamérfosis 0 «deformacién coherente», en los propios términos del autor, de los
materiales en cuestion. Solo desde la actualidad de la conciencia intencional y de su
temporalidad uniforme hubiera podido reconstruir, por reduccidon arquitectonica, los
encadenamientos de fundamentaciones de los estratos, y reactivar asi los sentidos
intencionales sedimentados y sus habitus correspondientes. Esta “reconstruccion” le
hubiera Ilevado necesariamente al régimen arquitectonico de la Phantasia. No obstante,

su intempestiva lectura de la Vla Meditacion cartesiana sera fundamental para intuir el

% Merleau-Ponty, M. op. cit., pp. 19-20. ]
¥ Merleau-Ponty, M. «Le langage indirect et les voix du silence», en Signes, Ed. Gallimard, Paris, 1960,
p. 95.

96 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Alvarez Falcon, Luis: «El régimen de phantasiay la experiencia estética en Merleau-Ponty».

paralelismo fenomenoldgico entre €l tercer “yo”, e «espectador trascendental», y la
situacion desanclada del “yo” tras la epoche estética que precede a la experiencia del
arte, es decir, é motivo bésico de la fenomenologia: la indagacion del sentido del
mundo, la Sinnbildung, la constitucién del sentido del mundo para el hombre a partir de
la Snnstiftung, € sentido institucionalizado, vivido en la instalacién natural. El papel
del «espectador trascendental» o asumira un sujeto que no se limita a la esfera dada de
sentido sino que realiza una institucion originaria de sentido. Y Merleau-Ponty
confirmara esta cuestion en €l terreno del arte: «La pintura moderna, como en general
el pensamiento moderno, nos obliga absolutamente a comprender 10 que es una verdad
gue no se asemegja a las cosas, que existe sin modelo exterior y sin instrumentos de

expresion predestinados, y que sea sin embargo verdad»™.

Esta extrafa version del «espectador fenomenologizante» no participa en el
proceso de constitucion, sino que lleva a cabo un movimiento contrario, descubriendo
las fuentes constituyentes en un excepcional producto final que no es dado, poniendo al
descubierto los estratos profundos de la subjetividad en un gjercicio ludico de reflexién
sobre lavida constituyente. De ahi, que e «mundo primordial»** al que asiste abrumado
el espectador de Cézanne sea «la naturaleza en su origen». En consecuencia, €l interés
de Merleau-Ponty por el Arte serd un interés por la propia Naturaleza. De este modo, €l
mundo fenomenoldgico que «aparece bajo nuestra mirada y su manera fluyente de
aparecer», tal como describira en «Le doute de Cézanne», no es «la explicitacion de un
ser previo», sino «la fundacion del ser», tal como confirmara en e Prdlogo de
Phénoménologie de la perception. El pintor habrd conseguido llevar a este extrafio
espectador a un movimiento contrario dentro de la vida trascendental, mostrandole €l
«orden naciendo por una organizacion espontaneax». La indeterminacion de lo dado en
la intuicion, los huecos, los vacios, los cortes, o las lagunas, en definitiva, la
insuficiencia del mundo de sentido dado, harén posible la primacia de una nueva
institucion de sentido, en forma de un sentido no-intencional que sobrepasa los sentidos
precedentes. Los objetos en el Arte aparecerdn como una interpelaciéon extraordinaria
que trasciende los marcos de referencia y que nos exige la invencion de respuestas;

solicitaciones vagas, caracteres de provocacion, que conducen al “ yo” aun mundo delo

“0 Merleau-Ponty, M. Fenomenologia de la percepcion, op. cit., p. 91 ss.
“! Merleau-Ponty, M. Sens et non-sens, op. cit., p. 18.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio 1V, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefil osofia.org
97




Alvarez Falcon, Luis: «El régimen de phantasiay la experiencia estética en Merleau-Ponty».

invisible, interpretado como la «region salvaje» sobre la que el mundo objetivo ha de
constituirse y sobre la que e ser humano ha de instalarse. De ahi, ese interés que ya
aparece por la propia productividad de la Naturaleza como “horizonte de todos los
horizontes”.

En su trabajo sobre La Nature, Merleau-Ponty dira «El concepto de Naturaleza
no evoca solamente e residuo de lo que no ha sido construido por mi, sino una
productividad originaria que continia bajo las producciones artificiales del hombre»*.
Ya a final de la Segunda parte de Phénoménologie de la perception, antes de
mencionar su cita implicita de la fenomenologia de la fenomenologia, es decir, esa
busqueda de un Logos mas fundamental que € del pensamiento objetivo, Merleau-
Ponty habia vuelto a hacer referencia a «espectador imparcia»®™ que pone a
descubierto, no tanto e conjunto de operaciones constitutivas por las que un mundo
transparente se exhibe, sino e Ursprung, €l origen que exige definir una comprehension
y unareflexion més radical que e propio pensamiento objetivo, y que puede permitir €l
acceso, intermitente y fugaz, a ese fondo de naturaleza inhumana, horizonte de todos los
horizontes, que penetra hasta el centro de mi vida personal, entrelazandose con ella.

La tentativa de reencontrar el mundo en su inmediatez originaria tendra ahora su
paradigma en la experiencia del arte. Una vez més, Merleau-Ponty citara, en su Prélogo
de Phénoménologie de la perception, € 8§ 16 de la segunda de las Meditaciones
cartesianas, en clara alusion a este Ursprung que se descubre en forma de «expresién»
de un mundo primordial: «El comienzo es la experiencia puray, por asi decirlo, muda
(stuum) todavia, que hay que llevar a la expresion (Aussprache) pura de su propio
sentido»*. Este “llevar a la expresion” serg, tal como e autor cita audiendo a la
“pintura moderna’, una verdad que no se asemeja a las cosas, que existe sin modelo
exterior y sin instrumentos de «expresion» predestinados. Su interpretacion dara pie a
toda una discutida teoria sobre la «expresion». Un mundo primordial, una
mundaneizacion secundaria, impropia, 0 aparente, que no corresponde a una obra
congtitutiva, ira mas alla de toda palabra, pintura o actitud, porque incluira todo aquello

que puede ser expresado. En las péginas de Le visible et I'invisible, con una

“2 Merleau-Ponty, M. La Nature. Notes. Cours du Collége de France, Ed. Seuil, Paris, 1995, p. 169.
“3 Merleau-Ponty, M. Fenomenologia de la percepcion, op. cit., p. 375.
“ Merleau-Ponty, M. op. cit., p. 15; Husserl, E. Meditaciones Cartesianas, op. cit., p. 86.

98 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Alvarez Falcon, Luis: «El régimen de phantasiay la experiencia estética en Merleau-Ponty».

extraordinaria intuicion, describira ese extrafio “origen” que incluye todo agquello que
puede ser expresado. En enero de 1959, Merleau-Ponty dira a respecto de ese “ser bruto
o savae’: «El mundo “amorfo” del que hablo a proposito de la pintura no contiene
ningan modo de expresidn, y, sin embargo, los invoca (appelle) y los exige a todos
[..]»*™. El lenguaje sera “invocado (appelé) por las voces del silencio. El doble sentido
de la palabra Anspruch nos mostrara una interpelacion y una pretension, que nunca
estan ante nosotros como una de nuestras posibilidades. Este origen primordial, este
Ursprung, correspondera al “Ser vertical”; “Ser bruto”, o salvaje, que posibilita con su
interpelacion desarrollos en diferentes direcciones 'y, a mismo tiempo, a lavez, excluye
un orden final definitivo. Es lo que Merleau-Ponty denominara en Le visible et
I"invisible con la enigmética expresion de e «estallido del ser»*®. De este modo, nuestro
autor sera concluyente: «[..] lo originario estalla, y la filosofia debe acompafiar este
estallido, esta no-coincidencia, esta diferenciacion»®’. Y a final de su andlisis sobre
L entrelacs y Le chiasme, terminara recordando a Husserl y a Paul Valéry, confirmando
que lafilosofia consistira en restituir un poder de significar, un nacimiento del sentido o
un «sentido salvaje». Tal como Valéry habia dicho, e lenguaje sera todo, porque no

seralavoz de nadie, sino lavoz mismade las cosas, delas ondas'y de los bosques®.

La resonancia de un extrafio espectador, capaz de encontrar el estado salvaje del
mundo, su esencia bruta e impensada, que opera en la distancia en una vibracion de
ritmos hiléticos, nos recordard esta mundaneizacién aparente e impropia que
corresponde a «espectador fenomenologizante», des-humanizado, que descubre en la
experiencia del arte la experiencia muda y todavia silenciosa del comienzo, de la
génesis misma del sentido en € preciso instante de su advenimiento, en un punto cero
donde el mundo va a comenzar a fenomenalizarse, transapareciendo sobre un fondo
todavia inhumano de «pre-ser». Es aqui donde la deuda del pensamiento de Fink servira
para fundamentar la concepcion de una experiencia primordial que expresa el orden
naciente del mundo através del fondo inmemorial de lo visible. S6lo este “espectador”

serd capaz de esta vision que va hasta las raices, tal como describird en «La duda de

> Merleau-Ponty, M. Levisible et I'invisible, Ed. Gallimard, 1964, p. 223.
“6 Merleau-Ponty, M. op. cit., p. 318.
4" Merleau-Ponty, M. op. cit., p. 165.
“8 Merleau-Ponty, M. op. cit., p. 201.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio 1V, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefil osofia.org
99




Alvarez Falcon, Luis: «El régimen de phantasiay la experiencia estética en Merleau-Ponty».

Cézanne»: «en deca de |"humanité constituée»*. Mientras que el yo trascendental se
orientara en la constitucion teleol 6gicamente hacia e mundo, este extrafio espectador no
participard en ese proceso, porque llevara a cabo, a través del arte, un movimiento
contrario dentro de la vida trascendental, poniendo al descubierto, en su misma
experiencia, las fuentes congtituyentes del sentido. De este modo, € arte no sera la
explicitacion de un ser previo (I’ explicitation d’ un étre préalable), sino un privilegiado
acceso, siempre evanescente, fugaz e intempestivo, a la fundaciéon misma del ser (la
fondation de I’ ére). Y por lo tanto, la filosofia no serd e reflegjo de una verdad previa,

sino, como €l arte, larealizacion de unaverdad.
3. Loinacabadoy €l vinculo impensado entre Artey Filosofia.

En las Ultimas lineas del citado Prélogo de Phénoménologie de la perception,
Maurice Merleau-Ponty, en recuerdo a Georges Gusdorf, €l célebre maestro de
Althusser y de Foucault, prisionero en la guerra entre los afios 40 y 45, parecera
anunciar €l propio destino de su pensamiento y € augurio del pensar moderno: «Lo
inacabado de la fenomenologia, su aire incoactivo, no son el signo de un fracaso; eran
inevitables porque la fenomenologia tiene por tarea el revelar el misterio del mundo y

el misterio de la razén»>.

En el Anexo de Le visible et I'invisible, bajo €l titulo de «El ser preobjetivo: €l
mundo solipsista», Merleau-Ponty reconocera la existencia de diferentes “capas’,
estratos originarios, regimenes arquitectonicos, escala de registros gnoseol 6gicos que,
concomitantemente, son también niveles o estratos de realidad. Sus diferentes hiatos, o
saltos entre registros, no tendréan posibilidad de deduccion, ni como creia Husserl, de
Urstiftung, o explicacion de un primer elemento de un registro desde la estructura del
nivel anterior. La lectura indirecta de los manuscritos estenografiados de Husserl, a
través de la Vla Meditacion cartesiana de Fink, le aproximaran a una version estética de
la epoché fenomenoldgica, vuelta ahora epoché hiperbdlica por la vibracion
fenomenologica de la fenomenalizacién que se exhibe impudicamente y con especial

patencia en la experiencia primordial del arte. Aungue, ciertamente, Merleau-Ponty no

“9 Merleau-Ponty, M. Sens et non-sens, op. cit., p. 22.
% Merleau-Ponty, M. Fenomenologia de la percepcion, op. cit., p. 20.

100 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Alvarez Falcon, Luis: «El régimen de phantasiay la experiencia estética en Merleau-Ponty».

tuvo la oportunidad de leer e volumen XXIII de la Husserliana, |a deriva estética de su
pensamiento apuntd al andlisis de los fendmenos de la conciencia que acabarian por
hundir, tal como nos sefiddla Marc Richir™, el privilegio o el paradigma de la percepcion.
Todo apuntara a la minuciosa problematica de la Phantasia en Husserl. Sin embargo,
hasta 1980 no veremos publicadas por Eduard Marbach las investigaciones en torno a
estos fendmenos de la conciencia: Phantasia, conciencia de imagen y recuerdo. El
germen de la arquitecténica planteada por Husserl quedara insinuado en las
descripciones estéticas de Merleau-Ponty. Lo inacabado de su pensamiento asomara en
la lectura intempestiva del pensamiento de Fink. Podremos adivinar un esbozo del
registro arquitectonico més arcaico o mas primitivo de la fenomenologia, una ciega
aproximacion a la fenomenologia de la Phantasia en los limites de lo pensable, en la
interpretacion de la epoché hiperbdlica, de la reduccion arquitectonica, y del
«espectador imparcial», que caracterizardn la vision primordial del arte. La Stiftung de
la Phantasia resonara en las descripciones merleau-pontianas de esa “zona de lo
fundamental” que pone en tela de juicio los presupuestos programaticos de la ortodoxia
fenomenoldgica. Aunque Merleau-Ponty nunca haga referencia a la transposicion
arquitecténica de lo sensible a este registro arcaico, sin embargo, su apertura a las
dimensiones u horizontes de o «inmemorial» y de lo «inmaduro», la puesta en tela de
juicio de la suposicién de una estructura universal de la conciencia ligada a un modo
universal de temporalizacion en el presente vivo y originario, y € hundimiento del
privilegio tedrico asignado siempre a la percepcion frente a otros registros
arquitectonicos, nos conduciran a una tierra prometida por Husserl, pero inconclusa en
el pensamiento de nuestro autor. Su clara alusion a las «deformaciones coherentes» en
el pasaje de un nivel a otro, nos mostrara la importancia del conjunto no unificado de
registros arquitectonicos, de Siftungen, enlazados por relaciones de fundacion,
constatando lo que serd el encadenamiento de fundamentaciones de los estratos y la
reactivacion de los sentidos intencionales sedimentados, asi como de sus habitus
correspondientes, que en la experiencia del arte aparecerdn como una «profunda

latencia postural» 0 como un «sens en train de se faire».

> Richir, M. Phénoménol ogie en esquisses, Ed. J. Millon, Grenoble, 2000, p. 31.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio 1V, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefil osofia.org
101




Alvarez Falcon, Luis: «El régimen de phantasiay la experiencia estética en Merleau-Ponty».

A la luz negra de una nueva perspectiva fenomenoldgica, las tremendas
descripciones de Merleau-Ponty cobraran un relieve tedrico capaz de anticipar 1o que
sera una futura fenomenologia de la Phantasia. Aunque las obras de arte no son todavia
objetos, en su experiencia, unidades emergen como un protomodo de afeccidn a partir
de procesos asociativos que estan conectados de manera instintiva, y que provocan
sentimientos y kinestesias particulares que conducen a un originario “volverse-hacia’.
Se trata del nivel de la constitucion inferior de unidades en “el universo del pre-ser”
(das Universum des Vor-Seienden)™. Las unidades hyléticas tendrén un efecto sobre el
€go porgue afectaran y estimularén. La afeccién podra incrementar su fuerza desde un
grado cero que no despierta atencién hasta el grado de un estimulo que influye sobre €l
yo. El ego respondera a la estimulacion con una actividad dirigida a las unidades
afectantes, es decir, a través de actos en principio constituyentes, y, entonces, objetos
individuales pretenderdn ser constituidos como tales, de modo que las cualidades
hyléticas deberan de ser realizadas aqui y ahora en relacion con otros objetos, es decir,
deberan de ser aprehendidos como objetos dentro de un horizonte de otros objetos. Sin
embargo, en la experiencia del arte este proceso quedara interrumpido. El fracaso de
este intento de determinacién, que sera en € fondo indeterminable, nos abrira € acceso
a las apariciones de Phantasia: proteiformes, discontinuas, intermitentes y fugaces. Tal
régimen respondera a una dimension salvaje, bruta y originaria, cuyo régimen de
temporalizacion esta fuera de todo orden, y cuya condicién proteiforme nos aproximara
privilegiadamente a ese fondo oscuro, nebuloso e inmenso de los paisges de Cézanne

descritos por Merleau-Ponty.

Frente a la Imaginacion, e registro proteiforme de la Phantasia parece ser 1o
menos privado que existe. La experiencia estética se muestra como un inusual modo de
comunicacion en e gque no hay una coincidencia eidética entre sujetos, sino una
vibracion resonante, un parpadeo fenomeénico en el que se activa la profundidad de mi
Leib, poniéndose en resonancia con el Leib geno. Tal comunicacion es solo posible
porque lo que reverbera en un fondo originario son los diversos desfases reciprocos, 10s
desacuerdos propios, fruto de la crisis inaugurada en la experiencia del arte. La

coincidencia que se da ahora es la de un eco desfasado que percibe la pura facticidad.

%2 Husserl, E. Spate Texte liber Zeitkonstitution, p. 187.

102 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Alvarez Falcon, Luis: «El régimen de phantasiay la experiencia estética en Merleau-Ponty».

De ahi, que podamos afirmar que mientras la comunicacion eidética es fruto de un
acuerdo comun, la comunicacion estética es la resonancia mutua de desacuerdos
propios, cuyo oscuro potencial, a pesar de ser e resultado emergente del eco de un
fracaso, sin embargo, ampliara los limites de su extension, restituyendo una capacidad
de comunicacion perdida en la marafia intencional. Tal como anunciaba Kant en su
tercera critica, y en clara coincidencia con la condena platénica del arte, habra una
comunicacion directa del hombre con el hombre, sin pasar por €l rodeo del objeto, del
concepto, o0 de la ley. Esta potencialidad transgredera el registro de la comunicacién
conceptual, poniendo en contacto una comunidad que se da cita en una region previa
donde el mundo todavia no se ha constituido o esta en vias de constituirse. Esta relacion
de comunién virtual serd, tal como sefialara Michel Henry®®, una relacién intersubjetiva
primordial, pre-intencional y fusional, una especie de pathos comunitario pre-discursivo
que es atravesado originariamente por € afecto, el cual, a su vez, reverbera en auto-

afeccion en cada uno de los sujetos.

Esta «circulacion intersubjetiva»> se dard cita en la profundidad de un Umwelt
comun, en €l que converge una plurdidad abierta de individuos, una trans-
individualidad compuesta por €l eco mutuo de sus desfases, que asiste al encuentro de
un Siftung colectivo en la regién originaria de la Phantasia, donde se ha producido la
“parada’ de toda discursividad, en esa fase de presencia sin presente asignable™ donde
se ha puesto en suspenso la fluidez temporalizadora del sentido en su propia génesis.
Este encuentro es definido fenomenolégicamente como «transpasibilidad»> del
Phantasieleib, y sucede sin palabras, sin lengua, en una suerte de suefio elaborado
colectivamente. Richir 1o definir4 descriptivamente: «El contagio de la Simmung se
efectla pues por transpasibilidad, 1o que significa que, tal sujeto siendo transpasible a
tal Simmung de tal otro sujeto, esta Simmung transita o emigra en é por la mimesis

activa inmediata e interna del Leib por el Leib»"".

> Henry, M. Phénoménologie matérielle, Presses Universitaires de France, Paris, 1990.

> Richir, M. Phénoménol ogie en esquisses. Nouvelles fondations. Jéréme Millon, Grenoble, 2000, p. 419.
% Richir, M. op. cit., p. 148.

% Maldiney, H. Penser I'homme et la folie, Jérdme Millon, Grenoble, 1997.

> Richir, M. op. cit., p. 424 (traduccion del autor).

Eikasia. Revista de Filosofia, afio 1V, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefil osofia.org
103




Alvarez Falcon, Luis: «El régimen de phantasiay la experiencia estética en Merleau-Ponty».

Tal «comunidad»® serd tematizada por Merleau-Ponty como una forma de
«lenguaje indirecto»”® que es el signo de una tensién, presuntamente universa,
refundado sobre una memoria y una integracion de lo originario. En definitiva, lo que
parece seguirse de esta intencion es la busgueda de la refundacién de un «mundo
comin»®’, de una razén que abarcaria sus propios origenes, que se remitiria a su zécalo
primordial, a sus comienzos. Esta suerte de «comunicacion» deberd ser ausiva,
evocadora, frente a la inmediatez de lo eidético, cuya fecundidad ilimitada sobrepasa
cualquier posibilidad de expresion y cualquier manera genera de decir €l «ser». Este
advenir en el reverso del mundo objetivo revelara el pargje de lo originario, una vida
invisible, una comunidad invisible, donde el sentido parece espesarse en su propio
origen y transmitirse en una difusion ritmica de tonalidades afectivas, en una sinestesia
donde € individuo desaparece a través de un confin compartido. Tal como nos describe
Merleau-Ponty: «La libertad proteiforme, la naturaleza pensante, el fondo inajenable,
la existencia no calificada, que en mi y en € otro marca los limites de toda simpatia,

suspende, sf, la comunicacién, mas no la anonada»®.

Eugen Fink ya habia abordado este problema en un articulo de 1930, bajo €
titulo «Representacion e Imagen, contribucion ala fenomenologia de lairrealidad»™. Se
trataba de un intento de constitucion de lo aparente, donde los actos subjetivos se
enfrentaban a algo irreal, a una imagen cuya consistencia fenomenol dgica era diferente.
Fink habia concluido que las determinaciones del mundo de la imagen dependian
esencialmente de las determinaciones reales del soporte —artefacto—. El «efecto
ventana» nos conducia al reino de lo «irreal», y en su irrealidad accediamos a una
“profundidad mundana’, ontol 6gicamente poderosa, que irrumpia excepcionalmente en
laesfera de lo cotidiano. Esta extrafia «<mundaneidad» seré la de un espectador detenido,

atascado en medio de un conflicto, que ha abandonado su interés por la constitucion del

% Merleau-Ponty, M. Sens et Non-sens, Editions Gallimard, Paris, 1996, p. 32.

% Merlaeu-Ponty, M. «Le langage indirect et les voix du silence», en Signes, Editions Gallimard, Paris
1960, pp. 49-104. Este articulo aparecio por primera vez en Les Temps modernes. Se trata de una version
remodel ada de un capitulo de la obra inacabada La Prose du monde, Editions Gallimard, Paris, 1969, pp.
66-160.

% Merleau-Ponty, M. Signes, op. cit., p. 64.

¢ Merleau-Ponty, M. Phénoménologie de la perception. Editions Gallimard. Paris, 1945. Traduccion
espafiola: Fenomenologia de la percepcion, Ediciones Peninsula, Barcelona, 2000, p. 372.

%2 Fink, E. «Vergegenwartigung und Bild», en Sudien zur Phanomenologie (1930-1939), Nijhoff, La
Haya, 1966.

104 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Alvarez Falcon, Luis: «El régimen de phantasiay la experiencia estética en Merleau-Ponty».

mundo, que parte del aplazamiento de este proceso de constitucion y vuelve sobre las
fuentes congtituyentes de donacion de sentido. Este espectador “des-interesado” se
detendra en lo que Fink denominé una «mundaneizacién impropia y aparente»™, como
apertura a «fondo del mundo» constituyente, donde cualquier otra ménada tiene las
mismas posibilidades que este sujeto espectador. Tal transgresion no inaugurard una
potencialidad simplemente privada, sino una potencialidad intersubjetiva que da paso a
la desaparicién de la existencia humana 'y a su disolucion en una comunidad invisible.
Esta «des-humanizacién» del hombre converge en una intersubjetividad pseudo-
mundana gque se da encuentro en este mundo impropio, en este «trans-mundo» en cuya
mundaneizacion trans-aparente concurre una aparente comunidad de sujetos andnimos,
insulares, que se reinscriben de manera colectiva. De este modo, confirmaremos esta
privacion o esta ausencia de humanidad que, paraddjicamente, es compartida en un
extravio comun. En esta fragilizacion de la subjetividad, eco de un suefio sin conciencia,
de un abandono fuera del mundo, un mundo salvajey elemental parecera mostrar la cara
inhumana de las cosas, un retorno a lo mas originario, un mundo transdesfigurado y

perdido en las fuentes mismas del sentido.

En definitiva, Arte y Filosofia se daran cita en esta «région sauvage», zécao
inhabitado de las cosas, naturaleza salvage a punto de surgir. Anterior a mundo
objetivo y previa @ mundo del sentido coman, hay una regidon nativa como un «pre-
mundo» (Vor-Welt), o un «cuasi-mundo» (Cuasi-Welt)*, que no esté todavia articulado
por las formas y las categorias™. EI mundo del «Arte» nos revelara esta predonacion
universal pasivay previa a toda actividad de juicio, previa a toda puesta en obra de un
interés tedrico, pero cuyo acceso seria imposible sin el fracaso de la pretension de una
constitucién trascendental del mundo por parte de los ‘ sujetos’. Con el «Arte» aparecera
en el mundo un basamento primitivo que para la subjetividad, en tanto que “ yo” en €l
mundo, generara sentido y enriquecera su sentido en el mundo, determinando los limites
donde los ‘sujetos’ entran y salen de é. Al igual que en & nacimiento, en el suefioy en
la muerte, la experiencia estética se convertird en una forma intempestiva de acceso a

% Fink, E. Sxiéme Méditation cartésienne. L"idée d"une théorie transcendantale de la méthode, op. cit.,
p. 165 (traduccion del autor).

% Husserl, E. Manuscrits Inédits, Ms. Archives de Louvain, C16/66a, C16/66b.

% Montavon, A. De la passivité dans la phénoménologie de Husser|, P.U.F. Paris 1999, p. 185.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio 1V, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefil osofia.org
105




Alvarez Falcon, Luis: «El régimen de phantasiay la experiencia estética en Merleau-Ponty».

esta region primordial, a este horizonte de «grado cero» (Nullhorizont) en el margen
mismo de la conciencia, donde la vida intencional cesa, pero donde toda pretension

intencional vaa surgir espontaneamente.

De este modo, sin llegar a tematizar el acceso privilegiado a lo salvaje a través
de una “Fenomenologia de la Phantasia”, Maurice Merleau-Ponty se adelantara a las
consideraciones fenomenoldgicas del pensamiento contemporaneo, vislumbrando el
germen inconcluso de lo que debera ser € proyecto de una Estética en la que Arte y
Filosofia convergen en los limites oscuros de lo impensado. Su radical actualidad
desplegard las inconclusas intuiciones de una lectura interrumpida de la deriva
fenomenologica del siglo XX. Su aproximacion a Arte desde la Filosofia descubrira el
desnivel fundamental entre lo intencional y lo efectivo, volviendo incesantemente sobre
los mismos motivos, sobre el circulo entre lo intencional, lo pretendido y |o efectivo. En
sus objetivos siempre permanecera invariable el motivo basico de la fenomenologia: |a
indagacion del sentido del mundo, 1a Snnbildung, la constitucién del sentido del mundo
para e hombre a partir de la Snnstiftung, e sentido institucionalizado, vivido en la
instalacion natural. Laderiva critica de los presupuestos husserlianos, que ya se adivina
en sus andlisis, comprometera el objetivo principal que exigia la unidad sistematica de
la fenomenologia, es decir, una teoria acerca de la forma en la que la conciencia
congtituia la objetividad reedificando todo e sentido de la experiencia humana desde la
profundidad constituyente. Esta potente intuicion marcara posteriormente un cambio en
la ortodoxia husserliana, permitiéndonos utilizar el Arte como un banco de pruebas
donde poner en gercicio aquellos recursos que la Filosofia contemporanea habia
ensayado en su objetivo Ultimo, aguel que Merleau-Ponty habia advertido en €l Prélogo
a su Phénoménologie de la perception: «Volver a reencontrar este contacto ingenuo

con el mundo para finalmente finalmente otorgarle un estatuto filosdfico»™.

% Merleau-Ponty, M. op. cit., p. 7.

106 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




“Fenomenologia Juridicay Derecho Natural.
lusnaturalismo clasico y doctrina aprioérica del

derecho”.

Sebastian Antonio Contreras Aguirre .

SUMARIO: Basta recordar las palabras de W. Waldstein para dar cuenta de la notoria
importancia que ha tenido la doctrina apriorica del derecho como reaccion en contra a
la dura sequedad dejada en las sociedades modernas por la exposicién del positivismo
juridico. En este sentido, preguntarse por la verdad que se esconde tras el problema de
la justicia, es igual a preguntarse por aquellos principios juridicos eternos que dan
sentido y existencia a las normas codificadas, cuyo conocimiento es solo posible por
nuestra conciencia moral, en tanto que ésta sea conforme alos mandatos y orientaciones
de la ley natural. En fin, s6lo con una mirada critica a este derecho de ley, podremos
visumbrar € trasfondo ontolégico que da sustento a las normas, y que nos permite

erigir unaverdaderay consistente teoriafilosofico-juridica

PALABRAS CLAVES. Fenomenologia Juridica; Filosofia del Derecho; Derecho Natural;

Conciencia Moral; Derecho Apriori.

’ Sebastian A. Contreras Aguirre, Bachiller en Derecho PUC; Tesista Derecho PUC, Profesor Programa
de Etica DUOC-UC, Ayudante Derecho y Filosofia Pontificia Universidad Catélica de Chile (PUC);
Santiago de Chile, E-Mail: sncontre@uc.cl.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio 1V, 21 (noviembre 2008) 57-75. http://www.revistadefil osofia.org



“Fenomenologia Juridicay Derecho Natural.
lusnaturalismo clasico y doctrina aprioérica del

derecho”.

Sebastian Antonio Contreras Aguirre.

I
CUESTIONESINTRODUCTORIAS.

SOBRE LA POSIBILIDAD DE ARGUMENTAR UNA TEORIA APRIORICA DEL DERECHO.

Designar las formaciones juridicas como creaciones del derecho positivo,
no solo esfalso, sino —en dltimo término—sin sentido (...)

el derecho positivo encuentra los conceptos juridicos que emanan en €:
de ninguna manera |os produce.

A. Reinach.

Ciertamente gque la fenomenologia, o filosofia fenomenol dgica, ha sido entendida
desde E. Husserl como una ciencia de la conciencia. Esto, que se ha perfilado como la
nota distintiva de todo el método fenomenol dgico, para nada debe concebirse como una
restriccion en su objeto de estudio a una pura investigacion de |os fenémenos abstractos
y de los problemas generales de la ontologia, la l6gica y la ética, sino més bien como la
verdadera condicion de posibilidad de un estudio apriérico de todo € pliego actos y
actitudes humanas’. Luego, bien podria proponerse un estudio fenomenolégico del
problema de la justicia y del derecho, temas fundantes de toda la teoria juridica ya
desde la filosofia clasica, estudio que se ha de presentar como un significativo aporte a
algjamiento del insano formalismo provocado por € positivismo, tal y como ha sido
atestiguado por W. Waldstein.

" Sebastian A. Contreras Aguirre, Bachiller en Derecho PUC; Tesista Derecho PUC, Profesor Programa
de Etica DUOC-UC, Ayudante Derecho y Filosofia Pontificia Universidad Catdlica de Chile (PUC);
Santiago de Chile, E-Mail: sncontre@uc.cl.

! Cfr. SEIFERT, J., “Prélogo”, en, CRESPO, M. (2004), El perddn. Una investigacion filosofica. Madrid:
Encuentro, p. 21.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio 1V, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 57




Contreras Aguirre, S.A.: «Fenomenologia Juridicay Derecho Natural. ...»

La existencia de una fenomenologia juridica, y en general de toda iusfilosofia,
nos pone de frente a uno de los més clasicos problemas de la reflexion en torno a la
justicia, a saber: en el centro mismo de la filosofia del derecho aparece como insalvable
la polémica entre iusnaturalistas y positivistas acerca del concepto de lo justo. Dicha
discusion presenta a partidario del derecho natural como un sujeto que requiere de
valores (conceptos morales) para caracterizar al derecho; y al positivista, en cambio,
como alguien que puede prescindir de tales conceptos para realizar esa misma tarea;
es mas, como alguien que debe prescindir de ellos’. Por eso es que el tema de los
valores ha sido uno de los mas antiguos y controvertidos dentro de la meditacion
iusfilosofica, aln cuando, y tal y como ha sido atestiguado por Vilanova, no siempre se
le haya designado con ese nombre. Ahora bien, y no obstante que la meditacién en
torno a la dikaiosyne aparecio en la historia humana mucho antes de Platon, es recién
con Socrates donde la filosofia comienza a volcarse de manera especial hacia los
problemas capitales de la moral, y de aquellos temas que en la axiologia juridica hemos

Ilamado, propiamente, “valores’: la justicia, la paz, la seguridad, entre otros tantos.

Asi, s pensamos a Derecho como una ciencia aséptica, que estudia normas
positivas con prescindencia de todo elemento axiologico, no puede parecernos extrano
gue conceptos como “justicia” o “persona’ resulten, por ende, carentes de todo
contenido real. S a la inversa, 1o concebimos como un orden que traduce ciertas
exigencias implicitas ya en la misma physis humana, estas mismas nociones se llenan
de contenido y se alzan como instituciones claves alrededor de las cuales las normas
positivas cobran un relieve especial y novedoso (CORRAL TALCIANI: 1990; 318).

Finalmente, y siguiendo la propuesta de Stammler, toda filosofia juridica
procurarg, entonces, € acceso a un conocimiento absoluto del derecho, es decir, de lo
gue éste tiene de universal y necesario. Y esto no es sino una lectura apriérica del
mismo. Luego, un examen cuidadoso del derecho desde un prisma fenomenol 6gico nos
revelard que la razon mas profunda de la obligatoriedad de las normas debe ser
buscada en el fondo de la corriente de la conciencia humana; es la conciencia moral,

en tanto que pertenece a un sujeto capaz, € fundamento Ultimo de la normatividad

2 FARREL, Martin D., “Discusion entre e Derecho Natural y e Positivismo Juridico”, en, Doxa
Cuadernos de Filosofia del Derecho, n° 21, 1998, p. 121.

58 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Contreras Aguirre, S.A.: «Fenomenologia Juridicay Derecho Natural. ...»

juridica®. Todo esto ha de encaminarse, pues, a conocimiento de las esencias juridicas
mismas, Unica cuestion que nos permitira recuperarnos de la pauperizacion sufrida por
la filosofia juridica contemporanea, siendo, asimismo, €l objeto de estudio en e que
hemos de profundizar, sin importar que se nos mire como partidarios de una

iusfilosoffa que anda por las nubes®,

En suma, nos adentraremos en la problemaética juridica apelando al método
fenomenol 6gico, dando cuenta, primero, de la importancia de centrar nuestro estudio
en la dinamica de la persona humana y de la conciencia juridico-moral, para luego,
profundizar en el valor de lajusticia como cuestion clave de la propuesta del derecho
apriori. SOlo asi podremos vislumbrar la relacion existente entre persona consciente y
justicia, y entre justicia y conciencia moral, pilares fundamentales de nuestra
pretension.

I
PERSONA HUMANA Y VALORES MORALES.

L A CONCIENCIA COMO FUNDAMENTO DE LA NORMATIVIDAD.

En la conciencia
se hace presente al conocimiento del hombre
aquel deber que sele impone para la libre configuracién de su vida.

K. Hérmann.

“La persona es €l lugar donde nacen los valores: el hombre en cuanto hombre,
es decir, en cuanto ser espiritual 0 persona, es € lugar y la ocasion del surgir de los
valores’. Tal y como lo ha resuelto Scheler en su propuesta de |a ética material, todos

los problemas centrales de la filosofia se dgjarian reducir a la pregunta por el hombre. Y

3 COFRE, J., “Sobre la naturaleza del discurso juridico: Andlisis fenomenoldgico’, en, Revista de
Derecho vol.1 n°1, 1990, pp. 19-34.

4 Cfr. COSSIO, C. (1944), La teoria egoldgica del Derecho y el concepto juridico de libertad. Buenos
Aires: Losada, p. 397. A juicio de Hernandez Gil, a pesar de que en las bases de la Teoria Egol6gica se
encuentran las reflexiones de la fenomenologia, Cossio no sdlo no la seguiria por completo, sino que
incluso llegaria a contradecirla.

® Cfr. DERISI, O. (1979), Max Scheler: Etica material de los valores. Madrid: Magisterio Espafiol, p. 62.
Lacursiva es nuestra.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio 1V, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 59




Contreras Aguirre, S.A.: «Fenomenologia Juridicay Derecho Natural. ...»

claro, toda la especul acion humana ha tenido que presentar, tarde o temprano, al hombre
mismo como su objeto de reflexion. Ahora bien, sin lugar a dudas que este problema del
hombre ha ido adoptando nuevos brios en los Ultimos tiempos. Se ha pretendido,
primero, abandonar de una vez y para siempre aquella antigua y tradicional concepcion
substancialista de la persona, acentuando en su naturaleza de centro dinamico de actos.
Asimismo, se ha buscado incluir entre las actividades humanamente relevantes aguéllas
de caracter puramente volitivo o emocional, tanto 0 mas importantes que las racionales.

Eslo que sucede, en efecto, en la propuesta de Max Scheler®.

S nuestra pretension ha sido, pues, e dar cuenta de las significativas
aportaciones dadas por la fenomenologia juridica a mundo de la filosofia del derecho,
es, entonces, de suma necesidad resolver primero el problema de la persona humana
como fuente y cumbre de la realidad juridico-social. En este contexto, y siguiendo la
propuesta de G. Husserl, para nada pensamos al Derecho como una ciencia aséptica,
sino como un saber encaminado a la verdad, un arte de lo justo que se pone al servicio
de la plenificacion humana. Asi, sblo en la ética material de los valores podremos
encontrar ese camino adecuado para llevar a principios juridico-materiales el problema
de larealidad persona humana.

Ahora bien, y conforme a la exposicion que los clasicos han hecho de la
dikaiosyne, vemos como ésta ha sido presentada como voluntad por € jurista Ulpiano
[de dar a cada uno lo suyo], y como el habito de hacer y querer lo justo, en el caso del
Filésofo (Cfr. EN V, 1). Y esto, que ha sido el cimiento de toda la Teoria del Derecho
en Occidente, conecta sin problemas con la renovada propuesta scheleriana de la
persona, que ya no es Unicamente cogito, sino, y fundamentalmente, volo y ago. De ahi
que para la filosofia moral la pregunta por la virtud completa, que es la dikaiosyne a
juicio del megarico Teognis, supone la reflexion en torno a aquello que hace al hombre
excelente en la préactica moral’. Asi, la virtud humana es aquello que hace bueno al

acto humano y al hombre mismo, y esto eslo propio delajusticia (11-11, 57,3).

® CORRAL TALCIANI, H. (2007), Derecho Civil y Persona Humana. Cuestiones debatidas. Santiago:
LexisNexis, pp. 12-13.

" CONTARDO EGANA, S., “La Justicia como virtud”, en, FACULTAD DE DERECHO PONTIFICIA
UNIVERSIDAD CATOLICA DE CHILE (1977), Derecho y Justicia. Il Jornadas Chilenas de Derecho
Natural. Santiago: Editorial Juridicade Chile, p. 167-ss.

60 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Contreras Aguirre, S.A.: «Fenomenologia Juridicay Derecho Natural. ...»

De estavision “ renovada” del hombre como cogito, volo y ago, se nos presenta
como necesaria la cuestion del carédcter inminentemente responsable de la persona
humana: solo e sujeto que conoce un valor, y que al conocerlo busca realizarlo en un
acto libre de su voluntad, es capaz de responder moralmente por é. Y esta condicién de
sujeto responsable se explica solamente por e problema de la conciencia moral —
conviccion implicita o explicita de lo que es bueno y justo— como médula de larealidad
juridica. De esta manera, € problema del orden juridico nos enfrenta a uno mayor, €l
de la conciencia del derecho en el hombre®. Luego, el reconocimiento del hombre como
sujeto responsable dotado de conciencia moral, es conditio sine qua non para

profundizar en el problema juridico.

Respecto de esta conciencia moral, médula de de la redlidad juridica, hay, a
nuestro juicio, una cuestion fundamenta: la funcién directiva de la conducta nos
sugiere que e agente no puede prescindir de una toma de posesién valorativa®, es
decir, de un sustrato valérico que dé contenido y orientacion a su actuar moral. Por ello
es que la conciencia ético-juridica del hombre mismo, le ensefia a éste los fundamentos
de las relaciones humanas y del orden social, cuestion que solo es posible de entender
bajo el aero de la ley mora natural. Asi, la conciencia moral no es solamente una
conciencia de deberes y valores, sino que tiene € sentido estricto de una conciencia

juridica®®.

“Se habra podido observar que considero la conciencia (en tanto realidad fenomenol dgica)
como € nucleo esencial de la realidad humana, punto de partida y de llegada de todo
conocimiento y condicién auto y totofundante de toda realidad, efectiva o presunta. No hay,
pues, un mundo desvinculado de la conciencia(...) es en la conciencia donde encuentran su
fundamento todas las cosas’ (COFRE: 1990; 19-34).

8 LUYPEN, W. (1968), Fenomenologia del Derecho Natural. Buenos Aires: Carlos Lohlé Ediciones, pp.
45-46.

® BETTI, E. (2006), La interpretacion juridica. Santiago: LexisNexis, p. 57.

10 Cfr. WALDSTEIN, W. (2007), Lecciones sobre Derecho Natural: en el pensamiento filosofico y en el
desarrollo juridico desde la Antigliedad hasta hoy. Santiago: Universidad Santo Tomas, p. 153. Téngase
presente que ya para los primeros tedlogos cristianos la conciencia moral fue entendida como la matriz de
lanormatividad. Asi, para San Agustin lalex naturalis ha sido presentada como la transcripcion de la ley
eterna en € alma humana, en la razon y en € corazon del hombre. Por ello la llama también ley intima,
por medio de la cual Dios habla al hombre en la conciencia. Misma cuestion ya habia sido planteada por
Origenes, para quien la conciencia, en consonancia con €l término biblico “corazén”, es el lugar donde €l
hombre decide y regulala bondad de su obrar.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio 1V, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 61




Contreras Aguirre, S.A.: «Fenomenologia Juridicay Derecho Natural. ...»

Con todo, y siguiendo la tesis de la fenomenologia juridica, toda la Teoria del
Derecho puede ser presentada como una teoria de la conciencia®™. Es por elo que en
opinién de Welzel todo obrar justo debe responder a la voz de esa conciencia interior
que rige nuestro actuar*?. En este sentido, “la conciencia moral es la Ultima instancia
subjetiva del obrar humano, de tal suerte que €ella decide sobre € valor de la accion
desde e lado moral-subjetivo; ningln mandato de un superior, sea eclesiastico o

secular, debe ser obedecido, si la conciencia lo tiene por ilicito™".

Por dltimo, y en cuanto ser moral, “yo soy € que se orienta, se sostiene y se
mantiene en el espacio moral; y la conciencia, a menos en este nivel, no es otra cosa

que esta orientacion, este sostén y este mantenimiento” '

. Por tanto, solo las personas
podran ser originariamente buenas y malas, justas e injustas, y todo lo demas es bueno
y malo Unicamente en relacion con esas mismas personas, por mediata que sea esa

relacion™. Entonces, los actos de la voluntad y las acciones son también buenos o

1 Cfr. STELLA, G. (1990), | giuristi di Husserl. |interpretazione fenomenologica del diritto. Milano:
Giuffré Editore, pp. 55-63. En atencién a la propuesta de Hommes, la cantidad de teorias sobre la
natural eza de la conciencia humana del derecho, es desalentadoramente grande. Por una parte, las teorias
objetivistas de la conciencia han demostrado una particular sensibilidad ante la innegable cuestion de que
en € orden juridico existente se contiene asimismo la facticidad de la sociedad. Por su parte, las tesis
subjetivistas, no son ya una explicacion “desde abajo” del problema de la conciencia humana del derecho,
sino que una propuesta que concentra su atencion, casi exclusivamente, en la espontaneidad y en la
inspiracion del sujeto actuante. Asi, lo que fue el punto débil del objetivismo, la consideracion del sujeto,
ha sido la fortaleza del subjetivismo. Luego, a juicio de Hommes, €l éxito del subjetivismo, se debe a
fracaso del objetivismo.

12 Cfr. WELZEL, H. (2005), Introduccién a |a filosofia del derecho. Derecho natural y justicia material.
Buenos Aires: B de F Ediciones, p. 322. Respecto de la conciencia, sefiala Husserl que esta es
esencialmente conciencia de algo: pertenece a la esencia de todo acto de conciencia la referencia a un
objeto. En esto, nos parece, seguiriaal Filésofo, al plantear ala conciencia como intencionalidad.

3 La significacion que reviste en Santo Tomés la cuestion de la conciencia se pone plenamente de
manifiesto en su teoria de la conciencia errénea: incluso la conciencia errénea, siempre que yerre sin
culpa, posee fuerza subjetiva vinculante, sefiala. Asi, en estrecha conexion con €l problema de la
conciencia se encuentra, entonces, €l de la cognoscibilidad del derecho natural. La doctrina sostenida por
Cicerdn del derecho natural como idea innata, cuya ignorancia no exime de culpa, asi como las palabras
de San Pablo de laley de Dios escrita en el corazén humano, habian provocado €l grave peligro de que se
sostuviera que € derecho natural entero era una verdad inmediatamente evidente a todo hombre. Aqui,
Santo Tomas, tiene el mérito de haber limitado la evidenciainmediata del derecho natural a sus principios
supremos, reconociendo, respecto alas conclusiones, la posibilidad de un error no culpable.

4 Téngase presente que, no obstante el privilegiado lugar que Ricoeur le asigna a la conciencia, sefiala el
autor que ésta no es otra cosa que la obediencia intima alaley en cuanto ley, por puro respeto aellay no
por mera conformidad a enunciado de la regla. La palabra decisiva, dice, es respeto. En esto, no hay
dudas, sigue al filosofo de Kénigsberg, para quien el respeto es € Unico mévil de la vida moral, € Gnico
sentimiento que la razdn, con su sola autoridad, inscribe en nosotros. A juicio de Ricoeur, Kant hace eco
de las ensefianzas de Rousseau, en especial, de su célebre “elogio de la voz de la conciencia’. A este
respecto: RICOEUR, P. (1997), Lo justo. Santiago: Editorial Juridica de Chile, pp. 208-ss.

> En opinion de Scheler, nunca la persona puede ser agradable o (til. Tales valores, sefida, son
esencialmente valores de cosas y sucesos. En este sentido, no existen cosas ni sucesos moral mente buenos

62 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Contreras Aguirre, S.A.: «Fenomenologia Juridicay Derecho Natural. ...»

malos Unicamente en cuanto realizados por un sujeto determinado, responsable y
consciente, capaz de dar cuenta de las consecuencias de su obrar. En fin, y tomando las
palabras de D. Mieth, sdlo la persona, en tanto que dotada de conciencia moral, es la

instancia central de la normatividad y del problema juridico

o malos. Sobre esto: SHELER, M. (2001), Etica. Nuevo ensayo de fundamentacion de un nuevo
personalismo. Madrid: Caparrdés, p. 150.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio 1V, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 63




Contreras Aguirre, S.A.: «Fenomenologia Juridicay Derecho Natural. ...»

11
APRIORISMO JURIDICO Y JUSTICIA.

EL DERECHO NATURAL FRENTE AL POSITIVISMO JURIDICO.

¢Qué eslo que queda de | os esfuerzos realizados

alo largo de dos mil quinientos afios por la teoria del derecho natural,
afin delograr un conocimiento de la justicia material ?

H. Welzdl.

“Los valores son cualidades de valor o esencias axiologicas. Se justifican o
valen por si mismos, por su contenido: su valor esta en lo que ellos significan. No son
cosas ni conceptos abstractos, sino algo dado inmediatamente y en si. No pertenecen a
la experiencia sensible, sino a la experiencia fenomenol 6gica” . Y a hemos dado cuenta
de la importancia de la persona en cuanto sujeto consciente para la especulacion de la
teoria juridica. En base a ello, hemos ahondado también en el como la cuestion de la
normatividad debe ser resuelta apelando a la corriente de la conciencia. Ahora, hemos
de profundizar en el problema de lo justo como aquello que se adecua a una conciencia
verdadera, esto es, a aguella que, de acuerdo al Angélico, sigue y se orienta segun los

mandatos de la ley moral natural.

Abordando €l problema de la justicia [en tanto que valor], lo primero que
debemos constatar es que para Scheler, cuatro son los grandes sistemas de cualidades de
valor, a saber: i) los valores de lo agradable y 1o desagradable; ii) los valores de lo
noble y lo vulgar; iii) los valores de lo bello y lo feo, de lo justo y lo injusto, y los del
puro conocimiento de la verdad; y iv) los valores de lo santo y lo profano. Sin perjuicio
de ello, encontramos ademas valores de carécter positivo y negativo. Sobre esto ultimo,
sostendrd |a tesis scheleriana que la existencia de un valor positivo es, en si misma, un
valor positivo; mientras que la existencia de un valor negativo es, en si misma, un valor
negativo. Ahora bien, en lo que respecta a los valores de justicia, incluyen, en su ser
dados, una separacion peculiar de la esfera del cuerpo y del entorno, que se percibe

claramente en e hecho de que varian con independencia de los estados vitales y

8 CRUZ PRADOS, A. (1991), Historia de la filosofia contemporanea. Pamplona: EUNSA, p. 153. La
cursiva es nuestra.

64 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Contreras Aguirre, S.A.: «Fenomenologia Juridicay Derecho Natural. ...»

sensibles en general. Asi, “una accion justa estal con un valor positivo; la no existencia
de una accidn justa, que debia haber existido, es un valor negativo; la existencia de una
injusticia es un valor negativo; la inexistencia o impedimento de una injusticia es un
valor positivo. Todo deber se funda en los valores: solamente los valores pueden deber
ser y deber no ser. Asi, esjusto todo ser de algo debido —positivamente—, e injusto todo
ser de algo no debido; es injusto el no ser de algo debido, y justo el no ser de algo no
debido” .

A este respecto, ya hemos dispuesto que lo fundamental en la reflexion de la
justicia no es el conocimiento de o que en abstracto deba entenderse por tal, sino la
practica dela virtud. Por ello es que €l valor realmente se da en la conducta valiosa, en
la conducta justa concreta. Pero esta justicia se encuentra también en la persona justa,
esto es, en aquella que hace lo justo, obra justamente y quiere lo justo, para seguir la
idea aristotélica. De esta forma, sostendra H. Hernandez, €l valor de justicia o injusticia

de mi conducta esta obviamente en mi propia conducta.

Con todo, toda fenomenolégica juridica, y en genera, toda iusfilosofia, debe
desarrollar o utilizar una teoria metaética que indique si podemos saber, y cOmo, qué es
lo justo, asi como un modelo normativo que nos ofrezca la manera en como —alaluz de
dicha teoria metagtica— deben resolverse los desacuerdos sobre qué es lo justo y lo
injusto. En este sentido, todos |os juristas, en sus distintas versiones, han tenido, afin de
cuentas, que moverse en su estudio por e problema de los valores juridicos y de la
justicia como virtud fundamental de la vida politica y social. Ahora bien, y en esta
cuestion de los valores morales, hemos de profundizar en el valor de lo justo, y sdlo en
él, por una cuestiéon capital: no podemos hacer una enumeracion apriori de cuéles o
cuantos son los valores juridicos; en algunas exposiciones tradicionales se ha sefialado

solamente a la justicia, en otras, en cambio, se han incorporado la seguridad y €l

7 Cfr. SCHELER, op. cit., p. 146. Las cursivas son nuestras. Frente al problema del deber ser y del deber
no ser, surge la reflexién sobre la responsabilidad moral, que radica en € saber inmediato de la
autoactividad y de su relieve de valor moral. Ahora bien, en el plano juridico estricto, no hablamos ya de
responsabilidad moral, sino mas bien de imputabilidad: solo los actos exteriores son imputables. A este
respecto: DERISI, op. cit., p. 94.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio 1V, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 65




Contreras Aguirre, S.A.: «Fenomenologia Juridicay Derecho Natural. ...»

orden®. No obstante ello, es la justicia e valor central, e cual, en dltimo término,
otorga sentido y alcance a todo otro valor de naturaleza juridica. Asi, dira Vilanova,
solo la justicia 'y su relacion con e hombre consciente es €l problema medular de toda
la filosofia moral.

Desde una perspectiva fenomenolégica, la justicia ha sido presentada como la
creacion de igualaciones de libertad. De esta manera, y en cuanto razon de existencia,
la justicia es libertad, toda vez gque bien puede decirse que la existencia humana y la
coexistencia social son, sin mas, manifestaciones de esa libertad. En cuanto razén de
esencia, la justicia es creacion, ya que es esto lo que caracteriza a la libertad, por
oposicién a la pura necesidad. Finamente, como razén de verdad, la justicia es
igualdad, puesto que laigualdad sefialalo idéntico, y lo idéntico es el principio supremo
de larazén: e principio de identidad. A este respecto si lo injusto es desigual, o justo
sera lo igual [esto es, un término medio entre el exceso y el defecto], y puesto que lo
igual es un término medio, lo justo sera también un término medio, consistente en una
cierta forma de igualdad™.

De esta justica, en tanto que valor, es posible afadir dos notas distintivas.
Mientras que para Scheler la justicia debe ser entendida como € poder o capacidad
vivida inmediatamente de hacer algo debido, para Luyen, esta es concebida como la
disposicion humana para actuar en consonancia con las exigencias de los derechos y

obligaciones. Asi, y desde & prisma fenomenoldgico, querer-hacer lo justo se ha

18 Téngase presente que para la tesis egoldgico-juridica de Cossio, los valores juridicos son siete: seis
valores parciales y un valor totalizador que es la justicia (es el valor que armoniza y da lugar a los seis
valores parciales). Luego, los seis vaores parciales propuestos por Cossio, se darian en virtud de las
diversas maneras en que se aparece e otro sujeto interfiriendo en la conducta, esto es, por las diversas
formas en que se presenta la coexistencia. A este respecto: Cfr. VILANOVA, J. (1973), Filosofia del
Derecho y Fenomenologia existencial. Buenos Aires. Cooperadora de Derecho y Ciencias Sociales, pp.
256-262.

9 En esto se muestra una evidente coincidencia con la propuesta aristotélica, en virtud de la cual es
posible distinguir tres tipos de igualdad, cada una de ellas caracterizando una especial clase dejusticia;, a
saber: i) entre particulares hay una igualdad de tipo aritmético, que iguala lo dado con lo debido y da
lugar aunajusticia conmutativa, con base en una igualdad de las contraprestaciones; ii) en las relaciones
dejusticia distributiva, laigualdad se mide en funcion de las personas que se han de repartir los bienesy
cargas que pertenecen a la colectividad social, operando un criterio de igualdad geométrica o
proporcional; iii) la justicia legal o general requiere e cumplimiento de las normas que llevan a la
realizacion del bien comun; el criterio de igualdad que se debe tener presente es el de la adecuacion entre
lo dispuesto por las normasjuridicasy € comportamiento del individuo.

66 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Contreras Aguirre, S.A.: «Fenomenologia Juridicay Derecho Natural. ...»

perfilado como un modo de coexistir, como una manera de ser junto con otros en €l
mundo.

Por todo lo antes expuesto, solo la fenomenologia nos permitiria alcanzar
aquellos contenidos eidéticos y valores independientes de la experiencia inductiva
determinativos de lo justo, que, manteniendo el carécter apridrico, no se reducen a las
puras formas de la actividad constructora del pensamiento, sino que se remiten mas bien
a un mundo objetivo de un valor absoluto, a ese mundo de esencias inmutables cuya
intuicién apriodrica seria la verdadera condicién real de posibilidad de toda la
experiencia inductiva®’. Luego, habiendo dado cuenta de esta naturaleza apridrica del
valor de lajusticia, se nos presenta una cuestion principal: quien investiga la esencia de
la justicia y de su correlato, los derechos (naturales), abandona € positivismo
juridico™. Y claro, y tal y como lo ha evidenciado H. Welzel, sin problema alguno
podriamos decir entonces que el derecho natural se ha presentado a este objeto como €l
problema fundamental de la ética juridico-material de corte fenomenoldgico™. De la
misma manera, ya hemos sugerido que el asunto de la normatividad juridico-moral debe
ser analizado Unicamente con base en la corriente de la conciencia, mas de aguella que
se gjusta a los contenidos y mandatos de laley moral natural.

Desde la perspectiva iusnaturalista, la justicia ha sido presentada como la
voluntad constante y perpetua de dar a cada uno lo suyo (lI-11, 58, 1), en donde “lo
suyo” debe entenderse como aquello a lo que cada cual esta destinado de acuerdo con
sus tendencias naturales hacia la perfeccion. Por ende, “lo suyo” no esta
fundamental mente determinado por el derecho positivo sino por las inclinaciones de la
propia naturaleza humana. De esta forma, s un orden juridico positivo viola lo que
naturalmente corresponde al hombre por ser tal, merece el apelativo de injusto de frente
alaley natural. Ahora bien, todo esto ultimo bien puede ser predicado, asimismo, de la
teoria fenomenolégica del derecho o apriorismo juridico. Y esto es incontestable, al
menos en tanto que se le presente como reaccién en contra del positivismo. Por ello es
gue & propio Reinach temio ser tildado de iusnaturalista, basicamente porque mientras
la propuesta del derecho natural piensa en un derecho distinto y superior a positivo, la

2 SANTAMARIA GARAY, M. (2002), Accién, Persona, Libertad. Max Scheler-Tomés de Aquino.
Pamplona: EUNSA, p. 20.

2L UYPEN, op. cit., p. 162.

2 WELZEL, op. cit., p. 1.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio 1V, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 67




Contreras Aguirre, S.A.: «Fenomenologia Juridicay Derecho Natural. ...»

fenomenologia habla de simples leyes del ser, también superiores y rectoras de las
normas [solamente] codificadas™.

Apoyando nuestra pretension, de que, guardando las debidas proporciones,
puede darse un tratamiento igualitario a la teoria del derecho natural y a la teoria del
derecho apriori, es que invocamos las palabras de Radbruch: “la ciencia del derecho
tiene que meditar, de nuevo, sobre la verdad milenaria de que hay un derecho superior
a la ley, un derecho natural... medido con € cual la injusticia sigue siendo injusticia,
aungue revista la forma de ley, y ante € cual |a sentencia pronunciada de acuerdo con

esta ley injusta no es derecho, sino lo contrario del derecho”?*

. Asimismo, y siguiendo a
D"Agostino, las notas distintivas del derecho apriori, que se identificarian, a nuestro
juicio, con las derecho natural, son: i) se trata de un derecho suprapositivo
(metapositivo); ii) se trata de un derecho intrinsecamente valido; iii) se trata de un
derecho axiol 6gicamente superior al positivo (se le considera como su modelo ideal; iv)
se trataria de un derecho dotado de una obligatoriedad superior. Por esto es que
Waldstein ha agradecido que € autor (D”Agostino) haya confirmado, del algin modo,

este asunto?.

Con base en nuestra propuesta, hemos de plantear que a juicio de Reinach todas
las formaciones juridicas existen independientemente del derecho positivo, alin cuando
sean presupuestas y utilizadas por éste. A este respecto, claro esta que sin derecho
positivo no hay humanidad posible, pero e propio derecho positivo puede encarnar |o
inhumano®. Todo esto nos hace suponer que el derecho positivo debe tener,

forzosamente, un fundamento solido que lo sustente, que no es otro que & derecho

% Cfr. HERNANDEZ GIL, A. (1971), Metodologia de |a ciencia del derecho |. Las concepciones y los
métodos juridicos tradicionales. El proceso de su revision. Madrid: Graficas Uguina-Meléndez-Valdés, p.
321. Téngase presente que admite Reinach la existencia de reglas no codificadas; pero las deriva de “la
naturaleza de las cosas’ y son inteligibles por si mismas; aunque, al mismo tiempo, no se priva el autor de
reconocer que “ con harta razén pensaban los iusnaturalistas’ en la existencia de conexiones juridicas
independientemente de la existencia del Estado y de sus determinaciones positivas.

24 Cfr. WELZEL, op cit., p. 296. Las cursivas son nuestras.

% Cfr. WALDSTEIN, op. cit., p. 165. Latesis de Waldstein, tomada de su estudio de los juristas latinos,
reflexiona, pues, en torno al uso del derecho natural y del derecho apriori como dimensiones igualmente
importantes en la formacion del derecho de ley. Asi, a juicio de Waldstein, bien puede decirse que gran
parte de lo que los juristas latinos han entendido como natura rerum, se corresponderia con estos
presupuestos aprioristicos del derecho propuestos por Reinach. A este respecto: Cfr. SEIFERT, Josef, “Is
Reinach’s “ Apriorische Rechtslehere” more important for positive law than Reinach himself thinks?”, en,
Aletheia. An International Journal of Philosophy, n° 3, 1983, pp. 197-230.

% |LORCA NAVARRETE, J. (1978), El derecho natural, hoy. A propésito de las ficciones juridicas.
Madrid: Piramide, p. 76.

68 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Contreras Aguirre, S.A.: «Fenomenologia Juridicay Derecho Natural. ...»

natural. Y este es el mérito de los iusnaturalistas, el reconocer esta ineludible necesidad.
En este sentido, y a tenor de lo planteado por Lorca Navarrete, la positividad del
derecho —para muchos la Unica razon de su eficacia— jamas puede empafiar el sentido y
el contenido de aquellos eternos principios del Derecho y la Justicia: un sistema

juridico en que sus normas aparezcan desvinculadas de aquellos principios, no sera ni

un sistema normativo, ni mucho menos justo.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio 1V, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 69




Contreras Aguirre, S.A.: «Fenomenologia Juridicay Derecho Natural. ...»

“Designar las formaciones juridicas como creaciones del derecho positivo, no solo es
falso, sino —en ultimo término- sin sentido, exactamente tan sin sentido, como seria
[lamar a la fundacion del imperio aleman —o a otro suceso histérico—, creacion de la
ciencia histérica. En verdad, |0 que se discute con tanto celo es esto: € derecho positivo
encuentra los conceptos juridicos que emanan en él: de ninguna manera los produce”?’
(REINACH: 81).

Finalmente, el ser del derecho no es construido por el derecho positivo, sino que
éste lo encuentra: las pretensiones y obligaciones tienen un ser independiente, anterior
a toda construccién de derecho positivo®. En suma, y tal y como ha sido atestiguado
por Reinach, las figuras juridicas como las pretensiones, obligaciones, o la propiedad,
tienen un ser lo mismo que los ndmeros, los &rboles o las casas, este se es
independiente de que los hombres lo aprehendan o no, y particularmente es
independiente de todo derecho codificado®™. Lo fundamental de todo esto es que los
conceptos especificamente juridicos tienen, siempre e ineludiblemente, un ser
metajuridico. En fin, no sdlo en la obra de Reinach, sino que en toda la propuesta
fenomenologica, cobran auténtico sentido [algunas de] las tendencias fundamentales
del derecho natural®. Asi, e derecho natural encuentra su plenitud en la doctrina

aprioristica del derecho.

2 REINACH, A., Los fundamentos aprioristicos del derecho civil. Edicién y estudio preliminar de
Mariano Crespo, Traduccion de José Luis Alvarez, p. 4. En base a contenido de la propuesta de Reinach,
se le ha designado como rerpresentante de una corriente fenomenol 6gica material, frente alas direcciones
formales de la fenomenologia de F. Schreler y Kaufmann. Ahora bien, las diversas propuestas
fenomenol dgicas (de Reinach, Kaufmann, Husserl, entre otros), que sin lugar a dudas son representacion
de una sola cepa especulativa, bien pueden ser consideradas como interpretaciones distintas de una misma
cuestion. A este respecto: Cfr. STELLA, op. cit., p. 27.

% AGUINSKY DE IRIBARNE, E. (1971), Fenomenologia y ontologia juridica. Buenos Aires:
Pannedille, p. 47.

# | ARENZ, K. (2001), Metodologia de la Ciencia del Derecho. Barcelona: Ariel, p. 134.

¥ cfr. ALVAREZ M. TALADRIZ, J, “Prdlogo”, en, REINACH, A. (1934), Los fundamentos
aprioristicos del Derecho Civil. Barcelona: Bosch, pp. 16-ss. Ahora bien, y en opinion de Alvarez M.
Taladriz, lainvestigacion de Reinach no aspira a ser un criterio normativo para la valoracion del derecho
positivo 0 para marcar sus ideales, ni menos la nocidn de un factor que sea la causa de los preceptos
positivos.

70 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Contreras Aguirre, S.A.: «Fenomenologia Juridicay Derecho Natural. ...»

IV
CONSIDERACIONES FINALES.
FENOMENOLOGIA JURIDICA Y DERECHO NATURAL: DOS CARASDE LA MISMA

CUESTION.

iOh, si losjuristas renunciasen a su menosprecio de la filosofia
y comprendiesen que sin filosofia
la mayor parte de los problemas de su jus son laberintos sin salida!

Leibniz

“Fenomenologia significa simplemente “ filosofia” , aunque esta filosofia sea de
un tipo especial. Por lo tanto, queda excluida la posibilidad de hablar de fenomenologia
del derecho e ignorar, a mismo tiempo, los principios fundamentales de la filosofia
fenomenoldgica’®!. Sin perjuicio de que la orientacién fenomenolégica, en cuanto
vision filosofica de la conciencia, surge como un saber estricto hacia € primer cuarto
del siglo XX, no es posible obviar o desconocer |as importantisimas repercusiones que
ésta hatenido en el plano de las cienciasjuridicas.

De acuerdo con €ello, hemos ahondado en |la problemética juridica apelando a
este prisma fenomenoldgico, fundamentalmente por tratarse de una teoria que buscara
contrarrestar la sequedad dejada por el positivismo en la esfera social. Para €llo, a
buscar la esencia de lo juridico, hemos seguido de cerca la propuesta de G. Husserl,
para quien toda la realidad juridica debe ser explicada con base en la estructura de la
persona humana, en tal manera que € derecho solo se refiere a hombre que actia vy,
que, por ende, ha de responder moralmente por su obrar. De esta forma, s toda
conducta humana se cimenta sobre la intuicion moral, toda Etica, y por €llo, toda
lusfilosofia, debe también remontarse a los hechos del conocimiento moral y juridico y
a sus relaciones apriori®2. Asi es como nos hemos detenido ante la reflexién de la
filosofiamoral y de ladoctrinadel derecho natural.

31 Cfr. LUYPEN, op. cit., pp. 115-116
% Cfr. SCHELER, op. cit., pp. 128-129.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio 1V, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 71




Contreras Aguirre, S.A.: «Fenomenologia Juridicay Derecho Natural. ...»

La filosofia del derecho, en sentido amplio, existe desde muy antiguo. Y existe
desde que algunos pensadores comenzaron a preguntarse por la esencia de las
relaciones e instituciones juridicas, que desde un principio estaban asociadas con los
conceptos de ley, derecho y poder politico®. Luego, toda la reflexién juridica
occidental, desde la Grecia Cléasica, pasando por la filosofia latino-medieval, y hasta el
siglo XVIII, serealizo, como han dicho los positivistas, bajo € paraguas de la doctrina
del derecho natural: filosofia del derecho y derecho natural eran, sin mas, una misma
cosa. De esta manera, si lafilosofia del derecho se ha presentado como equivaente ala
doctrina del derecho natural, y ésta, a su vez, como equiparable a la propuesta del
derecho apriori, dos serian, a nuestro modo de entender, |os objetivos o temas fundantes
de toda meditacion filoséfica del problema de lajusticia. El primero, que bien puede ser
nombrado como sistematico, metafisico, o simplemente gnoseoldgico, tiene por objeto
explicar los conceptos juridicos esenciales y sus categorias, en términos tales que se
propone analizar e aspecto ontoldgico de los diversos valores y elementos con que
trabaja la ciencia juridica. El segundo, de mayor importancia que € anterior, tiende a
referir la realidad vigente del derecho a un tribunal superior que debe valorarlo y
juzgarlo de acuerdo con los eternos principios de justicia. Y esta valoracion esla clave
misma de la evolucién constante del derecho, y de su perfeccionamiento a través de la

historia®.

En efecto, y en contra de la opinién sostenida por Aguinsky de Iribarne, no
creemos que lafenomenologiajuridicay laiusfilosofia deban abandonar su referenciaal
derecho natural a fin de lograr acercarse a la esencia misma de lo justo. Muy por €l
contrario, la propia tradicién del derecho natural nos ha mostrado que ya para los
clésicos éste se presenta como un derecho de mayor valor que busca dar sentido y
orientacion a derecho de ley. De esta forma, 10 mismo que el iusnaturalismo, la
fenomenologia juridica cree posible un absoluto metafisico (...) por eso no llega a ser
tan explicable que desde la fenomenologia se rechace rotundamente cualquier

¥ LOPEZ HERNANDEZ, J. (2005), Introduccién histérica a la filosofia del derecho contemporéanea.
Murcia: Universidad de Murcia, p. 7.

% BONILLA, A. (1957), Introduccién a una axiologia juridica. San Salvador: Departamento Editorial del
Ministerio de Culturade El Salvador, p. 33.

72 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Contreras Aguirre, S.A.: «Fenomenologia Juridicay Derecho Natural. ...»

manifestacion del derecho natural que, en definitiva, es algo dado y primario®™. En esta
cuestion es donde podemos vislumbrar las razones que hacian que Reinach temiera que
su apriorismo juridico fuera comprendido como una tesis mas de aquellas doctrinas que
pueden ser llamadas iusnaturalistas, basicamente porque no solo € derecho natural,
también el derecho apriori, se sustenta en el propdsito de proyectar un derecho material
con validez incondicionada®™. En este sentido, la pretensién de todo derecho superior
(natural o apriori) no es otra que la de ser un derecho verdadero, y no solo la de

ocuparse de las lagunas dejadas por el derecho de ley.

Ya hemos dado cuenta del caracter axial que la fenomenologia juridica le
atribuye a la conciencia. En esta misma linea hemos comprendido, a su vez, que esta
conciencia puede ser presentada como causa de la normatividad, solo en cuanto se
corresponda con los imperativos de laley moral natural. Asi, el derecho apriori no seria
sino un afluente de aquella gran corriente iusnaturalista que ha estado presente en la
especulacién humana ya desde Aristételes, e incluso antes. En efecto, desde la primera
especulacion griega, hasta nuestros dias, subyace la idea de la existencia de una
legalidad trascendente expresiva del orden armonico de la naturaleza, orientadora de
nuestra conducta, y encauzadora de nuestros actos en pos de la justicia. Esto, ni es
contario ni no aplicable a la teoria fenomenol gica del derecho. Muy por € contrario,
bien puede predicarse de €ella, sea que se exhiba a la fenomenologia juridica como
criterio rector y hermenéutico de la ley natural, 0 sea que se le considere como una
corriente de expresion de una pretension iusnaturalista. Lo anterior, basicamente por
una cuestion principal: la busgueda de un derecho superior al puramente positivo es

una cuestion innata del espiritu humano®’.

Finalmente, sea la fenomenologia e principio rector de una adecuada
interpretacion de la ley natural, o sea ésta una manifestacion de las teorias del derecho

natural, el principal error positivista, a nuestro entender, ha consistido en creer que la

% Cfr. HERNANDEZ GIL, A. (1971), Metodologia de la ciencia del derecho 1. Algunas corrientes
generales del pensamiento. El estructuralismo y la ciencia juridica. Madrid: Gréaficas Uguina-Meléndez-
Valdés, p. 24.

% Cfr. EZCURRA, C. (1992), Fenomenologia e diritto. L ontologia giuridica di Adolf Reinach. Romae:
Facultate Philosophiae Pontificiam Universitatem Lateranensis, pp. 125-126.

37 Cfr. BONILLA, op. cit., pp. 127-128.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio 1V, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 73




Contreras Aguirre, S.A.: «Fenomenologia Juridicay Derecho Natural. ...»

filosofia del derecho, sensu stricto, ha nacido recién en la época contemporanea, a
partir de una forma de hacer filosofia al estilo de los juristas, en contra del antiguo y
obsoleto estilo de los fil 6sofos (para usar 10s términos de Bobbio). He ahi la ultima ratio
de su inconsistencia. Por tanto, el componente ultimo de lo juridico no son las normas
codificadas, sino los valores, pero no valores aleatorios o coyunturalmente derivados
de una voluntad personal, sino preexistentes. Asi, e buen legislador se caracterizara,
entonces, por su capacidad para captar esos valores y traducirlos a enunciados

legales®®.

Por ultimo, hemos querido ahondar en e problema juridico con base en la
propuesta fenomenol dgica por una importantisima cuestion: “ la fenomenologia juridica
parte de una vision integral de lo juridico, que bien puede ser llamada filosofia de la
experiencia juridica relativa, la del hombre medio y la de cientifico, desde la
experiencia juridica absoluta, la del fenomendlogo”*. En este sentido, y tal y como ha
sido atestiguado por Larenz, para la metodologia juridica, e movimiento juridico-
filosofico representado por la fenomenologia del derecho, ha supuesto una importante
aportacion a pensamiento iusfilosofico contemporaneo, ya que nos ha permitido
superar aquél trastocado e insuficiente concepto positivista de ciencia juridica estricta,
para ser reemplazado por una filosofia juridica con ansias de una ley superior, de un
derecho con validez incondicionada. Con todo, y a cierre de nuestra reflexion, hemos
preferido quedarnos con una “ teoria juridica al estilo de los filésofos’, sin temor a ser
tildados de juristas que viven buscando al derecho en las nubes, de pensadores que no
piensan sino en una pura idealidad; sin temor a ser tildados de iusnaturalistas a
ultranza.

\Y

BIBLIOGRAFIA PRINCIPAL.

¥ GARCIA AMADO, J, “Sobre la interpretacion constitucional”, en, CALVO GONZALEZ, J,
MONEREO ATIENZA, C. (2005), Filosofia juridica y siglo XXI. Ocho panoramas tematicos. Médaga:
Universidad de Méaga, pp. 124-125.

¥ Debe tenerse presente que si bien es cierto en Scheler la cuestion juridica no fue tratada de manera
sistemética en ninguno de sus trabajos, no puede desconocerse que si es posible encontrar variadas
referencias al fendmeno juridico y politico, de tan diversa naturaleza que incluso pueden parecernos
contradictorias. Sobre esto: ALBERT MARQUEZ, M. (2004), Derecho y Valor: Una filosofia juridica
fenomenol 6gica. Madrid: Encuentro, p. 17. De la existencia de un orden juridico fundado en €l valor delo
justo, y de la conexion entre la realizacion de la mora y la realizacion de los valores superiores que
preside la éticade Scheler, cabria esperar una cierta subordinacion del derecho a la moral.

74 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Contreras Aguirre, S.A.: «Fenomenologia Juridicay Derecho Natural. ...»

FUENTES.

AGUINSKY, E.: Fenomenologia y ontologia juridica. Buenos Aires. Pannedille; 1971.

ALBERT M., M.: Derecho y Valor: Una filosofia juridica fenomenolégica. Madrid:
Encuentro; 2004.

LUYPEN, W.: Fenomenologia del derecho natural. Buenos Aires. Carlos Lohlé€;
1968.

REINACH, A.: Los fundamentos aprioristicos del derecho civil. Edicién y estudio
preliminar de  Mariano Crespo. Traduccion de José Luis Alvarez.

Los fundamentos aprioristicos del derecho civil. Barcelona: Bosch; 1934.

SAINZ M., J.: Fenomenologia elemental de la estructura juridica. Madrid: Marsiega;
1978.

VILANOVA, J Filosofia del derecho y fenomenologia existencial. Buenos Aires:
Cooperadorade Derechoy Ciencias Sociales; 1973.

BIBLIOGRAFIA SECUNDARIA.

BONILLA, A.: Introduccion a una axiologia juridica. San Salvador: Departamento
Editorial del Ministerio de Cultura de El Salvador; 1957.

COSSIO, C.: La teoria egolégica del Derecho y e concepto juridico de libertad.
Buenos Aires. Losada; 1944.

CRUZ P, A.: Historia de la filosofia contemporanea. Pamplona: EUNSA; 1991.

DERISI, O.: Max Scheler: Etica material de los valores. Madrid: Magisterio Espafiol;
1979.

HERNANDEZ, A.: Metodologia de la ciencia del derecho I-Il. Madrid: Gréficas
Uguina-Meléndez-Valdés; 1971.

LARENZ, K.: Metodologia de la Ciencia del Derecho. Barcelona: Ariel; 2001.

LOPEZ H., J.: Introduccion historica a la filosofia del derecho contemporéanea. Murcia:
Universidad de Murcia; 2005.

SCHELER, M.: Etica. Nuevo ensayo de fundamentacion de un nuevo personalismo.
Madrid: Caparros, 2001.

STELLA, G.: | giuristi di Husserl. I"inter pretazione fenomenologica del diritto. Milano:
Giuffré Editore; 1990.

WALDSTEIN, W.: Lecciones sobre Derecho Natural: en el pensamiento filosofico y en
el desarrollo juridico desde la Antigiiedad hasta hoy. Santiago: Universidad
Santo Tomas; 2007.

WELZEL, H.: Introduccién a la filosofia del derecho. Derecho natural y justicia
material. Buenos Aires: B de F Ediciones; 2005.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio 1V, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 75




El weberianismo de Merleau-Ponty

Josep Maria Bech

RESUMEN

Es notorio que Merleau-Ponty dedicd al pensamiento de Max Weber una parte
primordial de Las aventuras de la dialéctica, manifestando en esta obra su decidida
conformidad con algunas posiciones weberianas esenciales. Pretendemos mostrar que
esta coincidencia en e pensamiento de ambos autores fue algo més que un feliz
episodio de recepcion filosofica concordante. Nuestra tesis es que un difuso pero
persistente "weberianismo” impregna e pensamiento de Merleau-Ponty posterior a la
mencionada obra, aun cuando sSiempre en conflictiva coexistencia con otros
planteamientos béasicos de signo sorprendentemente dispar. Fundamentamos esta
afirmacion mostrando como algunos compromisos cruciales en €l pensamiento de Max
Weber (como por gemplo su fidelidad a la doctrina neokantiana acerca de la
sobreimposicién humana de sentido a un trasfondo "bruto" o "salvae", su concepcion
ecuménica de la cultura, su denuncia del espejismo que atribuye un sentido global ala
historia, su compromiso con e "individualismo metodolégico”, o su adopcién del
constructivismo basado en los llamados "tipos ideales') encontraron una incuestionable
reverberacion en determinados temas particularmente merleau-pontianos, como €l
trueque de la desgastada nocion del "sentido de la historid" por unos esguemas
interpretativos o "nucleos inteligibles' provistos de una logica auténoma, o €
multiforme planteamiento meditativo que es plausible designar como "el pensamiento
de la no-coincidencia’. Y probamos que la influencia de Weber es asimismo patente en
algunas idiosincrasicas propuestas merleau-pontianas como la [lamada "interrogacién
radical”, la "hiperreflexion”, o la conclusiva invocacion de una "filosofia de la no-
filosofia".

ABSTRACT

As it js well known, Merleau-Ponty devoted a significant section ofAdventures
ofdialectics to Max Weber's doctrines and declared in this work his wholehearted
agreement with a number of central weberian contentions. We intend to prove that this
concordance in the thought of both authors cannot be reduced to a happy episode of
philosophical fellowship. Our claim is that a diffuse but obstinate "weberianism” is
present throughout Merleau-Ponty's thought, even if uneasily coexisting with other
fundamental standpoints of conflicting significance. We ground this contention by
attesting that some crucial issues in Weber's mindset (witness his adoption of the Neo-
Kantian doctrine about the human superimposition of meaning on a "wild" or "brute"
background, his ecumenical approach to culture, his rejection of the idea that history
possesses a comprehensive "meaning”, his alleged embrace of "methodological

Eikasia. Revista de Filosofia, afio 1V, 21 (noviembre 2008) 123-151. http://www.revistadefilosofia.org



individualism™, or even his espousal of a brand of constructivism based on "ideal
types') made an undeniable impact in a number of genuinely merleau-pontyan
concerns, among them the replacement of a trite "sense of history" by the autonomous
logic of interpretive schemes or "intelligible nuclel”, or the manifold philosophical
outlook that may be suitably described as "non-coincidental thought”. We aso prove
that Weber's influence makes itself felt in some characteristic merleau-pontyan
proposals, for instance the appea to a "radical questioning”, the cali for "hyper-
reflexion”, or even the final request for a " philosophy of non-philosophy”.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008) 123-151. http://www.revistadefilosofia.org



El weberianismo de Merleau-Ponty

Josep Maria Bech

A nadie se le escapa que € pensamiento de Merleau-Ponty difiere del de Max
Weber, sobre todo, en que su interés predominante no estuvo dirigido a la cultura, la
economia, lajurisprudencia, la sociedad o la historia. Al mismo tiempo es notorio que
Merleau-Ponty se preocupo por fundamentar una ontologia socia y cultural, ademés de
esbozar una filosofia de la historia, a tiempo que elaboraba su ontologia general. Més
all4 de esta sintonia de orden subalterno, lo cierto es que el modo de pensar de Merleau-
Ponty, 0 sea su ubicuo "estilo meditativo”, es en gran medida deudor de la lectura de
Weber, cuyos resultados y conclusiones plasmoé notoriamente en Las Aventuras de la
dialéctica’. Esto no quiere decir que e "weberianismo" sea un talante obstinado y
omnipresente en el pensamiento de Merleau-Ponty. Més bien se trata de un conjunto de
rasgos operativos que deben ser detectados en la sorprendente evolucion de su
pensamiento, relegando a un segundo plano sus innegables fluctuaciones e indecisiones
doctrinaes’.

Por este motivo, en vez de adoptar un enfoque que bien podria ser llamado
histérico, diacronico o narrativo, hemos preferido una orientacion sistematica o analitica
que tiene primordialmente en cuenta la coexistencia de puntos de vista disonantes en
cada una de las etapas del desarrollo filoséfico de Merleau-Ponty. Este enfoque,
efectivamente, es muy consciente de que la ambigledad y la dispersion de las
posiciones merleau-pontianas es dificilmente explicable si solamente se considera la
notoriay bien conocida evolucién de sus puntos de vista generales. Pero no cabe duda,

al mismo tiempo, de que glosar € "weberianismo de Merleau-Ponty" significa asimismo

1 - Merleau-Ponty 1955.

2 - Entodo caso es completamente invélida la objecion de que e estilo metaférico y ultraliterario de Merleau-Ponty, asf como
su obvia aficion a las paradojas (unos rasgos expositivos que contrastan con la siempre sobria y a veces incluso estirada manera
weberiana), colocan su pensamiento a considerable distancia del de Weber. En realidad fue éste tan adicto alas metéforasy alas
paradojas como lo iba a ser méas tarde Merleau-Ponty. En cuanto a las meté&foras, "con frecuencia revela Weber que prefiere la
alusion a andlisis cuando los problemas se vuelven dificiles. Sus comentarios sobre axiologia se basan predominantemente en
meté&foras como €l politeismo de los valoresy lalucha entre los dioses de |as esferas valorativas." (Oakes 2003:42) Y enlo que se
refiere alas paradojas, es indispensable consultar Symonds-Pudsey 2008: passim.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com 135



Bech, Josep Maria: «El weberianismo de Merleau-Ponty»

considerar que su produccion filosofica es propiamente una "obra' de la cua es
oportuno llevar a la luz su incontestable coherencia. Contra las tentaciones de orden
filolégico, y admitiendo que la veta weberiana convive con otras actitudes pensantes
escasamente compatibles con €ella, nuestra reconstruccién también se propone recalcar

el carécter organico de su pensamiento.

Por todas estas razones compartimos firmemente el parecer de Kurt Keller seguin
el cual "comentar las obras de Merleau-Ponty exige atender cuidadosamente a la
diferencia que existe entre interpretar su filosofia o reconstruirla’. Y no nos importa
reconocer que el presente trabagjo es una "reconstruccion” si, como afirma el citado
autor, "reconstruir el pensamiento de Merleau-Ponty" significa en realidad "recorrer sus
textos y recoger los fragmentos significativos, para luego comparar e interpretar este
material a fin de evidenciar los sentidos recurrentes'®. La tarea de "reconstruir el
pensamiento de Merleau-Ponty”, de todos modos, es siempre muy ardua. La fuerza
expositiva de este autor se fundamenta en el entrecruzamiento reiterado y organizado de
unos temas que, emergiendo, transformandose y desapareciendo sin cesar, y
presentandose a veces en textos distintos con un aspecto tan alterado que hace dificil
identificarlos®, forman el complicado "hilo conductor" de su pensamiento, tan 14bil y
discontinuo que a veces son necesarias unas atentas decisiones interpretativas para
seguirlo con cierta precision. Por esta causa, nuestra identificacion del difuso
"weberianismo" que suele animar e pensamiento de Merleau-Ponty se reconoce
tributaria de un proceso reconstructivo siempre atento a evitar los escollos de un
filologismo excesivo, pero a mismo tiempo permanentemente preocupado por asegurar

lalegitimidad de sus conclusiones.

La transparencia de estos propdésitos, de todos modos, debe ir acompafiada por
un constante esfuerzo hacia la lucidez. Hemos adoptado como titulo "El weberianismo
de Merleau-Ponty"”, y lo cierto es que esta eleccion puede desconcertar de buenas a
primeras. No cabe duda de que cuando se considera imparciamente la obra de este
autor, y se atiende a conjunto de su pensamiento, es imposible no advertir algunos
rasgos netamente "antiweberianos’. Entre ellos destacan |os siguientes:

% - Kdler 2001: 379
4 - Aun cuando la continua reorientacion de sus ideas le llevara a presentarlas bajo formas tan dispares que a veces
desconciertan a lector, no esimpropio atribuir a Merleau-Ponty un principio leitmotivista de composicién.

136 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com



Bech, Josep Maria: «El weberianismo de Merleau-Ponty»

1) La transposicion, transvase e interpenetracion universales, reciprocos y
reversibles que, seguin Merleau-Ponty, tiene lugar entre todos |os ambitos de la realidad.
Se trata de la ecuménica equivalencia incuestionablemente inspirada en el pensamiento
prerroméntico aleman® y notoriamente tematizada por Merleau-Ponty con su ubicua
glosa de lareversibilidad, €l quiasmay el Ineinander. Nada més lejos, por supuesto, del
autonomismo o EigengesetZlichkeit que segin Weber separa irremisiblemente las
distintas "esferas' de una realidad integramente concebida como "cultura'. Esta
insalvable separacion es elevada por Weber al rango de principio metodolgico
supremo. Pero precisamente el caracter "insuperable” de las separaciones weberianas es
puesta en tela de juicio por Merleau-Ponty. Como es notorio, ensalza por encima de
todo la "universaidad lateral", término con € que designa "la universalidad que
solamente puede ser articulada poniendo en relacion unos universos de sentido que son
diferentes pero no mutuamente inaccesibles'®.

2) La peculiar aversion de Merleau-Ponty al "pensamiento de sobrevuelo
(pensée de survol)" choca frontalmente con € lamento de Weber ante el fenébmeno

"7 Asimismo la

cultural que él denomina "pérdida de la distancia (Verlust der Distanz)
célebre exigencia weberiana de "libertad valoradora o axioldgica' o Wertfreiheit debe
ser entendida como siendo en realidad un alegato en favor de la mayor distancia posible
entre e cientifico (entendiendo este término en e sentido mas amplio posible, e
incluyendo por tanto a especialista en disciplinas sociales) y los "vaores' que
inevitablemente orientan la eleccion tanto de sus objetos de estudio como de sus
procedimientos operativos. A este respecto destaca también la paradoja de que Weber,
como es de sobra conocido, interpreta e proceso historico de la racionalizacion en
Occidente como una distancia creciente entre |os seres humanos concretos, por un lado,

y por otro sus afectos y la satisfaccion més o menos inmediata de sus necesidades.

3) Este mismo fenébmeno de "pérdida de la distancia’ es entendida por Weber

como consistiendo propiamente en una deplorable "pérdida de estilo (Verlust amSil)".

°- Setratade lafusion e interpenetracion de los &mbitos més dispares que tiene lugar en un sistema de infinitas transiciones
reciprocasy que prefigura el tono general estetizante que no puede ser disociado del pensamiento de Merleau-Ponty. En su obra
palpita sin duda esta proclividad "fusionista’ que el Prerromanticismo aleman comparte con el "Urphanomen” goethiano y
cuyas ramificaciones llegan hasta la obra de Georg Simmel. Ahora bien: este dedlizamiento progresivo de todo en todo, es
también el exacto contrario del compromiso "separatista’ asumido por Max Weber. (Cfr. Uchtblau 1999: 76)

® - Arnason 1993: 90. El subrayado es nuestro.

7 - Weber ([1922] 1988): 519.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofiacom 137



Bech, Josep Maria: «El weberianismo de Merleau-Ponty»

Paralelamente considera Weber que solamente "en un sentido intelectualista’ puede el
"aumento de la capacidad expresiva' ser considerado como un "progreso de la vida
consciente'®. Nada més lejos, ciertamente, del expresivisimo visceral y corporaizado
gue defiende Merleau-Ponty, asi como de su concepcion del estilo como un conjunto de
rasgos primigenios que precisamente la distancia tiende a difuminar.

A pesar de estos disonantes indicios, creemos estar en condiciones de afirmar
gue un weberianismo persistente pero diluido impregna € pensamiento de Merleau-

Ponty. Hemos ar ticulado nuestra demostracion en los cinco apartados siguientes:
1 La sobreimposicion humana de sentido a un trasfondo "bruto” o "salvaje”
2 La concepcion de la cultura como un primordial y ecumeénico deter minante
3 El construccionismo de los "tipos ideales’ y €l pensamiento no coincidente
4 La necesidad de un horizonte soberano convertido en referencia suprema
5 Lairrealidad de un conocimiento concebido como reorganizacion posibilista

Siguiendo esta quintuple division, pretendemos mostrar en 1o que sigue que alo
largo de la obra merleau-pontiana las concomitancias con decisivos aspectos del legado

de Max Weber se suceden de manera mas o menos encubierta.
1 La sobreimposicién humana de sentido a un trasfondo " bruto" o " salvaje’

Es notorio que Weber secunda la teoria construccionista del conocimiento
defendida por Heinrich Rickert y crucialmente comprometida con la tesis de que toda
realidad resulta ininteligible en ausencia de la correspondiente conceptualizacion.
Aungue difiere de Rickert sobre el tema de la objetividad de los valores, Weber también
orienta su metodologia a la construccion de las abstracciones intersubjetivamente
significativas que extrae de una realidad infinitamente mas vasta y que é denomina

"tipos ideales'®. Para Weber "los conceptos son siempre menos que la realidad, y son

8 - Weber ([1922] 1988): 519. El texto dice exactamente: "Fortschritt" im "bewuRten Erleben” ist "dem intellektualistischen
Sinn der Vermehrung der zunehmenden Ausdruckfahigkeit" identisch.

® - Merleau-Ponty pretende eudir e relativismo implicado por sus proclividades weberianas enfrentando entre si los
"esguemas interrogativos' que identificaen el curso de su indagacion. Aun cuando propone "una vision aternativa de la historia
como una serie de historias maltiples y locales, cada una de ellas definida por su peculiar matriz simbdlica’, [Cfr. Schmidt

138 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com



Bech, Josep Maria: «El weberianismo de Merleau-Ponty»

siempre diferentes de €ella; con la realidad mantienen una relacion funcional y en modo
alguno representativa'’®, una figura crucial del pensamiento weberiano que sera
examinada en una seccion posterior. El cardcter Unico e irrepetible de los
acontecimientos 0 procesos histéricos y sociales, de acuerdo con Weber, consiste de
hecho en su relevancia con respecto a algunos valores o conjuntos de valores adoptados

por €l observador, y esta es larazon dltima de que aquéllos tengan sentido.

Aun cuando Weber fue fuertemente influido por € historicismo aleman, siempre
rechazo la jdea de que todo proceso histérico tiene un sentido propio que puede ser
llevado a la luz por la historiografia. "ES preciso reconocer que e andlisis de los
procesos historicos, por mas pormenorizado que sea, nunca nos dira nada sobre su
sentido intrinseco, y que més bien este sentido lo hemos de crear nosotros mismos."**
Se trata, en suma, de que para Weber el mundo histérico y social carece de sentido en si
mismo. Cree que solamente aplicando determinados conceptos o categorias (0 sea
asumiendo el punto de vista asociado a determinados valores) a una porcion delimitada
de la realidad, puede esta volverse inteligible para nosotros.** Por esto es plausible
afirmar que la metodol ogia weberiana esta primordial mente orientada a conceptualizar,
y que la importancia asignada a las implicaciones evaluadoras de la cultura la
convierten en el tema weberiano preferente. También sus famosos "tipos ideales’ son en
el fondo su peculiar manera de producir "selecciones' (Auslese, dice Weber) dotadas de
sentido, partiendo de una realidad desestructurada y en el fondo absurda. "Solamente
una pequefia porcion de la realidad concreta es puesta de relieve por los intereses
derivados de nuestros valores, y solo esta porcion tiene sentido para nosotros. Y tiene
sentido porgue revela un estado de cosas que resulta importante para nosotros a estar

conectado con nuestros valores."™

O sea que Weber acepta lo que bien podria ser
llamado "inteligibilidad asistemética’, es decir, la inteligibilidad aportada por unas

tipificaciones de muy variada indole. (Por ggemplo, Weber interpreta la accion humana

1985:161] de hecho se esfuerza por acanzar una peculiar objetividad “lateral" que é define como la Unica verdad digna de este
nombre.

10" _ Bonacker 2000: 58,

1 - Weber [1922(1983)]: 154.

2 _ Por esta razon afirma Weber que en la realidad social e histérica no existe "ley" alguna, y que en el mejor de los casos es
posible construir conceptualizaciones o "conceptos nomolgicos’ por medio de los "tipos ideales’, tal como serd glosado en una
posterior seccion de este trabajo. Desde este punto de vista, Weber postula la absoluta primacia de la epistemologia sobre la
ontologia. Consideraba que las teorias de Marx, por ejemplo, son muy valiosas como ejemplo de construccion ideal-tipica, pero
que son inaceptables como proposiciones de alcance ontol 6gico.

13 - Weber [1922(1988)]: 76.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofiacom 139



Bech, Josep Maria: «El weberianismo de Merleau-Ponty»

en base a una peculiar tipificacion que consigue hacerla inteligible y que combina

razonesy causas.)

Con la lectura de Weber se afirmé la conviccién merleau-pontiana de que a lo
largo de la historia unos sistemas cerrados de sentido han sido sobreimpuestos a una
realidad bruta y desestructurada, o sea a un trasfondo que en si mismo no experimenta
alteracion alguna. Esta coincidencia es quiza €l rasgo mas acusado entre todos los que
componen la decantacion “"weberiana’ de Merleau-Ponty. Mantiene este filésofo,
efectivamente, que las "estructuras interrogativas’ o las "historias verticales de la
verdad" son la ultima ratio universal porque articulan diferentemente una realidad que
en si misma es desestructurada y portante inexpresiva. Merleau-Ponty emplea su
idiosincrasico vocabulario para poner de manifiesto esta circunstancia "El mundo
natural no es mas que € lugar propio de todos los temas y de todos los estilos
posibles."** Desde este punto de vista, las tradiciones y las instituciones culturales, las
mentalidades colectivas y los acontecimientos politicos estan lgos de ser unos
elementos funcionales orientados a resolver los problemas que parecen justificar su
existencia. Al contrario: son maneras de cuestionar abiertamente larealidad,” las cuales
no solamente operan con sus manifiestos procedimientos de exploracion sino que son
especialmente eficaces gracias a "in-pensado” que les acompafia. Segun Merleau-
Ponty, laimposicion de sentido que efectla toda cultura siempre conlleva unos aspectos
"in-pensados’ e inexpresados que habrian llegado a emerger de haber sobrevenido unas
premisas culturales distintas. Para hacer frente a esta desconcertante circunstancia,
precisamente, Merleau-Ponty propone el proceder que denomina "hiperdialéctica’, o sea
"un pensamiento que es capaz de verdad porque contempla sin restricciéon alguna €l

carécter plural de sus propios vinculos."*°

En este mismo orden de cosas, y pasando ahora de la cultura a la historia,

también puede ser calificada de "weberianismo” |a insistencia merleau-pontiana en que

14 - Merleau-Ponty 1945: 514. No debe extrafiar la creencia merleau-pontiana de que la tarea propia de la antropologia
cultural es el velado cometido de toda filosofia. Este solamente puede consistir, segin Merleau-Ponty, en una paciente
comunicacion con e objeto indagado. Cree que Unicamente este intimo contacto pondra de manifiesto la capacidad
esclarecedora que poseen tanto lo familiar como lo extrafio cuando se iluminan y rectifican reciprocamente.

5 - Yaen el Prefacio de la Fenomenol ogia de la percepcion Merleau-Ponty afirma que "la cultura es una manera especifica de
conducirse con respecto alos demas, la naturalezay la muerte”.
16 - Merleau-Ponty 1964 129.

140 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com



Bech, Josep Maria: «El weberianismo de Merleau-Ponty»

existen unos esquemas interpretativos o "nucleos inteligibles de la historia",!’
totalizadores y relativamente autosuficientes, y desde luego provistos de una logica
auténoma aun cuando solo relativamente racionalizables. Unos esquemas que, por
encima de todo, estan dirigidos al mundo en tanto que horizonte pre-donado, descrito en
el Visible como una especie de retaguardia "salvaje” que admite un nimero indefinido
de interpretaciones y que por tanto estd en sintonia con los "poderes donadores de
sentido que son propios del cuerpo”’, como ya mantenia la Fenomenologia de la
percepcion, y gracias alos cuales "segrega un valor que no procede de parte alguna”.*®
En opinion de Merleau-Ponty, es imprescindible no olvidar nunca que "la verdadera

historia vive totalmente a costa de nosotros (I'histoire vraie vit toute entiére de nous)."*°

A raiz de estas consideraciones filohistoricas es oportuno recordar asimismo que
una de las ideas claves de Weber, recogida y ensalzada por Merleau-Ponty, es 'a
denuncia de! espejismo que atribuye un sentido global a la historia. Efectivamente: es
notoria la conviccion de Weber seguin la cual |a historia carece de sentido intrinseco y
por consiguiente nuestras construcciones historiogréficas estan determinadas por
nuestros intereses dominantes. Aquello que nos parece "interesante” o "importante” en
el pasado, en otras palabras, es un reflgo de nuestras valoraciones y no de las de
nuestros predecesores. Si por un lado es imposible justificar cientificamente los valores
en cuanto tales, afirma Weber, por otro lado tampoco existe posibilidad alguna de acotar
una gama de eventuales valoraciones que, a menos en teoria, se extiende hasta el
infinito, o de eliminar por medios racionales algunas valoraciones extravagantes y

trocarlas por enfoques mas redlistas.

Lafidelidad de Merleau-Ponty a este legado weberiano es puesta de manifiesto,
sobre todo, por una concepcion de la historia donde la quimera de un sentido global ha
desaparecido y tan solo permanecen unos sentidos de alcance restringido. La idea de
una institucion expresiva fundacional de origen husserliano es substituida por una

combinacion de propuestas aisladas de sentido.”® "Precisamente porque la historia es

7 - Merleau-Ponty 1955: 25.

18 - Desteluego Merleau-Ponty no es parco en palabr as cuando defiende fa exigtendia de una razon inter pretativa que va mucho
més ala delainteligencia analitica.

19 - Merleau-Ponty 1960: 93.

20 _ A este respecto es evidente que |a defensa merleau-pontiana de la “dimensionalidad" es un eco de |a preferencia de
Weber por la"seleccion histdrica" o historische Auslese muy por encimade lareduccion cientifica aleyes universales.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofiacom 141



Bech, Josep Maria: «El weberianismo de Merleau-Ponty»

siempre historia, es imposible negarle un sentido cuando menos fragmentario."** Asf
desaparece también la creencia en un sentido univoco entendido como una orientacion
global: "para Merleau-Ponty |a historia no es un monolito, no es una presencia pura que
progresa hacia un sentido inequivoco".? Desde este punto de vista la historia no es més

que "un interlocutor transtornado"?

gue en palabras de John Compton "preserva y
elimina tanto e sentido como € sinsentido, y solamente accede a que la iniciativa
humana recoja signos diseminados y modele formas inéditas de vida'.** (Es preciso
sefialar que la notoria "eterna juventud” o ewige Jugend de que disfrutan las ciencias
sociales segun Weber, evoca la insistencia de Merleau-Ponty en que la historia es
"Inevitablemente incompleta’, "no-coincidente”, "perpetuamente transcendente’ vy

siempre habitada por €l "écart".)
2 La concepcion dela cultura como un primordial y ecumeénico deter minante

La fidelidad de Merleau-Ponty a la herencia weberiana también es puesta de
manifiesto por la concepcion ecumeénica y omnifundante de la cultura que ambos
pensadores comparten. No cabe discusion alguna, ante todo, de que € culturalismo de
Weber es tgjante: "Desde nuestro punto de vista, la realidad empirica es cultura’, o sea
que "abarca aquellos aspectos de la realidad que resultan significantes para nosotros al
estar vinculados a determinados valores, y excluye a todos los demés'.?® Y a hemos visto
en secciones anteriores que la importancia asignada a las implicaciones evaluadoras de
la cultura la convierten en el tema weberiano preferente. Weber tiene muy en cuenta,
efectivamente, que la cultura, entendida primordialmente como la articulacion y la
determinacion de los vinculos entre el ser humano y larealidad, consiste de hecho en la

combinacion de esquemas donadores de sentido y determinados principios de eleccion.

2L _ Merleau-Ponty 1945: 512,

2 - Davis200L: 93

% _ Merleau-Pony 1955:22.

24 _ Compton 1987: 372. En consecuencia, "un sistema simbdlico parcial confiere estructura a las acciones de los agentes y, asu
vez, recibe de ellos su propia estructura’. (Loe. cit.). No hace falta decir, llegados a este punto, que la discutible existencia de
estos "signos diseminados’ es el verdadero fondo de la cuestion. ¢Es la cultura un conjunto de rasgos en cierto modo abstraidos
de unarealidad que los pre-contenia, o bien es exclusivamente un resultado de lasintencionesy las actitudes del ser humano? Las
redes de sentido, ¢no son més que proyecciones subjetivas, o como dice Merleau-Ponty, "matrices simbdlicas que no preexisten
en lugar alguno” [Merleau-Ponty 1955: 25]? En tal caso, ¢el presunto sistema trans-subjetivo de referencia queda reducido a un
trasfondo externo y fundamentalmente absurdo? ;O més bien ocurre que el mundo realmente emite los "signos diseminados’
que ya hemos mencionado, y por tanto emerge como un efectivo sistema de referenciay no como un mero substrato inerte para
todas |as proyecciones de sentido?

% _ Weber ([1922] 1988): 175. El texto original afirma que "die empirische Wirklichkeit ist fiir uns Kultur", la cual "digjenigen
Bestandteile der Wirklichkeit umfatst, welche duren Wertbeziehungen firr uns bedeutsam werden, und nur diese”.

142 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com



Bech, Josep Maria: «El weberianismo de Merleau-Ponty»

La posicion de Weber al respecto es tan notoria como tajante: "Son los intereses, tanto
materiales como ideales, y no las ideas, € factor que ha gobernado directamente las
acciones de los seres humanos. Pero las ‘concepciones del mundo' que han resultado de
las ideas, con gran frecuencia y en analogia con los guardagujas (Weichensteller), han

decidido los cauces que han seguido los intereses a impulsar la accién."?

Dicho de otro modo, toda configuracion cultural se fundamenta a mismo tiempo
en actitudes interpretativas y en orientaciones evaluadoras. Por esta causa, cuando
Weber atribuye al individuo humano no sdlo la voluntad sino también la capacidad de
generar cultura, en realidad se refiere implicitamente a la entidad colectiva que é
mismo denomina ocasionalmente "la comunidad formada por los seres humanos
portadores de cultura'. En razén de que la cultura, segin Weber, proviene de aplicar
determinados conceptos o categorias a una porciéon delimitada de la realidad para que
pueda ésta volverse inteligible, 1o cua significa assmismo asumir € punto de vista
asociado a determinados valores, es imprescindible tener en cuenta la crucial distincién
weberiana entre "juicios de vaor" o Werturteile y "relaciones de vaor' o
Werbez ehungen. Segun Weber, efectivamente, los historiadores y 1os socidlogos deben
evitar a toda costa los "juicios de valor” o Werturteile, mientras que su obligacion
primordial es establecer las "relaciones de valor" o Wertbeziehungen, es decir, los
argumentos que fundamentan todo posible vinculo valorativo, entre los fenébmenos

histéricosy sociales, por un lado, y por otro |os sistemas especificos de valores.

O sea que es absolutamente preciso identificar las actitudes evaluadoras que un
determinado fendmeno cultural pone a descubierto, las cuales justifican que reivindique
un "sentido" y que, en definitiva, exprese unas inevitables pretensiones de
universalidad. Solamente esta decisiva actividad historiogréfica, a parecer de Weber,
hara posible interpretar una determinada cultura a la luz de los valores que,
inevitablemente, introduce e historiador como consecuencia de sus convicciones
personales.?’ Dicho de otro modo, los "juicios de valor" o Werturteile pueden ser
soslayados precisamente porque las "relaciones de valor" o Wertbeziehungen se limitan
a establecer una interrelacion entre determinados fendmenos culturales y algunos

% _ Weber [1920-21(1988)]: 252.
2T _ A este respecto considera Weber que el "tipo ideal" es la solucién idénea a espinoso problema de abstenerse de
proyectar "juicios de valor" o Werturteiley al mismo tiempo defender las "relaciones de valor" o Wertbeziehungen.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofiacom 143



Bech, Josep Maria: «El weberianismo de Merleau-Ponty»

valores ideales, dado que al mismo tiempo evitan terminantemente evaluar aquéllos. Las
"relaciones de valor" o Wertbegehungen, en una palabra, transforman determinados
valores en referencias para €l andlisis cultural, a tiempo que se abstienen de cualquier
afirmacién con respecto a su intrinseca "validez". Los valores en cuanto tales, por
consiguiente, no son a juicio de Weber susceptibles de legitimacién alguna. Pero
tampoco parece haber posible acotar un espectro de actitudes valoradoras que en teoria
es infinito, o de trocar algunas valoraciones extremas por actitudes aparentemente mas
"redlistas’.

Merleau-Ponty llega a respaldar la definicion weberiana de cultura en Las
aventuras de la dialéctica como "una realidad fragmentaria y cerrada en si misma que
ha sido abstraida de un nimero infinito de acontecimientos' y a la que ademas "le han
sido asignados sentido e importancia’ como consecuencia de "la capacidad de tomar
posicion con respecto al mundo y asi conferirle sentido" que caracteriza a los seres
humanos.® De todos modos, el weberianismo cultural de Merleau-Ponty abarca de
hecho la totalidad de su obra. En realidad defiende in nuce la raiz cultural dltima de
todo aguello que tiene que ver con la sociedad, y esta decidida toma de posicion
"culturaista’ una vez mas emparienta su pensamiento con el de Weber. Con todo, €l
término "culturalismo” no debe extrafiar en el presente contexto. Simplemente da a
entender que la cultura determina en cierto modo todos los fendmenos sociales (al finy
al cabo, laidea de "clase" y otras afines a ella no son mas que un modo de "estar-con
los-otros’, como diria Merleau-Ponty). También implica que todas las modalidades de
relacion social estén basadas en determinadas maneras de sentir, comportarse, creer e
identificar, 0 sea que se fundamentan en aquello que téacitamente se da por supuesto. Ya
en la Fenomenologia de la percepcion parece receptivo Merleau-Ponty a este punto de
vista: "No es €l sistema econdmico, ni tampoco la sociedad en tanto que sistema de
fuerzas impersonal es, aquello que me convierte en proletario; pero si que esla presencia
de estas mismas instituciones en la medida que las llevo en mi mismo y forman parte de
mi experiencia. Tampoco es una desmotivada operacion intelectual, pero si que es mi

manera de 'estar en e mundo’, envuelta en un dispositivo institucional especifico."?

% _ No es extrafio, por consiguiente, que Merleau-Ponty conciba el propio conocimiento como "una particularidad”,
dificil de explicar objetivamente, "que poseen ciertas configuraciones socio-historicas'. (Merleau-Ponty 1960:145)
2 _ Merleau-Ponty 1945: 506.

144 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com



Bech, Josep Maria: «El weberianismo de Merleau-Ponty»

Existen poderosas razones, efectivamente, para atribuir a Merleau-Ponty las
referidas inclinaciones culturalistas de raigambre weberiana. Siempre entendioé que las
relaciones sociaes, en definitiva, se fundamentan en las maneras de actuar, de pensar y
de percibir, en todo aguello que ha sido asumido a haber sido considerado
incuestionable. Por encima de todo su "culturalismo” enaltece aquellas précticas o
estructuras mentales que una determinada sociedad comparte. La vida cultura y la
mentalidad colectiva se convierten en e determinante primordial de la realidad
histérica. Mantuvo que las estructuras resultan perpetuadas y continuamente
"coherentemente deformadas’ por efecto de las précticas culturales que son su Unica
manera efectiva y concreta de existir. Las estructuras pueden ser exteriores a los seres
humanos, pero siempre estan encarnadas o personificadas en las correspondientes
maneras de pensar, ver, relacionarse y actuar.*® En suma, no debe sorprender que
Johann Arnason haya advertido en el pensamiento de Merleau-Ponty "un aroma
inconfundiblemente culturalista’. Si admitimos que "el componente cultural de la
realidad social hace insostenible una concepcion objetivista de la sociologia’, también
tendremos que aceptar la perentoria necesidad de "un nuevo andlisis de la cultura en
tanto que conformacion interpretativa de la condicién humana’.®* Muy en la linea
marcada por Weber, por consiguiente, Merleau-Ponty mantuvo que la cultura hacia
inteligible e mundo en la medida que lo habia edificado de acuerdo con sus propios
criterios de donacién de sentido. De este modo los "hechos' que registran las ciencias
sociaes "no hablan por si mismos' y por tanto deben ser obligatoriamente interpretados.

"Cualquier accion, incluso una guerra, es siempre una accion simbdlica."*

Conviene no perder de vista que para Merleau-Ponty € "advenimiento” del
sentido es indisociable de su "instituciéon”, término que en sus escritos suele ser
homdlogo con los de "estructura’ o de "Gestalt", y que puede ser definido como "la
asuncion y la incorporacion de un sistema simbdlico por parte del sujeto como una

manera de proceder o un estilo englobante, sin que en modo alguno le sea necesario

% _ Sin embargo Merleau-Ponty también fue consciente de que un concepto de cultura convertido en factor de cambio
histérico plantea graves problemas a la explicacion historiogréfica. Si todas las préacticas estén culturalmente orientadas,
s todos los sentidos dependen del contexto cultural, no se ve claro en qué pueden estar basadas |as explicaciones causales.
Pero s se insta a los historiadores a prescindir del andlisis causal, el recelo que solia ocasionar € reduccionismo
materialista (trataba de explicar el pensamiento y la accion recurriendo a factores o causas sociales) ahora proviene de la
propia explicacion causal. "Una vez sumergidos en la cultura, ni causas ni efectos pueden ser distinguidos.” [ Cfr. Appleby
et al. 1995: 223]

3 - Arnason 1993:89.

%2 _ Merleau-Ponty 1955: 270.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofiacom 145



Bech, Josep Maria: «El weberianismo de Merleau-Ponty»

concebirlo."*®, En realidad todas las configuraciones culturales son de hecho ejemplos

"3 o incluso como

de Gestalt, pues funcionan como "unidades de significacion
"Identidades histéricas' donde cada elemento Unicamente adquiere su sentido mediante
su vinculacion con todos los demas y de manera completamente independiente de la
participacion del sujeto. Aqui asoma un rasgo distintivo del pensamiento weberiano:
tanto la cultura como la sociedad son Gesto/ten, constantemente asociadas, solidificadas
y organizadas en forma de configuraciones especificas, de modo que también a la
cultura le es asignada eficacia causal: "los asuntos econémicos y los de indole cultural
son la misma clase de asunto”,* o también: "las fuerzas productivas en economia
poseen significacion cultural, y del mismo modo las ideologias tienen efectos
econdmicos’.* Todos estos agentes se equilibran: "la historia opera un trueque entre
todos los drdenes de la actividad humana, de manera que ninguno de ellos puede
arrogarse la dignidad de ser una causa exclusiva'.®” Como ha sefialado Xavier Guchet,
"la teoria merleau-pontiana de las funciones simbdlicas percibe estructuras (Gesto/ten)
por todas partes’, y esta acuidad |le permite "poner de manifiesto todas las paradojas
histéricas sin destruirlas a mismo tiempo, rompiendo asi con la filosofia de las

construcciones o priori y también con laidea de un proceso histérico 'objetivo™.®

Es preciso advertir, por ultimo, que laimportancia asignada por Merleau-Ponty a
la donacién de sentido que efectian las formaciones culturales, a pesar de las
apariencias, no es incompatible con e "individualismo metodol6gico" notoriamente
defendido por Weber. Si bien en opinién de Merleau-Ponty, y en una perspectiva
general, la historia "esta vinculada con las précticas individuales, con la interioridad",*
este punto de partida aparentemente absoluto prepara en realidad "el "advenimiento del
sentido’, 0 sea el momento en el cual una serie de actos individuales pasan a formar una
totalidad dotada de un sentido que supera con creces a contenido de cualquier acto

¥ - Merleau-Ponty 1953: 24.

3 - Merleau-Ponty 1942:169. Merleau-Ponty dice "unités de signifjcation”, y por "signification” entiende "ce quj rend
une choseintelligible".

% _ Merleau-Ponty 1947: 233.

% . Merleau-Ponty 1947: 267.

37 - Merleau-Ponty 1968: 44.

% . Guchet 2001:122. Pero "simbolizar" en modo alguno significa para Merleau-Ponty copiar o representar un
determinado aspecto del mundo. Por encima de todo quiere decir acceder a un mundo considerado en si mismo, o dicho en
sus propias palabras, a una "parte total" o un "6rgano" del mundo. Siempre teniendo en cuenta, claro esta, que Merleau-
Ponty entiende por "mundo” una entidad paraddjica, a un tiempo coherente'y abierta, visible einvisible, y por encima de
todo transcendente. Precisamente nuestro posicionamiento cultural, resultado de unos horizontes parciamente
inconmensurables, nos asegura el Unico acceso posible a este desconcertante "mundo”.

¥ . Merleau-Ponty 1964a: 312.

146 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com



Bech, Josep Maria: «El weberianismo de Merleau-Ponty»

expresivo”.”® O sea que Merleau-Ponty se resiste a entender la historia como una
sucesion de "acontecimientos’ y decide pensarla como un proceso en el seno del cual el
sentido "adviene". Esto quiere decir que € sentido "emerge” en el curso de la historiay
gue lo hace de tal manera que transciende a su propio tiempo y puede llegar a ser
efectivo en e momento actual. No de otro modo debe ser entendido e término

"emergencia’ en el contexto merleau-pontiano.**
3 El construccionismo delos" tiposideales' y el pensamiento no coincidente

Son conocidas las ideas weberianas sobre la extrema relevancia operativa de los "tipos
ideales’. Ante todo es preciso consignar que un "tipo ideal" es una construccién logicay
heuristica que acentla intencional y deliberadamente los rasgos esenciales de un
determinado fendmeno y que resulta muy Util pararealizar comparaciones con € mundo
empirico. Es por tanto una herramienta cognitiva que aspira a ser legitimada por sus
éxitos descriptivos y explicativos. Weber siempre insistio en que las caracterizaciones
ideal-tipicas debian ser empleadas en cometidos analiticos y comparativos y que, sobre
todo, nunca fueran tenidas por fendmenos 0 procesos reamente existentes. Esta
advertencia, por desgracia, frecuentemente no es tenida en cuenta. Suele olvidarse,
efectivamente, que los "tipos idedles’, lgos de ser una entidad real, son meras
sistematizaciones que pueden ser provechosas como punto de partida para
interpretaciones abiertas e imprevistas de datos empiricos especificos. En todo caso los
"tipos idedles’, intensificando los rasgos de la realidad concreta con € propdésito de
hacerla causalmente inteligible, suministran unas categorias abstractas que permiten la
aproximacion empirica a una realidad a la cual en modo alguno agotan. Sucede, en
consecuencia, que por una parte los "tipos ideales’ son aplicables a toda realidad
cultural y social, presente o pasada, y que por otra parte son Utiles para explicar
cualquier accion particular, no solamente en referencia a significado que esta accion

tiene o tuvo para e o los individuos implicados en ella, sino sobre todo desde el punto

40 - Schmidt 1975: 466. Este autor observa agudamente que resaltar e "advenimiento” le sirve a Merleau-Ponty en
redlidad para evitar "la exclusiva acentuacion de las caracteristicas formales de un sistema social". Y a continuacion
afiade: "la obra de Merleau-Ponty estd impregnada por la costumbre de contrarrestar estas estructuras ordenadoras con la
idea del advenimiento”. (Cfr. Schmidt 1975: 467)

4 - No hace falta recordar que el cogito cartesiano, la revolucién francesa, el sentido de la geometria en la
interpretacion de Husserl, o incluso e impacto causado por todo gran pintor en la historia global de la pintura, son
ejemplos pradigamente citados por Merleau-Ponty de esta peculiar manera de "advenir”.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofiacom 147



Bech, Josep Maria: «El weberianismo de Merleau-Ponty»

de vista empefiado en probar que una orientacion racional no es incompatible con unas

conviccionesy valores fundamental es.

L a defensa weberiana de los "tipos ideales’ indica que Merleau-Ponty comparte
con Weber el compromiso meditativo que es pertinente denominar "pensamiento no

142

coincidente"™ y que en tiempos recientes ha sido interpretado como un rechazo de la

"ideologia de la transparencia’,*® entendiendo por este término e supuesto contacto
intimo y privilegiado que vincula a sujeto consigo mismo, con sus contenidos
cognitivos, y con los demés seres humanos. Sucede, en efecto, que los multiples
aspectos del pensamiento de Merleau-Ponty estdn enlazados por una compartida
caracteristica: la persistente defensa del pensamiento de la no-coincidencia, a cua
denomino también "de la disension (écart)”, "de la no-posesion-transparente”, y "de la
no-fusién”. Conviene entender, ante todo, que Merleau-Ponty entiende la "no-
coincidencia' en un sentido polimorfico. No se trata solamente de que la caracteristica
crucial del ser humano, tanto en su pensamiento como en su corporalidad, consista en
no coincidir jamas consigo mismo. Desde luego "mi contacto conmigo mismo es
"coincidencia parcia™ porgque "no conocemos hi todos nuestros recuerdos ni la densidad
de nuestro presente”,* pues en definitiva "el pasado es la invisibilidad del visible".*
Estos términos, caracteristicos del Ultimo Merleau-Ponty, sefialan nuestra imposibilidad
de coincidir alguna vez con nuestro propio presente, pudiendo decir cada uno de
nosotros: "estoy ausente del presente, y gracias a ello puedo estar presente en |o ausente,
0 sea en e pasado”.* En lineas generales somos un "ser que no se contenta con

coincidir consigo mismo, como si fuera una cosa'".*’

Mas decisivamente todavia, constata Merleau-Ponty que nuestras ideas jamas
coinciden consigo mismas, pues estan destinadas a un futuro de alteridad: "cada idea
nueva se convierte en algo distinto a aquello que era para quien lainstituyé",*® hasta tal
punto que "cuando las "ideas adquiridas’ han conseguido ser aceptadas cas

universalmente, ha sido siempre a causa de que se han convertidoen _ algo distinto a

42 - Séanospermitido, aeste regpecto, remitir aunaobradd autor: Bech 2005:37-48,
.- Cfr. Alloa 2008: passim.

.- Merleau-Ponty 1960: 231.

.- Merleau-Ponty 1996: 202.

.- Colonna 2002: 230.

47 - Merleau-Ponty 1960: 285.

4 - Merleau-Ponty 1960: 284.

5& R

148 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com



Bech, Josep Maria: «El weberianismo de Merleau-Ponty»

ellas mismas (en devenant autres qu'elles-mémes)”.*® Ocurre, en resumen, que ni la
percepcion ni el conocimiento coinciden consigo mismos (“una volubilidad infatigable
hace que las ideas se alteren desde el mismo instante en que nacen, como s |as afectara
una "necesidad de expresarse” que no se sosiega jamas"™), y mucho menos coinciden, a
su vez, con las cosas percibidas o pensadas ("la cosa [espacial 0 temporal] como
diferencia, /. e., como transcendencia, /. e., como estando siempre "detras’, més allg,
lgana. El presente mismo no es coincidencia absoluta sin transcendencia, [...] es

imposible aprehenderlo desde cerca, en las pinzas de la atencion”).>

Como consecuencia de todo esto, Merleau-Ponty atribuye una importancia
preponderante, desde luego no a aquello que estd "oculto" de manera provisional y
accidental, sino a lo "oculto" como ausencia positiva que irremisiblemente forma parte
del mundo, "lo sostiene y o hace visible".>* Arion Kelkel ha formulado este extremo
con unainusitada brillantez: "Con el entrelazamiento del visible y el invisible trocamos
una filosofia exclusivamente interesada en una presencia intuitiva, por una filosofia de
la ausencia, de la patencia aureolada de latencia; no dandose ya a una mirada posesiva
por medio de perfilesy de esbozos, ahoralas cosas y el mundo se dan a si mismos como
unareserva inagotable. [...] No se trata ahora de una simple inadecuacion perceptiva, de
una imperfeccion de nuestra capacidad de ver. Parece caduca la idea de una
transparencia total y unaintuicion plena, si ver ya no es fundirse con lo dado, pues es
ahora "e medio que tengo a mi disposicién para ausentarme de mi mismo, para asistir
desde dentro alafision del Ser".",

Siempre sobreviene una diferencia o desfase (décalage, dice Merleau-Ponty)
entre la realidad y la conciencia, la cua "esta siempre, o bien adelantada o bien
retrasada respecto de la realidad, pero nunca es su contemporénea’.> Y la relacion del
sujeto con el mundo, por su parte, nada tiene que ver con €l vinculo entre € sujeto y €l

objeto: "el sujeto se escapa aprehendiéndose o se aprehende escapandose’.” La

predileccion merleau-pontiana por este eminente malentendido gque todo lo impregna,

49 - Merleau-Ponty 1960: 284.

% _ Merleau-Ponty 1960: 284.

5 - Merleau-Ponty 1964a: 249.

%2 _ Merleau-Ponty 1964a: 281.

53 - Kelkel 2002: 275-276. L os subrayados son de Kelkel. Lacita dentro de la cita pertenece a: Merleau-Ponty 1964b: 81.
% - Merleau-Ponty 1960: 209.

55 - Merleau-Ponty 1996: 69.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofiacom 149



Bech, Josep Maria: «El weberianismo de Merleau-Ponty»

desde luego no degja lugar a dudas: "L as cosas estén presentes ante nosotros en carne y
hueso porque son inagotables, nunca completamente dadas’, asi como "de la misma
manera, la expresiéon no es nunca del todo expresiéon, lo expresado nunca esta
completamente expresado”.® Puede decirse, por consiguiente, que en todos los casos
imaginables sobreviene un flagrante déficit en la prevista "adecuacion” o transparencia
Crudamente formulado, y anticipando los postulados intra-ontol6gicos de Merleau-
Ponty, se trata de que un ingrediente de transcendencia (es decir: una ausencia, vacio o
déficit) impregna toda realidad, tanto si ésta es pasada como si es presente (el presente
es transcendencia porque nunca es posible coincidir con é"°’), perceptiva o cognitiva,
personal o intersubjetiva. En todos los casos esta transcendencia da lugar a que la
disension o écart se infiltre en toda realidad y a todos los niveles posibles. Asi una
"verdad" digna de este nombre no puede sino invalidar las mismas construcciones que
aspiran a poseerla. En definitiva sucede que e pensamiento de la no-coincidencia

conllevareconocer el ingrediente negativo que habita en toda realidad.

Como consecuencia, € tema prioritario para e pensamiento, segin Merleau-
Ponty, no puede ser otro que la "extrafia distancia>® que separa al sujeto de si mismo'y
que alga a cada cosa de su posible identidad. Mas especificamente, considera que la
imposibilidad de "coincidir" es especiamente significativa en el funcionamiento de la
percepcion y del lenguaje. Su interés por €l enraizamiento de la filosofia en la realidad
més primordia le llevo a concluir que una critica integral del pensamiento moderno
deberia partir de esta intransgredible dificultad. En pocas paabras: cuaquier
identificacion es cuestionable y la coincidencia total no puede darse jamas. Cabe
aceptar, por consiguiente, que la "disension” (écart, dice Merlau-Ponty: la invencible
separacion que impide una coincidencia total) es inherente a todo proceso perceptivo o
cognitivo. Y por tanto conviene reconocer que, siendo la diferencia insuperable, el
poder de la transcendencia es absoluto. "El anhelo por coincidir, en e mejor de los
casos, consigue una "coincidencia parcial", puesto que nunca se dan al mismo tiempo la

cosay laconcienciadelacosa, el pasado y la concienciadel pasado."*

% - Merleau-Ponty 1969: 52.

57 - Merleau-Ponty 1964a: 238y 239.
%8 _ Merleau-Ponty 1964a: 166.

% - Derossi 1965:356.

150 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com



Bech, Josep Maria: «El weberianismo de Merleau-Ponty»

Conviene recordar que ya en el Elogio de ja filosofia® definié Merleau-Ponty €l
pensamiento como un indefinido trabajo de "expresion”, término que para é significa
manifestar un sentido que, paradgjicamente, se encuentra en un proceso de
ininterrumpida génesis. "Expresarse” no es plasmar un sentido que la experiencia ha
llevado previamente a su plena realizacion. Méas bien ocurre lo contrario, y toda
expresion digna de este nombre debe revisar € sentido ya instituido, cuestionando por
tanto su inmovilidad y violentando su propension a la inercia. Al parecer de Merleau-
Ponty, efectivamente, la expresién no es la simple externalizacion de un sentido que
hasta ahora habia permanecido implicito u oculto pero que, en todo caso, estaba ya
completo antes de ser llevado a la luz. Por esta causa, una filosofia que se concibe a si
misma como prolongacién de un proceso expresivo fundamental, debe rechazar por
ilusoria la posibilidad de alcanzar una unidad inmediata con lo expresado. Para llevar a
cabo sus cometidos més auténticos, la filosofia debe renunciar paraddjicamente a
"coincidir" con larealidad. Es absurdo, en otras palabras, que €l pensamiento pretenda
"adecuarse” a sentido preexistente alguno, como Ilegé a parecer natural en el marco de
la epistemologia clasica. Reactivando el precartesianismo de autores como Montaigne,
corresponde a nuestro tiempo "renunciar al saber definitivo acerca de un mundo finito

por parte de un sujeto estable”.**
4 Lanecesidad de un horizonte soberano convertido en referencia suprema

El construccionismo que defiende Weber, ya glosado en la seccién anterior,
presupone gue la realidad nunca le es completamente dada a sujeto empirico y que
portante éste sdlo la conoce fragmentariamente. A pesar de ello cree Weber que la
realidad en su version "integra' existe en forma de un "horizonte" que no solamente
puede ser previsto o presentido, sino que también permite que nos aproximemos a é
indefinidamente, aun cuando sea del todo imposible que lo lleguemos a alcanzar. Esta
referencia a un "horizonte” imperioso y definitivo es crucial para e pensamiento
weberiano, pues sin é seria imposible decidir entre explicaciones concurrentes de un
mismo fendmeno. Salta a la vista que, de no existir este "horizonte", no solamente

careceria de capacidad explicativa el recurso a los "tipos ideales' sino que, més

€ _ Merleau-Ponty 1953.
61 - Parmentier 2000:40.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofiacom 151



Bech, Josep Maria: «El weberianismo de Merleau-Ponty»

fundamentalmente todavia, seria imposible identificar qué acontecimientos estan

realmente teniendo lugar en un determinado ambito.

Sucede, en e fondo, que la poshbilidad de decidir entre explicaciones
antagonistas invocando su eventual verdad es la condicion indispensable para que un
determinado procedimiento cognitivo pueda ser tenido por vaido. Ya hemos visto que
Weber se resiste a considerar este "horizonte de verdad” como una realidad objetiva
porque no acepta las regresivas consecuencias de orden mimético o reproductivo que
conllevaria esta reintroduccion de lailusion esencialista. Por esta razon sitla Weber este
"horizonte" en € propio sujeto, como es notorio, a cua confiere la capacidad de
instaurar sentido en forma de "relacion de valor" o Wertbeziehung, con las cruciales
consecuencias de orden cognitivo que € lector ya conoce. Desde luego no se le escapa
gue este proceso es en la préactica sumamente fragil y controvertible, y sin embargo lo
postula como Unica sdida posible a dilema cognitivo que plantea todo
construccionismo. Sucede, en suma, que el "horizonte soberano” formado por una
descripcién completa, coherente y consecuente de la realidad, debe ser virtualmente
asignado tanto al sujeto de la accion préactica como a de la contemplacion tedrica. Ya
que de no ser asi acaba por parecer gratuito recurrir a la "relacion de valor" o
Wertbeziehung en la forma que Weber 1o hace, cuando aquello que verdaderamente esta

en juego es el conocimiento de larealidad.

Este enaltecimiento weberiano de un decisivo "horizonte" de transcendencias es
concomitante con la identificacion merleau-pontiana de la limitacion cognitiva y
perceptiva ala cual no esinapropiado designar como "la soberania del horizonte". Aqui
es preciso entender "horizonte", siguiendo a Merleau-Ponty, como "la transcendencia
pura, sin méascara optica, [como] aquello que esté ahi sin ser objeto”,* y que por tanto
es a un tiempo inaprensible e invisible. Son concomitantes con este planteamiento,
desde luego, las convicciones merleau-pontianas sobre la limitacion perceptiva y
cognitiva que es plausible designar como la soberania del horizonte. Para Merleau-
Ponty "horizonte" significa la totalidad problemética que, lgos de existir como
resultado de la percepcion o del pensamiento, es en redidad la textura primordial a la

que percepcion y pensamiento deben su existencia. Asi designa el término "horizonte"

62 _ Merleau-Ponty 1964a: 282-283.

152 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com



Bech, Josep Maria: «El weberianismo de Merleau-Ponty»

la"transcendencia pura, sin méascara 6ntica, aquello que esta ahi sin ser objeto”,* y que

por consiguiente es inaprensible e invisible. A causa del "horizonte" cualquier
identificacion es cuestionable y la coincidencia total no puede darse jaméas. También da
lugar a que una insuperable diferencia sea inherente a todo proceso perceptivo o
cognitivo, y a que, por tanto, € poder de la transcendencia sea absoluto. La "soberania
del horizonte", en suma, equivale a admitir que jamas "horizonte" alguno podra ser

aprehendido con una satisfactoria adecuacion de caracter sensible o intelectual.

La inerradicable presencia del "horizonte" que defiende Merleau-Ponty puede
ser expresada con llaneza: "A causa de que estamos implicados en el mundo, hay un
ingrediente implicito (il y a de I'implicite) en aguello que pensamos y decimos cuando
nos referimos a él."* Este "ingrediente implicito" emerge en procesos muy diversos™ y
da lugar a multiples manifestaciones, pero desde luego jamés es plenamente
explicitable. Y precisamente porque este "ingrediente implicito" impera universalmente,
0 sea a causa de que siempre sobrevienen horizontes soberanos y de que éstos son
insuperablemente elusivos, constata Merleau-Ponty un rasgo que Weber ya subrayo,
como hemos sefialado, en su crucial concepcion de los "tipos ideales': nunca es posible
la coincidencia total de la conciencia con las cosas y con los acontecimientos. "ES
preciso dejar de pensar la cosa como identidad y acceder a pensarla como diferencia, es
decir: como transcendencia, como estando siempre detras, méas all4, lejos de nosotros.
Es preciso [...] comprender que "tener conciencia’ consiste en obtener una figura sobre
un fondo. El propio presente no es una coincidencia absoluta sin transcendencia, e
incluso la coincidencia que conlleva la Urerlebnis [la vivencia originaria] nunca es

total, porque tiene conlleva horizontes y sin ellos no podria sobrevenir."®

&3 - Merleau-Ponty 1964a: 282-283.

® - Fierre Bourdieu, Méditations pascaliennes, Paris 1997, p. 21.

® - En el pensamiento de Merleau-Ponty, la estructura de "horizonte” da lugar a que toda percepcion se prolongue
indefinidamente, tanto en la direccion marcada por la profundidad inmanente del objeto (horizonte "interior") como
en la direccidn que indica su contexto (horizonte "exterior"). Desde luego la sintesis por la cua obtenemos €l objeto es
necesariamente inacabada porque opera sobre este doble y elusivo trasfondo de "horizontes'. Pero este carécter
incompleto en modo alguno cuestiona la realidad del objeto o de los horizontes. Al contrario: la confirma en la medida
que cualquier aspecto de larealidad se retrae en el movimiento mismo de su donaciony se daen €l de su retirada.

€ - Merleau-Ponty 1964a: 318. Urerlebnis figura en alemén en el texto original. En todo caso conviene advertir que
sujeto y horizonte mantienen un vinculo "reversible": el horizonte "se inmiscuye con" o "irrumpe en" (enripiete, dice
Merleau-Ponty) quien se abre a é, pero a mismo tiempo sobreviene la circunstancia contraria, pues el horizonte esa su
vez "invadido" por quien acoge su "intrusion”.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofiacom 153



Bech, Josep Maria: «El weberianismo de Merleau-Ponty»

En general constata Merleau-Ponty que las cuestiones planteadas secularmente por la
filosofia estan vinculadas a un "horizonte”, o sea a un condicionante imposible de
eliminar pero indefinidamente elusivo. En todos los ambitos del pensamiento, por
decirlo con otras palabras, ha sido determinante "un reverso de las cosas que no ha sido
constituido por nosotros [y que revela) estas realidades que secretamente las alimentan,
por debajo de nuestras idealizaciones y de nuestras objetivaciones'.®” Por estarazén, de
acuerdo con Merleau-Ponty, la filosofia no ha de aspirar jaméas a coincidir consigo
misma, y debe exigir de sus cultivadores una actitud que equidiste del objetivismo y del
subjetivismo, asi como de la distanciay de la proximidad absol utas.

Asi e "horizonte" en e pensamiento de Merleau-Ponty se convierte en una
realidad soberana que, por su paraddjico carécter deficitario, entrafia a un tiempo
indeterminacién y transcendencia. Desde luego este Ultimo término debe ser entendido
en base a "la nocion moderna de transcendencia’, referida a una realidad que por
principio "se encuentra a distancia, respecto de la cua la distancia funciona como un
vinculo, y con la cua en modo alguno es posible llegar a coincidir'.®® O sea que para
Merleau-Ponty la nocidon de "horizonte" suscita un inesperado "pensamiento de la
lgjania’. Esta paradoja se debe a que la definicion merleau-pontiana del "horizonte" es
solidaria de una concepcion de la transcendencia que obtiene de laidea de "ausencia" su
fundamento y su validez. "El aspecto mas destacable de las entidades "visibles’, en
definitiva, es que también ellas est4n centradas en un nicleo de ausencia"® Un
horizonte inasible, en suma, entrafia que un ingrediente de ausencia impregne la
presencia de las cosas. "Las cosas, ante nosotros, solo estan entreabiertas, [es decir:]

manifiestas y ocultas a un tiempo." "

Consignemos, por Ultimo, que este planteamiento centrado en el "horizonte"
conlleva una crucia actitud revisionista. Deroga la concepcién de la verdad que ha

prevalecido hasta nuestros dias y que la describe como claridad sin méacula, como

67 - Merleau-Ponty 1960: 227.

68 - Merleau-Ponty 1968: 79.

69 - Merleau-Ponty 1964a: 296.

0 _ Merleau-Ponty 1960: 212. Conviene consignar que esta problemética en torno a la ausencia se prolonga en la doctrina, sin
duda mas notoria, del "invisible" en su vinculo con € "visible". "El invisible", precisa Merleau-Ponty, "no es sdlo €l no-visible,
[ya que] su ausencia "cuenta’ en el mundo, esta "detras' del visible, es visibilidad inminente o eminente". [Merleau-Ponty
1964a: 281] Expresando sucintamente esta complementariedad de horizontes, concluye Merleau-Ponty, de acuerdo con Renaud
Barbaras, en que "lavisidn esta habitada por unano-visiénirreductible”. [Barbaras 1991:185]

154 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com



Bech, Josep Maria: «El weberianismo de Merleau-Ponty»

transparencia intachable y, sobre todo, como coincidencia absoluta. Cabe advertir, de
todos modos, que esta innovadora "verdad' deberd resignarse a aceptar una
"coincidencia parcia" o, como Merleau-Ponty también dice, tendra que contentarse con
"una coincidencia de lgos (de jotn)", ya que seria absurdo conjeturar que la no-
transparencia o la no-coincidencia puedan ser totales. En todo proceso perceptivo, por
gemplo, alguna realidad solicita siempre nuestra capacidad de percibir. "Las
dificultades de la coincidencia no son solamente unas dificultades de hecho que dejan
intacta una cuestion de principio. [...] Si la coincidencia es siempre parcial, no tiene
sentido definir la verdad a través de la coincidencia total o efectiva. [...] ES preciso que
la disension [écart, dice Merlau-Ponty: la invencible separacion que impide una
coincidencia total], sin la cual la experiencia de las cosas quedaria en nada, procure
también el acceso a las cosas mismas, es necesario que forme parte de su definicion."™
Es notorio, por otra parte, que esta abisma "verdad”, surcada por diferencias y por

opacidades, ocupa un lugar preponderante en la ontologia que defendié Merleau-Ponty.
5Lairrealidad de un conocimiento concebido como reor ganizacion posibiiista

Es preciso no perder de vista que el rechazo de Weber a esencialismo se articula por
encima de todo a través de una critica del conocimiento meramente reproductivo. Para
él, efectivamente, y por decirlo con palabras de Wolfgang Schluchter, "conocer es
siempre la reorganizacion agenciada por el pensamiento (denkende Umbildung) de los
objetos que nos son donados por la percepcion sensible”.”” La relevancia que las cosas
tienen para el sujeto, dicho de otro modo, procede del sujeto mismo y no de las cosas.
Este es sin duda € eje del estilo meditativo de Weber, y nadie ha caracterizado méas
acertadamente que Karl Lowith su caracteristico talante. Ante todo sefiala Lowith que
"el verdadero sentido de su proceder ‘empirico’ solo superficialmente reside en superar
la unilateralidad de la descripcion cientifica'. Y afiade que la verdadera intencion de
Weber era"devaluar toda fijacion a un ambito dado cualquieray asi impedir también su
posible expansion a una 'totalidad' ilusoria’. Pero sobre todo, en palabras de Lowith,
combatia Weber "la posible solidificacion de una particularidad en forma de un todo, o
sea un determinado tipo de ilusoria totalidad. La totalidad verdaderamente posible que

™ - Merleau-Ponty 1964a: 165-166.
"2 - schluchter 1997:326.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofiacom 155



Bech, Josep Maria: «El weberianismo de Merleau-Ponty»

él mismo practicaba, de todos modos, no era la fusion de todas las unilateralidades
posibles en una aparente multilateralidad, sino que era la totalidad negativa formada por
la libertad de movimientos en todos los sentidos, y con ella la destruccion de cualquier
encapsulacion, o sea de todo ordenamiento, disposicion y preservacion, tanto practicos

como tedricos."

Mantiene Lowith, en otras palabras, que los conceptos weberianos "no
solamente pretendian aprehender y demarcar la realidad, sino que por encima de todo
presentaban el contrasentido de un sistema abierto de posibilidades’.” Y aun cuando
Weber "constantemente se sirve de las ventgjas que ofrece la 'division raciona del
trabgjo’, a mismo tiempo sefiadla también la ‘irreaidad’ que conlleva este
fraccionamiento unilateral de la redidad por medio de la teoria'.” La depuracion
reflexiva del pensamiento, por otra parte, a parecer de Weber debe confrontar las
mismeas dificultades que la estilizacion por medio de los "tipos ideales’. "La realidad,
gue segun Weber debe ser ante todo subjetivamente constituida por medio de 'relaciones
de valor' (Wertbeiiehungen), tiene en consecuencia que ser ya conocida antes de que
empiece € proceso de construccion de los tipos ideales. Con lo cual éste se vuelve

redundante." "

Estas ideas cognitivas de Max Weber han sido felizmente resumidas por
Thornsten Bonacker: "En lugar de representar absolutamente la realidad, segiin Weber
los conceptos deben determinarla relativamente, con lo cual estén dando fe de que es
inalcanzable."™® Esta formulacién, en todo caso, ayuda a poner de relieve que la
concepcion weberiana del conocimiento es de hecho el antecedente inmediato del
compromiso de Merleau-Ponty con la "interrogacion radical”. A este respecto se ha
llegado a afirmar que para Merleau-Ponty "la interrogacion es la dimension propia del
discurso filoséfico. Se trata de unainterrogacion que no pretende saber, o sea remitir 1o
desconocido a lo conocido, y consignar el misterio a las dimensiones de un problema.

Al adoptar e modo interrogativo, la filosofia renuncia a pronunciar la Ultima palabra,

3 - Lanotoria "ambigiiedad" de los planteamientos merelau-pontianos, cuyo emplema clésico son sus tentativas por mediar
entre intelectualismo y realismo en las etapas iniciales de su trayectoria filosofica, se corresponde con la sempiterna actitud
asismismo mediadora de Weber entre escuelas de pensamiento concurrentes, y cuyo episodio mas célebre es su obstinada
equidistancia entre la Escuela Histdrica alemanay € nomotetismo que reivindicaba la psicologia social de su época.

" - Lowith 1988: 405.

™ - Bonacker 2000: 72.

76 - Bonacker 2000: 58.

156 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com



Bech, Josep Maria: «El weberianismo de Merleau-Ponty»

con lo cual permanece disponible."”” En consecuencia la filosofia debe comprenderse a
si misma, al parecer de Merleau-Ponty y con independencia de! ambito indagado, como
la continua destruccion de cualquier contenido positivo, juntamente con la
rememoracion, convertida en guia para toda préactica indagadora, de la no-coincidencia
que impregna las cosas. Sin duda reverbera aqui la conviccidn weberiana, notoriamente
glosada por Wilhelm Hennis, seguin la cual "las disciplinas cientificas se ocupan de unos
ambitos que no estan basados en los vinculos objetivos que mantienen las cosas sino en

los vincul os de pensamiento que mantienen |os problemas".”

Sucede, por consiguiente, que e pensamiento denominado por Merleau-Ponty
"radicalmente interrogativo" es contrario a toda tesis y a toda positividad, y esta en
armonia con la conviccion de que e ambito de la "no-coincidencia" es jlimitado: "El
propio "tener conciencia' debe ser concebido como transcendencia, como "ser superado
por", y por tanto como ignorancia"’® La contrapartida "afirmativa’ del concepto
negativo de "no-coincidencia’, en una palabra, es la concepcion del pensamiento como
una inexorable pero indefinida tarea "interrogativa’, siempre teniendo en cuenta que
concebir €l pensamiento como "interrogacion radical” conlleva abandonar el
"pensamiento inmediato, el cual aborda la presencia de una manera frontal, como
coincidencia, adecuacion o proximidad”.2° Pero ya hemos referido que, segiin Merleau-
Ponty, las cuestiones que plantea la filosofia estan vinculadas a un horizonte soberano, o
sea a un condicionante imposible de eliminar pero invenciblemente elusivo. Por esta
razon el pensamiento "interrogativo”, a diferencia del cogito, nunca debe aspirar a
coincidir consigo mismo. No sdlo ha de equidistar tanto del objetivismo y €
subjetivismo como de la distancia y la proximidad absolutas, sino que en cierto modo
debe procurar "descentrarse" a si mismo por medio del lenguaje. Esto quiere decir que
Merleau-Ponty aspira a un "pensamiento "abierto”, es decir: un pensamiento vinculado

a sistemas diacriticos, consistiendo siempre en separacion (écart) y en excentricidad, sin

"7 .- Robberechts 1964:110.

8 - Hennis 2003:183. El texto original dice: "nicht die sachlichen Zusammenhange der Dinge, sondern die gedanklichen
Zusammenhénge der Probleme den Arbeitsgebieten der Wissenschaften zugrunde liegen”.

™ - Merleau-Ponty 1964a: 250.

% - Barbaras 1991:165.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofiacom 157



Bech, Josep Maria: «El weberianismo de Merleau-Ponty»

llegar jamés a ser € mismo pero tratando basicamente de si mismo, y solo

ocasionalmente transformandose en enunciado" &

Al parecer de Merleau-Ponty, por consiguiente, la contrapartida "afirmativa" del
concepto negativo de "no-coincidencia’ no puede ser otra que la concepcion de la
filosofia como "interrogacion radical”, o sea € exacto contrario del pensamiento
resignado a su propia disolucion en beneficio de la "cosa' investigada. "La filosofia
consiste en volver sobre si mismay sobre las cosas, pero no se trata de un retorno a algo
inmediato, [pues todo lo inmediato] se algja a medida que el pensamiento se aproxima
parafundirse con él. Lo inmediato esta en el horizonte, y debe ser pensado como tal, [ya
que] solo permaneciendo a distancia es capaz de preservar indefinidamente su
identidad".# De modo que "interrogar" filosficamente, si se procede con "radicalidad"”,
consiste en aprender a convivir con la no-positividad y con la no-presencia. Ya que €l
cometido de toda "presencia’, a fin y a cabo, "es exactamente obturar la mirada y

excluir laindeterminacion".®

Otra importante tarea de desvelamiento hecha asimismo posible por la no-
coincidencia fue denominada "hiperreflexion" por Merleau-Ponty. Se trata de que, por
encima de todo, importa abandonar la reflexion clésica, obviamente empefiada en
ignorar larealidad prerreflexiva. Presentandose como su antagonista, la " hiperreflexion™
("en el centro mismo de la reflexion, la hiperreflexion advierte un @mbito no afectado
por ella'™”) esta convencida de que la realidad "en si misma’', o sea no subordinada a
horizonte alguno que cuestione su identidad, pura y nanamente no existe, y por tanto
debe ser descartada toda pretension a conocer "por coincidencia’. (El sentido de esta
elusiva realidad, de todos modos, debe estar asimismo expuesto a la interrogacion, ya
gue todo intento de identificarla slo consigue interponer una especie de velo opaco
entre ella'y nosotros.) Por las razones expuestas, "en lugar de pretender encontrar, en
todo cuanto existe, una positividad que le devuelva su propia imagen, la filosofia debe

interrogarse ante todo sobre su propia posibilidad".®

8 _ Merleau-Ponty 1996:130.

8 _ Merleau-Ponty 1964a: 164. El subrayado es nuestro.
8 _ Barbaras 1991:165. El subrayado es de Barbaras.

8 _ Petitdemange 2003:109.

8 - Barbaras 1991:166.

158 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com



Bech, Josep Maria: «El weberianismo de Merleau-Ponty»

Sencillamente formulado, se trata de que Merleau-Ponty consideré quimérica la
decisiva coincidencia consigo mismo que €l sujeto de la Tradicién Moderna cree posible
obtener por medio de la reflexion, o sea el acto que se desentiende de la evidencia del
mundo para acceder a la autoconciencia pura y asi fundamentar el pensamiento y la
accion. El sujeto que la lleva a cabo debe ser consciente de que nunca podra coincidir
del todo con el punto de partida de su desempefio autorreferente. La reflexion aparece
entonces como imposible, ya que el sujeto se aprehende a si mismo como no siendo, en
altimo término, mas que una realidad de hecho, lo cua debiera convencerle de que
ninguna necesidad de principio le puede fundamentar. "Nuestra voluntad de coincidir
con aguello que todavia no ha sido aprehendido por la reflexion, no debe hacernos
olvidar que en este mismo momento la propia reflexién nos lo pone fuera de nuestro
acance".® Sucede en definitiva que e sujeto, cuando profundiza en su propia
arqueologia, acaba por descubrir su radical e insuperable contingencia. Se da cuenta de
que sus posibilidades cognitivas no estan a la atura del caracter intrinsecamente
"factico" de todos los episodios que le acontecen. Nace de este modo la propuesta

merleau-pontiana de una " hiperreflexion”.

De este modo rechaza Merleau-Ponty la filosofia reflexiva, o sea €l pensamiento
que se acoge a principio de la coincidencia. "La filosofia reflexiva mantiene €
principio de la coincidencia contra el hecho probado de la no-coincidencia."®’ Vale la
pena insistir en que las insuficiencias de la reflexiéon no ofrecen duda alguna para
Merleau-Ponty. Renunciar a la evidencia del mundo para acceder a la autoconciencia
pura, y asi fundamentar y justificar los desempefios humanos, tanto tedricos como
précticos, presupone olvidar la vida "irreflgid’ que hace posible la propia reflexion.
Precisamente Merleau-Ponty pretende contrarrestar con la préactica de la
"hiperreflexion" esta ceguera voluntaria del pensamiento ante su propia y radical
opacidad para consigo mismo. Cree que profundizando en nuestra imbricacion sensible
con €l mundo, podran ser puestos a descubierto el fundamento y la garantia de toda
racionalidad. La "hiperreflexion”, en pocas palabras, trata simplemente de
"reconquistar” nuestra experiencia més directa de la realidad, transformando el sentido

tacito de nuestra vida perceptiva en un sentido manifiesto y transmisible. Pretende

8 _ Lefort 1978: 27.
87 _ Barbaras 1991:167. El subrayado es de Barbaras,

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofiacom 159



Bech, Josep Maria: «El weberianismo de Merleau-Ponty»

acceder a su propia arqueologia interrogandose sobre "nuestro contacto con el ser, en

nosotros y fuera de nosotros, previo atoda reflexion".®

Combinando la"interrogacion radical™ con la"hiperreflexion” queda esbozada la
modalidad extrema de pensamiento que Merleau-Ponty denomina "la filosofia de la no-
filosofia'. El propio Merleau-Ponty la define esclarecedoramente como "una filosofia
negativa (en €l sentido de la "teologia negativa') que abre para si misma un acceso a
absoluto, desde luego no entendiéndolo como un "maés all&", pues en tal caso no seria
mas que un segundo orden de positividad, sino como un orden distinto que exige €
"més aca (I'en-décd)" y que en cierto modo lo duplica, pues solo a través de € es
accesible".® En todo caso advierte Merleau-Ponty que la “"verdadera filosofia" sabe
permanecer proxima ala "no filosofia", y que esta cercania, |gjos de ser una negacion u
olvido de la filosofia, resulta més bien en una filosofia "operante', jamas
completamente tematizada, y sobre todo inmanente a propio "irse haciendo” que

subyace a toda obra de pensamiento.

REFERENCIAS

Alloa, Emmanuel (2008). La résistance du sensible. Merleau-Ponty critique de la
transparence. Paris. Kimé.

Appleby, Joyce, Hunt, Lynn and Jacob, Margaret (1995). Telling the Truth About
History. Nueva Y ork: Norton.

Arnason, Johann (1993). "Merleau-Ponty and Max Weber: An Unfinished Dialogue”.
Thesis Eleven 36: 82-98.

Barbaras, Renaud (1991). De I'ére du phénoméne. Sur I'ontologie de Merleau-Ponty.
Grenoble : Millén.

Bech, Josep Maria (2005). Merleau-Ponty, Una aproximacion a su pensamiento.
Barcelona: Anthropos.

Bonacker, Thornsten (2000). Die normative Kraft der  Kontingenz
Nichtessentialistische Gesellschaftskritik nach Weber undAdorno. Frankfurt/M. :
Campus.

Davis, Duane H. (2001). "Ontology and History in Merleau-Ponty's Later Philosophy".
Chiasmi International 3: 81-101.

Derossi, Giorgio (1965). "Dalla percezione adiavisione. L'ontologia negativa dell'ultimo
Merleau-Ponty". Filosofia 26.

8 _ Merleau-Ponty 1964a: 104.
8 _ Merleau-Ponty 1996: 275.

160 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com



Bech, Josep Maria: «El weberianismo de Merleau-Ponty»

Guchet, Xavier (2001). "Merleau-Ponty et le probléme d'une 'axiomatique des sciences
humaines™. Chiasmi International 3 :103-129.

Kelkel, Arion (2002). Le legs de la phénoménologie. Paris: Kimé.

Keller, Kurt Duaer (2001). "Intentionality in Perspectival Structure'. Chiasmi
International 3: 375-397.

Lefort, Claude (1978). Sur une colonne absenté. Ecrits autour de Merleau-Ponty. Paris :
Gallimard.

Lichtblau, Klaus (1999). "Innerweltliche Losung vom Rationalen' oder 'Reich
diabolischer Herrlichkeit'? Zum Verhdtnis von Kunst und Religion bei Georg
Simmel und Max Weber.", en: Kunst und Religion. Studien zur Kultursoziologie
und Kulturgeschichte. Ed. por R. Faber & V. Krech, pp. 51- 78. Wrzburg:
K 6nigshausen.

Lowith, Karl (1988). "Webers Kritik der materialistischen Geschichtsauffassung”, en:
Samtliche Schriften, vol. 5. Stuttgart: Metzler.

Merleau-Ponty, Maurice (1945). Phénoménologie de la perception. Paris: Gallimard.

Merleau-Ponty, Maurice (1947). Humanisme et terreur. Paris: Gallimard.

Merleau-Ponty, Maurice (1953). Eloge de la philosophie. Paris: Gallimard.

Merleau-Ponty, Maurice (1955). Les aventures de la dialectique. Paris. Gallimard.

Merleau-Ponty, Maurice (1960). Sgnes. Paris: Gallimard.

Merleau-Ponty, Maurice (1964a). Le visible et L'invisible. Ed. por Claude Lefort. Paris:
Gallimard.

Merleau-Ponty, Maurice (1964b). L'Oell et I'esprit. Paris: Gallimard.

Merleau-Ponty, Maurice (1968). Resumes de cours. Collége de France (1952-1960).
Paris: Gallimard.

Merleau-Ponty, Maurice (1969). La prose du monde. Ed. por Claude Lefort. Paris:
Gallimard.

Merleau-Ponty, Maurice (1996). Notes de cours au Collége de France. 1955-1959 et
1960-1961. Ed. Por Stéphanie Ménasé. Paris. Gallimard.

Oakes, Guy (2003). "Max Weber on Vaué Rationality and Valué Spheres'. Journal of
Classical Sociology 3/1: 27-45.

Parmentier, Bérengére (2000). Le siécle des moralistes. Paris: Seuil. Petitdemange, Guy
(2003). Philosophes et philosophies du XXe siécle. Paris: Seuil.

Prandoni, Alessandro (2000). "Il sensibile dimensionale. Essenza grezza e reversibilita
istituente nella riflessione ontologica merleau-pontiana”’. Chiasmi International
2:451-470.

Robberechts, Ludovic (1964). Husserl. Paris. Editions Universitaires. Schluchter,
Wolfgang (1997). "Polytheismus der Werte. Uberlegungen im AnschluR an Max
Weber", en: Grundlinien der Vernunftkritik, ed. por Chr. Jamme. Frankfurt/M.:
Suhrkamp.

Schmidt, James (1975). "Adventures of the Dialectic". Philosophy of Social Sciences
5:463-478.

Symonds, Michael & Pudsey, Jackson (2008). "The Concept of 'Paradox’ in the Work of
Max Weber". Sociology 42/2: 223-241. Weber, Max ([1904-5] 1975). Die
protestantische Ethik und der 'Geist' des Kapitalismus. (Reimpresion de la 22 ed.
de 1920). Hamburgo: Siebenstern Taschenbuch Verlag.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofiacom 161



Bech, Josep Maria: «El weberianismo de Merleau-Ponty»

Weber, Max ([1920-21] 1988). Gesammelte Aufsatze zur Religionssoziologie, vol. 1.
Tubingen: Mohr.

Weber, Max ([1922] 1988). Gesammelte Aufsatze zur Wissenschaftslehre, reproduccion
fotomecanicade la 62 ed. (ed. por J. Winckelmann). Tubingen: Mohr.

162 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com



Merleau-Ponty desde el materialismo fenomenol 6gico

Ricardo Sanchez Ortiz de Urbina
Guadarrama, 28 de septiembre de 2008.

Resumen:

Merleau-Ponty pensaba que la filosofia debia revestir una forma mucho méas
modesta y menos impositiva de lo acostumbrado en su historia. Llamé a esto no-
filosofia, y creyd que la fenomenologia con su inversion entre Ser y Fendémeno
respondia a esta exigencia. Interesa pues de un filésofo no tanto lo dicho cuanto lo
impensado que constituye el sustrato de nuestra reflexion. No le interesaba la historia de
la filosofia. A nosotros tampoco, y por eso nos ocupamos de é desde aquello en lo que
su pensamiento ha devenido: la fenomenol ogia que se hace hoy, llamese como se [lame.
Merleau-Ponty pens6 a hilo de la lectura de Husserl, y nosotros hacemos
fenomenologia al hilo de lalectura de Merleau-Ponty.

Su recepcion de Husserl es una reaccion contra el Husserl ideadlista, y en general
contra el intento de montar la reduccion sobre la subjetividad. Si la correlacion que
estructura la percepcion consta de: aprehensi On-esquicios-objeto, podemos considerar
gue en la reduccién se conserva, con la correspondiente "deformacién coherente”, esa
correlacion trimembre, de manera que en € Ultimo registro de lo Invisible nos
encontramos con la correlacion: clialr-qujasmo-Wesen. Hay pues tres dimensiones
verticales en la matriz resultante, de manera que la primeray tercera son los cauces por
los que discurren la reduccién trascendental y |a reduccion eidética de Husserl, mientras
que lafilosofia de Merleau-Ponty es un esfuerzo por buscar justamente el complemento,
y montar la reduccién sobre €l ge central, €l ge de los fendmenos en cuanto tales, las
Erscheinungen o apareadas, que es también el gje hiléico. De ahi su interés por la
Naturaleza.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008) 107-134. http://www.revistadefilosofia.org



Merleau-Ponty desde el materialismo fenomenol 6gico

Ricardo Sanchez Ortiz de Urbina
Guadarrama, 28 de septiembre de 2008.

Merleau-Ponty hablaba en 1961 de la situacion de la filosofia como de una no-
filosofia. No sblo en el sentido habitual de que en unafilosofia mundana esta la filosofia
més viva que en € reducto de la filosofia académica, sino que la filosofia se ha vuelto
impositiva. Tanto si se hace filosofia desde los datos o desde la conciencia, € resultado
es e mismo. Es una filosofia que sobrevuela, imponiendo el sentido, no se sabe desde

guéinstancia: si desde € Ser 0 desde unas condiciones trascendental es de posibilidad.

La no-filosofia seria una filosofia de la experiencia que necesariamente se da
escalonada en una serie de niveles cuya estructura no puede ser entonces eidética,
puesto que la propia filosofia aparece en uno de esos niveles como modo de
ingtitucionalizacién simbdlica. Es decir, la no-filosofia solo es ya posible como
fenomenologia, aunque tenga que seguir utilizando su lengugje: ni hay Ser ni hay
condiciones de transposibilidad; hay en el limite de la epojé, fendmeno en cuanto
fendmeno, Ser salvaje o Materia. Si pues la filosofia de M-P es una no-filosofia, solo
podremos hablar de ella desde aguello en lo que ha devenido: la fenomenologia de hoy,
Il&mese como se llame. Es o que voy aintentar en esta conmemoracién que hacemos de

SuU nacimiento.

Cuando la tarde del miércoles 3 de mayo de 1961 preparaba M-P su
clase de los jueves, se cumplio €l extrafio presentimiento que habia expresado varias
veces. "ce n'est pas moi qui me fait penser, pas plus que ce n’est moi qui fait battre mon
coeur”, no soy yo quien me hace pensar, como tampoco soy yo e que hace latir mi
corazén. Era evidente que no tenia poderes constituyentes sobre su corazon, pero resulta
intrigante la afirmacion de que no soy yo € que me hace pensar. Sin embargo de eso

habia hablado en el comienzo de aquel curso remitiéndose a Rimbaud. Rimbaud decia

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofiaorg 107




Sanchez Ortiz de Urbina, Ricardo: «Merleau-Ponty desde € materialismo fenomenol 4gico»

gue habia que hacerse vidente -voyant- por un largo, inmenso y razonado desarreglo,
déreglement, de todos los sentidos, y que “on me pense’, alguien piensa por mi. M-P
habia llegado ala misma conclusion: si desarreglo por epojé la vida perceptiva, accedo
aunasituacion en la que no es mi conciencia la que actiia de modo constituyente desde
una instancia de sobrevuelo -survol- como los pgjaros divinos, la paloma del Espiritu o

lalechuza de Minerva, sino que accedo a unaintersubjetividad en la“ pasividad”.

Habra dos grandes niveles: objetosy “cosas’ (Sachen), y lafenomenologia sera
ese recorrido deiday vuelta entrelo Visibley lo Invisible, los objetos percibidosy las

“cosas mismas”.

Voy aaplicar pues a M-P su propia medicina, teniendo en cuentalo que deciaen
su ultimo curso: “Esto no es historia de la filosofia, algo pasado en si mismo, sino
pasado evocado para comprender 10 que nosotros pensamos’. Si nos quedamos en €l
nivel de lo dicho, aunque sea filosofico, esa filosofia “vit surtout au passé, comme

histoire de la philosophie”.

En ese mismo curso de los lunes de 1961, M-P acude a un texto clasico para
aclarar su pensamiento, la sorprendente introduccion de doce paginas en dieciséis
parrafos que Hegel afadié a su Fenomenologia, y que ya habia sido objeto de un
comentario por parte de Heidegger en un seminario del afio 43. Segin M-P se trata de
un texto que quiere ser filosofia siendo no-filosofia. En tal texto no se abre Hegel a
absoluto como un mas alla que seria un segundo orden positivo -€l ser-, siho como otro
orden -el Ser bruto, la materialidad- que sOlo es accesible desde €l aca. Dice M-P en las
notas de curso conservadas. “ES necesario que la relacion con el absoluto sea previa a
Erkennen, por otra via, que el absoluto esté schon bel uns, que sea la luz misma que lo
desvele’. El nombre de eso previo que ya esta entre nosotros es el de fendmeno, pero
no fendbmeno como lo que aparece, € objeto, Darstellung, sino & fendbmeno como
Erscheinung, como aparicion. No la aparecencia, sino la aparencia. Creo que estaes la
aportacion decisiva de M-.P a la fenomenologia husserliana antes de |la fenomenologia

asubjetiva de Patocka.

108 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Sanchez Ortiz de Urbina, Ricardo: «Merleau-Ponty desde € materialismo fenomenol 4gico»

¢Por qué la fenomenol ogia es la forma que reviste hoy |a no-filosofia? Porque en
la fenomenologia se ha producido con la maxima claridad la segunda inversion, después
de la trascendental kantiana, la inversion entre el Ser y e Fendémeno. El lugar estable
gue antes ocupaba €l Ser ahora lo llena la pluralidad indeterminada del fenémeno,
mientras que e Ser se refugia en lo Visible. La fenomenologia produce un
descentramiento que va hacia la pluralidad y la indeterminacion desde laidentidad y la
posicionalidad. Pero, en contra de las apariencias, eso invisible plural, no figurado e
indeterminado, es la riqueza que se va empobreciendo a contraerse a territorio de lo
Visible por centramiento. Y el nombre de eso que hay, no que es, es el de Fendmeno,
Ser bruto o Materia, “materia’ entre comillas fenomenoldgicas porque, como decia

Husserl, nos faltan nombres.

Hacemos con M-P lo que é hacia con Husserl, con la diferencia de que de M-P
conocemos hasta el Ultimo papel de sus notas y |os borradores de sus cursos, mientras
gue é solo conocia de Husserl la parte visible del iceberg. Pero es asombrosa la
comprension gue tenia de los pocos textos husserlianos que mangaba. Valga como
botén de muestra la nota nimero 9 en el capitulo cuarto de su Fenomenologia de la
percepcion, y sobre la que ha llamado la atencion € editor de la edicién alemana de
Sobre la fenomenologia de la conciencia temporal inmanente, Rudolf Boehm, en €l
tomo X de la Husserliana de 1966, que M-.P ya no pudo ver, observacion que va a

resultar decisiva para las consideraciones que seguiran.

Habia escrito Huserl: “No toda constitucién sigue el esqguema Auffassungsinhalt-
Auffassung”. Y Boehm comenta: “La trascendencia de lo que se indica en la
observacion de Husserl ha sido Maurice Merleau-Ponty €l primero en calibrarla’. Y
citaaM-P: “Husserl ha definido durante mucho tiempo la conciencia o laimposicién de
sentido por e esquema Auffassung-Inhalt, y como una beseelende Auffassung. Ha dado
un paso decisivo a reconocer, desde las conferencias sobre € tiempo, que esta
operacién supone otra mas profunda mediante la cual € contenido mismo es preparado
para esta aprehension. No toda constitucion se hace segin e esguema

Auffassungsinhalt-Auffassung”.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio 1V, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefil osofia.org
109




Sanchez Ortiz de Urbina, Ricardo: «Merleau-Ponty desde € materialismo fenomenol 4gico»

En mi opinién, como intentaré mostrar, la filosofia entera de M-P es un

despliegue del contenido de esta nota.

Lavision que M-P tenia de Husserl 1a expuso en sus cursos de los afios 60 y 61.:
“Husserl en los limites de la fenomenologia’, y “Filosofia y no-filosofia después de
Hegel. El curso del afio 60 es unareflexion sobre dos textos de la etapa final de Husserl,
muy queridos por M-P: El origen de la Geometria, anexo |11 de la Krisis del afio 1932,
publicado por Fink en 1939, y un texto de 1934, publicado por Martin Farber en 1940:
Inversion de la doctrina copernicana en la interpretacion de la vision habitual del
mundo: la Tierra como arjé originaria no se mueve... En estos textos M-P piensa sus
propias nociones de pensamiento vertical, y reinterpreta laidea de pasividad frente ala
de actividad. Dice: “Husserl busca expresar la Erleben, la vivencia, hace hablar €l
silencio, decir o no dicho”. Y también: “El pensamiento del filésofo no puede definirse
solo por lo que domina, hay que tener en cuenta lo que trata finamente de pensar, 1o

impensado”.

En € curso de 1959 M-P expone frontalmente su idea de Husserl distinguiendo
en su obra tres periodos. El periodo de las Investigaciones Logicas con las nociones de
intencionalidad, esenciay facticidad, el periodo de las Ideas como regresion idealista de
la fenomenologia, y € periodo de las Meditaciones cartesianas, interpretado como
retractacion del idealismo y exploracién de las dimensiones verticales: Leib, pasividad e

inter subjetividad, que significan el despliegue de lafenomenol ogia que é mismo acoge.

Es enfrenténdose con e Husserl idedlista de las Ideas como M-P elabora su
propia matriz filosofica con sus nexos horizontales y sus dimensiones verticales. En la
pagina 68 de la edicidn de las notas del curso de 1959, transcritas por Stéphanie Ménasé

podemos ver bien este proceso. Hago un resumen de la pagina:

En el idealismo trascendental todo ser resulta constituido, convertido en noema,
con lo que la matriz del pensamiento pierde sus columnas, sus dimensiones, y las filas
confunden la especificidad de sus registros. Tanto més cuanto que Husserl dobla la

reduccion trascendental mediante una reduccion eidética. M-P vuelve a su dictamen en

110 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Sanchez Ortiz de Urbina, Ricardo: «Merleau-Ponty desde € materialismo fenomenol 4gico»

la nota antes recordada de su Fenomenol ogia de la percepcion: esimposible generalizar
la intencionalidad entendida como imposicion de sentido porque eso se opone a la
nocién de fendbmeno en tanto modo de aparicion. La conciencia no es solamente
actividad, con lo que hay una Urerlebnis que no es objetivacion y no encaja en la
estructura Auffassung-Inhalt. Encontramos lo no tético en el corazon de la conciencia
Hay estratos horizontales anteriores a los actos. Hay una intencionalidad operante y
latente configurada como sintesis pasiva. Hay una pasividad originaria en el corazon de
nosotros mismos. Intencionalidad pesada (lourde), esencias fluyentes, prioridad de lo

impresional.

Y acaba la pagina diciendo: “es un contragolpe sobre la concepcion de la
reflexion, reflexion o reduccion trascendental, que desvela estratos escalonados -
couches étagées- de intencionalidades que no pueden adecuarse a un espiritu

constituyente universal”.

En este cuerpo a cuerpo de M-P con e Husserl idealista, resulta tener luego un
poderoso aliado, el propio Husserl, quien en su etapafina despliegaincansable lasideas
de subjetividad como Leib quinestésico, transposibilidad de las sintesis pasivas y
horizonte ineludible de intersubjetividad entendido como interfacticidad. Aunque M-P
apenas conocid estos textos. No conocié los cursos husserlianos entre 1918 y 1926
sobre logica genética o sintesis pasivas, ni los innumerables manuscritos de
investigacion sobre e Leib, cuerpo interno e intersubjetividad, publicados luego por 1so
Kern en 1973, ni los [lamados manuscritos de Bernau sobre e tiempo, etc.,etc...aunque
si conoci6 el tomo Il de las Ideas y la Sexta meditacién de Fink a quien acompafié en
1959 en el centenario del nacimiento de Husserl. Mientras Fink aportaba su importante
colaboracion “La filosofia tardia de Husserl en la época de Friburgo”, M-P presentaba

su ho menos importante “El filésofo y su sombra”.

Pero la laguna decisiva en & conocimiento por M-P de |os escritos de Husserl es
su desconocimiento total de los cursos de o que es en realidad la segunda época de
Husserl y que podemos llamar |a década prodigiosa. Me refiero alos cursos profesados

por Husserl en el periodo que va de las Investigaciones alas Ideas, donde en tres cursos

Eikasia. Revista de Filosofia, afio 1V, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefil osofia.org
111




Sanchez Ortiz de Urbina, Ricardo: «Merleau-Ponty desde € materialismo fenomenol 4gico»

decisivos, Cosa y espacio de 1907, Fantasia, conciencia de imagen y recuerdo de 1905
y Lecciones sobre la teoria de la significacion de 1908, establece Husserl, previamente
a su intento de reduccion idealista, los cuatro registros, tres de ellos ademas Siftungen,
instituciones (la institucién serd una idea estudiada por M-P en su curso de 1955), que
responden alas couches étagées que M-P buscaba en 1959.

La percepcion es e hilo conductor del pensamiento de M-P. La percepcion como
primado, mas que como privilegio. En 1933 escribe un “Proyecto sobre la naturaleza de
la percepcion”. En 1934 un pequefio escrito: “La naturaleza de la percepcion”. En 1945
publica su gran libro “Fenomenologia de la percepcion” 'y €l veintitrés de noviembre de
1946 expone en una sesion de la Sociedad Francesa de Filosofia, ante un auditorio
variopinto y escéptico (Bréhier, Beaufret, Hyppolite, Lupasco, etc.) su tesis “El primado
de la percepcidn y sus consecuencias filoséficas’. En esa sesion M-P explora la doctrina
fenomenologica acerca de la modalidad original de la conciencia que Husserl habia

elaborado en la época de las Investigaciones en polémica con Twardowski.

Twardowski, en un escrito de 1894 Sobre la doctrina acerca del contenido y
objeto de las representaciones (Vorstellungen), habia acercado la percepcion a la
imaginacion, sosteniendo que toda relacion intencional a un objeto real estaba mediada
por un contenido mental 0 secundario, una imagen ficticia del objeto primario. Esta
duplicacion de la objetividad conduce, segiin el Husserl de las Investigaciones, a una
regresion al infinito. La ficcion de la representacion (Vorstellung) da lugar a una
estructura bimembre de la percepcién: sujeto-objeto. Esa sera la filosofia de la
conciencia que combate toda su vida M-P y de la que en la etapa de Lo Visible y lo
Invisible pensaba que todavia impregnaba su Fenomenologia de la percepcion, a

menos por no haber accedido a nivel de lano-filosofia.
Husserl establece, frente a Twardowski, una estructura trimembre como

correlacion horizontal basicac Auffassung-Erscheinung-Darstellung, Es decir: 1°

Aprehension o acto intencional, 2°: Aparicion o contenido, 3°Exposicion u objeto.

112 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Sanchez Ortiz de Urbina, Ricardo: «Merleau-Ponty desde € materialismo fenomenol 4gico»

En la consideracion final del curso del semestre de verano de 1907 que se
conoce como Cosa y espacio, Husserl formula magistralmente esta correlacion basica
que congtituira lafilainferior de la matriz del conocimiento. Fue en laleccion final, el 3
de agosto de 1907: “Pertenece a la esencia de la cosa en general ser una unidad
intencional idéntica que se constituye en una cierta multiplicidad de apariciones
efectivas 0 posibles, se legitima segin su ser y su ser-asi respectivo en
encadenamiento reglado de apariciones que cada vez estd motivado. Pero €
encadenamiento es un encadenamiento de apariciones entre-acordadas que se llenan
unas en otras, y son portadas por una conciencia de creencia que las atraviesa o, Si se

prefiere, una conciencia posicional, conciencia de ser”.

M-P no conoci6 este texto, pero si fue consciente de las implicaciones y
trascendencia que comporta. En especial vio con claridad la connivencia entre la
intencionalidad del primer extremo y la identidad del tercero, asi como de la
posibilidad de la persistencia de la correlacion, aun en € caso en que € esguema
aprehension-contenido de aprehensiéon pierda vigencia, como vimos en la importante
Nota de las primeras péginas de su Fenomenologia, de resultas de su atenta lectura de
las Lecciones sobre e tiempo de 1905. Podriamos decir que la connivencia entre
intencionalidad e identidad constituye lo explicito de su pensamiento, mientras que la

persistencia dela correlaciéon eslo impensado en él, como veremos mas adelante.

Cuando M-P expone su tesis sobre e primado de la percepcion y su estructura
en la Sesion de 1946, 1a ceguera de algunos académicos es modélica, y se repite siempre
gue filésofos muy doctos se tropiezan con la “ingenuidad” de la no-filosofia de la
fenomenologia. Por ejemplo, Bréhier argumentaba: “la filosofia, desde Platén, ha
nacido de las dificultades que rodean la percepcion vulgar y se ha filosofado cuando uno
se ha distanciado de la percepcién vivida accediendo a mundo inteligible’. Lo
asombroso es la serenidad y la cortesia en las contestaciones de M-P: “se podria decir
también que Platon ha insuflado movimiento y vida en las ideas tal como estan en el

mundo, y |o ha hecho rompiendo lalégica de laidentidad, etc...”

Eikasia. Revista de Filosofia, afio 1V, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefil osofia.org
113




Sanchez Ortiz de Urbina, Ricardo: «Merleau-Ponty desde € materialismo fenomenol 4gico»

¢Qué formas reviste, desde la fenomenologia actual, este primado de la
percepcion y su estructura bésica de correlacion?, ¢cudl es lo impensado de la no-
filosofia de M-P?

Lo expondré para mayor brevedad y claridad en una serie de puntos, diez

puntos:

1.-La correlacion horizontal basica es trimembre. Auffassung-Erscheinung-
Darstellung. Aprehension-Aparicion-Exposicion. La  Auffassung  es e acto de
intencionalidad y que da sentido. La Erscheinung es la aparicion, € contenido, Inhalt,
los esquicios (Abschattungen) o perfiles o perspectivas integrados hiléticamente por
campos de sensaciones. Y la Darstellung es la exposicion del objeto resultante de la

sintesis activa de identificacion.

2.- Resulta que tanto la Erscheinung como la Darstellung son fendmenos. Es
fendmeno el objeto en tanto que es lo que aparece, y es fendbmeno la aparicion de
contenidos de sensacion, nunca saturantes. Hay que distinguir entre lo apareciente, la
aparecencia, y la aparicién, la aparencia. Pero e fendmeno en sentido estricto es la
aparencia, y ese es el lugar donde se produce el extrafio contacto con la trascendencia,
con el Ser salvaje, vertical o Materia. Los objetos son también fendmenos anal ogados
aunque evidentemente reales. Congtituyen la realidad efectiva o posiciona
(Wirklichkeit) del “ser”.

3.-En esta estructura trimembre de correlacion, e fendbmeno en cuanto
fendémeno, la Erscheinung, aparicion o aparencia, ocupa un lugar central. Mientras que
el acto de aprehension y € objeto sintetizado ocupan extremos, entre los que hay
connivencia estrecha. Por ggemplo, si procedemos, como hard Husserl, a una reduccion
vertical a partir del primer miembro, regressus o reduccion trascendental, que conduce a
una subjetividad trascendental, tal reduccidn trascendental arrastrara necesariamente

una reduccion vertical a partir del tercer miembro, reduccién eidética. Mientras que la

114 Eikasia. Revista de Filosofia, afio |V, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Sanchez Ortiz de Urbina, Ricardo: «Merleau-Ponty desde € materialismo fenomenol 4gico»

reduccion que propugna M-P, a partir del fendbmeno en cuanto fendmeno, de la

Erscheinung, es auténoma.

4.- Si procedemos a establecer estas dimensiones verticales, por anabasis o
reduccion, a partir de las tres bases: acto, esquicio, objeto, nos encontramos con una
matriz. Si ascendemos en las filas es evidente que no se conserva € esguema de la
correlacion: aprehension-contenido de aprehension-objeto, de las base, pero si se
mantiene anamorficamente, por “deformacion coherente” una estructura trimembre de
correlacion, correspondiente al estrato en cuestion. Recordemos que ya en la primera
década del siglo Husserl habia establecido, con ciertas vacilaciones, cuatro registros o
couches étagées, estratos, como dice M-P, a los que habra que afiadir una dimensién
transversal, la eidética, por 1o que estariamos en presencia de una matriz cubica, aungque
incompleta, porque el primer registro que Husserl Ilamaré de phantasia, no puede tener
consistencia eidética a no admitir siquiera institucion, Stiftung, aunque esto ultimo no

parece admitirlo M-P, lo que acarreara importantes consecuencias.

5.- Si prescindimos, de momento, de la complicacion eidética, puesto que el
mundo perceptivo, lo que luego Ilamard Husserl Lebenswelt, mundo vivido, no tiene, en
cuanto tal, estructura eidética, y atendemos a las tres verticales de la matriz, nos
encontraremos con una sorpresa mayuscula. Las tres verticales se corresponden con los
tres géneros de materialidad, con arreglo alos tres territorios que distinguia la ontologia
tradicional: alma, mundo, dios, o0 subjetividad, naturaleza, sintesis, teniendo en cuenta
gue a medida que ascendamos en la vertical de la reduccién: 1°: la subjetividad pasara
de sujeto operatorio con reflexién de conciencia e intersubjetividad a Leib, chair, e
interfacticidad; 2°la naturaleza corpérea pasara a hyle y protohyle, y 3% las sintesis

activas pasaran a sintesis pasivas por quiebra de laidentidad.

Se confirma la predileccion de M-P por la vertical central y su certero instinto
fenomenoldgico a centrarse en € fendbmeno en cuanto fendmeno, la aparencia, como
también el hecho de que dedicase nada menos que tres cursos en el Colegio de Francia
(1957, 1958 y 1960) ala naturaleza.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio 1V, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefil osofia.org
115




Sanchez Ortiz de Urbina, Ricardo: «Merleau-Ponty desde € materialismo fenomenol 4gico»

6.- Supuestas estas tres dimensiones verticales que arrancan desde abajo por
reduccion, andbasis o regressus, desde los tres nddulos que son la Auffassung o0 acto
intencional, la Erscheinung o aparencia de esquicios y campos hyléticos, y la
Darstellung como objetos resultado de sintesis de identidad, resultara que esas tres
dimensiones que coinciden con los tres géneros de materialidad, constituyen tres gjes
ontol 6gicos. la subjetividad como centro de operaciones, la hyle o materia que afecta a
las quinestesias y produce sensaciones y esquicios, y |os productos sintéticos tales cono
objetos e idealidades.

7.-Hay que constatar un segundo hecho sorprendente: la connivencia, ya aludida,
entre la vertical primera de la subjetividad y |a tercera de la objetividad. Lo demuestra
fehacientemente, como deciamos, el que € intento de Husserl en su etapa idealista, de
proceder a una reduccion fenomenol dgica o epojé trascendental, sobre el primer ge , a
fin de remontarse a una subjetividad trascendental, que seria omniconstituyente, y que,
como sabemos, intentd con tres modalidades, reduccion cartesiana, reduccién kantianay
reduccion psicologica, resultd necesariamente doblada por una reduccion eidética
practicada sobre €l tercer ge. Ta connivencia se pone también de manifiesto en algo
constatado y repetido de muchas maneras por M-P desde su Fenomenologia de la
percepcion hasta €l torso conservado de lo Visibley o Invisible. En un planteamiento de
filosofia de survol o de filosofia de la conciencia, en € que anulamos €l segundo gje,
como hacia Twardowski, sustituyéndolo por un esquema de representacion
(Vorstellung), ocurrira que las filosofias resultantes. intelectualismo y empirismo, o

como quierallamarselas, seran equivalentes en tanto filosofias de la conciencia.

En cambio, la reduccion vertical operada sobre e ee central, que es €l
verdadero ge de fendbmenos, el ge hylético que va desde la Erscheinung o aparencia a
la Ereignis o quiasmo, es el gje que propicia una no-filosofia que es lo contrario de una

filosofia que sobrevuela e impera.

8.- Lamatriz de tres columnas que analizo queda partida horizontalmente por un

hiato sutil pero profundo que la divide en dos. Husserl hablé de cuerpo externo,

116 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Sanchez Ortiz de Urbina, Ricardo: «Merleau-Ponty desde € materialismo fenomenol 4gico»

Leibkorper y de cuerpo interno, Leib. M-P habla de lo Visible y de lo Invisible que

incluye €l territorio del fenébmeno en cuanto fendbmeno o Ser salvaje.

El contraste, y la continuidad, entre estas dos fases de esta “genealogia de la
verdad”, como deciaM-P, es €l siguiente:

A.- Primer gje: enlo Visible se da el acto, laintencion; en lo Invisible ya no hay
actos intencionales de aprehensién, pero si algo de lo que resultan sintesis pasivas. Hay
ahora una “actividad” en la pasividad que se corresponde con € més profundo “yo
puedo”. A la pasividad de la actividad de lo Visible se contrapone la “actividad” de la
“pasividad” de lo Invisible. Esta “pasividad” en lo invisible es la negacion del tipo de
actividad intencional de lo visible, pero “opera’ sintesis, precisamente pasivas.
Podemos en un caso hablar de operaciones y en otro de transoperaciones. O de lo
posible y lo transposible, como dice Madiney en terminologia ya consagrada en la

actual fenomenol ogia.

La formulacion més clara en M-P de estas distinciones no la encontramos tanto
en su curso sobre la Pasividad de 1955, cuanto en su primer curso sobre la Naturaleza
de 1957. Leemos en las Notas conservadas del curso: “La fenomenologia descubre una
pasividad originaria, en oposicién ala pasividad secundaria de los habitus. Esa sintesis
pasiva que hard que yo perciba la cosa, no hay que pensarla como el producto de la

construccion de un ego”.

B.- Con relacién a eje tercero, connivente con € primero: el territorio de lo
Visible es el dominio de laobjetividad. En lo Invisible no hay objetos. En consecuencia,
s en laimaginacion se manifiestan objetos, aunque sean en ausencia, representados, y
yo no pueda, por gemplo, contar con mi imaginacion las columnas del Pantedn de

Paris, laimaginacion estardinscritaen € territorio delo Visible.
En cambio, € “signo” linguistico con e que yo discurro en mi monologo

silencioso de palabra operante no es nada objetivo ni imaginado.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio 1V, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefil osofia.org
117




Sanchez Ortiz de Urbina, Ricardo: «Merleau-Ponty desde € materialismo fenomenol 4gico»

En general, s dedlizo la apercepcion de fantasia., la fantasia perceptiva, no
objetiva, hacia la objetividad de |a apercepcion de imaginacion, entraré en una filosofia
de la conciencia con su falso mecanismo de una reflexion antes de la reflexion, hasta el

infinito, con anulacion del espesor del ge segundo, hylético, €l € e de contacto.

C.- Y con relacion a ge vertical central: el dominio de lo Visible es el de la
posibilidad, en tanto que los actos intencionales tienen un horizonte de posibilidades a
que estan referidos. En lo Invisible no hay tal, y hablaremos de transposibilidad. En un
caso, la realidad es posicional, en e otro, hablaremos de realidad no posicional o

Sachlichkeit (las cosas mismas que decia Husserl).

La identidad, los procesos de identificacion solo ocurren en e dominio de la
realidad posicional. En lo Invisible hay sintesis con écart, desgjuste, no coincidencia.
En la temporalidad, por ejemplo, no habra presentes continuos que son gustes de
identidad, sino fases de protecciones-retenciones sin presente, y en la espaciaidad €l
“agui absoluto” del Leib quinestésico que es centro de orientacién, no sera un punto

espacial como centro de coordenadas.

9.- Intentemos ahora cruzar las ideas de Pasividad e Institucion (Siftung). En su
curso del afio 55 M-P da la siguiente definicion: “Se entiende por Institucion los
acontecimientos de una experiencia que la dotan de dimensiones duraderas, con relacion
a las cuales toda una serie de otras experiencias tendran sentido, formaran una serie
pensable o una historia. O también, |os acontecimientos que depositan en mi un sentido,
no atitulo de supervivencia o residuo, sino como llamamiento hacia una continuacion,

unasuite, como exigencia de un advenir”.

Es decir, en la institucion hay pasividad secundaria, sedimentaciones, habitus,

historia.
La pregunta es. ¢habra en lo Invisible un registro, €l del “yo puedo” con sus

Ilamadas sintesis pasivas, pero sin pasividad secundaria, es decir, sin Institucion? Creo

gue M-P no tiene clara la respuesta a exigir que ya en lo originario haya historia

118 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Sanchez Ortiz de Urbina, Ricardo: «Merleau-Ponty desde € materialismo fenomenol 4gico»

Husserl, en cambio, en su curso del semestre de invierno de 1904-1905, publicado solo
en 1980, si habia admitido este nivel de un registro originario de phantasia sin
Institucion. Es € registro de la interfacticidad, en terminologia de Richir, el registro del
“yo puedo”, con sus dos vertientes del “aqui absoluto” y de la “singularidad
fenomenoldgica’.

Lano admision de este registro lleva a M-P, como veremos, a su controvertida
nocién de quiasmo reversible y de carne del mundo, con la consiguiente confusion entre
laalteridad del otroy laateridad radical delo otro.

10.- Por ultimo, si es cierto que el esquema Auffassung-Erscheinung-Darstellung
de la fila inferior no se mantiene como tal en lo Invisible, pero si se mantiene una
correlacién trimenbre con la correspondiente deformaci dn coherente, nos encontraremos

en lafila superior de lamatriz con la correlacion: chair, quiasmo, Wesen.

La chair, en cuanto Leiblichkeit del yo quinestésico, se corresponde, en la
reduccion, con € sujeto y sus actos de aprehension intencional. EI quiasmo lo esde la
hyle “insensible” (protohyle), frente a la corporeidad y sus sensaciones diversificadas.
Y las Wesen (en su sentido verbal) como Wesen salvajes se oponen a las eide, de
manera que s la esencia o eldos se contrapone a la factualidad, la Wesen se contrapone
alafacticidad.

Chair-quiasmo-Wesen es para M-P la correlaciéon que en € estrato originario de
lo Invisible se hace eco de la triada: subjetividad-esquicios-objetividad que definia e
primado del mundo perceptivo.

Esta es, en grandes lineas, a mi entender, el modo como M-P recoge la
tradicion fenomenoldgica que viene de Husserl y de Fink, y que, pasando por Patocka,
llega hasta nosotros, hasta la fenomenologia que hacen los Richir, Waldenfels, Schnell,
Tangelyi... y otros muchos. Es también |o impensado de su no-filosofia. Exponer en
formalo que significa esta aportacion, apenas esbozada, exigiria un soporte mas amplio

del que agqui dispongo. Me limitaré en una tercera parte de mi exposicion a unas

Eikasia. Revista de Filosofia, afio 1V, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefil osofia.org
119




Sanchez Ortiz de Urbina, Ricardo: «Merleau-Ponty desde € materialismo fenomenol 4gico»

aclaraciones sobre estos diez puntos y, por ultimo, en una cuarta, parte pondre de relieve
tres aporias a las que M-P se vio abocado, con las que lidiaba, segin podemos ver en
esos textos de palabras verdaderamente operantes y que Lefort denomina notas de

trabajo.

Volvamos a esa correlacion bésica: Auffassung-Erscheinung-Darstellung que M-
P ha reelaborado como armazén del mundo percibido o vivido, y que en su articulacién
central, el fendbmeno en cuanto tal, da lugar a una reduccion bien diferente de la
husserliana, que nos remite al territorio fuera del lenguage, 1o fenomenologico
originario, la materialidad que algunos denominan trascendental y M-P Ilama Ser bruto

o salvaje.

La matriz entera que he analizado esta envuelta en una gran circularidad a partir
de su horizontal bésica: €l mundo percibido, @ mundo vivido. Se despliega
reflexivamente |o que ya esta en esa correlacion resonando: “La reflexion no capta pues

su sentido pleno sino mencionando el fondo irreflexivo que presupone”

Si comparamos la Lebenswelt husserliana con € mundo vivido o percibido de
M-P constataremos un gran acuerdo: e mundo vivido no posee una articulacion
eidética, aunque puede acogerlay la acoge con facilidad. Pero M-P es mas radical. Para
M-P el mundo vivido es previo al conocimiento y ve en la Lebenswelt husserliana una
Snngebung, una ciertaimposicion de sentido. Esté claro que M-P se enfrenta al Husserl
idealista con el apoyo del Husserl tardio, sustituyendo las reducciones trascendenta y
eidética por una reduccion central fenomenoldgica, por la que nos hundimos en €l

mundo en lugar de dominarlo.

El razonamiento de Husserl era: si la percepcion se acercase a la representacion,
el fendmeno, la aparencia, se reduciria o a polo subjetivo o a objetivo, con lo que €
mundo seria plano, solipsista e imaginario. Perderia la profundidad que brota del enlace

entre las quinentesias y los campos hyléticos, y € mundo dgaria de ser compartido y

120 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org



Sanchez Ortiz de Urbina, Ricardo: «Merleau-Ponty desde € materialismo fenomenol 4gico»

seria sblo comunicado, puesto que sélo los esquicios son para mi en tanto son para
otros, y de modo indefinido. En consecuencia, y en tal caso, €l sujeto mismo percipiente

pasaria a ser un sujeto imaginario.

Es la situacion que M-P entendia como filosofia de la conciencia, filosofia de
sobrevuelo. Pero M-P va mas ald Como la reduccion tiene lugar en e ge hylético, el
contenido material mismo de la sensacién est4 ya preparado para la aprehension que
tiene lugar en la horizontal basica. La sensacién viene siempre antes, con el espesor de
una adquisicion originaria. Se vuelve a contacto con la sensorialidad que se vive desde
el interior. Al dejar la cualidad sensible de ser coextensiva de la percepcion, se produce
un desbordamiento entre las distintas experiencias sensoriales. Caen las barreras de los
sentidos. Aparecen quinestesias globalizadas a medida que ascendemos por la columna
central de lareduccion. Es el lugar de trabajo de los artistas. Es, por gemplo, € rojo que
M-P comenta en la pag. 175 de Le visible et I'invisible: “algo que viene a tocar
dulcemente y hace resonar a distancia diversas regiones del mundo colorado o visible,
una cierta diferenciacion, una modulacion efimera... Entre los colores y los visibles
pretendidos se encontraria el tejido que los dobla, los sostiene, los alimenta, y que no es

otra cosa sino posibilidad, latenciay carne de las cosas”.

Carne de las cosas. Hemos llegado a quiasmo, fendmeno en cuanto fenémeno,
la aparencia misma en e extremo de la vertical. Es decir, en resumen: "la sintesis
perceptiva parece hacerse en e objeto mismo y no en e sujeto pensante’. Esta
formulacion de la época de la Fenomenologia de la percepcion parece del tenor de las

sintesis husserlianas. Pero M-P insiste: no es una sintesis cognoscitiva.

Creo que es en sus Ultimos cursos sobre la naturaleza donde encontramos las
formul aciones mas radical es, especialmente en el curso de 1960 Naturaleza y Logos.
Se trata de las Ultimas reflexiones de M-P, contemporaneas de sus notas de

trabajo preparatorias paraLo visibley loinvisible.

Dice M-P en la introduccion del borrador del curso: “Hay un Unico tema de la

filosofia: € nexo o vinculo Naturaleza-Hombre-Dios. Y |a naturaleza es un pliegue del

Eikasia. Revista de Filosofia, afio 1V, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefil osofia.org
121




Sanchez Ortiz de Urbina, Ricardo: «Merleau-Ponty desde € materialismo fenomenol 4gico»

Ser. Los problemas de la filosofia son concéntricos’. Afirmacion que se corresponde
con la dltima nota de trabajo editada, con fecha de marzo de 1961 en la que ademas
denuncia los riesgos correspondientes de humanismo, naturalismo y teologia. Son las
tres verticales que he comentado, y M-P dice que, siendo la vertical central, la
Naturaleza, el pliegue o lahojadel ser total, “es el camino que preferimos”.

Y sigue diciendo en su curso sobre Naturaleza y Logos en una suite de citas que

entresaco y entrelazo:

“Pues la naturaleza fuera de nosotros ha de ser desvelada por |a naturaleza que
somos’ ...,

"en unafilosofiadel Ser vertical” ...

Incluso “la ciencia misma ha de ser leida como cierta ontologia (reducida) en €l
contexto méas amplio del Ser primordia” ...,

del que quiere explorar “la arquitecténica preempirica, lo preobjetivo, los
pivotesy goznes'.

La cuestion es dar con “ese punto de emergencia de la naturaleza, visto como un
Ineinander”, y

“obviamente |la Natural eza de que hablamos es la Naturaleza que percibimos’ ...

Lo que podemos hacer, pues’el cuerpo que percibe es un cuerpo que se
mueve’ ...,

"mi cuerpo interpuesto entre lo que estafrenteami y lo que estatrasdemi”...,

"lafiguracién deloinvisibleenlo visible...,

pues “estamos instalados nosotros mismos en el ser percibido-ser bruto, en lo
sensible, en la carne paralaque no hay aternativaentre el en-si y el para-si y donde €l
ser percibido estd eminentemente en e Ser”.

“Laestructura estesiol6gica del cuerpo humano es asi una estructura libidinal, y
la percepcién un modo del deseo, unarelacion de ser y no de conocimiento”.

" Encontramos en e Ser bruto, salvaje, vertical, presente, una dimensién que no
eslade larepresentacion ni ladel en-si”.

“Vamos a ver los medios para pensar la Naturaleza en ultimo término sblo por

los medios de la Naturaleza percibida, el Ser fisico y € Ser bruto de la percepcion.

122 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Sanchez Ortiz de Urbina, Ricardo: «Merleau-Ponty desde € materialismo fenomenol 4gico»

Vamos a ver que € cuerpo humano solo puede ser entendido como cuerpo que
percibe...pero si la percepcion fuese sdlo un “yo pienso que’, no me dariala percepcion
el Ineinander del ser humano, del cuerpo humano 'y la naturaleza’,

“todas nuestras investigaciones convergen en el ser bruto de la percepcion”.

Este es e modo brillante como M-P da cuenta de esa estructura central de la
matriz: el encuentro y resonancia en el ge de la vertica hylética de los esquicios y los

guiasmos.

Todos reconocemos en este andlisis de M-P la estructura del mundo percibido a
partir de los planteamientos husserlianos en la Krisis en torno ala Lebenswelt. Pero M-
P insiste ademas en lo que pudiéramos |lamar modalidades del mundo de la percepcién,
Heimwelten, que es algo muy distinto de circulos culturales. Veamoslo brevemente:

Una vez eliminada la nivelacion que el objetivismo produce en e mundo
percibido, es decir, neutralizado el recubrimiento eidético que, como he indicado antes,
no le es necesario para su configuracion, € mundo de la vida aparece modulado con

arreglo alos diferentes modos de incorporar las Erscheinungen.

No se trata de circulos identitarios, puesto que en €l tramo de lo invisible no hay
identidades, sino que la articulacién de los extremos subjetivo y objetivo se realizada de
distinto modo con arreglo al enlace de las sensaciones que, en ultimo término, son las
aparencias originarias en las que tiene lugar €l quiasmo del fendmeno. Es este el punto
donde se revela gue los objetos son producto de sintesis que no implican esencias, y por
tanto los mismos objetos pueden ser vividos de manera diferenciada con arreglo a las
modulaciones de la Lebenswelt. No obstante esto, no tiene por qué producirse una
escision del mundo humano. Detrés de la universalidad eidética hay una universalidad
de otro tipo, “lateral”, de manera que cabe una comunicaciéon entre las diversas
Heimwelten, por cuanto que todas las Erscheinungen “lo son de la misma region

salvae’.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio 1V, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefil osofia.org
123




Sanchez Ortiz de Urbina, Ricardo: «Merleau-Ponty desde € materialismo fenomenol 4gico»

En € articulo de 1959 sobre Mauss y Levi-Srauss, encontramos esto expresado
con la maxima claridad: “Las variables de la antropologia (las Heimwelten) deben
encontrarse méas tarde o més temprano a nivel en que los fendGmenos tienen un
significado inmediatamente humano, las Erscheinungen en cuanto aparencias
originarias’.

Y también: “no es posible ni necesario que e mismo hombre conozca por
experiencia las sociedades de que habla. Basta con que haya alguna vez y lo bastante
largamente aprendido a dejarse ensefiar por otra cultura, ya que dispone en delante de
un érgano de conocimiento nuevo, ha vuelto a tomar posesion de la region salvgje de si
mismo que no se ha insertado en su propia cultura, y por donde comunica con las
demés’.

Es esta la cita con la que Waldenfels acaba su articulo: Lebenswelt zwischischen
Alltaglichem und Unalltaglichem.

Repito las Ultimas lineas clarividentes: “Hemos de tomar posesion de la region
salvaje de nosotros mismos -el estrato fenomenol 6gico originario- esa region que no se

ha insertado en nuestra propia culturay por donde nos comunicamos con los demas”.

(Conviene retener esta afirmacion de M-P. En ella parece admitir un estrato
fenomenol dgico originario sin conformacion simbdlica o cultural, y en ella por lo tanto
un tipo de “comunicacién” por mera interfacticidad. Sin embargo, Richir ha
demostrado en su articulo Comunidad, Sociedad e Historia en € Ultimo Merleau-ponty
gue en las Notas de trabajo preparatorias para €l ultimo libro inacabado, M-P no admite
tal registro puramente fenomenoldgico. Es un asunto de la maxima importancia, y
como veremos luego constituye un nudo de dificultades en que se vio inmerso el dltimo
Merleau-Ponty. Evidentemente la dificultad desaparece s por region salvaje M-P

entiende aqui lo fuera de lengugje)

Un dltimo comentario:

124 Eikasia. Revista de Filosofia, afio |V, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Sanchez Ortiz de Urbina, Ricardo: «Merleau-Ponty desde € materialismo fenomenol 4gico»

M-P parece revolverse siempre contra la inconsistencia de Husserl, quien
habiendo establecido claramente los niveles de lo que M-P llama lo visible y lo
invisible, (la diferencia, p.e. entre € sujeto intencional y el Leib quinestésico), persiste
en encaminar la reduccion por €l ge lateral de la subjetividad: la constitucion de toda
objetividad en la conciencia, 1o que comportaria la anulacion de los niveles.

Por giemplo, la afirmacién de Husserl en Erste Philosophie, que M-P pudo
conocer pues se editd en 1959: “Veamos pues como la subjetividad trascendental se da
en niveles (Stufen) de relativainmediatez y mediatez, y solo en tanto que se da en tales
niveles, niveles de implicacion intencional” (p.175 del tomo |1 donde Husserl expone su

teoria madura de la reduccion fenomenol 6gica. Afio 1924)

Poseemos sobre esto un testimonio precioso. Es €l afio de 1959 y se trata de un
homenaje en el centenario de Husserl. Estan convocados todos los que entonces
significan algo en la fenomenologia: Lowith, Binswanger, Levinas, Schutz, Fink,
Farber, De Waelhens, Landgrebe, Ricoeur, Gurwitsch, Dorion Cairns... M-P relee para
su intervencion el tomo Il de las Ideas como “el esfuerzo insensato de someter todo a
las conveniencias de la conciencia (la version espafiola dice a las leyes de la conciencia,
pero M-P utiliza la palabra bienséance, conveniencia, decoro), al juego limpio de sus
actitudes, de sus intenciones, de sus imposiciones de sentido”. Y luego va subiendo de
tono;”la conciencia constituyente es la impostura profesional del filésofo”.Y acaba
reconociendo el esfuerzo de Husserl: “eranecesario llevar hasta el limite el retrato de un
mundo sabio que la filosofia clasica nos halegado, pararevelar el resto”. Y € resto es:
“lo sensible abierto...lo sensible como forma universal del ser bruto...ese espiritu bruto
gue no se encuentra aprisionado por ninguna de las culturas, al cual se pide que se cree

de nuevo lacultura”.

Este es su enfrentamiento con Husserl. Este es el programa para el afio y medio
que le quedaba de vida. La topologia de su pensamiento tiene claramente la forma de
una viga en doble T. La base es la correlacion de la estructura perceptiva: intencion-

sensacion-objeto, y e techo es la correlacion de lo invisible (infigurable): carne-

Eikasia. Revista de Filosofia, afio 1V, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefil osofia.org
125




Sanchez Ortiz de Urbina, Ricardo: «Merleau-Ponty desde € materialismo fenomenol 4gico»

quiasmo-Wesen, y ambas estéan unidas por la vertical central del Ser salvge que se

continda por lahyle, la Erscheinung, la aparencia, el fenGmeno en cuanto tal.

M-P cadlifica esa vertical sensible como medium: “lo sensible es precisamente
ese medium donde puede haber ser sin que tenga que ser puesto, la aparencia sensible
de lo sensible; la persuasion silenciosa de los sensible es el Unico medio que tiene el Ser
de manifestarse sin hacerse positividad, sin cesar de ser antiguo y trascendente”. Esta
nota de 27 de octubr e de 1959 es una muestra de ese estilo final de M-P, poético y

riguroso.

v

Voy a plantear en esta cuarta parte una Ultima cuestion. Se trata de desgjustes
arquitectonicos gque aparecen en la matriz disefiada y que afectan a la fila originaria
superior, €l estrato de lo Invisible en su correlacion: chair-quiasmo-Wesen. Son los
tres lugres gque definen la horizontal superior de esa T doble que he dibujado como

espacio mental de su pensamiento.

El primer desgjuste aparece en el dominio de lo que M-P designa como chair, es
decir la Leiblichkeit del Leib quinestésico. Es €l registro primordia de la
intersubjetividad concreta, que Richir denomina interfacticidad, en e que tiene lugar la
presencia desfasada -no coincidente- pero inmediata, del otro. Es el nivel de lo que
Husserl denominaba phantasia, el lugar del “yo puedo”, y para M-P de lo salvaje
originario o del inconsciente fenomenol égico.

Pues bien, en una nota de trabajo de febrero de 1959 y en otras conexas, M-P
afirma que “en ese Ineinander de los otros en nosotros y de nosotros en ellos que define
una Urgemeinschaftung, hay existenciales que son e sentido sedimentado de todas

nuestras experiencias voluntarias e involuntarias’.

Hay pues unos existenciales como estructuras de orientacion que constituyen la

armadura de lo invisible y producen sedimentaciones.

126 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Sanchez Ortiz de Urbina, Ricardo: «Merleau-Ponty desde € materialismo fenomenol 4gico»

Es decir, que en ese registro originario se dan habitus y sedimentacionesy, por
lo tanto, es un registro simbdlico definible como Stiftung, institucion. O también, que en
esa zona originaria donde se dan los movimientos del “yo puedo”, que es un “yo
transpuedo”, donde se producen las quinestesias de la carne y donde se hace el sentido,
hay historia (ssimbdlica).

La pregunta es. ¢cabe esa generalizacion desmedida de lo simbdlico,
seguramente  disefiada para asegurar la reactivacion?, ¢qué pueden ser esos
existenciales que claramente orientan una posibilidad de sentido, coartando la

transposibilidad?

Estamos en un cruce complicado de nociones: pasividad-actividad, institucion-

sedimentacion, fenomenol dgico (salvaje)-simbdlico (cultural).

Empecemos por la pasividad. Hay una “pasividad” primaria (con comillas
fenomenoldgicas), que delimita e dominio de la chair, del cuerpo interno en lo
invisible, en tanto que ese “yo puedo” no realiza actos intencionales, sino que solo da
lugar a sintesis pasivas. Y hay una pasividad secundaria en forma de estela
sedimentada. Por otra parte distinguimos lo fenomenoldgico de o ssmbdlico o, como
M-P dice, lo savaje de lo cultural. Pero si ya hay sedimentaciones existenciales de
facticidades, quiere decirse que €l registro de que hablamos tiene en M-P contextura

simbdlica, quedando lo fenomenol dgico refugiado en el Ser salvaje.

Aparece asi entonces lo Invisible como un todo con cierto caracter “masivo”, en
expresion de Richir, que, por un lado, se enfrenta al Ser salvaje en un quiasmo en algun
modo entonces simetrizado (y este sera nuestro segundo problema) y, por otro lado,
como “simbolismo técito o de indivision”, se opondra al simbolismo de lo Visible que,
en tanto que “artificial” y “convenciona”, tendera a degradarse somo Gestell. (Esta
minusvaloracion de lo visible dara lugar a nuestro tercer problema cuando enfrentemos

Wesen y eidos).

Eikasia. Revista de Filosofia, afio 1V, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefil osofia.org
127




Sanchez Ortiz de Urbina, Ricardo: «Merleau-Ponty desde € materialismo fenomenol 4gico»

Richir llega a escribir: ”como si 1o visible no fuese méas que €l decorado de un
gigantesco e inextricable reverso’. Afadiriamos, inextricable, pero configurado
simbolicamente, ingtituido, con sedimentaciones e historia, con un simbolismo malo,
pero que sin embargo comparte con ese otro simbolismo més refinado, técito de la

indivision, delo invisible.

Es decir, en resumen, M-P no distingue en €l cuerpo interno un registro
fenomenologico donde tiene lugar la Sinnbildung, y que es la dimensién de la
intersubjetividad concreta, esa protocomunidad de la que habla, la dimension del “aqui
absoluto” o del “yo puedo”, de otro registro, también en lo Invisible, con articulacién
simbdlica 'y sedimentaciones, aunque no es intencional. Es este € registro donde hay

apercepciones de lenguay, por tanto, institucion, Stiftung.

La segunda cuestion problematica, encadenada con la anterior, aparece en el
extremo superior de la vertical del ge hylético, de la Erscheinung, donde tiene lugar la
Urempfindung, la protosensacion de la protohyle o aparencia en sentido estricto. El
término que recoge este problema es € de quiasmo. M-P lo enuncia de esta forma
lapidaria: “La carne del mundo (el quale) esindivision de ese ser sensible que soy yo y

detodo €l resto que sesienteen mi”.

En principio esta reflexividad no es la reflexion de la conciencia cuya
autoapercepcion tiene lugar en e cuerpo externo, la zona visible, aunque parezca
paradgjico. (Lo que, por otra parte, anula como simple ignorantia elenchii todos los
reproches que se han formulado contra la fenomenologia como filosofia de la

conciencia).

Seguin M-P €l Leib hace “estar” (wesen) del mundo lo que “se” siente de él.

Hay pues un quiasmo por doble intercalaciéon entre lo que se siente y €l que
siente. Aungue intercalacion no traduce tal vez suficientemente el término empietement,

Uberschreitung, que tiene matices de invasion, desbordamiento, casi usurpacion. Lo

gue siente reponde a lo sensible, dado que la chair es un sensible en el que todo se

128 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Sanchez Ortiz de Urbina, Ricardo: «Merleau-Ponty desde € materialismo fenomenol 4gico»

inscribe, es un sensible pivote o dimensiona. Ahora bien, no puede haber en tal juego
coincidencia por identificacion, pues e quiasmo se desharia, sino oscilacion o parpadeo
entre 1o que M-P llama carne del mundo y lacarne del Leib, en situacion reversible. La
chair habitaalavez Leilb y mundo como no diferenciados. Aparece asi en M-P esa
nocion harto problematica de carne del mundo que parece suponer un extrafio

hilozoismo que sin embargo M-P rechaza indignado.

¢Como <se llega a este extrafio impasse? Podemos reconstruir la marcha de su
pensamiento del modo siguiente: esa doble intercalacion que excluye la perspectiva de
survol que abarcaria simultdneamente las dos partes a cambio de su correspondencia
reversible, M-P la ha encontrado en € modelo de la institucién de la intersubjetividad
tal como la plantea Husserl en el contexto de las Meditaciones cartesianas. Es decir,
dada la radical infigurabilidad de la chair o Leib del otro, no puede haber de ninguna
manera Darstellung de su Leib sino por la via de la imaginacion puesto que en este
nivel no se trata de los egos conscientes de sus actos intencionales. En el megjor de los
casos llegaria a otro imaginado. Yo no coincido nunca con otro, ni su Leib me es
presente, sino que através de su Leibkdrper figurable encuentro a otro en el desfase de

los sentidos que cohacemos en un quiasmo compartido.

Este modelo de quiasmo por doble intercalacion, sin coincidencia, esta
reflexividad fenoménica que deriva de la simetria de la reversibilidad y no de la
reflexion de un ipse, es o que M-P parece generalizar a problema del quiasmo de la
protosensacion. Es decir, la relacion con €l otro se extrapola a la relacion con lo otro.
Pero, fenomenol 6gicamente la alteridad del otro no tiene la radicalidad de la alteridad
delo otro, aunque a finy a cabo el otro no es sino una version singular de lo otro en su
acceso fenomenoldgico. Logicamente, entonces, tiene M-P que ampliar la nocion de

chair y hablar de carne del mundo.

Pero, ¢como puede hablarse de carne del mundo s la chair es sensible y
sintiente? Si tocar es tocarse, entonces M-P tiene que escribir:”Las cosas son la
prolongacion de mi cuerpo y mi cuerpo la prolongacion del mundo”, por 1o que a un

pintor, por eemplo, las cosas le miran. Lo problemdtico de esta reversibilidad

Eikasia. Revista de Filosofia, afio 1V, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefil osofia.org
129




Sanchez Ortiz de Urbina, Ricardo: «Merleau-Ponty desde € materialismo fenomenol 4gico»

simetrizada de la carne es esa resonancia ddl afuera de mi adentro con e afuera del

adentro del mundo que habiamos encontrado en la intersubjetividad.

Estd claro que esta dificultad deriva de la dificultad anterior. S la
intersubjetividad es un registro instituido en e que la sedimentacion excluye un estrato
puramente fenomenologico o salvaje, entonces no podremos distinguir en € nivel
originario del “yo puedo”, que segin Husserl es un nivel anénimo, sin ipseidad ni

Jemeinigkeit, sus dos componentes: el aqui absoluto y lasingularidad fenomenol gica.

Naturalmente que sin el ahi no hay un aqui absoluto como centro de orientacion
(espaciaizacion), y como centro de sentido (temporalizacién), sin 1o que no saldriamos
delaprimordialidad .Y este aspecto es |o que define larelacion de interfacticidaad con
el otro. Pero también estd el otro aspecto del “yo puedo”: la singularidad

fenomenoldgica en su apertura Unicaal Ser salvaje.

Podemos, si se quiere, admitir el término de apertura (Offenheit) que M-P recoge
de Heidegger, pero, en todo caso, la indole estrictamente fenomenol gica, no simbdlica,
sin sedimentacion ni Institucion, del estrato originario, no necesita que la conexion de la
singularidad del “yo puedo” con lo otro, sea de quiasmo reversible entre lados que
comparten el caracter de chair, sino, mas bien, si utilizamos por ejemplo laterminologia
de Richir, lo que habria es. reesquematizacion en lengugje de esquematismos de
fenomenalizacion, que es algo muy distinto. La alteridad radical de lo otro es lade la

protohyle que remite al insondable elemento fundamental de la materia.

Latercera cuestion problemdtica tiene lugar en la vertical de las sintesis que van
del extremo inferior del eidos (sintesis activa) a extremo superior le las Wesen salvgjes

(sintesis pasivas).

Asi como en la primera vertical el nexo es la actividad que se transpone en
pasividad, en esta terceravertical, connivente con la primera, €l nexo eslaidentidad que
se transpone en no coincidencia o écart. Pero, aun sin identidad, hay sintesis, sintesis

de pasividad.

130 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Sanchez Ortiz de Urbina, Ricardo: «Merleau-Ponty desde € materialismo fenomenol 4gico»

Da la impresion de que ahora se le acumulan a M-P los desgjustes
arquitectonicos anteriores. por un lado la sedimentacion generalizada que afecta a
simbolismo (no hay registro originario fenomenolégico) y, por otro, € lugar de la
protoimpresion  como quiasmo con la chair generalizada (no hay fendmeno en cuanto

fendmeno). El asunto es enormemente compleo y solo daré unas indicaciones:

Disponemos de dos textos contemporaneos y paralel os en los que M-P aborda la
cuestion. Una serie importante de notas de trabajo que van de mayo del 59 a mayo del
60 nos muestran que M-P articula de modo tentativo e dificil status de las Wesen.
Mientras que en el curso secundario de 1960 titulado Husserl en los limites de la
fenomenologia, al hilo del comentario al Origen de la geometria de Husserl, editado en
1954 pero que M-P ya conocia por su publicacion por Fink en1939, y que es un texto
muy querido por M-P, junto con e Umsturz: la inversion copernicana...,analiza €l

eidos desde la perspectiva de la sedimentacion y lareactivacion.

M-P establece que e mundo percibido, en ultimo término e mundo vivido, no
incluye necesariamente laidealidad, que se “afade” posterior y transversalmente a todos
los registros o niveles, dada la capacidad de absorcidn de la Lebenswelt, y eso supone
gue no hay articulacion eidética a priori de la serie arquitecténica de lamatriz.

Esto se deriva evidentemente de la tesis basica de la fenomenologia acerca de la
inversion fenébmeno/ser, de manera que no hay un fondo de Ser con capacidad de

articulacién eidética. En lineas generales es el temade laKrisis.

Hay ademés, como hemos visto, un estrato originario que ni admite esa
articulacion eidética, ni siquiera tiene estructura simbolica. Pero como M-P se inclina
por una situacion de simbolismo generalizado (sedimentacion universal), habra, segun
él, una zona de estructura simbdlica privilegiada, con simbolismo de indivision, y otra
de simbolismo malo (como €l colesterol) que tiende a la degradacién por € hecho
necesario de la pasividad secundaria, que aqui se manifiesta con todo su poder de
olvido. Aqui es donde M-P centra su andlisis del eidos y la salvacion por reactivacion.
Es el temadel curso de 1960.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio 1V, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefil osofia.org
131




Sanchez Ortiz de Urbina, Ricardo: «Merleau-Ponty desde € materialismo fenomenol 4gico»

Como contraste, las Wesen salvajes aparecen como estructuras privilegiadas que
incluso se libran de las trampas del quiasmo reversible. Las formulaciones de M-P son

variadas y brillantes. Veamos algunas.

“Hay que mostrar que que €l quale es siempre un cierto tipo de latencia’ (mayo
del1960).

En septiembre del 59 (hablando del gjemplo clésico del cubo): “es finalmente la
unidad masiva del Ser como englobante del yo y del cubo, es e Ser salvae como
englobante del yo y del cubo, es €l Ser salvaje, ho depurado, “vertical”, €l que hace que
haya un cubo...La significacién del cubo...es la concrecién del hay, son las Wesen en
el sentido verbal de ester”.

En septiembre del 59: “es la Wesen |la que puesto que este...es identidad en

profundidad, identidad dinadmica responsable de la pregnancia de sintesis inferiores’.

En noviembre del 59: “La Wesen es membrure, armazén de miembros en

profundidad, espesor”.

En mayo del 60: “La Wesen...es rayo de mundo...”. Las Wesen son

dimensiones, pivotes, goznes...

Metéforas variadas y dificiles, siempre a borde de la reflexion como doble
intercalacion. Pero la brillantez y bondad de las propias Wesen originarias pone mas
de manifiesto la pobreza del “decorado” convencional del simbolismo “malo” de lo
visible, en €l que sin embargo las esencias, las eide, no por sobrevenidas dejan de ser

estructuras potentes de identidad.
Por decirlo asi , no pueden las esencias ser sacrificadas a las Wesen. O, dicho de

otra manera. La alternativa es: o bien descalificar la identidad del eidos como Udltimo

recurso de un pensamiento de survol, 0 mostrar las raices esquematicas del eidos en la

132 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Sanchez Ortiz de Urbina, Ricardo: «Merleau-Ponty desde € materialismo fenomenol 4gico»

propia Wesen, con lo que las eide no serian sino l0s esquematismos autocoincidentes
de las Wesen. Esta Ultima es la tesis de Richir en su libro sobre la Idealidad y en sus
Complementos y correcciones a la ingtitucion de la idealidad en su ultimo libro de
2008.

Dificil y arriesgado pensamiento este de Marc Richir, que sin embargo deriva
directamente del pensamiento de M-Py del legado entero de Husserl, ya sacado aflote.
En lugar de Ser salvaje es ahora el Fendmeno en cuanto fendmeno, un estrato originario
fuera de lenguaje en & que las Wesen salvajes son concreciones de fendmenos de
mundo en un fondo de esquematismos del elemento fundamental, resultado de avancesy

retrasos enigméaticos.

Como se ve, reaparecen agui, en pleno Ser salvge, las tres cabeceras de las

columnas de nuestra matriz.

Llegamos a final y, como ocurre en algunas composi ciones musicales, como en

un cuarteto de Bartok, enlazo con el principio.

M-P hallevado a limite & programa de la fenomenologia de Husserl en cuanto
filosofia de la experiencia que se da necesariamente en estratos resonantes. Esta
filosofia de la experiencia lucha entre una no-filosofia y una filosofia dependiente de

unatradicion, alaque, como dice Husserl en su queja, le faltan palabras.

Nosotros tenemos las palabras de M-P en muchos formatos: palabras dichas en
articulos y libros, palabras guiones y resimenes de la palabra hablada en cursos,
pal abras en notas de trabajo como diario filosofico que conserva el temblor de la palabra

operante.

Palabras muchas veces sobrias, y otras veces que llegan a un nivel de emotividad
insoportable como cuando en septiembre de 1960 evoca la figura de Nizan , el amigo
muerto , y que encontrardn pronto eco en palabras semejantes, cuando, muerto a su vez,

Sartre, el otro amigo, se las dedique unos meses después.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio 1V, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefil osofia.org
133




Sanchez Ortiz de Urbina, Ricardo: «Merleau-Ponty desde € materialismo fenomenol 4gico»

El filésofo de la no-filosofia se amplia con su talento de escritor.

Escribia en mayo de 1960: “La verdad es que €l quale parece opaco, indecible,
al igual que lavida no inspira nada a hombre que no es escritor. Lo sensible es, por €l
contrario, como lavida, un tesoro siempre Ileno de cosas que hay que decir por el que es

filosofo (es decir, escritor)”.
Filésofo, escritor. El escritor Merleau-Ponty consigue alcanzar aguellas palabras

que, en opinion de Husserl , le faltan siempre a filésofo, mejor dicho, a no-fil6sofo,

porque a filosofo tal vez le sobren.

134 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




UNIVERSIDAD DE ZARAGOZA

o0

L

COLOQUIO INTERNACIONAL MERLEAU-PONTY 1908-2008, ZARAGOZA,
ESPANA
Collogue International Merleau-Ponty 1908-2008

22-24 de octubre de 2008

INDEX
1. Sesion Inaugural. Ponencia Inaugural. Miércoles, 22 de octubre de 2008.12 h.
Merleau-Ponty desde e materialismo fenomenologico. Dr. Ricardo Sanchez
Ortiz de Urbina.
Ponencia Resumen

2. 1% Sesién. 1% Ponencia. Miércoles, 22 de octubre de 2008. 16 h. La experiencia
antepredicativa: la presencia de Heidegger en Merleau-Ponty. Dra. Luisa Paz
Rodriguez Suarez
Resumen

3. 1% Sesién. 2° Ponencia. Miércoles, 22 de octubre de 2008. 18 h. Como poner el
yo en plural. A propésito de Merleau-Ponty. Dra. Marina Garcés.
Ponencia Resumen

4. 2% Sesion. 3% Ponencia. Jueves, 23 de octubre de 2008.10 h. La guerra que tuvo
lugar. El humanismo de Merleau-Ponty. Dr. Juan Manuel Aragliés Estragues.
Resumen

5. 2% Sesion. 42 Ponencia. Jueves, 23 de octubre de 2008. 12 h. El weberianismo de

Merleau-Ponty. Dr. Josep Maria Bech.
Ponencia Resumen

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofiaorg 81




82

« Merleau-Ponty »

3% Sesion. 5% Ponencia. Jueves, 23 de octubre de 2008. 15 h. Conciencia
perceptiva y conciencia onirica. Dra. M® Carmen L Opez Saenz.
Resumen

. 3% Sesion. 6° Ponencia. Jueves, 23 de octubre de 2008. 17 h. Intencionalidad y

virtualidad. Dr. Mario Teodoro Ramirez.
Resumen

4% Sesion. 7% Ponencia. Viernes, 24 de octubre de 2008. 10 h. El régimen de
Phantasia y la experiencia estética en Merleau-Ponty. Dr. Luis Alvarez Falcon.
Ponencia Resumen

. 4% Sesién. 8° Ponencia. Viernes, 24 de octubre de 2008. 12 h. Merleau-Ponty y €l

hecho artistico. Dra. Maryvonne Saison.
Resumen

10. Sesién de Clausura. Ponencia de Clausura Viernes, 24 de octubre de 2008. 17.30

h. Fe perceptiva y armonia de lo sensible. Dr. César Moreno Mérquez.
Resumen

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Obras de Merleau-Ponty

1942.-. La structure du comportement (La estructura del comportamiento), Paris:
Presses Universitaires de France, 1942. Finalizado 3 0 4 afios antes pero no
publicado debido ala Segunda Guerra Mundial.

1945.- Phénoménologie de la perception (Fenomenologia de la percepcion), Paris.
Gallimard, 1945.

1947.- Humanisme et terreur, essai sur le probléme communiste (Humanismo y
terror: ensayo sobre el problema comunista), Paris. Gallimard, 1947.

1948.- Sens et Non-Sens (Sentido y sinsentido), Paris: Nagel, 1948. Coleccion de en
ensayos.

1955.- Les aventures de la dialectique (Las aventuras de la dialéctica), Paris:
Gallimard, 1955.

1960.- Eloge de la Philosophie et autres essais (Elogio de |a fil osofia y otros
ensayos), Paris: Gallimard, 1960. Coleccién de ensayos.

1960.- Sgnes (Sgnos), Paris: Gallimard, 1960. Coleccién de ensayos.
Postumas
1964.- L'Oeil et L'Esprit (El ojoy €l espiritu), Paris: Gallimard, 1964.

1964.- Le Visible et L'Invisible (Lo visibley lo invisible), Paris:Gallimard, 1964. A
partir de manuscritos y notas, obra inconclusa.

1969.- La Prose du Monde (La prosa del mundo), Paris: Gallimard, 1969.

1997.- Merleau-Ponty: Parcours 1935-1951 (Merleau-Ponty: Recorrido 1935-
1951), Verdier, 1997.

2000.- Merleau-Ponty: Parcours Deux (Merleau-Ponty: Recorrido dos, 1951-1961,
Verdier, 2000.

2002.- Causeries 1948 (Conversaciones 1948), Paris: Seuil, 2002

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofiacom 163



«Merleau-Ponty »

cursos

o Merleau-Ponty et la Sorbonne: Résumé de ses cours établi par les étudiants,
Bulletin de Psychologie, vol. 18, no.236, 3-6 (Noviembre 1964).

o Résumésde Cours: College de France 1952-1960, Paris: Gallimard, 1968.

o LaNature: Notes Cours du Collége de France, 1956-1957, Seuil, 1995.

« Notes de cours au Collége de France. 1955-1959 et 1960-1961. Ed. Por
Stéphanie Ménasé. Paris. Gallimard, 1996.

e Merleau-Ponty: Notes de cours sur "L'Origine de la Geometrie de Husser|"
suivi de Recherches sur la Phenomenologie de Merleau-Ponty, Presses
Universitaires de France, 1998.

e Résumésde Cours: La Sorbonne, 1949-1952, Paris: Cynara, 1998.

Web

The Merleau-Ponty Circle, http://www.uri.edu/artsci/phl/impc/bibl.html

The Merleau-Ponty Circle Sofia. http://www.merleau-ponty.eu/

Circulo Latinoamericano de Fenomenologia http://www.clafen.org/
Alearevistainternacional de fenomenologiay hermenéutica http://alea-
blog.blogspot.com/

APOODNPRE

164 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com



Calle Filosofia seccién a cargo de Javier Lopez Alos -

El solipsista
Javier Lopez Alos

El hombre que decidié encerrar su vida en un rectangulo no supo calcular el
tiempo que podia aguantar sin oxigeno. Asi que dej6 dos huecos para que circulara €l
aire mientras €l trataba de recordar si habia algo méas que debio contemplar.

El hombre que decidié encerrar su vida en un rectangulo acaba de darse cuenta
de que, en su imaginacién, cuando entra la poesia sale el mundo y cuando vuelve €
mundo la poesia corre como por un extractor de humos.

Piensa esto y consigue contener el llanto hasta que, en medio de una rafaga, le
llega el rumor de que el hombre que decidié encerrar su vida en un circulo, o tal vez un
triangulo o un hexagono, también pasd su vida dibujado sobre un fondo completamente
blanco.

Entonces, Unico jardinero en un universo de otofio, recoge del suelo las hojas de
sus lagrimas y las devuelve a sus 0jos, a ese lugar que gusta imaginar como

intermediario entre e mundo y la poesia, aungque haya que cubrir la mirada de pal abras.

llustracién: Dani Sanchis: Mmmiff (2008)

Eikasia. Revista de Filosofia, afio 1V, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 139



Calle Filosofia seccién a cargo de Javier Lopez Alos !

Loslibros
Javier Lopez Alos

A Oscar M. Bas, in memoriam.

Ya no somos los mismos después de cada lectura: ésta forma parte ya de
Nosotros, se nos aflade y crecemos. En cierto modo, somos también nuestras lecturas:
llegados a algun punto, hasta qué punto un lector insaciable es @ mismo o ya, mas bien,
sus lecturas... Algo asi, me parece, decia Borges y esto me escribié Oscar M. Bas en una
nota que no entendi pocos dias antes de prender fuego a su biblioteca personal y

desaparecer para siempre.

[lustracién: Dani Sanchis (2008).

Eikasia. Revista de Filosofia, afio 1V, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 137



EL TONEL DE DIOGENES =Ly
Por Antonio José L 6pez Cruces

Humoremasde laimagen

He escrito para el cine este guion: -

Figuraba por dos veces en €l Libro de los Records. Mayor NUmero de Horas
Ante el Televisor y Menor Numero de Libros Leidos.

Pintor de la escuela averquesalista: “ Antes de pintar un cuadro siempre digo
iA ver quésale!”.

La pelicula que acaba en boda tiene enlace, no desenlace.

Aquel programatelevisivo fue declarado vertedero ilegal de basuras.
Sus pinturas jtenian tantos matisses!

En las fotos | os aplausos parecen mariposas disecadas.

Tras volverse imbécil ante la pantalla de su televisor, reclamé a Television un
monton de millones por dafiosy perjuicios.

De tanto pintar acuarelas acabd reumaético perdido.

Monjapintora: Sor Olla.

Eikasia. Revista de Filosofia, 111, 19 (julio 2008). http://www.revistadefil osofia.org 189



EL TONEL DE DIOGENES
Por Antonio José L 6pez Cruces

“iMama, cuéntame el cuento de los famosillos que vivian del cuento!”.

El nino obtuvo un "Master de Violencia' en sdlo un mes, en clases de cinco
horas diarias ante e televisor.

Charlot: “jA mi Chaplin!”.

Nuestra imagen nos da las gracias desde € espgjo por ser nosotros los que
tenemos & dolor de muelas.

Aquel canal detelevision lideraba los indices de Audiencia, de Groseriay de
Chabacaneria

190 Eikasia. Revista de Filosofia, 111, 19 (julio 2008). http://www.revistadefil osofia.org



EL TONEL DE DIOGENES b=/l 0y
Por Antonio Jose L 6pez Cruces

Su pelicula erala més taguillera, la que decia mas tacos.
Tras su Opera prima rodo dos éperas sobrinas.
Peliculade terror: “El albafiil en el andamio”.

Arrastramos cadenas de television.

Creia que latelepatia era una enfermedad que salia de ver mucho latele.
Museo de Feas Artes.

Usaba una margarita para saber si 10 que acababa de hacer era arte o no.
L os monos saltaban entusiasmados ante el cuadro de Monet.

Laduquesa de Alba a Goya: “jPaco, confiésame de una vez la verdad desnuda
y laverdad vestidal”.

El pintor dibuj6 una bella nube téxica de color gris anaranjado.
El feo denuncid a su espejo por dafiar su imagen personal.

Vio un Picasso y no le hizo ninguin casso.

Eikasia. Revista de Filosofia, 111, 19 (julio 2008). http://www.revistadefil osofia.org 191



EL TONEL DE DIOGENES

Por Antonio José L 6pez Cruces

Aquella cadena de television se arruind por haberse dedicado a sacar alaluz
los trapos limpios de |os famosos.

El pintor admiramés lafirmaen el cheque del coleccionista que el
coleccionistalafirmade pintor en el cuadro.

A laentrada del Museo: “Hogarth, dulce Hogarth”.

xed

EL CABALLERO DEL
HABANO EN £L PECHO

192 Eikasia. Revista de Filosofia, 111, 19 (julio 2008). http://www.revistadefil osofia.org



Homenaje a M erleau-Ponty

1908-2008
Pelayo Pér. Consgjo de Redaccion de

Eikasa

Hace muy pocos dias, asistimos como invitados a Coloquio Internacional sobre
Merleau-Ponty, celebrado por la Facultad de Filosofia de la Universidad de Zaragoza, y
a cuyo organizador, €l profesor Luis Alvarez Falcon, dedicamos estas primeras palabras
de agradecimiento, por su eficienciay por sus atenciones permanentes y excesivas hacia
nuestra persona, como representante de esta Revista de Filosofia, portavoz a su vez del
grupo EIKASIA. Nuestro agradecimiento se reduplica ante la generosidad mostrada,
facilitindonos la publicacion, en éste numero de Noviembre, y como contribucion del
grupo EIKASIA a homenaje al gran fildsofo francés, de algunas de las mas destacadas

ponencias que en el Coloquio de Zaragoza fueron expuestas.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio 1V, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefil osofia.org
77




«Homenaje a Merleau-Ponty»

Con este fin, reproducimos €l
magnifico  programa del  encuentro
zaragozano, con abstracts, nombres y
cargos de los participantes y no queremos
degjar de mencionar aqui €l espléndido libro

gue e Instituto Francés, de la mano de la

propia hija del homenajeado, nos ofrece un
recorrido vital y ‘grafico’ por la breve pero
intensa y rica vida del gran fenomendlogo, |
fallecido como se sabe en 1961, a los 53
anos de edad y cuando encaraba la gran
refundacion  fenomenolégica que sus
Ultimas obras y apuntes nos lego y de la que

aln hoy estamos sacando ensefianzas y

surge de estos Ultimos afios merleaupontyanos, de sus propias reconsideraciones criticas
y del ‘enfrentamiento’ con e idealismo del maestro Husserl. Jan Patocka, con su
fenomenologia asubjetiva y posteriormente e gran Marc Richir, del cua ya se ha
hablado en reiteradas ocasiones en nuestras paginas, asi como Jacques Garelli o Renaud
Barbaras, entre otros, surgen de este enfrentamiento, de aguella“genética’ husserlianay
de las contradicciones a las cuales e propio Husserl se vio abocado, y que recogiera su

discipulo Eugen Fink a cual Merleau-Ponty si [legb a conocer y atener en cuenta.

Tanto e propio Luis Falcon, como su maestro Ricardo Sanchez Ortiz de Urbina,
gue estd degjando en estos dltimos numeros de la Revista Ekasia una impronta
revitalizante y antidogmatica, diriamos, han presentado ponencias en € citado Coloquio
gue no dudamos en calificar de determinantes y que se pueden leer provechosamente en
este nimero, como anticipo de la préxima publicacion por parte de los organizadores

del mentado Coloquio, de las actas de este homenaje a gran fil6sofo frances.

78 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




«Homenaje a Merleau-Ponty»

Y no gueremos dejar de destacar, como sintoma de esa filosofia impositivay, en
definitiva falsa, que parece haberse extendido destacadamente en los Ultimos afios, €l
hecho de que unicamente estas voces concurridas y concurrentes en Zaragoza han sido
las nicas que han manifestado su reconocimiento, su débito y su estimulo alin vigente,
alafiguray ala obra de Maurice Merleau-Ponty, y a la cual nos sumamos como un

deber y como un privilegio, a gue nuestros amigos de Zaragoza nos honraron con su

invitacion.
La ponencia de Sanchez Urbina, dada la polémica
T sobre e Ego transcendental, a la cual se puede y debe
= ; ““;.._'f = e incluir, como muestra magnifica y necesaria de su
“materialismo fenomenol6gico”, merece un comentario
PFhéneménologie .

de in aparte, y asi 1o haremos al presentar la segunda parte de la
» “rrﬁ““““ importante respuesta de Alberto Hidalgo, que también

publicamos en este nUmero.

..... nri

Sy pee Smaies manie

# o
~ P
iy GallV

Por ultimo, afiadiremos una aportacién exenta, y que
nos habia enviado la profesora de la Universidad de
Salerno, en Napoles -a la cua conocimos por mediacion de
nuestro amigo Adriano Fabris, que en breve acudira a Gijon a Congreso sobre la
Realidad Virtual, coincidiendo con alguno de los aqui citados-, y que tiene en Merleau-
Ponty su nucleo de pensamiento, como deja de manifiesto en su dltimo libro, que tuvo a
bien enviarnos junto con su articulo, y que muestra esa pujanza e influencia
merleaupontiana en Italia, ya en vida del propio filosofo francés. El Libro de Enrica-
Lisciani Petrini, que asi se llama la fil6sofa napolitana, se titula RISONANZE, y se
publico la editorial MIMESIS, en € afio 2007, junto con su espléndido trabajo sobre
Merleau-Ponty, La passione del mondo, Saggio su Merleau-Ponty, en Edizioni
Scientifiche Italiane, 2002.
Todo este apretado registro de nombres, datos y lugares, enmarca, asi pues,
nuestro deseo de homengear a genia filosofo y fenomendlogo francés, y no
vemosmejor manera de hacerlo, cerrando un afio que se nos presenta sumamente

enriquecedor, gque reproduciendo aqui |o que otros nos ofrecen y han hecho al respecto

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 79




«Homenaje a Merleau-Ponty»

de una forma insuperable y brillante, todo un ejemplo de respeto, dedicacion y trabajo
renovador.
En nombre de todos los que componemos la Revistadefilosofia EIKASIA,

reiteramos nuestro mas calido agradecimiento alos comparieros de Zaragoza.

val

UNIVERSIDAD DE ZARAGOZA

COLOQUIO INTERNACIONAL MERLEAU-PONTY 1908-2008, ZARAGOZA,
ESPANA
Colloque International Merleau-Ponty 1908-2008

22-24 de octubre de 2008

80 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Fernando M enéndez:
|a ar aia escéptica tejedora de aforismos

Silverio Sanchez Corredera

Resena bibliografica: Hilos sueltos, Fernando Menéndez. Editorial Difacil, Valladolid,
2008. Portada de Kiker. 98 paginas

FERNANDO MENENDEZ

HILOS SUELTOS

DIFACIL

Hilos sueltos son algo mas de ochocientos aforismos, sin secciones, sin agrupamientos:
«hilos» y «sueltosy.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 145




Bellamente arropado, con la portada de Kiker, anunciadora de un trasfondo
pasional, y con el magnifico estudio introductorio de Jos¢ Ramoén Gonzalez, que
muestra nitidamente las borrosas fronteras que separan al aforismo de los modos
literarios vecinos (maxima, sentencia, epigrama, adagio, reflexion, refran...), estilo entre
la prosa y el verso, entre la poesia y la filosofia, entre lo claro y lo ambiguo, entre lo
certero y lo difuso, entre la verdad y la duda sugestiva.

Fernando viene acompafiado de una pléyade de autores, escogidos por ¢l, y nos
ofrece asi degustar los contrapuntos y constatar las encrucijadas poéticas. Doscientos
ocho son aforismos de treinta y cuatro autores, como Bousquet, Bufalino, Gervaso,
Spaziani o Mallet, y so6lo un pufiadito escaso mas renombrados, como Valéry o Cioran.
La mayor parte, unos seiscientos aforismos, son del poeta asturiano.

iNada mas facil de leer, frases breves y al grano! Eso es lo que cabria pensar,
pero so6lo en apariencia, porque requiere una lectura de continua interpretacion y de
mirada concentrada y atenta.

Empecé a leerlo como se lee normalmente un libro, golpe a golpe y verso a
verso y con cierto ritmo, pero me daba cuenta de que conectaba con unos facilmente y
que otros me resultaban opacos, porque habia que cambiar de esquema mental
continuamente. Necesitaba pararme y escanearlos. Después de varias paginas, de una
masa critica de formas y mensajes recibidos, empecé a entenderlos en su goteo,
concediéndoles distintos valores de gracia, fuerza y modalidad. ;Qué habia pasado?:
que habia encontrado la clave (mi clave interpretativa). Eran hilos, pero en una telarafia
donde iba y venia un artrépodo hilador artista solitario: Fernando Menéndez, con algo
de cinico —en el sentido clasico: triturador de la cultura—, algo de epictreo, algo de
estoico, en suma, un hijo sincrético de su tiempo: apegado a un solo lugar, la busqueda
de la belleza, en el naufragio de la vida y el islote de la poesia, entre el absurdo y la
esperanza de las pequefias cosas dotadas de sentido, entre la candidez de mirar el mundo
con sorpresa y la vehemencia hacia muy poco —el amor, la mujer, la libertad, la
honestidad—, entre el equilibrio de la austeridad y la ley del deseo. Es decir, un completo
desorden.

Pero toda esta anarquia, tan contemporanea, por otra parte, queda unificada por
un colorido que lo envuelve todo: el escepticismo, en su sentido mas certeramente
filosofico, porque el escéptico clasico no sigue la anomala variedad pusilanime que se
ha cansado de conocer, al contrario, tiene tanta ansia de conocimiento como cualquier

146 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




L

académico, aunque repugna como ninguno los momentos dogmaticos, porque es sélo
buscador incansable de aquellas pocas verdades personales y directas.

Fernando navega en una agotadora ilusionante bisqueda de la belleza: «No hay
nada después de la belleza». Pero la belleza no es la perfeccion: «Los tontos discuten
sobre la perfeccion del mundo», y, ademas, no nos engafiemos: «El amor, como la
belleza, son sencillas nadasy.

Desde su aforismo conmensura el horizonte de la muerte, siempre envolvente:
«Nadie puede ocupar tu lugar, excepto la muerte». Pero hay ain mayores temores en
vida, porque aunque «La muerte no te olvida nunca» «Temo a la soledad metafisica mas
que a la muerte» y para cerrar el paraddjico vivir: «El vacio, con la muerte, se encamina
a la plenitud».

Otro polo cardinal de su inquisicion critica lo dirige hacia Dios: a veces un torso
materialista de Dios en «Dios s6lo existe en la brijulay, otras rompiendo el sentido en
«Acaso Dios no procede del simio», otras reventando su teologia en «De Dios a un
monstruo hay sélo un paso» para convertirlo en mundano enigma en «Mads conservador
que el poder es Diosy.

Junto a estos hilos visibles en la trama, muchos dedicados a romper las verdades
metafisicas, otros risuefios raptos amorosos y calidas discretas y provisionales
esperanzas, junto a pequefias verdades que denuncian a la explotacion, a la estupidez, al
politico y a la impostura: «Los politicos mienten diciendo la verdad» o «Hoy el arte mas
que arte es voyerismoy.

Y todo, todo, transido de verdadero escepticismo, a veces solidamente expuesto:
«Un criterio: el relativismo critico», o «Dedicarse a la utilidad de lo inutily, o «El
pensamiento contra el pensamiento unico», o «Del dolor y la razéon nacen los hombresy,
donde la razén queda asimilada al dolor y viceversa. Fernando como poeta busca la
belleza de lo efimero, de lo condensado, del juego entre decir lo minimo y hacer del
silencio la expresion de algliin curioso secreto, y reducir el poema a un nombre y éste a
un punto y éste a la ausencia, como ¢l mismo dice en uno de sus aforismos. Teniendo
siempre en cuenta que «A veces el verso no tiene fondo, sino deseo».

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 147




Hay muchas otras interpretaciones posibles; yo mismo constataba no agotarlas.
Y si «El hombre esta hecho de puntos de vista a los que no puede renunciar», no quiero
llevar a ninguna interpretacion cerrada lo que alli fluye y prefiero ponerme a salvo
porque «La estupidez de un critico esta en su convicciony.

José Luis Argiielles entrevistaba a Fernando Menéndez para La Nueva Espafia el
pasado 21 de octubre, aunque ya un habil, selecto y sutil blogero (Martin Lopez Vega)
lo descubria antes que nadie en: diariosderayuela.blogspot, con un muy fino y bello
comentario.

En la literatura filosofico-poética del aforismo habra que contar en adelante con
este autor espafol de tres libros de aforismos, cuyos «hilos» de ahora estan muy a la
altura de esos otros autores extranjeros ya consagrados. Puestos a hacer una seleccion de
favoritos, algunos brillarian con la luz de los maestros de la palabra, en Fernando
hiperbolicamente concentrada’.

! Este articulo fue publicado en La Nueva Espafia, Suplemento Cultura n® 818, pag. 4, Oviedo, jueves,
30 de octubre de 2008.

148 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Fernando M enéndez,
poeta delaoquedad y dela sintesis

Silverio Sanchez Corredera

Resea bibliografica:En la oquedad de tu nombre. Fernando Menéndez. Editorial
Difécil, Valladolid, 2006. Portada: Kiker. 109 péginas

Fernando M enéndez acaba de publicar un libro de poemas, que contiene cinco
composiciones. dos que contribuyen con nuevos poemarios, «En la oquedad de tu
nombre», que datitulo al conjunto, y «En €l fondo de tu mudez», a los que vienen a
unirse los otros tres que ya habia publicado en libros anteriores «Fondo blanco»,
«Contigo» y «Sin fondo». Habra quien pueda leer sus 107 paginas en una horay habra
quien no pueda cerrarlo y darlo por acabado nunca, atrapado en el enigma de los
repliegues de un contar minimo y de un decir maximo.

Fernando Menéndez es un profesor de filosofia de un instituto gijonés pero
tiene alma de poeta, sin remedio. Lleva publicados mas de trescientos libros de poesia,
libros sintéticos, apretados, tallados en filigrana. Viene destacando como €l poeta
espariol més importante, seguramente, en la composicion de haikus, estrofas originarias
de Japon, de tres cortisimos versos y un minimo de palabras, que pugnan por
concentrarse al tiempo que persiguen irradiar su maximo sentido, como podemos leer en
«Plumas de invierno» (1994): «Entre los muslos / corren aguas de mares / y saltan
versos» 0 en «Fondo blanco» (1994): «<Me siento / contigo / amorir en tix».

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 149




ﬁ v Noticia y Critica de Libros

FERNANDO MENENDEZ

En la oquedad de tu nombre

DIFACIL

150 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Ha de ser facil a un profesor de literatura hacer ver qué es un pareado, una
cuaderna via o0 un soneto, pero creo yo que ha de ser bien dificil expresar en qué
consiste eso que Ilamamos poesia. Como en los laboratorios cientificos puede hacerse
un experimento. Abramos una pagina al azar de su nuevo libro y leamos. «Dudo de mi
palabra / porque escribirte / no me sublima. // Dudo de mi memoria/ porque pensarte /
no me compensa. // Vivo mi duda queriéndote / mas que mi duda». Si no nos dice nada,
el experimento ha sido fallido: hay quien no tiene oido musical, quien no tiene facilidad
aritméticay quien no tiene sentido poético. Pero si el poema nos llega, nos dice algo, no
solo por lo que transmite sino porque e sentido nace del mismo modo de decirlo y
porque esa expresividad formal consigue captar un sentimiento reconocido (a veces
también ambiguo, como € sentir mismo), apresado en un fotograma emocional, gue son
quizés sentires banales, comunes, cotidianos, fundamentales pero que han tenido la
virtud de ser dichos bellamente, de haber sido puestos en la voz, a través de la magia
que afade la sencillez de la palabra poética a simple decir.

La poesia de Fernando Menéndez es un didlogo en soliloguio con la oquedad
delavida, con el amor que recubre la concavidad de esa oquedad y con la belleza con la
gque anuda é ambas cosas. Y en ese entreverar vida, amor y belleza, en realidad:
oquedad, concavidad y palabra, quien tiene la virtud de ser poeta, 0 quien sabe degustar
la poesia, puede alcanzar esa rara belleza que le prestan las palabras a puro sentir. Esa
es la fuerza del lenguage, que no se acaba en el lexema, en la frase, en e discurso,
porque puede decir siempre de otro modo, decir y a decir poner a descubierto algo no
exactamente proferido sino simplemente dicho en el mismo modo de expresarlo.

Como poeta filésofo que es, s nos vienen sones tenues de Heraclito,
Heidegger, Kierkegaard, Zambrano, Nietzsche o Pascal, es muy posible que sean
mas que espejismos salidos de las arenas de las palabras. Pero aun cuando é o negara,
gué més daria. Leemos. «Las dunas, / como los hombres, / se esconden y se escapan /
detras de sus apareceres», y ¢no estan aqui Heréclito y Heidegger a un mismo tiempo?
Pero no se trata ahora de buscar lainterterritorialidad de la poesiay lafilosofia, cuestion
algo erudita y, posiblemente, algo aburrida si no se sabe de qué se est4 hablando.
Ademés, la filosofia es més, en cierto modo, como la arquitectura o la ingenieria: un
saber que pretende construir espacios, mientras que la poesia es mas como la comida 'y
como la misica: gusta 0 no gusta (sin olvidar que hay paladares capaces de captar
mati ces escondidos).

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofiaorg 151




Pocas palabras, las minimas; textos sencillos, sentidos sugeridos en lo que se
dice més que dichos propiamente, contrastes de palabras que se contradicen en el decir
y de ahi, en paradoja, aprehension del sentido buscado; minimum expresivo que se
desborda en un sentido di&fano o deliberadamente ambiguo, frases claras como € agua
al lado de otras que como enigmas esconden siempre un pliegue de otra posible lectura,
como éste: «Por lasombriay seca/ raiz del olivo, / dibujo la verde pauta/ del corazon: /
un halo de luz y tinta». Nihilismo del vivir que descubre la belleza, belleza que se recrea
en las concavidades del amor, sentir a que finalmente solo le queda la palabra para
captar la belleza, € Unico bien aprehensible, porque € amor y la vida estan yéndose
siempre. Ese es € decir poético de Fernando, quien nos ha dado en un poema su
autorretrato: «No tengo dudas del verso, / de la materia del hombre, / ni apego a la
naturaleza / de la existencia: / metamorfosis del bieny el mal; / como tampoco al juego
del arte/y € dinero, / porque margino / la obra de la costumbre / y la mentira.

Ademas, como un regalo, €l libro viene ilustrado con sugestivos y existenciales
dibujos de ese gran pintor que es Kiker. Kiker, amigo de Fernando desde € alba de la
juventud, sabe muy bien que sus dibujos se inmortalizaran entre esos versos'.

! Este articulo fue publicado en La Nueva Espafia, Suplemento Cultura n® 747, pag. VII, Oviedo, jueves,
28 de diciembre de 2006.

152 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




Ricardo Menéndez Salmon:
«L a ofensa», novela filosofica

Silverio Sanchez Corredera

Resefia bibliogréfica:L a ofensa. Ricardo Menéndez Salmén. Seix Barral, 2007

rah Baiial

Ricardo Menéndez Salmon

La ofensa

La reciente, elogiada y premiada novela de Ricardo Menéndez Salmén, «La
ofensa», ha de ser catalogada como novelafilosofica. Decir esto puede resultar hacer un
flaco favor a la obray a su autor, pensando en el amplio publico lector, puesto que
puede dar a entender una idea equivoca: puede creerse que es ensayistica, seria, de
retorica profunda y espesay a dictado de un lenguaje especializado. Sin embargo, nos
hallamos en unas latitudes estilisticas muy diferentes. Se trata de una obra sin
circunloquios, escrita en un muy claro «roman paladino», construida con frases cortas y
certeras, estructurada en capitulos que se leen en un suspiro, capitulos que mantienen
una conexion sutil entre si —donde consigue contarse mucho mas de lo que
efectivamente se escribe- y que contienen cada uno de ellos su propia unidad, como
partes musicales que se fueran cerrando dentro de una obratotal. El estilo lineaalineay
en su conjunto queda muy definido, no hay prosa vana, tiene tono emocional, progresa
en una historia con suspense «in crescendo» pero sin estridencias y, por momentos, es

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 153




bellisimo. Algunos lectores amigos mios no han encgjado bien e final. A mi si me
encaja, aungue quede ese sabor amargo o de perplgjidad.

Todo su contenido se desarrolla al compas de la historia que se narra, la de un
soldado aleman de la segunda guerra mundial, pero la historia, ademas de lo narrado en
si mismo, contiene unatesis de fondo, que me atrevo a defender que queda muy cuajada
en el capitulo central, dedicado a reflexionar sobre € cuerpo —a modo de €e sobre €l
que gira toda la temética-. Es esta tesis de fondo 1o que hace de esta novela algo mas
que pura ficcion, pura recreacion, pura regurgitacion de datos historicos o puro bello
lenguaje. Es este argumento tematico que estd como en la sombra, aunque visible, si se
mirabien, lo que le da consistencia filoséfica.

Ricardo nos plantea en este texto no solo una honda historia humana, la del
soldado que ha de vivir una guerra, sino una reflexion sobre si el cuerpo y e ama son
una misma cosa, sobre Si nuestras emociones e ideas son ellas mismas cuerpo o no,
sobre la muerte sucesiva de varios niveles de cuerpo o ¢es quiza sobre la muerte
sucesiva de varios niveles de alma? Spinoza habia dejado dicho «Nadie, hasta ahora, ha
determinado 1o que puede € cuerpo» (E, IlI, 2 Esc.). Menéndez Salmdn entra en ese
enigmay ensaya un recorrido de las lineas que contornean el cuerpo-alma.

Pero todo este tema de fondo se teje a su vez sobre otra frontera tan dificil de trazar
como la anterior: la del sujeto individual y la del cuerpo social a que pertenece. ¢(Qué
pasa cuando nuestra sensibilidad no esta provista de suficientes valvulas de escape, que
nos emboten, embrutezcan o alienen como huida ante la adversidad, y cuando tenemos
que cargar corpéreamente con «la ofensa» del grupo al que pertenecemos?

El protagonista, un joven sastre dotado de una extrema sensibilidad, tiene como es
obvio sus propias sensaciones y elabora sus propios sentimientos y concepciones, pero
estas elaboraciones contienen una pasta mas densa de la que no es posible sustraerse,
que es justamente, en un plano ineludible, la de ser alemén y la de no poder dejar de
serlo. ¢Setrata el problema, quizas, de tener tres cuerpos. €l cuerpo-organico, € cuerpo-
almay €l cuerpo-social interconectados o, tal vez, siendo una misma cosa?

No podemos contar la historia sin comprometer €l espacio de espontaneidad que
toda futura lectura desea tener, pero puesto que las ideas no son siempre obviasy solo o

154 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org




[

son las palabras, me he atrevido aqui a contar la trama de ideas que he visto, suponiendo
gue pueden verse otras y suponiendo que las que yo he visto pueden ser discutibles,

pero ese mismo fragor de ideas es o que nos hace degustar € alimento intelectual, que
yano sési vaaparar a cuerpo o a ama'

! Articulo publicado con € titulo «Una novela filosofica», en La Nueva Esparia, Suplemento Cultura n°
763, pag. VI, Oviedo, jueves, 19 de abril de 2007.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio |V, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.org 155




&

eikasia

|
revista de filosoffa

www.revistadefilosofia.com



	Página 1
	indice21.pdf
	Página 1
	Página 2
	Página 3

	contraportada21.pdf
	Página 1




