
www.revistade .comfilosofia

3
r e v is ta  d e  f i lo s o fƒa



La selección de originales para publicación, se someten de manera sistemática a un in-
forme de expertos externos a la entidad editora de la revista y a su consejo de editorial. 
Estos informes son la base de la toma de decisiones sobre su publicación o no, que co-
rresponde en última instancia al Consejo de Redacción de la revista y a la Dirección de 
la misma.

BIBLIOTEQUE NATIONALE DE FRANCE

BASES DE DATOS QUE RECOGEN LA REVISTA EIKASIA



CONSEJO DE REDACCIÓN  
 
 
Eikasia Revista de Filosofia  
www.revistadefilosofia.com  
 
Consejo de Redacción (en constitución): Dr. Fernando Pérez Herranz (Universidad de Alicante), Dr. 
Patricio Peñalver (Catedrático Filosofía, Universidad de Murcia), Dr. Alberto Hidalgo Tuñón 
(Universidad de Oviedo), Dr. Román García (Dr. en Filosofía. Director Instituto de Estudios para la Paz), 
Mtro. Rafael Morla (Catedrático de Filosofía, Universidad de Santo Domingo, RD.), Dr. Antonio Pérez 
(Universidad de la Laguna), Dr. Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina, Dr. Felicisimo Valbuena (Universidad 
Complutense de Madrid), Dr. Jose Antonio López Cerezo (Universidad de Oviedo), Dr. Silverio Sánchez 
Corredera, Dra. Alicia Laspra (Universidad de Oviedo), Dr. Pablo Huerga Melcón, D. Mariano Arias, Dr. 
Jacobo Muñoz (Catedrático de Filosofía de la Universidad Complutense de Madrid.) Dr. Félix Duque 
(Catedrático Historia Moderna Universidad Autonoma Madrid), Dr. Luis Álvarez Falcón (Universidad de 
Zaragoza).  
 
Maquetado y diseño: Francisco Fdez. Yebra.  
Secretaría de redacción: Noemí Rodríguez y Pelayo Pérez  
Director Ejecutivo: Dr. Román García. 
 
Edita: Eikasia Ediciones 
Bermudez de Castro 14 bajo c 33011 Oviedo. España. 
T: +34 984 083 210 F: +34 985 080 902 
www.eikasia.es 
eikasia@eikasia.es  
ISSN 1885-5679 
 



 



Eikasia. Revista de Filosofía 6 (septiembre 2006)
www.revistadefilosofia.com 

INDICE 

1.-Pérez Herranz, Fernando - Miguel y Santacreu Soler, José - Miguel 
LA «CUESTIÓN DE ESPAÑA» A LAS PUERTAS DEL SIGLO XXI 

2.- Hidalgo Tuñón, Alberto
CRÍTICA AL “PENSAR” DE M. HEIDEGGER DESDE EL MATERIALISMO GNOSEOLÓGICO (A PROPÓSITO 
DE LA DISTINCIÓN ENTRE “CIENCIA”, “WELTANSCHAUUNG” Y “FILOSOFÍA”) .

3.-Badiou, Alain
PANORAMA DE LA PHILOSOPHIE FRANÇAISE CONTEMPORAINE. Versión española.
PANORAMA DE LA PHILOSOPHIE FRANÇAISE CONTEMPORAINE. Version francesa. 

4.- Sánchez Corredera, Silverio
PARA UNA TEORÍA DE LA JUSTICIA, II. PUNTOS CARDINALES DE LA TEORÍA 

5.- García Fernández, Román
LA CONSTRUCCIÓN DE LA REALIDAD A TRAVÉS DEL LENGUAJE 

«Bitácora: El caso Simondon» por Pelayo Perez

Crítica de libros 

HEIDEGGER, Martin: Parmenides. Traducción de Carlos Másmela. AKAL Nuestro Tiempo, 2005. Por Pelayo Perez 

IBÁÑEZ, Tomás: ¿Por qué anarquismo? Fragmentos dispersos para un anarquismo sin dogmas. Huellas. Problemas: la 
complejidad negada. Anthropos, 2006 205 pp

LEÓN VEGA, Emma: Sentido ajeno. Competencias ontológicas y otredad. Barcelona, Anthropos, 2006 143 pp 





Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 1

LA «CUESTIÓN DE ESPAÑA»
A LAS PUERTAS DEL SIGLO XXI 1

Fernando Miguel Pérez Herranz y José Miguel Santacreu Soler
Departamento de Humanidades Contemporáneas

Universidad de Alicante

Resumen: La cuestión de España es un problema complicado, a la vez, filosófico e histórico. El
presente artículo es consecuencia de un diálogo entre un filósofo y un historiador que intentan
explicar de dónde arranca la cuestión de España, cuáles son sus características y qué pueden
aportar la reflexión filosófica y la Historia a España a las puertas del siglo XXI.

Palabras Clave : problema de España, historia de España , filosofía de la historia, koiné,
España.

Summary: The matter of Spain is a complicated problem, both philosophical and historical. This
article is the consequence of a dialog between a philosopher and a historian who want to explain
where the origin of Spain's matter is, which the characteristics are and how History and
philosofic reflection can help Spain at the beginning of the XXI century.

Key words : matter of Spain, history of Spain, philosophy of history, koiné, Spain.

Introducción

En un pasaje del Gorgias platónico (506a), Calias se rinde ante las abrumadoras
preguntas de Sócrates y quiere abandonar la conversación antes de concluirla,
conminando al maestro de Platón a que continúe su razonamiento, si quiere, en forma
de monólogo. Sócrates sabe, sin embargo, que su discurso no tendrá ningún valor si no
están presentes los otros ciudadanos de Atenas, porque la certeza que busca Sócrates ha
de encontrarla con la ayuda de sus compañeros —«investigo juntamente con
vosotros», pues la investigación en solitario no tiene sentido. Lo que sigue es la
consecuencia de un diálogo que, sin duda, podrá prolongarse.

                                                
1 Este artículo fue publicado en Anales de Historia contemporánea. Monográfico sobre: La proyección
internacional de España ante el nuevo milenio, Servicio de Publicaciones de la Universidad de Murcia,
2000, págs. 173-197. Los autores damos las gracias a su director y supervisor, el profesor Juan B. Vilar,
por el amable permiso concedido para que pueda ser reeditado en la revista Eikasia.



PÉREZ HERRANZ,  F. M. /SANTACREU , J. M.: “La «cuestión de España»”

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 2

El llamado «problema de España» es un tema, desde luego, que también puede
llegar a abrumar, porque es un problema complicado, a la vez, filosófico e histórico.
Filosófico, porque el proyecto imperial católico, de donde arranca la cuestión de
España, exigió una explicación, una justificación, y, en definitiva, una filosofía de la
historia, hasta el punto de que Carlos V se vio obligado a recurrir a las Juntas de
Valladolid en 1550 para discutir si ese proyecto era o no justo, legítimo y verdadero. El
padre Vitoria ofreció, como es bien conocido, una justificación racional filosófica e
irreductible a la teología, apelando al derecho

de gentes o derecho de comunicación, fundamento de la unidad del Género Humano
regido por unas normas universales.2 Y es histórico, porque la legitimidad no es sólo
racional-abstracta, sino material-histórica. Los argumentos sólo toman sentido dentro de
la realidad, de la historia real, de los fines ambiciosos, egoístas o ruines de los hombres,
y no de especulaciones e inventos.

Mas, siempre que han acontecido sucesos de escala universal, o considerados así
en su tiempo, han exigido la referencia a la filosofía de la historia. A modo de ejemplos:
Platón escribe La república —cuyo capítulo VII constituye una filosofía de la historia—
en respuesta a la derrota de Egospótamos y la decadencia de Atenas; San Agustín
escribe La ciudad de Dios para salvar a los cristianos de la responsabilidad del saqueo
de Roma por parte de Alarico; Hegel escribe Lecciones sobre la filosofía de la historia
universal tras la Revolución Francesa...

1. La «cuestión de España»

A efectos de la argumentación podríamos establecer dos opciones-límite teóricas
sobre la «cuestión histórica de España»:

Una, defendida por ejemplo por J.P. Fusi y J. Palafox, 3 según la cual no hay tal
«problema de España»: España es un país como otro cualquiera. Esta tesis es una
consecuencia de la propia metodología histórica positivista, que tiene presente variables
como la producción agrícola o industrial, el PIB, la capacidad de consumo, la
administración financiera o judicial, etc. Indudablemente, tras el recuento de los datos,
las cifras macroeconómicas tienden a ser semejantes a las de los países vecinos o con
los que entra en relación comercial, etc. Puro formalismo. Así estudiada, la historia de
España no sólo no induce problema alguno sino que resulta incluso ridículo plantearlo
siquiera. A medida que el país se industrializa, se urbaniza, se llena de turistas, de
                                                                                                                                              
2 VITORIA, Francisco: Sobre el poder civil. Sobre los indios. Sobre el derecho de gentes. Madrid.
Tecnos. 1998.



PÉREZ HERRANZ,  F. M. /SANTACREU , J. M.: “La «cuestión de España»”

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 3

música rock y comida-basura, no hay tal cuestión. Esta aseada y elegante tesis interesa a
cierta burguesía, a los ejecutivos de las empresas multinacionales, a escritores
cosmopolitas... o a los defensores de la globalización. Sin embargo, intelectuales e
historiadores se empeñan desde hace mucho tiempo en hacerse un problema de España.4

¿Qué es España? Se preguntan en Madrid, en Barcelona, en Valencia, en Sevilla... J.
Varela resalta que el problema español existe entre los nacionalismos periféricos
incapaces de existir sin la mitología romántica sobre la totalidad nacional, a lo que se
suman, sin duda, ciertas voces nostálgicas del glorioso pasado español. 5 Borja de Riquer
recuerda que la politización de viejos particularismos y la nacionalización del
patriotismo liberal español son procesos coetáneos.6 Una de las mejores pruebas de esta
argumentación es la historiografía regionalista del siglo XIX surgida frente al
centralismo uniformador del Estado liberal.7

Pero al escribir una historia particular de un estado, nación, etc. hay que tener
presente la materia misma de estudio. España no es un país más —«un país normal,
pero no tanto» dice Riquer, porque, entre otras cosas, ha sido cabeza de un Imperio
«donde no se ponía el sol», y lo ha sido durante mucho tiempo, según la escala temporal
de la historia de Europa, incluso de la civilización de cuño helenístico-romano. El
imperio español, heredero en cierto modo del imperio romano y del sacro imperio al
constituirse como línea de choque entre el cristianismo y el Islam, ha protegido los
territorios que se convertirían más tarde en las grandes naciones —Francia, Inglaterra,
Holanda, Alemania...— y ha permitido su estabilización. Las grandes fracciones
territoriales en Europa tienen un trasfondo teológico-político en el que se debate si es el
papado o el emperador quien tiene la representación privilegiada de Dios en la tierra.
Estos conflictos, primero en forma de polémica, después en forma de guerras, coinciden
con la conquista de América. Las incipientes naciones se enfrentan al Papado romano,
lo que conducirá a una escisión muy profunda entre dos zonas de Europa. Estos
enfrentamientos se agudizan con la explotación del Nuevo Mundo. Tras dos siglos de
luchas entre Holanda e Inglaterra contra España —y junto al siempre encaje de bolillos
de la católica Francia (Richelieu, Mazzarino...) para unirse con los protestantes (por
ejemplo, con el rey de Suecia), y debilitar en lo posible a los dos imperios, el hispano y
el anglosajón— España terminó por perder batalla y guerra.

                                                                                                                                              
3 FUSI, J.P. y PALAFOX, J.: España: 1808-1996. El desafío de la modernidad. Madrid. Espasa. 1997.
4 Una guía sobre el asunto en FRANCO, Dolores: España como preocupación . Madrid. Alianza. 1998.
5 VARELA, J.: La novela de España. Madrid. Taurus. 1999, p. 20.
6 RIQUER I PERMANYER, Borja de: “El surgimiento de las nuevas identidades contemporáneas:
propuestas para una discusión”, en García Rovira, Anna Mª (ed.), España, ¿nación de naciones? . Ayer,
35, 1999, p. 27.
7 MORENO ALONSO, M.: “Historiografía del siglo XIX”, en Nation et nationalités en Espagne XIX-
XXs,. París. Fundation Singer-Polignac. 1985.



PÉREZ HERRANZ,  F. M. /SANTACREU , J. M.: “La «cuestión de España»”

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 4

¿Cómo explicar este «hecho» histórico que es su derrota? O bien acudiendo a las
esencias, y repitiendo la leyenda negra: España es un país católico, oscurantista,
inquisitorial, analfabeto, mísero, supersticioso... que no supo estar a la altura de los
tiempos, que fue sobrepasado por el resto de Europa, ensimismado en sus glorias
pasadas. Mientras que Europa, al contrario, significa el progreso, el bienestar, la razón...
El propio Azaña asumió esta dicotomía radical: o España se incorpora a Europa o deja
de existir.

Esta posición pasa por alto o ignora lo que es el «contexto histórico». Se olvida
que la Historia de la Europa moderna es una lucha continua y despiadada en la
formación de los estados por su emancipación de Roma. Se olvida sistemáticamente que
la Inquisición actuó en Europa y que fue más brutal, si cabe, que en España: Si la caza
de brujas en España termina con el proceso de Logroño de 1611, en el que el inquisidor
Salazar y Frías racionalista y escéptico prohíbe los procesos colectivos, etc., en
Inglaterra la quema de brujas terminará en 1712. Se olvidan todas las barbaries
europeas: En el París de 1610 se ordena quemar en la plaza pública el libro del jesuita
Mariana, y poco después Jacobo I manda quemar en Oxford la obra de F. Suárez,
Defensio fidei, etc. Ricardo II asesinó al jovencísimo rey Eduardo V. Enrique VIII
mandó asesinar a Tomás Moro y T. Cromwell, y a sus esposas Ana Bolena y Catalina
Howard. Isabel I hizo ejecutar a María Estuardo, reina de Escocia. Miguel Servet es
quemado por Calvino. Bajo el reinado de Luis XIV en Francia se expulsa a los
protestantes: La Noche de San Bartolomé todavía hace temblar. Los ilustrados franceses
e ingleses toleran o silencian el esclavismo. Por no hablar del Terror de la Revolución
Francesa, de las matanzas de la Primera Guerra Mundial, del holocausto nazi, de la
represión tras la Segunda Guerra Mundial en Francia o en Italia, de la guerra de los
Balcanes ante nuestros mismísimos ojos, etc. Y no se nos venga a decir ahora que todo
esto no es más que un reflejo de la maldad humana, porque no es de recibo aplicar la
«historia» a España y la «antropología» a los demás. Digamos que la leyenda negra
afectó de manera perversa a la conciencia de un país, en el que a la derrota se sumó el
sentimiento de culpa. Sólo así puede entenderse la obcecación casi paranoica de
intelectuales tan inteligentes como Menéndez Pelayo exaltando la España católica.

Pero también puede contemplarse el problema de España como el problema de
un imperio que tiene sus propios planes y programas, pero que son derrotados por otro
imperio que se consolidó precisamente a partir del español y que no tuvo piedad con
nadie: ni con los más cercanos, diríamos los católicos, ni con los más lejanos, los
indígenas a quienes abandonaban a su suerte, o contemplan con indiferencia. Y,
curiosamente, todo ese expolio y explotación que la denuncia de Marx y Bakunin
identificaron con el Capitalismo, el imperio anglosajón lo justificó por medio de una
teoría filosófica que se presenta como lo más respetable del mundo: una teoría del



PÉREZ HERRANZ,  F. M. /SANTACREU , J. M.: “La «cuestión de España»”

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 5

individuo —el individuo lockeano, contrafigura del cogito cartesiano, y una teoría del
pacto social, por el cual, una vez se pacta, el individuo transfiere todo el poder y toda la
violencia al estado (el Leviatán), el cual monopoliza la coacción (Hobbes). El Imperio
católico español justificaba el poder en América de una forma muy distinta. La escuela
de Salamanca —Vitoria, Soto, Suárez...— defendió la organización del mundo sin
limitación alguna desde la ley de Dios. No de cualquier dios, sino del Dios de la
teología natural que conoce a todos los hombres y se preocupa por la libertad de todos
ellos. Doctrina que se enfrentaba radicalmente a la que sostenían los tratadistas del otro
Imperio cristiano —el protestante anglosajón, que defendía, en la tradición de
Maquiavelo, el derecho natural de los más fuertes (Hobbes) y que la literatura inglesa ha
cantado y loado sin dudas ni culpas ad maiorem Isabelae gloriam —Conan Doyle,
Rudyard Kipling, etc. Si el ideólogo inglés Locke consideró la propiedad privada como
derecho natural, la tradición española la consideró como derecho positivo. El valenciano
Luis Vives o el granadino-salmantino Francisco Suárez sostuvieron que las cosas de la
naturaleza ¡y aun el trabajo humano! son comunes a todos los hombres, pero no porque
haya que repartir positivamente las tierras o los bienes, sino porque nadie puede
considerar definitivamente suyo lo que los demás puedan necesitar: no hay que dar todo
a todos, sino a cada uno según él pueda utilizar. Ahí se encontraría ya en germen el
eslogan revolucionario de Marx: «Cada cual según sus capacidades; a cada cual según
sus necesidades». No hay que olvidar que, en la Junta de Valladolid de 1550-51,
vencieron las tesis de fray Bartolomé de las Casa sobre las de Ginés de Sepúlveda, más
cercano a las teorías anglosajonas.

2. Catolicismo español frente a protestantismo anglosajón

Como estas dos posiciones ante la Historia de España son incompatibles, parece
que no queda más remedio que plantearse la «cuestión de España». ¿O es que acaso
nuestros intelectuales son unos estúpidos por hacerse una y otra vez esta pregunta? ¿No
responde a la realidad? ¿Se lo inventan? ¿No se puede añadir nada a un conjunto de
estadísticas económicas o demográficas? ¿Acaso no toma partido todo historiador al
narrar los acontecimientos?

Pero que un Imperio pierda la guerra, la posición central y articuladora del
mundo, no es cosa baladí. Como reconocen muchos historiadores, por ejemplo Berend y
Ranki, España es aún a comienzos del siglo XXI uno de los países más ricos del
mundo.8 Muchos de los herederos de esa derrota no se resignarán y vivirán esperando
una revancha histórica, posición que se confunde o identifica con el reaccionarismo y la
nostalgia, y se inventan una genealogía de héroes traicionados por personajes

                                                
8 PRADOS DE LA ESCLOSURA, L.: De imperio a nación. Crecimiento y atraso económico en España
(1780-1930). Madrid, Alianza, p. 25.



PÉREZ HERRANZ,  F. M. /SANTACREU , J. M.: “La «cuestión de España»”

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 6

demoníacos. Otros supondrán que todo lo que es vencido es inferior y que la única
salvación de España sería la de incorporarse a los vencedores, posición que defendieron
ciertos krausistas, la generación del catorce y muchos autodenominados progresistas. Y,
entonces, el dualismo se presenta inevitable: O España es lo mejor del mundo o es lo
peor del mundo. O España ha de volver a su esplendor o debe desaparecer absorbida por
el Imperio vencedor (las dos Españas que cantó Machado). Pero habría que ponerle algo
de sordina a este sonido tan puro y tan simple.

En rapidísimo resumen: la idea de España como unidad tiene sus antecedentes
en unos planes y proyectos contra el Islam. Un proyecto de esta envergadura requiere
poner en marcha una gran energía en hombres, máquinas, estrategias.... Y fue la Iglesia
Católica, por medio unas veces de unos reinos y otras de otros, quien consiguió
organizar la resistencia. En esas luchas, el cristianismo, imitando el expansionismo
musulmán, se va viendo a sí mismo como un imperio que quiere «re-cubrir» el Islam
mismo. Pero una vez superado ese peligro, los distintos reinos entran en devastadoras
guerras para escapar del poder —mediador y superior— de Roma. Guerras atroces que
Erasmo denuncia escandalizado. Carlos V ve en la Reforma un movimiento que puede
dar al traste con el proyecto de imperio católico. Felipe II se empecina contra los
protestantes porque los ve como enemigos internos, como terroristas. De ahí que
utilizara a la Iglesia contra los reformistas. Trento es un arma de Felipe II más que de la
Iglesia.9 Lo que quizá no pudo entender Felipe II es que el movimiento reformista era
autosuficiente y que estaba dando lugar a otro Imperio que se consolidaría a lo largo del
siglo XVII y ya en el XVIII «superaría» a España en poder militar. El Imperio español
se quedó a medio camino: sus leyes, sus proyectos, sus planes no se pudieron
desarrollar, porque no tenía tiempo para rectificar, para asimilar sus propios errores (en
esto se diferenció del Imperio romano, cuyos enemigos se encontraban en las fronteras
y, por así decir, murió de muerte natural). España perdió la guerra sin haberse agotado y
sin haber sido absorbida, porque ya tenía una cultura muy poderosa —lengua,
jurisprudencia, literatura, filosofía... De ahí que unas veces se interprete esto como
«decadencia» (Ortega), otras como «fracaso de la revolución industrial y burguesa»
(Tortella, Nadal), otras como «preocupación» (Dolores Franco), otras como «nación
absurda y metafísicamente imposible» (Ganivet), otras como «falta de voluntad
política» (Azorín)...

* * *

¿Qué postura adoptar ante una derrota de esta envergadura? Por una parte, no se
trata de defender la bondad esencial de España; pero, tampoco se puede admitir que en
Europa esté todo lo bueno y en España todo lo malo. Si las ciencias etológicas,
                                                
9 Así lo sugiere PEÑALVER, P.: La mística española (siglos XVI y XVII) . Madrid. Akal. 1997, p. 46.



PÉREZ HERRANZ,  F. M. /SANTACREU , J. M.: “La «cuestión de España»”

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 7

biológicas y sociales ponen de manifiesto algo es que los hombres somos todos muy
parecidos y todos somos, por así decir, igual de malos. Nos vamos diferenciando en
algunas cosas que hacemos —las culturas, pero de las que tampoco puede decirse que
son buenas por definición, según sostiene el relativismo histórico, porque hay culturas
simplemente aborrecibles, como la cultura nazi.

Por otra, hay que tener presente la cuestión de la ciencia, que el marxismo
clásico consideró como superestructura, pero que aquí hemos de considerar como un
elemento más de las sociedades modernas. Lo que el marxismo ortodoxo consideraba
superestructura, yuxtapuesta a la realidad infraestructural, nosotros lo consideramos
como partes que vinculan otras partes del entramado social. La ciencia no es ni pura
ideología ni pura técnica, porque comporta un modo de comprender la realidad.
Decimos entonces que las partes están conjugadas diaméricamente.10 Es decir, la
ciencia, como parte del todo histórico y, por tanto, homogéneo a él, se intercala por
entre otras partes históricas, como la economía y las técnicas. Por ejemplo, las formas
que han de tener los barcos remite a la Geometría con la que han de contar los
artesanos, los carpinteros, etc.; pero, también en otras partes, quizá menos evidentes,
aunque no menos importantes, como los sistemas de propiedad. Recuérdese que las
técnicas de medición de meridianos, que fueron determinantes para decidirse por la
teoría de Newton frente a la de Descartes, se iniciaron con un proyecto del ministro
francés Colbert para conocer las tierras sobre las que ejerce el poder el monarca Luis
XIV, quien, al conocer los resultados, comentó irónicamente que había perdido con los
astrónomos más territorios de los que pudo conquistar con las armas.

El Imperio anglosajón admitió, desarrolló y utilizó la nueva mecánica, mientras
que España —por defender quizá el dogma de la Eucaristía a través de los jesuitas que
eran el brazo intelectual de la Iglesia contra la Reforma— no admitió siquiera la física
galileana y menos aún la newtoniana.11 Cierto que había razones que favorecían una
buena acogida en los países de la Contrarreforma, pues el protestantismo, a través de las
doctrinas luteranas de la predestinación, se plegaba más rectamente al determinismo de
la ciencia. El mundo católico era muy reacio al determinismo, porque defendía la
libertad del hombre: en cualquier pacto social, al hombre siempre le queda a salvo una
parte de libertad irreductible. Pero la admisión de la ciencia conlleva consecuencias
muy importantes en la ontología, es decir, en lo que una sociedad considera realidades o
entidades. No es lo mismo creer en los dioses olímpicos o en ángeles y en demonios,
que en un mundo mecánico hecho a imagen y semejanza de un reloj. Sobre todo cuando

                                                
10 PÉREZ HERRANZ, F.: “Emigración/inmigración, conceptos conjugados”, en Santacreu, J.M. y
Vargas, M.D., Las migraciones del siglo XX. Universidad de Alicante. 1999.
11 Una excelente exposición en REDONDI, P.: Galileo herético. Madrid. Alianza. 1990.



PÉREZ HERRANZ,  F. M. /SANTACREU , J. M.: “La «cuestión de España»”

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 8

la elección de unas entidades u otras se constituye en un discriminador entre las
naciones.

Y éste es, a nuestro modo de ver, una de las cuestiones centrales, para
comprender lo que ocurrió realmente en España. Y debemos resaltar aquí que Cataluña
quedó incorporada a este lado de la ontología católica, que defendió el catolicismo,
ahora que a Cataluña se la presenta identificada con la razón moderna «europea». Que
Cataluña mire a la península en vez de a Francia o a Italia más que a “una noche de
amor poco meditada” [Fradera (1999), pág. 87],12 quizá fuera debido a una amistad de
juventud y, suponemos que ya se le habrá ocurrido a alguno de los antropólogos-
historiadores de los que tanto abundan que, más que un matrimonio de conveniencia,
pudo ser un matrimonio impuesto o co-determinado por las reglas de parentesco de la
época, si es cierto que todos los pueblos de la península miraron al mismo sitio, que era
la lucha contra el Islam. No se puede elegir a Jaume I como símbolo impunemente,
puesto que fue un conquistador «contra el moro» y que, por cierto, entregó el reino de
Murcia a Alfonso X el Sabio. Esta unión de fines y planes del cristianismo frente al
islam ha dado como resultado, entre otros, que el protestantismo en España haya sido un
fenómeno más de esnobismo que de arraigo social, y que se desenvolvió en el plano de
la ilegalidad y del esoterismo.13

Y así, por ejemplo, si bien son Jaume Balmes y Pere Mata y sus discípulos, los
hombres de la Reinaxença, Manuel Milá y Fontanals y Pau Piferrer, quienes inician ese
movimiento de recuperación del pasado medieval catalán, de la mitificación de valores
ancestrales, lo hacen en el marco de una cosmovisión católica, anti-moderna y anti-
industrial. Rubió y Milá, por ejemplo, refuta el libro de J.W. Draper, Historia de los
conflictos entre la religión y la ciencia. En general, es un movimiento que ataca al
liberalismo, un círculo en el que se encontraba bien a gusto el símbolo de la España
católica y eterna, Marcelino Menéndez Pelayo.

Una historiografía de buenos y malos que identifica al explotado, al marginado o
al colonizado, como un ser bondadoso por naturaleza, sólo malogrado por la sociedad
(Rousseau), no sale de su asombro cuando tiene que asumir los crímenes de Stalin, las
aberraciones de Nicolae Ceaucescu, la brutalidad de la KGB o de la STASI, el caso Gal
o la corrupción durante el gobierno del PSOE, etc.

                                                
12 FRADERA,, Josep M. “El proyecto liberal catalán y los imperativos del doble patriotismo” en García
Rovira, Anna Mª, op. cit., p. 87.
13 VILAR, Juan B.: Intolerancia y libertad en la España contemporánea. (Los orígenes del
Protestantismo español actual). Prólogo de E. Carr. Madrid. Ediciones Itsmo. 1994.



PÉREZ HERRANZ,  F. M. /SANTACREU , J. M.: “La «cuestión de España»”

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 9

3. Capitalismo y anticapitalismo

Por esto, habría que abrir otras perspectivas. La socio-económico-política, por
ejemplo. ¿Qué significan las rebeliones, las revoluciones socialista, comunista o
anarquista? ¿No es un ataque al individualismo egoísta del Beneficio y la Ganancia por
encima de toda justificación social? ¿Acaso no son revoluciones contra el
individualismo ontológico y la explotación capitalista del pacto de los más fuertes? El
capitalismo, al constituirse en un concepto abstracto lo tritura todo. Pero ¿por qué no
asociarlo precisamente a su propia materialidad, concreta, que es la forma de
explotación del Imperio anglosajón? Porque las reivindicaciones —llamémoslas en
general «marxistas-socialistas»— actúan contra el Capitalismo, pero no contra un
capitalismo cualquiera, sino contra el capitalismo de cuño anglosajón, que se va
imponiendo por todo el mundo. El punto de referencia de Marx es la revolución
industrial en Inglaterra. Pero lo que puede sorprender a algunos es que, desde el Imperio
Católico español, ya se había tratado de resolver la «cuestión social» por una vía de
reforma social; cuestionando la propiedad privada de derecho positivo (Vives o Suárez)
frente a la propiedad privada, y la denuncia al abuso de poder justificando, incluso, el
regicidio (Mariana).

¿Cuál es el problema español? Pues nos parece que, desde esta perspectiva, se
encuentra en la frustración de no haber concluido de manera natural, según procesos
objetivos, sus planes y sus proyectos, al ser derrotado por el imperio anglosajón,
pero sin ser absorbido por él, porque el catolicismo nunca se dejó absorber por el
protestantismo. Por una parte, un estado que está tratando de administrar un imperio
desde un compromiso católico-universal de justicia, etc. Y, por otra, un estado que
pierde ese poder y, entonces, tiene que incorporarse a un tipo de economía y a una
jurisprudencia muy diferente y ajena a su tradición: lo que podemos llamar, por
simplificar el «liberalismo».

A partir de las guerras napoleónicas se pretende la construcción de un nuevo
estado que no reivindique las antiguas instituciones.14 Este liberalismo será defendido
desde Andalucía (las Cortes de Cádiz) por todos los liberales españoles. Un liberalismo
que será atacado por otros andaluces, castellanos o catalanes... que tenían intereses e
ideologías irreductibles a la defensa de la propiedad en el sentido lockeano. “Los grupos
dirigentes catalanes —comenta Fradera refiriéndose a la primera mitad del siglo XIX—
compartieron siempre sin reservas el proyecto general español”.15 El liberalismo se
pensaba identificado con la nación política española desde Alcalá Galiano hasta Ramón
Xanadró y Fábregas. Las Cortes de Cádiz introducen el concepto liberal de propiedad

                                                
14 Cf. en VARELA, J. Jovellanos, Madrid. Alianza. 1986.
15 FRADERA, Josep M. Op. cit., p. 91



PÉREZ HERRANZ,  F. M. /SANTACREU , J. M.: “La «cuestión de España»”

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 10

tomado de Locke. “La nación está obligada a conservar y proteger por leyes sabias y
justas la libertad civil, la propiedad, y los demás derechos legítimos de todos los
Individuos que la componen”(Art. 4). Y la propiedad deja de ser libertad subjetiva, para
constituirse en derecho objetivo.

Y entonces se inicia uno de los procesos más curiosos —por singular— de
descomposición de un Imperio. El Estado Español, heredero del Imperio de Carlos V,
tiene que liberalizarse (Cortes de Cádiz, Trienio liberal, desamortización...) para entrar
en la economía europea, que se piensa ya como un predicado universal económico. Pero
el catolicismo se opondrá frontalmente a esta sociedad mercantil e industrial y, cuando
no le queda más remedio que admitir el mundo fabril irreversible, será siempre muy
reticente (como caso bien reciente, la oposición del obispado y del ayuntamiento de
Ávila a admitir la fábrica Renault, porque los ingenieros y obreros llevarían la
corrupción y el pecado). Prados defiende la debilidad de la industria que “no supo o no
quiso” buscar mercados exteriores y entrar en competencia con las otras naciones Y de
estas descompensaciones se nutren los conflictos entre las distintas regiones de España:
mientras que el Estado central —junto con las burguesías de toda España— se va
liberalizando, modernizando (con mil altibajos y problemas), las periferias mantienen
los valores tradicionales del catolicismo. Pero, por su estructura geográfica e histórica
—los molinos de agua y las minas de carbón en el País Vasco, la manufactura textil en
Cataluña... hacen que en estos lugares se mezclen los intereses de la sociedad capitalista
e industrial, con todo lo que esto conlleva de nuevas formas de vida: proletariado,
asociacionismo reivindicativo, anti-maquinismo, etc., articulados por un pensamiento de
cuño calvinista y puritano y los intereses de la iglesia católica. En el terreno educativo-
propagandístico, la contradicción se hace perfectamente manifiesta: desde el interior, el
sistema público se verá debilitado por la competencia de las órdenes clericales y el
acoso ideológico de la Iglesia. Todos los historiadores están de acuerdo en subrayar la
débil nacionalización de la ciudadanía española. Desde el exterior, España se ve como
un país católico y supersticioso al que se ataca su componente eclesiástico: la literatura
erótica anglosajona y francesa utilizará a los sacerdotes y monjas católicos como seres
perversos, que sólo piensan en bárbaras orgías y comilonas, etc.16

Así que si consideramos los tipos de Imperio —Depredador-anglosajón y
Católico-español— y los tipos de gobierno —Liberal y Barroco, llamando Barroco al
imperio alternativo al Liberal, encabezado por los jesuitas, obtenemos el siguiente
cuadro combinatorio [Cuadro 1]:

                                                
16 VELARDE FUERTES, J.: El libertino y el nacimiento del capitalismo . Madrid. Pirámide. 1981.



PÉREZ HERRANZ,  F. M. /SANTACREU , J. M.: “La «cuestión de España»”

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 11

                               Capitalismo
Depredador Católico

Liberal 1. Depredador-Liberal 2. Católico-LiberalGobierno
Barroco 3. Depredador-Barroco 4. Católico-Barroco

Cuadro 1

Estas cuatro figuras muestran la complejidad del asunto (que impiden la
reducción del problema de España a un enfrentamiento entre europeístas-progresistas y
casticistas-reaccionarios) y la dificultad que tienen los políticos a partir de las Cortes de
Cádiz para saber a qué atenerse. Por ejemplo: una posición que se instala en la situación
2, puede considerar al Estado —según le convenga— como un puro reaccionarismo
(situación 4) o como un puro explotador (situación 1) o, lo que ya es el colmo,
reaccionario y explotador a la vez (situación 3), mientras que él se protege contra la
denuncia de ser arcaico por ser liberal, y contra la denuncia de ser explotador por ser
católico. Así se puede explicar por qué es posible identificar nacionalismo con izquierda
contra la explotación, defendido por un gobierno de derecha: la explotación se coloca en
el Gobierno al que se identifica con Capitalismo, y a Madrid como símbolo
(paradójicamente, a partir de las Cortes de Cádiz, el centralismo comenzó siendo
federalismo, y a Madrid le correspondía ubicar la Junta Central, donde se dirimían los
intereses de las zonas ricas periféricas y los tráficos de influencias). Pero esto no se
sostiene, porque también los trabajadores madrileños quedan sometidos a ese
capitalismo. ¿Entonces? En las periferias, las burguesías católicas y apoyadas no sólo
por símbolos religiosos sino por los propios sacerdotes y frailes católicos se involucran
también en la lucha contra el liberalismo (carlismo...), que identifican en el límite con el
Estado... madrileño.

* * *

Este cuadro abstracto puede irse haciendo más concreto, si vamos dando valores
históricos a las variables que representan todas las posibilidades. Así, tendríamos
[Cuadro 2]:



PÉREZ HERRANZ,  F. M. /SANTACREU , J. M.: “La «cuestión de España»”

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 12

                                  Capitalismo

Depredador Católico

Gobierno

Liberal 1. Liberalismo / Federalismo
(Pi y Margall)
Nación-contrato

2. Centrismo, consenso
sentido común...
Koiné (?)

Barroco 3. Militarismo
Nacional-catolicismo
(tradición de los espadones hasta
Primo de Rivera, Franco).

4. Doctrinarismo
(Cánovas del Castillo)
Nación-estado

Cuadro 2

La superposición de las cuatro situaciones manifiesta ya la inestabilidad enorme
que sufre la incipiente «nación española». Porque ese esquema ha de articularse sobre el
concepto de propiedad ¿Cómo llegar a un acuerdo sobre lo que ha de considerarse
«derecho de propiedad» en sistemas tan diferentes como el catolicismo de cuño
aristotélico y tomista que parte de la sociedad, y el protestantismo que afirma el pacto
originario entre individuos aislados e iguales?

Ahora bien, estas posiciones se definen no sólo por lo que son, sino también por
lo que no son, por sus propias negaciones o alternativas, por movimientos antagónicos o
solidarios, que sólo adquieren sentido y legitimidad en el marco de la polémica
primitiva. Y así tendríamos [Cuadro 3]:

Capitalismo
Depredador Católico

Gobierno
Liberal 1.Socialismo, Democratismo,

 Libertario...
en el ámbito del: Liberalismo /
Federalismo

2.Eclecticismo

en el ámbito del Centrismo.

Barroco 3. Pacifismo y terrorismo
en el ámbito del Militarismo

4. Las naciones-Espíritu
en el ámbito del Doctrinarismo

Cuadro 3



PÉREZ HERRANZ,  F. M. /SANTACREU , J. M.: “La «cuestión de España»”

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 13

La situación española, por tanto, no se pliega al análisis marxista ortodoxo,
según el cual a cada grado de desarrollo económico le corresponde una ideología,
porque conviven dos ideologías excluyentes, que sólo pactarán cuando se encuentren
muy debilitadas. No hay dificultad de encontrarse con catalanistas decimonónicos, por
ejemplo, recuperando muchos componentes del tradicionalismo español (Llorens y
Barba y Manuel Milá y Fontanals los maestros muy queridos de Menéndez Pelayo).
Para el catalanismo incipiente, por ejemplo, para el obispo de Vich, el castellano no es
tanto «lengua del Imperio» como «Religión extranjera», que es cosa muy diferente.
Mantener la lengua es mantener las esencias católicas, frente al liberalismo que invade
la península (algo común a lo que ocurría entre muchos comunistas y socialistas de los
sesenta y setenta que se negaban a estudiar inglés, la lengua del Imperio
norteamericano). Ya había sostenido Antoni Campmany (en Carta a Godoy) —mucho
antes que Unamuno— que la nación se identifica con las virtudes morales que proceden
de la fe católica y la exaltación de lo español frente a la corrupción francesa. Pero una
vez que la Iglesia se ha dinamitado, que se han configurado las distintas naciones, el
barroco-católico queda como residuo en zonas que se van aislando en lo cultural, pero
que han de incorporarse al capitalismo liberal, que es la economía real. Hay que tener en
cuenta la mano de la Iglesia contra los procesos de industrialización. Pues los señores
eclesiásticos —como los laicos— administran justicia, deciden la fiscalidad y sólo en
las ciudades (en los realengos) era posible aplicar la ley del Estado nacional. España se
define ideológicamente contra la pérfida Albión (que había pecado contra el espíritu en
su separación de Roma) y contra la atea e ilustrada Francia, y ya toda guerra es
«cruzada». Y entonces ¿cómo asimilar el capitalismo mundial? Un historiador ha de
tomar partido aquí: ¿Es historiador del capitalismo-depredador o del capitalismo-
católico? ¿Cómo ser historiador del capitalismo sin enfrentarse al poder de los señores?
¿Cómo ser historiador de los fueros, de los privilegios, de las cédulas reales, de las
pragmáticas, de la multiplicidad de leyes... con las que el monarca-empedrador ha ido
sometiendo revueltas, pagando favores, combinando poderes... sin oponerse a los
nuevos ricos? Es imposible la neutralidad. Es cierto que todos estos fenómenos no son
propios ni exclusivos de España: “Los nuevos ricos de todos los países —escribe
Michael Man— se incorporaron tanto a los regímenes nacionales como a las redes de
poder segmental y local-regional del antiguo régimen”.

Pero en España esta imbricación fue muy conflictiva porque, como señala
Bueno,17 España fue un Imperio que tenía planes y proyectos perfectamente asumidos
por la población de la península —lo que él llama «ortogramas», y que era de la misma
envergadura que el Imperio triunfante anglosajón. Esta tesis nos parece que clarifica
todo el asunto. Por eso no era fácil para los liberales salir airosos, porque los católicos

                                                
17 BUENO, G.: “España”, El Basilisco, nº 25. 1998, pp. 27-50 y España frente a Europa. Barcelona.
Alba, 1999.



PÉREZ HERRANZ,  F. M. /SANTACREU , J. M.: “La «cuestión de España»”

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 14

españoles no sólo no reconocían estar en la superstición —como querían hacer creer los
franceses, que, por cierto, fueron quienes se inventaron esta España folclórica, de cantes
y bailes, bandoleros y serranías, hombres de palabra y mujeres bravías,18 sino que
estaban convencidos de encontrarse en la verdad frente a una filosofía jurídica y una
teología que eran criticados por un pensamiento alternativo ¡en sus propios términos!
¡En los términos de la tradición helenista y romana! y no desde el exterior como pudiera
hacerlo un budista hindú en las colonias inglesas del pacífico.

Uno de los méritos de la reflexión de G. Bueno es el de sacarnos del
acomodaticio y falso esquema dualista de las dos Españas, que sólo sirve para que todo
españolito se crea de la España buena y el resto de españoles de la otra (exacerbado en
el progre que ha leído (?) a Las Casas o Herder en reseñas de los periódicos). El
esquema se ha hecho muy complejo y aquí nadie puede estar ya orgulloso de una unidad
nacional, como lo estaban los novelistas ingleses del XIX de su imperio. Por decirlo en
fórmula cuasi paradójica: aquí los buenos son también los malos y los malos, los
buenos. Los buenos-buenos ya no pueden existir porque el franquismo caricaturizó el
concepto de Imperio católico en tanto lo convirtió en ideología fantasmagórica y
retórica vacía ¿De cuántas bombas atómicas, de cuántos portaaviones, de cuánto
petróleo... disponía Franco para hacer sombra a EEUU o a la Unión Soviética? Si los
hubiera tenido la cosa hubiera cambiado, como ha cambiado la posición de las naciones
árabes por tener petróleo en su territorio. Sin petróleo ¿quién se acordaría del desierto
de Arabia, del Islam? Y los malos-malos (los capitalistas duros y puros) están
mezclados con ciertos buenos en el Estado central y en la periferia (las stock-options,
símbolo del mejor capitalismo financiero son bendecidas por un gobierno al que se
acusa de nacionalista y católico).

Nada de extraño tiene que la izquierda española proceda de los círculos más
comprometidos y activos de la Iglesia —Acción Católica, HOAC, etc.; o que la teología
de la Liberación sea de cuño jesuítico (barroco); o que las ONG, como las antiguas
misiones, estén llenas de españoles generosos. Pero, al mismo tiempo, los partidos de
izquierda destacan los valores norteamericanos del progreso, si bien sea de modo
atenuado: el predominio del mercado, el individualismo, el egoísmo racional
económico, etc. España es un crisol que no se puede despachar con lamentos: ¡Ojalá no
hubiera conquistado América! ¡Ojalá no hubiera habido Inquisición! ¡Ojalá no hubieran
expulsado ni a moros ni a judíos (¿pero sí a los cristianos-jesuitas?)! ¡Ojalá, ojalá...!

* * *

                                                
18 PÉREZ GARZÓN, Juan: “El nacionalismo español en sus orígenes: factores de configuración” en
García Rovira, Anna Mª, op. cit.



PÉREZ HERRANZ,  F. M. /SANTACREU , J. M.: “La «cuestión de España»”

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 15

Dos modelos para la comprensión de la historia: atributivo/distributivo. Antes
de meternos en cualquier discusión es necesario tener en cuenta que al hablar de
«nación», no estamos hablando de algo evidente o dado unívocamente, porque como
todo que es, podemos estar refiriéndonos a los todos a sus partes, todos que pueden
entenderse como distributivos o atributivos. Cuando se consideran las naciones como
entidades que pertenecen a totalidades distributivas, todas serían homologables entre sí,
tendrían los mismos derechos y deberes, independientemente de los acontecimientos
históricos que ocurren en ellos; éstos sólo serían accidentes, muchos de los cuales
habría que entenderlos como retardatarios para el reconocimiento de esa nación, eterna,
dada ya en los orígenes de los tiempos (in illo tempore). Pero también puede verse la
nación como un todo distributivo que, independientemente del resto de naciones
distribuye en sus partes, consideradas inviolables, las características o esencias de esa
nación.

Cuando se consideran las naciones como entidades atributivas, cada una de ellas
poseerá características propias, agrupamiento de acontecimientos pasajeros, efímeros
(romanos, godos, reyes cristianos, Austrias, Borbones...), que todos reunidos pueden
justificar un estado de hechos. Pero también puede verse la nación como una parte
atributiva que se engloba junto a otras partes en una totalidad superior que la envuelve.

Si, para definir el concepto de «nación», tenemos además en cuenta otros
criterios —por ejemplo, el carácter intensional o extensional del todo— y los
combinamos sistemáticamente, se puede obtener un conjunto de posibilidades que se
ajusta a muchas de las concepciones usuales. Por ejemplo: España identificada con las
tierras que se encuentran al poniente de Europa o una de las trece diócesis del Imperio;
un conglomerado de pueblos (España multicultural); una unidad autosuficiente
(Valentín Foronda propuso suprimir los nombres de las regiones y sustituirlos por
números, nombres que sólo eran origen de disputas crueles, pueriles y funestas); un
estado que pertenece a las Naciones Unidas o una de las mil quinientas culturas del
mundo o que acepta la declaración de Derechos Humanos; una unidad equivalente entre
sus partes (allá donde se reconozca una parte de España, allá está España entera);
pluralidad de partes vinculadas a algo común: las Españas; España es una sociedad
católica; España es una sociedad occidental... y así, sucesivamente.

4. La carencia ontológica de la nación española

Si se acepta la complejidad del planteamiento del «problema de España» y si se
progresa más allá del siglo XVII, se hacen inevitables las preguntas por el Estado de la
nación española en el contexto de la nueva economía anglo-sajona ¿Por qué la
monarquía plurivasallática —como la llama Pérez Garzón, de los borbones ilustrados,



PÉREZ HERRANZ,  F. M. /SANTACREU , J. M.: “La «cuestión de España»”

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 16

no pudo lograr un Estado centralizado para entrar en la vía capitalista como hizo
Francia y más tarde hará Alemania por la férrea mano de Bismarck? ¿Por qué el siglo
XIX no consiguió hacer de España un país moderno e ilustrado? Cuando entra en liza la
Revolución Industrial, la lucha por la coordinación de esa nueva forma de trabajo y de
propiedad que se impone, encontrará fortísimas resistencias en una estructura que no
sólo no está preparada para ello, sino que se considera a sí misma Estado Universal,
superior, por tanto, a las formas político-jurídicas alternativas. Aquí es dónde nos parece
encontrar el verdadero núcleo de la cuestión el problema de España: ¿Cómo articular la
cultura católico-barroca —vencida, pero creyente en sí misma— y la industria
protestante-depredadora —vencedora, pero despreciada?

Tendremos que aceptar que si un estado ha conformado un proyecto, unas
posibilidades de poder; entonces ha de contemplar el futuro, porque al legislar hay que
tener en cuenta no sólo el pasado (anamnesis), sino lo que puede ocurrir en el futuro
(prolepsis). Y esto se hace con un conjunto de leyes y con sus fundamentos. Es en este
punto donde el historiador positivista y el historiador filósofo se separan. El primero
estudiará los hechos que se producen y el segundo los acontecimientos que aun no
produciéndose, habrían de ser contemplados porque se encontraban dentro de las
posibilidades de ese conjunto de leyes, de expectativas que crea una situación dada
(igual que ocurre con los ortogramas que empiezan a generarse en Cataluña en el siglo
XIX a partir del Ensanche de Barcelona, la construcción del Liceo... o, más
recientemente, en el País Vasco suponiendo que su futuro se encuentra en la integración
en Europa). Los políticos españoles tenían la obligación de contemplar las líneas por las
que habría de discurrir la historia.

Por eso, hemos apelado a una visión general, a partir de un Imperio en el que
todos los reinos peninsulares tienen unos mismos planes y proyectos, que no son sino el
recubrimiento del Islam. Los orígenes de la nación española, según esto, no se pueden
explicar con la hipótesis de Vicens Vives que ha tratado de romper por lo sano este
esquema global y constituir una especie de puzzle a partir de pequeñas piezas que son
las historias regionales —Cataluña, País Vasco, Galicia...— a las que se han ido
incorporando las regiones que han podido y como haya sido.

Indudablemente son necesarios los estudios particula res económicos y políticos
de la Historia de España para comprender su desarrollo. Por eso la labor de Ramón
Carande es fundamental con su Carlos V y sus banqueros. Y los estudios subsiguientes
de Elliot, Ortíz Domínguez... y del mismo Vicens Vives, por supuesto. Toda
interpretación materialista ha de tener en cuenta todos estos resultados. Pero no se
pueden convertir en meros hechos positivos, porque los elementos llamados
superestructurales, según el materialismo filosófico, están diaméricamente conectados



PÉREZ HERRANZ,  F. M. /SANTACREU , J. M.: “La «cuestión de España»”

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 17

con la llamada infraestructura, como venimos diciendo. El mismo Fusi reconoce que el
anglicanismo de Inglaterra, el protestantismo de Alemania o el catolicismo de la España
de los Austrias tuvieron mucho de religiones nacionales.19 Pero esto no es sólo un
nombre sino un compromiso con valores, con leyes, con normas, con costumbres, etc.
Y, efectivamente, como Caro Baroja ha mostrado, hay multitud de costumbres, fiestas,
rituales-ceremonias en España; pero es significativo que todos tienen a santos y
vírgenes como patrones o referencias, frente a los rituales protestantes, sobrios,
ascéticos, sin imágenes, etc.

* * *

¿Posee la reflexión filosófica algún criterio de decisión para poder orientarnos
en esta España que mira hacia el siglo XXI? El problema de España es el de un estado
que viene de una derrota económico-política que, sin embargo, no fue absoluta. Que los
españoles, quizá oscuramente, sabían que ellos tenían una razón muy profunda de
verdad. Y si en lo que concierne al proyecto político España podía ponerse en paralelo y
aun superar en el sentido de justicia y honradez al Imperio protestante, tuvo una
carencia muy profunda, la carencia, nada menos que de la verdadera ontología como
consecuencia de sus reticencias, cuando no su frontal rechazo, a la ciencia, a la física
newtoniana que había cerrado categorialmente Newton. Una verdad que cayó del lado
de Inglaterra, dada la imposibilidad de llevarla a cabo en los países católicos, por el
dogma de la transustanciación. La «carencia ontológica de España» significa que las
entidades con las que trataba el español medio ya no constituían verdades —la verdad
científica, sino que eran falsedades y sobre la falsedad no se puede construir un estado
capaz de organizar el mundo porque ese mundo se convierte en un imaginario. Y esto
significó que la educación normal de los españoles carecía de criterios críticos
poderosos de realidad. El mito, la leyenda, el oscuro recuerdo de glorias pasadas, el
oscurantismo... reemplazó a los criterios rigurosos de la racionalidad científica. Jorge
Juan con mucha cautela advierte a los teólogos de que la religión no ha de temer nada
de la ciencia:

“No es posible que su Soberano, lleno de amor y de sabiduría tal consienta: es preciso que
vuelva por el honor de sus vasallos, y absolutamente necesario, que se puedan explicar los
Systemas, sin la precisión de haberlos de refutar. Pues no habiendo duda en lo expuesto,
tampoco debe haber en permitir que la ciencia se escriba sin semejantes sujeciones” 20

                                                
19 FUSI, J.P.: España. La evolución de la identidad nacional, Temas de Hoy, Madrid, 2000, p. 43.
20 JUAN Y SANTACILIA, Jorge: Estado de la astronomía en Europa, y juicio de los fundamentos sobre
los que se erigieron los Systemas del mundo, para que sirva de guia al método en que debe recibirlos la



PÉREZ HERRANZ,  F. M. /SANTACREU , J. M.: “La «cuestión de España»”

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 18

Y esa falta de realidad comporta consecuencias muy perniciosas incluso en la política.
La falta de una ontología rigurosa permite construir, por ejemplo, ciertos proyectos
políticos contemporáneos basados en la mitología de una Atlántida originaria (Krutwig
en el País Vasco) o cosas por el estilo.

En España se habría producido un defecto ontológico no tanto por desconocer a
Newton como por desconocer la ontología que ponía patas arriba (umstülpung) la
ontología de la sociedad, de la moralidad, del derecho y de la filosofía de la época.
Defecto que ha querido ser corregido en muchas ocasiones: desde la Ilustración en el
ámbito filosófico del racionalismo y el empirismo; desde el krausismo en el ámbito
filosófico del idealismo; desde la Asociación Española para el Progreso de las Ciencias
de 1908 en el ámbito filosófico del positivismo;21 hasta el Proyecto 2.000 en el ámbito
filosófico del pragmatismo. Éste será el precio que ha de pagar el catolicismo barroco
por su confrontación con todo lo que viene de la Reforma protestante. En este sentido,
la aportación de la filosofía de la historia a la España del siglo XXI es la de contribuir a
construir una ontología verdadera, que abandone la mitología, y más aun, lo que ha
generado la complejidad de un Imperio que salió derrotado de su proyecto de Sociedad
Universal.

5. Carencia y necesidad de koiné de la nación española

El esquema formal que hemos sugerido para explicar la complejidad de los fines
particulares que se cruzan entre sí —estado liberal, iglesia católica, militarismo,
eclecticismo— tras la desaparición de los planes tradicionales del Imperio español —
dirigidos a todos los hombres— y una vez que el Imperio ha tenido que admitir la
imposibilidad de absorber al protestantismo por mediación de su programa de
cristianización —en cuya formalización ha cumplido un papel muy sintomático el
lenguaje universal creado por Ramón Llul— puede servirnos de orientación, como una
Idea regulativa; pero conviene asomarnos a cuestiones más específicas que se presentan
en el siglo XIX, y dar un giro a nuestro estudio.

Veamos, en primer lugar, la historia de la denominación de los reyes. Los reyes
no fueron siempre, de una vez y por todas, reyes de España sino Rex Hispaniarum —
Reyes de las Españas— y sus Españas eran diversos reinos que se unían
                                                                                                                                              
nación, sin riesgo de su opinión, y de su religiosidad. Madrid. Imprenta Real de la Cazeta. 1774, pp. 14-
15.



PÉREZ HERRANZ,  F. M. /SANTACREU , J. M.: “La «cuestión de España»”

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 19

patrimonialmente bajo su corona y que compartieron, en origen, el proyecto (planes y
programas) de recubrimiento del Islam. Los reinos tenían lenguas distintas y leyes
distintas, pero un mismo proyecto y un solo monarca sobre cuya cabeza reposaba la
corona de cada reino. El Rey de España, siempre jurídicamente hablando, sólo nació
cuando la Monarquía Hispánica terminó por perder batalla, guerra y coronas, y salió
derrotado su proyecto de Sociedad Universal. Sólo entonces se consiguió delimitar el
concepto España y desde entonces se proyectó hacia el pasado como algo que había
existido desde siempre, desde tiempo inmemorial; pero su proyección de futuro tropezó
con el problema del reconocimiento de la nueva autoridad, que siempre había sido un
conjunto de coronas acumuladas sobre una cabeza por la «gracia de Dios». Ahora se
pactaba —es decir, se representaba una situación ejercida implícitamente— en una carta
constitucional, que tendrá la necesidad de un consenso entre los diversos territorios que
habían compartido la religión católica, el proyecto —el de recubrir el Islam— y el rey,
que acumulaba coronas de reinos distintos; pero en el pacto se mantenía la
confesionalidad católica y sus tradiciones, su herencia greco-latina... incluso se
mantenían entre los que no compartían el proyecto político de la España Estado-nación
centralizado y unificado.22

El primer texto constitucional que estableció explícitamente el título de Rey de
España fue la Constitución de 1876 (preámbulo y art. 59), aunque Amadeo I ya había
sido denominado Rey de España pocos años antes de acuerdo con la Constitución de
1869. En los textos constitucionales anteriores se les denomina Rey de las Españas. El
artículo 50 de la Constitución de 1837, el 49 de la de 1845 y el 55 de la de 1856 decían
que Isabel II era la reina legítima de las Españas. El preámbulo y el artículo 179 de la
Constitución de 1812 decía que el Rey de las Españas era Fernando VII, aunque el
artículo 174 prohibía la división del Reino de las Españas y pretendía garantizar su
integridad territorial. La Constitución de Bayona de 1808 también habla de las Españas
y establece a José I como Rey de las Españas.

Pero los textos constitucionales españoles no van más hacia atrás de los
primeros años del siglo XIX y hemos de agudizar el ingenio para encontrar pruebas
irrefutables de nuestra afirmación sobre los primeros reyes de España. Si en lugar de
consultar los textos jurídicos hacemos una lectura adecuada de las monedas acuñadas en
Segovia, Sevilla, Barcelona, Valencia, Madrid, etc. durante los siglos XVI, XVII, XVIII
y XIX, una de las muchas nuevas fuentes cuyo uso estamos reivindicando y utilizando

                                                                                                                                              
21 GARCÍA SIERRA, P. “La evolución filosófica e ideológica de la asociación española para el Progreso
de las Ciencias (1908-1979), El Basilisco, nº 15. 1993, pp. 49-81.
22 STALLAERT, Chr.: Etnogénesis y etnicidad. Una aproximación histórico-antropológica al
casticismo . Barcelona. Proyecto a ediciones. 1998.



PÉREZ HERRANZ,  F. M. /SANTACREU , J. M.: “La «cuestión de España»”

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 20

últimamente para hacer la historia contemporánea, podemos encontrar la respuesta.23 En
esta misma revista se hizo una lectura particularmente fecunda de estas monedas24 y se
defendió una hipótesis según la cual la creación de la peseta en 1868 sirve para marcar
el punto culminante del tránsito de la Monarquía Hispánica al Estado Liberal, si
aceptamos la nomenclatura defendida por Artola.25 En 1868 se producía el momento
definitivo de la ruptura con el pasado y el comienzo de España nacional, única y
unificada como concepto jurídico de la monarquía que sustituía al concepto jurídico de
acumulación de reinos. El artículo 6 del Decreto de 1868 que creó la peseta estipulaba
que las monedas cuyo tamaño lo permitiese ostentarían “una figura que represente á
(sic) España, con las armas y atributos propios de la soberanía nacional”. La Academia
de Historia elaboró un informe sobre el escudo de armas y atributos de carácter nacional
que debían figurar en los nuevos cuños. España fue representada mediante una matrona
sentada, recostada o de pie, según se tratase de monedas de cobre, plata u oro
respectivamente, entre unas montañas (Los Pirineos) y un peñón (Gibraltar). En su
mano derecha tenía una rama de olivo mientras miraba a su izquierda. El escudo de
armas estaba cuartelado de Castilla, León, Aragón y Navarra, con remate de Granada.
El escudo transmitía un mensaje de unión y unificación territorial de España porque
agrupaba en el mismo escudo a los antiguos reinos. Esto significó una modificación
importantísima con respecto a los escudos de la Monarquía Hispánica acuñados en las
monedas peninsulares y americanas desde Carlos III hasta el final del reinado de Isabel
II. En ellos estaban cuartelados dos veces Castilla y León, con remate de Granada y un
escudete de la casa de Borbón en el centro, pero no figuraban ni Navarra ni Aragón. En
la leyenda de las nuevas monedas de peseta también se incluyó la palabra España en
singular. Hasta entonces ninguna moneda contenía en sus leyendas dicha palabra en
singular; siempre aparecía en plural, tanto en latín como en castellano. Por ejemplo,
Felipe II acuño sobre los 4 reales de la ceca de Segovia desde 1588 la leyenda
“PHILIPPUS D.G. HISPANIARUM ET INDIARUM REX”, leyenda que se repite en
las monedas de 8 reales del mismo monarca acuñadas en Lima, Méjico, Potosí... La
leyenda de las monedas de 8 reales de Felipe III acuñadas en Segovia desde 1607 decía
“PHILIPPUS III D.G. HISPANIARUM REX”. Las leyendas de las monedas de 8 reales
de Felipe IV y Carlos II eran idénticas, con las únicas diferencias del numeral “IIII” y el
nombre “CAROLUS II”. Los borbones no rompieron la tradición y en las piezas de 8
reales de Felipe V acuñadas desde 1701 las leyendas se repiten: “PHILIPPUS III D.G.
HISPANIARUM REX” o “PHILIPPUS V DEI G. 1723 HISPANIARUM ET
                                                
23 SANTACREU, J.M. (Coord.): Historia Contemporánea y nuevas fuentes, Universidad de Alicante.
1995. ALCÁZAR, Joan del: “Nuevas fuentes documentales en el estudio de la historia presente de
América latina”, en Actas del Congreso de Historia del Tiempo Presente. Cáceres. Universidad de
Extremadura. 1998.
24 SANTACREU, J.M.: “La revolución monetaria española de 1868” en Anales de Historia
Contemporánea, 10, Universidad de Murcia. 1994.
25 ARTOLA, M.: “De la Monarquía Hispánica al Estado Liberal”, en Historia contemporánea (Revista
del Departamento de Historia Contemporánea del País Vasco), nº 4. 1990.



PÉREZ HERRANZ,  F. M. /SANTACREU , J. M.: “La «cuestión de España»”

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 21

INDIARUM REX”. Igual en las de Carlos III, Carlos IV, Fernando VII e Isabel II. Es
muy significativo que en las monedas de 20 reales acuñadas en Barcelona por Isabel II
entre 1857 y 1863 la leyenda decía “ISABEL 2ª POR LA G. DE DIOS Y DE LA
CONST. REINA DE LAS ESPAÑAS”. En breve resumen, los reyes de la Monarquía
Hispánica, incluida Isabel II, acuñaron sobre sus monedas peninsulares y americanas las
palabras «Rex Hispaniarum» o «Reina de las Españas», lo cual transmitía un mensaje
patrimonial para la unión de los distintos reinos de España bajo una corona, pero en el
escudo de sus monedas sólo estaban cuartelados dos veces Castilla y León, con remate
de Granada.

El Imperio se transforma en un Estado desde el punto de vista jurídico en
paralelo a la constitución de los otros estados europeos. España adquiere el concepto
jurídico de Estado y Reino de España en 1868 y el primer rey que utilizó la
denominación Rey de España fue Amadeo I de Saboya, y los siguientes Alfonso XII,
Alfonso XIII y nuestro actual monarca Juan Carlos I (Artículo 56 de la Constitución de
1978). Esto complica más la cuestión de España. En las páginas anteriores de este
artículo, siempre que nos hemos referido al período de la historia anterior a 1868,
deberemos sustituir la palabras «España» por «Reinos Hispánicos» o «las Españas»,
«Imperio Español» por «Imperio Hispánico», «Estado» por« Monarquía Hispánica» y
«Rey de España» por «Rex Hispaniarum» o «de las Españas». Esto significa que los
liberales españoles crearon España cuando la Monarquía Hispánica ya no poseía el
Imperio ni las Indias y perdió las coronas, que la Nación española unificó en una sola y
devolvió a los monarcas como una sola. No es del todo cierto, porque sigue la refluencia
del Estado Imperial, y España hereda algunas islas en ultramar, que luego perderá con la
intervención de la armada de los Estados Unidos contra la flota española entre abril y
agosto de 1898 y tal pérdida cuestionó la existencia de España tal cual era.26 También
poseía algunos territorios en África, que generaron un enfrentamiento entre los militares
españoles del primer tercio del siglo XX —juntistas y africanistas.

Veamos, en segundo lugar, otro hecho y planteemos nuevos problemas a partir
de la historia de los tratados internacionales. La paz de Utrecht de 1713, que puso fin a
la guerra dinástica entre los Habsburgo y los Borbones por la herencia del imperio,
marcó el final de la dimensión europea del mismo, iniciada por los Reyes Católicos y,
sobre todo, con Carlos I y sus cuatro herencias de Felipe I, Margarita de Borgoña,
Fernando V y Juana. En la paz de Utrecht Felipe V se quedó con la Monarquía
Hispánica y las Indias, pero no heredó los territorios europeos y, además, tuvo que
ceder, entre otros, una porción del territorio recubierto —Gibraltar— a los ingleses.
Felipe V y su dinastía abolieron los fueros y privilegios de los Reinos Hispánicos, pero
mantuvieron al Consejo de Castilla como suprema magistratura y al castellano como
                                                
26 SERRANO, Carlos: Final del imperio. España 1895-1898 . Madrid. Siglo XXI. 1984.



PÉREZ HERRANZ,  F. M. /SANTACREU , J. M.: “La «cuestión de España»”

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 22

lengua. Además unificaron la administración de los Reinos mediante capitanías
generales, audiencias e intendentes según el modelo castellano.

La complejidad de la «cuestión de España» se manifiesta claramente tras la paz
de Utrecht de 1713. Por un lado, la dinastía de los Borbones sustituyó a la de los
Habsburgo en los Reinos Forales Hispánicos. Por otro, se concretó la Monarquía
Hispánica porque desapareció de la cabeza del monarca la dimensión europea de sus
coronas, que quedaron en manos de los Habsburgo y de sus aliados, y fue abolido el
foralismo en casi todos los Reinos. Si en las páginas anteriores de este artículo, siempre
que nos hemos referido al período de la historia anterior a 1713, sustituimos las palabras
«España» por «Reinos Forales Hispánicos»,  «Imperio Español» por «Imperio de los
Habsburgo», «Estado» por «Monarquía de los Habsburgo» y «Rey de España» por«
Rex Hispaniarum et Imperator», se puede inferir que los borbones crearon la Monarquía
Hispánica cuando el monarca perdió la herencia de dimensión europea. No es del todo
cierto, porque continúa la refluencia imperial: la Monarquía Hispánica de los Borbones,
que heredó los Reinos Forales Hispánicos y las Indias, luchó en Europa con el fin de
garantizar una futura herencia territorial para sus hijos, y participó en los pactos de
familia contra el imperio anglosajón.

Nada tiene de extraño, entonces, que se empiece a proyectar hacia el pasado el
concepto contemporáneo de España, que fue acuñado por primera vez sobre las
monedas en 1868 y registrado en las constituciones del siglo XIX, pero sin la
denominación Rey de España hasta la Constitución de 1876 y 1978. ¿España es una
nación atemporal o una creación? ¿Si es una creación, es una creación reciente o
antigua? La atemporalidad o la creación reciente de las naciones fue uno de los temas
que más preocupó a Gellner27 durante toda su vida y sigue siendo el tema más polémico
del nacionalismo aún en nuestros días para quienes siguen considerando la historia
como una totalidad distributiva, enmarcada por Dios o la Cultura. Es esta una polémica
generada en el romanticismo que ve en las naciones partes de una esencia (Herder apela
directamente a Dios, Hegel al Espíritu...) que se distribuye por cada una de las naciones
efectivas o que se consideran tales. Pero la historia, según la entendemos, es el resultado
de partes diferentes que confluyen (atributivamente), cada una con sus propios sistemas
operatorios, que se cruzan, que entran en conflicto, que se absorben unos a otros, que se
yuxtaponen, etc.

Veamos, en tercer lugar, la creación de España reciente como concepto jurídico.
En breve resumen: El primer proyecto común de los reinos cristianos de la Península
Ibérica fue el recubrimiento del Islam, que también fue el motivo originario que
condujo a estos reinos hacia América. El proyecto compartido hizo que un monarca
                                                
27 GELLNER, Ernest (1998). Nacionalisme . Valencia. Afers. 1998.



PÉREZ HERRANZ,  F. M. /SANTACREU , J. M.: “La «cuestión de España»”

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 23

acumulase sobre su cabeza la corona de varios reinos, después de diversas uniones
matrimoniales, y que se denominase jurídicamente rey de cada uno de ellos. A medida
que fue debilitándose el proyecto común de recubrir el Islam fue debilitándose el
motivo originario que unió a los Reinos Forales Hispánicos y se reforzó el papel del
monarca como nexo de unión, porque acumulaba sobre su cabeza las coronas de los
distintos reinos y, tempranamente, los monarcas resumieron en sus monedas todos estos
títulos con la denominación Rex Hispaniarum (Carlos y Juana a principios del siglo
XVI).

El enfrentamiento dinástico por el dominio de las posesiones de dimensión
europea hizo que los Habsburgo se apoyasen cada vez más en los Reinos Forales
Hispánicos y, sobre todo, en Castilla. Para mantener la acumulación de coronas y
defenderse de la monarquía británica, tras la desmembración de dimensión europea que
supuso la Paz de Utrecht, fue necesario construir otro proyecto común: la nación
(administrativa), pero sobre las herencias del viejo proyecto imperial del
recubrimiento, el cual no sólo había afectado al Islam sino también al Nuevo Continente
americano y a sus civilizaciones no islámicas, que también se recubrían. Este proyecto
fue el antecedente y la raíz de la España contemporánea.

El primer gran impulso del proyecto se desarrolló durante la nueva dinastía de
los Borbones, que eliminaron los fueros de casi todos sus Reinos, centralizaron y
unificaron la administración de los mismos y de las Indias, incorporaron en el comercio
del proyecto americano a los Reinos que no participaban, aceptaron al Consejo de
Castilla como suprema magistratura y fijaron como lengua de su proyecto la lengua de
Castilla, que se convirtió en la lengua española, el español. El segundo gran impulso lo
desarrollaron los liberales españoles con el constitucionalismo del siglo XIX y la
construcción del Estado liberal español y de su mercado nacional. En el proceso, la
educación, el ejército y la iglesia tuvieron un papel fundamental. La pérdida de las
Indias y la invasión peninsular de las tropas francesas fueron dos elementos esenciales
para la articulación del patriota español y la nación defensiva frente al francés y los que
le habían expoliado sus posesiones americanas. Por un lado, la nación se identificó con
la monarquía de los Borbones y bajo su corona construyó el Estado liberal, no sin
problemas ni guerras como la carlista. Por otro, los restos de aquellas posesiones
perdidas fueron incorporadas al territorio nacional como posesiones, primero, y como
provincias de ultramar, después. España se estaba construyendo como un solo territorio
dividido en provincias sobre los antiguos reinos.

Cuando el Estado liberal estaba casi construido —su parlamento, su hacienda,
sus escuelas, su ejército, su iglesia, su administración con gobernadores civiles,
diputaciones provinciales, ayuntamientos, capitanías generales y gobiernos militares—



PÉREZ HERRANZ,  F. M. /SANTACREU , J. M.: “La «cuestión de España»”

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 24

la Monarquía Hispánica tenía que transformarse en Monarquía Española para que
naciera el Reino de España. En 1868 empezó el proceso y en 1878 Alfonso XII aceptó
la Constitución que decía que era Rey de España. Igualmente, la Academia de Historia
elaboró un informe sobre el escudo de armas y atributos de carácter nacional y los
historiadores buscaron las raíces históricas de la Nación española y de su Estado. Pi y
Margall, uno de los muchos historiadores que reunían la condición de político en el
siglo XIX, decía que una de las principales misiones de la Historia era rastrear dichos
antecedentes, los de la Nación Española y su Estado.28

Pero la unidad territorial de las provincias sufrió una desmembración en 1898:
las provincias de Ultramar. Es muy significativo el título de un artículo de Carlos
Serrano publicado en la revista Estudios de Historia Social nº 44-47: “1898. España en
cuestión”. Según el profesor Borja de Riquer,29 la guerra de Cuba fue vista por las elites
liberales españolas más como una guerra civil, interior, de insurgentes separatistas, que
como una guerra exterior, imperialista. Los cubanos cuestionaban y rompieron la unidad
nacional española. La tibia autonomía que concedió a los cubanos el primer Consejo de
Ministros del gobierno liberal de Sagasta el 6 de octubre de 1897, que debía entrar en
vigor el 1 de enero de 1898, fue un antecedente de la futura descentralización
administrativa. Cuando España perdió la guerra en 1898 ya era evidente la existencia de
una crisis de la conciencia nacional centralista y unitaria española. Para el profesor
Borja de Riquer el problema no era España, como decían los regeneracionistas, sino el
nacionalismo español de las elites políticas del siglo XIX que habían confundido
uniformar y centralizar con nacionalizar. Articularon un estado unitario y centralista
pero no habían consolidado la nación.

* * *

¿Qué modelos podían desarrollarse para consolidar esa nueva nación española
después de 1898? Si volvemos la mirada al Cuadro 2, entonces podremos suponer que
hay, al menos, cuatro modelos genuinos, sin perjuicio de que cada uno de ellos pretenda
absorber a los restantes. Mas, debido a la complejidad de fines y proyectos cruzados a
partir de la derrota del Imperio católico universal tienden a reducirse a dos modelos —
las dos Españas de Machado— al establecerse las alianzas de unos contra los otros, y de
ahí que se presenten como figuras de la falsa conciencia.

                                                
28 PI Y MARGALL, Francisco: “La Historia”, en La ilustración Ibérica, 7, I, pp. 3.4.
29 RIQUER, Borja de: “Aproximacó al nacionalisme espanyol cotemporani”, en IIIes. Jonades de debat,
orígens i formació dels nacionalismes a Espanya, Reus, Centre de Lectura. 1994, pp. 255-256.



PÉREZ HERRANZ,  F. M. /SANTACREU , J. M.: “La «cuestión de España»”

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 25

Modelo federalista. Hace varios años que defendemos la tesis de que la
coyuntura de 1898 propició una dimensión nueva en la escena política legal española
con la incorporación de los nacionalistas posibilistas vascos y catalanes a algunos
cargos electivos y de gobierno. En septiembre de 1898 el nacionalista catalán Luis
Doménech Montaner negoció con el general Camilo García de Polavieja, ex gobernador
de Filipinas que en 1896 ordenó la ejecución del independentista José Rizal, un
proyecto de autonomía para Cataluña. El acuerdo pactado, que incluía un concierto
económico y la Diputación única, encontró el apoyo de los empresarios catalanes y del
joven catalanista posibilista Enric Prat de la Riba, entre otros. A este acuerdo se
opusieron los sectores más románticos del nacionalismo cultural del Principado. Los
resultados del acuerdo se materializaron en marzo de 1899 con el Gobierno de
regeneración nacional de Francisco Silvela que colocó en la cartera de Gracia y Justicia
al catedrático de la Universidad de Barcelona Manuel Durán Bas, cercano al
catalanismo conservador. Los también catalanistas Bertomeu Robert, Pau Font y Josep
Ixart fueron nombrados respectivamente alcaldes de Barcelona, Reus y Tarragona, y
Josep Morgades y Josep Torras Bages, destacados miembros del catalanismo católico,
fueron instalados en los obispados de Barcelona y Vic.30 También en septiembre de
1898 el nacionalista vasco Sabino Arana, con el apoyo del empresario minero Ramón
de La Sota, fue elegido diputado provincial de la minoría por el distrito de Bilbao con
4.462 votos en las elecciones para renovar la Diputación de Vizcaya. A la presencia de
Arana en la Diputación provincial siguió la elección de cinco concejales nacionalistas
en el Ayuntamiento de Bilbao, cinco más en el de Bermeo, etc.31

Antes de 1898 los nacionalismos periféricos y los regionalismos, en España,
eran más culturales y antropológicos que políticos; pero la coyuntura de 1898 les
facilitó alcanzar la dimensión política, a vascos y catalanes. El desastre de 1898 no fue
la causa de los nacionalismos periféricos en España, pero sí que propició una dimensión
nueva en la actividad política de éstos y en sus relaciones con el centralismo liberal
español. La razón profunda de la eclosión de los nacionalismos y de los regionalismos
como consecuencia de la crisis de 1898 hay que buscarla en la existencia de una
generación de comerciantes, industriales, profesionales... que iniciaron nuevos
proyectos (nuevos ortogramas) alrededor de programas urbanos distintos (por ejemplo,
Barcelona, a partir del Ensanche, el Liceo, la arquitectura de Gaudí...), que confluyó en
aquella coyuntura y que había proyectado los conceptos contemporáneos de las diversas

                                                
30 Vid. RIQUER, B. de: Liga Regionalista: la burguesia catalana y el nacionalisme (1898-1904) .
Barcelona. Edicions 62. 1977. Y MIR CURCÓ, C.: Actituts politiques i control social a la Catalunya de
la Restauració (1875-1923) . Lleida, Virgili & Pagès. 1989.
31 Vid. CORCUERA ATIENZA, J.: Orígenes, ideología y organización del nacionalismo vasco (1876-
1904) . Siglo XXI. Madrid. 1979.



PÉREZ HERRANZ,  F. M. /SANTACREU , J. M.: “La «cuestión de España»”

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 26

nacionalidades periféricas hacia el pasado, en la pluralidad de los antiguos reinos,
coetáneamente a la nacionalización del patriotismo liberal español. 32

Modelo doctrinarista. Los antecedentes de la respuesta del Estado de la Nación
española están en las políticas de Cánovas y Sagasta hacia Cuba. Cánovas intentó
resolver el problema separatista de las colonias mediante las duras acciones de guerra de
los generales Polavieja en Filipinas y Weyler en Cuba. Sagasta combinó la dureza de las
armas con tímidas y tardías concesiones autonómicas. Los nacionalistas periféricos
peninsulares e insulares acogieron las concesiones autonómicas a Cuba del gobierno de
Sagasta como un futuro posible para sus respectivas regiones.

Modelo militarista.  Durante el siglo XX, los generales Weyler, Primo de Rivera
y Franco desarrollaron la vía intolerante del Estado-nación española contra los
nacionalistas periféricos. No los toleraron. Siendo ministro de la Guerra Weyler (1902),
fueron encarcelados por motivos diversos Sabino Arana y Enric Prat de la Riba. En
1923 Primo de Rivera disolvió la Mancomunidad Catalana. Franco disolvió las
autonomías del País Vasco y de Cataluña durante la Guerra Civil y, después, persiguió y
reprimió a sus políticos, muchos de los cuales se fueron al exilio.

Modelo ecléctico. Durante las etapas de gobiernos constitucionales fue posible la
vía tolerante del Estado-nación española contra los nacionalismos periféricos. Los
catalanes negociaron con Canalejas la mancomunidad, que finalmente consiguieron y
desarrollaron hasta el golpe militar de 1923. Los catalanes y vascos consiguieron sendos
gobiernos autónomos en el marco constitucional de 1931. Los artículos 1, 11 y 12 de la
Constitución republicana regulaban la posibilidad de la existencias de regiones
autónomas en España. Después de la Transición Democrática, la Constitución de 1978,
con su artículo 2 y muchos más, ha permitido la creación de 17 comunidades autónomas
más 2 ciudades autónomas. Por tercera vez en la historia del siglo XX los catalanes han
desarrollado sus aspiraciones, pero con un grado mayor de autonomía que el alcanzado
en las dos ocasiones anteriores.

El problema de España, ahora mismo, es el de cómo se desarrollará la
Constitución de 1978. Si abre la posibilidad de la koiné, o conduce al fraccionamiento, o
a una federación de estados, etc.

* * *

¿Cuál sería la aportación que la Historia puede hacer a España a las puertas del
siglo XXI? No nos parece que sea tanto la «tolerancia», un concepto ambiguo y aun
                                                
32 RIQUER, Borja de: “El surgimiento...”, en op. cit.



PÉREZ HERRANZ,  F. M. /SANTACREU , J. M.: “La «cuestión de España»”

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 27

equívoco, porque implica una asimetría entre quien tolera y quien es tolerado, y que
indica una efectiva posición de fuerza del primero sobre el segundo. Nos parece una
respuesta más eficaz el despliegue de la Idea de koiné política, una koiné que vaya más
allá del ámbito lingüístico en el que se utiliza habitualmente,33 una koiné que incorpora
todas las lenguas de España y que todos tenemos que conocer y usar como propias: el
idioma catalán pertenece tanto a un barcelonés como a un salmantino. Koiné significa
además de «comunicar», «poner en común», «en interés común». La tarea del
historiador tendría que ser, según esto, enseñar la koiné hispana frente a la nación
fraccionaria, la koiné que se ha ido con-formando a través de procesos que han unido a
muchos hombres, muy diferentes entre sí, pero que han compartido proyectos y
objetivos comunes (reales, efectivos: edificios, carreteras, instituciones escolares,
jurídicas, militares...), y han creado valores no sólo comunes, sino de alcance universal.
España es la historia de una koiné que tuvo un momento imperial, que no podemos ni
olvidar ni excusar, que se enfrentó a otras koinés que consideró «malignas», y, por
tanto, a las que había que destruir —luteranismo, calvinismo... o incompatibles, y, por
tanto, tenía que poner límites —el Islam... Nada tiene de escandaloso, si recordamos
que estamos haciendo historia, que no es sino el estudio y explicación de las guerras, de
las revoluciones, de los cambios..., y que hoy también se sigue considerando malignos a
aquellos estados que no respetan los Derechos Humanos —el nazismo, el Chile de
Pinochet...— o incompatibles, como aquellos estados que creen en otros valores
económicos —el comunismo de la URSS, el fundamentalismo de Irán...

El historiador ha de enseñar esta koiné, como Andrés Bello, quien a pesar de ser
un convencido nacionalista, enseñaba la unidad idiomática del español. Una koiné
hispano / latina / americana que posee valores universalizables. Valores que no tienen
que remitir a trascendentalismos, sino a valores de la vida cotidiana, como los de
guardar el nombre de la mujer cuando se casa y el heredar los hijos los apellidos del
padre y de la madre. Y si en esta koiné no se han inventado las naves espaciales, sí se ha
inventado un utensilio revolucionario por su humanidad: la «fregona», patentada por el
ingeniero catalán Manuel Jalón Corominas, que evita a todo el mundo arrodillarse para
fregar el suelo ? ?

                                                
33 Cf. LÓPEZ GARCÍA, Ángel. El rumor de los desarraigados. Conflicto de lenguas en la península
ibérica. Barcelona. Anagrama. 1985



Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 1

CRÍTICA AL “PENSAR” DE  M. HEIDEGGER DESDE EL
MATERIALISMO GNOSEOLÓGICO

(A PROPÓSITO DE LA DISTINCIÓN ENTRE “CIENCIA”,
“WELTANSCHAUUNG” Y “FILOSOFÍA”)

Alberto Hidalgo Tuñón.
Universidad de Oviedo

RESUMEN.-

Partiendo del cuestionamiento del propio Heidegger («¿Es la filosofía, o bien ciencia, o bien
cosmovisión, o es la filosofía tanto ciencia como cosmovisión, o no es la filosofía ni ciencia ni tampoco
cosmovisión?»), se reconstruye la situación biográfica e histórico-cultural que posibilita tales  alternativas a
principios de siglo XX. Tras reconocer la validez de las críticas de Heidegger a las posiciones de Husserl y
Dilthey, se detectan, sin embargo sus incongruencias respecto a la prioridad ontognoseológica que atribuye
a la filosofía y a las Weltanschauungen respecto a las ciencias, mostrando las trampas, las ambigüedades y
anfibologías en que incurre de forma premeditada para preservar el “halo de misterio” que otorga a la
pregunta por el sentido del Ser, en la que se demora. Desde el planteamiento “materialista” de los contextos
determinantes, lo que se oculta tras el preguntar heideggeriano, más que la destrucción de la metafísica o
del “pensar occidental”, es un conservadurismo idealizado de la tradición, en el que sucumbe su
“criticismo”. Lejos de buscar una explicación ideológica al vínculo entre su filosofía y el nazismo, se
sostiene aquí que es este idealismo gnoseológico (que no ontológico) acerca del papel de la filosofía, así
como el descripcionismo gnoseológico el que nutre su elitismo conservador y su incapacidad de superar el
privilegio óntico-ontológico de su Dasein singular como punto de partida de todo filosofar.

1.- PLANTEAMIENTO: SITUACIÓN Y LÍMITE.

No basta proclamar ideológicamente el pluralismo filosófico para practicarlo. Sólo el cruce

de argumentaciones puede ser fecundo. Las excelentes traducciones que muchos textos de Martin

Heidegger han recibido en español durante la última década, junto a la floración de especialistas

hispanos en su pensamiento (Acevedo, Benedito, Berciano, Cortés, Duque, Jiménez Redondo,

Arturo Leyte, Llinares, Molinuevo, Oñate, Patricio Peñalver, Rivera, Ramón Rodríguez, etc.)

permiten hoy, no sólo que su pensamiento resulte mucho más inteligible, sino que pueda ser

discutido y criticado sin que los especialistas en lo arcano se escuden en la «falta de comprensión

o de conocimiento de los textos originales»1.

                                                
1 Es cierto que nunca han faltado en España y en Latinoamérica cultivadores y admiradores de su pensamiento y que
no faltan versiones de sus obras desde la pionera traducción de Ser y Tiempo del asturiano José Gaos en 1951, cuando
no había más que una versión japonesa anterior del libro a otros idiomas. Una compilación fácilmente accesible a
través de internet es la que mantiene Horacio Potel en su página web «Heidegger en castellano», cuya bibliografía
recoge las traducciones al español de la Primera Sección, escritos publicados: Gesamtausgabe. (GA) I. Abteilung:
Veröffentliche Scchriften 1910-1976 (Klostermann, Francfort/Main). Como se sabe la obra completa no estará
finalizada hasta 2020 y está previsto que aparezcan 102 volúmenes en su mayoría de escritos inéditos para regocijo de
historiadores y especialistas que tienen por delante tajo garantizado. Aunque, por razones obvias, no están recogidas
todas las traducciones en la meritísima página de Potel, por lo que a este trabajo respecta sólo deseo hacer notar dos
ausencias: la Einleitung in die Philosophie [que es el curso que impartió Heidegger el semestre de invierno 1928/29,



HIDALGO TUÑÓN, A.: Crítica al “pensar” de  M. Heidegger desde el materialismo gnoseológico.

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 2

Como se sabe, Heidegger defendió la tesis de que sólo se podía filosofar en griego o en

alemán, pues la filosofía es la forma genuina de pensar europeo. Más allá de la irritación que este

argumento provocó en Victor Farías y otros hispanos que sufrieron en sus carnes el desprecio

teutón, es preciso entrar a juzgar su validez con “otros” argumentos2. Descalificar a Heidegger por

nazi no es más que practicar la recíproca ideológica, mediante la cual los nazis se permitieron el

lujo de prohibir la teoría de la relatividad porque su autor era judío. El imperio del funcionalismo

pragmatista nos ha hecho olvidar los aspectos sintácticos y semánticos del conocimiento, que

gozan de materialidad propia, y son capaces de imponer su lógica relacional, a veces por «encima

de la voluntad de poder». Que el conocimiento sea una «construcción» no implica que sus

constructos sean meramente sociales, «sociofactos», ni exclusivamente técnicos, «artefactos». Las

vitaminas o los plásticos no sólo han cambiado ontológicamente la composición del mundo, sino

también gnoseológicamente la cosmovisión y las estructuras cognitivas de las culturas y

civilizaciones coetáneas. De la misma manera que la superioridad militar mengua el juicio sobre

los aspectos sociales y culturales de las civilizaciones, la espectacular influencia filosófica de

                                                                                                                                              
en Friburgo], que apareció  en GA 27 y está excelentemente traducida al español por Manuel Jiménez Redondo como
Introducción a la filosofía, (Cátedra, Madrid, 1996) y la nueva versión de Ser y tiempo, ejecutada por Jorge Eduardo
Rivera C sobre el texto aparecido en GA 2, que, además de estar revisada por el propio Heidegger y por Gadamer,
contiene las notas marginales del Hüttenexemplar, que no aparecían en la edición de Max Niemeyer en la que se basó
la tan criticada (por literal) como influyente versión de Gaos (Editorial Trotta, Madrid, 2003)
2 Víctor Farías, Heidegger y el nazismo , Muchnik, Barcelona, 1989. Han corrido ríos de tinta sobre las tesis de
Farías y hay varias páginas en internet discutiendo su obra, como, por ejemplo, en francés http://www.editions-
verdier.fr/philosophie/titres/heidegger_nazisme.htm; son definitivas en ese contexto las contribuciones de François
Fedier: Heidegger: anatomía d’un scandale (Robert Laffont, Paris,1988) y su edición de los Écrits politiques
(Gallimard, Paris,1995) del maestro alemán; en alemán (http://www.wsws.org/de/2000/apr2000/hei1-a28.shtml); y
en español, tanto a favor (http://www.cge.udg.mx/revistaudg/rug16/7elrectorado.html), como en contra y
(http://www.quepasa.cl/revista/2000/07/16/t-). Así, mientras  Jürgen Habermas parece apoyar a Farías al prologar el
libro y Ernst Tugendhat al reseñarlo, Jacques Derrida sentencia que "no se puede reducir la obra de Martín
Heidegger a la de un ideólogo nazi cualquiera". Pero son los heideggerianos chilenos quienes se resisten más a la
versión pseudopoliciaca de su compatriota. Según Farías el carnet nazi y las cuotas que abonó al partido hasta el
final de la guerra son una prueba de que el núcleo del pensamiento heideggeriano proporcionaba la base de los
elementos teóricos articulados por el nacionalsocialismo en relación con la tradición alemana. Félix Duque ha
intentado zanjar el asunto con sensatez, no exenta de indignación: «A este respecto, he de confesarles que, si tengo
desde luego por correcta la indicación de Kart Löwith, a saber: que el peculiar nacionalismo profesado por
Heidegger hunde sus raíces más profundas en su propia filosofía, me parece en cambio insensata la propuesta
inversa, es decir: que la filosofía heideggeriena sea nazi-fascista, o sea que se explique desde y se agote en las
doctrinas oficiales nacionalsocialistas, debiendo en consecuencia ser arrumbada para evitar su «infección» (o al
contrario, utilizada por neonazis estudiosos - alguno habrá, digo yo-  como un nuevo y más abstruso Mein Kampf).
Esta opinión es tan insensata como la creencia de que la filosofía de Aristóteles es esclavista porque en la Política se
defiende la esclavitud con «buenas» razones, es decir, con argumentos no ad hoc, sino tomados de las concepciones
éticas y metafísicas del Estagirita»  (En torno al humanismo. Heidegger, Gadamer, Sloterdijk ,  Tecnos, Madrid,
2002, p 14) Ceteris paribus, tan insensata, añadiría yo, como creer que el materialismo filosófico de Gustavo Bueno
es aznarista o, peor aún, que es ideológicamente heredero de la Falange Española de las JONS por el hecho de que
su autor haya llevado camisa azul en su juventud, o haya tenido la veleidad de defender peregrinas (más que
discutibles) y nunca justificadas decisiones políticas, como nuestra participación en la guerra de Irak, utilizando
algunos argumentos extraídos de su filosofía política y de su potente reelaboración de la idea de Imperio.



HIDALGO TUÑÓN, A.: Crítica al “pensar” de  M. Heidegger desde el materialismo gnoseológico.

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 3

Heidegger en el siglo XX, exacerba la confrontación entre «adeptos» y «detractores»,

haciéndonos renegar del sobrio razonar que constituye la esencia de la filosofía y obligándonos a

incurrir en la deleznable condición de fabricantes de ideologemas. En otro lugar he contrapuesto

las funciones sociales a las funciones gnoseológicas de las ciencias para poner en evidencia la

necesidad de declarar circularmente el bagaje gnoseológico desde el que se opera al investigar en

sociología del conocimiento3.

Hay que hacer lo mismo en filosofía. Lo interesante de Heidegger es precisamente su

esfuerzo constante por retornar a la reflexión metafilosófica y por eso esta confrontación entre su

pensamiento y el materialismo filosófico se ejecutará en tal terreno, si bien ciñéndonos por

razones de espacio a sus planteamientos en la década de los veinte, centrados en la pregunta por

el Ser y en los que ya aparece su peculiar concepto central de Dasein, así como su obsesión por la

temporalidad4. Si recordamos el diálogo platónico de El Menón en el momento en el que Sócrates

demuestra que el esclavo sabe que todo lo que se aprende es recuerdo de lo ya sabido y que ese

saber es común a todos los hombres, parece deducirse de ahí una condición suficiente: que el

esclavo sepa griego. Si la condición es necesaria, entonces la filosofía sólo podría decirse en

griego. El círculo parece bien cerrado: si la filosofía surge como precipitado de notas y

características fundamentales de la actividad reflexiva helenística, mediante la formulación del

“problema del Ser” por parte del Dasein o Existenz, sólo es posible repensarla o “repetirla” en la

lengua de origen, el griego, (o en la que legítimamente la sustituye, el alemán, según Heidegger).

No olvidemos, sin embargo, que en la segunda parte, anunciada pero no escrita, de Ser y

Tiempo, se pretendía, una vez concluida la analítica ontológica del Dasein, llevada a cabo con el

método fenomenológico, la destrucción de la historia misma de la ontología de acuerdo con un

proceder dialéctico, que, sin embargo, no se explicita, salvo por el ejercicio de la negatividad: «Si

se quiere que la pregunta misma por el ser se haga transparente en su propia historia, será

necesario alcanzar una fluidez de la tradición endurecida, y deshacerse de los encubrimientos

producidos por ella. Esta tarea es lo que comprendemos como la destrucción (Destruktion,

cursivas en el original), hecha al hilo de la pregunta por el ser, del contenido tradicional de la

                                                
3 Hidalgo, A. «¿Ciencia para qué? Funciones sociales versus funciones gnoseológicas», Cuando se apagan las luces
de la razón. Actas de las Jornadas sobre Superstición, Creencia y Pseudociencia, SAF, Oviedo, 2003, pp. 37-76.
4 Además de la obra publicada en esa década, tomaré en cuenta sus cursos de 1919 (Zur Bestimmung der
Philosophie [GA 56/57] y Grundprobleme der Phänomenologie[GA 58]), los de 1923 (Ontologie. Hermeneutik der
Faktizität [GA 63] y Einführung in die phänomenologische Froschung [GA 17]) y, sobre todo, el del Semestre de
invierno 1928/29, ya citado (Einleitung in die Philosophie  [GA 27]) y que muchos consideran la mejor exposición
para el gran público de las abstrusas elucubraciones de Ser y Tiempo, su divulgación exotérica.



HIDALGO TUÑÓN, A.: Crítica al “pensar” de  M. Heidegger desde el materialismo gnoseológico.

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 4

ontología antigua, en busca de las experiencias originarias en las que se alcanzaron las primeras

determinaciones del ser, que serían en adelante las decisivas»5

Pero si, como argüimos desde el materialismo filosófico, esas experiencias originarias por

las que se determina como precipitado «lo que hay» (el Ser, la Materia, etc.) surgen, no de las

fórmulas de la Metafísica Presocrática, sino de la aparición de la ciencia y de la geometrización

de las cosmologías de donde proceden estas, que presuponen a su vez operaciones técnicas de

control y dominio del mundo, entonces la salida del círculo se realiza por medio de la asunción de

la ciencia. Estamos en el corazón mismo del razonamiento heideggeriano, cuya más profunda

astucia contra el positivismo decimonónico (e incluso contra el neopositivismo que le vituperó6)

consistió en haber identificado “Técnica” y “Metafísica”, retrotrayendo ambas, a la vista sobre

todo de los desastres del la Primera Guerra Mundial (1914-18),  a una genealogía común: el

denostado “nihilismo”. Mientras para el materialismo filosófico, la Filosofía lejos de ser un saber

originario, constitutivo de las distintas formas de Menschentum, no ya de la abstracta Menschheit

ilustrada (una construcción ella misma histórica ciertamente), es un «saber de segundo grado»,

fechado históricamente en Grecia, tras largos procesos de «crítica», cribas, desarraigos y exilios y,

precisamente por aplicación de la misma «razón científica» que hace inteligible y reproducible el

proceder técnico,  en una situación pluralista y mestiza, donde el conflicto debe ser neutralizado

(«nadie entre aquí que no sepa geometría»), para Heidegger la Filosofía no consiste en otra cosa

que en el originario preguntar por el «ser» y por el «sentido del ser», algo que acaece cada vez que

un Dasein cualquiera se expone a la pregunta por el destino del ser, que es el suyo, por lo que es

posible remontarse dialécticamente (anábasis) antes y después de los griegos, hic et nunc, pero

también «ahora y siempre» por los siglos de los siglos, e incluso antes de los siglos.

Se comprende la fascinación que Heidegger ejerció sobre los jóvenes alemanes, atenazados

entre el malestar generalizado postbélico y la auto-relativización de la cultura de la que empezaba

a nutrirse una incipiente e hipercrítica sociología del conocimiento de la mano de Scheler y

Mannheim, entre otros7.  H. G. Gadamer rememora el «arte que llegó de golpe, cuando el joven

                                                
5 Cito Ser y Tiempo [GA 2] a partir de ahora por la ya mencionada edición de Jorge E. Rivera como ST, § 7,  p. 46.
6 Rudolf Carnap que se burló con saña del lenguaje de Heidegger y evaluó Ser y Tiempo como el ejemplo más
deleznable de la metafísica sin sentido («La superación de la metafísica mediante el análisis lógico-lingüistico», 1932,
en A. Ayer (ed.), El positivismo lógico , FCE, México, 1965)  puede considerarse destinatario de este lapidario
diagnóstico: «Los movimientos en contra de esta metafísica le pertenecen a esta. Desde la muerte de Hegel (1831) no
hay más que movimiento en contra, y no sólo en Alemania, sino en Europa», Cfer. «Überwindung der Metaphysik»
(1936/53), en Vorträge und Aufsätze [GA 2]. Hay traducción de E. Barjau en Serbal, Barcelona, 1994, pp. 63-89.
7 «El problema de la sociología del saber nació, pues, de la intervención combinada de cuatro factores: a) la
autorrelativización del saber y el pensamiento; b) la realización de un nuevo sistema de referencia, la esfera social,
desde y en el que poder relativizar el pensamiento; c) el surgimiento de una nueva forma de relativización que se



HIDALGO TUÑÓN, A.: Crítica al “pensar” de  M. Heidegger desde el materialismo gnoseológico.

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 5

Heidegger pisó por primera vez la tarima de su cátedra después de la Primera Guerra Mundial.

Fue algo nuevo, inaudito». La nueva seriedad en la tarea de pensar que impregnó la vida

universitaria alemana y sirvió de modelo a su generación, consistió en acabar con el desarrollo

rutinario de las clases con «libros», «ir a las cosas mismas» como quería Husserl,  pero con un

«nuevo impulso en el atrevido planteo de preguntas filosóficas radicales», que apuntaban más allá

del mero «principio de la autoconciencia. En este aspecto él era hijo del nuevo siglo, dominado

por Nietzsche, por el historicismo, por la filosofía de la vida, y para él las afirmaciones de la

autoconciencia se habían vuelto sospechosas de no ser legítimas»8.  Hannah Arendt se refiere a su

raro éxito profesoral como «el rumor sobre la existencia de un rey oculto», que precedió al

extraordinario éxito de Ser y Tiempo: «Aquel rumor decía simplemente: El pensamiento ha vuelto

a vivir, los tesoros culturales del pasado, que se creían muertos, son puestos en lenguaje de modo

que resulta que dicen otras cosas completamente diferentes a las que de manera desconfiada se

había supuesto. Hay un maestro: quizá el pensamiento se pueda aprender. Hay, pues, un rey

oculto en el reino del pensamiento, el cual se esconde completamente de este mundo y, sin

embargo, está oculto en él de tal manera que nunca puede saberse exactamente si existe, pero

cuyos habitantes son, no obstante, más numerosos de lo que se cree. ¿Cómo, si no, podría

aclararse la extraordinaria y frecuentemente subterránea influencia del pensamiento y de la lectura

pensada de Heidegger, que sobrepasa tan ampliamente el círculo de sus discípulos y de lo que

comúnmente se entiende por Filosofía?»9.

Acudo al testimonio de esta genial e inconformista observadora judía, cuya indiscutible

capacidad para distanciarse objetivamente de sus avatares vitales quedó bien demostrada con su

estudio sobre el nazismo10 (para irritación de los propios sionistas), no en tanto que amante

(«nadie daba las clases como él»), sino como representante paradigmática del tipo de persona

sensible a dicho rumor. «Profesores y alumnos, en todas las facultades que eran algo más que

meras escuelas profesionales, y todos los estudiantes para los que sus estudios significaban algo

                                                                                                                                              
verificó con la aparición de la «conciencia desenmascaradora», y d) la tendencia hacia la totalidad de una
relativización, según la cual se relacionaba no un pensamiento o una «idea», sino un sistema de pensamiento completo
con su ser social subyacente», Karl Mannheim: «Das problem einer Soziologie des Wissens», Wissenssoziologie.
Auswahl aus dem Werk, Luchterhand, Berlin/Neuwied, 1964, pp. 317 (traducción de  Juan Carlos Gómez, Tecnos,
Madrid, 1990, p  18)
8 Hans-Georg Gadamer (comp.) «El pensador Martin Heidegger» en Los Caminos de Heidegger, Herder, Barcelona,
2002, pp. 67-72, ( Traducción de Angela Ackermann Pilari)
9 Hannah Arendt, «Martin Heidegger, octogenario», Revista de Occidente, Madrid, nº 84, 1969, pp. 255-271
10 Me refiero naturalmente a su obra capital y clásica The Origins of Totalitarism, Harcourt, Bruce, New Cork, 1951,
en tres partes, la primera de las cuales investiga las bases del antisemitismo antes incluso de su adopción por la
Alemania nazi (Hay traducciones en Taurus, 1976 y de Guillermo Solana en Alianza, Madrid, 1981, 3 vols, ambas
reeditadas)



HIDALGO TUÑÓN, A.: Crítica al “pensar” de  M. Heidegger desde el materialismo gnoseológico.

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 6

más que la preparación de su profesión. La Filosofía no era una carrera para ganarse la vida, sino

más bien la carrera de unas personas que estaban decididas a pasar hambre y que, precisamente,

por eso, eran, con razón, exigentes». Sociológicamente, así pues, estamos hablando de esa «casta

de universitarios», ahora extinta, que se consideraba a sí misma una suerte de Intelligentzia

aristocratizante, llamada a dirigir los destinos de la Nación (a veces formando parte de cuerpos

interclasistas de “funcionarios”) y para los que la profesionalización tecnocrática y la

comercialización del saber significaban una degradación sin paliativos. ¿Y cuál era el mensaje que

Heidegger desgranaba ante tan selecto público y que sobrepasaba tanto el «charloteo académico

sobre Filosofía», como la rebeldía ínsita en proyectos similares al suyo, como los de Husserl,

Scheler  y Jaspers, que Arendt cita? Según la politóloga judía puede dudarse si hay una Filosofía

de Heidegger, pero su «pensamiento» ha determinado decisivamente la fisonomía del siglo XX,

porque «tiene una cualidad que sólo a él atañe y que, si se quiere mostrar y captar al nivel del

lenguaje, está en el uso transitivo del verbo «pensar». Heidegger no piensa nunca «sobre» algo,

sino que piensa algo. En esta actividad totalmente no contemplativa se sumerge en la profundidad,

pero no para descubrir o sacar a la luz en esta dimensión … ningún fundamento último y

asegurador, sino (permaneciendo en la profundidad) para abrir caminos y poner señales de

camino». En realidad, para Arendt, Heidegger es un «pensamiento apasionado en el que pensar y

ser viviente se convierten en una misma cosa» y cuya contribución fundamental ha consistido en

oficiar con su palabra los funerales filosóficos de la Filosofía: «a él y sólo a él, hay que

agradecerle que dicho hundimiento se ha llevado a cabo de una manera digna respecto a lo que le

precedió; hay que agradecerle que ésta, la Metafísica, ha sido pensada como habiendo llegado a su

fin, y que no solamente fue atropellada de cualquier manera por lo que le siguió. Es el «fin de la

filosofía», como dice Heideggger en su Zur Sache des Denkans, pero un fin  que hace honor a la

filosofía y la honra, dado por el que estaba en lo más profundo apresado a ella. Durante toda una

vida ha tomado este como base para sus seminarios y clases los textos de los filósofos, y hasta su

vejez no se ha atrevido a cambiar de actitud y a que un seminario tratase de  un texto propio»11

Esta apasionada defensa de la singularidad de Heidegger hace de él, sin duda, un «verdadero

filósofo», pero Arendt fracasa en su intento de preservar su «pensar» de la crítica, colocándolo

más allá de la filosofía, pues aún aceptando que «el pensamiento se relaciona con sus resultados

de una manera propiamente destructiva y crítica», que la filosofía se parezca al velo de Penélope y

que todo pensador en su vejez liquida su propio pensamiento, porque lo piensa de nuevo, no

                                                
11 Hannah Arend: «Martin Heidegger, Octogenario», Ibid.,pp. 258-60



HIDALGO TUÑÓN, A.: Crítica al “pensar” de  M. Heidegger desde el materialismo gnoseológico.

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 7

puede negar ese resto de «terminología», de «lengua acuñada», en los que materializan sus tesis

filosóficas que desde el materialismo filosófico sometemos a discusión porque no se ajustan,

como pretenden «a las cosas mismas», o se basan en apreciaciones gratuitas, cuando no

equivocadas. Y si bien es cierto que Heidegger tiene todo el derecho del mundo a rectificarse, no

lo es menos que su texto paradigmático y más influyente, Ser y Tiempo, contiene tesis filosóficas

bien explícitas, juicios gnoseológicos e interpretaciones de Platón, Aristóteles, Descartes, Hegel,

etc. que son perfectamente discutibles, si no refutables, tales como: «Del mismo modo que

Descartes no acierta, con la extensio como proprietas, en el ser de la sustancia, tampoco el recurso

a las cualidades “valiosas” logra poner siquiera ante la vista el ser como estar-a-la-mano, y menos

aún convertirlo en tema ontológico» (ST, p. 125), «La ontología sólo es posible como

fenomenología» (ST, p. 58). «Ontología y fenomenología no son dos disciplinas diferentes junto a

otras disciplinas de la filosofía. Los dos términos caracterizan a la filosofía misma en su objeto y

en su modo de tratarlo. La filosofía es una ontología fenomenológica universal, que tiene su punto

de partida en la hermenéutica del Dasein, la cual, como analítica de la existencia (“Existencia” en

el sentido de la ontología fundamental, e.d. referida en sí misma a la verdad del Ser, ¡y sólo así!,

añade el ejemplar de la choza), ha fijado el término del hilo conductor de todo cuestionamiento

filosófico en el punto donde éste surge y en el que a su vez, repercute» (ST, p.61), etc.

No se trata, sin embargo en este artículo, de discutir en detalle todas las tesis heideggerianas

de Ser y Tiempo, sino tan sólo de analizar su posición en dos problemas metafilosóficos clave. El

primero, las relación de la filosofía con las ciencias, pues incluso Ser y Tiempo, que es susceptible

de una lectura gnoseológica, podría interpretarse desde el materialismo gnoseológico como una

respuesta al problema de la crisis de la ciencia, en cuya atmósfera germinó el pensar

heideggeriano, pues no en vano el argumento que usa para sostener «la primacía ontológica de la

pregunta por el ser» es típicamente gnoseológico, más que ontológico.

Heidegger, en efecto, comienza admitiendo en Ser y Tiempo que en la captación de las

distintas regiones del ser gozan las ciencias de cierta prioridad temporal: «La investigación

científica realiza ingenuamente y a grandes rasgos la demarcación y primera fijación de las

regiones esenciales» (ST, p. 32). Pero este primera “positivación” de los “conceptos

fundamentales” no produce “progreso”. «El verdadero “movimiento” de las ciencias se produce

por la revisión más o menos radical (aunque no transparente por si misma) de los conceptos

fundamentales». Obsérvese que esta concepción de la ciencia no encaja ya de entrada con la

definición “proposicionalista” de la misma que asumirá convencionalmente dos páginas más



HIDALGO TUÑÓN, A.: Crítica al “pensar” de  M. Heidegger desde el materialismo gnoseológico.

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 8

abajo12, puesto que los resultados coleccionados en los “manuales” en forma de proposiciones no

recogen el cuestionamiento de las estructuras fundamentales que son las que remiten

“esencialmente” a las cosas mismas, en la que toda ciencia halla su justificación. Pero, por encima

de esa incongruencia, Heidegger ya ha colocado la “crítica filosófica” en la raíz misma de la

investigación científica y la “crisis misma de fundamentos” (un fenómeno histórico ocurrido a

caballo de los siglos XIX y XX) en los orígenes mismo de su investigación: «En estas crisis

inmanentes de las ciencias - remacha-  se tambalea la relación de la investigación positiva con las

cosas interrogadas mismas» (ST, ibid.).  Casi por arte de magia, Heidegger logra en sus lectores el

efecto de poner ante su vista la más rabiosa actualidad (el problema de las crisis de las ciencias,

una evidencia compartida por la comunidad universitaria) como algo que habría estado

produciéndose siempre desde el mismo momento en que la investigación científica comenzó a

“moverse”. Lo que hoy está ocurriendo no es más que la enésima verificación de lo que siempre

ocurrió y puede ser mentado con la máxima naturalidad, objetivándolo y generalizándolo, es

decir, quitándole cualquier atisbo de singularidad: «Las diversas disciplinas muestran hoy por

doquier la tendencia a establecer nuevos fundamentos para su investigación».

Uno de los párrafos que han pasado más desapercibidos en Ser y Tiempo es la sucinta y

exacta reseña que hace del estado de la ciencia de su época, caracterizada por la «crisis de

fundamentos y la proliferación paradigmática». Aventaja en este punto Heidegger a todos los

positivistas y empiriocriticistas, al fijarse en el «problema filosófico» respecto al cual confrontan

sus posiciones «el formalismo y el intuicionismo» en matemática,  en el «problema de la materia»

como fondo de «la teoría de la relatividad en la física», la disputa entre las «definiciones de

organismo y de vida dadas por el mecanicismo y el vitalismo» en la biología, la dificultad de

llegar «a la realidad histórica misma mediante la tradición y los documentos» en las ciencias

históricas del espíritu, o, en fin, la busca de la teología de «una interpretación más originaria del

ser del hombre en relación a Dios», que el «sentido de la fe… encubre y desfigura» (ST, pp. 32-3).

Puesto que en todos estos casos las exigencias husserlianas (y de toda Wissenschaftlehre que se

precie) de justificación y fundamentación postula una «previa investigación de la región esencial

misma», Heidegger comete el anacronismo de «retrotraer» al origen del conocimiento científico

el problema gnoseológico que plantea su constitución misma.. Arguye que las «cosas mismas», o

                                                
12 «La ciencia en general puede definirse como un todo de proposiciones verdaderas conectadas entre si por relaciones
de fundamentación» (ST, p. 34). Definición proposicionalista de la ciencia que es el tributo pagado por el ex
seminarista Heidegger, por aceptar, sin crítica racionalista, la cientificidad de la teología.



HIDALGO TUÑÓN, A.: Crítica al “pensar” de  M. Heidegger desde el materialismo gnoseológico.

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 9

sus esencias, están dadas, antes que las ciencias las construyan, descubran o tematicen, porque,

según él: «el trabajo de Platón y Aristóteles es prueba de ello» (sic. ibid. p. 33)

La demostración de que Heidegger vende la piel antes de cazar el oso corre pareja al hecho

de que este extraordinario párrafo haya pasado desapercibido para los analistas. Por lo demás, que

se acepte como prueba de la primacía de la filosofía sobre los ciencias en el orden objetivo-

científico la sola mención de Platón y Aristóteles es un mero anacronismo. Para Heidegger sus

trabajos «prueban» que la investigación filosófica sobre los fundamentos conceptuales puede y

«debe preceder a las ciencias positivas» (ST, p. 33). Para el materialismo filosófico, en cambio,

son las ciencias las que pueden y deben preceder a la reflexión filosófica de segundo grado, pues

Platón presupone la existencia de la matemática y Tales la de la astronomía científica. Sólo en el

momento en el que una cultura humana ha asumido la ciencia, la filosofía se hace posible. Y por

supuesto que la “crisis de fundamentos misma” es un problema gnoseológico que sólo acaece

cuando el desarrollo institucional ha madurado histórico-culturalmente hasta alcanzar una masa

crítica de especialistas suficiente. La cuestión de la génesis de las ciencias a partir de técnicas

precedentes (tesis materialista) o a partir de la filosofía (tesis idealista) sigue siendo crucial en este

punto al que debemos retornar una y otra vez. De hecho, Heidegger comete el mismo error que

Comte, sólo que en dirección inversa. Aquel metaforizó el hecho sociológico del surgimiento de

las ciencias positivas como fragmentación y especialización de las Facultades de Filosofía y Artes

en los siglos XVIII y XIX, mientras éste proyecta los problemas gnoseológicos de su tiempo hacia

la época presocrática. Pero la raíz de este equívoco estriba en la subsunción de todas las

actividades institucionales cognitivas bajo la denominación genérica de pensamiento, del pensar,

Denken, (cuestión que ya está explícita en la publicaciones de los años veinte), por más que la

pregunta Was heisst Denken?, sólo se hará recurrente y obsesiva en el pensamiento de Heidegger

como regressus usque ad fundamenta en la década de los cincuenta13.

 La dificultad que existe en la actualidad para ejercitar estas distinciones no procede, sin

embargo, de una toma de posición política previa o de la asunción de un fe determinada, sino de

un hecho histórico coetáneo bien material: el capitalismo industrial ha difuminado las diferencias

entre tecnología y ciencia. Pero esta es una cuestión que exige contar la “historia” con el análisis

filosófico pertinente, es más una cuestión histórica que una cuestión de principio o de origen. De

hecho, la postura de Heidegger en relación al nacional-socialismo como sistema social se irá

                                                
13 Was heisst Denken? Fue el curso de 1951/52 [GA 7 ] que apareció publicado en 1954 [GA 8] y del que hay temprana
traducción de H. Kahnemann en Nova, Buenos Aires, 1958.



HIDALGO TUÑÓN, A.: Crítica al “pensar” de  M. Heidegger desde el materialismo gnoseológico.

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 10

modulando dialécticamente con respecto a ese trasfondo tecnológico14. No obstante, desde nuestra

perspectiva la filosofía no sería un “pensamiento” por relación a la lengua nacional en el que se

expresa (en contra también de la teoría del Ereignis en la que se refugia Heidegger desde 1936)15,

sino en relación a los problemas planteados, incluidos los ontológicos (si aceptamos resucitar el

término con Husserl y su entorno). En realidad, desde el materialismo filosófico el concepto

filosofía no admitiría sino un predicado interno en relación a los métodos o estrategias utilizadas:

fenomenología, analítica, dialéctica, hermenéutica, etc. y, si bien sería independiente del ámbito

regional en el que se realice, no lo es respecto al contexto histórico determinante en el que se

suscita. De ahí la necesidad de regresar al contexto histórico-cultural y biográfico  en el que

Heidegger plantea la cuestión.

Es cierto que cuando hablamos de «pensamiento» incluimos bajo este nombre tanto a las

“ciencias”, como a las “cosmovisiones”, como a la “filosofía”. Se tratan aquí como formas de

conocimiento que gozan de cierta elaboración intelectual e incluso académica, al margen de las

fuentes prácticas, experienciales y culturales de las que se alimentan. En realidad, hay varias

maneras de distinguir estos tres tipos de entidades culturales o, en términos hegelianos, “figuras

del Espíritu Objetivo”, aún reconociendo que están emparentadas entre sí. Lo que interesa

destacar aquí, sin embargo, es la peculiar forma en que todas estas formas se encadenan en el

pensar heideggeriano, no sólo por ser probablemente el filósofo que más ha influido en la «moda»

de identificar el Pensar con la Filosofía, al modo parmenídeo, a lo largo del siglo XX, sino por la

centralidad metafilosófica del asunto. De ahí la necesidad de definir la posición del materialismo

filosófico respecto a la “teorización” de Heidegger en este punto, al objeto de denunciar la

asociación “idealista” del pensar con la esencia del hombre: «Todo camino del pensar se mueve

siempre dentro de la relación entre el Ser y la esencia del hombre; de otra forma no es tal

pensar»16.  Justamente, porque ya desde sus escritos formativos en la década de los veinte,

                                                
14François Fédier ha interpretado sagazmente la frase «Los griegos son el pueblo impolítico por excelencia» como una
crítica al nazismo totalitario en el semestre de invierno de 1942/3, verificando lo que Walter Biemel siempre ha
señalado: «Hablemos, por favor, de política», Heidegger, Sileno, núm 11, 2001, pp. 18-23. Ya en 1935 insinuá que la
filosofía del nacionalsocialismo coincide en el fondo con  las dos grandes manifestaciones de la misma gigantesca
«maquinación» (Machenschaft), que significan el americanismo el bolchevismo: «Rusia y América son lo mismo… la
desolada furia de la desenfrenada técnica y de la excesiva organización del hombre normal»  [GA 40]  (Introducción a
la metafísica,  traducción de A Ackermann, Gedisa, Barcelona, 1993). Para una evaluación ajustada de esta evolución
véase también Felix Duque: «III. Heidegger: en busca de otro inicio», Los buenos europeos. Hacia una filosofía de la
Europa contemporánea  (Nobel, Oviedo, 2003 , pp. 40-73; y, a su modo, remedando palabras del alemán:  Modesto
Berciano: La técnica moderna. Reflexiones ontológicas, Publicaciones de la Universidad de Oviedo, Oviedo, 1996.
15 Cfer. Modesto Berciano: «El evento (Ereignis) como concepto fundamental de la filosofía de Heidegger», en
Acercamiento a la obra de Martín Heidegger, Sociedad Castellano-Leonesa de Filosofía, Salamanca, 1991, pp. 91-118
16 Was heisst Denken?...0p.cit. p. 74



HIDALGO TUÑÓN, A.: Crítica al “pensar” de  M. Heidegger desde el materialismo gnoseológico.

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 11

Heidegger arguye que la base de la que arranca toda la compresión que tenemos del mundo

circundante y del mundo de los otros no es otra que la que ya siempre tenemos del mundo propio

(Selbstwelt), interesa retornar a estos orígenes, que no quieren ser subjetivistas, ni humanistas,

pero que se afincan en un yo idealista. Observar cómo ese yo se va borrando progresivamente a

medida que el ser fáctico y concreto va desvaneciéndose en el horizonte del Ser en general puede

servir para iluminar mejor un pensamiento dialéctico, cuyas sendas se pierden en la Selva Negra.

2.-  LA CAVERNA, EL CARACOL Y LA CHOZA. APUNTE BIOFILOSÓFICO.

Ha sido Hans Blumenberg quien nos ha colocado tras una pista fiable para interpretar

adecuadamente la implantación de Heidegger en la filosofía, cuando narra con detalle las distintas

interpretaciones que recibe el mito de la caverna de Platón hacia 1919, año de gracia en que se

acaba «para siempre la era de la filología platónica, conclusa con el monumental Platón de

Wilamowitz», y termina la «recepción teórica» de los clásicos para dar paso a la fragmentación

(al «preparado fragmentario» frente al «preparado sistemático») artificial de los textos, que

reinstaura el arcaico estilo hermenéutico de reinventar «mediante selección y circuncisión una

multiplicidad de sentidos cuya correcta recepción necesita “libertad”»17. Es el estilo Heidegger,

quién ese mismo año hace su propia salida de caverna, subiendo a la tarima profesoral. Llamados

a declarar otros académicos coetáneos, Max Weber, Paul Natorp y Heinrich Rickert, mentor y

maestro de Heidegger, constata Blumenberg que tanto la conferencia de Weber sobre la

Wissenschaft als Beruf  («La ciencia como profesión») del 19, en la que intenta disociar

radicalmente la investigación moderna de las vivencias prácticas, de manera que hoy, a diferencia

de lo que ocurría en la antigüedad, «la política no tiene lugar en el aula», como la réplica de

Rickert en la revista Logos del año 26, destinada a vindicar para la filosofía, al menos la misma

«excelencia cognitiva y teórica» (e idealista), que se le otorga a la ciencia, hacen una utilización

«desconsiderada» del «referente imaginario de la caverna platónica», no ya sólo porque en ambas

«se evoca de manera inexacta, y en todo caso, irresponsable desde el punto de vista filológico e

histórico», sino, sobre todo, porque al haber eliminado las «referencias antropológicas al mundo

vital», ambos se habrían hecho reos del sesgo «neoplatónico» que Paul Natorp habría realizado en

                                                
17  Hans Blumenberg, Höhlenausgänge, Suhrkamp Verlag, Frankfurt, 1989 (Traducido como Salidas de caverna  por
José Luis Arántegui, para A. Machado Libros, S.A., 2004) p. 598. Agradezco al sabueso Pelayo Pérez esta pista.



HIDALGO TUÑÓN, A.: Crítica al “pensar” de  M. Heidegger desde el materialismo gnoseológico.

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 12

su canónica Platos Ideenlehre en 1903, «un sesgo para el que no era la menor de las razones que

se pudiera volver a aducir a Platón como predecesor de la idea moderna de ciencia»18.

Pero la controversia entre Weber y Rickert entroniza la «desidia como método académico», de

modo que, según Blumemberg, este sería el caldo de cultivo apropiado para el triunfo de la

hermenéutica, que prefiere el «fragmento» al «sistema», y que, por lo que a la filosofía se refiere,

encuentra en la edición de los presocráticos de Diels, también de 1903, la biblia que estaba

necesitando. Sobre esta biblia reconstruye Heidegger la pregunta originaria sobre el sentido del

ser, sobrepujando el renacimiento platónico del neokantismo, incoado por Natorp como una suerte

de “introducción al idealismo”. «Los “presocráticos” no podían convertirse en ”introducción” a

ninguna clase de filosofía… no eran más que testimonio de la salida de una época arcaica

desconocida, en relación con la cual sólo era olvido y decadencia sin paliativos ésa que con

resignación, incluso ya en el nombre, se llamaba “de la filosofía”… Así vino a rehabilitarse el

mito de la caverna como texto central en la eclosión de una remodelación del pensamiento,

merced a la conferencia que Heidegger pronunció por primera vez en 1930 y puso por escrito en

1940, Platons Lehre von der Wahrheit, a modo de último contragolpe propinado a Natorp y al

neokantismo ya expulsado del campo en 1929, en Davos, frente a Cassirer»19. El punto importante

de esta “revolución hermenéutica” de Heidegger, que hoy pasa desapercibido, es que con ella

culmina la destrucción de la autoridad y de las funciones de control de la filología en la

comprensión de los textos. El carácter “crítico” que para sí reclama la “hermenéutica” es una

simple rebelión contra la “cientificidad positiva de la filología”. Convertido el mito de la caverna

en un fragmento presocrático, metamorfoseado en una “sentencia” que le salió algo larga a Platón,

el orador Heidegger está en condiciones de exigir a su rendido público que siga sus enrevesados

étimos hasta convertir la verdad en puro “desvelamiento” de la aletheia, sin compromiso alguno

con ninguna correspondencia o semejanza exigida. Blumenberg conecta este «libertinaje

filológico» del que hace gala Heidegger no sólo con el estilo retorcido de Ser y Tiempo, sino con

la famosa cita de La República de Platón (VI, 497 d,9) con la que concluye su discurso de toma de

posesión del rectorado de Friburgo, que traduce al gusto de las Sturmtruppen nacionalsocialistas

                                                
18 Ibid. p. 596.  De la conferencia de Max Weber hay traducción española, ( ), pero no del artículo de Rickert: «Max
Weber und seine Stellung zur Wissenschaft», Logos, XV, 1926, pp. 222-237.
19 Ibid. p. 598. Se refiere Blumemberg a las Jornadas de Davos en marzo del 29, en las que Heidegger rompe doctrinal
y políticamente con la Escuela de Marburgo y especialmente con Ernst Cassirer. Heidegger se aparta de la concepción
racionalista de la cultura según el espíritu del siglo XVII, el mismo año que deja Marburgo y es nombrado profesor
Ordinarus en la universidad de Friburgo, en sustitución de Husserl, quien se retira y quien lo propone para su cátedra.



HIDALGO TUÑÓN, A.: Crítica al “pensar” de  M. Heidegger desde el materialismo gnoseológico.

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 13

como «todo lo grande se tiene en medio de una tormenta»20. Así resulta que en la “interpretación”

heideggeriana de la parábola de la caverna hay que buscar «aquello que en su decir queda sin

decir, a lo que el ser humano queda expuesto, a disiparse  por ello… Entonces lo que no se dice

en el decir ya no tienen nada que ver con lo dicho, y podría decirse incluso sin lo dicho»21.

Ya no se trata sólo de que  en la reseña de la parábola no se diga ni una palabra del «fuego» o

que se diga dos veces que los encadenados «ven sus propias sombras en el muro frontero» o que

lo que se hace desfilar por detrás del murete no sean «imágenes», sino «útiles o instrumentos de la

vida cotidiana» con el obvio propósito de reducir todo el valor gnoseológico de la metáfora a un

componente meramente «existencial», el de servir de «morada», la «”cotidianeidad” del habitar

habitual»22. Tampoco se trata de que la anamnesis se remita exclusivamente al «olvido de la

inicial esencia de la verdad», que desaparezca también la paideia platónica o se desvanezcan los

«arquetipos ideales» ante el Sol, la Idea de bien, convertido en «demiurgo» y reducido a la mera

función productiva para casar mejor con su recurrente interpretación de la decadencia de la

metafísica en mera ciencia positiva acerca del mundo de los entes. Quizá lo más interesante de la

minuciosa crítica de Blumenberg a la «salida de caverna» de Heidegger consista en habernos

desvelado que, como «ilustración del ser-en-el mundo», metáfora por metáfora, ya desde 1925

prefería el pastor godo de la Selva Negra, el amante de los «senderos ciegos», una comparación

más rural que encajaba mejor con la tarea de pensar, tal como él la entendía. Frente a la oscura

gradación del  conocimiento (de la eikasía a la dianoia), que Platón propugnaba para salir de la

caverna, utilizando para “racionalizarlo” el símil geométrico de la línea, hay otra metáfora vital:
«Creo que las dificultades con el mito platónico de la caverna están preparadas por anticipado en
ese ser-en-el-mundo de la analítica existencial de Sein und Zeit. Antes incluso, en el curso de
verano impartido en Marburgo en 1925, había aclarado Heidegger el “ser-en” del existir con una
peregrina comparación, cuyos derechos analógicos hacía derivar de que “vivir”, hablando en
términos formales, tiene por modo de ser el “estar ahí” [Dasein ]; por tanto, también otra criatura
viviente aunque no fuera humana podría ofrecer “fenómenos” para la analítica de la existencia. El
sujeto y su esfera íntima admiten compararse con el caracol con su concha [Haus, tb. “casa”]. El
caracol puede arrastrase fuera de su casa y aún así retenerla consigo al tiempo que se arrastra
hacia otro ¿A resultas de “cuidado” de alguna clase? No se dice. Lo importante es aquí otra cosa:
¿Sólo así llega por vez primera a una relación del ser con el mundo? ¡No! Arrastrase fuera sólo
es una modificación de su estar-ya-en-el-mundo. Aún cuando está en su concha, su ser
correctamente entendido es ser-ahí-fuera. Aquí puede leerse perfectamente cómo la relación

                                                
20 Ibid. p. 600. Ramón Rodríguez traduce así:  «Queremos ser nosotros mismos. Pues la fuerza joven y reciente del
pueblo, que ya está pasando sobre nosotros, ya ha decidido . Pero el esplendor y la grandeza de esta puesta en marcha
(Aufbruch) sólo los comprenderemos cuando hagamos nuestra la grande y profunda reflexión con la que la vieja
sabiduría griega pudo decir: τα ... µεγαλα παντα επισπφαλε,  «todo lo grande está en medio de una tempestad»
(Platón, República, 497 d,9)» (M. Heidegger: La autoafirmación de la Universidad alemana, Tecnos, Madrid, 1996,
21 Ibid. pp. 601-2
22 Ibid. p. 603



HIDALGO TUÑÓN, A.: Crítica al “pensar” de  M. Heidegger desde el materialismo gnoseológico.

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 14

entre sujeto y objeto, tema del que parte toda teoría del conocimiento, deja escapar eso que es
trazo originario de la vida: Pero no es que el caracol esté primero en su casa y aún no en el
mundo, un mundo frente a él, como suele decirse, y sólo al arrastrarse fuera llegue a salir por
vez primera a ese ser-frente a él. Sólo se arrastra fuera en la medida en que, conforme a su ser;
es ya en un mundo. Luego esto rige también para la “acomodación” de su capacidad sensorial a lo
que es perceptible. Si es tangible, él toca, porque su ser no dice otra cosa sino ser en el mundo.
Idealismo y realismo, las posiciones epistemológicas clásicas, desaparecen de un soplo ante esa
aplicación en la que se reconoce la concepción biológica mundo de señales-mundo de efectos.
Que la analítica existencial trate sólo del ser humano, de ese que vendrá a ser más tarde pastor del
ser por cuanto propietario del lenguaje, es extremo aún por decidir. Con lo que hablar de “vida”
(en 1925) es aún lícito, y debidamente vitalista»23

Que la escenografía del caracol y su concha no haya podido con la imagen de la caverna,

mucho más potente histórico-culturalmente (e incluso antropológicamente), no empece su

significado autobiográfico. Se trata de un regressus fenomenológico fallido allende la caverna

antropológica, peri touV ousiaV,  de  un  intento de superar el horizonte (fenomenológico)  en

que Platón había anclado la filosofía, con el obvio propósito por parte de un engreído Heidegger,

convertido en el ídolo de los estudiantes de Marburgo, por construir para-sí ese lugar imposible,

llamado «ex-sistencia» o Dasein (en alemán), que ya en Ser y Tiempo comienza a resumirse en el

simple «da». Pero ese movimiento (¿zoológico?, ¿naturalista? ¿romántico?) no cuaja, quizá

porque ya en 1922 Heidegger había construido una choza o cabaña (Hütte) en Todnauberg

(conquistada hoy por el turismo de masas como souvenir filosófico), al que acuden los alumnos

de cátedra. Frente al espacio público de la caverna, la «morada privada del pensador», es la choza

en que se refugia, «da», a escribir a resguardo de las tormentas, de los avatares políticos e incluso

de la pasión de su vida24. Más allá, sin embargo de las interpretaciones naturalistas («Las antenas

de los escarabajos de la cavernas son más sensibles que las de sus predecesores que viven a al

luz»25) o romántico-psicoanalíticas («Heidegger ama a Hannah y la amará por mucho tiempo; la

toma en serio, como una mujer que lo comprende, y ella se convertirá en su musa de Ser y tiempo;

él le confesará que sin ella no habría podido escribir la obra»26), la metáfora del caracol no podía

prosperar desde el punto de vista del materialismo filosófico precisamente por ser, no ya genérica,

o cogenérica, sino trans-genérica, al salirse del ámbito, no ya de la filosofía, sino de la especie

zoológica humana, donde se juega el significado histórico-cultural mismo de las metáforas,

incluidas las teológicas. En este sentido, es mucho más acertada la interpretación de Arturo Leyte,

                                                
23 Ibid. p. 604. El texto comentado en Prolegomena Zur Geschichte des Zeitgefriffts , Frankfurt, 1979 [GA 20] 223 y s.
24  Sobre la relación de Heidegger con Hannah Arendt y la situación de la misma en 1925, cuando aparece la metáfora
del baboso lamelibranquio, que tal vez sea una mera proyección psicoanalítica, véase Rüdiger Safranski. Un maestro
de Alemania. Martín Heidegger y su tiempo, Tusquets, Barcelona, 1997 (Traducción de Raúl Gabás).
25  Ernst Jünger, Zwei Mal Halley, Stuttgart, 1987, p. 96 (Apud Blumenberg... op. Cit.)
26 Safranski, op. cit.



HIDALGO TUÑÓN, A.: Crítica al “pensar” de  M. Heidegger desde el materialismo gnoseológico.

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 15

quien contextualiza las «figuras constructivas» de Heidegger en los movimientos arquitectónicos

(«De Stijl», «Bahaus», etc.) que modificaron definitivamente  la forma de construir y de «habitar»

después de la Primera Guerra Mundial: «Mies y Heidegger, tan aparentemente extraños el uno al

otro, están guiados por la misma pregunta: ¿qué significa habitar?, ¿acaso estar en el límite? Para

ambos, la residencia tiene que ver con ese encontrarse en el límite»27.

Aclara, en efecto, Leyte que la metáfora de la caverna se «deconstruye» entre la figura

constructiva de la cabaña de Ser y Tiempo y de la casa de la Carta sobre el humanismo. Si

Heidegger construye su «cabaña» como un rechazo del «edificio» instalado en la ciudad, figura a

su vez del Estado político, de la democracia que, al realizarse como sustancia metafísica, habría

destruido a un tiempo la posibilidad de retornar a la naturaleza (quien entra en la caverna «da la

espalda» a la naturaleza) y de construir la «comunidad auténtica» (quien alecciona a los esclavos

con la ciencia cavernaria se limita a sustituir una sombras por otras), tiene sentido considerar la

caverna platónica como la expresión máxima de las instituciones políticas, económicas,

psicológicas y entender la desazón (angustia) que le producía como descripción de nuestro ser-en-

el-mundo. Ahora bien, si para él: «El tranquilo y familiar estar-en-el-mundo es un modo de la

desazón del Dasein, y no al revés. (y) El no-estar-en-casa debe ser concebido ontológico-

existencialmente como el fenómeno más originario» (ST, p. 211), la interpretación gnoseológica

de la caverna consiste en que mientras la ciencia se queda dentro haciendo juegos de sombras, la

filosofía consiste en salir fuera, en «ex-sistir». Pero en ese salir-fuera se queda a medio camino

entre lo físico y lo psíquico, entre lo biológico y lo metafísico, de modo que la filosofía es sólo ese

«entre», ese «intermedio», que Leyte interpreta como «da» y como «no-estar». Y otra vez

topamos con la biografía, con el hombre Heidegger que experimenta la angustia que trata de

apresar en vano. Como recuerda Leyte: «El tema de la cabaña … ha sido utilizado para enfatizar

una concepción ruralista de tinte reaccionario que ilustraría el tono de la filiación nazi de

Heidegger. Pues si la cabaña no fue simplemente el lugar donde Heidegger terminó su obra

principal (tal vez su única obra), sino tal vez el tema de ésta, ¿se puede extender la sospecha a la

totalidad de esta?»28.

                                                
27 Arturo Leyte: «Figuras constructivas del paisaje», en Heidegger. Sileno, Vol. 11, dic., 2001, pp. 15
28 Ibid. p. 12, donde se cita un fragmento del artículo periodístico de 1933: «¿Por qué permanecemos en la
provincia?», en el que se describe el contexto del filosofar en estos términos: «Cuando en la profunda noche del
invierno una bronca tormenta de nieve brama sacudiéndose en torno a la choza y oscurece y oculta todo, entonces es la
hora propicia de la filosofía… El esfuerzo por acuñar las palabras se parece a la resistencia de los inhiestos abetos
contra la tormenta… Y el trabajo filosófico no trascurre cual la apartada ocupación de un extravagante, sino que tiene
una íntima relación con el trabajo de los campesinos.»



HIDALGO TUÑÓN, A.: Crítica al “pensar” de  M. Heidegger desde el materialismo gnoseológico.

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 16

Y aunque Leyte reconoce que la ilusión constructiva del comunismo y del nazismo pudo

engañar tanto a los arquitectos de la Bauhaus como al filósofo de Ser y Tiempo, ambos

obsesionados por descifrar el signo de los nuevos tiempos «entre» la naturaleza y la técnica,

también subraya que lo que diferencia al último es la búsqueda del «origen previo al construir: el

habitar, ese habitar que necesita de lo que hemos llamado paisaje, de lo que llamamos lugar»29

Las metáforas que jalonan la obra de Heidegger, intentando superar la caverna, tales como el

caracol, la choza, pero también el templo (como origen de la obra de arte) o el puente como

síntesis entre las dos orillas, más que sucesivos «programas de urbanismo» podrían verse, al

revés, como intentos por convertir la arquitectura en filosofía. En ambos casos se impone la crítica

a la caverna como crítica al humanismo:«La modernidad se instaló como subjetividad traspasando

la caverna al exterior, en el mundo secularizado, convirtiendo definitivamente la lógica en

gramática. El humanismo, así, no hace más que reiterar la caverna, pero no construir la casa».

Más allá de las metáforas, sin embargo, la pregunta que se impone es: ¿Quién es el que sale de la

caverna? ¿Es el Dasein un caracol con su concha de moradas interiores a cuestas o un pastor del

ser que se ha construido una precaria choza en la ladera mimetizando el paisaje? En ambos casos

«estar-en-el-espacio», la especialidad de Dasein, su corporalidad interna [Leiblichkeit], tanto

como su corporeidad física [Körperlichkeit], implica en su estructura esencial [ST p. 82] no estar

en casa, es decir, quedar a la intemperie. Pero ¿qué clase de casa es una filosofía que sólo regala

intemperie, inseguridad?

3.- CRÍTICA GENÉTICA A LA IDENTIDAD ENTRE PENSAR Y FILOSOFAR.
EL PLANTEAMIENTO HEIDEGGERIANO EN SU CONTEXTO HISTÓRICO.

Al final de la página 100 de Ser y Tiempo, tras efectuar una demoledora crítica de Descartes

por haber reducido la investigación ontológica, incluida la concerniente al Dasein, a la mera

aclaración materialista de la extensio, anticipa Heidegger los cuatro problemas que habría de

resolver la nunca escrita primera parte de la Tercera Sección del libro: «1. ¿Por qué se pasó por

alto, en el comienzo de la tradición ontológica decisiva para nosotros - explícitamente, en

Parménides-  el fenómeno del mundo? ¿De dónde procede el constante retorno a este pasar por

alto? 2. ¿Por qué el ente intramundano reemplaza como tema ontológico al fenómeno pasado por

alto? 3. ¿Por qué este ente es encontrado en primer lugar en la “naturaleza”? 4. (y, por último)

¿Por qué la complementación de tal ontología del mundo, sentida como necesaria, se realiza con

                                                
29  Ibid. p. 16



HIDALGO TUÑÓN, A.: Crítica al “pensar” de  M. Heidegger desde el materialismo gnoseológico.

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 17

la ayuda del fenómeno del valor?» (ST, p. 126) La única respuesta que aquí se anticipa remite, sin

embargo, a Kant y el problema de la metafísica como horizonte (es decir, a la publicación de

1935, cuando el distanciamiento con respecto a Husserl se ha consumado): «Con el

descubrimiento radical de la extensio como praesupositum para toda determinación de la res

corporea, Descartes preparaba la comprensión de un a priori cuyo contenido sería fijado luego

más rigurosamente por Kant» (Ib.). Este guiño al apriorismo no es gnoseológicamente

circunstancial, sino que remite directamente al enfoque fenomenológico de Husserl del que

Heidegger se declara explícitamente seguidor todavía en Ser y Tiempo, (pese a las anotaciones

posteriores del ejemplar de la choza). Si para aclarar la naturaleza del Dasein, vale decir, del

hombre, no sirven de nada los resultados científicos de la antropología, la psicología y la biología,

ello es debido a que hay que evitar toda cosificación positiva del sujeto, del alma, de la

conciencia, del espíritu y de la persona. «Desde el punto de vista de una “teoría de las ciencias”,

esas demarcaciones son necesariamente insuficientes, ya por el sólo hecho de que la estructura de

dichas disciplinas - y no la “cientificidad” de los que trabajan en su desarrollo-  es hoy

enteramente cuestionable, y necesita de nuevos impulsos que deben brotar (otra vez) de la

problemática ontológica» (ST, p.71). Desde un punto de vista filosófico Heidegger parece insinuar

que las mencionadas ciencias siguen dentro de los límites explorados por Descartes sobre «el

cogitare del ego», mientras la analítica del Dasein que el propone intenta dilucidar «el ser del

sum. Sólo cuando este haya sido determinado podrá comprenderse el modo de ser de las

cogitationes». Con ello queda establecido otro argumento a favor de la prioridad o el a priori de la

filosofía sobre las ciencias, pues «estos fundamentos ontológicos nunca se dejan inferir

hipotéticamente a partir de material empírico, sino que, por el contrario, ellos ya están siempre

“allí” en el momento mismo de reunir el material empírico» y son «problemáticos en un sentido

más radical que aquel en que puede serlo jamás una tesis de las ciencias positivas» (ST, p. 75).

En nota a pie de página aclara Heidegger esta superioridad a priori de la filosofía apelando a

Husserl, gracias al cual «hemos aprendido no sólo a comprender nuevamente el sentido de toda

auténtica “empiría” filosófica, sino también a manejar el instrumento que ella requiere. El

“apriorismo” es el método de toda filosofía científica que se comprenda a sí misma. Y como

apriorismo no tiene nada que ver con construcción, la investigación del a priori exige la correcta

preparación del terreno fenoménico». Ahora bien, ¿significa este alineamiento inequívoco con el

Herr Profesor, al que dedica Ser y Tiempo, que Heidegger suscribe no ya sólo la tesis de la

filosofía como «ciencia estricta» (strenge Wissenschaft), sino también el diagnóstico de que la



HIDALGO TUÑÓN, A.: Crítica al “pensar” de  M. Heidegger desde el materialismo gnoseológico.

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 18

Krisis de las ciencias se debía a la degeneración sufrida por las especialidades que se apartan cada

vez más de sus orígenes y del universalismo griego? Pero ¿acaso no resulta forzado este

alineamiento por parte de quien se presenta, precisamente gracias a la analítica del Dasein, como

superador de la concepción «intelectualista» de la antropología antiguo-cristiana, que definía al

hombre como  ζϖον λογον εχον y como «imagen misma de Dios»? ¿No hay olvido del ser y  de

la mundaneidad tanto en las determinaciones del Dasein como «conciencia pura» de Husserl

cuanto en los científicos que han despedazado la filosofía en especialidades regionales?

Hay cierta incongruencia, en efecto, entre la crítica a la tradición cartesiana y la aceptación

de la superioridad de la filosofía sobre las ciencias porque su empiria no es «construida» y, a su

vez, hay cierta inconsistencia en aceptar el descripcionismo proposicionalista y trascendental en

teoría de la ciencia par acto seguido desautorizarlo en ontología. Heidegger «salva el día»

ciertamente identificando la filosofía con el «pensar» y ese será el objeto de nuestra crítica. En

realidad, nada habría que objetar a la idea de que «el pensamiento se revela a través del lenguaje»,

que Heidegger considera en su Carta sobre el Humanismo (1946) como la «casa del Ser», si esas

poéticas elucubraciones no conllevasen en la década de los 20, como veremos, una disputa acerca

del «liderazgo» en el que la filosofía parece adoptar una estrategia imperialista, pues sólo ella

puede proporcionar «una reflexión constantemente renovada acerca de las posiciones básicas o

actitudes básicas de la existencia respecto al conjunto del ente»30. Puesto que son precisamente la

«investigación científica universitaria», por un lado y ahora, y las cosmovisiones o

«Weltanschauungen», por otro y en el pasado, los dos «poderes» bajo los que está o estuvo puesta

nuestra existencia, es la identificación de la esencia del hombre con el filosofar  («Existir como

hombres... significa filosofar. El animal no puede filosofar. Dios no necesita filosofar») lo que

está obligando a Heidegger a plantear en el  primer semestre de 1928-29 las siguientes cuestiones:

«¿es la filosofía, o bien ciencia, o bien cosmovisión, o es la filosofía tanto ciencia como

cosmovisión, o no es la filosofía ni ciencia ni tampoco cosmovisión?»31

Se trata de una cuestión disputada en la filosofía alemana a principios del siglo XX, cuando

el gremio de filósofos ve amenazado su liderazgo no sólo por las ciencias sociales y humanas

emergentes, sino también por el declive de la última gran escuela unificadora, el “neokantismo”, y

la implantación creciente de filosofías “populares” como el marxismo [Cfer. Blumemberg] . La

primera disyunción exclusiva (o bien, o bien) apunta directamente al planteamiento de Husserl

                                                
30 Einleitung in die Philosophie [GA 27], versión española citada (Cátedra, Madrid, 1996), p.23. Se ve que Heidegger
sigue todavía las orientaciones del Husserl que hace a los filósofos hegelianamente «funcionarios de la humanidad».
31 Ibid. (1996) p. 24



HIDALGO TUÑÓN, A.: Crítica al “pensar” de  M. Heidegger desde el materialismo gnoseológico.

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 19

para quien la filosofía es, en efecto, una ciencia (la “más rigurosa y estricta”), pero no una

cosmovisión: «La “idea” de cosmovisión es distinta para cada época (...) la idea de ciencia es, por

el contrario, supratemporal, lo que aquí quiere decir que no está limitada por ninguna relación con

el espíritu de una época»32. Ahora bien, cuando Husserl argumenta contra la consideración de la

filosofía como una cosmovisión tiene en el punto de mira a Dilthey y al historicismo, quienes

hacen depender el conocimiento y, en general, todas las «figuras del Espíritu Objetivo» de la

historia. Para Husserl una filosofía con valor universal no puede subordinarse a la historia, ni

degradarse a ser una mera cosmovisión, porque ello supondría un «debilitamiento del impulso

científico», que caracteriza a Europa. De ahí que, cuando Heidegger niega en su texto que la

filosofía sea una ciencia, dándoles la razón aparentemente a Schopenhauer y a Nietzsche,

pregunte intencionadamente: «¿Es que entonces el esfuerzo de la filosofía moderna desde

Descartes hasta Husserl, pasando por Hegel y Kant, de elevar la filosofía al rango de una ciencia,

no solamente es vano, sino también equivocado de raíz en su intención?»33. «Sí y no», responde

citando expresamente el célebre artículo de Husserl en Logos de 1911.

Ahora bien, el concepto de “cosmovisión”, cuya historia estudia Heidegger desde su

acuñación kantiana en el siglo XVIII,  alcanza en Wilhelm Dilthey la formulación que le sirve

como hilo conductor: «En la estructura de la cosmovisión se encierra siempre una interna relación

de la experiencia de la vida con la imagen del mundo, una relación que siempre puede seguirse o

derivarse un ideal de vida»34. La interna conexión de esos componentes hace referencia a que las

culturas dan a su vida un significado y un sentido (forjan un ideal de vida) sobre la base de una

imagen del mundo (imago mundi), cuya formación no está definida primordialmente desde la

apuesta del conocimiento, sino desde la experiencia de la vida, que es aquella acción vital

entendida como un «arduo y lento trabajo (...) en el que confluyen: La elevación de la vida a

conciencia en el conocimiento de la realidad, la estimación de la vida y la realización de la

voluntad»35. Puesto que no sólo la conciencia, sino también la afectividad y la voluntad son rasgos

fundamentales de una concepción del mundo, cada una de ellas, cada espécimen conlleva una

estructura a la que están ligados los hombres de una sociedad específica en un momento definible

de la historia, en que cada pueblo, trata de poner como absoluto y válido esa "estructura de mitos"

que se manifiesta especialmente en el arte, en la religión, en la filosofía y en las demás formas

                                                
32 Husserl,  (1911) «Philosopphie als strenge Wissenschaft», Logos I  (Ver. Esp.en Nova, Buenos Aires), p. 23
33 Heidegger (1996) p. 30
34 Dilthey (1907)  apud Heidegger (1996) p. 252
35 Dilthey (1974)  p. 49



HIDALGO TUÑÓN, A.: Crítica al “pensar” de  M. Heidegger desde el materialismo gnoseológico.

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 20

culturales. La lucha entre las cosmovisiones, -añade Dilthey-, impone a unas sobre otras, pero

ninguna es destruida completamente hasta que sus raíces producen en su momento otras

formaciones: «La historia realiza una selección entre ellas, pero sus grandes tipos quedan en pie

independientes, indemostrables e indestructibles».

De esta manera Dilthey representa la segunda alternativa de Heidegger: «la filosofía es tanto

ciencia como cosmovisión», porque hay filosofía, históricamente hablando, siempre que se

construye una síntesis que pretende ser válida para todos y su dinámica es tal que «la filosofía de

cada pueblo y de cada tiempo acentúa una relación vital con las demás, parte de ella y a ella

subordina el resto. Y siempre es proyectada esa síntesis como si fuese la objetividad misma, hasta

que una mayor clarividencia descubre sus junturas y rendijas, forzando a reabsorberla en la

subjetividad»36. Según eso para Dilthey la filosofía aparece como una predisposición natural y

una necesidad del hombre que se remonta a las ideas primitivas del hombre, pero que en nuestra

época dominada por los métodos de las ciencias naturales triunfantes lleva aparejada la obligación

de construir una «visión científica del mundo», para lo que debe acometer dos tareas: a) aclarar

«la significación de las ciencias positivas en la actualidad. Estas exigen fundamentación»; y b)

«El establecimiento de la conexión entre ellas. Esta conexión residía primero en la metafísica»,

pero ahora se ha cedido al positivismo, que si bien es «insatisfactorio», ya no permite el retorno a

la metafísica37. Pues bien, Heidegger abomina de esta diagnóstico diltheyano y le acusa de caer en

una formulación «vulgar» del problema, pues «como (conforme a la visión corriente, la cual

irrumpe una y otra vez) la filosofía es conocimiento científico y, por cierto el conocimiento

primero y supremo, y el conocimiento científico se endereza a lo universalmente válido, a la

seguridad y certeza últimas y a la justificación apodíctica del conocimiento, resulta que el

filosofar tiene que consistir en el desarrollo científico de una visión del mundo universalmente

válida. Y de conformidad con ello habla también Dilthey de la cosmovisión filosófica como la

«empresa de elevar lo que llamamos cosmovisión o visión del mundo a una validez universal» y

tal empresa la entiende a la vez Dilthey como la esencia de la Metafísica. Y esta es de hecho la

opinión reinante, solamente que Dilthey considera imposible el cumplimiento de tal tarea, y ello

porque la metafísica no puede cumplir las exigencias de la ciencia»38.

Una vez descartadas las posiciones de sus dos maestros (Husserl y Dilthey), debe desarrollar

Heidegger su interpretación original, que, como buen dialéctico hace consistir en una doble

                                                
36 Dilthey (1974)  p. 107 []
37 Dilthey (1974)  p. 118-9
38 Heidegger (1996) pp. 372-3[]



HIDALGO TUÑÓN, A.: Crítica al “pensar” de  M. Heidegger desde el materialismo gnoseológico.

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 21

negación: «ni la filosofía es una ciencia, ni tampoco es una cosmovisión». No es una ciencia, ni

tiene necesidad alguna de serlo, porque esta negación no supone un déficit, una carencia que deba

suplir, ya que ella es «más original que cualquier ciencia, porque toda ciencia tiene su raíz en la

filosofía, empieza brotando de ella»39. Para solaz de los filósofos, Heidegger se pavonea

acudiendo a la etimología griega, sobre todo a Aristóteles, y mostrando que lejos de imitar y

envidiar a las ciencias como ocurre en la modernidad, «la filosofía no cae bajo las ciencias, sino a

la inversa: las ciencias son «filosofías» de un determinado tipo» [Ibid. p. 33] Para entender por

qué Heidegger puede expresarse con tanto desparpajo sin provocar reacciones más violentas que

las burlas de Carnap, no debe olvidarse el contexto de crisis de fundamentos y de «incertidumbre

gnoseológica» que se ha vivido entre 1880-1920 antes de que se formulen las grandes síntesis

paradigmáticas. Citamos antes a Dilthey y Husserl, voceros de esta crisis, que Heidegger atribuye

a que su generación no entiende ni la esencia de la ciencia ni la de la filosofía. Mientras

Heidegger discurre en términos generales e introductorios, y traduce a su propia jerga

generalidades del estilo de definir con Heráclito al Ser como «logos» o mientras se entretiene en

explicar minuciosamente la función ontológica que cabe adscribir al lenguaje como sede

materializada del pensamiento, nuestras disputas podrían mantenerse en un tono menor, pues es

bien cierto que desde el materialismo filosófico estamos de acuerdo en que «ni la filosofía es una

ciencia, ni es una cosmovisión», aunque por razones bien distintas.

4.- FILOSOFÍA Y CIENCIAS. EQUÍVOCOS EN EL PLANTEAMIENTO 
HEIDEGGERIANO DE LA CUESTIÓN.

Los problemas vienen cuando se explican las razones de tales negaciones, porque no basta

apelar a la institucionalización de los saberes en Grecia o en la Edad Media para mantener la

superioridad de la filosofía sobre las ciencias. Por supuesto que ambas, ciencia y filosofía, buscan

la verdad. Pero la cuestión suscitada en relación al planteamiento de Dilthey es el hecho de que,

como a Heidegger no le queda más remedio que reconocer, vivimos en la época de las ciencias

positivas y son ellas quienes tienen el liderazgo porque son las que están transformando nuestro

mundo, incluso ontológicamente. Dicho en su jerga: «Nuestra actual ex-sistencia europea-

occidental es una ex-sistencia científica en cuanto que el desocultamiento del ente viene co-

determinado y marcado por conocimientos científicos. También la existencia de un hombre actual

no científicamente formado es una existencia científica en este sentido… Incluso la comprensión

                                                
39 Heidegger (1996) p. 32. De ahora en adelante cito IF con la página en el texto entre [ ]



HIDALGO TUÑÓN, A.: Crítica al “pensar” de  M. Heidegger desde el materialismo gnoseológico.

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 22

actual de la fe cristiana viene atravesada y determinada por una Teología influida por la

ciencia…., y ya no nos es posible borrar de nuestra existencia esa cientificidad» [IF. pp. 172-3] Es

obvio que, si tal es el caso, ha variado sustancialmente «el papel de la filosofía en el conjunto del

saber». Ha dejado de ser la reina del baile y se ha convertido en una especie de extranjera sin

papeles en la república de las ciencias40.

Es un tópico cultivado por el propio Heidegger con su jerga particular identificar la ciencia

con el problema del ente, de lo óntico, en tanto que se revela en su des-ocultamiento tal como es-

ahí,  y atribuir a la filosofía, en tanto que posición básica y fundamentante, el problema del ser, de

lo ontológico, de manera que entre el «pensamiento científico» y el «pensamiento filosófico» se

estatuye una «diferencia ontológica», pues el «preguntar de la filosofía y de la ciencia pertenecen

a ámbitos distintos». Las explicaciones heideggerianas son mucho más minuciosas, pues su

pretensión es diferenciar la ciencia de la filosofía penetrando hasta su propia esencia. Eso quiere

decir que hay que regresar al concepto original de verdad para aprehenderla. En este regreso, sin

embargo, en tanto que la verdad viene referida primariamente al Dasein, al ser-ahí, al hombre,

hay que reconocer que la «ciencia»  es sólo una forma de desocultamiento del ente,

necesariamente precedida por otras formas, en particular, el que acontece en la existencia

precientífica.  Así pues, «la existencia precientífica antecede necesariamente a la existencia

científica, y, lejos de estarle subordinada, sucede más bien al contrario: es la existencia

precientífica la que empieza suministrando la base a la científica» [IF, p. 172] Insisto en esta

idealización constante de lo arcaico, en esta nostalgia por el pasado precientífico idealizado al

que se concede la prioridad, porque es aquí donde naufraga la crítica, al tener que identificar la

filosofía con esa mítica situación «originaria» en la que se constituye la estructura misma del

hombre (que Heidegger llama Existenz o Dasein para vindicar la temporalidad como horizonte

trascendental de la pregunta por el Ser [ST, p. 351 y s.]). Si el hombre no puede desmarcarse de la

filosofía, no puede salirse fuera de ella, existe en ella, está claro que estructuralmente Heidegger

exige que haya filosofía siempre, antes y después de la ciencia. La relación entre ambas, por tanto,

es forzosamente estéril, porque las ciencias, por mucho que progresen, no alteran el filosofar. No

es que la caracterización de la esencia de la ciencia que hace Heidegger sea irrelevante, ni acierte

en nada (como veremos), sino que su empeño fundamental reside en rebajar sus pretensiones,

haciéndola subordinada de la filosofía tanto ontológica como cronológicamente. Por eso,

                                                
40 G. Bueno, El papel de la filosofía en el conjunto del saber, Ciencia Nueva, Madrid, 1970



HIDALGO TUÑÓN, A.: Crítica al “pensar” de  M. Heidegger desde el materialismo gnoseológico.

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 23

«el filosofar no sólo se distingue simplemente de la ciencia, sino que hay más: lo que posibilita
la esencia de la ciencia, es decir, la positividad, es algo que radica en un trascender, y eso como
tal es filosofar. En el trascender, la filosofía tiene original y expresamente aquello que a la
ciencia solamente le conviene o adviene en un aspecto , y, por cierto, de suerte que la ciencia no
puede apoderarse de aquello que sostiene a su esencia. Y si la  esencia de la ciencia en tanto
que posibilidad reside en el trascender, entonces el filosofar, en tanto que trascender, es más
científico que lo que nunca pueda serlo una ciencia. Así que el calificativo de «científica»
aplicado a la filosofía no solamente es superfluo - tal cosa se podría aún disculpar- , sino un
malentendido que brota de una fundamental falta de claridad acerca de la esencia de la ciencia y
sobre todo de la esencia de la filosofía» [IF,. p. 233]

Contra este orden de prelación, la tradición materialista ha venido sosteniendo desde el siglo

XIX que la Filosofía no es ese saber originario e indiferenciado que se confunde con el mero

reconocimiento de formas, asociadas a la percepción y solidificadas en el lenguaje. Lejos de

identificar ontogenética y filogenéticamente la filosofía con la adquisición del lenguaje, sostendré

que la aparición de la Filosofía es un acontecimiento histórico relativamente tardío en el proceso

de hominización y que, como saber de segundo grado, exige una desarrollo cultural previo,

altamente sofísticado. Entre las cosas que exige la filosofía como forma de conocimiento práctico

específico, incluso como modelo previo para constituirse a su imagen y semejanza, está el

conocimiento científico (médico, geométrico, matemático, astronómico, etc.), de donde se sigue

que, aunque diferentes, “filosofía” y “ciencias” están emparentados como saberes críticos de

índole racional, porque utilizan la misma herramienta (la razón), con una actitud similar (la

crítica) y propenden hacia un objetivo común: (la verdad).

De este emparentamiento profundo se vale Heidegger para realizar sus enrevesadas exégesis

hermenéuticas de una forma que, a primera vista, parecen razonables e incluso convincentes.

Subyace de todas formas en su discurso un malentendido o una ambigüedad calculada. Es

evidente que en sus lecciones de Friburgo de 1928-29 no se refiere a la “ciencia” y a la “filosofía”

como simples formas de conocimiento, sino más bien como conductas de enfrentamiento entre el

Dasein y el “ser de los entes”, confrontación que acaece como un destino ciego, lo que parece

desbordar la mera consideración hegeliana de figuras del Espíritu Objetivo. Es desde esa

perspectiva desde la que se afirma la prioridad que no es sólo cronológica, sino sobre todo,

ontológica, de la filosofía sobre las ciencias. De hecho, las razones que esgrime Heidegger para

anteponer la filosofía a las ciencias proviene de la demostración de que, por su propia naturaleza,

toda ciencia se limita a un campo de objetos, es por esencia particular, debido a que efectúa una

suerte de «proyección ontológica» (Entwurf) que supone una delimitación que «por mor de su

verdad» alcanza siempre y sólo hasta donde puede volver manifiesto al ente que está-ahí a través

de sus interrogatorios. Pero sus claridades relativas no pueden penetrar en la oscuridad de la



HIDALGO TUÑÓN, A.: Crítica al “pensar” de  M. Heidegger desde el materialismo gnoseológico.

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 24

totalidad del ser, que requiere otro tipo preguntas. La trampa reside en hacer de esta constatación

estructural, sincrónica, una realidad diacrónica, un argumento histórico. Como quiera que antes de

producir verdades científicas, hay culturas precientíficas que son conscientes de la existencia de

realidades de toda índole, Heidegger denomina filosofía tanto a las conceptualizaciones pre-

científicas como a las post-científicas. La cuestión es si merece el nombre de filosofica la mera

constatación perceptiva de que existe una realidad o ser exterior que se resiste a ser dominada por

el Dasein, pues, si se admite eso, no hay diferencia entre mito y logos, ni entre magia y ciencia:
«El límite reside en ella misma como lo otro que ella es y de lo que precisamente como

ciencia ya no puede apoderarse, ya no puede dominar... La ciencia convierte al ente en objeto y
sólo puede convertirlo en objeto mediante la proyección ontológica (Entwurf ), mediante el
trascender en que la ex-sistencia o Dasein  se «comporta» respecto a el «ser» (mundo entre otras
cosas). Y ese trascender es precisamente lo otro, de lo que la ciencia como tal no puede
apoderarse, lo otro que  la ciencia como tal no puede dominar, pero que precisamente lo
necesita para ser lo que ella puede ser... La delimitación sucede en el trascender, y sucede
necesariamente si es que la ciencia ha de ser existente, es decir, ha de ser efectiva y real.
Precisamente porque la ciencia se propone como tarea hacer manifiesto el ente en si mismo
tiene que efectuar la proyección ontológica (Entwurf, pro-iectio ), es decir, comportarse en su
esencia respecto a aquello que a ella no le resulta accesible con sus medios, y que en el fondo
viene, por tanto, oculto. Y, así, la ciencia no tiene más remedio que atreverse a adentrarse en un
círculo de lo oculto que constantemente la rodea. El estar-en-la-verdad de la ciencia es,
precisamente, un estar rodeada de ocultamiento... Pues también en la proyección ontológica que
acontece en la fundamentación y desarrollo y ,en general, en la historia de la ciencia, se
entiende ciertamente el ser y ese ser en cierto modo viene delimitado, pero no aprehendido, es
decir, no propiamente traído a concepto (es decir, conceptuado) en tanto que ser. Pero el
entender del ser sucede en el trascender... Y si la trascendencia constituye el fondo de la ex-
sistencia o Dasein humano, entonces... el trascender es filosofar, ya suceda de forma oculta e
inexpresa, ya se le aborde expresamente» [IF, pp. 225-27]

Considero más adecuada para evitar malentendidos la caracterización que hace el

materialismo filosófico de la distinción entre el ser y los entes y la famosa diferencia ontológica

(tan cara a los teólogos) como una distinción entre “Materia Ontológico General” o “Natura

Naturans” y “Generos especiales o mundanos de materialidad”  o “Natura Naturata”, es decir,

como una distinción estructural, sincrónica que afecta a las cosas, objetos o realidades en sí, más

que al orden de los sucesos históricos, diacrónicos, de índole cognitiva41. Para el materialismo

filosófico es el propio progreso histórico de las ciencias el que refina, actualiza y replantea

constantemente nuevos problemas ontológicos de gran calado. Así por ejemplo, la mecánica

cuántica y la física de partículas son más relevantes para la determinación de la estructura de la

materia (o del ser) que las especulaciones de Platón en el Timeo o que el hilemorfismo de la Física

de Aristóteles, que, a su vez, plantearon los problemas filosóficos a la altura del conocimiento

                                                
41 Bueno, G, Ensayos materialistas, Taurus, Madrid, 1972; y otros (1987)



HIDALGO TUÑÓN, A.: Crítica al “pensar” de  M. Heidegger desde el materialismo gnoseológico.

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 25

científico más refinado que había en su época. Pero que las ciencias y la filosofía se hayan

desarrollado en esa vecindad no avala la prioridad gnoseológica, temporal e histórica de la

filosofía sobre la ciencia, salvo que se ceda a la tentación teoreticista de hacer derivar la filosofía

no de la reflexión crítica sobre los saberes de primer grado, sino directamente de las

especulaciones míticas, una tentación que ronda constantemente las aclarciones heideggerianas

acerca de las cosmovisiones, como veremos. De hecho, refiere el origen común de la ciencia (y de

la filosofía) al tipo de praxis característica del βιος θεωρητικος.   [IF, 179-91].

Por lo demás, al margen de que el Sol se haya formado antes de que ningún Dasein se

comportase respecto a él en modo alguno, lo que quitaría a los hombres el privilegio ontológico de

ser los primeros entes finitos cabe-el-Sol (recordemos la metáfora del caracol), todas nuestras

investigaciones paleontológicas y prehistóricas (incluidas las dataciones sobre los diversos

australopitecinos y, dentro del género homo, desde el habilis al sapiens) apuntan en la dirección

de conceder prioridad práctica y gnoseológica a las técnicas y a las ciencias sobre la filosofía en la

historia de las culturas humanas tal como se han dado. La maestría con que Heidegger transita

entre el ordo essendi y el ordo cognoscendi permite toda suerte de anfibologías exegéticas, muy

útiles dialécticamente, pero poco apreciables a efectos prácticos, salvo para los «tahures del

lenguaje» o para quienes reducen el conocimiento idealistamente a «juegos del lenguaje». Por

ejemplo, en lugar de constatar el proceso de neutralización del sujeto gnoseológico en las Ciencias

Naturales, Heidegger explica la acción científica como un “retirarse”, un “dar un paso atrás” para

dejar que se manifieste “el ser de los entes”. En realidad, Heidegger, al analizar el proceso de

construcción de la ciencia, debe reconocer que esta se produce gracias a una suerte de paso al

límite que le permite desprenderse de las adherencias técnicas ligadas al operar concreto, pero lo

explica como una suerte de a priori que sólo podría sostenerse desde el idealismo kantiano: «La

simple ampliación del campo de experiencia no puede conducir sino a nuevas cosas de uso… Por

muchas que fueren las cosas de uso que comparásemos, nunca llegaríamos a algo así como

«naturaleza», a no ser que de antemano empecemos considerando ya las cosas precisamente como

naturaleza» [IF, p.196-8].

Salvando estos malentendidos, nada habría que objetar, en principio, a muchas observaciones

y comentarios gremialmente precisos de Heidegger de este tenor: «Nosotros no comparamos,

como por lo general suele hacerse, ciencia y filosofía como dos magnitudes fijas, sino que,

precisamente en la interpretación y a través de la interpretación de la esencia de la ciencia, nos

topamos o damos con la filosofía» [IF, p.170] Desde el materialismo filosófico compartimos esa



HIDALGO TUÑÓN, A.: Crítica al “pensar” de  M. Heidegger desde el materialismo gnoseológico.

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 26

crítica del pensamiento analítico, porque también para nosotros las ciencias y la filosofia están

existencialmente enraizadas en la materialidad de la historia, de la producción, aunque

probablemente Heidegger no suscribiría la tesis de que la esencia de la ciencia se cifra en la

construcción de identidades sintéticas, que son sin duda “trascendentes”, pero en un sentido

técnico-material y operatorio muy preciso42. De modo que, aunque no sea incorrecto decir que

«todos los grandes esfuerzos de la filosofía occidental consisten siempre en un intento de dominar

a su vez ese poder de la Lógica misma (Lógica: ratio – Descartes...); pero tal cosa sucede de suerte

que en cierto modo la Lógica misma queda introducida en casa, en la casa de la filosofía, con lo

cual le queda transferido todo el poder; es lo que sucede en Hegel; sólo en Kant se produce una

tentativa esporádica, pero que él mismo niega,...donde se decide el destino de la filosofía

occidental...» [IF, p. 412], de ahí no cabe deducir que las ciencias y la Lógica sean una

consecuencia de la filosofía, porque ocurre al revés: la lógica precede tanto a la racionalidad

científica como a la filosófica, y aquella precede tanto genética como ontológicamente a esta.

 En suma, Heidegger acierta cuando levanta contra los positivistas la bandera de una filosofía

que no es una ciencia (porque toda ciencia es particular y porque «una ciencia universal es un

contrasentido»), pero  sus presupuestos metafísicos le conducen a justificarlo de manera arcaica,

aristocrática y no, por altiva, menos pintoresca. Como su apelación al horizonte de la temporalidad

es puramente retórica, porque afecta solo a la singularidad de cada Dasein, la historicidad

propiamente dicha desaparece. Sólo desde presupuestos ahistóricos y desde la ignorancia

gnoseológica de las relaciones ente técnica/ciencia/tecnología, que no se percata ni siquiera de los

cambios operados por las revoluciones industriales, ni de las consiguientes metamorfosis en el

significado del término «ciencia», cabe adoptar este tono oracular  para demarcar tan tajantemente

el bloque científico-técnico de la dialéctica filosófica:

«La τηχνη no solamente es una forma previa de επιστηµη, sino que entra esencialmente
en la episteme; dominar el ente, dirigirlo, hacer utilizable el conocimiento, no es algo a lo
que sólo aspire  la técnica en sentido estricto, sino también la praxis profesional. La ciencia
tiene siempre por meta el «rendimiento», la filosofía la «formación», la Bildung, en el
fundamental sentido de la παιδεια  platónica. En la ciencia, que siempre es inconclusa, hay,
por tanto, necesariamente progreso y desarrollo, resultados, cosas que, por tanto, envejecen.
En la filosofía, como no cabe registrar resultado alguno, tampoco hay nada que pueda
envejecer… La filosofía, en el sentido productivo del filosofar, tiene en el existir más
íntimo y en el existir entero del filósofo una raíces completamente distintas a las que tiene
la investigación científica en el investigador científico. Básicamente el trabajo científico de
un investigador es siempre representable o sustituible por el trabajo científico de otro; los
descubrimientos científicos de uno podrían haber sido hechos también por otro. Nunca
ocurre eso en la filosofía; en la filosofía cada uno es él completo, y además único. Por eso

                                                
42 G. Bueno, Teoría del cierre categorial, 5 Vols., Pentalfa, Oviedo, 1992/93



HIDALGO TUÑÓN, A.: Crítica al “pensar” de  M. Heidegger desde el materialismo gnoseológico.

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 27

el filosofar sólo se vuelve vivo,  sólo se vuelve operante cuando otros lo despiertan a su vez
original autónomamente, y lo «repiten» en este sentido y sólo en este sentido… (que) no
puede ser nunca un doblete…(y de ahí que) la posición tanto social como oficial y
profesional de los profesores de filosofía está lejos de garantizar que quien se dedica a
contar cosas de filosofía sea un filósofo» [IF,  pp. 238-9]

Pero ¿no habíamos quedado en que por el mero  hecho de ser hombre filosofamos, que el

«estar-en-el-mundo» exige constitutivamente filosofar? ¿A qué viene este privilegio elitista del

«filósofo» que se aparta del común de los mortales? ¿No es contradictorio colocar los orígenes

históricos de la «pregunta por el Ser» en Platón y Aristóteles y afirmar al mismo tiempo que «ser-

ahí como hombres significa filosofar»? ¿O todos los hombres son filósofos o sólo una parte exigua

y privilegiada de la humanidad alcanzan tal condición?

5.- FILOSOFÍA Y WELTANSCHAUUNG. OBSCURECIMIENTOS Y
MÍSTIFICACIONES DEL PLANTEAMIENTO HEIDEGGERIANO.

En el mismo orden de confusiones, puede que no resulte extravagante, ni histórica ni

sociológicamente, afirmar que ambas, tanto la “ciencia” como la “filosofía”, se nutren de un fondo

común de pensamiento, que bien podría denominarse “visión del mundo”, cosmovisión o

Weltanschauung, pero siempre que no se explique esta relación nutricia de la Weltanschauung o

del pensamiento respecto a la filosofía,  alegando que «la ex-sistencia o Dasein como tal, en

cuanto que existe, en cuanto se caracteriza por su Existenz, por su existir no tiene más remedio que

filosofar» [IF,. pp. 373]. Aunque tras este galimatías se encuentre la huella de Kant, cuando

distinguía entre «filosofía mundana» o concepto cósmico de la filosofía y «filosofía académica» o

concepto profesional de la Filosofía, Heidegger enreda innecesariamente con su jerga esta

problemática. Claro que, si la filosofía consiste en enredar o, como decía Ortega, «es el cuento de

nunca acabar», hasta el propio Kant, si levantase la cabeza, reconocería que el filósofo de la Selva

Negra es un «artista del logos».

Heidegger explica, en efecto, que la palabra alemana «Weltanschauung», aunque es un

«concepto equívoco y de límites difusos», mantiene una relación estrecha con la filosofía (y más

específicamente, a través de Kant con la Cosmología en tanto que rama de la Metafísica) en la

medida en que el reconocimiento de la historicidad de las visiones del mundo conecta

directamente con la idea misma del Dasein, es decir, con la esencia misma del hombre, cuya «ex-

sistencia» consiste precisamente en su «ser-en-el-mundo», siendo el «conocimiento del mundo»

precisamente un «estar-en» por medio de un modo fundado [ST, pp. 86 y ss]. Contra los

positivismos y contra Dilthey,  Heidegger arguye, sin embargo, que es un vulgar pretender que la



HIDALGO TUÑÓN, A.: Crítica al “pensar” de  M. Heidegger desde el materialismo gnoseológico.

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 28

filosofía «deba desarrollar una visión científica del mundo». Ahora bien, para el materialismo

filosófico es obligatorio que la filosofía de cada época se haga cargo del desarrollo del

conocimiento de su tiempo, incluida las técnicas y las ciencias, para poder pensar el mundo y el

significado ontológico del propio Dasein, precisamente porque, por ejemplo, «el materialismo

inherente al trato científico con la molécula de hidrógeno es, por si mismo, un materialismo

ejercido, pero no menos materialismo ejercido que aquel que la propia filosofía materialista puede

y debe reivindicar en la conducta de un brujo, de un político o de una reformador religioso»43. De

ahí que haya que estar de acuerdo con Dilthey en que la cosmovisión imperante en la época de la

ciencia forzosamente ha de teñirse de «científicidad». Pero la filosofía misma deberá utilizar el

rigor científico, incluso para criticar a las propias ciencias desde las determinaciones negativas

(dialécticas) de la Idea de Materia ontológico-general, porque «después de muchos años de pensar

que la Ontología había sido liquidada para siempre por la nueva Filosofía - reducida a la Lógica

Formal o a la Epistemología -  nos encontramos hoy con que la práctica misma de la ciencia (en

nombre de la cual aquella “nueva filosofía” pretendía hablar) recae una y otra vez en la Ontología

hasta el punto de que los temas de la “nueva filosofía” van siendo relegados a especialistas de esos

mismos temas y pierden el contacto con la materia misma que pretendía fundar»44.  Sólo que desde

el materialismo filosófico, estamos de acuerdo también con el primer Heidegger contra Dilthey, no

ya sólo en que la ontología no es científica, aunque no por ello es menos racional que la ciencia,

sino en que la filosofía ontológica no tiene por qué recaer en “metafísica”: (pues es «puro

fariseísmo crítico.. acusar de “metafísica” a una filosofía que (…“crítica de la crítica”) se propone

instituir sistemáticamente el análisis de la Materia a partir de la materia mundana dada, como

análisis ontológico general, es decir, como análisis capaz de regresar sobre los límites del propio

mundo (p. ej. El espacio y el tiempo) dado como contexto (autocontexto) único»45. Otra cosa es

que Dilthey acierte a catalogar como “metafísicas” las tres cosmovisiones que distingue, el

“Naturalismo”, el “Idealismo de la libertad” y el “Idealismo objetivo” y tenga razón en

considerarlos “inconmensurables”, ya que son meros formalismos reducionistas interpretables

como generalizaciones de una categoría particular de “entes” o un género de materialidad propio 46.

Pero esta interpretación no es incompatible ni con la tesis de la “diferencia ontológica”, ni con el

proyecto heideggeriano de trazar un esquema evolutivo de las etapas históricas por las que

                                                
43  G, Bueno, Ensayos materialistas, Taurus, Madrid, 1972, pp. 22-3
44 Ibid.  (1972) p. 12
45 Ibid. (1972) p. 63
46 Ibid. (1972) p. 442-3



HIDALGO TUÑÓN, A.: Crítica al “pensar” de  M. Heidegger desde el materialismo gnoseológico.

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 29

transcurren las cosmovisiones, que tenga en cuenta «las relaciones conceptuales de sucesión entre

cosmovisiones y las leyes de compenetración entre ellas» [IF, p. 374]    

Pero es justamente, al desarrollar ese proyecto, cuando Heidegger vuelve a confundir

sincronía con diacronía, desarrollo histórico y sistemático, al distinguir dos grandes posibilidades

de formación de una visión del mundo a partir del propio suceder, acontecer o pasar (en alemán

Geschehen) de la exsistencia o Dasein en el mundo, que si bien «fácticamente no se las puede

separar nunca; en la primera sigue operando la segunda y la segunda anticipa siempre la primera».

Simplificando, Heidegger, más que una ordenación de tipos de Weltanschauung, al modo de

Dilthey (cuyas doctrinas, por cierto, presume haber asimilado a fondo en Ser y Tiempo) distingue

dos momentos o modificaciones internas que ocurren sucesivamente en todas las cosmovisiones en

su esencial facticidad histórica. Ilustra la primera, siguiendo a Schelling, en la Weltanchauung

aparejada al «mito», en el que la «exsistencia» encuentra «cobijo y protección (Bergung) en tanto

que apoyo (Halt) en la sobrepotencia del ente mismo», pues, como ha visto Cassirer «en todas las

mitologías ser no significa otra cosa que sobrepoderío, poderío, Übermacht. En este sentido

habrían de entenderse los distintos términos clave de los primitivos: mana, wakanda, orenda,

manitu» [IF, pp. 376-7]. No ha de entenderse esta posibilidad básica ni en un sentido psicológico,

ni tampoco en un sentido teológico (en M2, ni en M3), pues lo esencial es percatarse de que es en

la propia «estructura básica de la exsistencia» donde aparece lo «incondicionado» a lo que el

«pensamiento mítico» accede cuando experimenta «la totalidad del ente» como una amenaza;  «y

en ello el terror y espanto ante ese ente se funden con la voluntad de aplacarlo y venerarlo, de

servirlo y de relacionarse con él (sacrificio), a la vez que emerge también la tendencia a convertirse

pese a todo y de algún modo en señor de él por medio de la magia, de la oración y de ese tipo de

cosas»[IF, p. 378]. Heidegger se vale del «mythische Denken» para distinguir tajantemente las

ciencias positivas de las Weltanschauung, y éstas de la filosofía, pues el conocimiento del ente que

proporciona el mito, por un lado, no toma conciencia del propio Selbst del Dasein y, por otro, no

consigue articular el ser del ente, ni categorizar conceptualmente su significado. A diferencia de lo

que ocurre en la ciencia, el des-ocultamiento del ente, es decir, la ocurrencia de la verdad no

conlleva el dominio técnico del mundo, sino «terror y peligro y, por tanto, la necesidad de

protección, de buscarse seguridades para el comportamiento». De ahí que la diferencia entre lo

«sagrado» y lo «profano» sea esencial para esta forma de verdad, que procura alojo bajo el

misterioso y oculto dosel sagrado a todo lo nuevo que se descubre, de modo que la exsistencia



HIDALGO TUÑÓN, A.: Crítica al “pensar” de  M. Heidegger desde el materialismo gnoseológico.

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 30

cobija al ente para cobijarse de él, lo protege del des-ocultamiento para protegerse de lo

«incondicionado» y lo trata en condiciones ritualizadas de seguridad.
«Y mientras no se tenga a la vista y se vea con claridad el todo de esta conexión esencial
que en el ser-en-el-mundo específicamente mítico guardan lo que llamamos ausencia de
cobijo y protección y lo que llamamos desocultamiento, es decir, que en el ser-en-el-mundo
específicamente mítico guardan lo que venimos llamando Ungeborgenheit y lo que
venimos llamando Unverborgenheit, mientras ello no suceda, se carecerá de un hilo
conductor suficiente para interpretar la específica verdad del mito» [IF, p. 381]

La segunda modificación de toda Weltanschauung (sea de la índole que sea) se produce,

cuando el éxito de su visión del mundo como totalidad se consolida objetivamente y se convierte en

una oferta pública, de manera que los medios se convierten en fines y «la visión del mundo

convertida en el desenvolvimiento de una empresa, actividad o negocio» provoca necesariamente la

«degeneración del cobijo o protección». Heidegger describe con precisión la dialéctica de la

rutinización mediante la cual el predominio de los aspectos técnicos y organizativos del negocio

acaba provocando «un íntimo vacío de la ex-sistencia», que la propia empresa trata de llenar en vano

«mediante esa su insaciable actividad y trajín» [IF, p. 385]. Pero en el límite de esta degradación, la

ex-sistencia, víctima de la organización, se pierde a sí misma. Ahora bien, es justamente en este

momento en ese «no-ser-ya-ahí», en esa «ausencia de sostén apoyo y consistencia (Halt-losigkeit)»,

donde brota una posibilidad nueva de sostenerse en el ser-en-el-mundo. Heidegger denomina a esta

segunda posibilidad de visión del mundo o cosmovisión «posicionamiento o postura o Haltung»,

cuyo análisis conduce, por un lado, a un nuevo tipo de enfrentamiento y discusión del Dasein con el

ente «en todas las dimensiones esenciales de lo que se llama la dispersio de la exsistencia» [IF, p.

385], lo que conlleva una trasformación del carácter de la verdad, y, en última instancia, una forma

de enfrentar el mundo en términos reales (no míticos) que hace posible la ciencia, aunque también el

arte, la teología y, como veremos, incluso (no sin paradoja) la filosofía. Y es justamente en este

punto cuando Heidegger revela su ideología antimaterialista, aunque “mundanista”, veritativista y

“metafísica”,  porque invierte explícitamente el orden de las determinaciones materiales:
  «Con esta transformación de los distintos ámbitos del ente se produce también un cambio de
la verdad conforme a las distintas modalidades de estos ámbitos. Y es ahora  cuando por
primera vez surge una técnica en sentido propio y se produce una nueva articulación y orden en
la sociedad. Pero el cambio de la verdad no es de ninguna manera una consecuencia del cambio
de las relaciones sociales. Esto es un profundo error, sea en el sentido de un marxismo vulgar,
sea en el sentido de la moderna sociología de la cultura. Pues en todo ello no hace sino
mostrarse que la trascendencia  subyace en todas las posibilidades esenciales y básicas de la ex-
sistencia y que es el cambio de la verdad lo que determina nuevas posibilidades y abre el
espacio para un cambio en las formas de existencia» [IF, p. 392]



HIDALGO TUÑÓN, A.: Crítica al “pensar” de  M. Heidegger desde el materialismo gnoseológico.

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 31

Retengamos el dato: la verdad  (entendida como αλεθεια, des-ocultamiento, revelación del ser

de los entes) es para Heidegger el principio, la causa y el determinante último y necesario de la “ex -

sistencia”, es decir, del Dasein, del hombre y de todos sus cambios. No las “condiciones  materiales

de existencia”, ni, por supuesto, tampoco la “técnica” hacen al hombre como afirman todos los

materialismos. Es en este punto, donde las discrepancias de Heidegger con la interpretación

materialista de la historia se hacen más intensas. Lo que aquí se califica como un error es el ABC

del materialismo, sin el cual no hay inteligibilidad alguna del proceso histórico. Pero Heidegger

retira legitimidad teórica no sólo al marxismo vulgar, sino al discurso pesimista y burgués de la

sociología de la cultura que peca de idealismo. Resuena un cierto optimismo ilustrado en la

afirmación final de que el mundo material real y fácticamente existente abre nuevas posibilidades

cuando es trascendido. Heidegger considera erróneas, sin embargo, las interpretaciones marxistas y

sociológicas no porque sus descripciones de los fenómenos de degradación cultural de la sociedad de

masas no sean exactas, sino porque nos incapaces de elevarse a categorías ontológicas para

trascenderlas. Según propia confesión, Heidegger se apoya en la metafísica de la finitud de Kant y en

la asimilación del historicismo de Dilthey para acometer tamaña gesta ontológica. Su gran habilidad

dialéctica consiste aquí en apartarse de toda forma de «subjetivismo» para que nadie pueda acusarle

de idealismo. En realidad, el posicionamiento o Haltung no sólo concierne al ente, sino a la ex-

sistencia misma, que comienza a contemplarse a si misma, su propio Selbst,  como un ente más,

objeto de discusión.

6.- EL RETORNO A LOS GRIEGOS COMO PARANOIA DEL PRESENTE.

En varios pasajes insiste Heidegger en colocar en la filosofía griega en el gozne mismo entre

estas dos posibilidades. Tanto los presocráticos en su búsqueda de un αρχη, como las reflexiones de

Platón y Aristóteles sobre la ευδαιµονια dejan traslucir el tránsito, no ya entre el “mito” y el

“logos” a través del ser del Dasein, sino el paso de una Weltanschauung como Bergung a una

Weltanschauung como Haltung.  De ahí que, aunque es cierto que en su posibilidad interna la

filosofía se funda en una cosmovisión, es decir, propiamente «la filosofía es visión del mundo en

tanto que posición o postura», la recíproca no es cierta, pues la «cosmovisión que hemos llamado

posición a Haltung no se agota en filosofar; al contrario, la mayoría de las veces no lo es en

absoluto» [IF, p. 409]. Pero entonces, la filosofía claudica ante la cosmovisión, le cede no sólo la

prioridad cronológica, sino también la ontológica. Por más que se empeñe en señalar que en la



HIDALGO TUÑÓN, A.: Crítica al “pensar” de  M. Heidegger desde el materialismo gnoseológico.

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 32

filosofía el problema ontológico como «problema del ser» se hace consciente de si mismo, la

filosofía pierde el «liderazgo», porque «el problema del ser, en tanto que problema, tiene la interna

posibilidad de si mismo en la existencia en tanto que posición o postura o Haltung» [IF, p. 410], o

dicho en “román paladino”, remite al enfrentamiento originario del Dasein con el mundo a través del

λογος o lenguaje articulado, cosa que hacen todas las culturas, pero también todas las ciencias e,

incluso, todas las técnicas, antes por cierto que la filosofía según los materialismos que insisten en

remitirse a la historia en este punto.

Pues bien, si Heidegger insiste en su tesis de que «la existencia como tal filosofa», algo falla, si

se dice ahora que «el filosofar sólo es posible sobre la base de una cosmovisión». Pero, antes de

reconocer una incongruencia, Heidegger se zafa por el gozne abierto entre los dos tipos de

posibilidades de construir cosmovisiones, como Bergung y como Haltung, de modo que el servicio

fundamental que la filosofía presta a la segunda es que le sirve para distanciarse críticamente de la

primera, de todo cobijo y de toda protección.  De este modo, con rodeos, señala que la filosofía es

“crítica” y en esto se enfrenta a todo pensamiento mítico. Y si bien, para señalar el carácter práctico

de la crítica Heidegger insiste en que la filosofía es un “fastidio” o un “escándalo” para toda

cosmovisión mítica, al final debe reconocer que su tesis inicial era falsa, o lo que es más patético, se

refería sólo a la “existencia personal de Heidegger”: «Efectivamente, pienso que deberíamos retirar

esa tesis esencial…; la verdad es que sólo la formulé al principio con la única finalidad de poder

retirarla ahora (después de 400 páginas y un semestre de explicaciones, ¡ojo!). Pues en este tener que

retirarla ahora expresamente se nos descubre también algo esencial, a saber que el filosofante (es

decir, Heidegger) ha de situarse expresamente en la forma de existencia determinada  por la Haltung,

es decir, que el filosofar no es algo que se limite a pasar en general en alguna parte, o algo que pase

«en si». Así que cuando al principio del curso dijimos que el filosofar pertenece a la existencia o

Dasein, nos olvidamos de que en el fondo nos estábamos refiriendo a nuestra existencia

determinada en todo caso por el posicionamiento, postura o Haltung» [IF, p. 424] Pero si esta

«encarnación del Dasein o del Existenz» es la concreción que cabe esperar de la filosofía como

acontecimiento único, es difícil evitar la impresión de la inanidad «objetiva» de la filosofía en tanto

que conocimiento respecto a las ciencias. ¿Acaso está narrándonos Heidegger su salida del seminario

católico como un abandono del pensamiento mítico como Bergung y su toma de posición como ser-

en-el-mundo, es decir, su salida o “salto al mundo”, como un salto filosófico hacia la libertad, que

sólo es posible mediante una toma de postura o Haltung respecto al mundo clerical que abandona y



HIDALGO TUÑÓN, A.: Crítica al “pensar” de  M. Heidegger desde el materialismo gnoseológico.

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 33

que se escandaliza de ello? ¿Qué clase de liderazgo puede pretender la filosofía, cuando Heidegger

se propone a si mismo como exemplum?

No es este el lugar de interpretar el pensamiento de Heidegger en toda su extensión. Su

existencialismo se presenta como una praxis auténtica. Ya hemos rebatido la superficialidad de

interpretar que su pretensión fuese de índole política y específicamente nazi. Más difícil sería dejar

de diagnosticar cierta paranoia en sus alusiones al “liderazgo”. Al menos, ciertos delirios de

grandeza exhala el texto final del semestre de 1928-29: «Con el filosofar (que ya sabemos que es el

de Heidegger mismo) es como comienza la peregrinación por las alturas de la serie de alturas de los

grandes. Y si a veces nos admiramos de que esos grandes ya no resulten influyentes o hayan dejado

de influir, estamos olvidando que lo grande sólo puede influir sobre lo grande. Si entendemos eso,

también recordaremos que es completamente inesencial que prevalezcamos o no sobre los

contemporáneos o sobre otros, sino que lo importante es que nos aseguremos a nosotros mismos

grandeza y magnificencia internas por la vía de derrotar nuestras propias quimeras». [IF, p. 426].

Ahora bien, en orden al problema que nos concierne, la filosofía ni es una ciencia, ni tampoco una

cosmovisión, pero comparte con la primera una actitud crítica, desmitificadora, iconoclasta, cosa que

reconoce Heidegger a su manera. Ciertamente que el individualismo pequeño burgués, que traslucen

estos textos, queda superado por la insistencia de Heidegger, en el ser-con, en el Mit-sein, que remite

a una comunidad, pero la historia de una comunidad concreta está anclada en la tradición, en los

mitos originarios, de manera que esta insistencia en separarse de la ciencia, puede llevar aparejada

una renuncia al rasgo crítico, disolvente y falsacionista de la misma. Y una vez excluida la ciencia,

porque su actitud teoreticista queda denunciada como una manifestación existencial ínauténtica, la

primacía de la dimensión práctica es la clave para entender su pensamiento desde Ser y Tiempo hasta

el propio giro que supone su Nietzche.

Pero, ¿a qué clase de práctica se refiere Heidegger? [IF, p. 392]. Según algunos intérpretes,

Heidegger estaría hablando de la praxis moral que indujo a Kant a formular el «imperativo

categórico», de modo que su inversión de la modernidad, que tanto ha explotado el pensamiento

“postmoderno” no sería más que un retorno a las fuentes ilustradas de Kant, pero a través de los

procedimientos de la teología negativa, que habría aprendido en el seminario. Ahora bien, si

Heidegger vindica la filosofía de una forma tan genérica que se identifica con el pensar existencial

del hombre, entonces el hecho de que él sí haya prevalecido sobre muchos de sus “contemporáneos”,

es un indicio de que el filosofar que interesa en este fin de siglo, en la actualidad, tiene la misma

envergadura que el pensar. Y este es el reto.



HIDALGO TUÑÓN, A.: Crítica al “pensar” de  M. Heidegger desde el materialismo gnoseológico.

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 34

BIBLIOGRAFÍA MÍNIMA

AA.VV. (2000), La filosofía hoy, (Muguerza y Cerezo, eds.), Crítica, Barcelona
AA.VV. (2001), “Heidegger”, Sileno: Variaciones sobre arte y pensamiento, Vol. 11, Dic.
ARENDT, H. (1969), «Martin Heidegger, octogenario», Revista de Occidente, nº 84, pp. 255-271
BERCIANO, M. (1996), La técnica moderna. Reflexiones ontológicas, Universidad de Oviedo.
BLUMENBERG, H. (2004), Salidas de la caverna, Machado Libros, Madrid
BUENO, G. (1970), El papel de la filosofía en el conjunto del saber, Ciencia Nueva, Madrid.
BUENO, G. (1972), Ensayos materialistas, Taurus, Madrid
BUENO, G. (1992-3), Teoría del cierre categorial,  Vols. I-V, Pentalfa, Oviedo,
DILTHEY, W. (1907) La esencia de la filosofía, Losada, Buenos Aires, 1956
DILTHEY, W. (1974) Teoría de las concepciones del mundo, Revista de Occidente, Madrid.
DUQUE, F. (2002), En torno al humanismo. Heidegger, Gadamer, Sloterdijk,  Tecnos, Madrid
FARÍAS, Víctor (1989), Heidegger y el nazismo, Muchnik, Barcelona.
FEDIER, F.  (1988) Heidegger: anatomía d’un scandale , Robert Laffont, Paris,
HEIDEGGER, M. Gesamtausgabe. (GA) I. Abteilung: Veröffentliche Scchriften 1910-1976,
Klostermann, Francfort/Main
HEIDEGGER, M. (1996) Introducción a la filosofía, Cátedra, Madrid
HEIDEGGER, M. (2003), Ser y tiempo, Editorial Trotta, Madrid
HUSSERL, E. (1910) «Philosopphie als strenge Wissenschaft», Logos I (Nova, B. Aires, 1981)
HUSSERL, E. (1976) Die Krisis der Euroäischen Wissenschaften und die transzendentale
Phänomenologie, Husserliana, Vol IV, Martinus Nijhoff, La Haya (Crítica, Barcelona, 1991)
RICKERT, H.: «Max Weber und seine Stellung zur Wissenschaft», Logos, XV, 1926, pp. 222-37.
SAFRANSKI, R: (1997) Un maestro de Alemania. Martín Heidegger y su tiempo, Tusquets,
Barcelona,
VILLACAÑAS, J. L (1996) Historia de la filosofía contemporánea, Akal, Madrid,
WALDENFELS, B. (1992), De Husserl a Derrida. Introducción a la fenomenología, Paidos
Studio,  Barcelona
WEBER, M. (1919), Wissenschaft als Beruf, Tubingen (Versión española en El político y el
científico, Alianza Editorial, Madrid, 1997)



Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 1

PANORAMA DE LA FILOSOFÍA FRANCESA CONTEMPORANEA1

Alain Badiou. París.
Versión francesa

 Querría presentaros algunas notas sobre la filosofía francesa  comenzando por una
paradoja: eso que es lo más universal es también , al mismo tiempo, lo más particular. Es lo
que Hegel llama el universal concreto, la síntesis de lo que es absolutamente universal, que
es para todos, y de lo que al mismo tiempo, tiene un lugar  y un momento particulares. La
filosofía es un buen ejemplo; como sabéis, la filosofía es absolutamente universal, la
filosofía se dirige a todos, sin excepción, pero hay en filosofía muy importantes
particularidades nacionales y culturales. Hay eso que yo llamaría momentos de la filosofía,
en el espacio  y en el tiempo. La filosofía es pues una ambición universal de la razón y, al
mismo tiempo, se manifiesta por momentos enteramente singulares. Tomemos dos
ejemplos, dos momentos filosóficos particularmente intensos y conocidos.  En primer
lugar,  el momento de la filosofía griega clásica, entre Parménides y Aristoteles, entre el V
y el III siglo  a.C., momento filosófico creador, fundador, excepcional y finalmente bastante
breve en el tiempo. Después tenemos otro ejemplo, el momento del idealismo alemán, entre
Kant y Hegel, con Fichte y Schelling, todavía un momento excepcional, entre el fin del
siglo XVIII y el inicio del siglo XIX,  un momento intenso, creador y, ahí también, en el
tiempo, un momento breve.  Querría así pues sostener una tésis histórica y nacional: ha
habido o hay, según me sitúe, un momento filosófico francés que se mantiene durante la
segunda mitad del siglo XX y querría intentar pres el vínculo de todos estos filósofos con la
literatura en esta secuencia. Y en cuarto lugar, hablaría de la discusión constante, durante
todo este periodo,  entre la filosofía y el psicoanálisis. Cuestión del origen, cuestión de las
operaciones, cuestión del estilo y de la literatura, cuestión del psicoanálisis, tales serán mis
medios para intentar identificar esta filosofía francesa contemporánea.

Así pues en primer lugar, el origen. Para pensar este origen, es preciso remontarse al
inicio del siglo XX donde se opera una división fundamental de la filosofía francesa: la
constitución de dos corrientes verdaderamente diferentes. Doy algunas referencias:  en
1911, Bergson da dos conferencias célebres, en Oxford, y publicadas en la selección de
Bergson que tiene por título La pensée et le mouvement, y en 1912, al mismo tiempo así
pues, aparece el libro de Brunschvicg que tiene por título  Les étapes de la philosophie
mathématique. Estas dos intervenciones filosóficas intervienen hasta justa antes de la
guerra del 14. Ahora bien, estas dos intervenciones indican la existencia de dos
orientaciones extremadamente diferentes. En el caso de Bergson, tenemos eso que se podrá
llamar una filosofía de la interioridad: la tésis de una identidad del ser y del cambio, una
filosofía de la vida y del devenir. Esta orientación continuará durante todo el siglo hasta
Deleuze incluso. En el libro de Brunschvicg, se descubre una filosofía del concepto
                                                                
1 .- Traducción de Pelayo Pérez de la versión francesa del mismo título, publicado en inglés
en setiembre-octubre del 2005 en la New Left Review, y que se tomó de una conferencia
impartida por el autor en la Biblioteca Nacional de Buenos Aires, en Junio del 2004. Se
reproducen ambas versiones con la autorización del autor.



BADIOU, A.: “Panorama de la filosofía francesa contemporánea”,

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 2

apoyada sobre las matemáticas, la posibilidad de una suerte de formalismo filosófico, una
filosofía del pensamiento o de lo simbólico y esta orientación ha continuado durante todo el
siglo, en particular con Lévi-Strauss, Althusser y Lacan.

Tenemos entonces, a principio del siglo, lo que llamaría una figura dividida y
dialéctica de la filosofía francesa. De un lado, una filosofía de la vida; del otro, una
filosofía del concepto. Y este problema entre vida y concepto va a ser el problema central
de la filosofía francesa, comprendido en el momento  filosófico del que hablo, el de la
segunda mitad del siglo XX.

 En una discusión sobre la vida y el concepto, hay finalmente una discusión sobre la
cuestión del sujeto, la cual organiza todo el periodo. ¿ Por qué?  Porque  un sujeto humano
es a la vez un cuerpo viviente y un creador de conceptos. El sujeto es la parte común de las
dos orientaciones: es interrogado en cuanto a su vida, su vida subjetiva, su vida animal, su
vida orgánica; y es también interrogado en cuanto a su pensamiento, en cuanto a su
capacidad creadora, su capacidad de abstracción. La relación entre cuerpo e idea, entre vida
y concepto va a organizar el devenir de la filosofía francesa y este conflicto está presente
desde el inicio del siglo con Bergson de un lado y de Brunschvicg del otro. Podemos
entonces decir que la filosofía francesa va a constituir una suerte de  campo de batalla
alrededor de la cuestión del sujeto. Kant es el primero en definir la filosofía como un
campo de batalla, en el cual nosotros somos los combatientes, más o menos fatigados. La
batalla central de la filosofía en la segunda mitad del siglo va a ser una batalla alrededor de
la cuestión del sujeto. Doy rapidamente algunas referencias: Althusser define la historia
como un proceso sin  sujeto y el sujeto como una categoría ideológica; Derrida, en la
interpretación de Heidegger, consideró el sujeto como una categoría de la metafísica, y
Lacan, creó un concepto del sujeto -por no decir nada del lugar central del sujeto en Sartre
o Merleau-Ponty. Entonces una primera manera de definir el momento filosófico francés
sería hablar de la batalla a propósito de la noción de sujeto, porque la cuestión fundamental
es ahí la cuestión de la relación entre vida y concepto, y que ella no es en definitiva más
que la interrogación fundamental sobre el destino del sujeto.

Resaltemos, sobre este punto de los orígenes, que se podría remontar más lejos y
decir, a fín de cuentas, que hay ahí una herencia de Descartes, y que la filosofía francesa de
la segunda mitad del siglo es una inmensa discusión sobre Descartes. Pues Descartes es el
inventor filosófico de la categoría de sujeto y el destino de la filosofía francesa, su misma
división, es una división de la herencia cartesiana. Descartes es a la vez un teórico del
cuerpo físico, del animal-máquina, y un teórico de la reflexión pura. Se interesa así pues, en
cierto sentido, en la física de as cosas y en la metafísica del sujeto. Se encuentran textos
sobre Descartes en todos los grandes filosófos contemporáneos, hay un  destacable artículo
de Sartre sobre la libertad en Descartes, y la tenaz hostilidad de Deleuze con Descartes,
hay, en definitiva, tanto Descartes cuanto filósofos hay en la segunda mitad del siglo XX ,
lo que muestra de una manera muy simple que esta batalla filosófica es también finalmente
la de la apuesta y de  aquello que está en juego en Descartes. Los orígenes nos dan entonces
una primera definición de este momento filosófico como batalla conceptual alrededor de la
cuestión del sujeto.



BADIOU, A.: “Panorama de la filosofía francesa contemporánea”,

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 3

 Mi segundo momento será identificar las operaciones intelectuales comunes a todos
estos filósofos. Definiría cuatro que, según creo, muestran bien la manera  de hacer de la
filosofía y que son en alguna manera operaciones metódicas.

La primera operación es una operación alemana, o una operación francesa sobre los
filósofos alemanes. En efecto, toda la filosofía francesa de la segunda mitad del siglo XX es
en realidad también una discusión de la herencia alemana. Hubo dos momentos, a todos los
efectos, importantes en esta discusión, por ejemplo el seminario de Kojéve sobre Hegel en
los años 30 que ha sido de una importancia considerable, que Lacan ha seguido y que ha
marcado a Lévi-Strauss. Además está el descubrimiento por los jóvenes filósofos franceses
de los años treinta y cuarenta de la fenomenología, por la lectura de Husserl y de
Heidegger. Sarte, por ejemplo, ha modificado completamente su perspectiva cuando,
encontrándose en Berlin, ha leído directamente los textos de Husserl y de  Heidegger;  el
mismo Derrida es en principio y ante todo un interprete absolutamente original del
pensamiento alemán. Y después está Nietzsche, filósofo fundamental también para
Foucault como para Deleuze. Se puede entonces decir que los franceses han  ido a buscar
alguna cosa en Alemania, en Hegel, en Nietzsche, en Husserl y en Heidegger.

¿Qué es lo que la filosofía francesa ha ido a buscar  en  Alemania? Se puede resumir
en una frase: una nueva relación entre el concepto y la existencia, que ha tomado muchos
nombres: deconstrucción, existencialismo, hermenéutica. Pero a través de todos estos
nombres, teneís una búsqueda común que es  modificar, desplazar la relación entre el
concepto y la existencia. Como la cuestión de la filosofía francesa, desde el inicio del siglo,
era ’vida y concepto’, esta transformación existencial del pensamiento, esta relación del
pensamiento con su suelo vital interesaba vivamente a la filosofía francesa. Es lo que llamo
su operación alemana. : encontrar en la filosofía alemana nuevos medios para tratar la
relación entre  concepto y existencia. Es una operación porque esta filosofía alemana
devino, en su traducción francesa, el campo de batalla de la filosofía francesa, alguna cosa,
a todos lo efectos, nueva.  Hicimos una operación en todos los sentidos particular que ha
sido, si puedo decirlo, la apropiación francesa de la filosofía alemana. Es la primera
operación.

La segunda operación, no menos importante, ha concernido a la ciencia. Los
filósofos franceses de la segunda mitad del siglo han querido arrancar la ciencia del estricto
dominio de la filosofía del conocimiento; mostrando que era más vasta y más profunda que
la simple cuestión de conocimiento, en tanto que actividad productora, creación y no
simplemente reflexión o cognición. Han querido encontrar en la ciencia modelos de
invención, de transformación, para finalmente inscribir la ciencia no en la revelación de los
fenómenos, en su organización, sino como ejemplo de actividad del pensamiento y de
actividad creadora comparable a la actividad artística. La operación a propósito de la
ciencia ha consistido en desplazar la ciencia del campo del conocimiento al campo de la
creación y finalmente en aproximarla progresivamente al campo de la actividad artística.
Este proceso encuentra su culminación en Deleuze quien compara, de manera muy sutil e
íntima, creación científica y creación artística, pero que comienza  bien pronto como una de
las operaciones constitutivas de la filosofía francesa.



BADIOU, A.: “Panorama de la filosofía francesa contemporánea”,

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 4

La tercera operación es una operación política. Todos los filósofos de este periodo
han querido comprometer en profundidad  a la filosofía en la cuestión política: Sartre, el
Merleau-Ponty de postguerra, Foucault, Althusser, Deleuze, han sido activistas políticos. A
través de esta actividad poolítica, han buscado una nueva relación entre el concepto y la
acción. Lo mismo que los alemanes, buscaban una nueva relación entre el concepto y la
existencia,  han buscado en la política  una nueva relación entre el concepto y la acción y en
particular, la acción colectiva. Este deseo fundamental de comprometer a la filosofía en las
situaciones políticas viene a modificar la relación entre el concepto y la acción.

En fin, la cuarta operación, la llamaría una operación moderna: modernizar la
filosofía. Antes incluso de que no se hable de otra cosa todos los días que de modernizar la
acción gubernamental ( hoy día es necesario modernizarlo todo, lo que quiere
inmediatamente decir destruirlo todo), hubo en los filósofos franceses un profundo deseo de
modernidad.  Eso quería decir seguir de cerca las transformaciones artísticas, culturales,
sociales y las transformaciones de las costumbres. Hubo un interés filosófico  muy fuerte
por la pintura no figurativa, por la nueva música, por le teatro, por la novela policíaca, por
le jazz, por le cine. Hubo una voluntad de acercar la filosofía a lo que había de más denso
en el mundo moderno. Hubo también un interés muy vivo por la sexualidad, por los nuevos
estilos de vida. Y a través de todo esto, la filosofía  buscaba una nueva relación entre el
concepto y el movimiento de las formas: las formas artísticas, sociales y de la vida. Esta
modernización era la búsqueda de una nueva manera para la filosofía de aproximarse a la
creación de las formas. Este momento filosófico francés ha sido, así pues, una apropiación
nueva de la creación alemana

 La cuestión de las formas, la búsqueda de una intimidad de la filosofía con la
creación de las formas es muy importante. Evidentemente esto ha planteado la cuestión de
la forma de la filosofía misma: no se puede desplazar el concepto sin inventar nuevas
formas filosóficas. Se necesita además cambiar la lengua de la filosofía y no solamente
crear nuevos conceptos. Esto ha implicado una relación muy singular entre la  filosofía y la
literatura, que es una característica impresionante de la filosofía francesa del el siglo XX.
Se puede decir que es una larga historia francesa - recordando a aquellos que en el siglo
XVIII se llamaba les philosophes eran todos grandes escritores, Voltaire, Rousseau o
Diderot, los cuales son clásicos de nuestra literatura y así pues los ancestros de esta
cuestión. Hay autores completos en Francia de los que no se sabe si pertenecen a la
literatura o a la filosofía, Pascal, por ejemplo, que es ciertamente uno de los más grandes
escritores de nuestra historia literaria y sin duda uno de nuestros más profundos pensadores.

En el siglo XX, Alain, un filosófo en apariencia clásico, en el curso de los años
treinta/cuarenta, un filósofo no revolucionario y que no pertenece a este momento del cual
yo hablo, está muy próximo a la literatura; para él, la escritura es esencial y ha producido
numerosos comentarios de novelas- sus textos sobre Balzac son además muy interesantes- y
comentarios sobre la poesía francesa, notablemente sobre Valéry. Así pues, hasta en las
figuras clásicas de la filosofía francesa del S.XX, se nota este vínculo tan estrecho entre
filosofía y literatura. Los surrealistas han jugado también un rol importante: querían
también modificar la relación con la creación  de las formas, con la vida moderna, con las



BADIOU, A.: “Panorama de la filosofía francesa contemporánea”,

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 5

artes; querían inventar nuevas formas de vida. Este programa era en ellos un programa
poético, pero preparó, en Francia, el programa filosófico de los años cincuenta y sesenta.
Querría recordar el vínculo entre ambos: Lacan o Lévi-Strauss han frecuentado y conocido
a los surrealistas. Hay pues en esta historia compleja  una relación entre proyecto poético y
proyecto filosófico y el desplazamiento conceptual que propone. Asistimos entonces a un
cambio espectacular de la escritura filosófica. Muchos de entre nosotros estamos
habituados a esta escritura, la de Deleuze, la de Foucault, la de Lacan; y nos representamos
mal en qué punto es una ruptura extraordinaria extraordinaria con el estilo filosófico
anterior. Todos estos filósofos se han esforzado en poseer un estilo propio,  en inventar una
escritura nueva; han querido ser escritores. En la obra de Deleuze o de Foucault,
encontrareís alguna cosa  nuevo a todos los efectos en el movimiento de la frase. La
relación entre el pensamiento y el movimiento de la frase es en todos los  sentidos original.
Tenéis un ritmo afirmativo en todo nuevo; un sentido de la fórmula que  es también
espectacularmente inventivo. En la obra de Derrida, encontraréis una relación complicada y
paciente de la lengua con la lengua, un trabajo de la lengua sobre ella misma, y el
pensamiento pasa a través del trabajo  de la lengua sobre la lengua. En la obra de Lacan,
tenéis una sintáxis espectacularmente compleja que no se parece finalmente más que a la de
Malarmé, heredera directo de la sintáxis de Mallarmé y entonces sintáxis directamente
poética.

Hubo así pues una transformación del estilo filosófico y de las tentativas para
desplazar las fronteras entre filosofía y literatura; es necesario recordar que Sartre es
también novelista y dramaturgo lo que es una novedad, es también mi caso. La
particularidad de esta filosofía francesa es jugar sobre varios registros de la lengua y
desplazar la frontera entre la filosofía y la literatura o entre la filosofía y el teatro. En el
fondo, se podría decir que una de las metas de la filosofía francesa ha sido crear un lugar de
escritura nuevo donde la literatura y la filosofía serían indiscernibles; un lugar que no sería
ni la filosofía como especialidad, ni exactamente a literatura, pero que sería una escritura
donde no se puede distinguir tampoco la filosofía y la literatura, es decir, donde no se puede
distinguir más entre el concepto y la vida, pues finalmente esta invención de escritura
consiste en dar una nueva vida al concepto, una vida literaria al concepto. A través de esta
invención, esta nueva escritura, se trata finalmente de decir el nuevo sujeto, de crear en
filosofía la nueva figura del sujeto, la nueva batalla a propósito del sujeto. Pues no puede
ser el sujeto racional consciente venido directamente de Descartes; no puede ser, para
decirlo más tecnicamente, el sujeto reflexivo; debe ser alguna cosa más oscura, más
vinculada a la vida, al cuerpo, un sujeto más vasto que el sujeto consciente, alguna cosa que
es como una producción o una creación que concentra en ella fuerzas más vastas. Que ella
tome  la palabra sujeto, o que no la tome, es eso lo que la filosofía francesa intenta decir,
encontrar y pensar. Es porque el psicoanálisis es un interlocutor, porque al fondo la gran
invención freudiana ha sido también una nueva proposición del sujeto. Lo que Freud ha
introducido con la idea del inconsciente era precisamente que la cuestión del sujeto era más
vasta  que la consciencia, es la significación fundamental de la palabra inconsciente.

Resulta que toda la filosofía francesa contemporánea ha implicado una amplia
discusión con el psicoanálisis. Esta discusión, en Francia, en la  segunda mitad del siglo



BADIOU, A.: “Panorama de la filosofía francesa contemporánea”,

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 6

XX, es una escena de una gran complejidad, y se podría hablar solo de eso, muy
largamente, porque en sí sola, esta escena ( este teatro) entre la filosofía y el psicoanálisis
es absolutamente reveladora. En el fondo, su apuesta fundamental es la división de las dos
grandes corrientes de la filosofía francesa desde el inicio del siglo.

Volvamos sobre esta división. Tenéis de un lado  lo que llamaría un vitalismo
existencial, que tiene su origen en Bergson, y pasa ciertamente por Sartre, Foucault y
Deleuze; y del otro, hay lo que llamaría un formalismo conceptual que se encuentra en
Brunschvicg y que pasa por Althusser y Lacan. Eso que cruza a los dos, el vitalismo
existencial y el formalismo conceptual, es la cuestión del sujeto. Porque un sujeto es
finalmente eso cuya existencia lleva (sostiene, porta..?) el sujeto. Ahora bien, en un cierto
sentido, el inconsciente de Freud ocupa exactamente ese lugar; el inconsciente es también
alguna cosa vital o existente que trae el concepto. Cómo una existencia puede llevar un
concepto, cómo alguna cosa puede ser creada a partir de un cuerpo, esa es la cuestión
central, eso por  lo que hay esta relación muy intensa con el psicoanálisis. Evidentemente,
la relación con ese que  hace la misma cosa que usted, pero de otra manera, es difícil. Se
puede decir que es una relación de complicidad - hacéis la misma cosa- , pero es también
una relación de rivalidad - lo hacéis de distinta manera. Y la relación de la filosofía con el
psicoanálisis en la filosofía francesa es exactamente eso: una relación de complicidad  y de
rivalidad. Es una relación de fascinación y de amor y de hostilidad y odio. Por todo esto
resulta una escena violenta y compleja.

Tres textos fundamentales permiten hacerse una idea de todo esto. El primero es el
inicio del libro de Bachelard, publicado en 1938, que se llama El psicoanálisis del fuego,
que es un libro muy claro sobre esta cuestión. Bachelard propone un nuevo psicoanálsis,
apoyado en la poesía, en el sueño, que se podría llamar un psicoanálisis de los elementos: el
fuego, el aire, el agua, la tierra, un psicoanálisis elemental. En el fondo, Bachelard intenta
reemplazar el peso determinante de  lo sexual, en la obra de Freud, por la ensoñación y
mostrar que la ensoñación es una cosa más amplia y más abierta que la determinación
sexual. Esto s encuentra muy claramente en el inicio de El psicoanálisis del fuego.

   El segundo texto, es el final de L’être et le néant de Sartre, donde propone
también la creación de un nuevo psicoanálsis, que él llama el psicoanálisis existencial. Ahí
la complicidad/rivalidad es ejemplar. Sartre opone este psicoanálisis existencial al
psicoanálisis de Freud  al que llama un psicoanálisis empírico. La idea es que él propone un
verdadero psicoanálisis teorico, así como Freud propone un psicoanálisis empírico. Si
Bachelard quería reemplazar la presión sexual por la ensoñación, Sartre quiere reemplezar
el complejo freudiano, es decir la estructura del inconsciente, por lo que él llama el
proyecto. Lo que define al sujeto para Sartre  no es una estructura, neurótica o perversa,
sino un proyecto fundamental, un proyecto de existencia. Tenemos ahí un ejemplo perfecto
de combinación  entre complicidad y rivalidad.



BADIOU, A.: “Panorama de la filosofía francesa contemporánea”,

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 7

La tercera referencia es el capítulo cuatro de El antiedipo de Deleuze y Guattari
donde está ahí también propuesto reemplazar el psicoanálisis por otro método que Deleuze
llama el esquizoanálisis, en rivalidad absoluta con el psicoanálisis en el sentido de Freud.
Esto es los extraordinario: tres grandes filósofos, Bachelard, Sartre y Deleuze han
propuestoreemplezar el  psicoanálisis por otra cosa.

    En Bachelard es la fantasía más bien que el peso sexual; en Sartre, el proyecto
más bien que la estructura o el complejo; y en Deleuze, el texto es al respecto muy claro, es
la construcción más bien que la expresión - su gran reproche al psicoanálisis es no hacer
más que expresar las fuerzas del inconsciente cuando debería construirlo. Deleuze  dice
expresamente: reemplacemos la expresión freudiana por la construcción que es la obra  del
esquizoanálisis.

   Todo esto dibuja una suerte de paisaje filosófico que quiero recapitular ante
ustedes. En términos objetivos, hubo un programa filosófico y creo que un momento
filosófico se define por un programa de pensamiento.  Claro está, los filósofos son muy
diferentes  y el programa es tratado de manera muy distinta. Nosotros podemos ver lo que
hay de históricamente común, no las obras, no el sistema,  ni siquiera   los conceptos sino el
programa. Cuando la cuestión es fuerte y es compartida, hay un momento filosófico, con
una gran diversidad de medios, de obras y de filósofos.

    Así pues, ¿cuál era este programa en el curso de los últimos cincuenta años del
siglo XX?

En primer lugar, no oponer más el concepto a la existencia, acabar con esta
separación . Mostrar que el concepto está vivo, que es una creación, un proceso y un
acontecimiento y que en este sentido no está separado de la existencia.

 Segundo punto, inscribir la filosofía en la modernidad, lo que quiere decir también
sacarla de la academia,  hacerla circular en la vida. La modernidad sexual, artística, social,
es necesario que la filosofía esté mezclada con todo eso.

  Tercer punto del programa, abandonar la oposición entre filosofía del
conocimiento y filosofía de la acción. Esta gran separación que estaba en la obra de Kant,
por ejemplo, entre razón teórica y razón practica ; abandonar entonces esta separación y
mostrar que el conocimiento es él mismo una práctica, que incluso el conocimiento
científico es en realidad una practica.

 Quinto punto, retomar la cuestión del sujeto, abandonar el  modelo reflexivo y
entonces, discutir con el psicoanálisis, rivalizar con él y hacer bastante bien lo que él,
incluso mejor que él.

   En fin, sexto punto, crear un estilo filosófico, un nuevo estilo de exposición
filosófica y, entonces, rivalizar con la literatura. En el fondo, inventar una segunda  vez,
después del siglo XVIII, el escritor filósofo, recrearlo.



BADIOU, A.: “Panorama de la filosofía francesa contemporánea”,

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 8

   Es este el momento filosófico francés, su programa y su gran ambición. Yo creo
que había ahí un  deseo esencial; afín de cuentas, toda identidad es identidad de un deseo.
Había el deseo esencial de hacer de la filosofía una escritura activa, el medio de un nuevo
sujeto, el acompañamiento de un nuevo sujeto. Así pues, hacer del filósofo otra cosa que un
sabio, acabando con la figura meditativa, profesoral o reflexiva del filósofo. Hacer del
filósofo otra cosa que un sabio, es hacer de él otra cosa que el rival de un sacerdote. Hacer
de él un escritor combatiente, un artista del sujeto, un amante de la creación, un militante
filosófico, estos son nombres para este deseo que atravesó este periodo y  era que la
filosofía actuase en su propio nombre. Todo esto me hace pensar en una frase de Malraux
quien la atribuye a de Gaulle en su texto Les chênes qu’on abat: la grandeza es un camino
hacia alguna cosa que no se conoce. Creo que la filosofía francesa de la segunda mitad del
siglo XX, el momento filosófico frances, ha propuesto en el fondo a la filosofía preferir el
camino al conocimiento del fin, la acción o la intervención filosófica a la meditación y a la
sabiduría. Ha sido una filosofía sin sabiduría, eso mismo que hoy se le reprocha.

Pero el momento filosófico francés ha deseado en el fondo la grandeza más bien que
la felicidad. Creo que hemos deseado en todos los sentidos especial, que es en efecto
problemática: nosotros hemos deseado ser los aventureros del concepto. Es en el fondo
desear no una separación clara entre vida y concepto, ni tampoco que la existencia sea
sometida a la idea o a la norma, sino que el concepto él mismo sea un camino del que no se
conoce forzosamente el fin. Tras la época de los aventureros viene generalmente la época
del orden. Este es el problema. Se comprende: hubo en esta filosofía un lado pirata,
Deleuze lo llamaba voluntades nómadas.

Aventureros del concepto me parece es la fórmula que podría reconciliarlos  a
todos, y es por lo que yo diría que hubo en Francia, en el siglo XX, un momento de
aventura filosófica.



Eikasia Revista de Filosofía, 3 (2006) 1

PANORAMA DE LA PHILOSOPHIE FRANÇAISE
CONTEMPORAINE

Alain Badiou1. París.

Versión española

Je voudrais vous présenter quelques remarques sur la philosophie française en

commençant par un paradoxe : ce qui est le plus universel est aussi, en même temps, le plus

particulier. C'est ce que Hegel appelle l'universel concret, la synthèse de ce qui est

absolument universel, qui est pour tous, et de ce qui en même temps, a un lieu et un

moment particuliers. La philosophie est un bon exemple ; comme vous le savez, la

philosophie est absolument universelle, la philosophie s'adresse à tous , sans exception,

mais il y a en philosophie de très fortes particularités nationales et culturelles. Il y a ce que

j'appellerais des moments de la philosophie, dans l'espace et dans le temps. La philosophie

est donc une ambition universelle de la raison et, en même temps, elle se manifeste par des

moments entièrement singuliers. Prenons deux exemples, deux moments philosophiques

particulièrement intenses et connus. D'abord, le moment de la philosophie grecque

classique, entre Parménide et Aristote, entre le Vème et le IIIème siècle av. J.-C., moment

philosophique créateur, fondateur, exceptionnel et finalement assez court dans le temps.

Puis nous avons un autre exemple, le moment de l'idéalisme allemand, entre Kant et Hegel,

avec Fichte et Schelling, encore un moment philosophique exceptionnel, entre la fin du

XVIIIème siècle et le début du XIXème siècle, un moment intense, créateur et, là aussi,

dans le temps, un moment court. Je voudrais donc soutenir une thèse historique et

nationale: il y a eu ou il y a, selon où je me mets, un moment philosophique français qui se

tient dans la deuxième moitié du XXème siècle et je voudrais essayer de vous présenter ce

moment philosophique, comparable - toute proportion gardée - aux exemples que je vous

donnais précédemment, au moment grec classique et au moment de l'idéalisme allemand.

Prenons cette deuxième moitié du XXème siècle: L'être et le néant, oeuvre fondamentale de

                                                                
1 .- Conférence à la Bibliothèque Nationale de Buenos Aires, 1 juin 2004.
 Published in New Left Review - September/October 2005.
http://www.lacan.com/badfrench.htm



BADIOU, Alain: “Panorama de la philosophie française contemporaine”,

Eikasia Revista de Filosofía, 3 (2006) 2

Sartre paraît en 1943 et les derniers écrits de Deleuze, Qu'est-ce que la philosophie?, datent

du début des années quatre-vingt-dix. Entre 1943 et la fin du XXème siècle, se développe le

moment philosophique français ; entre Sartre et Deleuze, nous pouvons nommer Bachelard,

Merleau-Ponty, Lévi-Strauss, Althusser, Foucault, Derrida, Lacan moi-même, peut-être

nous verrons. Ma position particulière est, s'il y a eu un moment philosophique français,

d'en être peut-être le dernier représentant. C'est cet ensemble situé entre les oeuvres

fondamentales de Sartre et les dernières oeuvres de Deleuze que j'appelle philosophie

française contemporaine et dont je voudrais parler. Il constitue à mon avis un moment

philosophique nouveau, créateur, singulier et en même temps universel. Le problème est

d'identifier cet ensemble: qu'est-ce qui s'est passé, en France, en philosophie, entre 1940 et

la fin du siècle? Qu'est-ce qui s'est passé autour de cette dizaine de noms propres que j'ai

cités? Qu'est-ce qu'on a appelé existentialisme, structuralisme et déconstruction? Y a-t-il

une unité historique et intellectuelle de ce moment? Et laquelle?

Voilà les questions que je voudrais poser avec vous ce soir. Je vais le faire de quatre

façons différentes. A partir de la question de l'origine: d'où vient ce moment? Quel est son

passé? Quelle est sa naissance? Puis en énonçant les principales opérations philosophiques

propres à ce moment dont je parle. Ensuite, interviendra une question tout à fait

fondamentale qui est le lien de tous ces philosophes avec la littérature, et plus généralement

le lien entre philosophie et littérature dans cette séquence. Et en quatrième lieu, je parlerai

de la discussion constante, pendant toute cette période, entre la philosophie et la

psychanalyse. Question d'origine, question d'opérations, question du style et de la

littérature, question de la psychanalyse, tels seront mes moyens pour tenter d'identifier cette

philosophie française contemporaine.

Alors d'abord, l'origine. Pour penser cette origine, il faut remonter au début du

XXème siècle où s’opère une division fondamentale de la philosophie française: la

constitution de deux courants véritablement différents. Je donne quelques repères: en 1911,

Bergson donne deux conférences très célèbres, à Oxford, et publiées dans le recueil de

Bergson qui a pour titre La pensée et le mouvement, et en 1912, en même temps donc,



BADIOU, Alain: “Panorama de la philosophie française contemporaine”,

Eikasia Revista de Filosofía, 3 (2006) 3

paraît le livre de Brunschvicg qui a pour titre Les étapes de la philosophie mathématique.

Ces deux interventions philosophiques interviennent juste avant la guerre de 14. Or, ces

deux interventions indiquent l'existence de deux orientations extrêmement différentes. Dans

le cas de Bergson, nous avons ce qu'on pourra appeler une philosophie de l'intériorité vitale:

la thèse d'une identité de l'être et du changement, une philosophie de la vie et du devenir.

Cette orientation continuera pendant tout le siècle jusqu'à Deleuze inclus. Dans le livre de

Brunschvicg, on découvre une philosophie du concept appuyée sur les mathématiques, la

possibilité d'une sorte de formalisme philosophique, une philosophie de la pensée ou du

symbolique et cette orientation a continué pendant tout le siècle, en particulier, avec Lévi-

Strauss, Althusser ou Lacan.

Nous avons donc au début du siècle ce que j'appellerais une figure divisée et

dialectique de la philosophie française. D'un côté, une philosophie de la vie ; de l'autre, une

philosophie du concept. Et ce problème vie et concept va être le problème central de la

philosophie française, y compris dans le moment philosophique dont je parle, celui de la

deuxième moitié du XXème siècle.

Avec une discussion sur vie et concept, il y a finalement une discussion sur la

question du sujet, laquelle organise toute la période. Pourquoi ? Parce qu'un sujet humain,

c'est à la fois un corps vivant et un créateur de concepts. Le sujet est la part commune des

deux orientations: il est interrogé quant à sa vie, sa vie subjective, sa vie animale, sa vie

organique ; et il est aussi interrogé quant à sa pensée, quant à sa capacité créatrice, quant à

sa capacité d'abstraction. Le rapport entre corps et idée, entre vie et concept va organiser le

devenir de la philosophie française et ce conflit est présent dès le début du siècle avec

Bergson d'un côté et Brunschvicg de l'autre. Nous pouvons donc dire que la philosophie

française va constituer peu à peu une sorte de champ de bataille autour de la question du

sujet. Kant est le premier à définir la philosophie comme un champ de bataille, dont nous

sommes tous des combattants, plus ou moins fatigués. La bataille centrale de la philosophie

dans la deuxième moitié du siècle va être une bataille autour de la question du sujet. Je

donne très rapidement quelques repères : Althusser définit l'histoire comme un processus



BADIOU, Alain: “Panorama de la philosophie française contemporaine”,

Eikasia Revista de Filosofía, 3 (2006) 4

sans sujet et le sujet comme une catégorie idéologique; Derrida, dans l'interprétation de

Heidegger, considère le sujet comme une catégorie de la métaphysique, et Lacan, lui, crée

un concept du sujet - pour ne rien dire de la place centrale du sujet chez Sartre ou chez

Merleau-Ponty. Donc une première manière de définir le moment philosophique français

serait de parler de bataille à propos de la notion de sujet, parce que la question

fondamentale y est la question du rapport entre vie et concept, et que celle-ci n'est, en

définitive, que l'interrogation fondamentale sur le destin du sujet.

Remarquons, sur ce point des origines, qu'on pourrait remonter plus loin et dire, en

fin de compte, qu'il y a là un héritage de Descartes, et que la philosophie française de la

deuxième moitié du siècle est une immense discussion sur Descartes. Car Descartes est

l'inventeur philosophique de la catégorie de sujet et le destin de la philosophie française, sa

division même, est une division de l'héritage cartésien. Descartes est à la fois un théoricien

du corps physique, de l'animal-machine, et un théoricien de la réflexion pure. Il s’intéresse

donc, en un certain sens, à la physique des choses et à la métaphysique du sujet. On trouve

des textes sur Descartes chez tous les grands philosophes contemporains: Lacan a même

lancé le mot d'ordre d'un retour à Descartes , il y a un remarquable article de Sartre sur la

liberté chez Descartes, il y a la tenace hostilité de Deleuze à Descartes, il y a, en définitive,

autant de Descartes qu'il y a de philosophes français dans la deuxième moitié du XXème

siècle, ce qui montre tout simplement que cette bataille philosophique est aussi finalement

celle de l'enjeu et de la signification de Descartes. Les origines nous donnent donc une

première définition de ce moment philosophique comme bataille conceptuelle autour de la

question du sujet.

Mon deuxième temps sera d'identifier des opérations intellectuelles communes à

tous ces philosophes. J'en définirai quatre qui, je crois, montrent bien la manière de faire de

la philosophie et qui sont en quelque manière des opérations méthodiques.

La première opération est une opération allemande, ou une opération française sur

les philosophes allemands. En effet, toute la philosophie française de la deuxième moitié du



BADIOU, Alain: “Panorama de la philosophie française contemporaine”,

Eikasia Revista de Filosofía, 3 (2006) 5

XXème siècle est en réalité aussi une discussion de l'héritage allemand. Il y a eu des

moments tout à fait importants de cette discussion, par exemple, le séminaire de Kojève sur

Hegel dans les années trente qui a été d'une importance considérable, que Lacan a suivi et

qui a marqué Lévi-Strauss. Ensuite il y a la découverte par les jeunes philosophes français

des années trente et quarante de la phénoménologie, par la lecture de Husserl et Heidegger.

Sartre, par exemple, a complètement modifié sa perspective lorsque, séjournant à Berlin, il

a lu, directement dans le texte, les oeuvres de Husserl et de Heidegger ; Derrida, lui, est

d'abord et avant tout un interprète absolument original de la pensée allemande. Et puis il y a

Nietzsche, philosophe fondamental aussi bien pour Foucault que pour Deleuze. On peut

donc dire que les Français sont allés chercher quelque chose en Allemagne, chez Hegel,

chez Nietzsche, chez Husserl et chez Heidegger.

Qu'est-ce que la philosophie française est allée chercher en Allemagne? On peut le

résumer en une phrase: un nouveau rapport entre le concept et l'existence, qui a pris

beaucoup de noms: déconstruction, existentialisme, herméneutique. Mais à travers tous ces

noms, vous avez une recherche commune qui est de modifier, déplacer le rapport entre le

concept et l'existence. Comme la question de la philosophie française, depuis le début du

siècle, était vie et concept, cette transformation existentielle de la pensée, ce rapport de la

pensée à son sol vital intéressait vivement la philosophie française. C'est ce que j'appelle

son opération allemande : trouver dans la philosophie allemande de nouveaux moyens de

traiter le rapport entre concept et existence. C'est une opération parce que cette philosophie

allemande est devenue, dans sa traduction française, dans le champ de bataille de la

philosophie française, quelque chose de tout à fait nouveau. Nous avons eu une opération

tout à fait particulière qui a été, si je puis dire, l'appropriation française de la philosophie

allemande. C'est la première opération.

La deuxième opération, non moins importante, a concerné la science. Les

philosophes français de la deuxième moitié du siècle ont voulu arracher la science au strict

domaine de la philosophie de la connaissance ; en montrant qu’elle était plus vaste et plus

profonde que la simple question de la connaissance, en tant qu’activité productrice, que



BADIOU, Alain: “Panorama de la philosophie française contemporaine”,

Eikasia Revista de Filosofía, 3 (2006) 6

création et non pas seulement réflexion ou cognition. Ils ont voulu trouver dans la science

des modèles d'invention, de transformation, pour finalement inscrire la science non pas

dans la révélation des phénomènes, dans leur organisation, mais comme exemple d'activité

de pensée et d'activité créatrice comparable à l’activité artistique. L'opération à propos de la

science a consisté à déplacer la science du champ de la connaissance au champ de la

création et finalement à la rapprocher progressivement de l'activité artistique. Ce processus

trouve son aboutissement chez Deleuze qui compare de façon très subtile et intime création

scientifique et création artistique, mais il commence bien avant comme l'une des opérations

constitutives de la philosophie française.

La troisième opération est une opération politique. Les philosophes de cette période

ont tous voulu engager en profondeur la philosophie dans la question politique : Sartre, le

Merleau-Ponty d'après-guerre, Foucault, Althusser, Deleuze, ont été des activistes

politiques. À travers cette activité politique, ils ont cherché un nouveau rapport entre le

concept et l'action. De même que chez les Allemands, ils cherchaient un nouveau rapport

entre le concept et l'existence, ils ont cherché dans la politique un nouveau rapport entre le

concept et l'action et en particulier, l'action collective. Ce désir fondamental d'engager la

philosophie dans les situations politiques revient à modifier le rapport entre le concept et

l'action.

Enfin, la quatrième opération, je l'appellerai une opération moderne : moderniser la

philosophie. Avant même qu'on ne parle tous les jours de moderniser l'action

gouvernementale (aujourd'hui il faut tout moderniser, ce qui veut souvent dire tout

détruire), il y a eu chez les philosophes français un profond désir de modernité. Cela voulait

dire suivre de près les transformations artistiques, culturelles, sociales, et les

transformations des moeurs. Il y a eu un intérêt philosophique très fort pour la peinture non-

figurative, pour la nouvelle musique, pour le théâtre, pour le roman policier, pour le jazz,

pour le cinéma. Il y a eu une volonté de rapprocher la philosophie de ce qu'il y avait de plus

dense dans le monde moderne. Il y a eu aussi un intérêt très vif pour la sexualité, pour les

nouveaux styles de vie. Et à travers tout cela, la philosophie cherchait un nouveau rapport



BADIOU, Alain: “Panorama de la philosophie française contemporaine”,

Eikasia Revista de Filosofía, 3 (2006) 7

entre le concept et le mouvement des formes : les formes artistiques, sociales et de la vie.

Cette modernisation était la recherche d'une nouvelle manière pour la philosophie de se

rapprocher de la création des formes.

Ce moment philosophique français a donc été une appropriation nouvelle de la

création allemande, une vision créatrice de la science, une radicalité politique, une

recherche de nouvelles formes de l'art et de la vie. Et à travers tout cela, il s’est agi d’une

nouvelle position du concept, une nouvelle disposition du concept, d’un déplacement du

rapport du concept à son extérieur: nouveau rapport à l' existence, à la pensée, à l'action et

au mouvement des formes. C'est cette nouveauté du rapport entre concept philosophique et

extérieur de ce concept, qui a été la nouveauté générale de la philosophie française au

XXème siècle.

La question des formes, la recherche d'une intimité de la philosophie avec la

création de formes est très importante. Evidemment cela a posé la question de la forme de

la philosophie elle-même: on ne pouvait pas déplacer le concept sans inventer des nouvelles

formes philosophiques. Il a donc fallu transformer la langue de la philosophie et non pas

seulement créer de nouveaux concepts. Cela a engagé un rapport singulier de la philosophie

à la littérature, qui est une caractéristique très frappante de la philosophie française au

XXème siècle. On peut dire c'est une longue histoire française - en rappelant que ceux

qu'au XVIIIème siècle on appelait les philosophes étaient tous de grands écrivains,

Voltaire, Rousseau ou Diderot, qui sont des classiques de notre littérature et donc des

ancêtres de cette question. Il y a des auteurs entiers en France pour lesquels on ne sait pas

s'ils appartiennent à la littérature ou à la philosophie, Pascal, par exemple, qui est

certainement l'un des plus grands écrivains de notre histoire littéraire et certainement l'un de

nos plus profonds penseurs.

Au XXème siècle, Alain, un philosophe d'apparence tout à fait classique, au cours

des années trente/ quarante, un philosophe non-révolutionnaire et qui n'appartient pas à ce

moment dont je parle, est très proche de la littérature ; pour lui, l'écriture est essentielle et il



BADIOU, Alain: “Panorama de la philosophie française contemporaine”,

Eikasia Revista de Filosofía, 3 (2006) 8

a produit de nombreux commentaires de romans - ses textes sur Balzac sont d'ailleurs très

intéressants - et des commentaires de la poésie française contemporaine, noamment de

Valéry. Donc, jusque dans les figures classiques de la philosophie française du XXème

siècle, on note ce lien très étroit entre philosophie et littérature. Les surréalistes ont eux

aussi joué un rôle important: ils voulaient aussi modifier le rapport à la création des formes,

à la vie moderne, aux arts ; ils voulaient inventer de nouvelles formes de vie. Ce

programme était chez eux un programme poétique, mais il a, en France, préparé le

programme philosophique des années cinquante et soixante. Je voudrais rappeler les liens

entre les deux: Lacan ou Lévi-Strauss ont fréquenté et connu les surréalistes. Il y a donc

dans cette histoire complexe un rapport entre projet poétique et projet philosophique, dont

les surréalistes sont les représentants. Mais à partir des années cinquante/soixante, c'est la

philosophie elle-même qui doit inventer sa forme littéraire ; elle doit trouver un lien

expressif direct entre la présentation philosophique, le style philosophique et le

déplacement conceptuel qu'elle propose. Nous assistons alors à un changement

spectaculaire de l'écriture philosophique. Beaucoup d'entre nous sont habitués à cette

écriture, celle de Deleuze, de Foucault, de Lacan ; et nous nous représentons mal à quel

point c'est une rupture extraordinaire avec le style philosophique antérieur. Tous ces

philosophes ont cherché à avoir un style propre, à inventer une écriture nouvelle ; ils ont

voulu être des écrivains. Chez Deleuze ou chez Foucault, vous trouvez quelque chose de

tout à fait nouveau dans le mouvement de la phrase. Le rapport entre la pensée et le

mouvement de la phrase est tout à fait original. Vous avez un rythme affirmatif tout à fait

nouveau ; un sens de la formule qui est également spectaculairement inventif. Chez

Derrida, vous trouvez un rapport compliqué et patient de la langue à la langue, un travail de

la langue sur elle-même, et la pensée passe dans le travail de la langue sur la langue. Chez

Lacan, vous avez une syntaxe spectaculairement complexe qui ne rassemble finalement

qu'à la syntaxe de Mallarmé, héritière directe de la syntaxe de Mallarmé et donc syntaxe

immédiatement poétique.

Il y a donc eu une transformation du style philosophique et des tentatives pour

déplacer les frontières entre philosophie et littérature ; il faut rappeler que Sartre est aussi



BADIOU, Alain: “Panorama de la philosophie française contemporaine”,

Eikasia Revista de Filosofía, 3 (2006) 9

romancier et dramaturge ce que c'est une nouveauté, c’est aussi mon cas. La particularité de

cette philosophie française est de jouer sur plusieurs registres de la langue et de déplacer la

frontière entre la philosophie et la littérature ou entre la philosophie et le théâtre. Au fond,

on pourrait presque dire qu'un des buts de la philosophie française a été de créer un lieu

d'écriture nouveau, un lieu d'écriture où la littérature et la philosophie seraient

indiscernables ; un lieu qui ne serait ni la philosophie comme spécialité, ni exactement la

littérature, mais qui serait une écriture où on ne peut plus distinguer la philosophie et la

littérature, c'est à dire, où on ne peut plus distinguer entre le concept et la vie, car

finalement cette invention d'écriture consiste à donner une nouvelle vie au concept, une vie

littéraire au concept. À travers cette invention, cette nouvelle écriture, il s'agit finalement de

dire le nouveau sujet, de créer en philosophie la nouvelle figure du sujet, la nouvelle

bataille à propos du sujet. Car il ne peut pas être le sujet rationnel conscient directement

venu de Descartes ; il ne peut pas être, pour le dire plus techniquement, le sujet réflexif ; il

doit être quelque chose de plus obscur, de plus lié à la vie, au corps, un sujet plus vaste que

le sujet conscient, quelque chose qui est comme une production ou une création qui

concentre en elle des forces plus vastes. Qu'elle prenne le mot sujet, ou qu'elle ne le prenne

pas, c'est cela que la philosophie française essaie de dire, de trouver et de penser. C'est

pourquoi la psychanalyse est un interlocuteur, parce qu'au fond, la grande invention

freudienne a aussi été une nouvelle proposition sur le sujet. Ce que Freud a introduit avec

l'idée de l'inconscient c'était précisément que la question du sujet était plus vaste que la

conscience: qu'elle englobait la conscience mais ne se réduisait pas à la conscience, c'est la

signification fondamentale du mot inconscient.

Il en résulte que toute la philosophie française contemporaine a engagé une vaste

discussion avec la psychanalyse. Cette discussion, en France, dans la deuxième moitié du

XXème siècle, est une scène d'une très grande complexité, et on pourrait parler uniquement

de cela, très longuement, parce qu’à soi toute seule, cette scène (ce théâtre) entre la

philosophie et la psychanalyse est absolument révélatrice. Au fond, son enjeu fondamental

c'est la division des deux grands courants de la philosophie française depuis le début du

siècle.



BADIOU, Alain: “Panorama de la philosophie française contemporaine”,

Eikasia Revista de Filosofía, 3 (2006) 10

Revenons sur cette division. Vous avez d'un côté ce que j'appellerais un vitalisme

existentiel, qui a son origine dans Bergson, et passe certainement par Sartre, Foucault et

Deleuze ; et de l'autre, vous avez ce que j'appellerais un formalisme conceptuel qu'on

trouve chez Brunschvicg et qui passe par Althusser et Lacan. Ce qui croise les deux, le

vitalisme existentiel et le formalisme conceptuel, c'est la question du sujet. Parce qu'un

sujet est finalement ce dont l'existence porte le concept. On peut définir ainsi le sujet, pour

la philosophie française. Or, en un certain sens, l'inconscient de Freud occupe exactement

cette place ; l'inconscient est aussi quelque chose de vital ou d'existant qui porte le concept.

Comment une existence peut-elle porter un concept, comment quelque chose peut-elle être

créée à partir d'un corps, c’est la question centrale, ce pourquoi il y a ce rapport très intense

à la psychanalyse. Évidemment, comme toujours, le rapport avec celui qui fait la même

chose que vous, mais le fait autrement, est difficile. On peut dire que c'est un rapport de

complicité - vous faites la même chose -, mais c'est aussi un rapport de rivalité - vous le

faites autrement. Et le rapport de la philosophie à la psychanalyse dans la philosophie

française est exactement cela: un rapport de complicité et de rivalité. C'est un rapport de

fascination et d'amour et un rapport d'hostilité et de haine. C'est pour cela que c'est une

scène violente et complexe.

Trois textes fondamentaux permettent de s’en faire une idée. Le premier est le début

du livre de Bachelard, publié en 1938, qui s'appelle La psychanalyse du feu, qui est le plus

clair sur cette question. Bachelard propose une nouvelle psychanalyse, appuyée sur la

poésie, le rêve, qu'on pourra appeler une psychanalyse des éléments: le feu, l'eau, l'air, la

terre, une psychanalyse élémentaire. Au fond, on peut dire que Bachelard essaie de

remplacer la contrainte sexuelle, qui est chez Freud, par la rêverie, et de montrer que la

rêverie est quelque chose de plus vaste et de plus ouvert que la contrainte sexuelle. On

trouve cela très clairement dans ce début de La psychanalyse du feu.

Le deuxième texte, c’est la fin de L'être et le néant de Sartre, où il propose, lui aussi,

la création d'une nouvelle psychanalyse, qu'il appelle la psychanalyse existentielle. Là la



BADIOU, Alain: “Panorama de la philosophie française contemporaine”,

Eikasia Revista de Filosofía, 3 (2006) 11

complicité/ rivalité est exemplaire. Il oppose cette psychanalyse existentielle à la

psychanalyse de Freud qu'il appelle une psychanalyse empirique. L'idée est qu’il propose

une vraie psychanalyse théorique, alors que Freud propose une psychanalyse empirique.

Si Bachelard voulait remplacer la contrainte sexuelle par la rêverie, Sartre veut remplacer le

complexe freudien, c'est-à-dire la structure de l'inconscient, par ce qu'il appelle le projet. Ce

qui définit un sujet pour Sartre ce n'est pas une structure, névrotique ou perverse, mais un

projet fondamental, un projet d'existence. Nous avons là aussi un exemple parfait de

combinaison entre complicité et rivalité.

La troisième référence est le chapitre quatre de L'Anti- Oédipe de Deleuze et

Guattari, où il est, là aussi, proposé de remplacer la psychanalyse par une autre méthode

que Deleuze appelle la schizoanalyse, en rivalité absolue avec la psychanalyse au sens de

Freud. Ceci est extraordinaire: trois grands philosophes, Bachelard, Sartre et Deleuze ont

proposé de remplacer la psychanalyse par autre chose.

Bachelard, c’est la rêverie plutôt que la contrainte sexuelle; Sartre, le projet plutôt

que la structure ou le complexe; et Deleuze, le texte est tout à fait clair, c'est la construction

plutôt que l'expression – son grand reproche à la psychanalyse étant qu'elle ne fait

qu'exprimer les forces de l'inconscient alors qu'elle devrait le construire. Deleuze dit

expressément: remplaçons l'expression freudienne par la construction qui est à l' oeuvre

dans la schizoanalyse.

Tout cela dessine comme une sorte de paysage philosophique que je vais récapituler

devant vous.

En termes d'objectifs, il y a eu un programme philosophique et je crois qu'un

moment philosophique se définit par un programme de pensée. Bien sûr, les philosophes

sont très différents et le programme est traité de manière très différente. Nous pouvons voir

ce qu'il y a historiquement de commun, non pas les oeuvres, non pas le système, non pas

même les concepts mais le programme. Quand la question est forte et qu'elle est partagée, il



BADIOU, Alain: “Panorama de la philosophie française contemporaine”,

Eikasia Revista de Filosofía, 3 (2006) 12

y a un moment philosophique, avec une grande diversité de moyens, d' oeuvres et de

philosophes.

Alors, qu'était ce programme, au cours des cinquante dernières années du XXème

siècle?

Premièrement, ne plus opposer le concept à l'existence, en finir avec cette

séparation. Montrer que le concept est vivant, qu’il est une création, un processus et un

événement et qu’à ce titre il n'est pas séparé de l'existence.

Deuxième point, inscrire la philosophie dans la modernité, ce qui veut dire aussi la

sortir de l'académie, la faire circuler dans la vie. La modernité sexuelle, artistique, sociale,

il faut que la philosophie soit mélangée à tout cela.

Troisime point du programme, abandonner l'opposition entre philosophie de la

connaissance et philosophie de l'action. Cette grande séparation qui était chez Kant, par

exemple, entre raison théorique et raison pratique ; abandonner cette séparation donc et

montrer que la connaissance est elle-même une pratique, que même la connaissance

scientifique est en réalité une pratique.

Quatrime point, situer directement la philosophie sur la scène politique sans passer

par le détour de la philosophie politique, inscrire frontalement la philosophie sur la scène

politique. Tous ont voulu inventer ce que j'appellerais le militant philosophique, et faire de

la philosophie une pratique militante, dans sa présence, dans son mode d'être. Non pas

simplement une réflexion sur la politique, mais réellement une intervention politique.

Cinquime point, reprendre la question du sujet, abandonner le modèle réflexif et

donc, discuter avec la psychanalyse, rivaliser avec elle et faire aussi bien qu'elle, sinon

mieux qu'elle.



BADIOU, Alain: “Panorama de la philosophie française contemporaine”,

Eikasia Revista de Filosofía, 3 (2006) 13

Enfin sixième point, créer un style philosophique, un nouveau style de l'exposition

philosophique et donc, rivaliser avec la littérature. Au fond, inventer une deuxième fois,

après le XVIIIème siècle, l'écrivain philosophe, le recréer.

C'est cela le moment philosophique français, son programme et sa grande ambition.

Je crois qu'il y avait là un désir essentiel ; après tout, toute identité est identité d'un désir. Il

y avait un désir essentiel de faire de la philosophie une écriture active, c'est-à-dire, le

moyen d'un nouveau sujet, l'accompagnement d'un nouveau sujet. Et donc, de faire du

philosophe autre chose qu'un sage, en finir avec la figure méditative, professorale ou

réflexive du philosophe. Faire du philosophe autre chose qu'un sage, c'est faire de lui autre

chose que le rival d'un prêtre. Faire de lui un écrivain combattant, un artiste du sujet, un

amoureux de la création. Ecrivain combattant, artiste du sujet, amoureux de la création,

militant philosophique, ce sont des noms pour ce désir qui a traversé cette période et qui

était que la philosophie agisse en son propre nom. Tout cela me fait penser à une phrase de

Malraux qui, lui, l'attribue à de Gaulle dans son texte Les chênes qu'on abat: la grandeur est

un chemin vers quelque chose qu'on ne connaît pas. Je crois que la philosophie française de

la deuxième moitié du XXème siècle, le moment philosophique français, a au fond proposé

à la philosophie de préférer le chemin à la connaissance du but, l'action ou l'intervention

philosophique à la méditation et à la sagesse. Elle a été une philosophie sans sagesse, ce qui

lui est aujourd'hui reproché.

Mais le moment philosophique français a au fond souhaité la grandeur plutôt que le

bonheur. Je crois que nous avons désiré quelque chose de tout à fait spécial, qui est en effet

problématique: nous avons désiré être des aventuriers du concept. C'est au fond désirer non

pas une séparation claire entre vie et concept, non pas que l'existence soit soumise à l'idée

ou à la norme, mais que le concept lui-même soit un chemin dont on ne connaît pas

forcément le but. Après l'époque des aventuriers vient généralement l'époque de l'ordre.

C'est le problème. On le comprend : il y avait dans toute cette philosophie un côté pirate,

Deleuze disait volontiers nomade.



BADIOU, Alain: “Panorama de la philosophie française contemporaine”,

Eikasia Revista de Filosofía, 3 (2006) 14

Aventuriers du concept me paraît être la formule qui pourrait nous réconcilier tous,

et c'est pourquoi je dirais qu'il y a eu en France, au XXème siècle, un moment d'aventure

philosophique.



 1

PARA UNA TEORÍA DE LA JUSTICIA, II.
PUNTOS CARDINALES DE LA TEORÍA

Silverio Sánchez Corredera. Gijón

Capítulo II Ir al capítulo I

I. De las partes determinantes de la Justicia a los puntos cardinales de la teoría

Recordemos que hemos propuesto cuatro criterios determinantes en el primer
capítulo de «Para una teoría de la Justicia» con el fin de dejar enfocado el territorio que
pretende delimitar (véase el nº 1 de esta misma revista). La Justicia aparece en la
historia de las ideas ético-políticas, en los textos actuales y en los usos con los que es
aplicado como un concepto complejo, muy versátil, de muchas vertientes, cuyo uso
tiene apariencia de claridad a veces pero cuya definición queda enredada fácilmente en
un marasmo de generalidades. Para procurar contribuir a su claridad y distinción
habíamos propuesto como criterios determinantes: 1) la Igualdad; 2) la Ley; 3) la lucha
por la Justicia; y 4) la defensa de una ideología sobre la Justicia 1.

Pero si de este modo hubiéramos conseguido avanzar algo en esta clarificación,
nuevos punto oscuros se nos estarían imponiendo a su vez, porque, el conjunto de
conceptos propuestos en los criterios necesita ser definido y enmarcado por su parte.
Por ejemplo: mientras que la Igualdad y la Ley, a pesar de su complejidad conceptual,
parece que podrían ser admisibles en cuanto conceptos objetivables, la «lucha por» y la
«defensa de» ¿no son conceptos cuya formación ha de depender de un polo subjetivo en
exceso relativo?, y, en definitiva, estos criterios 3 y 4 ¿no piden el principio que se trata
de demostrar, al incluir como fin de su actividad a la propia Justicia?

Por ahora, se ha indicado que habría cuatro criterios que debidamente
combinados nos arrojaría bien definido el concepto de Justicia. También se ha apuntado
que estos cuatro criterios no caben ser interpretados como condiciones puramente
constituyentes (partes del todo pero no del mismo nivel dimensional que el todo) o
integrantes (partes del todo del mismo nivel dimensional que el todo pero incapaces por
sí mismas de reconfigurarlo), en las cuales sin duda se correrá siempre la tentación de
ser traducidos los criterios que proponemos. Los criterios han de entenderse como
partes determinantes de la Justicia, no sólo por incluir implícitamente las partes
constituyentes o integrantes, sino porque incorpora el elemento formal definitivo desde
donde el todo completo que es la Justicia queda reconstituido conceptualmente, en su
coherencia y completud.

Estos cuatro criterios los entendemos ligados o como dimanando de cada uno de
los cuatro estratos en los que las relaciones sociales se dan –según defendemos en

                                                
1 .- Mencionaremos Igualdad, Ley y Justicia con mayúsculas como conceptos que afectan áreas amplias
de operaciones y relaciones humanas, indicando con ello, por lo menos, que estos conceptos encierran a
su vez otros a los que contiene, que habrán de ser en su momento puestos de manifiesto. En todo caso
prevenimos con ello que no tienen por qué significar ciertos usos corrientes o muy circunscritos dentro de
otras teorías sino lo que aquí vayamos determinando que significa.



SANCHEZ CORREDERA, S.: “Para una teoría de la Justicia, II”.

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 2

nuestra teoría e-p-m2-: el criterio de la Igualdad lo entendemos erradicado, prima facie,
en el estrato ético de las relaciones humanas. El criterio de la Ley queda sustantivado en
el área de las relaciones políticas. Los dos últimos criterios, el de lucha por la Justicia y
el de defensa de una ideología justa, pertenecen al ámbito de las relaciones morales; el
primero a las relaciones entendidas de modo combinatorio y el segundo de manera
porfiriana. Veremos que estas correspondencias son relativas porque cada una de estas
escalas de las relaciones humanas (´e`, ´p` y ´m`) reciben parte de sus características de
las relaciones que se dan entre ellas (´e` se explica por sus notas características pero
también por los nexos que mantiene con  ´p` y ´m`; y lo mismo pasa con ´p` y con ´m`).

Revisemos algunos de los problemas de mayor generalidad que ya le han salido
al paso al desarrollo inicial de nuestra teoría. Ni el concepto de Igualdad ni el de Ley
son unívocos, como puede sobreentenderse: tanto una como otra se dicen de muchas
maneras. Por tanto, una tarea inmediata será ir dilucidándolos (lo haremos en los
próximos capítulos). El tercero y cuarto criterios (lucha y defensa de la Justicia) son
expresiones con una gran carga de analogía. Si el concepto 1 y 2 forman el bloque más
estático y sustantivo de la Justicia (simplificando, sería el producto de la Igualdad por la
Ley) el 3 y 4 introducen su dinamismo característico y se presentan no tanto
sustantivamente cuanto en su modo verbal –lucha, defensa- (también estos criterios
serán abordados en capítulos próximos, puntualmente). De momento, reconozcamos
que la Justicia tiene, según lo dicho, una parte de actividad y otra de sustantividad, es
decir, tiene que haber algo a lo que se pueda apuntar como ejemplo de lo que es justo y,
a la vez, esto no se entiende si no es como actividad u operaciones en el marco de las
relaciones humanas. Pero ¿no nos estamos moviendo en un «cielo demasiado
estrellado»3, demasiado abierto, demasiado indefinido?, ¿no hay peligro de quedar
encerrados en un mero formalismo incapaz de vertebrar los fenómenos de los que se
trata?

Se alegará, insistiendo, que se incurre en la falacia de definir un concepto
arrancando de sí mismo en los criterios 3 y 4. Nos defenderemos indicando, primero,
que no tenemos más remedio que partir del concepto in medias res, y que, por tanto,
debemos darlo por comprensible (más o menos oscuro) a algún nivel de uso4, y,
segundo, que podemos dar por definida (sustantivamente) la Justicia a través de las
coordenadas de la Igualdad y de la Ley (criterios 1 y 2), donde no se incluye lo definido
en la definición. Ahora bien, no ocultamos que sigue subsistiendo parte del problema,
porque estas coordenadas no son suficientes por sí mismas, porque la actividad
igualadora o legisladora proceden, en principio, la primera  de un contexto ético (son los
sujetos corpóreos prolépticos los que caben ser igualados) y la segunda de un contexto
político (es la actividad política la que se regula mediante leyes), y estos dos contextos
precisan ser conectados. Articular la Igualdad con la Ley, cuando ambas proceden de
parámetros dimensionales tan diversos (el reino de los sujetos susceptibles de ser
                                                
2 .- Hemos apuntado esta teoría en Jovellanos y el jovellanismo, una perspectiva filosófica, «Parte
primera. Teoría E-P-M. Definición de ética, política y moral desde el materialismo filosófico». Oviedo,
Pentalfa, 2004, págs. 13-137. Otros desarrollos complementarios se han hecho en «La acción humana.
Ética, política y moral», incluido como tema 13 en Filosofía 1º de bachillerato, del Grupo Metaxy,
Oviedo, Eikasía, 2004.
3 .- Hacemos aquí un simple guiño crítico a la estrategia de dar un valor a las cosas a través de la
comparación superlativa, como cuando Kant compara la ley moral que hay en él con el cielo estrellado
sobre él, al final de la Crítica de la Razón Práctica, Salamanca, Ed. Sígueme, 2002, pág. 197.
4 .- Nos acogemos aquí al concepto de «dialelo antropológico», del materialismo filosófico.



SANCHEZ CORREDERA, S.: “Para una teoría de la Justicia, II”.

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 3

tomados individual y distributivamente y el reino de los estados que aglutina a los
sujetos atributivamente), no podrá hacerse sino incidentalmente (tanto en el concepto
abstracto como en la realidad a la que se aplica), a no ser que se disponga de un
territorio de intermediación.

Entre los sujetos gobernados (considerados iguales, en el sentido que sea) y el
Estado que gobierna (bajo la batuta de las leyes, entre otros medios) hay toda una
realidad grupal, asociativa, comunitaria, que usualmente se llama sociedad civil, campo
donde se despliega y hace preciso otro tipo de normas, hábitos y costumbres que
llamamos moralidad. Pero la sociedad civil no es nada distinto de lo que pueda ser la
sociedad política, sino un plano donde se despliegan un tipo de funciones que no se
reducen a la pura actividad política (gubernamental, productiva, defensiva...) ni a las
relaciones interpersonales de los sujetos éticos, es decir, de los sujetos que pueden
relacionarse en planos de Igualdad.  Así, las relaciones humanas del eje circular no se
agotan en las relaciones éticas y políticas (en las relaciones distributivas y atributivas),
sino que ha de tenerse en cuenta, además, a las morales. Es en este campo de la
moralidad donde todas las relaciones sociales vienen a converger, influyendo como
energía social fundamental en la vida política y moldeando las relaciones de nivel
familiar o interpersonal (nivel ético). En este contexto de la moralidad entendemos
insertos los criterios 3 y 4 (lucha y defensa) como mediadores y dinamizadores de esos
otros dos planos –los individuos considerados distributivamente y el Estado como
realidad atributiva-, en una función que no actúa sólo de cara a sí misma
(intragrupalmente, diríamos) sino poniendo sus objetivos precisamente en recrear unas
determinadas relaciones interpersonales (en la defensa de una ética concreta, más o
menos igualitaria) y en intervenir en la toma de decisiones políticas. Sobre esta triple
conexión (bajo una conjugación cuádruple, en realidad) volveremos en los momentos
oportunos. Baste, por ahora, tener claro que  la Igualdad la extraemos primitivamente de
una función ética, la Ley de una función política, y la lucha y la defensa de la Justicia de
un contexto intermediario, que coincide justamente con el campo de la moralidad, que
tiene la virtud de estar necesariamente ligado a los otros dos territorios. Y que si la
Igualdad y la Ley son las dos caras de la moneda de la Justicia, quien acuña y da valor
real a esa moneda, en tanto la pone en funcionamiento, es decir en tanto haya de valer
como justa, es precisamente esa actividad moral que, por ahora, hemos llamado lucha y
defensa de la Justicia.

De este modo, la Justicia sería el resultado de componer determinados tramos de
Igualdad y de Ley, pero donde el valor de Justicia, en tanto valor que ha entrado en la
esfera del deber-ser, se constituiría, se mantendría y se reconstituiría en función de las
luchas y las defensas efectivas que moralmente se fueran estableciendo sobre la Justicia,
como resultantes históricas determinadas. (Pero esta fórmula ha de ser debidamente
aclarada).

Señalemos, por ahora, que «lucha» y «defensa» son conceptos que recibirán su
claridad y distinción específicas al derivarlos debidamente del plano de las relaciones
combinatorias o del de las porfirianas, respectivamente, contexto determinante lógico en
el que entendemos inscrita de forma conjugada la moralidad. Digamos,
provisionalmente, que el tremendo parecido entre lo que pueda querer significar «lucha»
y «defensa» procede, en nuestro caso, de que ambos son conceptos concebidos dentro



SANCHEZ CORREDERA, S.: “Para una teoría de la Justicia, II”.

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 4

de las relaciones morales (en el entorno de las relaciones humanas e-p-m), en cuanto
conjunto de relaciones globalmente atributivas, pero no del mismo tono atributivo de la
política, por cuanto esta lucha y defensa de la Justicia se construye desde claros
componentes distributivos. La lucha de los sujetos combinatorios se construye desde
valores (propiedades) asimilables al contexto ético, aunque la supervivencia de esos
sujetos se inscriba en un todo que imposibilita que sus relaciones se conformen a la
Igualdad ética, y, al contrario, se conjuguen siguiendo el modelo asimétrico de las
relaciones políticas. Por su parte, la defensa que los sujetos acometen dentro de su
grupo porfiriano (el que mantiene una misma ideología) iguala a los sujetos, como si se
tratara de una Igualdad ética, sin serlo, porque no iguala a los individuos qua tale sino a
sus ideas, mientras que de otro lado los valores que se defienden funcionan en la medida
que se vuelven conjuntivos, es decir, que sus propuestas o ideas aisladas solidifican en
un todo ideal-real (ideológico) que tienen la capacidad de actuar unitariamente, igual
que sucede a las ideas que funcionan operando en el plano del ordenamiento político,
frente a la disparidad de criterios, a la libertad de pensamiento y al modo de operar más
aislado que es posible en la actividad ética.

Habremos de proseguir no sólo desplegando nuevas conexiones conceptuales
sino además aclarando lo que se lleva dicho, cuyas proposiciones no son todas claras
por sí mismas sino que han de recibir su claridad del contexto teórico general del que
surgen y que no podrá desarrollarse sino progresivamente (y, quizás, hasta
sinuosamente). Por ello insistiremos en este segundo capítulo en algunas de las
referencias teóricas generales donde se halla ubicada esta teoría de la Justicia: su anclaje
conceptual, el lugar teórico donde a su vez esta teoría retoma sentido, sus puntos
cardinales.

II. El materialismo filosófico como contexto teórico general

El anclaje teórico donde pretendemos ubicarnos es el materialismo filosófico5.
En todo caso, la potencia de la construcción vendrá dada por su estabilidad y fertilidad,
en dos niveles, la que adquiera en su red conceptual propia y la que obtenga del sistema
filosófico en el que pretende enraizarse.

Procedamos a mostrar algunas de las conexiones fundamentales entre esta teoría
de la Justicia, que está en ciernes, y el modelo filosófico desde el que pretende elevarse,
con el fin de neutralizar posibles malentendidos que pudieran alejar nuestra propuesta,
aparentemente, de la construcción materialista en la que tratamos de movernos.

                                                
5 .- Fundamentalmente estamos teniendo en cuenta para nuestro tema las siguientes obras de Gustavo
BUENO: -El sentido de la vida , Oviedo, Pentalfa, 1976.  -Primer ensayo sobre las categorías de las
«ciencias políticas» . Cultural Rioja, 1991. -Teoría del cierre categorial , Oviedo, Pentalfa, 1992-1993, 5
vols.  -Symploké, Júcar, 1997 (ésta última, conjuntamente con Alberto Hidalgo y Carlos Iglesias). En un
segundo lugar, tienen bastante incidencia sobre nuestro trabajo también las obras siguientes: –Etnología y
utopía, Madrid, Júcar, 1971. -Ensayos materialistas, Madrid, Taurus, 1972.  –Ensayo sobre las
categorías de la economía política, Barcelona, La Gaya Ciencia, 1972. –El animal divino. Ensayo de
una filosofía materialista de la religión, Oviedo, Pentalfa, 1996 [1ª ed.: 1975]. -Cuestiones cuodlibetales
sobre Dios y la religión, Madrid, Mondadori, 1989. -Materia, Oviedo, Pentalfa, 1990. –Nosotros y ellos,
Oviedo, Pentalfa, 1990.  -¿Qué es la ciencia?, Oviedo, Pentalfa, 1995. -¿Qué es la filosofía?, Oviedo,
Pentalfa, 1995. –El mito de la cultura , Barcelona, Editorial Prensa Ibérica, 1996. No mencionamos ahora
la multitud de artículos, sobre todo de El Basilisco , que han afectado también a nuestro análisis.



SANCHEZ CORREDERA, S.: “Para una teoría de la Justicia, II”.

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 5

La justicia se entiende comúnmente como un concepto de carácter cultural
aunque desde alguna perspectiva filosófica pueda defenderse hoy, de hecho, como
erradicada en la naturaleza, cuando menos a través de la naturaleza humana. ¿Qué tiene
que decir el materialismo filosófico sobre estos encuadres? Además, se defiende el
concepto de Justicia como el de un valor. ¿Qué habremos de decir a esto y en qué
sentido?

Sobre el carácter cultural de la Justicia, recordaremos que comúnmente se
contrapone cultura a naturaleza. Pero aunque la naturaleza de los «hechos sociales o
culturales» no es la misma que la naturaleza de los «fenómenos naturales», tan
«naturales» son unos como otros, por ello ¿a qué llamaremos «naturaleza»?. Lo que
convencionalmente suele ser considerado «naturaleza» lo entiende el materialismo
filosófico como realidades de la capa φ  (Phi, de Physis o Naturaleza) mientras que lo
que por convención suele considerarse «cultura» se concebirá como capa π (Pi, de
Pneuma, Espíritu o Cultura). ¿Por qué esta traducción?: se trataría de superar la relación
metamérica entre Naturaleza/Cultura mediante un enfoque diamérico de esta relación,
que exige que hablemos de capa φ y capa π, desde el momento que estas diferentes
perspectivas cambian la escala de referencia de las dos realidades consideradas. Se hace
preciso no quedar atrapados en los engañosos conceptos de naturaleza y cultura e
interesa esta distinción más fina, referida a capas de la realidad diaméricamente
relacionadas, para evitar la hipóstasis y sustantificación en la que recaen la Naturaleza y
la Cultura, que se mueven dentro de una concepción dualista. La «Naturaleza» y la
«Cultura» no pueden interpretarse ingenuamente como si existieran sus correlatos reales
claros y distintos en bruto, y en esa medida distantes, o como si lo que se concibiera
como naturaleza no estuviera ya siendo una forma de cultura, y como si lo que se
concibiera como cultura no estuviera siendo ya algo natural. De ahí que la diferencia
entre las capas φ  y π sea un modo de no caer en la vertiente mitológica o metafísica de
esos conceptos. Las capas φ  y π no se entienden contraponiéndose y excluyéndose
(como la Naturaleza frente a la Cultura) sino a través de finas y complejas relaciones
entre ellas6.

Entendemos a la Justicia dada en la capa π y con ello pretendemos evitar varios
peligros:

1) Aislar la capa π en exceso de la φ , en sentido ontológico. No aislamos la capa
φ  artificiosamente de la capa π con la que sin duda se relaciona, frente a Kant, quien
propuso un mundo del deber que debería funcionar al margen de las leyes naturales que
inducen a buscar la felicidad más que el deber.

2) Relacionar la capa π con la φ , dentro de un enfoque gnoseológico que no se
comparte. De este modo, reducir la capa π en exceso a la φ , por razones gnoseológicas.
Karl Popper es seguramente un buen ejemplo de aquellos que propenden a unificar la
capacidad racional y crítica del ser humano en un concepto demasiado homogéneo,
                                                
6 .- Para profundizar debidamente en esta diferencia, vid., fundamentalmente, BUENO, G.: Etnología y
utopía, El mito de la cultura , El animal divino , Primer ensayo sobre las categorías de las «ciencias
políticas» , España frente a Europa y El sentido de la vida. También, GARCÍA SIERRA, Pelayo:
Diccionario filosófico, Oviedo, Pentalfa, 2000.



SANCHEZ CORREDERA, S.: “Para una teoría de la Justicia, II”.

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 6

tallado a escala del conocimiento desarrollado por las ciencias naturales, y
extrapolándolo desde ahí al resto de contextos de conocimiento; la ciencia acepta
provisionalmente por buenas las teorías cuando no se dejan falsar empíricamente, pero
como las presuntas verdades éticas y político-morales no son falsables, no cabe
plantearlas como verdades sino como puras praxis, entre las cuales habrá que elegir
unas como buenas y otras como malas en función de criterios racionales. ¿Pero qué son
estos criterios racionales? Para Popper7 no son sino los mismos criterios de la
racionalidad científica pero enfrentada a unos problemas que no se dejan contener en la
verdad científica, aunque sí podrán valorarse prácticamente dentro de esquemas de
sociedad que pueda ser preferible a otros esquemas de sociedad; en el caso de Popper el
esquema social que elige como mejor es el de la «sociedad abierta», basada en poner en
un lugar muy preferente, entre otros principios, el valor de la libertad individual. En el
fondo, Popper, como Kant, sigue atrapado en la diferencia metafísica entre
naturaleza/espíritu (cultura), de modo que lo que se resiste a ser postulado
científicamente (la naturaleza sí es abordable parcialmente) ha de ser derivado a un
tratamiento cultural, pero aquí no podremos encontrar un fundamento que vaya más allá
de la comparación entre las alternativas prácticas presentes.

La frontera de demarcación entre la propuesta del falsacionista y la del
materialismo filosófico puede trazarse en este respecto en dos puntos:

1º) El carácter del saber filosófico en el cual han de enclavarse las concepciones
ético-político-morales están en Popper devaluadas respecto del valor que el
materialismo filosófico puede concederle. Es verdad que el saber filosófico no puede
operar con conceptos categoriales como los de la ciencia –en este sentido se está con
Popper- pero no es menos verdad que las Ideas filosóficas que postula el materialismo
filosófico no se resuelven en ser meras opciones prácticas más o menos racionales. Las
Ideas estructuran el mundo sólo que a una escala muy distinta de aquella en la que se
mueve el resto de conceptos. Esta vía abre una posibilidad teórica aplicable al campo e-
p-m que en Popper queda escéptica y pragmáticamente cerrada.

2º) El Mundo-3 de Popper tiene fuertes concomitancias con la materia
terciogenérica o M-3 del materialismo filosófico, pero mientras que éste está concebido
en términos de materialidad y, por ello, los contenidos culturales de M-3 no pierden los
nexos con el nivel natural (o bien, la capa π implicada en M-3 no funciona desconectada
de la capa φ ), en la propuesta de Popper su Mundo-3 sólo mantiene nexos con el nivel
natural en cuanto se refiere a las teorías científicas pero cae del lado de un marcado
espiritualismo metafísico, en cuanto se refiere a realidades culturales, o, dicho de otra
manera: la capa π quedaría desconectada de la capa φ  en las cuestiones extra-científicas
y sólo sería abordable en su nivel de praxis racional sin ninguna posibilidad teorética (o
de regressus teórico a algún tipo de esencia filosóficamente establecida).

Popper, aborreciendo la metafísica, está anclado en un presupuesto metafísico: la
realidad natural sólo es provisionalmente conocida (en tanto no se falsa) y la realidad
cultural no tiene textura para ser conocida (porque no es falsable) sino mediante
                                                
7 .- Vid. POPPER, Karl: La sociedad abierta y sus enemigos. Paidós, 1981; Conjeturas y refutaciones.
Paidós, 1983; La lógica de la investigación  científica. Tecnos, 1962. La miseria del historicismo.
Alianza, 1973.



SANCHEZ CORREDERA, S.: “Para una teoría de la Justicia, II”.

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 7

aproximaciones prácticas, pero ello no quiere decir que sea porque no existe para él un
trasfondo metafísico sino por imposibilidad humana para conocerlo. Como admite la
limitación cognoscitiva humana se cura en salud contra la pretensión metafísica
bloqueando cualquier saber que vaya más allá de las ciencias, restringiendo así el saber
filosófico a recetas prácticas. Aunque el materialismo filosófico realiza una crítica en
algún sentido  similar, no se queda anclado en la pura ciencia sino que defiende el saber
sustantivo de la filosofía. De este modo, elaborar una teoría de la cultura o una teoría de
la historia no es para el materialismo filosófico necesariamente metafísica sino un
compromiso filosófico con determinadas ideas que habrán de recorrer unas symplokés
entre sí más bien que entre otras, lo que habrá de ponerse a prueba en la misma
confrontación de las teorías. La prevención metafísica que anula toda filosofía
(sustantiva) pretende no equivocarse –gracias a Popper- pero renuncia a un amplio
campo del saber, o, peor aún, ejecuta ese modo del saber pero sólo en su progressus sin
poner al descubierto los regressus realizados, que quedan con esta táctica confundidos
con los mismos prejuicios, como cuando en la página 364 de Conjeturas y refutaciones
(Paidós, 1972) refiriéndose a la diferencia entre el cuerpo y el alma habla de «mi fe
dualista». De este modo en la estrategia filosófica de Popper se reduce la capa π en
exceso a la φ , no porque se confundan ontológicamente sino porque gnoseológicamente
sólo en la capa φ  puede elevarse el vuelo de un cierto conocimiento, quedando la capa π
cognoscitivamente en función de aquella8.

Baste poner un caso, el de Popper en un respecto y el de Kant en otro, para
ilustrar los peligros en los que no queremos incurrir. No olvidamos, y no es ésta la
ocasión de reconstruirlo, que, al igual que Popper o Kant, otras muchas teorías
manifiestan postulados metafísicos que nosotros rechazamos o bien posturas
excesivamente escépticas que cortan el vuelo racional de la filosofía. Gran parte de las
teorías éticas de los siglos XIX y XX se muestran contrarias o incapaces de
construcciones materialistas. De muchas pueden aprenderse aspectos concretos y de las
mismas han de detectarse limitaciones singulares o generales. Schopenhauer9, por
ejemplo, elabora una curiosa geometría de ideas derivando la justicia (al lado de la otra
virtud cardinal, la caridad) de la compasión como fenómeno ético originario. Este
sentimiento una vez aparecido debe traducirse en una norma racional que le dé
estabilidad de aplicación, como es: «neminem laede» o «no hagas daño a nadie». Las
insuficiencias de teorías de este tipo, al margen de sus elementos aprovechables, vienen
dadas por su enfoque psicologista y de ahí que llegue a consecuencias como que la
justicia es más masculina y la caridad más femenina, por el hecho de que la primera
necesita unir al sentimiento el intelecto y la segunda procede de modo más intuitivo
desde el puro sentimiento. Estos términos no son rechazables en grado absoluto, pero
son de todo punto insuficientes. Por otra parte, la filosofía neopositivista y en gran parte
la analítica, se ha planteado abundantemente esos mismos problemas de demarcación
entre la naturaleza y la cultura, que veíamos en Popper, y aunque con propuestas
diferenciadas en ninguna vemos un acercamiento a nuestro análisis que haya de ser
tenido en este contexto preciso en cuenta, ni siquiera aquellos que como Stephen E.
Toulmin afronta la diferencia entre los «juicios científicos» y los «juicios cotidianos»,
                                                
8 .- Es obvio que, cuidando de no desfigurar las tesis de Popper, nos hemos acondicionado a nuestros
términos para contrastar con él nuestras posiciones. Popper no habla, por supuesto, de capa f o p.
9 .- SCHOPENHAUER, Arthur: Los dos problemas fundamentales en la ética. Madrid, S. XXI de España
Ed., 1993.



SANCHEZ CORREDERA, S.: “Para una teoría de la Justicia, II”.

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 8

en El puesto de la razón en la ética10, tratando de revisar la idea de racionalidad y, con
ello planteando un nuevo escenario teórico más posibilista para la teoría ética. Tampoco
los análisis que representa Karl Otto Apel nos resultan convincentes por hallarse
atrapado en un esquema contractualista dialógico cuyo nivel de idealidad llega a perder
los nexos con los fenómenos a los que se refiere, a pesar de sus planteamientos
intencionales materialistas11. Digamos, para cerrar esta digresión, que entre lo que
representa Kant y lo que nos sugiere Popper (en tanto son modelos de sus posturas
respectivas) encontramos un punto de mediación en Max Weber cuando se plantea la
objetividad del conocimiento en las ciencias y la política sociales, señalando que frente
a la estabilidad de las ciencias naturales, las ciencias sociales han de ir acomodándose al
flujo del acontecer12. Sea como fuere encontramos que todos estos planteamientos están
desbordados y replanteados con mayor rigor en los enfoques del materialismo
filosófico.

III. Concluyendo

Y porque entendemos a la Justicia dada en la capa π no podremos dar una
definición exclusivamente estructural (como haríamos para ocuparnos de realidades
dadas en la capa φ ) prescindiendo de la dimensión genética que le es «connatural»,
dimensión que es imprescindible al tratar de cuestiones dadas en la capa π. Se puede dar
una definición de la órbita elíptica de la tierra alrededor del sol en la medida que lo
estamos considerando desde su realidad de capa φ y prescindiendo de su génesis, pero
no podemos relegar siempre los momentos genéticos al intentar comprender las
realidades culturales o de la capa π.

El momento estructural de la Justicia aparece en el horizonte conceptual a través
de los criterios 1 y 2 (Igualdad y Ley), y el momento genético (dinámico) se hace
presente a través de los criterios 3 y 4 (lucha por la Justicia y defensa de una ideología
justa). De ese modo, no es de extrañar que los últimos criterios comprehendan ya dentro
de la definición de la Justicia a la misma Justicia ejercitada. La Justicia no se sustantiva
o realiza sino como Igualdad o como Ley –sustantivación que alcanza su máxima
densidad en los planos ético y político-, pero la Igualdad o la Ley no preexisten a su
síntesis moral y tampoco se construyen exclusivamente tomando como referencia
esquemas ideales de lo que es igualitario y de lo que es legal, sino partiendo de trozos
(materiales, fácticos) de Igualdad y de legalidad previamente establecidos. Pero ¿dónde
estaría, entonces, el primer trozo de Igualdad o de legalidad, desde donde poder cerrar
positivamente este marco conceptual?

La teoría de la Justicia ha de inscribirse en la teoría e-p-m, la cual, a su vez, sólo
puede adquirir coherencia de conjunto si se enmarca en una teoría antropológica –en
                                                
10 .- TOULMIN, Stephen E.: El puesto de la razón en la ética. Madrid, Alianza Universidad, 1979 [1960].
11 .- APEL plantea, por ejemplo, en Estudios éticos, Ed. Alfa, 1986, cuestiones en continuidad con las que
hemos revisado, como cuando en la página 27 y s. se plantea: «¿Es posible distinguir la razón ética de la
racionalidad estratégico-teleológica?». La fundamentación trascendental que hace  de estas y otras
cuestiones la encontramos en: La transformación de la filosofía, I. Análisis del lenguaje, semiótica y
hermenéutica  y en La transformación de la filosofía, II. El a priori de la comunidad de
comunicación, Madrid, Taurus, 1985 [1972-1973].
12 .- WEBER, Max: Sobre la teoría de las ciencias sociales. Barcelona, Planeta-Agostini, 1993 [1904 y
1917], pág. 91.



SANCHEZ CORREDERA, S.: “Para una teoría de la Justicia, II”.

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 9

nuestro caso, en el espacio antropológico que defiende el materialismo filosófico- y ésta
a su vez, dentro de una teoría gnoseológica (el cierre categorial propuesto por Gustavo
Bueno, y dentro de él la teoría del hiperrealismo13) y de una ontología materialista (la
materia ontológica general y los géneros de materialidad primo, segundo y
terciogenéricos, también según la propuesta de G. Bueno). No será preciso, en la mayor
parte de los casos, ir más allá del contexto que circunscribe directamente nuestro tema:
el espacio antropológico.

Dentro de esta línea de articulación del andamiaje general, diremos ahora que los
trozos materiales necesarios para reconstruir aquello que en el contexto de la Justicia
llamamos Igualdad y legalidad se extraen siempre de otros trozos previos que, en
definitiva, proceden por transformación y, en el límite, por anamórfosis14 de otros
elementos materiales anteriores: la amistad como relación entre iguales, considerada un
valor ético (en principio), procedería de relaciones pre-éticas y/o etológicas o bien de las
relaciones sociales en el marco de la vida política. Esas relaciones materiales serán
consideradas como de igualdad o de legalidad en cuanto configuradas a través de un
molde formal que haya servido o pueda empezar a servir como criterio igualador o
legislador. A la parte formal del concepto le sucede lo mismo que a la parte material, es
decir, le sucede que una idea de igualdad-1 estará ligada a otra idea de igualdad-2 en
cuanto que una pueda proceder de otra o ambas de una tercera, etc., pero ello no dentro
de una lógica con circuito puramente formal sino en la medida que los momentos
formales sólo se hacen realidad a través de su composición con los momentos
materiales. Es decir, que se hablará de una determinada igualdad (la de las mujeres y los
varones) en cuanto sobre una realidad material (los sueldos de los trabajadores...) se
estampa el cuño de la igualdad (igual salario). Sólo tiene sentido hablar de igualdad
entre varones y mujeres si la entendemos mediada por este tipo de relaciones concretas,
porque de otro modo no es más que un concepto metafísico, porque ¿dónde está el
elemento que hace iguales genéricamente a todos los seres humanos, o a sus dos sexos,
etc.? Lo que se encuentra al comparar dos seres humanos cualesquiera es la
desigualdad; incluso dos gemelos monocigóticos tienen distintas huellas dactilares y
distinto todo lo demás, en realidad; la Igualdad hay que configurarla mediante tramos
formales de igualdad tomada de otros ámbitos y trozos de igualdad extraídos de
realidades materiales previas.

Es verdad que ha de haber un marco general, previo, del que arrancar, que sirva
de plataforma de la igualdad, y ese marco es la especie humana, distinta de otras
especies animales, en cuanto dotados sus componentes de cuerpos que son coincidentes
entre sí, dentro de amplias franjas, al estar dotados de características físicas y
espirituales similares. Pero esta igualdad corpórea de origen hace posible la Igualdad a
un nivel inicial pero no entrega la «naturaleza ética» construida ya y cerrada sino que ha
de ir constituyéndose en el transcurso histórico como característica cultural que es. Hay,
                                                
13 .- Para el hiperrealismo vid. BUENO, G.: Teoría del cierre categoríal, 3. El sistema de las doctrinas
gnoseológicas. Las cuatro familias básicas, págs. 841-874 y 898-912. También vid. Cuestiones
cuodlibetales . págs. 382-402, y Qué es la ciencia, págs. 9-12. Consúltese además, GARCÍA SIERRA,
Pelayo: Diccionario filosófico. Oviedo, Pentalfa, 2000, págs. 118-122.
14 .- Anamórfosis, vid. BUENO, G.: Teoría del cierre categorial, 5. El sistema de las doctrinas
gnoseológicas. Adecuacionismo. Circularismo , en el Glosario final, págs. 1383-1387. Primer ensayo
sobre las categorías de las «ciencias políticas» , págs. 188-189. Vid. GARCÍA SIERRA, Pelayo: Diccionario
filosófico. Oviedo, Pentalfa, 2000, págs. 126-128 y 563-564



SANCHEZ CORREDERA, S.: “Para una teoría de la Justicia, II”.

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 10

por tanto, una Igualdad y una desigualdad de partida entre los sujetos humanos, y es en
el juego de ambas, y en el proceso de desarrollo de igualdades materiales que se van
normalizando como cabrá hablar de persona ética, entendida siempre a la vez como
persona dentro de un marco político y social más amplio que el estrictamente familiar,
dentro del cual son posibles estos desarrollos.

Los conceptos de Igualdad y de legalidad, y también los de lucha y defensa de la
Justicia, irán esclareciéndose y distinguiéndose a medida que vayamos mostrando las
conexiones estructurales en que se hallan inscritos y las derivas genéticas en donde se
han conformado. Para ello será preciso establecer un encuadre general de este tipo de
valores en el contexto de todos los demás, o lo que es lo mismo proponer una teoría
sobre el mundo de los valores (lo que será objeto del próximo capítulo).

La teoría de la Justicia, inscrita dentro de las relaciones e-p-m, en el plano del
espacio antropológico que le corresponda, deberá entenderse como un valor complejo
en un mundo de los valores que habrá que reconfigurar.

Gijón, 20 de enero de 2006.
BIBLIOGRAFÍA15:

APEL, Karl-Otto: Estudios éticos, Barcelona, Ed. Alfa, 1986.
APEL, Karl-Otto: La transformación de la filosofía, I. Análisis del lenguaje, semiótica

y hermenéutica. La transformación de la filosofía, II. El a priori de la
comunidad de comunicación. Madrid, Taurus, 1985 [1972-1973].

BUENO; Gustavo: El sentido de la vida. Oviedo, Pentalfa, 1976.
BUENO; Gustavo: Primer ensayo sobre las categorías de las «ciencias políticas».

Cultural Rioja, 1991.
BUENO, G.: Teoría del cierre categorial. Oviedo, Pentalfa, 1992-1993, 5 vols.
BUENO, G.: Etnología y utopía. Madrid, Júcar, 1971.
BUENO, G.: Ensayos materialistas. Madrid, Taurus, 1972.
BUENO, G.: Ensayo sobre las categorías de la economía política. Barcelona, La Gaya

Ciencia, 1972.
BUENO, G.: El animal divino. Ensayo de una filosofía materialista de la religión.

Oviedo, Pentalfa, 1996 [1ª ed.: 1975].
BUENO, G.: Cuestiones cuodlibetales sobre Dios y la religión. Madrid, Mondadori,

1989.
BUENO, G.: Materia, Oviedo. Pentalfa, 1990.
BUENO, G.: Nosotros y ellos. Oviedo, Pentalfa, 1990.
BUENO, G.: ¿Qué es la ciencia?. Oviedo, Pentalfa, 1995.
BUENO, G.: ¿Qué es la filosofía?. Oviedo, Pentalfa, 1995.
BUENO, G.: El mito de la cultura. Barcelona, Editorial Prensa Ibérica, 1996.
BUENO, G.: España frente a Europa. Barcelona, Alba Ed., 1999.
BUENO, Gustavo- HIDALGO, A. – IGLESIAS, C.: Symploké. Júcar, 1997.
ESPINOSA, Baruch de: Ética, demostrada según el orden geométrico. Ed. de Vidal

Peña, Madrid, Editora Nacional, 1980.
GARCÍA SIERRA, Pelayo: Diccionario filosófico. Oviedo, Pentalfa, 2000

                                                
15 .- Se trata de una bibliografía acumulada, es decir, resultado de este capítulo y del anterior.



SANCHEZ CORREDERA, S.: “Para una teoría de la Justicia, II”.

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (Marzo, 2006). 11

KANT, I.: Fundamentación de la metafísica de las costumbres. Madrid, Espasa-Calpe,
1996

KANT, I.: La metafísica de las costumbres. Barcelona, Altaya, 1989.
KANT, I.: Crítica de la razón práctica. Salamanca, Ed. Sígueme, 2002. También

México, Porrúa.
MAQUIAVELO; N.: El príncipe. (Comentado por Napoleón Bonaparte). Madrid,

Espasa-Calpe, 1973.
PLATÓN: La República. El Político. Las leyes. En Obras Completas. Madrid, Aguilar,

1981.
POPPER, Karl: La sociedad abierta y sus enemigos. Paidós, 1981.
POPPER, Karl: Conjeturas y refutaciones. Paidós, 1983.
POPPER, Karl: La lógica de la investigación  científica. Tecnos, 1962.
POPPER, Karl: La miseria del historicismo. Alianza, 1973
RAWLS, John: Teoría de la Justicia. México, Fondo de Cultura Económica, 1997.
SÁNCHEZ CORREDERA, Silverio: «Los conflictos entre Ética, Moral y Política:

criterios para su negociación», Cuadernos de Información y Comunicación, vol.
8, Facultad de Ciencias de la Información, Servicio de Publicaciones
Universidad Complutense, 2003, págs. 39-60.

SÁNCHEZ CORREDERA, Silverio: Ética, 4º de E.S.O, tema 2, Grupo Díaita, Ed.
Eikasia, Oviedo, 2003

SÁNCHEZ CORREDERA, Silverio: Filosofía 1º de Bachillerato, temas 13 y 17.
Grupo Metaxy, Ed. Eikasía, Oviedo, 2004.

SÁNCHEZ CORREDERA, Silverio: Jovellanos y el jovellanismo, una perspectiva
filosófica., «Parte primera. Teoría E-P-M. Definición de ética, política y moral
desde el materialismo filosófico». Oviedo, Pentalfa, 2004.

SÁNCHEZ CORREDERA, Silverio: «Ética, Política y Moral. Un desarrollo desde las
propuestas de Gustavo Bueno», en Filosofía y Cuerpo. Debates en torno al
pensamiento de Gustavo Bueno. Ed. Libertarias, Madrid, 2005, págs. 177-184.

SCHOPENHAUER, Arthur: Los dos problemas fundamentales de la ética. Madrid,
Siglo XXI de España Ed., 1993.

TOULMIN, Stephen E.: El puesto de la razón en la ética. Madrid, Alianza
Universidad, 1979 [1960].

WEBER, Max: Sobre la teoría de las ciencias sociales. Barcelona, Planeta-Agostini,
1993 [1904 y 1917].



Eikasia Revista de Filosofía, 3 (marzo 2006) 1

La construcción de la realidad a través del
lenguaje1.

Dr. Román García. Oviedo

A partir de este título cabría pensar que va a tratarse del lenguaje como

persuasión, al estilo del papel que juega la retórica en el Dialogo platónico

Gorgias, cuando el autor que da nombre al diálogo, le responde a Sócrates que

su profesión de sofista, como especialista en el lenguaje, es más importante que

otras especialidades como la medicina, dado que:

“En muchas ocasiones yo, yendo con mi hermano o con otros médicos
junto a un enfermo que no quería tomar las medicinas o dejarse operar o
cauterizar por el médico, sin que éste le pudiera convencer, yo lo
conseguí no con otro arte, sino con la retórica.”( 2)

Sin embargo, no pretendemos movernos en la dimensión psicológico-

lingüística, sino en la dimensión onto-epistemológica (3)

Para el común de las personas el proceso del conocimiento abarca desde

el momento que el recién nacido empieza a ver manchas de luz y color carentes

de significado. En poco tiempo llega a entender lo inmediato, tal como ocurre

con el resto de los animales. Luego, va adquiriendo los conceptos de pasado y

futuro e incorpora el lenguaje. Para que las impresiones sensoriales, que

transmiten mensajes de la realidad, adquieran significado, deben ser

estructuradas por redes conceptuales, que son fundamentalmente lingüísticas. De

ahí la importancia de analizar significados, de no renunciar a la función

argumentativa del lenguaje, de no quedarnos en el nivel puramente sensorial.

Parece evidente que conocemos cosas. Solemos estar bastante seguros de

muchas de nuestras creencias. Calificamos como verdaderos, falsos o dudosos los
                                                                
1 .- Este artículo es fruto de una conferencia pronunciada en la Universidad Autónoma de Santo
Domingo, República Dominicana el 25 de Agosto de 2004.
2 .- 51. PLATÓN, Gorg., 456 B.



GARCÍA, Román: «La construcción de la realidad a través del lenguaje»,

Eikasia Revista de Filosofía, 3 (marzo 2006) 2

hechos que se presentan ante nosotros y los juicios en los que se relatan dichos

hechos. Estimamos como más o menos probable la presencia o ausencia de

determinados acontecimientos, basándonos en indicios que creemos fiables y

utilizando criterios aparentemente indudables.

Sin embargo, basta inquirir con cierto rigor la mayor parte de nuestras

convicciones para que pierdan rápidamente su solidez. Durante siglos los hombres

estuvieron convencidos de que los cuerpos celestes giraban alrededor de la Tierra -

que permanecía estática y en el centro del universo- en órbitas circulares y con

velocidad uniforme. La teoría desarrollada fundamentalmente por el químico G.E.

Stahl (1660- 1734) que suponía que todas las sustancias combustibles contenían un

principio inflamable, el flogisto, dominó el mundo de la química durante medio siglo

hasta que Lavoisier (1743-1794) demostró su falsedad, en 1774. La evolución de las

especies, que actualmente es aceptada unánimemente por la comunidad científica,

tardó muchos años en ser aceptada debido a los prejuicios religiosos, y aún hoy es

rechazada por algunos sectores ligados al fundamentalismo evangélico y que están

radicados en el Sur de los Estados Unidos fundamentalmente. La lista de grandes

errores que dominaron la mentalidad del hombre a lo largo de la historia sería

interminable. A los ya mencionados, habría que añadir los relativos a la generación

espontánea, al éter ... o, más recientemente, la oposición de la iglesia y determinados

sectores a la clonación.

Un breve examen de la historia de la ciencia y del pensamiento nos revela

cuán endeble puede llegar a ser nuestro conocimiento y nos advierte de la necesidad

de huir del dogmatismo, manteniendo siempre abierta la capacidad de autocrítica.

Mas no hemos de limitar nuestras dudas acerca de la validez de nuestros

conocimientos a cuestiones, digamos, de carácter general, a la cosmovisión que

tengamos en un momento determinado. René Descartes (1596- 1650) llegó a dudar

de la verosimilitud de los datos que nos proporcionaban los sentidos e incluso de que

fuéramos capaces de distinguir el estado de sueño del de vigilia:

                                                                                                                                                                                       
3 .- Dejamos aquí el término gnosología para la teoría de la ciencia.



GARCÍA, Román: «La construcción de la realidad a través del lenguaje»,

Eikasia Revista de Filosofía, 3 (marzo 2006) 3

“ Todo lo que he admitido hasta el presente como más seguro y
verdadero, lo he aprendido de los sentidos o por los sentidos; ahora
bien, he experimentado a veces que tales sentidos me engañaban, y es
prudente no fiarse nuca por completo de quienes nos han engañado una
vez.

?...? ¡ Cuántas veces no me habrá ocurrido soñar, por la noche, que
estaba aquí mismo, vestido, junto al fuego, estando en realidad desnudo
y en la cama! En este momento, estoy seguro de que yo miro este papel
con los ojos de la vigilia, de que esta cabeza que muevo no está
soñolienta, de que alargo esta mano y la siento de propósito y con plena
conciencia: lo que acaece en sueños no me resulta tan claro y distinto
como todo esto. Pero, pensándolo mejor, recuerdo haber sido engañado,
mientras dormía, por ilusiones semejantes. Y fijándome en este
pensamiento, veo de un modo tan manifiesto que no hay indicios
concluyentes ni señales que basten a distinguir con claridad el sueño de
la vigilia, que acabo atónito, y mi estupor es tal que casi puede
persuadirme de que estoy durmiendo.”. (4)

Desde un punto de vista riguroso, debemos admitir que la mayor parte de

nuestro conocimiento está en contradicción con los descubrimientos científicos y que

nuestra forma de entender el mundo se encuentra en contradicción con la ciencia. En

gran medida ésta no deja de ser un conocimiento que va contra el sentido común.

Nadie, aparte de dos o tres especialistas en física cuántica, comprende qué

importancia tiene que el tiempo esté en función del espacio, por lo menos más allá de

la subjetividad de que unas veces nos pase más deprisa, y, otra, más lentamente. A

pesar de que todos hemos estudiado el principio de la caída libre de los cuerpos, de

Newton (v = h x g), seguimos aferrados al sentido común, que nos dice que un

cuerpo más pesado cae más rápidamente que otro más ligero...

A la vista de lo expuesto, resulta obvio que el primer problema que hemos de

plantearnos en relación al conocimiento es el de si éste es posible. Cuando

indagamos acerca de la posibilidad del conocimiento nos estamos refiriendo al

                                                                
4 .- DESCARTES, René.: Meditaciones Metafísicas, Ediciones Alfaguara, Madrid, 1977, pág. 18. Cfr.
también Los Principios de las Filosofía, I, 4.



GARCÍA, Román: «La construcción de la realidad a través del lenguaje»,

Eikasia Revista de Filosofía, 3 (marzo 2006) 4

conocimiento verdadero. En realidad, el conocimiento entendido rectamente es

siempre un conocimiento verdadero.

1.-  Apariencia y realidad.

Frente a la concepción habitual de que las cosas son como se perciben

(realismo ingenuo), la filosofía ha criticado estas posiciones, de tal forma que

podríamos considerar que actualmente el antirrealismo [Fenomenalismo –Hume

(1711-1776) y Kant (1724-1804)-, idealistas –Berkeley  (1685-1753) y Hegel (1770-

1831)-] es la posición dominante en las ciencias. De hecho, algunos tipos de realismo

han terminado por aceptar un papel activo del sujeto

1.1.- El antirrealismo.

Hume y Kant fueron fenomenalistas. El fenomenalista kantiano, por ejemplo,

sostiene que todo lo que conocemos lo situamos en un espacio y en un tiempo.

Espacio y tiempo  - que son llamados por Kant intuiciones puras o formas a priori de

la sensibilidad-  son puestos por el sujeto en el proceso de conocimiento, forman

parte de la dotación inicial del sujeto cognoscente. Los datos de los sentidos

estructurados en un espacio y en un tiempo, es decir, los fenómenos, son lo único que

conocemos. Las cosas en-sí mismas, los noúmenos, son totalmente incognoscibles

para nosotros, lo cual no quiere decir que no existan (antirrealismo metafísico).

George Berkeley (1685-1753) es un representante genuino del antirrealismo

más radical de corte idealista. Para Berkeley “las cosas” existen y las conocemos, de

manera directa e inmediata, tal como son. Desde un punto de vista gnoseológico casi

nos sentiríamos tentados a afirmar que Berkeley defiende un realismo directo e

ingenuo. Pero las “cosas” de las que nos habla, no son de tipo corpóreo o material,

sino de tipo mental o ideal. Por lo tanto, su antirrealismo se mueve más bien en un

plano metafísico que gnoseológico. No se limita a afirmar que lo que no percibimos

(de una manera u otra) es incognoscible, sino que lo declara directamente inexistente.



GARCÍA, Román: «La construcción de la realidad a través del lenguaje»,

Eikasia Revista de Filosofía, 3 (marzo 2006) 5

Sólo existe lo que percibimos  - que tiene, repetimos, una dimensión exclusivamente

mental-  y en tanto que lo percibimos. Y segundo; Es, en realidad, un

antimaterialista.

No podemos aquí entrar en detalle en la exposición de la filosofía de

Berkeley. No obstante, si queremos subrayar que defendió su posición con notable

ingenio y la consideró compatible con el sentido común:

“ A primera vista ésta es una doctrina escandalosa,
incompatible con los presupuestos de la ciencia y el sentido común.
Parece negar la existencia tanto de la materia que investigan las
ciencias físicas como de los objetos familiares de la vida cotidiana, las
sillas y las mesas, las montañas, las praderas y ríos que nos rodean y en
cuya existencia, independiente de nosotros, creemos. Resulta
manifiestamente contrario al sentido común decir que los cuerpos no
existen cuando no los observamos.

Berkeley estaba dispuesto a aceptar que si sus puntos de vista
resultaban incompatibles con el sentido común y cerraban el paso a la
ciencia, serían inaceptables. El interés de su filosofía reside en que
afirma que su ontología es perfectamente compatible con el sentido
común y los principios religiosos, y que, aunque contradice
explícitamente los supuestos metafísicos de los científicos, puede
proporcionarnos una explicación satisfactoria sobre la naturaleza y
valor de las ciencias sin invocar la hipótesis de la materia. es más,
desarrolla su posición tan ingeniosamente que siempre ha sido
notoriamente difícil refutarle.” 5

Las cosas son, en realidad, ideas y su ser consiste, por tanto, en ser percibidas.

Premisa 1 : sólo conocemos ideas (en el sentido amplio que Locke dio
a este término: conceptos, sensaciones, etc)
Premisa 2 : Conocemos las cosas (Esta silla, este lápiz, etc)
Conclusión: Las cosas son ideas

                                                                
5 .- URRSON, J.O. : Berkeley. Madrid, Alianza Editorial, 1984, pp.50-51.



GARCÍA, Román: «La construcción de la realidad a través del lenguaje»,

Eikasia Revista de Filosofía, 3 (marzo 2006) 6

2.- Lenguaje

La conclusión que se puede extraer es que lenguaje y mundo o realidad son

dos entidades incomensurables. La función del leguaje es «expresar lo inexpresable»,

es por ello que debemos invertir la fórmula de Wittgenstein (1889-1951) “de lo que

no se puede hablar mejor es callarse” por la de “hablamos de lo que no se conoce”.

Si lo analizamos en profundidad, estos planteamientos están ya presentes en

el escepticismo, corriente filosófica que, aunque nacida en Grecia, ha estado siempre

presente a lo largo de la historia del pensamiento. Y en cuya tesis fundamental está la

negación de la posibilidad del conocimiento –verdadero–, insistimos. Por lo tanto, lo

coherente es no hablar de nada (aphasía) y suspender el juicio sobre cualquier

aspecto de la realidad (epoché). Esta argumentación esta presente en las objeciones

escépticas sobre el conocimiento, que Sexto Empírico y otros atribuyen a

Gorgias de Leontini, y que se contienen en la siguiente afirmación:

Gorgias “Dice que nada existe; que si algo existiera, sería
incognoscible; que si algo existiera y fuera cognoscible, sería
incomunicable a los demás” (6).

No nos vamos a detener en toda la argumentación de las aseveraciones anteriores

por parte del autor. No deja de tener un interés importante para nuestro tema, pero

entrar en ellas desbordaría el marco de esta conferencia. No obstante, podemos

recoger para los dos primeros asertos la síntesis  de Enesidemo de Cnosos – un

escéptico del siglo -I –, que sistematizó los principales motivos por los cuales ha de

concluirse la necesidad de suspender todo juicio, en unos argumentos denominados

“tropos”. Estos argumentos, que al parecer recogen en buena medida la doctrina del

fundador de la escuela, Pirrón de Elis (-365 a -275), puede resumirse de la siguiente

manera:

                                                                
6 .- Diels  40. De Melis., Xenoph., Gorg. V-VI, 979 a 12.



GARCÍA, Román: «La construcción de la realidad a través del lenguaje»,

Eikasia Revista de Filosofía, 3 (marzo 2006) 7

Todos nuestros conocimientos provienen de sensaciones, opiniones o

razonamientos. Sin embargo, las sensaciones y las percepciones no proporcionan un

conocimiento válido como lo prueba el hecho de que:

– Varíen de unas especies animales a otras.
– Varíen de unos individuos a otros dentro de la misma especie.
– Varíen en un mismo individuo de un momento a otro dependiendo

de diversas circunstancias: edad, cansancio, salud, etc.
– Varíen en función de las diferentes posiciones y estados que puede

adoptar el objeto.
– Varíen en razón de las características que tenga el medio que se

interpone entre el sujeto cognoscente y el objeto conocido.

Tampoco las opiniones que tenemos representan un conocimiento cierto ya
que:

– Si provienen de nuestras propias sensaciones y percepciones no
hemos de darles nuestra confianza, como hemos probado
anteriormente.

– Si provienen de las sensaciones y percepciones de los demás el
problema planteado es exactamente el mismo.

– Además, muchas de nuestras opiniones, a las que tenemos por
conocimientos ciertos e indudables, provienen de costumbres,
creencias y tradiciones, cuya relatividad se prueba por el hecho
de que son distintas - y, a veces, contradictorias - a las que
tienen otros pueblos. Tampoco la educación que recibimos es
fuente segura de certeza, por este mismo motivo. Por otra
parte, nunca podemos estar seguros de estar interpretando o
comprendiendo correctamente la información que se nos
transmite.

Dejando al margen los argumentos anteriores contra la realidad y la

posibilidad del conocimiento y centrándonos en el problema que nos ocupa: el del

lenguaje; nos interesa detenernos en la tercera de las tesis de Gorgias, cuando afirma

que:

“Y si pudiera ser captado, sería incomunicable a los demás.

Si lo existente, que tiene su realidad fuera de nosotros, es visible; y
audible y, en general, sensible, y de ello lo visible es aprehendido con la
vista y lo audible con el oído y no a la inversa, ¿cómo podrá; ser
comunicado a otro? Efectivamente, la palabra es aquello con lo que nos



GARCÍA, Román: «La construcción de la realidad a través del lenguaje»,

Eikasia Revista de Filosofía, 3 (marzo 2006) 8

comunicamos, y la palabra no es lo real existente7. Por tanto, nosotros
comunicamos a los demás, no lo existente, sino la palabra, que es distinta
de lo real. Así como lo visible no puede llegar a ser audible y viceversa,
así nuestra palabra no puede llegar a ser lo existente, ya que esto tiene su
realidad fuera de nosotros. Y, al no ser la palabra lo existente, no puede
ser este último comunicado a otro.

La palabra, dice Gorgias, se origina a partir de las cosas del mundo
exterior en cuanto se presentan a nosotros (esto es, a partir de lo
sensible). Así, de la presencia del sabor nace en nosotros la palabra
relativa a esta cualidad, y de la impresión de color la referente al color. Si
esto sucede así, la palabra no es representativa del mundo exterior, sino
que es el mundo exterior el que vuelve significativa la palabra.

Y no es posible afirmar que la palabra es real de la misma manera
que lo es lo visible y lo audible, de forma que puede ella comunicar lo
real existente basándose en su realidad existente. Pues, nos dice Gorgias,
incluso aunque la palabra tenga realidad, difiere del resto de lo real, y en
especial los cuerpos visibles son diferentes de las palabras, ya que lo
visible es captado por un órgano y la palabra por otro distinto.

Así pues, la palabra no capta la mayor parte de las cosas reales, del
mismo modo que éstas no manifiestan su recíproca naturaleza.”8

En China hay una leyenda acerca de la existencia de una especie de

unicornio, al que llaman «k'i-lin». Cuando los marinos chinos conocieron en

Somalia un animal tan extraño como la jirafa y comprobaron que los nativos la

llamaban «girin» (que a ellos les sonaba como «k'i-lin») dieron por sentado que

se trataba del famoso unicornio. (9)

Cuenta Borges (1889-1986) en la «La busca de Averroes» (10), que

Averroes (1126-1198), un médico árabe, trabajaba sobre los comentarios a

Aristóteles, obra monumental por la que sería conocido, tratando sobre los

pensamientos de un hombre del que lo separaban catorce siglos; a las dificultades

intrínsecas debemos añadir que Averroes, ignorante del siríaco y del griego,

                                                                
7 .- Se refiere Gorgias a que la palabra no se adecúa plenamente con la realidad.
8 .- 39. SEXT., Adv. matem., VII, 65 y sigs.
9 .- BOORSTIN,  Daniel J.: Los Descubridores (1983), Grijalbo Mondadori 1986, vol. I, pág.
200.
10 .- BORGES, J.L.: “La busca de Averroes”, en El Alhep (1949) Obras completas II. Barcelona,
Circulo de Lectores, 1992, pp. 175-181.



GARCÍA, Román: «La construcción de la realidad a través del lenguaje»,

Eikasia Revista de Filosofía, 3 (marzo 2006) 9

trabajaba sobre la traducción de una traducción. Dos palabras dudosas lo habían

detenido en el principio de la Poética. Esas palabras eran tragedia y comedia. Las

había encontrado años atrás, en el libro tercero de la Retórica; nadie, en el ámbito del

Islam, barruntaba lo que querían decir. En la Retórica había podido eludirlas, en la

Poética era imposible, por razones obvias.

Mientras Averroes pensaba que suele estar muy cerca lo que buscamos,

debajo de su ventana, en el estrecho patio de tierra, jugaban unos chicos

semidesnudos. Uno, de pie en los hombros de otro, hacía notoriamente de

almuédano; bien cerrados los ojos, salmodiaba «No hay otro dios que el Dios». El

que lo sostenía, inmóvil, hacía de alminar; otro, abyecto en el polvo y arrodillado, de

congregación de los fieles. El juego duró poco: todos querían ser el almuédano, nadie

la congregación o la torre. El juego acabó disolviéndose entre insultos.

“En la historia anterior –dice Borges- quise narrar el proceso de una
derrota. Pensé, primero, en aquel arzobispo de Canterbury que se propuso
demostrar que hay un Dios; luego, en los alquimistas que buscaron la
piedra filosofal; luego, en los vanos trisectores del ángulo y rectificadores
del círculo. Reflexioné, después, que más poético es el caso de un
hombre que se propone un fin que no está vedado a los otros, pero sí a él.
Recordé a Averroes, que, encerrado en el ámbito del Islam, nunca pudo
saber el significado de las voces tragedia y comedia. Referí el caso; a
medida que adelantaba, sentí lo que hubo de sentir aquel dios
mencionado por Burton que se propuso crear un toro y creó un búfalo.
Sentí que la obra se burlaba de mí. Sentí que Averroes, queriendo
imaginar lo que es un drama sin haber sospechado lo que es un teatro, no
era más absurdo que yo, queriendo imaginar a Averroes, sin otro material
que unos adarmes de Renán, de Lane y de Asín Palacios. Sentí, en la
última página, que mi narración era un símbolo del hombre que yo fui,
mientras la escribía y que, para redactar esa narración, yo tuve que ser
aquel hombre y que, para ser aquel hombre, yo tuve que redactar esa
narración, y así hasta lo infinito. (En el instante en que yo dejo de creer
en él, «Averroes» desaparece.)” (11)

                                                                
11 .- Id.



GARCÍA, Román: «La construcción de la realidad a través del lenguaje»,

Eikasia Revista de Filosofía, 3 (marzo 2006) 10

3.- Realidad y lenguaje.

El precepto de claridad sobrentiende el lenguaje como mero medio de

comunicación de una verdad que ya se posee de entrada.  Pero, contrariamente a esta

concepción, el lenguaje actúa como un medio para abrir la realidad misma, la verdad

no lingüística que sólo puede tener lugar en el texto, en el acto mismo de la escritura,

aunque ello dificulte su comprensión. La realidad no es lo ya dado, o bien, si es lo ya

dado, ontologicamente, es, a su vez, indefinido. Si se dice “al principio era el Caos”:

¿Qué era antes de ese Caos?; el Caos supone ya introducir una definición o

determinación. Presupone una indeterminación anterior mayor.

El lenguaje hace aquellas operaciones que no se pueden hacer desde la

realidad misma, como pueden ser la Unión y la Separación.

Vamos, pues, a empezar mostrando una operación que solamente se puede

hacer a partir del lenguaje y que es necesaria para poder entender la realidad, para

poder pensar. Para ello, vamos a describirla en dos autores, que están en los orígenes

de la filosofía, uno como precursor y otro como fundador. En primer lugar, partimos

de  La Teogonía de Hesiodo, para mostrar esa misma operación que, más tarde,

perfeccionará Platón.

Previamente, deberíamos decir que, en la antigüedad, en la época anterior a

Homero, en gran medida éste trata de recoger, el lenguaje tiene un halo sagrado.

Como ha demostrado Parry (12), con la tradición oral de los pastores yugoslavos, y

Havelot y Émile Benveniste (1902-1976), con posterioridad, el lenguaje, en las

                                                                
12.-  Esta relación que podría aparecer como traída de los pelos, no lo es tanto si tenemos en cuenta
algunas reflexiones que hace Ong, acerca de los análisis de Milman Parry sobre la construcción de la
Ilíada y la Odisea. En referencia a los mismos dice Ong en referencia a la obra de Homero: "El
análisis detallado del tipo que hacía Milman Parry mostró que repetía (Homero) fórmula tras fórmula.
El término griego rhapsoidein “coser un canto”, resultó nefasto. Homero unió partes prefabricadas. En
lugar de un creador, se tenía un obrero de línea de montaje” Ong, Walter J.: Oralidad y escritura .
Fondo de Cultura Económico. Bs. As. 1982.



GARCÍA, Román: «La construcción de la realidad a través del lenguaje»,

Eikasia Revista de Filosofía, 3 (marzo 2006) 11

comunidades indoeuropeas de tradición de pueblos pastores y cazadores, asombra, y

se entiende como una inspiración de los dioses.

Hesiodo comienza la Teogonía de esta forma:

“¡Salud, hijas de Zeus! Otorgadme el hechizo de vuestro canto.
Celebrad la estirpe sagrada de los (105)  sempiternos Inmortales, los que
nacieron de Gea y del estrellado Urano, los que nacieron de la tenebrosa
Noche y los que crió el salobre Ponto. [Decid también cómo nacieron al
comienzo los dioses, la tierra, los ríos, el ilimitado ponto de agitadas olas
y, allí arriba, los relucientes astros y el anchuroso cielo.] Y los
descendientes (110) de aquéllos, los dioses dadores de bienes, cómo se
repartieron la riqueza, cómo se dividieron los honores y cómo además,
por primera vez, habitaron el muy abrupto Olimpo. Inspiradme esto,
Musas que desde un principio habitáis las mansiones olímpicas, y
decidme lo (115) que de ello fue primero.”

El autor no pide inspiración para hablar de esos temas, sino que pide a las

musas “el hechizo de vuestro canto”, por que son las musas las que hablan a través

de él: un hombre no puede componer tan preciosos versos.

Para todos los pueblos cazadores-pastores-recolectores, el lenguaje tiene un

halo de sagrado. No debemos olvidar que el cuarto evangelio, el denominado de San

Juan Evangelista, comienza:

“En el principio era el Verbo” (13)

La traducción de la International Biblie Students Association, más conocida

como los Testigos de Jehova, es más literal:

“En [el] principio la Palabra era, y la Palabra estaba con Dios y la Palabra
era un Dios." (14)

                                                                
13 .- Biblia. Juan .1.1.
14 .- Traducción del Nuevo Mundo de las Santas Escrituras. New York, Watchtower Bible and Tract
Society or New York, 1979. Juan, 1.1.



GARCÍA, Román: «La construcción de la realidad a través del lenguaje»,

Eikasia Revista de Filosofía, 3 (marzo 2006) 12

Y continúa refiriendo cómo todo se crea a partir de la Palabra. No obstante, no

vamos a entrar aquí en un debate teológico, por lo que seguiremos con Hesiodo.

Continúa la Teogonía:

“En primer lugar existió el Caos. Después Gea la de amplio pecho, sede
siempre segura de todos los Inmortales que habitan la nevada cumbre del
Olimpo. [En el fondo de la tierra de anchos caminos existió el tenebroso
izo Tártaro.] Por último, Eros, el más hermoso entre los (120) dioses
inmortales, que afloja los miembros y cautiva de todos los dioses y todos
los hombres el corazón y la sensata voluntad en sus pechos.

Del Caos surgieron Erebo y la negra Noche. De la negra Noche a su vez
nacieron el Eter y el Día, a los que (125) alumbró preñada en contacto
amoroso con Erebo.

Gea alumbró primero al estrellado Urano con sus mismas proporciones,
para que la contuviera por todas partes y poder ser así sede siempre
segura para los felices dioses. También dio a luz a las grandes Montañas,
deliciosa morada de diosas, las Ninfas que habitan en los boscosos
montes. Ella igualmente parió al (130) estéril piélago de agitadas olas, el
Ponto, sin mediar el grato comercio.

4.- Separación o división.

Podemos observar, en el primer párrafo, referido de la Teogonía (120), una

estructura compleja, que en el mito se realiza pocas veces, pues evidencia el

procedimiento. Se utiliza en el tema del origen, problema del que ninguna mitología

escapa. Se trata de establecer, o delimitar, el espacio (khôra) en el que se va a

trabajar (15), dado que en un principio nos encontramos con lo ilimitado (apeiron).

Para ello es preciso establecer una marca, o línea, que separa lo indeterminado (lo

que se deja) de lo determinado (de lo marcado): el “absimo”. Además se tienen que

precisar las operaciones a utilizar. Volvamos más detenidamente a la Teogonía de

Hesíodo:

“En primer lugar existió el Caos.” (16)

                                                                
15 .- Sobre el tema del espacio como khôra  cf.: CENTENO, Salvador.: La idea de espacio en
Demócrito.  Mecanografiado. Oviedo, Universidad de Oviedo,  1985, 195pp.
16 .- HESIODO.: Teogonía, 117-123.



GARCÍA, Román: «La construcción de la realidad a través del lenguaje»,

Eikasia Revista de Filosofía, 3 (marzo 2006) 13

Se traza una marca: el Caos. El Caos funciona como una línea divisoria que

se establece en la determinación absoluta. Se traduce también por abismo. Esta línea

divide la pura indeterminación en dos espacios: uno, nuevamente indeterminado, y,

otro, determinado, que es con el que ya podemos trabajar. El caos era la brecha en la

tierra que abre un arado.

El Caos marca un espacio donde no había nada. Por ello, casi como un efecto

inmediato, una vez que existe el Caos, aparece seguidamente Gea la de amplio

pecho. Téngase en cuenta que el epíteto de amplio pecho no es gratuito. Para

remarcar más aún, si cabe, su carácter espacial se dice: sede siempre segura de todos

los Inmortales que habitan la nevada cumbre del Olimpo (17). Hasta los Dioses

necesitan un espacio para existir, sin él no lo podrían hacer. Por ello, Gea tiene que

ser el primer dios que aparece, después de establecer la línea. Una vez establecido o

delimitado el espacio, nos sigue quedando una indeterminación: Tártaro. Pero,

además, es necesario introducir una operación: la unión o Eros, que será utilizada

dentro del esquema indoeuropeo de la familia, mediante matrimonios, infidelidades o

incestos.

Para ejemplificar este método podemos utilizar la estructura cartesiana del

espacio. Ello, indudablemente supone una deformación de la estructura a la que

aludimos, pero creemos que puede ser claramente ejemplificante. Si partimos de

situar un punto como referencia en los distintos espacios que vamos a dibujar,

podemos comprender claramente a qué nos referimos.

Establezcamos un primer espacio indeterminado (figura 1) en el que situamos

nuestro punto de referencia:

Figura 1.

                                                                
17 .- Id.



GARCÍA, Román: «La construcción de la realidad a través del lenguaje»,

Eikasia Revista de Filosofía, 3 (marzo 2006) 14

En este espacio, si no tuviéramos la referencia de la hoja de papel, no podemos

delimitar nada, no podríamos, en definitiva situar el punto, porque se carece de

referencias. Si establecemos un corte, quedarán marcados dos espacios, es decir se

establece la derecha y la izquierda (figura 2):

Figura 2.

Ya podemos señalar que el punto se encuentra a la derecha. Pero nos

encontramos con dos espacios de características diferenciadas. Por una parte, el

espacio que nos queda a la izquierda sigue teniendo las mismas características de

indeterminación originaria, mientras que el de la derecha tiene una primera

determinación (el punto). Si aplicáramos un nuevo corte, podríamos realizar una

nueva delimitación espacial (figura 3).

Figura 3.



GARCÍA, Román: «La construcción de la realidad a través del lenguaje»,

Eikasia Revista de Filosofía, 3 (marzo 2006) 15

El último paso, desde la perspectiva cartesiana, sería establecer nuevos cortes

en los ejes, con lo que podríamos llegar a delimitar la posición del punto.

Sin embargo, en el mundo griego, esta división espacial no es de carácter

geométrico o matemático (18)

La división, entendida como segregación de un doble elemento, consiste en

que al dividir un espacio nos encontramos con dos nuevos espacios:

“Del Caos surgieron Érebo y la negra Noche. De la Noche a su vez
nacieron el Éter y el Día, a los que alumbró preñada en contacto amoroso
con Érebo.”

Si bien, para el surgimiento del Éter y el Día se introduce la unión entre la

Noche y Érebo, mecanismo que habíamos visto en el apartado anterior, se trata de

una superposición de la operación indoeuropea, una vez que se tienen los operadores.

                                                                
18 .- Cf. CENTENO PRIETO, Salvador.: La idea de espacio en Demócrito. Tesina de Licenciatrura.
Mecanografiada. Oviedo, Universidad de Oviedo, 1985. Centeno señala, apoyándose en las tesis de
Ruiz-Werner (Leucipo y Demócrito. Fragmentos. Buenos Aires, 1970, p.22 y ss.) y Sinnige (Matter
and Infinity in the Presocratic Schools and Plato. Anen. 1968, p. 155.) como el tratamiento de los
presocráticos hasta Platón de la idea de espacio no es un concepto matemático y que procede de la
física jonia (Centeno, p.9). Así mismo, dentro de esta interpretación se encontraría MONDOLFO, R.:
El infinito en el pensamiento de la antigüedad clásica. Buenos Aires, 1971, p. 285 y ss.



GARCÍA, Román: «La construcción de la realidad a través del lenguaje»,

Eikasia Revista de Filosofía, 3 (marzo 2006) 16

Sin embargo, el mecanismo establecido es la misma operación que el surgimiento de

Érebo y la Noche. Es decir, la división a partir de un elemento anterior:

Caos

Érebo               Noche

    Éter        Día

Con la salvedad de que en el segundo par se establece la unión entre Érebo y

la Noche, la partición se realiza en dos elementos. El primer elemento es la parte no

marcada o indeterminada y el segundo elemento es el marcado o conocido. Érebo es

la noche, que es indeterminada, lo que podríamos denominar la obscuridad absoluta

y el Éter es la luz absoluta, la claridad

5.- Algunos recursos ya utilizados por Platón en la construcción de la realidad.

Este procedimiento de utilizar un elemento marcado y otro no marcado, que

vimos en Hesiodo, es perfeccionado por Platón.

5.a).- Llegar a ser lo que eres.

En la Carta VII, Platón establece un proceso retórico que consiste en

distinguir dos tipos de amistad (19), a saber, “la que procede de la filosofía” (B) y “la

que procede del compañerismo” (no-B) (bien por hospitalidad, bien por participación

en los misterios).

Posteriormente, se identificará la auténtica amistad con la filosofía, de tal

forma que “el elemento conocido”: la amistad proveniente del compañerismo es una

falsa amistad.

                                                                
19 .- PLATÓN.: Carta VII , 333 d 7-e 3.



GARCÍA, Román: «La construcción de la realidad a través del lenguaje»,

Eikasia Revista de Filosofía, 3 (marzo 2006) 17

no-B B

Amistad

Señalaremos que este procedimiento permite establecer precisamente como

“no-B” al elemento conocido, es decir, al compañerismo.

La sutileza de Platón nos llevará un paso más adelante, trasladando la

discusión, no a la defensa de su participación como miembro de la escuela, sino a su

implicación como ateniense. Calipo y Filóstrato pueden ser confundidos con Platón,

no por pertenecer a la Academia, sino por ser atenienses:

“... pero rechazo terminantemente lo que se dice de los
atenienses, que estos dos individuos mancharon de infamia
la ciudad; afirmo, en efecto, que también fue ateniense el
que nunca traicionó a Dión (20), aunque hubiera podido
hacerlo a cambio de recibir riquezas y toda clase de
honores, Y es que no les unía una amistad vulgar, sino una
común educación liberal, que es en lo único en que debe
confiar un hombre sensato, más que en cualquier afinidad
espiritual o física.

334 b

De modo que no es justo que los dos asesinos de Dión se
conviertan en oprobio para la ciudad, como si alguna vez
hubieran sido hombres dignos de tenerse en cuenta.” (21).

c

Todo ello es posible, porque se ha establecido una trayectoria con toda la

historia anterior, en la que se establecen rasgos de amistad, basados en la

coincidencia de la filosofía política de ambos (22). Esta trayectoria parte de un

conocimiento previo de los “posibles lectores”, de experiencias de amistad. Platón

                                                                
20 .- Se refiere a él mismo como queda estipulado en los párrafos anteriores.
21 .- PLATÓN.: Carta VII , 334 b-334 c.
22 .- Cf. El inicio de la Carta VII, 324 b y ss., al que nos referimos anteriormente.



GARCÍA, Román: «La construcción de la realidad a través del lenguaje»,

Eikasia Revista de Filosofía, 3 (marzo 2006) 18

ejemplifica con unas situaciones en las que esta amistad opera, y se consigue del

oyente que pueda comprender un nuevo tipo de amistad; “la de la coincidencia de

ideas”.

Veamos este mismo procedimiento en la publicidad actual donde es muy

habitual. Utilizaremos un anuncio de Yoplait.

Figura 5

El anuncio consta de tres partes, compuestas de  dos medias páginas (figura

5), en sentido vertical, y una completa (figura 6). La situación de la publicidad en la

revista Mía (23), era la siguiente: dos de estas mitades se encontraban en una doble

página situadas en las partes más externas de

la publicación  (como puede verse en la

imagen superior). Las fotografías reproducen

a dos personas, hombre y mujer que, en traje

de noche, comen un yoghurt apoyados contra

la línea divisoria del anuncio con el texto. Es

decir, si se uniesen las dos fotografías,

ambos quedarían apoyados el uno contra el otro. Por tanto, la propia presentación

fotográfica representa una oposición entre dos características, que están definidas

                                                                
23 .- Mia, 303 (29 Junio al 5 Julio 1992).

Chocolate Nata

Placer



GARCÍA, Román: «La construcción de la realidad a través del lenguaje»,

Eikasia Revista de Filosofía, 3 (marzo 2006) 19

también por una imagen-fotográfica. Por una parte, la fotografía de la izquierda

recibe el título de “placer de chocolate”, mientras que la de la derecha recibe el título

de “placer de nata”. Nata y chocolate aparecen como opuestos y complementarios, en

cuanto están referidos a un elemento tercero que es el placer. De esta forma dos

elementos cuya relación no existe aparecen como complementarios. Esta idea se

forma por haber elegido a un hombre y a una mujer como modelos que refuerza ese

carácter de complementariedad. El propio color de las imágenes resalta esa

disposición.

Placer de chocolate.

El fondo de esta parte del
anuncio es blanco en contraste
con el traje negro que utiliza el
modelo. El modelo elegido es un
hombre que coincide con el
chocolate como elemento
masculino. Las letras “placer de
chocolate” aparecen impresas en
negro, para resaltar esta
identificación: negro-hombre-
chocolate. El hombre viste un
smoking negro con pajarita a
juego que permite establecer
distintas conexiones de ideas
relacionadas con el placer, por
una parte el traje sintetiza una
fiesta o reunión de sociedad, por
otra, el modelo lleva la chaqueta
por encima de los hombros y
reposa su hombro contra el borde
derecho con un pie cruzado sobre
el otro, lo que indica descanso o
relajación.

Placer de nata.

     La modelo representa el sentido
femenino de la nata. El fondo de
esta parte es, al contrario del
anterior, negro contrastando con la
ropa de la modelo que utiliza un
traje de chaqueta y pantalón
blanco, lo que facilita su
identificación con la nata. Las
letras “placer de nata” están
escritas en blanco, resaltando la
identificación: blanco-mujer-nata.
La mujer porta un traje blanco que
indica la misma idea de fiesta o
recepción elegante, permitiendo
establecer igualmente las
conexiones con la idea de placer.
La mirada de ella coincide con la
de él lo que establece un cierto
grado de complicidad y relación
entre ambos que queda reforzada
por la misma acción que realizan:
degustar un Yoplait.



GARCÍA, R.: «La construcción de la realidad a través del lenguaje»,

Eikasia Revista de Filosofía, 3 (marzo 2006) 17

Figura 5 a



GARCÍA, R.: «La construcción de la realidad a través del lenguaje»,

Eikasia Revista de Filosofía, 3 (marzo 2006) 18

Figura 5 b



GARCÍA, R.: «La construcción de la realidad a través del lenguaje»,

Eikasia Revista de Filosofía, 3 (marzo 2006) 19

Tanto la serie “Negro-Hombre-Chocolate”, como la de “Blanco-Mujer-Nata”,

se asocian a “Yoplait” que aparece en la parte inferior de las imágenes como forma

constante.

La síntesis se concluye en una tercera página (figura 6). Una vez establecidas

las conexiones, por separado, negro/blanco y mujer/hombre, que van relacionadas

con Yoplait (cf. el logotipo en la parte inferior), cabe fijar la unión entre chocolate y

nata, que no resulta sorprendente, porque la relación está anteriormente establecida,

por la interacción que guardan los modelos

Negro Yoplait Hombre  Chocolate

Blanco Yoplait Mujer    Nata
= = =

Representando estas relaciones en diagramas de Venn, mediante la teoría de

conjuntos, las inclusiones serían de la siguiente manera:

Primero, se establecen dos procesos de inclusión paralela:

Chocolate

Hombre

Negro

Yoplait

Nata

Mujer

Blanco

Yoplait



GARCÍA, R.: «La construcción de la realidad a través del lenguaje»,

Eikasia Revista de Filosofía, 3 (marzo 2006) 20

Figura 6



GARCÍA, R.: «La construcción de la realidad a través del lenguaje»,

Eikasia Revista de Filosofía, 3 (marzo 2006) 21

En esta tercera página se establece la relación Chocolate-Nata, mediante una

copulativa “y”:

Chocolate

Hombre

Negro

Yoplait

Nata

Mujer

Blanco

Yoplait

Como “Yoplait” es el término que permanece en ambos procedimientos se

llega a identificar el “Nata-chocolate” con “Yoplait":

Nata y Chocolate

Yoplait

Una vez analizado el mecanismo, queda claro que se puede sustituir el tercer

binomio de este proceso por otro par de elementos cualquiera, con el requisito de que

cada elemento del nuevo par cumpla las características homologables a negro-

hombre o blanco-mujer. Incluso podríamos simplemente sustituir tan sólo uno de los

elementos en la proporción siguiente (con la salvedad de que tiene que ser blanco y

femenino):



GARCÍA, R.: «La construcción de la realidad a través del lenguaje»,

Eikasia Revista de Filosofía, 3 (marzo 2006) 22

Negro Hombre Chocolate

Blanco Mujer        X
= =

Donde, por ejemplo, podría ser X =  { leche } y la conclusión sería chocolate

con leche Yoplait. Los elementos fundamentales, para este tipo de construcción, son

los binomios empíricos, sacados de la experiencia, o time, del público al que va

dirigido:

Negro Hombre

Blanco Mujer
=

Pero, como la mayor parte de los procedimientos que podríamos denominar

retóricos, estos pares son construidos desde el patrón chocolate-nata y no viceversa.

De esta forma, se destacan ciertas características o, por utilizar otras referencias, son

anclados ciertos elementos de un objeto al realizar la intersección. En definitiva,

siempre se puede utilizar cualquier objeto para destacar las cualidades de otro a

través de este procedimiento, “ya ilustrado por varios semiólogos y filósofos del

lenguaje: desde un determinado punto de vista toda cosa tiene relaciones de

analogía, contigüidad y semejanza con cualquier otra cosa.” (24).

Téngase en cuenta que, como ha señalado la hermenéutica de Gadamer (25) y

también la estética de la recepción de Jauss (26), estas relaciones establecidas entre

los objetos tienen, necesariamente, unas contextualizaciones históricas, dado que se

apoyan en el depósito de interpretaciones precedentes, que nos ha entregado la

tradición y la información del receptor. En 1996, la marca de gin Beefeater, utiliza un
                                                                
24 .- ECO, U.: “Los límites de la interpretación”, Revista de Occidente, 118 (1991) p.10.
25 .- Como hemos señalado anteriormente, cf.: GADAMER, H.-G.: Wahrheit und Methode.
Tubingen, 1960. Traducción española de Ana Agud Aparicio y Rafael de Agapito: Verdad y método.
Fundamentos de una hermenéutica filosófica.Salamanca, Sígueme, 1992 y 1993, 2 vol.



GARCÍA, R.: «La construcción de la realidad a través del lenguaje»,

Eikasia Revista de Filosofía, 3 (marzo 2006) 23

cartel publicitario en vallas y soportes rígidos: BE authentic. En el que “BE” se

presenta continuando su tradición de recalcar el carácter inglés del gin, lo cual

también puede identificar su calidad y autenticidad. La propia etiqueta de Beefeater

nos exige un conocimiento de que “Beefeater” es el nombre que reciben los soldados

encargados de custodiar la Torre de Londres. Pero, además, intenta señalar estas

características de calidad y autenticidad (27):

LONDON DISTILLED
DRY GIN

BEEFEATER GIN, a drink with quality, style and history. The Beefeater represents the corps of men William the
Conqueror hand picked almost 1000 years ago to guard the Tower of London. The Beefeater marching out of  the
past and into the future to set a standard.

Gin has been produced in England since the early seventeenth century. During the nineteenth century James
Burroug combined the wild flavour of juniper with the subtle sweetness of angelica and the spicy orange of
coriander into a gin both aromatic and captivating.

Only six individuals know the secret which gives BEEFEATER GIN its softness and delicate flavour. Those six
guard the standard by which other gins are judged. Beefeater's cherished tradition stands firm behind a drink  that
tastes of today bright, light and refreshing.

BEEFEATER, THE WORLD'S MOST SOUGHT AFTER PREMIUM GIN

LONDON DESTILED
DRI GIN

                                                                                                                                                                                       
26 .- JAUSS,  H.H..R. (ed).:  Theorien der Kunst. Frankfurt, 1982, 59-69. Citado por Gadamer,
Verdad y método. Fundamentos de una hermenéutica filosófica.Salamanca, Sígueme, 1993, p.68,
volumen 2, en la p.108 se hace una referencia mayor a sus obras.
27 .-                                                          BEEFEATER

DESTILADO EN LONDRES
LA GINEBRA SECA

BEEFEATER GIN, una bebida con calidad, estilo e historia. Los Beefeater representan el cuerpo de
hombres que eligió William el Conquistador hace casi 1000 años para proteger la Torre de Londres.
Los Beefeater saliendo del pasado hacia el futuro para establecer un nivel.
La ginebra se ha producido en Inglaterra desde comienzos del siglo XVII. Durante el siglo XIX James
Burroug combinó el sabor silvestre del enebro con la dulzura sutil de la angélica y el fruto sabroso del
coriandro en una ginebra a la vez aromática y cautivadora.
Solamente seis individuos conocen el secreto que da a BEEFEATER GIN su suavidad y sabor
delicado. Estos seis mantienen el nivel por que el se juzga a las demás ginebras. La apreciada
tradición de Beefeater se mantiene firme detrás de una bebida que tiene sabor a hoy- brillante,
luminoso y refrescante.

BEEFEATER, LA GINEBRA MÁS SOLICITADA DEL MUNDO.



GARCÍA, R.: «La construcción de la realidad a través del lenguaje»,

Eikasia Revista de Filosofía, 3 (marzo 2006) 24

En el anuncio que nos referíamos aparece en mayúsculas la sílaba “BE”,

enmarcada en una parte de algo que podría ser una botella y escrita en un texto aparte

“Authentic”.

Authe ntic.

Este anuncio nos sitúa claramente ante la cuestión señalada anteriormente por

la hermenéutica de Gadamer, sobre la necesidad de contextualizaciones históricas,

dado que se apoyan en el depósito de interpretaciones precedentes es, en definitiva,

lo que podríamos denominar, desde el plano lingüístico, como competencia del

lector. Se supone, por una parte, que el destinatario del anuncio es una persona

familiarizada con el inglés (no es necesario siquiera que lo hable, sólo que tenga una

imagen positiva del inglés como lengua de cultura (28), o de los países a cuya

referencia (29) nos transporta el inglés). Por otra, la referencia “BE” en rojo

                                                                
28 .- Cf.: TUSTÓN, Jesús.: “Prejuicios lingüísticos y enseñanza”, Signos Teoría y práctica de la
educación. 11 (Enero - Marzo de 1994) 22-27. Donde se mantiene que desde el punto de vista
lingüistico hablar de lenguas de cultura se trata simplemente de un prejuicio. Sin compartir
plenamente la argumentación del autor es muy significativo para entender que ciertas cualidades
atribuidas a un país o idioma forman parte de un estereotipo.
29 .- La utilización de un determinado elemento en un anuncio puede tener distintos niveles de
interpretación, en el sentido ya analizado por Platón, que puede ser recalcado con técnicas
publicitarias como el anclaje : es evidente que si queremos sugerir un determinado país a través de la
lengua inglesa sociológicamente el público tendería a pensar en EE.UU. y Reino Unido, si queremos



GARCÍA, R.: «La construcción de la realidad a través del lenguaje»,

Eikasia Revista de Filosofía, 3 (marzo 2006) 25

presupone que los lectores ya conocen suficientemente la marca, para identificarla,

solamente, con la aparición de un detalle de la botella y con dos letras del logotipo

“Beefeater”.

El anuncio, cuyo procedimiento hemos analizado de forma somera, puede ser

útil también para demostrar que la publicidad, en nuestros tiempos, y la retórica, en

los de Platón, no pueden ser reducidas a simples elementos lingüísticos, sino que

están, a la vez, presentes en ellas, contenidos históricos, elementos sociológicos,

ideas, cosmovisiones propias de cada pueblo (weltanchaung), estructuras lógicas, ....

Austin parte de la distinción entre oraciones enunciativas y aquellas que,

pareciendo enunciados, sin embargo, no se usan para suministrar información directa

sobre los hechos. Estas últimas, las califica como proposiciones éticas y van a

perseguir manifestar emociones o prescribir conductas. No obstante, esta distinción

parece insuficiente, o no soluciona, de plano, el problema de la objetividad del

lenguaje. Él mismo llega a la conclusión de que decir algo siempre lleva aparejado

hacer algo: esté explícito o no el verbo, el mero decir supone, en todo caso un hacer.

                                                                                                                                                                                       
dirigir hacia uno de ellos la atención tendremos que utilizar algún elemento que nos lo sugiera
(Estatua de la Libertad, Torre de Londres, puente sobre el Támesis, niebla, boby, vaquero, un taxi
amarillo, Coca-cola,...). Esta estructura serviría para cualquiera de los ocho países de habla inglesa
(EE.UU. Reino Unido, Canadá. Australia, Sudáfrica, Nueva Zelanda, Irlanda, Islas Bermudas), pero a
medida que el elemento de anclaje sea menos conocido numéricamente entre la población delimitará
un sector poblacional o tendrá efectos equívocos para la mayor parte del público. En el anunció
mencionado de Beefeater, la palabra inglesa utilizada es “authentic”, palabra que puede ser entendida
por cualquier persona, lo que supone que va dirigido -el anuncio- al público en general. En otros
casos, que pretenden ser más selectivos o van dirigidos a un público especial (joven, ejecutivos, etc.,),
se utilizan frases más complicadas lo que selecciona más el destinatario (cf., p.e los anuncios de la
revista EGM de música donde aparece un alto número de ellos en inglés y en especial los anuncios de
gafas Ray-Ban: donde aparte de los modelos y demás indicaciones el slogan es inglés: “Bad
guy´StronGlasses”.

Sobre los iconos de los EE.UU. que son reconocidos a nivel universal cf.: “Estadosunidos:
símbolos ‘made in USA’. Iconos universales·”, El País Semanal, 1049 (1996) 26-27. Este número está
dedicado a los EE.UU. y recorre los tópicos habituales. Algunos de los iconos que considera
reconocidos universarlmente son: Américan Express, Barbie, CNN, Disney, FBI, Gillette, Harley-
Davidson, IBM, Levi’s 501, Pepsi, Oscar, Ray-Ban, Superman, TWA, Wall Street y algunos otros.
Con la salvedad de que no aparecen los vaqueros de Texas y la Coca-cola, los primeros por olvido y la
segunda con toda intencionalidad publicitaria.



GARCÍA, R.: «La construcción de la realidad a través del lenguaje»,

Eikasia Revista de Filosofía, 3 (marzo 2006) 26

Austin va a ir más allá en esta matización, de forma que establece una

clasificación de los actos lingüísticos tomando como base los distintos actos que, si

se observa atentamente, están presentes en esa acción comunicativa:

a) El acto de decir algo: supone emitir ciertos ruidos, palabras o términos

(acto fonético) en un cierto sentido y referencia (acto rético). Incluso aquellas

emisiones que no son enunciados como las frases que denomina realizativas (que

incorporan la realización de una conducta, que se perfecciona precisamente a través

de la manifestación de esa expresión, como ejemplo se cita la fórmula del juramento)

deben presuponer un acto de esta naturaleza. Son los que denomina actos

locucionarios, presentes en toda emisión.

b) Puede ocurrir también que al decir algo, y por medio de dicha expresión, se

lleve a cabo un acto distinto, que se sigue de lo manifestado. Como se ve es lo que

ocurre en las expresiones realizativas a las que hacíamos referencia. Son para Austin

los actos ilocucionarios. Por ejemplo: prometer....

c) Por último, también habría que distinguir, según Austin, las consecuencias

o efectos que se producen determinadas expresiones sobre los sentimientos,

pensamientos o acciones del auditorio, o de quien emite la expresión u otras

personas. Son los actos perlocucionarios.

Austin describe la relación entre los actos locucionarios e ilocucionarios, con

los perlocucionarios, como causal: la reacción propia o ajena es efecto del acto

locucionario o ilocucionario, que actúa precisamente como su causa. Sin embargo, la

relación entre actos locucionarios e ilocucionarios será, en su opinión, convencional:

preestablecida legal o socialmente.

Esta conceptualización de Austin es, a nuestro modo de ver, incompleta, pues,

consideramos que está atrapada en la concepción clásica del significado como

referencia, desarrollado en gran medida en el pensamiento de Wittgenstein, tal como



GARCÍA, R.: «La construcción de la realidad a través del lenguaje»,

Eikasia Revista de Filosofía, 3 (marzo 2006) 27

aparece expuesto en el Tractatus logico-philosophicus (1922),  y que había sido

perfectamente desarrollada en el Gorgias de Platón.

Para Austin, al igual que para la tradición positivista, existen expresiones (las

no metafísicas) que tienen significado o referente objetivable. En nuestra opinión, el

problema radica en que las palabras son polisémicas, y, por tanto, el papel activo del

oyente está mucho más presente de lo que ellos imaginaron.

Si partimos de una frase enunciativa por excelencia: “esto es blanco”.  La

palabra “esto” tiene un arco comunicativo amplio, que significa una serie de objetos

que están cerca de mi. Si señalo la cosa, extralingüísticamente, estoy delimitando el

arco comunicativo a un objeto concreto. La palabra “blanco” tiene también un arco

comunicativo amplio (color, raza, o PRD en República Dominicana).

Debemos señalar, además que el sentido perlocucionario o subjetivo, al que

Austin hace referencia, va más allá que el puro elemento emocional. Cuando vemos

un anuncio de televisión, en el que no se nos da una orden, éste va a hacer que

nosotros, como consumidores, nos levantemos y adquiramos el objeto, o, al menos

tal es su fin. Muchos de esos anuncios, a los que aludimos, necesitan para ello un

papel activo del sujeto receptor, pues el mensaje no se encuentra explícito

lingüísticamente. Es el propio receptor el que concreta el mensaje dentro del arco

comunicativo.

Un claro ejemplo del lenguaje como acción, lo encontramos en el Discurso

fúnebre en honor de los caídos durante el primer año de la guerra, pronunciado por

Pericles y que nos trasmite Tucídides (30) en el Libro II 35. Pericles, comienza

criticando la tradición de pronunciar públicamente este discurso, en honor de los

caídos a consecuencia de las guerras. La crítica no está exenta de una cierta dosis de

retórica, ya que el propio Perícles va a pronunciar uno de estos discursos. Sin

                                                                
30 .- TUCÍDIDES Historia de la guerra del Peloponeso, II 35-46



GARCÍA, R.: «La construcción de la realidad a través del lenguaje»,

Eikasia Revista de Filosofía, 3 (marzo 2006) 28

embargo, la función retórica no radica ahí, exclusivamente, puesto que, a

continuación, afirma:

 “…Aunque lo que a mí me parecería suficiente es que, ya que
llegaron a ser de hecho hombres valientes, también de hecho se
patentizara su fama como ahora mismo veis en torno a este túmulo que
públicamente se les ha preparado; y no que las virtudes de muchos corran
el peligro de ser creídas según que un solo hombre hable bien o menos
bien…”

Se trata de que unos hombres están realizando una ceremonia, en honor a

otros, que han dado su vida por la patria. Esos hombres han realizado una acción, la

máxima acción, pues han dado su vida (Pericles explicara a los atenienses por qué,

en lo que se considera el discurso fundante de la democracia). Sin embargo, se les va

a honrar con una ceremonia que, fundamentalmente, consiste en un discurso:

Palabras. Sin embargo, Pericles las ha convertido, con este giro retórico, en un

hecho, pues esa ceremonia y ese discurso, también son un hecho, equiparable al de

morir por la patria.

Si volvemos a la carta platónica, de la que estabamos hablando en

comparación con Hesiodo, en ella se establece un proceso retórico que consiste en

distinguir dos tipos de amistad, a saber, “la que procede de la filosofía” (B) y la que

no procede de la filosofía (no-B), “la que procede del compañerismo” (que se

obtiene bien por hospitalidad, bien por participación en los misterios).

Posteriormente se identificará la auténtica amistad con la filosofía. Ha conseguido

Platón, por el procedimiento ensayado, convertir “el elemento conocido”; la amistad

proveniente del compañerismo, del e5qoj, de la cual tenemos experiencia o podemos

reconocerla por la costumbre (o, al menos, por referencia, en la “falsa amistad”), y

por el contrario, la amistad que procede de la filosofía, de la que no tenemos ninguna

experiencia, en la “auténtica amistad”, en el h3qoj por excelencia.

Siguiendo con este somero análisis de la Carta VII; mediante una hipérbole,

se introduce en la narración del primer viaje a Sicilia, la crítica a las costumbres



GARCÍA, R.: «La construcción de la realidad a través del lenguaje»,

Eikasia Revista de Filosofía, 3 (marzo 2006) 29

sicilianas realizada de forma genérica, que más parecen ser los estereotipos de la

época, sobre las costumbres sicilianas (31), que un análisis concienzudo de las

mismas. ¿Hasta qué punto no pueden ser las de Atenas mismas?:

“Ésta es la manera de ver las cosas que yo tenía cuando llegué por
primera vez a Italia y a Sicilia. En aquella ocasión no me gustó en
absoluto la clase de vida allí considerada feliz, atiborrada de banquetes a
la manera italiana y siracusana; hinchándose de comer dos veces al día,
no dormir nunca sólo por la noche, y todo lo que acompaña a este género
de vida. Pues con tales costumbres no hay hombre bajo el cielo que,
viviendo esta clase de vida desde su niñez, pueda llegar a ser sensato
(nadie podría tener una naturaleza tan maravillosamente equilibrada): ni
siquiera podría ser prudente, y, desde luego, lo mismo podría decirse de
las otras virtudes. Y ninguna ciudad podría mantenerse tranquila bajo las
leyes, cualesquiera que sean, con hombres convencidos de que deben
dilapidar todos sus bienes en excesos y que crean que deben permanecer
totalmente inactivos en todo lo que no sean banquetes, bebidas o
esfuerzos en busca de placeres amorosos. Forzosamente, tales ciudades
nunca dejarán de cambiar de régimen entre: tiranías, oligarquías y
democracias (32), y los que mandan en ellas ni soportarán siquiera oír el
nombre de un régimen político justo e igualitario.”  (33).

 Esta crítica a esta forma de vida, puede entenderse como una censura de los

valores y formas de vida de los propios atenienses y responde a un intento de

presentar su propia imagen, que ha perfilado ya anteriormente, como la de una

persona que posee los valores contrarios a esos: moderada, sensata, prudente, justa.

5.b).- Ejemplo de trayectoria A a B predeterminada.

Vamos a analizar ahora una técnica muy utilizada con posterioridad a Platón,

consistente en tomar al protagonista como predeterminado para la tarea que va a

desarrollar (que ya ha desarrollado cuando hablamos de él o él mismo habla de sí),

como, por ejemplo, ocurre en el caso de Olimpodoro de Alejandría en la biografía de

                                                                
31 .- Cf. Rep. 404d. Era famoso en la Antigüedad el lujo de los banquetes italianos y siracusanos, que
describe Ateneo (VII 527) para referirse a los refinamientos de los sibaritas. Pueden verse también
Gorgias (518b), o Aristófanes, fr. 216.
32 .- Son las tres formas defectuosas de gobierno, que contrastan con los tres tipos correctos:
monarquía, aristocracia y república constitucional. Cf. Político 291d ss., 302b ss.
33 .- PLATÓN.: Carta VII , 326 b-c.



GARCÍA, R.: «La construcción de la realidad a través del lenguaje»,

Eikasia Revista de Filosofía, 3 (marzo 2006) 30

Platón, que nos narra en su Comentario al Alcibiades de Platón. Para ello, se le

asocia a un destino, bien divino o humano, que le determina hacia un fin, prefijado

de antemano. Esta técnica es evidentemente muy fácil de utilizar, dado que la

biografía se escribe al final de la vida o una vez ya muerto el personaje.

En varias ocasiones alude Platón en la mencionada Carta VII a este recurso,

pero podemos verlo claramente expresado cuando se refiere a su viaje a Sicilia, en el

que alude al destino y a los dioses:

Durante mi viaje a Siracusa, yo me hacía estas consideraciones,
añadidas a las anteriores, tal vez guiado por el destino. Parece, en efecto,
que algún dios preparaba entonces el principio de los sucesos que ahora
han ocurrido referentes a Dión  y a Siracusa, … (34)

5.c).- Ejemplo de trayectoria de A a B desencadenada.

Un elemento utilizado, que suaviza la idea de predeterminación, es partir de

un suceso, como punto de partida desde el cual el protagonista adopta su destino.

Hasta ese momento, su vida transcurría como la de los demás hombres, pero un

acontecimiento determinado hace que opte por su papel.

Este recurso es empleado a modo de justificación por lo que se realizan

determinadas acciones. El autor de la Carta VII, utiliza este método en la

introducción, va a narrar la vida de Platón y determinados acontecimientos, porque

se le invita a colaborar con los partidarios de Dión. Ese será el desencadenante de la

justificación, que realiza Platón, de sus acciones a través de su vida (35). Su

justificación de la intervención en Siracusa es presentada como un acto de coherencia

                                                                
34 .- PLATÓN.: Carta VII, d 7-e 3. Se refiere al asesinato de Dión y a los desórdenes ocurridos en Siracusa,
descritos por Plutarco en Timoleón I.
35 .- El autor de la Carta VII introduce la explicación que va a realizar de la vida de Platón y los
sucesos acaecidos con una forma retórica, que consiste en que existe un elemento desencadenante que
es la petición de ayuda de los partidarios de Dión:  “Me mandasteis una carta diciéndome que debía
estar convencido de que vuestra manera de pensar coincidía con la de Dión y que, precisamente por
ello, me invitabais a que colaborara con vosotros en la medida de lo posible, tanto con palabras como
con hechos.” (PLATÓN.: Carta VII, 323 d 9-324 a 1).



GARCÍA, R.: «La construcción de la realidad a través del lenguaje»,

Eikasia Revista de Filosofía, 3 (marzo 2006) 31

con sus ideas y el elemento desencadenante es la llamada de Dión para hacer realidad

la "república".

Así mismo, los ideales políticos que defiende son presentados como un

proceso que es desencadenado por la frustración ocasionada por su participación en

la política, que será utilizado para criticar a la tiranía y a la democracia como

gobiernos injustos. Al primero, por intentar implicar a Sócrates en un asesinato (36),

y, al segundo, por haber asesinado a Sócrates. Estos dos elementos desencadenantes

de su pensamiento político, son utilizados también para justificar su participación en

el gobierno de los Treinta Tiranos y su ausencia en el gobierno democrático.

5.d).- Los personajes.

Los personajes secundarios son utilizados como forma de exaltación del

personaje central o persona de la que se narra un acontecimiento o una  biografía.

Frente a la acción novelada, en la que existen numerosos personajes, en la biografía

éstos son escasos; fíjense a partir de ahora cómo en algunos casos, en las  biografías

y libros de testimonio, se obvia citar los nombres de personas a las que se alude (37).

Podemos señalar incluso que algunos de ellos, simplemente, se utilizan para resaltar

la figura del héroe, será cuando nos referimos al recurso de contaminación o incluso

para desviar la atención de un determinado tema. Que a Sócrates se le trate de

                                                                
36 .- El primer elemento que toma para justificar su rechazo a la tiranía de los Treinta, con la que había
participado es el intento de implicación de Sócrates en una detención injusta, intentando implicarlo
(cf. Apología 32 c: “Sócrates, de quien no tendría ningún reparo en afirmar que fue el hombre más
justo de su época, para que, acompañado de otras personas, detuviera a un ciudadano y lo condujera
violentamente a su ejecución , Con el fin evidente de hacerle cómplice de sus actividades criminales
tanto si quería como si no. Pero Sócrates no obedeció y se arriesgó a toda clase de peligros antes que
colaborar en sus iniquidades. Viendo, pues, como decía todas estas cosas y aún otras de la misma
gravedad, me indigné y me abstuve de las vergüenzas de aquella época.” (PLATÓN.: Carta VII, 324
d 8-325 a 5).
37 .- Así a modo de ejemplo puede verse como Platón en 324 d 1 se alude a que algunos de
los Teinta Tiranos “eran parientes y amigos mios”, en alusión a Crítias, uno de los más
extremistas que era primo de la madre de Platón y Cármides que era tío carnal de ella y era
uno de los Diez del Pireo. Existen numerosos ejemplos a lo largo de la Carta VII, en los que
no vamos a detenernos, pero por poner otro ejemplo cf. 333 d 4 y ss, donde Calipo y
Filóstrato son citados como “dos hermanos”.



GARCÍA, R.: «La construcción de la realidad a través del lenguaje»,

Eikasia Revista de Filosofía, 3 (marzo 2006) 32

implicar en la detención y asesinato de León de Salamina (38) se puede ver como una

fórmula para entender su participación en el gobierno de los Treinta: ...fue obligado,

...se le implicó, ...el no quería, ...

5.e).- Contaminación:

La utilización de escasos personajes se acompaña rodeando al protagonista de

hombres de reconocido prestigio, de los que se le hace discípulo o amigo. Es el

principio de contaminación como decíamos anteriormente: “estando en relación con

los 'dioses', la 'vedette' termina por apropiarse del poder divino” (39). El autor de

Carta VII utiliza como recurso la comparación, o identificación con los dioses de su

programa político, encarnado en Dión:

“...de modo que no es nada sorprendente que algún dios haya hecho
coincidir sus ideales políticos con los de aquél.” (40).

La utilización de Sócrates como “querido y viejo amigo”, del que se dice

seguidamente “que fue el hombre más justo de su época” (41). Evidentemente se trata

de recoger los calificativos que se hacen a alguien que ha sido nuestro maestro y del

cual hemos aprendido nosotros. Por otra parte, no podemos olvidar que este recurso

es utilizado al inicio de la carta: hablar de las excelencias de las ideas políticas de

Dión, para, poco a poco, terminar reconociendo que son las que él ha elaborado (42).

                                                                
38 .- Como ya hemos indicado en la nota anterior cf. PLATÓN.: Apología, 32 c.
39.-GRUPO M .: “Retóricas particulares”, en Investigaciones retóricas II. Barcelona, Ediciones
Buenos Aires, 1982, p.145.
40 .- PLATÓN.: Carta VII, 324 b 3-4.
Esta idea aparece reforzada en 326 e, donde Platón se incluye dentro de una trayectoria determinada
para establecer o atribuirse un designio divino  Más adelante se refiere Platón al asesinato de Dión y a
los desórdenes ocurridos en Siracusa, descritos por Plutarco en Timoleón I, de la siguiente manera:
“...Parece, en efecto, que algún dios preparaba entonces el principio de los sucesos que ahora han
ocurrido referentes a Dión y a Siracusa ,...”. PLATÓN.: Carta VII, 327 e 1-4.
41 .- PLATÓN.: Carta VII, 324 d 8-325 e 2,
42 .- Se trata de una trayectoria, idea a la que nos referiremos posteriormente, pero respecto al recurso
utilizado aquí vease el inicio de la Carta (323 e) y compárese con 328 a 1 y ss, donde Dión le llama
porque están inclinados a “las doctrinas y sistemas de vida que yo predicaba,...”



GARCÍA, R.: «La construcción de la realidad a través del lenguaje»,

Eikasia Revista de Filosofía, 3 (marzo 2006) 33

De esta forma, el actual presidente de la República Dominicana Leonel

Fernández, en su discurso de investidura utiliza este recurso, del cual se podrían

poner infinidad de ejemplos:

“En este momento crítico y trascendental en que una vez más el
pueblo dominicano ha depositado tantas responsabilidades sobre mis
hombros, le pido a Dios, Todopoderoso, como lo hice en este mismo
recinto hace ya ocho años, que me conceda la sabiduría que otorgó al rey
Salomón, para de esa manera, imbuido del aliento divino, conducir a
nuestro pueblo, siempre con humildad, por merecidos caminos de gloria
y de engrandecimiento” (43)

A parte de otros recursos, no despreciables, también presentes en fragmento

reproducido, si nos centramos en la línea de la contaminación, a la que estamos

aludiendo, se utilizan dos figuras de suma importancia: Dios Todopoderoso y el Rey

Salomón; ambos le coronan de una sabiduría y de una fuerza divina, sin la cual no se

puede asumir la difícil tarea de gobierno que, evidentemente, está destinada a los

elegidos.

5.f).- Obstaculación.

La Carta VII es una narración de obstáculos reiterados, por los que pasa

Platón, para poner a prueba su doctrina. En el esquema clásico del mito, podría

recordar a los trabajos de Hércules. Los obstáculos refuerzan el h3qoj del autor y le

hacen adquirir unas cualidades que le hacen singular. La Carta VII, es, como

decíamos, una narración de obstáculos reiterados, primero, la injusticia en sus

primeros pasos en política, y, luego, las distintas peripecias con Dioniso, que ponen

incluso su vida en peligro.

                                                                
43 .-Discurso de juramentacón del doctor Lenel Fernández Reyna como presidente de la República
Dominicana. Santo Domingo 16 de Agosto de 2004. El Caribe, 17 de agosto de 2004, paginas
especiales p.4.



GARCÍA, R.: «La construcción de la realidad a través del lenguaje»,

Eikasia Revista de Filosofía, 3 (marzo 2006) 34

5.g).- La ubicación espacial y temporal.

Las referencias cuantitativas, numéricas o cualitativas, así como las

espaciales, tienen como función hacer creíble el relato, darle el aspecto de

objetividad y verosimilitud necesarios para que la biografía cumpla su función.

Datos, como la edad precisa, sirven para “enraizar la ficción en la realidad” (44).

Normalmente, por esta vía, superlativos que, podrían tildarse de increíbles o

exagerados, adquieren un tinte “realista”. Tanto las precisiones de carácter numérico

como las cualitativas que, se nos ofrecen en las biografías, tienen una función trivial

y vienen a significar que las informaciones que recibimos son de primera mano. En

Platón, son utilizadas de forma imprecisa, como hemos señalado anteriormente:

"tenía cerca de cuarenta años", " Antaño, cuando yo era joven…", “el número de

tiranos que gobernaron Atenas”, "se produjo la muerte de Dionisio…" etc.

5.h).- El carácter omnipresente del autor.

En las biografías, el autor realiza afirmaciones propias de una identificación

con el personaje, que le llevan no sólo a recrear sentimientos o situaciones, que

serían difíciles de recordar, aún estando presente, sino también a adoptar una visión

omnisciente fruto de las licencias literarias. De esta forma, podemos ver como Platón

describe sentimientos que habría tenido hacía casi sesenta años, cuando se produjo la

tiranía de los Treinta.

5.i).- La identificación-proyección.

La biografía es, sin duda, “de todos los géneros literarios, aquel donde juega

más el proceso de indentificación-proyección” (45). Se utilizan numerosos recursos

                                                                
44 .- BARTHES, R.: “Introducción al análisis estructural del relato”, Comunicaciones, 4ªde., 1974,
pp.1-27. Citado por GRUPO M.: “Retóricas particulares”, en Investigaciones retóricas II. Barcelona,
Ediciones Buenos Aires, 1982, p.147.
45 .- GRUPO M.: “Retóricas particulares”, en Investigaciones retóricas II. Barcelona, Ediciones
Buenos Aires, 1982, p.153.



GARCÍA, R.: «La construcción de la realidad a través del lenguaje»,

Eikasia Revista de Filosofía, 3 (marzo 2006) 35

léxicos tendentes a que el lector se identifique con el protagonista. Algunos ejemplos

en la Carta VII:

Busca identificarse con
aquellos que tienen
inclinaciones políticas

“Antaño cuando yo era
joven, sentí lo mismo que
les pasa a otros muchos.”

324 b

Para conseguir este efecto, también se utilizan elementos oníricos o

extraordinarios. Platón, como ya señalamos en los puntos anteriores, utiliza el

recurso del destino y de la predeterminación divina.

6.- A modo de conclusión inconclusa

Como hemos señalado ampliamente, tomando como ejemplo las Cartas

platónicas. En gran medida, la imagen o imágenes que poseemos, tanto de personajes

públicos como de acontecimientos, dependen de artilugios platónicos. En las cartas

se desarrollan estructuras retóricas de sumo valor, que condicionan lo que será el

género biográfico posteriormente. Podemos considerar que Platón realiza la primera

biografía de la historia, dado que utiliza estructuras concretas que perduran en el

género hasta la actualidad.

Estas estructuras, utilizadas por Platón, siguen estando presentes en la

publicidad, tanto en la definición de personajes, como en los métodos operativos que

usa para caracterizar una imagen de forma espacial. Platón crea un relato verosímil,

basado en establecer procedimientos con los cuales nos podemos identificar a través

de esas estructuras operatorias, como hemos visto en el anuncio de Yoplait.

Pero esta metodología, como no podía ser de otra manera, no ha sido

desarrollada solamente por Platón en las cartas, sino que a lo largo de toda la obra

platónica se han ido ejercitando estas estrategias. Incluso, si no se hubiesen realizado



GARCÍA, R.: «La construcción de la realidad a través del lenguaje»,

Eikasia Revista de Filosofía, 3 (marzo 2006) 36

anteriormente determinadas construcciones, sería imposible escribir las cartas con la

intencionalidad que nosotros les atribuimos. Así mismo, la filosofía posterior ha ido

ampliando y ejercitando estas estrategias y es la responsable, en definitiva, de nuestra

manera de analizar, descomponer y construir la realidad.

La imagen que se presenta, desde las distintas construcciones, depende de

determinados patrones intencionales, en el sentido no subjetivo al que aludimos con

anterioridad. Como ha señalado Carmen Adams, en el análisis de la imagen de

América en La Ilustración Española y Americana (46), los rasgos de los grandes

hombres se idealizan, amoldándose a los fines políticos y a la imagen que se quiere

transmitir para conseguir dichos objetivos. Podemos ver claramente la evolución que

sufre el rostro del “libertador” en tres representaciones. La primera de ellas el

grabado que se conserva en la Biblioteca Nacional de París, donde Bolivar es

representado como un criollo moreno de ojos hundidos, cejas pobladas y de pelo

negro rizado. La segunda, que aquí ocupa el lugar central, representa a Bolívar en la

primera fase de idealización, se le han suavizado los rasgos, y ya por último, en la

medalla conmemorativa del centenario de su nacimiento realizada en 1883, donde ha

adquirido los rasgos propios de un césar, pero no ya por la estructura representativa,

sino por la propia representación de los rasgos físicos de Bolivar: frente amplia, nariz

recta, pelo ligeramente ondulado,...

                                                                
46 .- La imagen del héroe se tiende a idealizar mediante la transformación de sus ropajes y la
ocultación de los rasgos criollos. ADAMS, Carmen.: La ilustración española y americana. Realidad
y distorsión en la visión de América. Tesis Doctoral. Oviedo, Universidad, 1997, p.62.



Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (Enero, 2006). 1

BITACORA
Por Pelayo Perez

Bitácora se refiere a los cuadernos de navegación; aunque actualmente se utilice en la ‘red’ con el
nombre de ‘blogs’ para recoger todo tipo de noticias, textos u opiniones. Del mismo modo esta sección que
recoge las ideas generales y los fenómenos actuales, así como las morfologías y tendencias que configuran el
mundo junto con las reflexiones que al respecto nos resultan más destacadas. Así pues, ni crítica de libros, ni
crítica de filosemas o teorías, es un intento de «navegar, orientándonos por la razón, en el confuso océano
del presente y en cambios constantes..».

EL CASO SIMONDON
La relation a valeur d’être.

G.S.

I

           Ya en nuestros recorridos previos, recogidos en  las

precedentes “bitácoras”, el nombre y la obra de Simondon

aparecían una y otra vez, pero sólo teníamos de este autor

referencias parciales y alabanzas sin medida que, en el caso de

Stiegler, alcanzaban una dimensión mayor, al utilizar este autor en

el argumento de su obra Técnica y tiempo el concepto fundamental de la ontogénesis

simondiana: la transductividad.1

Mientras Stiegler  se muestra como un ensayista brillante, en el cual convergen

varias líneas de investigación, Simondon  destaca para nuestra sorpresa como un “espacio”

filosófico perfectamente delimitado, propio. Pero es que además, pese al reconocimiento de

                                                                
1  Gilbert Simondon nació en Octubre del año 1924, en Saint- Ëtienne, Francia, y falleció en el año 1989.
Ingresó en la Escuela Normal Superior en 1944. Desde la rue d’Ulm pasa a ser profesor  de Filosofía en el
liceo de Tours, de 1948 a 1955, donde siempre que puede intenta reemplazar a los profesores de Física;
instala en el subsuelo del liceo una galería de aparatos y de máquinas iniciando a sus alumnos en su
conocimiento. En 1960, es nombrado profesor en la Universidad de Poitiers, donde crea un laboratorio  de
psicología. Dirigirá igualmente en la Sorbona, su último destino a partir de 1963,  un nuevo laboratorio de
psicología.  Hemos tomado estas notas de la introducción a “La filosofía de Simondon”, de Pascal Chabot,
Vrin, 2003, que hemos recibido cuando ya dimos por concluida la redacción de este trabajo. Tanto Chabot,
como su mentora, Isabelle Stengers, en un artículo en la revista Multitudes nº 18, de Otoño 2004, dedicado a
Simondon, muestran su interés por lo que como nosotros no dudan en llamar el “caso Simondon”. Chabot
resalta lo exiguo de su obra, el cuasi desconocimiento de la misma,  así como el inmenso interés que desde su
desaparición está mereciendo, a partir en otros sucesos, de un número especial que le dedica la revista Cahiers
Philosophiques, en 1984 y la extensa atención que le dedica Jacques Garelli en su libro Rythmes et monde.
Remitimos a nuestra nota 2 escrita con anterioridad a la presente.



Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (Enero, 2006). 2

autores  como Canguilhem o Deleuze, sobre el cual influyó destacadamente –  creemos que

es esta la fuente de conceptos tales como” agenciamiento maquínico”, “rizoma”, “pliegue”,

etc., emparentados por  el uso que ambos hacen de la idea de “devenir”, entre otras

filiaciones no solamente generacionales como veremos-, Simondon es el predecesor

reconocido de la topología de René Thom y, como ya hemos dicho, muy destacadamente en

la obra Bernard Stiegler, que comentamos en nuestra Bitácora anterior, así como también,

entre otros, en Jacques  Derrida. Pero lo cierto es que Stiegler ya pertenece a una

generación que rescata  a este autor francés de un cierto efecto mausoleo. Y esto es lo que

nos ha movido a escribir sobre él, a ir más allá de la mera reseña de sus textos. Y al hacerlo,

llama la atención la sucinta extensión de su obra. Prácticamente cuatro libros, si

consideramos que dos de sus publicaciones corresponden a su obra mayor, la que surge de

su tesis de doctorado y que, hace poco más de un mes, publicó unitariamente, y  por vez

primera,  la editorial Jerôme Millon, en la magnífica colección Krisis dirigida por un

maestro de la fenomenología actual en Francia, Marc Richir.

Pero antes de continuar,  expongamos “los hechos”, el curioso avatar de este

peculiar y excepcional autor, el cual no por casualidad es reivindicado y rescatado de su

limbo para “tecnólogos”. Digamos, por otra parte, que no existe ni una sola de sus obras

traducida al español. Ahora bien, la cuestión que nos plantea esta trayectoria simondiana no

tiene nada que ver con las tribulaciones del “genio”, con el reconocimiento tras de la

muerte y otros desvíos sociopsicologistas.  No es menos cierto que, según creemos, la

sociología del conocimiento tiene aquí un campo de estudio. Es muy posible que no haya

un “caso Simondon”,  pero es evidente que este autor- autoexcluído de la farándula y los

media, muy en la línea del grupo duro fenomenológico francés, como el mismo Richir aquí

citado-, inicia una vía de investigación absolutamente original y que va aumentando en

influencia a medida que, como una especie de corroboración de sus tesis, la complejidad

“de la técnica” alcanza concretizaciones e “individualizaciones” que tienen en la

globalización tecnológica su más acabada expresión. Pero si esta dimensión de vanguardia,

incluso ideológica, parece convenir a los investigadores y especialistas como decíamos, la

vertiente sociopolítica no es menos ávida. Y así, desde los propios derroteros abiertos por

Guattari y Deleuze, como  los que surca a su modo el citado Stiegler, Simondon parece salir

a la superficie del final del siglo pasado irradiando en  nuestro horizonte actual, incluso a



Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (Enero, 2006). 3

veces traído a posiciones confundentes como las de Michel Hardt y Toni Negri en su

publicitado Imperio. Como se ve, aunque sea tan sucintamente expuesto, Simondon, un

filósofo verdadero según nuestro entender, corre el peligro de ser de nuevo envuelto por la

crisálida que tantos tejen a su alrededor y acaso por encima de la voluntad y de las tesis del

interesado. Veamos entonces qué sucedió y sucede con Simondon y su obra.2

2 . NOMBRES PROPIOS

             En 1958, la editorial Aubier publica por primera vez Du

mode d’existence des objets techniques. Gilbert Simondon no

publicará su tesis de  doctorado hasta 1964, y una primera parte

de la misma. Pero en la primera obra citada nos encontramos, en

la tercera edición de 1989, reimpresión abril del 2001, una  línea

de interés a seguir para entender este supuesto “caso Simondon”:

es la que nos  sugiere su prologuista, el Jefe del Departamento de

Ordenadores de la Universidad de Western Ontario, John Hart.

Y es que hemos encontrado algunas claves, según creemos, en

los prologuistas de sus obras  que esclarecen este caso. Hart considera que una de las causas

por las que Simondon es, pese a todo,  poco conocido radica en el difícil lenguaje(sic) de su

obra principal, a la cual le reconoce haber sido la primera en su género que, según él, le

otorga al objeto técnico un tratamiento filosófico, destacando la precisión de  su

planteamiento que enfatiza en un symposium sobre “mecanología”, celebrado treinta años

antes en Inglaterra, en la Coal Board, y donde  Simondon puntualizó: “Il y a- dit-il- quelque

chose d’eternel dans un schème technique...et c’est cette qualité qui reste toujours présente

et peut étre conservée dans l’objet technique”. “La única persona, aclara John Hart a

                                                                
2     Dado que el seguimiento de la no muy extensa obra de nuestro autor es una de las pistas a seguir para
entender el  casi “anonimato” del mismo y su recuperación a raíz de su muerte,  intentamos mostrar que esta
contingencia se muestra como tal frente a la más esencial fecha de la “caída del muro de Berlin” y el triunfo
socioeconómico de las nuevas tecnologías, entre otros aspectos; renunciamos a ir anotando a pie de página la
bibliografía pertinente. Así pues, remitimos al lector no sólo al texto donde utilizamos la deriva editorial
como uno de los surcos para esclarecer este fenómeno de silenciamiento y  recuperación del autor francés,
sino también al apartado “bibliografía” que expondremos al final de este trabajo.



Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (Enero, 2006). 4

continuación, en haber colocado en un plano tan elevado al objeto técnico ha sido Jacques

Lafitte, en su obra publicada en 1932, donde  preconiza el establecimiento de la ciencia de

las máquinas, la mecanología” (  prólogo op.cit., traducción nuestra). Este autor nos llevará

de nuevo a Leroi-Gourhan, pero también al concepto de alienación técnica, y a la

ignorancia y la tecnofobia consecuente. La cibernética, las diferencias entre Simondon y

Wiener, la mecanoética, y otras múltiples cuestiones del presente tecnopolítico aparecen en

el muy interesante prólogo que comentamos. Simondon le reprochará a Wiener,

precisamente, la identificación que lleva a cabo en sus investigaciones entre el “sistema

biológico y el sistema técnico”, así como criticará posteriormente la reinversión fisicalista

de las investigaciones sobre la Inteligencia Artifical que serán la plataforma de las teorías

psicológicas del cognitivismo. Dicho esto, estas páginas del autor canadiense se nos

muestran como señaladamente precisas para encontrar a un Simondon alejado, empero, de

la filosofía verdadera, aunque recortado por la  filosofía del propio tecnólogo. Es decir, en

esas páginas encontramos resumidos todos los tratamientos propios de quienes se asoman a

la obra simondiana desde, digamos, el “eje pragmático”. De ahí, acaso, que la “semántica”

propia de la filosofía  simondiana no pueda sino resultar esquiva a las conceptualizaciones

tecnocientíficas. Pero es precisamente ahí donde la obra central de Simondon reclama otro

recorrido, otra atención y tratamiento. Pues al seguir sus pasos, hasta  “el eje sintáctico”

mismo, el fenomenólogo que nunca deja de serlo, aparece con toda su potencia y fertilidad.

Para acercarnos a esto nos será necesario acudir a otro prólogo, a otro autor y , claro está, a

otra obra.

Su tesis de doctorado, como ya dijimos, se publica parcialmente en 1964 en la

editorial P.U.F. , bajo el título L’Individue et sa géneses physico-biologique. Conocerá una

nueva edición, tras el fallecimiento del autor y un congreso en Cereuzy dedicado a su obra

en 1990, en la editorial de Jerôme Millon, como ya dijimos, con un prólogo de uno de los

fenomenólogos  importantes de este grupo francés: Jacques Garelli. Este autor también es

citado en varias ocasiones por Stiegler ; su prólogo será recogido sin cambios en la edición

de  la tesis doctoral unitaria de Simondon, llevada a cabo por la misma editorial bajo el

título significativo de L’Individuation, à la lumière des notions de forme et

d’information,  y que salió a la luz en Diciembre del 2005. En esta edición se recogen los

importantes apéndices de la anterior, sobre la allagmatica, que trata de “la teoría de las



Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (Enero, 2006). 5

operaciones, simétrica a la teoría de las estructuras”, y una teoría de las analogías, pero

además se publica como añadido su texto inédito y proemial: Historia sobre la noción de

Individuación, redactada al mismo tiempo que su tesis. Así que tras casi cuarenta años y

pese a la acogida, la influencia, las ediciones parciales, el reconocimiento de algunos,

etcétera, no será sino hasta hace apenas dos meses que la tesis completa simondiana

aparezca en las librerías.

Garelli, ya en la primera página de su muy interesante prólogo nos sitúa ante la

filosofía simondiana   y nos remite a donde creemos hay que dirigir inexcusablemente la

mirada: a la obra de Merleau-Ponty. Señalando previamente que casi todos los

comentaristas han destacado la crítica al hilemorfismo por parte de nuestro autor o el

reconocimiento de los presocráticos, así como el uso  determinante del “apeiron” de

Anaximandro, o la fértil utilización de la “díada prodigiosa platónica” según el comentario

aristotélico en la Metafísica.  Pero frente a esto, enfatiza Garelli con razón,  casi ninguno ha

destacado que este libro esta dedicado a la memoria de Merleau-Ponty. Por supuesto, la

dedicatoria no es un mero trámite tras la muerte del amigo y maestro. Aquí nos

encontramos, de una parte, con una referencia continua a la “fenomenología de la

percepción” y, de otra parte,  con la de su obra inacabada y publicada tras su muerte, Le

visible et l’invisible. Garelli no duda que nuestro autor debió conocer la fragua y

seguramente los comentarios personales  sobre esta obra. Nosotros tampoco, pues sin el

concepto de quiasmo que allí desarrolla y ejercita, entre otras cosas, difícilmente se

entiende la transductividad  simondiana, sin que signifiquen lo mismo ni sean

intercambiables.  En Merleau-Ponty, el quiasmo utilizado como modelo “relacional” entre

lo visible y lo invisible,  es un intento de encontrar una salida a los problemas que la idea

del cuerpo le causara a raíz de sus investigaciones sobre la percepción y a su peculiar

tratamiento de la lebenswelt  husserliana. En este sentido,  “la carne del mundo” y,

sobremanera,  la percepción como “preindividual” son influencias notorias en Simondon,

pero éste logra llegar, a nuestro entender, a donde Merleau-Ponty en principìo no parecía

encaminado. De hecho, Garelli no lo pasa por alto;  las investigaciones de Merleau-Ponty

parecían para muchos haberlo embarcado en una espiritualización criticable. Esta tendencia

espiritualizante, en todo caso, no debe impedir el reconocimiento que esas mismas

investigaciones deben merecer por sí mismas. Simondon, en cierto modo, parece preso de



Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (Enero, 2006). 6

esta apreciación y de esta tendencia. Cosa que, por nuestra parte, y en esta primera

aproximación,  también a nosotros nos parece destacable. Aquí, Simondon considera lo

preindividual como fase del ser. Fases  y desfases formaran parte del proceso mismo de la

Individuación, estudio que alcanza la máxima finura, hasta el punto de volverse

paradigmático, en las páginas dedicadas al proceso de individuación en los cristales, en

donde las ideas de “fase, desfase y metaestabilidad” se entroncan por medio de la inserción

del concepto de germen, que es un cuerpo extraño u otro suceso alterante que somete el

“agua-mar cristalino” a la metaestabilidad necesaria sin la cual no se inicia el proceso de

individuación( cfr. L’Individu et sa génese physico-biológique, pags 102 y ss.).

Frente al positivismo tecnocientífico de Hart, Garelli nos muestra a Simondon como

lo que nunca dejó de ser: el fenomenólogo agudísimo que se embarca en un análisis del

fenómeno de la individuación a partir de sus investigaciones sobre la percepción, la estética

o la existencia de los objetos técnicos, los cuales le permiten vincular al “individuo

viviente” con el colectivo, en un proceso que desborda el concepto de “producto” para el

primero y que lleva al “individuo viviente” humano a alcanzar el estatuto de “sujeto”, de

singularidad mediante la relación “transductiva” del individuo y el colectivo, donde se

inserta el “objeto técnico”. La tesis de doctorado simondiano tratará sobre la ontogénesis de

este proceso y los fenómenos donde se manifiesta la individuación, sean físicos, biológicos,

psíquicos, personales, técnicos...La disparidad entre el ser humano y el objeto técnico,

origen de tantos malentendidos y tecnofobias,  la expresa meridianamente al final del tercer

capítulo de su obra sobre la existencia de los objetos técnicos: “Hay una humanización

implícita de la máquina que tiene como fuente profunda este cambio de rol; el hombre

había aprendido a ser el ser técnico hasta al  punto de creer que el ser técnico devenido

concreto se puso a jugar abusivamente  el rol del hombre” ( cap.III, pag.82, op.cit.): pero

esto es justamente debido a la diferencia esencial entre ambos: mientras el ser humano, el

“individuo viviente”, está acabado, el “objeto técnico” está en permanente estado de

incompletud, tiende siempre hacia su acabamiento, lo que por lo demás le conduce a ser

sobrepasado en cuanto inserto como conjunto en el “sistema técnico”. Las diferencias entre

el objeto artesanal como objeto técnico abstracto y el objeto técnico concreto como

resultado del  proceso de complejización están en la base de esta frase arriba citada, que nos

indica, por eso la señalamos, las difíciles relaciones entre el hombre y las máquinas. Esto lo



Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (Enero, 2006). 7

recoge pertinentemente Hart en su prólogo, citando el estudio de Persig al respecto, como

modelo de análisis de este “mala” relación, en su obra  Zen et l’art de reparer les

mottocycletes.

Pero Garelli nos introduce en el universo fenomenológico, en los recorridos

ontológicos, metodológicos y epistemológicos implicados en la obra que, en definitiva,

sustenta la vuelta a los fenómenos, en este caso, la existencia de los objetos técnicos, tan

alabada, y con razón, por los tecnólogos. La cuestión es que esta obra no se sostendría sin

aquella, pero el positivismo de Hart y de cuántos alaban esta dimensión simondiana no

parece se interrogue sobre el estatuto de la verdad que ante ellos está representando

Simondon y que ha ejercitado en sus tesis. La mirada de Hart, aún siendo precisa y

especializada, es externa al “fenómeno técnico en sí mismo”, todo lo contrario de la

penetración interna en “la cosa” que es el mérito precisamente de Simondon, de donde que

no sea sorprendente al leer al prologuista canadiense que, tras la lectura de la obra

prologada, tengamos la impresión de que Hart se refiere a un estudio inexistente, a un muy

reducido discurso sobre el “modo de existencia de los objetos técnicos”. Por lo demás,

leyendo, como fue nuestro caso, primeramente la tesis sobre La Individuación y

posteriormente el ensayo sobre el “modo de existencia de los objetos técnicos”, es esta

obra, publicada empero seis años antes que aquella, la que queda así esclarecida,

argumentada y enriquecida, pero no siendo una obra a parte, sino formando parte del

corpus total de la tesis en cuestión. Hemos de decir, por lo demás y aunque parezca una

obviedad, que esta última obra, fuente de tantos comentarios y conferencias, está

atravesada, preñada y rebosante de la filosofía simondiana, del entramado de ideas que

permiten acoger semejante investigación. Por ello, no deja de sorprender que Hart

considere la dificultad léxica aludida como superada aquí, cuando leída sin sus tesis

previas, ésta parece estar pidiendo el principio...el principio en el que se sustenta el autor

para sostener semejantes postulados, la axiomática que nos está, con todo, exponiendo.

Garelli, en su caso y dada la obra que prologa, se extiende por los conceptos

fundamentales que desarrolla y rotura Simondon, como el de “transductividad”, un hallazgo

tras haber criticado tanto el método inductivo como el deductivo y no seguir una vía

dialéctica, por considerarla externa a la cosa, según su concepción del ser y el devenir. Pues

el ser deviene, no siendo el “devenir” algo que le venga al ser, que le afecte y dé forma



Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (Enero, 2006). 8

desde afuera. Aquí, como se ve, la idea de Forma queda triturada, rescatando la idea de

Información, acerca de la cual extraerá consecuencias enriquecedoras. Recordaremos que

como director del departamento de Psicología, y como fenomenólogo, sus estudios sobre la

percepción a partir de los logros de Merleau-Ponty  le llevan a establecer una crítica no sólo

del asociacionismo sino también de la Gestalt, de la cual sin embargo extrae enseñanzas

inexcusables. Fondo y Figura ya estaban actuando como posibilidades de investigación y

superación de las aporías entre Materia y Forma3 a partir, entre otras vías, de las propias

investigaciones de la Gestalt. Por lo demás, entre las obra publicadas recientemente de

nuestro autor, nombraremos aquí su estudio sobre la percepción que acaba de ser publicado.

En fin, Garelli recorre todas estas líneas entretejedoras de la tesis simondiana, mientras

Hart destaca la influencia positiva de su estudio sobre la mecanología y los objetos

técnicos, capaz de rescatarlos de la aversión a la que una crítica hasta entonces dominante,

como la ejercida por Adorno, y todavía recientemente por Habermas, y la más influyente,

la de Heidegger y su concepción de la técnica y de su esencia no técnica los había

sometido. Pero también, en el mismo movimiento crítico,  rescata al “objeto técnico” de

otra cosificación: la  de los tecnócratas.

Las referencias a Simondon  comienzan a ser abundantes a partir de los años

noventa. Siguen siendo Deleuze y Guattari los que sirven de plataforma mediática. Deleuze

ya utiliza y reconoce la influencia de Simondon en su Lógica del Sentido,  pero las

referencias  vuelven a aparecer en Mil Mesetas ya en los capítulos iniciales, donde también

nos volvemos a encontrar con  Leroi-Gourhan. Como en principio estamos intentando

entender lo que llamaremos “el caso Simondon”, es decir, el contraste entre una muy buena

acogida desde que se da a conocer y su casi nula resonancia pública, como si el mundo

académico que lo leía y utilizaba, lo mantuviese a una distancia discreta, temperada, cosa

por cierto a la que contribuye el propio Gilbert Simondon. Como decíamos, Leroi-Gourhan,

tan destacado a su vez por Bernard Stiegler en su  obra ya citada, se nos aparece como una

de las claves para entender este reconocimiento  y esta escasa resonancia del mismo.

Ahora bien, el tratamiento filosófico, la  crítica posible a las tesis simondianas, la

originalidad de su investigación y las vías que abren, etcétera, exigen una detenida y

                                                                
3  En la edición de Jêrome Millon, L’Individuation, dic.2005, se recoge  un apartado precisamente sobre   la
Materia y la Forma –“Forma y sustancia”- que hasta entonces no había sido publicado en ninguna de las
ediciones precedentes, y que formaba parte de las entregas de Simondon del corpus de su tesis de doctorado.



Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (Enero, 2006). 9

exhaustiva relectura que tiene como primera condición un conocimiento previo de la

historia misma del “hecho técnico”, de las diferencias entre técnica  y tecnología, así como

de las relaciones de estas con las ciencias o las artes. Aspectos estos muy agudamente

recorridos por Simondon, donde el concepto de “red y de puntos clave de la misma”

adquiere una dimensión casi mística, donde destacaríamos, a partir de la consideración

central de los conceptos de “fondo y figura”,  el desdoblamiento de un “fondo mágico”

primigenio desdoblándose como religión y como técnica, de donde la figura del arte y de la

ciencia que tienen en la filosofía su momento intuitivo, convergente, dejándose ver aquí la

influencia no sólo de Frazer, sino también de Mircea Eliade y la elección de C. G. Joung

frente a un Freud al que dedicará varias páginas laudatorias pero no exentas de crítica

Las consideraciones extremadamente finas sobre la alienación, el concepto de

trabajo enfrentado, respecto al fenómeno técnico - que no al útil o el instrumento, los

cuales mantienen una relación de extensión corpórea, “orgánica” con el hombre-, dan como

resultado la apreciación  destacada de la relación operatoria técnica, concepto resultante de

estos recorridos críticos, necesario para explicar esa diferencia socioeconómica, pero no

reducible a estas categorías, sino que, precisamente porque las desborda,  es capaz de

contener las nuevas dimensiones que la complejización técnica, su industrialización, su

concretización y su misma esencia reclaman. Pues la “operación técnica” no exige un mero

usuario, un hombre que trabaja con aparatos y máquinas o conduce automóviles o usa este

o aquel objeto, de donde la alienación y la relación externa con la cosa. La “relación

operatoria técnica” exige el conocimiento interno de la cosa, del objeto, de sus mecanismos,

de sus relaciones y esquemas, etcétera, lo que convierte a la relación así establecida en una

modo transductivo, por medio del cual la tecnicidad, es decir, esa teoría implícita en el

objeto técnico, se inserta en el mundo. Y en definitiva, asociado así al hombre, hace mundo.

Simondon sigue y alaba los análisis de Marx en El Capital, acerca del proceso que va del

mundo de la manufacturas al de la industrialización, pero se diferencia de él ahí donde

Marx centra el origen de la alienación: en la no propiedad de esos medios de producción.

Simondon, sagaz y osado para la época, apunta que la alienación lo es tanto del proletario

como del capitalista, pues no tiene que ver con los medios de producción, sino que viene

producida por el hecho mismo de “la mediación técnica” que tanto la manufactura como la

industrialización  exigen e imponen (  Du mode d’existence des objets téchnique, pags. 115



Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (Enero, 2006). 10

y ss.). En este sentido, destacaremos las páginas dedicadas por Simondon a la Enciclopedia

y sus “planchas”. No es solo el reconocimiento hacia una labor, retrospectivamente

considerada, en su función pedagógica, ‘iluminante’, revolucionaria. Es que Simondon

trata a la Enciclopedia de Diderot y D’Alambert como un momento histórico simbólico: es

el momento epocal en donde el “objeto técnico” se muestra en su evolución concretizadora,

cuando se manifiesta en su proceso de complejización y de metaestabilidad, por medio de

la cual, abandona su condición de útil e instrumento.  La Enciclopedia es “la Fête de la

Fédération des techniques” ( Du mode d’existence...pags.93-94 y ss.). Tras el sistema de la

religión y del lenguaje, es el ‘momento’ del sistema técnico, el momento de su extensión

mundial.

Aquí, la “red simondiana y sus puntos clave” parece extenderse y converger en la

unidad de los elementos plurales que la ensamblan y entretejen, en la idea de Mundo. Para

seguir estos recorridos, tan pálidamente apuntados aquí, sería necesario un tratamiento

filosófico estricto. Es el propio Simondon quien en su Historia de la noción de individuo va

a tratar, desde esa perspectiva, los puntos fuertes que  jalonado el transcurso mismo de la

Filosofía, pues los problemas a los que se enfrenta – lo grande y lo pequeño, lo uno y lo

múltiple o lo continuo y lo discontinuo, no son sino los nombres de las encrucijadas

mayores del discurrir filosófico. Simondon rescata  de los presocráticos no sólo “el

devenir”, sino la indeterminación, no sin criticar el tratamiento fisicalista y aporético del

atomismo de Demócrito entre otros,  pues entonces y ahora encuentra ahí un círculo

vicioso, al postularse unos elementos generadores del mundo que, sin embargo, son ellos

mismos ingénitos, eternos, infundados. Es el paralogismo que destaca también Garelli en su

prólogo que consiste en otorgar “al átomo ya individuado el estatuto de principio que está

obligado a explicar la formación misma del individuo en tanto que tal(..) en otros términos,

el individuo está erigido en objeto de la investigación al mismo tiempo que se mantiene

como principio de su propia explicación...”  A continuación, destaca Garelli que tampoco la

materia o la forma escapan a esta contradicción, al mantenerse como causas de la

constitución del synolon aristotélico, al ser tratados como términos unitarios, como

“causas” ya individuadas.

Junto a estos problemas, lo continuo y lo discontinuo plantean a su vez una

problemática revitalizada por las investigaciones de la física cuántica, donde los estudios de



Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (Enero, 2006). 11

De Broglie son determinantes, tras las posiciones encontradas entre Bohr y Heisenberg. Se

ha querido ver en la obra de Simondon un tratamiento especulativo del fisicalismo, o una

inversión fisicalista del pensamiento especulativo, pero lo que hace Simondon no es sino

intentar reflexionar a partir de los conceptos y teorías tecnológicos y científicos para

encontrar en la cosa lo que comporta. Pues es aquí, situados en esta perspectiva que las

técnicas y las ciencias desde la mitad del siglo XIX  presentan, que Simondon creerá

encontrar en el concepto de “Individuo y de individuación” que el construye, una respuesta

frente a las concepciones clásicas, como las de Descartes o Leibniz al respecto. La

“transductividad” intenta entonces superar el par “inductivo/deductivo”, sin recurrir a la

dialéctica y la negatividad que le es inherente, por considerarla desde su perspectiva externa

a la cosa, formal en última instancia. Es decir, dándole así otro nombre a la dialéctica que el

autor francés ejercita. Por ello, Simondon nos dirá en su tesis que no esta ejercitando una

ontología, que su hipótesis exige un tratamiento del problema que vaya más  atrás, anterior

a la ontología, es decir, justamente una ontogénesis: el ser deviene, insiste. El devenir no

afecta al ser, no le llega desde otro lugar, no le inhiere, como la forma a la materia:  es el

mismo ser quien deviene y por ello mismo, en esta accion, sus potencialidades, su energía,

sus unidad aparece como una pluralidad cuya relación es precisamente transductividad y

mediante la cual el individuo “ec-siste” como un fenómeno, una figura destacada del fondo.

Así es como puede decir que el ser humano es un individuo y, además, un tranductor, un

transfert, pues, a diferencia de otros fenómenos individuales, el ser humano contiene en él

lo natural preindividual y posindividual. En el ser humano, lo a posteriori se con-vierte en

a priori...He ahí el quiasmo, el movimiento transductivo, la sinergia y el sistema en su

devenir rizomático, generador... Siendo menos y más que un “individuo viviente”, el

individuo humano deviene sujeto, pero esto acaece mediante la existencia “ de lo

colectivo”. Entre ambos descuella  “el objeto técnico” y su evolución. En su Historia de la

noción de individuo, que hemos mencionado como complemento de la última edición

completa de su tesis, tras un recorrido por los presocráticos, al enfrentarse al corpus

platónico, Simondon nos muestra una relación en los primeros diálogos con esta noción de

individuo que parece oponerse a la de su maestro Sócrates, destacadamente en  El

Banquete y  Fedro,  donde el entusiasmo y la inspiración guían la marcha hacia la

individualidad, que no puede engendrar(se) mas que en lo Bello ( Banquete, 203c). La



Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (Enero, 2006). 12

ascensión universalizante queda así remarcada, pero también la separación de las Ideas y la

relación por participación.  Simondon destaca posteriormente que Platón realizará un giro,

constatable en los últimos diálogos, destacando así que en las Leyes, “ el verdadero

individuo es la ciudad” (Leyes, 797a, 693d, 701d, 803 b...), por medio de la cual los

“individuos vivientes humanos” dejan de ser tales para transformarse en sujetos, en

ciudadanos.

Aquí quisiéramos resaltar el tratamiento que otorga

Simondon a las emociones como mecanismos que desadaptan

al individuo propiciando así nuevas adaptaciones, lo que está

en consonancia con su concepto nuclear en el proceso de la

transductividad: la metaestabilidad. Pues solamente cuando

esta se produce, el sistema metaestabilizado  propicia  nuevas

individualizaciones. Por ejemplo, la “individuación psíquica”,

tan imprescindible en la dialéctica alma-cuerpo, individuo-

sujeto, se inserta en este sistema de operaciones y relaciones

por una muy astuta y perspicaz  intuición: Simondon postula

que lo psíquico surge, adviene al individuo viviente, y no exclusivamente al humano,

cuando éste tiene que enfrentarse a problemas que lo desestabilizan, que le exigen una

solución que sólo puede encontrar mediante una cadena de operaciones que, tras la

metaestabilidad consecuente, “lo vinculan a lo psíquico”, es decir lo psíquico se

individualiza. Es acaso el momento de resaltar que  para Simondon es la individuación

psíquica, en este caso, lo destacable. El paso a lo colectivo se inserta en este proceso como

sistema de operaciones y de estructuras transductivas. Hablaremos más adelante, al dar

noticia de otra obra breve de nuestro autor, y de otro de sus prologuistas, de esta

problemática cuestión.

Todos estos aspectos y formas se reconocen en la modernidad y su uso de la

“inducción o la deducción” o del energetismo de la era contemporánea, en la física

termodinámica, en la topología y las nuevas tecnología que tienen en la cibernética

concreción y sistematización. Aquí no sólo Bachelard sino, posteriormente, Bertalanffy

aparecen destacadamente, aunque al primero apenas lo nombre y el segundo  fuera entonces



Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (Enero, 2006). 13

muy poco conocido. En fin, como se ve, el aliento de Simondon es de largo recorrido:

histórico, filológico, teorético.

Hay, para cerrar  este apartado, un nombre propio que da unidad y criterio, como

referente fontanal y como distanciamiento crítico por parte de nuestro autor, y de quienes,

como Merleau-Ponty o Deleuze lo preceden y lo acompañan. Es un autor que, por lo

demás, extiende su sombra e influencia durante más de cincuenta años en la filosofía y las

ciencias en Francia, y más allá de sus fronteras. Se trata de Bergson. Este es el nombre

propio determinante frente al que tomarán posición no sólo Merleau-Ponty o Deleuze, sino

prácticamente todos los filósofos franceses que emergen alrededor de la segunda guerra

mundial, como Sartre por caso y, frente a esta pujante  figura bergsoniana, al fondo su

contrafigura alemana: Heidegger. Bergson y su élan vital, su vitalismo espiritualizante, y el

tratamiento que  realiza sobre estas cuestiones en Materia y Memoria y en La Evolución

creadora, pero también la concepción sobre la religión y el arte que despliega en su no

menos célebre Las dos fuentes de la moral y de la Religión, están aquí presentes, como lo

están en Leroi-Gourhan tan influyente a su vez como vamos comprobando.

Frente a quienes usan desvinculadamente conceptos tales como General Intelect,

tomado de Marx, que nos recuerda el veluti mens de Espinosa,  la biopolítica o los

agenciamientos maquínicos  de Deleuze, caso de Negri, pero también del propio Foucault,

en Simondon  podemos recorrer todos estos conceptos e ideas ensartados en un sistema

filosófico potente, en una trama que intenta ni más ni menos que exponer la urdimbre del

Mundo. Su potencia y fertilidad llevan ahora a los editores a publicar textos inéditos,

conferencias y artículos o a reproducir lecciones de su etapa de profesor, aprovechando así

el “caso Simondon” en el que nos encontramos desde hace algo más de diez años. Así, la

editorial Ellipsis, en su pequeña biblioteca de filosofía, edita un breve texto, que no es sino

la reproducción de unas lecciones impartidas en la Universidad de Poiters, bajo el título

precisamente de Deux leçons sur l’animal et l’homme . El texto tiene todas las virtudes y

las limitaciones de su origen y de su finalidad, pero insertado en el corpus simondiano

adquiere sentido y  brillo por sí mismo. Para insertarlo en la obra de Simondon, Jean-Yves

Chateau escribe un prólogo, y no será el único, pues lo hace también en otra obra  que

recoge una serie de conferencias sobre la técnica, donde el problema del automatismo de

las bestias y de la dualidad alma-cuerpo, adquiere un tratamiento novedoso y crítico bajo la



Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (Enero, 2006). 14

mirada simondiana. Chateau destaca, como nosotros lo hemos

hecho más arriba, la consideración simondiana de los animales

como seres vivientes inteligentes y capaces, en algunos casos

además, de vincularse  a lo psíquico, pero en todo caso no

reducibles a meros hábitos ni instintos mecánicos. La etología

ya se recoge tempranamente en la obra del autor francés, que

inicia su tesis poco después de terminada la segunda guerra

mundial, y los problemas de la evolución y de la percepción, así

como las relaciones de grupo - las colonias, los hormigueros-

que plantean problemas que el dualismo racionalista no puede resolver, como tampoco  lo

hará el psicologismo positivista que, en cierto modo, alienta a la etología. Las relaciones

interelementales, los individuos vivientes, se muestran aquí supeditados al proceso genético

de los mismos, cual es la “individuación”, pues no debe olvidarse que este es el “objeto de

estudio” simondiano y no tanto los individuos tales cuales. El par individuación-

individualización tiene en el individuo su momento de estabilidad, su vínculo con el medio,

su transductor, precisamente porque estas individualidades en su operaciones y relaciones

propician la metaestabilidad y consecuentemente la consecución de nuevas formas

individualizantes.

La teoría de la percepción, que implica tanto lo preindividual como

lo postindividual, el grupo sin ir más lejos, es el fundamento que

Simondon tiene para superar el problema cartesiano  del alma y el cuerpo,

considerando que en él, pero también en la solución espinosista – un

Espinosa a la francesa, todo hay que decirlo, es decir panteísta, y en el que

seguramente el análisis genético de M. Guéroult ha tenido tanto que ver-

el sustancialismo de la res extensa como de la res cogitans, en este caso, impiden el

planteamiento correcto, sintáctico diríamos, del mismo. Sin embargo, que la “percepción”

sea para Simondon  preindividual nos lleva a la natura naturans  precisamente.

Y es que Simondon esta atenazado por el par monismo-pluralismo, de donde que su

intento presente al menos la novedad de abrir unas líneas de investigación superadoras de

las aporías a las que ese enfrentamiento lleva. El ser es una unidad, pero en su devenir

muestra la pluralidad que le es propia y  necesaria.  Deleuze ha seguido esta vía de las mil



Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (Enero, 2006). 15

mesetas, del devenir, del rizoma, pero parece más potente la sistematicidad articulada por la

solución simondiana, sin que por ello deje de ser especulativa, o acaso necesariamente tal.

3.- FINAL.

Acaso  debiéramos ahora,  impulsados por la rúbrica de este apartado, dedicar un

espacio al estudio que Yves Desforges  lleva a cargo sobre las tesis simondianas en su muy

rico y agudo postfacio, publicado en la última edición en Aubier Du Mode d’existence des

objets techniques, y que Desforges titula  “Cuestiones vivas”. Pero no sólo la extensión del

mismo, sino también el tratamiento que requiere y exige, en tanto esa extensión configura

además una unidad en sí misma, un breve ensayo acerca de la obra de Simondon, nos lleva

a decidirnos a no adentrarnos más allá de su evocación y reconocimiento. Tratar

críticamente el postfacio de Desforges, a diferencia empero de los prólogos mentados,

supone dirigirnos a lectores de la obra de Simondon o a haber llevado a cabo un exposición

exhaustiva de la misma que permita articular el postfacio con ella,  sin merma para quien

no ha leído a Simondon, que es el punto del cual partimos. Diremos que Desforges es un

especialista, profesor en la Universidad de Compagnie en pedagogía y sociología de las

técnicas y que ha sido en varias ocasiones consultado al respecto por organismos de la UE,

de donde que la perspectiva adoptada ante la obra que analiza sea la del pedagogo y el

sociólogo, sin que quepa reducir su trabajo a esos campos, o acusarlo de reduccionismo.

Sin dejar de ser un especialista, su experiencia, sus investigaciones, su interés y capacidad

desbordan el campo categorial donde sin duda se mueve y desde donde plantea las

cuestiones vivas de su postfacio, como son el “concepto de leyes de la evolucion” aplicado

a los “objetos técnicos”, o el concepto de educación politécnica, tan caro a los franceses y

que tuvo su germen en un trabajo de Lenin al respecto, donde  preconizaba una enseñanza

preponderadamente politécnica en la recién creada URRSS, pero no es menos agudo al

enfrentarse a la problemática interna del sistema que Simondon expone y  las relaciones de

su conceptos sobre “el trabajo” en Marx frente al “operador técnico” simondiano, así como

a las apreciaciones de nuestro autor respecto a la enseñanza tecnocientífica necesaria ante

las novedades  y exigencias que tras la segunda guerra mundial ya se planteaban. No faltan

críticas, recuperaciones y hallazgos sorprendentes de la obra simondiana que Deforgues nos



Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (Enero, 2006). 16

presenta como cumpliéndose ahora,  en el tiempo precisamente en el que una era política

desaparecía, con la propia  de la URRSS, y en la cual también fallecía Simondon.

Para terminar, sin embargo, volvamos a su prologuista filosófico, Jacques Garelli, el

cual plantea al final de su  presentación de la tesis simondiana, en el apartado V, que versa

sobre la “crisis del comprender”, las cuestiones que frente a la física cuántica, a la que

dedicara nuestro autor un capítulo esclarecedor y detallado, muy fino, oponiéndose en

conjunto a la teoría  heideggeriana sobre lo ente, sobre el individuo y, claro está, sobre la

técnica.

Simondon inicia su presentación  sobre la individuación analizando un modelo de

producción técnica de objetos artesanales como una vasija, llevándonos así a la

representación misma de la “individuación” frente al dominio de la representación del

producto, del objeto individual técnico como útil o instrumento. El trío “modelo, modelaje

y moldeado” configuran este sistema operacional, donde a partir de un núcleo, su devenir

traza un curso que cristaliza en un cuerpo, cerrando así el proceso de individualización: lo

continuo y lo discontinuo, lo grande y lo pequeño ensamblan, junto con la teoría de la

información que resuelve, según Simondon, la apelación a una Forma  que advendría a la

materia tratada; esta sería la retícula donde el ser y el devenir  articulan una estructura

cuyos elementos se interrelacionan a partir de la dinámica genética de los mismos. Esta

teoría transductiva encuentra uno de sus más brillantes y complejos ejemplos en el análisis

pormenorizado que Simondon lleva a cabo al estudiar bajo este prisma la formación de los

cristales, su diferencia con otros fenómenos físicos y con los procesos biológicos de

individualización, con los que pareciera guardar cierta afinidad.

Pero como decíamos, el tratamiento de los átomos, de la energía y de los fenómenos

macro y micro físicos, como el electrón o el propio  laboratorio  donde éste se estudia , son

considerados detenidamente por Simondon como ejemplos problemáticos, y

paradigmáticos, de la individuación y sus fases, momentos, conjuntos, individuos y

sistemas.

Tras la problemática sobre la relación onda-corpúsculo, Garelli resalta que “

permanece una interrogación en cuanto al uso de las teorías a partir de la termodinámica y

de la física cuántica, en la problemática de lo preindividual y la concepción contemporánea

de lo ente. Sin discutir el aspecto técnico del problema, es sin embargo necesario recordar



Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (Enero, 2006). 17

la complejidad del debate e importante reflexionar  con la prudencia ejemplar de Niels Bohr

y Wiener Heisenberg, cada vez que han abordado la cuestión del estatuto filosófico, se

podría decir del “modo de ser” de la partícula cuántica...”. Está cuestion no sólo atañe a la

incidencia ontológica de las meditaciones de estos físicos, sino que es la cuestión nodular

de las investigaciones simondianas. Garelli trae a colación una conversación entre ambos

físicos respecto a la cuestión planteada anteriormente, recogida en su libro La Notion de

comprendre dans la physique moderne, donde Heisenberg plantea la cuestión  acerca de si

la estructura interna del átomo es tan poco accesible a una descripción visual, y “si en el

fondo no poseemos  un lenguaje que nos permita discutir acerca de esta estructura, ¿ hay

alguna esperanza de que  comprendamos nunca alguna  cosa acerca de los átomos?”, Bohr

duda un instante, prosigue Garelli, y después le dice:  “En todo, sí. Pero solamente el día en

que nosotros comprendamos lo que significa la palabra  ‘comprender’”.

Es aquí donde el paso al límite nos devuelve a la obra de Gilbert Simondon que,

claro está, parte de las teorías y conceptos, de las descripciones y formulaciones científicas,

así como del análisis de los objetos técnicos, que como filósofo intenta en su obra afrontar

el problema ante el cual Bohr se colocara lucidamente. Pues Simondon no es “ menos

prudente, cuando se refiere a la teoría de los cuanta y al posible uso de la mecánica

ondulatoria, en el esclarecimiento de la problemática de lo preindividual. Así, termina el

prólogo mentado, “après avoir contesté le mécanisme et l’energetisme qui demeurent des

théories de l’indentité, qui, á ce titre, ne peuvent rendre compte de la réalité de manière

complète, Simondon  note le caractère insuffisant de la théorie des champs, ajoutée á celle

des corpuscules, comme de la conception de l’interaction entre champs et particules, du fait

que ces attitudes demeurent dualistes. Toutefois, elles permettent,  selon  Simondon, de

s’orienter vers une théorie renouvelée du préindividuel.”

Reflexionando, por último, ante la necesidad en la que se encuentra la física de

corregir y de acoplar los conceptos  de base, “Simondon  sugiere la hipótesis según la cual

esta necesidad ‘traduce  quizás el hecho de que los conceptos son adecuados a la realidad

individuada unicamente y no a la realidad preindividual”. En este cuadro es en el que

Simondon insertará el principio de complementariedad de Bohr y el principio de

incertidumbre de Heisenberg, así como la formulación que al respecto hiciera Luis de

Broglie.



Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (Enero, 2006). 18

El cuestionamiento de Simondon, insiste por último Garelli, es una apuesta no sólo

epistemológica sino filosófica, ontológica. Pues, en efecto, esta concepción no identitaria

de lo ente,  que requiere ser restituido en un campo de metaestabilidad originaria, sobrepasa

el campo de una física subatómica, de una problemática del objeto técnico y de la

individualidad vital...y aquí, resalta Garelli, Simondon afronta la problemática del ser de lo

ente tal cual enseñara Heidegger. Simondon no es heideggeriano, sino todo lo contrario,

pero al introducirse la problemática de la “nada en el corazón mismo de la estructura de lo

ente, (se) plantea desde entonces  que no es tampoco uno”. Paradoja que requiere

sobrepasar la cuestión de la diferencia ontológica, tal cual Heidegger la concibió.

El mérito pues de Simondon es haber afrontado esta problemática desde este nudo

de problemas científicos y filosóficos que una de las teorías más determinantes de su época,

la de Heidegger, no parece capaz de resolver y sí en cambio abocar a un dualismo

espiritualizante y adecuacionista que tuvo como problema práctico y moral, además de

político, la relación con los entes y con las técnicas, así como con el modo de pensar

científico. Los planteamientos ontológicos y gnoseológicos del autor francés suponen, a

nuestro juicio, un paso de gigante para la recuperación filosófica del espacio científico y del

mundo de la técnica, pero sobre todo para la concepción filosófica del concepto de

Individuo. Su auge y redescubrimiento tienen que ver, según creemos,  con el contexto

sociológico del presente, en el cual los sistemas tecnológicos atraviesan y construyen el

mundo. Es la nueva morfología del mundo que surge tras la caída de la URRS y la

extensión global de las tecnologías que la figura de Simondon renace con renovada

pujanza, lo cual nos lleva a la conclusión de que no hay ni hubo realmente “caso

Simondon”, sino que nuestro autor escribió necesariamente en el preámbulo de nuestra

época, en los albores mismos donde cristalizaban las “líneas evolutivas” del proceso

científico-técnico y cuya concretización se iniciaba tras las dos guerras mundiales y el

reordenamiento político del Mundo, mediante nuevas figuras, nuevas relaciones, nuevos

sistemas que requerían, como fue su caso, nuevas ideas, nuevos modos de afrontar los

cambios, el devenir de ese mismo Mundo.

Cuando Gilbert Simondon comienza a publicar su obra, surge en el panorama

filosófico francés el estructuralismo. Así,  en El Pensamiento Salvaje,  Claude Levi-

Strauss no solamente se enfrenta en una célebre polémica a la “fenomenología existencial”



Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (Enero, 2006). 19

de Sartre, sino que plantea “el modo de existencia” del bricolage y del bricoleur como

instancias elementales en la estructura misma del sujeto antropológico, enfocando el objeto

técnico y su relación con la evolución  del individuo humano en otras coordenadas que las

que Leroi-Gourhan, por ejemplo, imponía hasta entonces y que continuará en sus obras

publicadas por estas fechas, como  El gesto y la palabra. Pero si el estructuralismo

comienza a arrinconar al “existencialismo”, la fenomenología más pura y esencial, la que

ejercita Maurice Merleau-Ponty  sufrirá una merma inmensa al morir este subitamente tras

un accidente de tráfico, en 1962. Es ya la época de Lacan, de Jacobson, de Deleuze y

Althusser, entre otros. Pero aún no, como hemos visto,  sociológicamente al menos, la de

Simondon. El psicoanálisis, el marxismo, el estructuralismo y la etnología, entre otras, son

las líneas en las que se entreteje el pensamiento filosófico francés, entonces dominante4. Lo

mismo se diga de la aún vigente influencia de la escuela de Frankfurt frente al giro

lingüístico, formalista anglosajón.

Sin embargo, pese a que no hay caso Simondon, sus investigaciones sobre el objeto

técnico siguen dejándonos perplejos e interrogándonos acerca de su escasa repercusión,

precisamente porque, como decíamos al inicio de estas líneas, fue celebrado por los más

destacados pensadores de su época. Es que  abría una vía que se apartaba de la corriente

dominante, habitual y celebrada entonces. Una vía que algunos de entre sus coetáneos

estaban no obstante triturando, preparando, y los hechos, los cambios sociales, económicos

y políticos, así como  los cambios tecnológicos que les son inherentes, dejaban expedita

para ser recorrida necesaria e íntegramente, como es el caso, unicamente desde hace poco

más de diez años, cuando el “individuo colectivo tecnológico” ya implantado hubo

alcanzado su existencia, su estabilidad sinérgica con otros ‘elementos’ y líneas del saber y

del hacer, sean económico-políticas, sociológicas o sean filosóficas.

Se dice que la filosofía de Simondon lo es de las operaciones, que no es ni

materialista ni espiritualista, ni  monista ni pluralista, sino una apuesta radical por solventar

estos enfrentamientos clásicos. A partir del ‘individuo’, Simondon tritura, pulveriza

radicalmente sus elementos mismos, sus partes, sus estructuras para situarse en lo ‘pre-

invidual’ y al reconstruirlo, lo transcendental y lo inmanente aparecen en sus conceptos de

                                                                
4 Veáse al respecto el artículo  de Alain Badiou, que se publica en este mismo número, precisamente sobre “el
panorama de la filosofía francesa contemporánea” y donde se enhebran  nítidamente estas líneas apuntadas
aquí, dándonos una representación de la filosofía en Francia muy perspicaz y pertinente.



Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (Enero, 2006). 20

“individuación/ individualización”, de cuya relación operante surge el ‘individuo’. Pero uno

de los más sutiles, ricos y resbaladizos momentos es el que se refiere, como apuntamos más

arriba, al proceso de individuación humana, al “individuo psíquico”. Aquí, para solventar

los pasos estructurales necesarios, Simondon apela a la colectividad, al universo

preindividual del individuo adulto, al proceso por medio del cual el individuo humano se

hace sujeto, construye en “yo(moi)” y luego, en la mitad de su vida, ya adulto, puede

disolverlo, triturarlo, superarlo, alcanzando otra individualización, la de su persona

singular. Así, individuo/sujeto/persona, son la tríada mediante la cual Simondon intenta

resolver los pasos estructurantes de la subjetividad, rescatando los elementos de la misma y

enlazándolos con las relaciones  familiares, sociales y ciudadanas. Es el proceso desde lo

individual a lo transindividual, al “otro de mí”.  Todo un campo de análisis donde el riesgo

espiritualizante es notorio. Sin embargo, merece la pena seguir esta apuesta, este trabajo

intenso y, según creemos, necesario. Es aire fresco, por tanto renovador, vital ante tanta

rarefacción, ante tanto pensamiento clausurado, ante tanta ideología disfrazada de filosofía,

ante tanta inmadurez empobrecededora.

BIBLIOGRAFÍA

Gilbert Simondon:

- Du Mode d’existence des objets tehniques. Ed. Aubier, 1958 ( 1969, 1989 y 2001).
- L'individu et sa genèse physico-biologique (l'individuation à la lumière des notions

de forme et d'information), Paris : PUF, 1964. Rééd. J.Millon, coll. Krisis, 1995.
- L’Individuation, á la lumiére des notions de forme et d’information, Ed. Jêrome

Millon, colección Crisis.
- L’individuation psychique et collective. Ed. Aubier, 1989. Incluida en la edicion de

Millon, L’Individuation.
- Deux leçons sur l’aimal et l’homme. Paris, Ellipses, 2004.
- L’Invention dans les Techniques. Paris, Cours et conférences. Seuil,2005.
- Cours sur la Perception. Paris, Transparence, Dic. 2005.



Eikasia. Revista de Filosofía, 2 (Enero, 2006). 21

Sobre Simondon

CHABOT, Pascal: La Philosophie de Simondon. París, Vrin, 2003.
CHABOT, Pascal: Simondon. París, Vrin, 2002.
COMBES, Muriel: Simondon. Individu et collectivité. Paris, P.U.F. 1999
Multitudes, nº 18, Otoño 2004, en http:// multitudes.net
Gilbert Simondon, une pensée de l'individuation et de la technique, Actes du Colloque

organisé par le Collège International de Philosophie, 31 mars - 2 avril 1992, Paris:
Editions Albin Michel, Bibliothèque du CIP, 1994

HOTTOIS, Gilbert; Simondon et la philosophie de la culture technique. Bruxelles: De
Boeck, 1992, diffusion Belin

Université de tous les savoirs (UTLS). 2000. “Qu’est-ce que la vie?” - volume I –
Conférence du 19 janvier 2000 de Gilbert Hottois (La technosciences : entre
technophobie et technophilie). Sous la direction d’Yves Michaud. Editions Odile
Jacob.



Crítica de libros

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (marzo, 2006) 1

HEIDEGGER, Martin: Parmenides. Traducción de Carlos Másmela. AKAL  Nuestro
Tiempo, 2005.

Por Pelayo Pérez
.

           La colección que dirige, en la editorial AKAL, Félix Duque

lleva por nombre el muy significativo título de “Nuestro Tiempo”, la

cual nos da ahora a conocer uno de los textos principales de Heidegger:

Parménides, título que corresponde al curso impartido en el semestre

del invierno de 1942-1943, en la Universidad de Friburgo, por el

filósofo alemán que, en realidad, lo dedicó a estudiar y analizar los

fragmentos conocidos de Parménides y Heráclito, pero que, como nos señala en una

nota al final de esta edición, su editor Manfield S. Frings, se prefirió el título

Parménides por estar dedicada la casi totalidad del manuscrito (Gesamtausgabe, Bd.54.

Parménides.) al célebre “poema” del pensador jonio.

           Parménides es importante por ser no sólo una publicación más del filósofo

alemán, ni siquiera porque nos permite “experimentar” su modo de hacer, de enseñar, de

“cocinar” los conceptos. El texto es en sí mismo necesario e importante, según creemos,

porque deja ver el núcleo esencial de la filosofía heideggeriana: su concepción de la

verdad.

           Correspondiendo a los cursos de la década inicial de los años cuarenta del pasado

siglo, lo que tenemos aquí, así pues, pertenece no sólo al Heidegger maduro, el que está

pasando por la experiencia del mito nazi enfrentado y enfrentándose al dominio técnico

del mundo, a la gestell como dominio y destino, a las puertas mismas de cumplirse la

eclosión de esa “era atómica” que lo caracterizará  y, por tanto, con el consiguiente

ocultamiento y olvido del ser, que no son sino las contrafiguras de la “diosa verdad”,

Aletheia. El nihilismo alcanza su cumplimiento y, con él, Heidegger iniciará la “vuelta”,

la Khere, donde ya todo será hermeneútica, dominio lingüistico, el cual parece tener en

este texto que comentamos su fundamento y plataforma metodológica.

http://www.filosofia.eikasia.es/paginas/POEMASER.pdf


Crítica de libros

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (marzo, 2006) 2

           Dicho abruptamente, lo de menos es Parménides, lo realmente cierto es el

Parménides, el modo griego del pensar…según Martin Heidegger, el cual reivindicará

este “modo pensar griego” frente a su “derrumbamiento” por causa de su latinización

bajo el imperium. La latinización, y con ella las lenguas romances, así como las ciencias

y las técnicas en la era moderna poscartesiana, llevarán a la metafísica a su

cumplimiento, con el olvido del ser y el dominio calculador de lo ente.

            La influencia y la sombra de Nietzsche no han cesado de planear sobre el

quehacer heideggeriano. Al igual que ya hicera éste en El origen de la tragedia,

Heidegger hace suyo el decir griego. Ni podemos, ni somos quienes para dudar de la

interpretación heideggeriana de los fragmnentos parmenideos. Pero indudablemente,

Heidegger interpreta. Y este su Parménides es un espléndida interpretación. No es sólo

que Heidegger haga, como todo “traductor”, una “traición” ineludible al texto traducido;

ni siquiera que la semántica sea conducida por el “sentido” que el autor alemán quiere

encontrar. El curso impartido sobre Heráclito y Parménides da, sin duda, a conocer a sus

alumnos y, por tanto, a nosotros sus lectores actuales, los célebres fragmentos de ambos

presocráticos. Pero la importancia de este texto no está, como es obvio, en la

“traducción” de Heidegger frente a la de Voss, por caso. Heidegger no se limita a

traducir, insistimos, pero tampoco a un mero “interpretar”. O mejor dicho, Heidegger

interpreta necesariamente para su fin verdadero, que no es dar a conocer el “poema

didáctico” de Parménides, el cual, como indicamos al referirnos a Voss, ya se conocía y

las controversias filológicas al respecto lo que muestran es la importancia académica

que el asunto tenía en la época: el conocimiento de los textos de los filósofos

presocráticos. Desde el siglo XIX estas cuestiones eran no sólo el centro de interés y

debate, sino también, y con todo, la fuente de reflexiones e investigaciones hasta

entonces imposibles. En fin, no será Heidegger ni el primero ni el último de los grandes

filósofos que dedique su atención, más allá de sus aparentes dependencias de los “cursos

académicos” de un catedrático más de filosofía.

         En definitiva, este es un texto heideggeriano. Y en este sentido hay que leer este

Parménides , pues nos aclara como Heidegger ha ido construyendo su propio edificio

pensante, su filosofía y como recurre al pensamiento que él llama, no sin razón pero

atendiendo a “sus razones” según creemos, al pensar inicial, por originario y epocal.

http://www.filosofia.eikasia.es/paginas/POEMASER.pdf
http://www.filosofia.eikasia.es/paginas/POEMASER.pdf


Crítica de libros

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (marzo, 2006) 3

          Ateniéndonos a la mera reseña, no podemos extendernos en otras consideraciones

extremadamente importantes, como pueda ser todo lo referente al sentido “de la

metafísica” y su cumplimiento, así como la vuelta al pensar originario, al

desocultamiento, al espacio de la presencia, al concepto mismo del pensar y el meditar

según Heidegger, a la mirada  y la historia, etcétera. La peculiar filosofía heideggeriana,

su potencia y riqueza, se muestran aquí en su entramado fundamental, pues no de otra

manera puede ser  cuando se trata de establecer aquello que realmente sea “la verdad”.

           Incluso los no heideggerianos deberían congratularse de esta primera versión al

español de tan importante como necesario texto, pues no se comprende como podríamos

“hacer filosofía” sin transitar el taller Heidegger. No nos queda sino felicitar al editor

por la elección y oportunidad de esta lectura y  a su traductor, por un trabajo  límpido y

fluído que consigue  huir de un cierto barroquismo, de una densificación conceptual que

en nada ayuda a la hora de leer a este de por sí difícil autor.



Crítica de libros

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (marzo, 2006) 4

¿Por qué ? 

Fragmentos dispersos para un anarquismo sin dogmas
Huellas. Problemas: la complejidad negada. Tomás IBÁÑEZ.

Barcelona, Anthropos, 2006 205 pp. ISBN 84-7658-774-0 PVP: 10,5 euros

¿Pueden crearse condiciones de vida en las que no exista la

dominación? Pregunta sin respuesta segura de sí misma, pero de lo

que no cabe duda es que allí donde haya dominación siempre

permanecerá abierto un espacio para que se pueda inventar el

anarquismo.

Insumisión radical de la sensibilidad y del pensamiento

frente a cualquier forma de dominación, el anarquismo es tan polimorfo y tan cambiante

como puedan serlo las propias formas de la dominación. Es porque brota, incontenible y

directamente, de las infinitas redes de poder que apresan nuestras condiciones de vida,

por lo que no se puede aprender el anarquismo en los libros, por lo que no se deja

encerrar en fórmulas definitivas y por lo que hay que inventarlo incesantemente desde el

antagonismo social y desde las prácticas de resistencia.

Fluido y tumultuoso, el anarquismo corre sus mayores riesgos cuando se

inmoviliza, cuando se petrifica, y cuando olvida cuestionarse a sí mismo.

ÍNDICE

Presentación; Por qué he elegido la anarquía; La vida absurda; Perspectivas anarquistas;
La CNT tiene un brillante porvenir... detrás de ella; La inevitabilidad del poder político
y la resistible ascensión del poder coercitivo; Por un poder político libertario.
Consideraciones epistemológicas y estratégicas en torno a un concepto; Esas cosas no se
dicen...; Adiós a la revolución y... ¡viva el gran desbarajuste!; Y después de la muerte de
Dios... ¿que? Variaciones ingenuas a partir de Heidegger, la post-modernidad y el
cinismo; El sentido de un libro; La increíble levedad del ser democrático; Más allá de la
democracia; Sísifo y el centro, o la constante creación del orden y del poder por parte de
quienes lo cuestionamos; Toda la verdad sobre el relativismo auténtico; Tecnología y
emancipación social: una paradoja; ¿La cultura libertaria? ¡No, gracias!; El anarquismo
se conjuga al imperfecto; Instalados en la provisionalidad y en el cambio... (como la
vida misma); ¿Es actual el anarquismo?; Nacida en París y potenciada en Milán, miles
de manos la crearon en las calles del mundo…; Publicaciones; Anexo.



Crítica de libros

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (marzo, 2006) 5

Tomás Ibáñez Gracia (Zaragoza, 1944) residió en Francia desde 1947 hasta 1973,
licenciándose en Psicología y participando activamente en el movimiento libertario
francés y en la lucha antifranquista (FIJL). Tuvo la doble suerte de vivir, desde el ojo
del huracán, el «Mayo del 68» y de participar en el breve pero intenso resurgir del
movimiento libertario tras la muerte de Franco. Catedrático de Psicología Social en la
Universidad Autónoma de Barcelona, ha publicado numerosas obras.

OTROS LIBROS DE LA COLECCIÓN HUELLAS
Alejo Carpentier. América, la imagen de una conjunción
2004, 159 pp., ISBN: 84-7658-713-9, PVP 7,21/7,5 €
……………………………………………………….. VV.AA.
De la enfermedad a la fábula. Apariencia e imagen de salud
2004, 157 pp., ISBN: 84-7658-706-0, PVP 9,13/9,5 € ………………………………
MARTÍ TUSQUETS, José Luis
El espíritu de la calle. Psicología política de la cultura cotidiana
2004, XVII+124 pp., ISBN: 84-7658-700-7, PVP 9,14/9,5 € …………………
FERNÁNDEZ CHRISTLIEB, Pablo
El prójimo (Pref. y postfacio de Martin Buber)
2004, XIX+89 pp., ISBN: 84-7658-706-6, PVP 6,25/6,5 €
……………………………………... COHEN, Hermann
Jorge Luis Borges. La Biblioteca, símbolo y figura del universo
2004, 189 pp., ISBN: 84-7658-640-X, PVP 9,62/10 €
……………………………………………………….. VV.AA.
La ética mira a la izquierda
2004, 127 pp., ISBN: 84-7658-707-4, PVP 8,17/8,5 €
…………………………………………. GUISÁN, Esperanza
Por una justicia postotalitaria
2005, 127 pp., ISBN: 84-7658-718-X, PVP 8,17/8,5 € ……………………………
VALLADOLID BUENO, Tomás
Recorridos y posibles formas de la penalidad
2005, 174 pp., ISBN: 84-7658-726-0, PVP 9,62/10 €
……………………………………… RIVERA BEIRAS, Iñaki
Del sentido de vivir y otros sinsentidos
2005, 144 pp., ISBN: 84-7658-725-2, PVP 9,13/9,5 €
……..………………………………… ORTIZ-OSÉS, Andrés
La China da que pensar
2005, VIII+119 pp., ISBN: 84-7658-728-7, PVP 10,1/10,5 €
………………………………........ JULLIEN, François



Crítica de libros

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (marzo, 2006) 6

Nosotros y los dioses
2005, 143 pp., ISBN: 84-7658-736-8, PVP 9,13/9,5 €
……………………………………... MARTÍ BAUÇÀ, Alfons
El Quijote y su laberinto vital
2005, 205 pp., ISBN: 84-7658-739-2, PVP 9,62/10 € …………………………
ALONSO-FERNÁNDEZ, Francisco
A contraluz de las ideas políticamente correctas
2005, 190 pp., ISBN: 84-7658-746-5, PVP 9,62/10 €
…………………………………………………. MATE, Reyes
Leer El Quijote. Siete tesis sobre ética y literatura
2005, 110 pp., ISBN: 84-7658-751-1, PVP 8,65/9 €
………………………………………………. ZAVALA, Iris M.
Política criminal de la guerra
2005, 207 pp., ISBN: 84-7658-758-9, PVP 10,10/10,5 €
……………………………………… BERGALLI, Roberto
y RIVERA BEIRAS, Iñaki (Coods.)
Historia de la Shoah
2005, 142 pp., ISBN: 84-7658-761-9, PVP 9,62/10 €
……………………………………... BENSOUSSAN, Georges
La filosofía nace dos veces
2005, 108 pp., ISBN: 84-7658-763-5, PVP 8,65/9 €
……………………………................. SERNA ARANGO, Julián

www.anthropos-editorial.com



Crítica de libros

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (marzo, 2006) 7

LEÓN VEGA, Emma: Sentido ajeno. Competencias ontológicas y otredad. Barcelona,
Anthropos, 2006 143 pp. ISBN 84-7658-760-0 PVP: 12 euros

El reconocimiento de la diversidad cultural y social se ha

afincado como uno de los ejes principales de la complejidad

contemporánea. Esto ha dado lugar al privilegio de lo simbólico y la

relatividad hermenéutica para fundar un análisis de las identidades

con base en el principio de diferencia que las constituye.

Los ensayos que aquí se presentan intentan «pensar de otro

modo» y salirse de esta tradición discursiva oponiendo otros criterios analíticos tales

como la sensibilidad y el moldeamiento ontológico para bosquejar problemas de

relación con una alteridad resistente a toda demarcación identitaria. El hilo conductor

descansa en un ejercicio ético de la responsabilidad por la propia ontología y

discursividad con que nos instalamos en el mundo y ante una otredad que nos demanda,

como vienen señalando los más avanzados pensadores de la interculturalidad y la

filosofía, el reconocimiento del propio encierro constitutivo y del amor como principio

indiscutible de toda socialidad.

ÍNDICE

Presentación. Capítulo I. Homogeneización o diversidad como necesidad de sentido: 1.
La multiplicidad: nuevo dogma o vieja necesidad de apertura. 2. Implicación ética y
multiplicidad de mundos. Capítulo II. Ontología y ética de la nominación: 1. La
nominación como poder 2. La nominación del Otro como sistemas de verdad. 3.
Nombrar en infinitivo y poder de encubrimiento. 4. Responsabilidad por la propia
ontología. Capítulo III. Ontologías culturales y el reino de la sensibilidad: 1.
Apropiación y vivencia del mundo. 2. El problema simbólico y las estructuras de
sensibilidad. 3. Competencias ontológicas y no marginalidades en extinción. Epílogo.
¿Es posible la Otredad? Bibliografía.
Emma León ha basado su formación en la psicología social y la epistemología en
ciencias sociales tanto en la UNAM como en El Colegio de México. Entre sus obras se
encuentran las publicadas en esta Editorial: Subjetividad: umbrales del pensamiento
social, con Hugo Zemelman (1997), Usos y discursos teóricos sobre la vida cotidiana
(1999) y De filias y arquetipos. La vida cotidiana en el pensamiento moderno de
Occidente (2001). Desde hace varios años incursiona en distintos temas sobre el campo
de las ontologías culturales y está adscrita al programa de investigación Estudios de lo
Imaginario en el Centro Regional de Investigaciones Multidisciplinarias de la UNAM,
en la cual ha cumplido 25 años como investigadora.



Crítica de libros

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (marzo, 2006) 8

OTROS LIBROS DE INTERÉS DEL FONDO ED.
ANTHROPOS

Antropología filosófica contemporánea
PCPU, 1997, 189 pp., ISBN: 84-85887-07-7, PVP 5,87/6,1 € .........................................
GARCÍA BACCA, Juan David
La incógnita del extraño. Una aproximación a la significación

sociológica de la «inmigración no comunitaria»
ATTCS, 2001, XII+211 pp., ISBN: 84-7658-613-2, PVP 12,89/13,41 € .........
SANTAMARÍA LORENZO, Enrique
Las consecuencias perversas de la modernidad
ATTCS, 1996, 281 pp., ISBN: 84-7658-466-0, PVP 16,73/17,4 € ...................................
GIDDENS, A., BAUMAN, Z.,
LUHMANN, N., BECK, U., BERIAIN, J. (Comps.)
Los horizontes de la razón. Uso crítico de la teoría.

I. Dialéctica y apropiación del presente. Las funciones de la totalidad

ATTCS, 1992, 255 pp., ISBN: 84-7658-354-0, PVP 11,44/11,9 €
……………………………. ZEMELMAN, Hugo
Los horizontes de la razón. Uso crítico de la teoría. II. Historia y necesidad de
utopía
ATTCS, 1992, 191 pp., ISBN: 84-7658-355-9, PVP 8,65/9 €
……………………………….... ZEMELMAN, Hugo
Memoria de Occidente. Actualidad de pensadores judíos olvidados
PCPU, 1997, 287 pp., ISBN: 84-7658-516-0, PVP 17,21/17,9 €
................................................................... MATE, Reyes
Modernidad y modernización

ATTCS, 1998, 327 pp., ISBN: 84-7658-546-2, PVP 16,06/16,7 €
............................................................... SOLÉ, Carlota
Necesidad de conciencia. Un modo de construir conocimiento
ATTCS, 2002, XVII+138 pp., ISBN: 84-7658-630-2, PVP 11,54/12 €
…………………….... ZEMELMAN, Hugo
Nuevos métodos en ciencias humanas

ATTF, 2002, 205 pp., ISBN: 84-7658-619-1, PVP 11,54/12 € …………………....
PRIOR OLMOS, Ángel (Coord.)



Crítica de libros

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (marzo, 2006) 9

Renovación del hombre y de la cultura. Cinco ensayos

(Introd. G. Hoyos; Trad. A. Serrano de Haro)

ATTF, 2002, XXXVI+106, ISBN: 84-7658-623-X, PVP 12,02/12,5 €
……………………….. HUSSERL, Edmund
Sistemas sociales. Lineamientos para una teoría general
ATTCS, 1998, 445 pp., ISBN: 84-7658-493-8, PVP 27,5/28,6 €
....................................................... LUHMANN, Niklas
Subjetividad: umbrales del pensamiento social

ATTCS, 1997, 174 pp., ISBN: 84-7658-528-4, PVP 13,85/14,4 € ................ LEÓN, E. y
ZEMELMAN, H. (Coords.)
Sujeto: existencia y potencia
ATTCS, 1998, 172 pp., ISBN: 84-7658-532-2, PVP 11,44/11,9 €
……………………………. ZEMELMAN, Hugo
Los marcos sociales de la memoria (Postfacio de Gérard Namer)
ATTCS, 2004, 431 pp., ISBN: 84-7658-692-2, PVP 23,08/24 €
………………………….. HALBWACHS, Maurice
Modernidad y ambivalencia
ATTCS, 2005, 380 pp., ISBN: 84-7658-708-2, PVP 27,88/29 €
…………………………….. BAUMAN, Zygmunt
Modernidades en disputa
ATTCS, 2005, X+338 pp., ISBN: 84-7658-722-8, PVP 15,38/16 €
……………………………. BERIAIN, Josetxo
Voluntad de conocer. El sujeto y su pensamiento en el paradigma crítico
ATTCS, 2005, 159 pp., ISBN: 84-7658-742-2, PVP 12,5/13 €
…………………..………….. ZEMELMAN, Hugo
Círculos de reflexión latinoamericana en ciencias sociales. Cuestiones de teoría y
método.
(Suplementos, 45), ISSN: 1130-2089, PVP 10,48/10,9 €
Cornelius Castoriadis. La pluralidad de los imaginarios sociales de la modernidad.
(Revista Anthropos, 198),
ISSN: 1137-3636, PVP 12,71/13,22 €

Raimundo Panikkar. Historia de las religiones. (Revista Anthropos, 53-54), ISSN:
0211-5611, PVP 6,92/7,2 €
Zygmunt Bauman. Teoría social y ambivalencia. Una perspectiva crítica. (Revista
Anthropos, 206),
ISSN: 1137-3636, PVP 13,47/14 €

www.anthropos-editorial.com



Crítica de libros

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (marzo, 2006) 10

MATE, Reyes /ZAMORA, José A. (Eds.).: Nuevas teologías políticas. Pablo de Tarso
en la construcción de Occidente. Barcelona, Anthtopos, 2006 318 pp. ISBN 84-7658-
759-7 PVP: 18 euros

¿Qué hay detrás de todo el interés actual por Pablo de Tarso?
No son libros de teología sino de filosofía política los que han
escrito Alain Badiou, Giorgio Agamben, Jacob Taubes o Slavoj
Zizek sobre la Carta a los Romanos. Lo que hay detrás de esa
lectura filosófica de Pablo es un interés político. Europa, en el
momento de sus grandes crisis, vuelve a esta piedra angular del
cristianismo y, por tanto, de Occidente. Acaeció con Agustín,
Lutero o Nietzsche y está ocurriendo ahora que la crisis afecta al
hombre que hemos conocido y a si otro mundo es posible. Frente a
quienes piensan que hay que despedir preguntas tan occidentales
como qué podemos conocer, qué debemos hacer o qué nos cabe esperar —herederas del
cristianismo— porque suponen un peso excesivo para el hombre, se erige la figura de
Pablo defendiendo un tipo de hombre capaz de pensar una universalidad sin exclusiones
y un tipo de mundo que no sea la entrega a una mansa evolución hacia el hundimiento.
Nuevas teologías políticas es un debate sobre las raíces profundas de la política
occidental, más allá de un agotado laicismo y de un finiquitado restauracionismo
teológico.

ÍNDICE

Presentación. Nuevas teologías políticas, por Reyes Mate. I. LECTURAS POLÍTICAS
DE PABLO: Jacob Taubes: mesianismo y fin de la historia, por Giancarlo Gaeta.
Retrasar o acelerar el final. Occidente y sus teologías políticas, por Reyes Mate. A la
altura del Mesías: la comunidad, el tiempo, la revolución, por Sonia Arribas. La
Epístola a los Romanos según Arendt, por Agustín Serrano de Haro. Un análisis en
torno al «San Pablo» de Alain Badiou, por Francisco Abad. II. TEOLOGÍAS Y
POLÍTICAS: ¿Autonomía o secularización? Un falso dilema sobre la política moderna,
por Alfonso Galindo Hervás. D. Bonhoeffer y la nueva teología política, por Miguel
Ángel Vicente Ruiz. Teología política en los límites de la Modernidad, por Juan José
Sánchez Bernal. Política y religión en la obra tardía de Simone Weil, por Adela Muñoz
Fernández. III. DEBATES CONTEMPORÁNEOS: Monoteísmo, intolerancia y
violencia. El debate teológico-político sobre la «distinción mosaico», por José A.
Zamora. Democracia y religión en un mundo laico, por José María Mardones. La salida
de la religión y la despolitización de la democracia, por Tomás Valladolid Bueno.
Universalismo y crisis del concepto de autonomía, por Carmen González Marín. La
democracia contra la filosofía política, por Jordi Riba. Democracia y poder incorpóreo.
El pensamiento político de Claude Lefort, por Esteban Molina. Autores.
La obra ha sido coordinada por Reyes Mate, profesor de Investigación, y José Antonio
Zamora, investigador, ambos en el Instituto de Filosofía del CSIC (Madrid).

OTROS LIBROS DE INTERÉS DEL FONDO ED. ANTHROPOS

A contraluz de las ideas políticamente correctas

H, 2005, 190 pp., ISBN: 84-7658-746-5, PVP 9,62/10 € ……………… MATE, Reyes



Crítica de libros

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (marzo, 2006) 11

El corazón pensante de los barracones. «Cartas»

MR, 2001, X+163 pp., ISBN: 84-7658-609-4,PVP 12,69/13,2 € .........HILLESUM, Etty
El discurso religioso de la modernidad. Habermas y la religión
PCFR, 1998, 295 pp., ISBN: 84-7658-538-1, PVP 17,31/18 € …MARDONES, José M.ª
El prójimo (Pref. y postfacio de Martin Buber)
Huellas, 2004, XIX+89 pp., ISBN: 84-7658-706-6, PVP / € ………. COHEN, Hermann
El universo concentracionario
MR, 2004, 110 pp., ISBN: 84-7658-674-4, PVP 7,69/8 € ………… ROUSSET, David
Heidegger y el judaísmo. Y sobre La tolerancia compasiva
PCPU, 1998, 140 pp., ISBN: 84-7658-534-9,PVP 9,81/10,2 € ................ MATE, Reyes
Historia de la Shoah
H, 2005, 142 pp., ISBN: 84-7658-761-9, PVP 9,62/10 € ….. BENSOUSSAN, Georges
La autoridad del sufrimiento. Silencio de Dios y preguntas del hombre
PCPU, 2004, 159 pp., ISBN. 84-7658-715-5, PVP 9,62/10 € ……….. BÁRCENA, F.,
CHALIER, C., LÉVINAS, E., LOIS, J., MARDONES, J.M., MAYORGA, J.
La ética ante las víctimas

PCPU, 2003, 271 pp., ISBN: 84-7658-651-5, PVP 11,02/12,5 € .........................
MARDONES, J.M. y MATE, R. (Eds.)
La incertidumbre democrática. Ensayos sobre lo político (Ed. Esteban Molina)
PCPU, 2004, LI+281 pp., ISBN: 84-7658-710-4, PVP 19,23/20 € …LEFORT, Claude
La razón de los vencidos
PCPU, 1991, 238 pp., ISBN: 84-7658-304-4, PVP 10,38/10,8 € .............. MATE, Reyes
La religión de la razón desde las fuentes del judaísmo

PCPU, 2004, XXVI+389 pp., ISBN: 84-7658-694-9, PVP 24,04/25 € COHEN, Herman
Los marcos sociales de la memoria (Postfacio de Gérard Namer)
ATTCS, 2004, 431 pp., ISBN: 84-7658-692-2, PVP 23,08/24 € HALBWACHS,
Maurice
Memoria de Occidente. Actualidad de pensadores judíos olvidados
PCPU, 1997, 287 pp., ISBN: 84-7658-516-0, PVP 17,21/17,9 € ...............MATE, Reyes
Modernidad y ambivalencia
ATTCS, 2005, 380 pp., ISBN: 84-7658-708-2, PVP 27,88/29 € …BAUMAN, Zygmunt
Ocaso
PCPU, 1986, 183 pp., ISBN: 84-7658-019-3, PVP 9,23/9,6 € .......HORKHEIMER, Max
Parábolas y circunloquios de Rabí Isaac Ben Yehuda (1325-1402)
BAPBA, 1985, 111 pp., ISBN: 84-85887-61-1,
PVP 8,08/8,4€..........................................................................JIMÉNEZ LOZANO, José
Por los campos de exterminio

BA, 2003, 176 pp., ISBN: 84-7658-663-9, PVP 10,1/10,5 € ......................MATE, Reyes



Crítica de libros

Eikasia. Revista de Filosofía, 3 (marzo, 2006) 12

Por una cultura de la memoria (Pres. y epíl. R. Mate)
PCFR, 1999, 191 pp., ISBN: 84-7658-569-1, PVP 12,69/13,2 € .......... METZ, J. Baptist
Por una justicia postotalitaria
H, 2005, 127 pp., ISBN: 84-7658-718-X, PVP 8,17/8,5 € … VALLADOLID BUENO,
Tomás
Religión y nuevo pensamiento. Hacia una filosofía de la religión

para nuestro tiempo desde América Latina
PCFR, 2005, 303 pp., ISBN: 84-7658-732-5, PVP 16,35/17 € ………SCANNONE,
Juan Carlos
Religión y tolerancia. En torno a «Natán el Sabio» de E. Lessing

PCPU, 2003, XII+127 pp., ISBN: 84-7658-667-1, PVP 12,02/12,5 € …JIMÉNEZ
LOZANO, J., MARTÍNEZ, F., MATE, R. y MAYORGA, J.
Revolución conservadora y conservación revolucionaria. Política y memoria en
Walter Benjamin
PCPU, 2003, 300 pp., ISBN: 84-7658-653-1, PVP 16,35/17 € ………MAYORGA, Juan
San Pablo. La fundación del universalismo (Pres. J. Ríos)
PCPU, 1999, XX+123 pp., ISBN: 84-7658-554-3, PVP 7,98/8,3 € ………… BADIOU,
Alain
.
Revista Anthropos

Emmanuel Lévinas. Un compromiso con la Otredad. Pensamiento ético de la
intersubjetividad 176, ISSN: 1137-3636, PVP 5,77/6 €
Jacques Derrida. Una teoría de la escritura, la estrategia de la desconstrucción.
Presencia del pensamiento de J. Derrida en España. (Revista Anthropos, 93), ISSN:
0211-5611, PVP 5,19/5,4 €
Maurice Blanchot. La escritura del silencio. (Revista Anthropos, 192-193), ISSN: 1137-
3636, PVP 11,54/12 €
Vigencia y singularidad de Auschwitz. Un acontecimiento histórico que nos da que
pensar. (Revista Anthropos, 203) ISSN: 1137-3636, PVP 13,47/14 €

www.anthropos-editorial.com



www.revistade .comfilosofia

3
r e v is ta  d e  f i lo s o fƒa


	Página 1
	indice3.pdf
	Página 1
	Página 2

	contraportada3.pdf
	Página 1

	indice3.pdf
	Página 1
	Página 2




