eikasia

|
revista de filosoffa

www.revistadefilosofia.com



La seleccion de originales para publicacién, se someten de manera sistematica a un in-
forme de expertos externos a la entidad editora de la revista y a su consejo de editorial.
Estos informes son la base de la toma de decisiones sobre su publicacién o no, que co-
rresponde en Gltima instancia al Consejo de Redaccién de la revista y a la Direccion de
la misma.

BASES DE DATOS QUE RECOGEN LA REVISTA EIKASIA

B Dialnet
DICE

( B n F BIBLIOTEQUE NATIONALE DE FRANCE

RI REGESTA IMPERII

————  AKADEMIE DER WISSENSCHAFTEN UND DER LITERATUR MAINZ



CONSEJO DE REDACCION

Eikasia Revista de Filosofia
www.revistadefilosofia.com

Consgjo de Redaccion (en constitucion): Dr. Fernando Pérez Herranz (Universidad de Alicante), Dr.
Patricio Pefialver (Catedratico Filosofia, Universidad de Murcia), Dr. Alberto Hidalgo Tufién
(Universidad de Oviedo), Dr. Roman Garcia (Dr. en Filosofia. Director Instituto de Estudios parala Paz),
Mtro. Rafael Morla (Catedratico de Filosofia, Universidad de Santo Domingo, RD.), Dr. Antonio Pérez
(Universidad de la Laguna), Dr. Ricardo Sanchez Ortiz de Urbina, Dr. Felicisimo Vabuena (Universidad
Complutense de Madrid), Dr. Jose Antonio L6pez Cerezo (Universidad de Oviedo), Dr. Silverio Sanchez
Corredera, Dra. Alicia Laspra (Universidad de Oviedo), Dr. Pablo Huerga Melcén, D. Mariano Arias, Dr.
Jacobo Mufioz (Catedrético de Filosofia de la Universidad Complutense de Madrid.) Dr. Félix Duque
(Catedrético Historia Moderna Universidad Autonoma Madrid), Dr. Luis Alvarez Falcon (Universidad de

Zaragoza).

Maquetado y disefio: Francisco Fdez. Y ebra.
Secretaria de redaccion: Noemi Rodriguez y Pelayo Pérez
Director Ejecutivo: Dr. Roman Garcia.

Edita: Eikasia Ediciones

Bermudez de Castro 14 bajo ¢ 33011 Oviedo. Espaiia.
T: +34 984 083 210 F: +34 985 080 902
www.eikasia.es

eikasia@eikasia.es

ISSN 1885-5679






Eikasia. Revista de Filosofia 6 (septiembre 2006)
www.revistadefilosofia.com

INDICE

1.-Pérez Herranz, Fernando - Miguel y Santacreu Soler, José - Miguel
LA «CUESTION DE ESPANA» A LAS PUERTAS DEL SIGLO XXI

2.- Hidalgo Tuiion, Alberto ) )
CRITICA AL “PENSAR” DE M. HEIDEGGER DESDE EL MATERIALISMO GNOSEOLOGICO (A PROPOSITO
DE LA DISTINCION ENTRE “CIENCIA”, “WELTANSCHAUUNG” Y “FILOSOFIA”) .

3.-Badiou, Alain

PANORAMA DE LA PHILOSOPHIE FRANCAISE CONTEMPORAINE. Version espaiiola.

PANORAMA DE LA PHILOSOPHIE FRANCAISE CONTEMPORAINE. Version francesa.

4.- Sanchez Correde;ra, Silverio )
PARA UNA TEORIA DE LA JUSTICIA, II. PUNTOS CARDINALES DE LA TEORIA

5.- Garcfa Fernandez, Roman )
LA CONSTRUCCION DE LA REALIDAD A TRAVES DEL LENGUAIJE

«Bitacora: El caso Simondon» por Pelayo Perez
Critica de libros
HEIDEGGER, Martin: Parmenides. Traduccion de Carlos Masmela. AKAL Nuestro Tiempo, 2005. Por Pelayo Perez

IBANEZ, Tomas: ;Por qué anarquismo? Fragmentos dispersos para un anarquismo sin dogmas. Huellas. Problemas: la
complejidad negada. Anthropos, 2006 205 pp

LEON VEGA, Emma: Sentido ajeno. Competencias ontoldgicas y otredad. Barcelona, Anthropos, 2006 143 pp






LA «CUESTION DE ESPANA>»
A LASPUERTASDEL SIGLO XXI 1

Fernando Miguel Pérez Herranz y José Miguel Santacreu Soler
Departamento de Humani dades Contempor aneas
Universidad de Alicante

Resumen: La cuestién de Esparia es un problema complicado, alavez, filosofico e histérico. El
presente articulo es consecuencia de un didlogo entre un filésofo y un historiador que intentan
explicar de dénde arranca la cuestion de Espafia, cudles son sus caracteristicas y qué pueden
aportar lareflexion filosoficay la Historia a Espafia alas puertas del siglo XXI.

Palabras Clave: problema de Espafia, historia de Espafia, filosofia de la historia, koiné,
Espafia.

Summary: The matter of Spain isacomplicated problem, both philosophical and historical. This
article is the consequence of a dialog between a philosopher and a historian who want to explain
where the origin of Spain's matter is, which the characteristics are and how History and
philosofic reflection can help Spain at the beginning of the XXI century.

Key words: matter of Spain, history of Spain, philosophy of history, koiné, Spain.

I ntroduccién

En un pasgje del Gorgias platonico (506a), Calias se rinde ante las abrumadoras
preguntas de SOcrates y quiere abandonar la conversacion antes de concluirla,
conminando a maestro de Platén a que continle su razonamiento, s quiere, en forma
de mondlogo. Socrates sabe, sin embargo, que su discurso no tendra ninguin valor s no
estén presentes |os otros ciudadanos de Atenas, porque la certeza que busca Socrates ha
de encontrarla con la ayuda de sus compafieros —«investigo juntamente con
vosotros», pues la investigacion en solitario no tiene sentido. Lo que sigue es la
consecuencia de un didlogo que, sin duda, podra prolongarse.

! Este articulo fue publicado en Anales de Historia contemporanea. Monogréfico sobre: La proyeccion
internacional de Espafia ante el nuevo milenio, Servicio de Publicaciones de la Universidad de Murcia,
2000, pégs. 173-197. Los autores damos las gracias a su director y supervisor, €l profesor Juan B. Vilar,
por el amable permiso concedido para que pueda ser reeditado en larevista Eikasia.

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006).



PEREZ HERRANZ, F.M./SANTACREU, J. M.: “La«cuestion de Espafia»”

El Ilamado «problema de Espafia» es un tema, desde luego, que también puede
llegar a abrumar, porque es un problema complicado, a la vez, filosofico e histérico.
Filosofico, porque e proyecto imperia catdlico, de donde arranca la cuestion de
Espafia, exigid una explicacion, una justificacion, y, en definitiva, una filosofia de la
historia, hasta el punto de que Carlos V se vio obligado a recurrir a las Juntas de
Valladolid en 1550 para discutir si ese proyecto era 0 no justo, legitimo y verdadero. El
padre Vitoria ofrecid, como es bien conocido, una justificacion racional filosofica e
irreductible a la teologia, apelando a derecho

de gentes o derecho de comunicacion, fundamento de la unidad del Género Humano
regido por unas normas universales.? Y es histdrico, porque la legitimidad no es solo
racional-abstracta, sino material-historica. Los argumentos solo toman sentido dentro de
lareaidad, de la historiareal, de los fines ambiciosos, egoistas o ruines de los hombres,
y no de especulaciones e inventos.

Mas, siempre que han acontecido sucesos de escala universal, o considerados asi
en su tiempo, han exigido la referencia a la filosofia de la historia. A modo de gjemplos:
Platén escribe La republica —cuyo capitulo VII congtituye una filosofia de la historia—
en respuesta a la derrota de Egospétamos y la decadencia de Atenas, San Agustin
escribe La ciudad de Dios para salvar a los cristianos de la responsabilidad del saqueo
de Roma por parte de Alarico; Hegel escribe Lecciones sobre la filosofia de la historia
universal tras la Revolucién Francesa...

1. La «cuestion de Espafia»

A efectos de la argumentacion podriamos establecer dos opciones-limite tedricas
sobre la «cuestion histérica de Espafia»:

Una, defendida por ejemplo por J.P. Fus y J. Palafox,® segin la cua no hay tal
«problema de Espafia»: Espafia es un pais como otro cualquiera. Esta tesis es una
consecuencia de la propia metodologia histérica positivista, que tiene presente variables
como la produccion agricola o industrial, e PIB, la capacidad de consumo, la
administracion financiera o judicia, etc. Indudablemente, tras € recuento de los datos,
las cifras macroeconémicas tienden a ser semejantes a las de los paises vecinos o con
los que entra en relacion comercial, etc. Puro formalismo. Asi estudiada, la historia de
Esparia no sélo no induce problema alguno sino que resulta incluso ridiculo plantearlo
siquiera. A medida que e pais se industrializa, se urbaniza, se llena de turistas, de

2 VITORIA, Francisco: Sobre el poder civil. Sobre los indios. Sobre el derecho de gentes. Madrid.
Tecnos. 1998.

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006).



PEREZ HERRANZ, F.M./SANTACREU, J. M.: “La«cuestion de Espafia»”

musica rock y comida-basura, no hay tal cuestion. Esta aseada y elegante tesis interesa a
cierta burguesia, a los gecutivos de las empresas multinacionales, a escritores
cosmopolitas... 0 a los defensores de la globalizacion. Sin embargo, intelectuales e
historiadores se empefian desde hace mucho tiempo en hacerse un problema de Esparia.*
¢Qué es Espania? Se preguntan en Madrid, en Barcelona, en Vaencia, en Sevilla.. J.
Varela resalta que e problema espafiol existe entre los nacionalismos periféricos
incapaces de existir sin la mitologia romantica sobre la totalidad nacional, a lo que se
suman, sin duda, ciertas voces nostdgicas del glorioso pasado espariol.” Borja de Riquer
recuerda que la politizacion de vigos particularismos y la nacionalizacion del
patriotismo liberal espafiol son procesos coetaneos.® Una de |as mejores pruebas de esta
argumentacion es la historiografia regionalista del siglo XIX surgida frente a
centralismo uniformador del Estado liberal.”

Pero a escribir una historia particular de un estado, nacion, etc. hay que tener
presente la materia misma de estudio. Espafia no es un pais mas —«un pais normal,
pero no tanto» dice Riquer, porgque, entre otras cosas, ha sido cabeza de un Imperio
«donde no se ponia el sol», y 1o ha sido durante mucho tiempo, seguin la escala temporal
de la historia de Europa, incluso de la civilizacién de cufio helenistico-romano. El
imperio espafol, heredero en cierto modo del imperio romano y del sacro imperio a
constituirse como linea de choque entre e cristianismo y e Islam, ha protegido los
territorios que se convertirian més tarde en las grandes naciones —Francia, Inglaterra,
Holanda, Alemania.— y ha permitido su estabilizacion. Las grandes fracciones
territoriales en Europa tienen un trasfondo teol 6gico-politico en & que se debate si es el
papado o el emperador quien tiene la representacion privilegiada de Dios en la tierra.
Estos conflictos, primero en forma de polémica, después en forma de guerras, coinciden
con la conquista de América. Las incipientes naciones se enfrentan a Papado romano,
lo que conducird a una escision muy profunda entre dos zonas de Europa. Estos
enfrentamientos se agudizan con la explotacion del Nuevo Mundo. Tras dos siglos de
luchas entre Holanda e Inglaterra contra Espafia —y junto a siempre encaje de bolillos
de la catdlica Francia Richelieu, Mazzarino...) para unirse con los protestantes (por
giemplo, con € rey de Suecia), y debilitar en lo posible a los dos imperios, € hispano y
el anglosajon— Espafia termind por perder batallay guerra.

3FUSI, JP.y PALAFOX, J.: Espafia; 1808-1996. El desafio de |a modernidad. Madrid. Espasa. 1997.

* Unaguia sobre el asunto en FRANCO, Dolores: Espafia como preocupacién. Madrid. Alianza. 1998.

® VARELA, J.: La novela de Espafia. Madrid. Taurus. 1999, p. 20.

® RIQUER | PERMANYER, Borja de: “El surgimiento de las nuevas identidades contemporaneas:
propuestas para una discusion”, en Garcia Rovira, Anna M2 (ed.), Espafia, ¢hacién de naciones?. Ayer,
35, 1999, p. 27.

" MORENO ALONSO, M.: “Historiografia del siglo XIX”, en Nation et nationalités en Espagne XIX-
XXs,. Paris. Fundation Singer-Polignac. 1985.

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006).



PEREZ HERRANZ, F.M./SANTACREU, J. M.: “La«cuestion de Espafia»”

¢Como explicar este «hecho» histérico que es su derrota? O bien acudiendo alas
esencias, y repitiendo la leyenda negra: Espafia es un pais catélico, oscurantista,
inquisitorial, analfabeto, misero, supersticioso... que no supo estar a la atura de los
tiempos, que fue sobrepasado por € resto de Europa, ensimismado en sus glorias
pasadas. Mientras que Europa, a contrario, significa el progreso, € bienestar, la razon...
El propio Azafia asumié esta dicotomia radical: o Espafia se incorpora a Europa o degja
de exidtir.

Esta posicién pasa por ato o ignora lo que es € «contexto historico». Se olvida
gue la Historia de la Europa moderna es una lucha continua y despiadada en la
formacion de los estados por su emancipacion de Roma. Se olvida sisteméticamente que
la Inquisicion actud en Europay que fue més brutal, s cabe, que en Espaia: Si la caza
de brujas en Espafia termina con el proceso de Logrofio de 1611, en & que € inquisidor
Salazar y Frias racionalista y escéptico prohibe los procesos colectivos, etc., en
Inglaterra la quema de brujas terminard en 1712. Se olvidan todas las barbaries
europeas. En e Paris de 1610 se ordena quemar en la plaza publica € libro del jesuita
Mariana, y poco después Jacobo | manda quemar en Oxford la obra de F. Suarez,
Defensio fidei, etc. Ricardo Il asesiné al jovencisimo rey Eduardo V. Enrique VIII
mando asesinar a Tomas Moro y T. Cromwell, y a sus esposas Ana Bolena y Catalina
Howard. Isabel | hizo gecutar a Maria Estuardo, reina de Escocia. Miguel Servet es
guemado por Calvino. Bgo el reinado de Luis XIV en Francia se expulsa a los
protestantes: La Noche de San Bartolomé todavia hace temblar. Los ilustrados franceses
e ingleses toleran o silencian €l esclavismo. Por no hablar del Terror de la Revolucion
Francesa, de las matanzas de la Primera Guerra Mundial, del holocausto nazi, de la
represion tras la Segunda Guerra Mundial en Francia o en Itaia, de la guerra de los
Balcanes ante nuestros mismisimos 0jos, etc. Y no se nos venga a decir ahora que todo
esto no es més que un reflgo de la maldad humana, porgue no es de recibo aplicar la
«historia» a Espafia y la «antropologia» a los demés. Digamos que la leyenda negra
afectdé de manera perversa a la conciencia de un pais, en e que a la derrota se sumo €
sentimiento de culpa. S6lo asi puede entenderse la obcecacién casi paranoica de
intelectual es tan inteligentes como Menéndez Pelayo exaltando la Espafia catdlica.

Pero también puede contemplarse el problema de Espafia como €l problema de
un imperio que tiene sus propios planes y programas, pero que son derrotados por otro
imperio que se consolidd precisamente a partir del espafiol y que no tuvo piedad con
nadie: ni con los més cercanos, diriamos los catdlicos, ni con los mas lganos, los
indigenas a quienes abandonaban a su suerte, o contemplan con indiferencia Y,
curiosamente, todo ese expolio y explotacion que la denuncia de Marx y Bakunin
identificaron con el Capitalismo, € imperio anglosgjon lo justifico por medio de una
teoria filosofica que se presenta como lo mas respetable del mundo: una teoria del

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006).



PEREZ HERRANZ, F.M./SANTACREU, J. M.: “La«cuestion de Espafia»”

individuo —el individuo lockeano, contrafigura del cogito cartesiano, y una teoria del
pacto social, por € cual, unavez se pacta, € individuo transfiere todo el poder y toda la
violencia a estado (el Leviatan), el cual monopoliza la coaccion (Hobbes). El Imperio
catdlico espafiol justificaba el poder en América de una forma muy distinta. La escuela
de Salamanca —Vitoria, Soto, Suarez..— defendio la organizacién del mundo sin
limitacion alguna desde la ley de Dios. No de cuaquier dios, sino del Dios de la
teologia natural que conoce a todos los hombres y se preocupa por la libertad de todos
ellos. Doctrina que se enfrentaba radicalmente a la que sostenian los tratadistas del otro
Imperio cristiano —el protestante anglosgjon, que defendia, en la tradicion de
Maquiavelo, € derecho natural de los mas fuertes (Hobbes) y que la literatura inglesa ha
cantado y loado sin dudas ni culpas ad maiorem Isabelae gloriam —Conan Doyle,
Rudyard Kipling, etc. Si el idedlogo inglés Locke considerd la propiedad privada como
derecho natural, la tradicion espafiola la consideré como derecho positivo. El valenciano
Luis Vives o0 € granadino-salmantino Francisco Suarez sostuvieron que las cosas de la
naturaleza jy aun €l trabgjo humano! son comunes a todos |os hombres, pero no porque
haya que repartir positivamente las tierras 0 los bienes, sino porque nadie puede
considerar definitivamente suyo lo que los demés puedan necesitar: no hay que dar todo
a todos, sino a cada uno segun é pueda utilizar. Ahi se encontraria ya en germen €
eslogan revolucionario de Marx: «Cada cual segun sus capacidades; a cada cual segun
sus necesidades». No hay que olvidar que, en la Junta de Valladolid de 1550-51,
vencieron las tesis de fray Bartolomé de las Casa sobre las de Ginés de Sepulveda, més
cercano alas teorias anglosajonas.

2. Catolicismo espafiol frente a protestantismo anglosaj 6n

Como estas dos posiciones ante la Historia de Espafia son incompatibles, parece
gue no queda més remedio gque plantearse la «cuestion de Espafia». ¢O es que acaso
nuestros intelectuales son unos estupidos por hacerse unay otra vez esta pregunta? ¢No
responde a la realidad? ¢Se lo inventan? ¢NoO se puede afadir nada a un conjunto de
estadisticas econdmicas 0 demogréficas? ¢Acaso no toma partido todo historiador a
narrar 10s acontecimientos?

Pero que un Imperio pierda la guerra, la posicion centra y articuladora del
mundo, no es cosa baladi. Como reconocen muchos historiadores, por g emplo Berend y
Ranki, Espafia es alin a comienzos del siglo XXI uno de los paises més ricos del
mundo.® Muchos de los herederos de esa derrota no se resignaran y viviran esperando
una revancha histérica, posicién que se confunde o identifica con e reaccionarismo y la
nostalgia, y se inventan una genealogia de héroes traicionados por personges

8 PRADOS DE LA ESCLOSURA, L.: Deimperio a nacién. Crecimiento y atraso econdémico en Esparia
(1780-1930). Madrid, Alianza, p. 25.

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006).



PEREZ HERRANZ, F.M./SANTACREU, J. M.: “La«cuestion de Espafia»”

demoniacos. Otros supondran que todo lo que es vencido es inferior y que la Unica
salvacion de Esparia seria la de incorporarse a los vencedores, posicion que defendieron
ciertos krausistas, la generacion del catorce y muchos autodenominados progresistas. Y,
entonces, e dualismo se presenta inevitable: O Espafia es lo mgior del mundo o es lo
peor del mundo. O Espaiia ha de volver a su esplendor o debe desaparecer absorbida por
el Imperio vencedor (las dos Esparias que cantdé Machado). Pero habria que ponerle algo
de sordina a este sonido tan puro y tan smple.

En rapidisimo resumen: la idea de Espafia como unidad tiene sus antecedentes
en unos planes y proyectos contra €l 1slam. Un proyecto de esta envergadura requiere
poner en marcha una gran energia en hombres, maguinas, estrategias.... Y fue la Iglesa
Catdlica, por medio unas veces de unos reinos y otras de otros, quien consiguio
organizar la resistencia. En esas luchas, € cristianismo, imitando € expansionismo
musulman, se va viendo a si mismo como un imperio que quiere «re-cubrir» € lIlam
mismo. Pero una vez superado ese peligro, los distintos reinos entran en devastadoras
guerras para escapar del poder —mediador y superior— de Roma. Guerras atroces que
Erasmo denuncia escandalizado. Carlos V ve en la Reforma un movimiento que puede
dar a traste con € proyecto de imperio catélico. Felipe Il se empecina contra los
protestantes porque los ve como enemigos internos, como terroristas. De ahi que
utilizara ala Iglesia contra los reformistas. Trento es un arma de Felipe |1 mas que de la
Iglesia.® Lo que quiza no pudo entender Felipe |1 es que el movimiento reformista era
autosuficiente y que estaba dando lugar a otro Imperio que se consolidaria a lo largo del
siglo XVII y yaen e XVIII «superaria» a Espafia en poder militar. El Imperio espafiol
se quedé a medio camino: sus leyes, sus proyectos, sus planes no se pudieron
desarrollar, porgue no tenia tiempo para rectificar, para asimilar sus propios errores (en
esto se diferencié del Imperio romano, cuyos enemigos se encontraban en las fronteras
y, por asi decir, murié de muerte natural). Espafia perdié la guerra sin haberse agotado y
sin haber sido absorbida, porque ya tenia una cultura muy poderosa —Ilengua,
jurisprudencia, literatura, filosofia... De ahi que unas veces se interprete esto como
«decadencia» (Ortega), otras como «fracaso de la revolucién industria y burguesa»
(Tortella, Nadal), otras como «preocupacion» (Dolores Franco), otras como «nacion
absurda y metafiscamente imposible» (Ganivet), otras como «fata de voluntad
politica» (Azorin)...

¢Qué postura adoptar ante una derrota de esta envergadura? Por una parte, no se
trata de defender |a bondad esencial de Espafia; pero, tampoco se puede admitir que en
Europa esté todo lo bueno y en Espafia todo lo malo. S las ciencias etoldgicas,

% Asi lo sugiere PENALVER, P.: La mistica espafiola (siglos XVI y XVI1). Madrid. Akal. 1997, p. 46.

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006).



PEREZ HERRANZ, F.M./SANTACREU, J. M.: “La«cuestion de Espafia»”

biolégicas y sociales ponen de manifiesto algo es que los hombres somos todos muy
parecidos y todos somos, por asi decir, igual de malos. Nos vamos diferenciando en
algunas cosas que hacemos —las culturas, pero de las que tampoco puede decirse que
son buenas por definicion, segin sostiene el relativismo historico, porque hay culturas
simplemente aborrecibles, como la cultura nazi.

Por otra, hay que tener presente la cuestion de la ciencia, que e marxismo
clésico consider6 como superestructura, pero que aqui hemos de considerar como un
elemento mas de las sociedades modernas. Lo que € marxismo ortodoxo consideraba
superestructura, yuxtapuesta a la realidad infraestructural, nosotros lo consideramos
como partes que vinculan otras partes del entramado social. La ciencia no es ni pura
ideologia ni pura técnica, porque comporta un modo de comprender la realidad.
Decimos entonces que las partes estdn conjugadas diaméricamente’® Es decir, la
ciencia, como parte del todo historico y, por tanto, homogéneo a é, se intercala por
entre otras partes histéricas, como la economia y las técnicas. Por gemplo, las formas
gue han de tener los barcos remite a la Geometria con la que han de contar los
artesanos, los carpinteros, etc.; pero, también en otras partes, quiza menos evidentes,
aunque no menos importantes, como los sistemas de propiedad. Recuérdese que las
técnicas de medicion de meridianos, que fueron determinantes para decidirse por la
teoria de Newton frente a la de Descartes, se iniciaron con un proyecto del ministro
francés Colbert para conocer las tierras sobre las que gerce e poder el monarca Luis
X1V, quien, a conocer los resultados, comento irénicamente que habia perdido con los
astrénomos mas territorios de |os que pudo conquistar con las armas.

El Imperio anglosgjon admiti6, desarroll6 y utilizd la nueva mecanica, mientras
gue Espafia —por defender quiza € dogma de la Eucaristia a través de los jesuitas que
eran e brazo intelectua de la Iglesia contra la Reforma— no admitio siquiera la fisica
gdlileana y menos aiin la newtoniana.'! Cierto que habia razones que favorecian una
buena acogida en los paises de la Contrarreforma, pues €l protestantismo, a través de las
doctrinas luteranas de la predestinacion, se plegaba mas rectamente al determinismo de
la ciencia. EI mundo catdlico era muy reacio al determinismo, porque defendia la
libertad del hombre: en cualquier pacto social, d hombre siempre le queda a salvo una
parte de libertad irreductible. Pero la admision de la ciencia conlleva consecuencias
muy importantes en la ontologia, es decir, en 1o que una sociedad considera realidades o
entidades. No es lo mismo creer en los dioses olimpicos 0 en angeles y en demonios,
gue en un mundo mecanico hecho aimagen y semejanza de un reloj. Sobre todo cuando

10 PEREZ HERRANZ, F.: “Emigracion/inmigracion, conceptos conjugados’, en Santacreu, JM. y
Vargas, M.D., Las migraciones del siglo XX. Universidad de Alicante. 1999.
1 Una excelente exposicién en REDONDI, P.: Galileo herético. Madrid. Alianza. 1990.

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006).



PEREZ HERRANZ, F.M./SANTACREU, J. M.: “La«cuestion de Espafia»”

la eleccion de unas entidades u otras se congtituye en un discriminador entre las
naciones.

Y éste es, a nuestro modo de ver, una de las cuestiones centraes, para
comprender 1o que ocurrio realmente en Espafia. Y debemos resaltar aqui que Catalufia
guedd incorporada a este lado de la ontologia catdlica, que defendio e catolicismo,
ahora que a Cataluiia se la presenta identificada con la razén moderna «europea». Que
Catalufia mire a la peninsula en vez de a Francia o a Italia més que a “una noche de
amor poco meditada’ [Fradera (1999), pag. 87],? quiza fuera debido a una amistad de
juventud y, suponemos que ya se le habra ocurrido a alguno de los antropdlogos-
historiadores de los que tanto abundan que, mas que un matrimonio de conveniencia,
pudo ser un matrimonio impuesto 0 co-determinado por las reglas de parentesco de la
€poca, S es cierto que todos los pueblos de la peninsula miraron a mismo sitio, que era
la lucha contra € Islam. No se puede elegir a Jaume | como simbolo impunemente,
puesto que fue un conquistador «contra e moro» y que, por cierto, entrego e reino de
Murcia a Alfonso X e Sabio. Esta unién de fines y planes del cristianismo frente al
islam ha dado como resultado, entre otros, que e protestantismo en Esparia haya sido un
fendmeno mas de esnobismo que de arraigo social, y que se desenvolvid en € plano de
lailegalidad y del esoterismo.*®

Y asi, por giemplo, s bien son Jaume Balmesy Pere Mata y sus discipulos, los
hombres de la Reinaxenca, Manuel Milay Fontanalsy Pau Piferrer, quienes inician ese
movimiento de recuperacion del pasado medieval catalén, de la mitificacion de valores
ancestrales, o hacen en € marco de una cosmovision catélica, anti-moderna y anti-
industrial. Rubio y Mil4 por gemplo, refuta el libro de JW. Draper, Historia de los
conflictos entre la religiéon y la ciencia. En general, es un movimiento que ataca al
liberalismo, un circulo en e que se encontraba bien a gusto e simbolo de la Espafia
catdlicay eterna, Marcelino Menéndez Pelayo.

Una historiografia de buenos y malos que identifica al explotado, al marginado o
a colonizado, como un ser bondadoso por naturaleza, slo malogrado por la sociedad
(Rousseau), no sale de su asombro cuando tiene que asumir los crimenes de Stalin, las
aberraciones de Nicolae Ceaucescu, la brutalidad de la KGB o de la STASI, € caso Gal
o la corrupcion durante el gobierno del PSOE, etc.

12 FRADERA,, Josep M. “El proyecto liberal catalan y los imperativos del doble patriotismo” en Garcia
Rovira, AnnaM?, op. cit., p. 87.

13 VILAR, Juan B.: Intolerancia y libertad en la Espafia contemporanea. (Los origenes del
Protestantismo espafiol actual). Prélogo de E. Carr. Madrid. Ediciones Itsmo. 1994.

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006).



PEREZ HERRANZ, F.M./SANTACREU, J. M.: “La«cuestion de Espafia»”

3. Capitalismo y anticapitalismo

Por esto, habria que abrir otras perspectivas. La socio-econoémico-politica, por
gemplo. ¢Qué significan las rebeliones, las revoluciones sociadista, comunista o
anarquista? ¢No es un ataque a individualismo egoista del Beneficio y la Ganancia por
encima de toda justificacion socia? ¢Acaso no son revoluciones contra el
individualismo ontologico y la explotacion capitalista del pacto de los més fuertes? El
capitalismo, a congtituirse en un concepto abstracto lo tritura todo. Pero ¢por qué no
asociarlo precisamente a su propia materialidad, concreta, que es la forma de
explotacion del Imperio anglosajon? Porque las reivindicaciones —llamémoslas en
general «marxistas-socialistas»— actlan contra el Capitalismo, pero no contra un
capitalismo cualquiera, sino contra € capitalismo de cufio anglosgon, que se va
imponiendo por todo € mundo. El punto de referencia de Marx es la revolucion
industrial en Inglaterra. Pero lo que puede sorprender a algunos es que, desde € Imperio
Catdlico espaiiol, ya se habia tratado de resolver la «cuestion social» por una via de
reforma social; cuestionando la propiedad privada de derecho positivo (Vives o Suérez)
frente a la propiedad privada, y la denuncia al abuso de poder justificando, incluso, €l
regicidio (Mariana).

¢Cudl es e problema espafiol? Pues nos parece que, desde esta perspectiva, se
encuentra en la frustracién de no haber concluido de manera natural, segin procesos
objetivos, sus planes y sus proyectos, al ser derrotado por € imperio anglosajon,
pero sin ser absorbido por é, porque e catolicismo nunca se degj6 absorber por €l
protestantismo. Por una parte, un estado que esta tratando de administrar un imperio
desde un compromiso catélico-universal de justicia, etc. Y, por otra, un estado que
pierde ese poder y, entonces, tiene que incorporarse a un tipo de economia y a una
jurisprudencia muy diferente y gena a su tradicion: lo que podemos llamar, por
simplificar € «liberalismo».

A partir de las guerras napolednicas se pretende la construccién de un nuevo
estado que no reivindique las antiguas instituciones.** Este liberalismo sera defendido
desde Andalucia (las Cortes de Cédiz) por todos los liberales esparioles. Un liberalismo
gue sera atacado por otros andaluces, castellanos o catalanes... que tenian intereses e
ideologias irreductibles a la defensa de la propiedad en el sentido lockeano. “Los grupos
dirigentes catalanes —comenta Fradera refiriéndose a la primera mitad del siglo XIX—
compartieron siempre sin reservas el proyecto genera espariol”.'® El liberdismo se
pensaba identificado con la nacion politica espafiola desde Alcald Galiano hasta Ramon
Xanadr0y Fabregas. Las Cortes de Cadiz introducen el concepto liberal de propiedad

14 Cf. en VARELA, J. Jovellanos, Madrid. Alianza. 1986.
1> FRADERA, Josep M. Op. cit., p. 91

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006).



PEREZ HERRANZ, F.M./SANTACREU, J. M.: “La«cuestion de Espafia»”

tomado de Locke. “La nacion esta obligada a conservar y proteger por leyes sabias y
justas la libertad civil, la propiedad, y los demés derechos legitimos de todos los
Individuos que la componen” (Art. 4). Y la propiedad deja de ser libertad subjetiva, para
constituirse en derecho objetivo.

Y entonces se inicia uno de los procesos més curiosos —por singular— de
descomposicion de un Imperio. El Estado Espariol, heredero del Imperio de Carlos V,
tiene que liberaizarse (Cortes de Cédiz, Trienio liberal, desamortizacion...) para entrar
en la economia europea, que se piensa ya como un predicado universal econdmico. Pero
el catolicismo se opondra frontalmente a esta sociedad mercantil e industrial y, cuando
no le queda mas remedio que admitir e mundo fabril irreversible, sera sempre muy
reticente (como caso bien reciente, la oposicion del obispado y del ayuntamiento de
Avila a admitir la fébrica Renault, porque los ingenieros y obreros llevarian la
corrupcion y € pecado). Prados defiende la debilidad de la industria que “no supo o no
quiso” buscar mercados exteriores y entrar en competencia con las otras naciones Y de
estas descompensaciones se nutren los conflictos entre las distintas regiones de Espafia:
mientras que € Estado centra —junto con las burguesias de toda Espafia— se va
liberalizando, modernizando (con mil altibgjos y problemas), las periferias mantienen
los valores tradicionales del catolicismo. Pero, por su estructura geografica e historica
—los molinos de agua y las minas de carbon en el Pais Vasco, la manufactura textil en
Cataluia... hacen que en estos lugares se mezclen los intereses de la sociedad capitalista
e industrial, con todo lo que esto conlleva de nuevas formas de vida: proletariado,
asociacionismo reivindicativo, anti-maquinismo, etc., articulados por un pensamiento de
cufio calvinistay puritano y los intereses de la iglesia catdlica. En €l terreno educativo-
propagandistico, la contradiccion se hace perfectamente manifiesta: desde el interior, €
sistema publico se vera debilitado por la competencia de las érdenes clericales y e
acoso ideologico de la Iglesia. Todos los historiadores estan de acuerdo en subrayar la
débil nacionalizacion de la ciudadania espafiola. Desde €l exterior, Espafia se ve como
un pais catolico y supersticioso al que se ataca su componente eclesiastico: la literatura
erética anglosgjona y francesa utilizara a los sacerdotes y monjas catélicos como seres
perversos, que slo piensan en barbaras orgias y comilonas, etc.®

Asi que s consideramos los tipos de Imperio —Depredador-anglosgjon y
Catdlico-espafiol— y los tipos de gobierno —Liberal y Barroco, llamando Barroco al
imperio aternativo a Liberal, encabezado por los jesuitas, obtenemos € siguiente
cuadro combinatorio [ Cuadro 1]:

18 VELARDE FUERTES, J.: El libertinoy el nacimiento del capitalismo. Madrid. Piramide. 1981.

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). 10



PEREZ HERRANZ, F.M./SANTACREU, J. M.: “La«cuestion de Espafia»”

Capitalismo
Depredador Catdlico
Gobierno | Liberal 1. Depredador-Liberal 2. Catolico-Liberal
Barroco 3. Depredador-Barroco 4. Catolico-Barroco

Cuadro 1

Estas cuatro figuras muestran la complgidad del asunto (que impiden la
reduccion del problema de Espafia a un enfrentamiento entre europeistas-progresistas y
casticistas-reaccionarios) y la dificultad que tienen los politicos a partir de las Cortes de
Cédiz para saber a qué atenerse. Por gjemplo: una posicién que se instala en la situacion
2, puede considerar d Estado —segun le convenga— como un puro reaccionarismo
(situacién 4) o como un puro explotador (situacién 1) o, lo que ya es € colmo,
reaccionario y explotador a la vez (situacion 3), mientras que él se protege contra la
denuncia de ser arcaico por ser liberal, y contra la denuncia de ser explotador por ser
catélico. Asi se puede explicar por qué es posible identificar nacionalismo con izquierda
contra la explotacion, defendido por un gobierno de derecha: la explotacién se coloca en
el Gobierno a que se identifica con Capitaismo, y a Madrid como simbolo
(paraddjicamente, a partir de las Cortes de Cédiz, e centralismo comenzé siendo
federalismo, y a Madrid le correspondia ubicar la Junta Central, donde se dirimian los
intereses de las zonas ricas periféricas y los traficos de influencias). Pero esto no se
sostiene, porque también los trabajadores madrilefios quedan sometidos a ese
capitalismo. ¢Entonces? En las periferias, las burguesias catdlicas y apoyadas no solo
por simbolos religiosos sino por los propios sacerdotes y frailes catdlicos se involucran
también en lalucha contra € liberalismo (carlismo...), que identifican en € limite con €
Estado... madrilefio.

Este cuadro abstracto puede irse haciendo més concreto, si vamos dando valores
histéricos a las variables que representan todas las posibilidades. Asi, tendriamos
[Cuadro 2]:

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). 1




PEREZ HERRANZ, F.M./SANTACREU, J. M.: “La«cuestion de Espafia»”

Capitalismo
Depredador Catdlico
Liberal 1. Liberalismo / Federalismo 2. Centrismo, consenso
(P y Margal) sentido coman...
Gobierno Nacion-contrato Koiné (?)
Barroco 3. Militarismo 4. Doctrinarismo

Nacional-catolicismo
(tradicién de los espadones hasta
Primo de Rivera, Franco).

(Cénovas del Cadtillo)
Nacién-estado

Cuadro 2

La superposicién de las cuatro situaciones manifiesta ya la inestabilidad enorme
gue sufre la incipiente «nacion espafiola». Porque ese esquema ha de articularse sobre el
concepto de propiedad ¢Como llegar a un acuerdo sobre lo que ha de considerarse
«derecho de propiedad» en sistemas tan diferentes como e catolicismo de cufio
aristotélico y tomista que parte de la sociedad, y € protestantismo que afirma el pacto
originario entre individuos aislados e iguales?

Ahora bien, estas posiciones se definen no solo por 1o que son, sino también por
lo que no son, por sus propias negaciones o alternativas, por movimientos antagonicos 0
solidarios, que solo adquieren sentido y legitimidad en e marco de la polémica
primitiva. Y asi tendriamos [ Cuadro 3]:

Capitalismo

Depredador Catdlico

Liberal | 1.Socialismo, Democratismo, 2.Eclecticismo

Gobierno Libertario...

en & ambito del: Liberalismo /| en € ambito del Centrismo.
Federalismo

Barroco | 3. Pacifismoy terrorismo 4. Las naciones-Espiritu
en el ambito del Militarismo en el ambito del Doctrinarismo

Cuadro 3

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006).




PEREZ HERRANZ, F.M./SANTACREU, J. M.: “La«cuestion de Espafia»”

La situaciéon espafiola, por tanto, no se pliega a andlisis marxista ortodoxo,
segun el cua a cada grado de desarrollo econdmico le corresponde una ideologia,
porque conviven dos ideologias excluyentes, que solo pactaran cuando se encuentren
muy debilitadas. No hay dificultad de encontrarse con catalanistas decimononicos, por
gemplo, recuperando muchos componentes del tradicionalismo espafiol (Llorens y
Barbay Manuel Milay Fontanals los maestros muy queridos de Menéndez Pelayo).
Para el catalanismo incipiente, por ggemplo, para el obispo de Vich, e castellano no es
tanto «lengua del Imperio» como «Religion extranjera», que es cosa muy diferente.
Mantener la lengua es mantener las esencias catdlicas, frente a liberalismo que invade
la peninsula (algo comun a lo que ocurria entre muchos comunistas y sociaistas de los
sesenta y setenta que se negaban a estudiar inglés, la lengua del Imperio
norteamericano). Y a habia sostenido Antoni Campmany (en Carta a Godoy) —mucho
antes que Unamuno— que la nacién se identifica con las virtudes morales que proceden
de la fe catdlica y la exatacion de lo espariol frente a la corrupcién francesa. Pero una
vez que la Iglesia se ha dinamitado, que se han configurado las distintas naciones, €l
barroco-catdlico queda como residuo en zonas que se van aislando en lo cultural, pero
gue han de incorporarse a capitalismo liberal, que es la economiareal. Hay que tener en
cuenta la mano de la Iglesia contra los procesos de industrializacion. Pues los sefiores
eclesisticos —como los laicos— administran justicia, deciden la fiscalidad y solo en
las ciudades (en los realengos) era posible aplicar la ley del Estado nacional. Espaiia se
define ideol 6gicamente contra la pérfida Albion (que habia pecado contra el espiritu en
su separaciéon de Roma) y contra la atea e ilustrada Francia, y ya toda guerra es
«cruzada». Y entonces ¢como asimilar € capitalismo mundia? Un historiador ha de
tomar partido aqui: ¢Es historiador del capitalismo-depredador o del capitalismo-
catélico? ¢Coémo ser historiador del capitalismo sin enfrentarse a poder de los sefiores?
¢Como ser historiador de los fueros, de los privilegios, de las cédulas redes, de las
pragmaticas, de la multiplicidad de leyes... con las que e monarca-empedrador ha ido
sometiendo revueltas, pagando favores, combinando poderes.. sin oponerse a los
nuevos ricos? Es imposible la neutralidad. Es cierto que todos estos fendmenos no son
propios ni exclusivos de Espafia: “Los nuevos ricos de todos los paises —escribe
Michael Man— se incorporaron tanto a los regimenes nacionales como a las redes de
poder segmental y local-regional del antiguo régimen”.

Pero en Espafia esta imbricacion fue muy conflictiva porque, como sefiaa
Bueno,'’ Espafia fue un Imperio que tenia planes y proyectos perfectamente asumidos
por la poblacién de la peninsula—Io que € llama «ortogramas», y que era de la misma
envergadura que € Imperio triunfante anglosgjén. Esta tesis nos parece que clarifica
todo € asunto. Por eso no era facil para los liberales salir airosos, porgue los catdlicos

" BUENO, G.: “Espafia’, El Basilisco, n° 25. 1998, pp. 27-50 y Espafia frente a Europa. Barcelona
Alba, 1999.

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). 13



PEREZ HERRANZ, F.M./SANTACREU, J. M.: “La«cuestion de Espafia»”

espanoles no sdlo no reconocian estar en la supersticion —como querian hacer creer los
franceses, que, por cierto, fueron quienes se inventaron esta Esparia folclorica, de cantes
y bailes, bandoleros y serranias, hombres de palabra y mujeres bravias,'® sino que
estaban convencidos de encontrarse en la verdad frente a una filosofia juridica y una
teologia que eran criticados por un pensamiento alternativo jen sus propios términos!
iEn los términos de la tradicion helenistay romana! y no desde € exterior como pudiera
hacerlo un budista hindu en las colonias inglesas del pacifico.

Uno de los méitos de la reflexion de G. Bueno es e de sacarnos del
acomodaticio y falso esquema dualista de las dos Esparias, que solo sirve para gue todo
espanolito se crea de la Espafia buena 'y € resto de espafioles de la otra (exacerbado en
el progre que ha leido (?) a Las Casas 0 Herder en resefias de los periddicos). El
esguema se ha hecho muy complejo y aqui nadie puede estar ya orgulloso de una unidad
nacional, como lo estaban los novelistas ingleses del X1X de su imperio. Por decirlo en
formula cuas paradgjica: agui los buenos son también los maos y los malos, los
buenos. Los buenos-buenos ya no pueden existir porque el franquismo caricaturizo el
concepto de Imperio catdlico en tanto lo convirtio en ideologia fantasmagodrica y
retérica vacia ¢De cuantas bombas atdmicas, de cuantos portaaviones, de cuanto
petréleo... disponia Franco para hacer sombra a EEUU o a la Unién Soviética? S los
hubiera tenido la cosa hubiera cambiado, como ha cambiado la posicién de las naciones
arabes por tener petréleo en su territorio. Sin petroleo ¢quién se acordaria del desierto
de Arabia, del Idam? Y los maos-malos (los capitalistas duros y puros) estan
mezclados con ciertos buenos en el Estado central y en la periferia (las stock-options,
simbolo del mejor capitalismo financiero son bendecidas por un gobierno a que se
acusa de nacionalistay catélico).

Nada de extrafio tiene que la izquierda espafiola proceda de los circulos més
comprometidos y activos de la Iglessla—Accion Catdlica, HOAC, etc.; o que lateologia
de la Liberacion sea de cufio jesuitico (barroco); o que las ONG, como las antiguas
misiones, estén llenas de espafioles generosos. Pero, al mismo tiempo, los partidos de
izquierda destacan los valores norteamericanos del progreso, s bien sea de modo
atenuado: € predominio del mercado, e individualismo, € egoismo raciona
economico, etc. Espafia es un crisol que no se puede despachar con lamentos. jOjald no
hubiera conquistado Américal jOjala no hubiera habido Inquisicion! jOjala no hubieran
expulsado ni amoros ni ajudios (¢pero si alos cristianos-jesuitas?)! jOjal4, ojaa...!

18 PEREZ GARZON, Juan: “El nacionalismo espafiol en sus origenes: factores de configuracion” en
Garcia Rovira, AnnaM?, op. cit.

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). 14



PEREZ HERRANZ, F.M./SANTACREU, J. M.: “La«cuestion de Espafia»”

Dos modelos para la comprensiéon de la historia: atributivo/distributivo. Antes
de meternos en cualquier discusion es necesario tener en cuenta que al hablar de
«nacion», no estamos hablando de algo evidente o dado univocamente, porque como
todo que es, podemos estar refiriéndonos a los todos a sus partes, todos que pueden
entenderse como distributivos o atributivos. Cuando se consideran las naciones como
entidades que pertenecen a totalidades distributivas, todas serian homologables entre si,
tendrian los mismos derechos y deberes, independientemente de los acontecimientos
histéricos que ocurren en ellos, éstos solo serian accidentes, muchos de los cuales
habria que entenderlos como retardatarios para el reconocimiento de esa nacion, eterna,
dada ya en los origenes de los tiempos (in illo tempore). Pero también puede verse la
nacion como un todo distributivo que, independientemente del resto de naciones
distribuye en sus partes, consideradas inviolables, las caracteristicas o esencias de esa
nacion.

Cuando se consideran las naciones como entidades atributivas, cada una de ellas
poseera caracteristicas propias, agrupamiento de acontecimientos pasajeros, efimeros
(romanos, godos, reyes cristianos, Austrias, Borbones...), que todos reunidos pueden
justificar un estado de hechos. Pero también puede verse la nacion como una parte
atributiva que se engloba junto a otras partes en una totalidad superior que la envuelve.

Si, para definir e concepto de «nacion», tenemos ademés en cuenta otros
criterios —por eemplo, e carédcter intensonal o extensona de todo— y los
combinamos sisteméticamente, se puede obtener un conjunto de posibilidades que se
gjusta a muchas de las concepciones usuales. Por gjemplo: Espaia identificada con las
tierras que se encuentran al poniente de Europa o una de las trece didcesis del Imperio;
un conglomerado de pueblos (Espafia multicultural); una unidad autosuficiente
(Vaentin Foronda propuso suprimir los nombres de las regiones y sustituirlos por
numeros, nombres que sdlo eran origen de disputas crueles, pueriles y funestas); un
estado que pertenece a las Naciones Unidas o una de las mil quinientas culturas del
mundo o que acepta la declaracién de Derechos Humanos; una unidad equivalente entre
sus partes (alla donde se reconozca una parte de Espafa, adla estd Espaia entera);
pluralidad de partes vinculadas a algo comun: las Espafias, Espafia es una sociedad
catdlica; Espaia es una sociedad occidental... y asi, sucesivamente.

4. La carencia ontologica de la nacion espariola

Si se acepta la complejidad del planteamiento del «problema de Espafia» y S se
progresa més ala del siglo XVII, se hacen inevitables las preguntas por € Estado de la
nacion espafiola en e contexto de la nueva economia anglo-sgjona ¢Por qué la
monarquia plurivasallatica —como la llama Pérez Garzon, de los borbones ilustrados,

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). 15



PEREZ HERRANZ, F.M./SANTACREU, J. M.: “La«cuestion de Espafia»”

no pudo lograr un Estado centralizado para entrar en la via capitaista como hizo
Franciay més tarde hara Alemania por la férrea mano de Bismarck? ¢Por qué € siglo
XIX no consiguié hacer de Espafia un pais moderno e ilustrado? Cuando entra en liza la
Revolucion Industrial, 1a lucha por la coordinacion de esa nueva forma de trabgjo y de
propiedad que se impone, encontrard fortismas resistencias en una estructura que no
s0lo no est4 preparada para ello, sino que se considera a si misma Estado Universal,
superior, por tanto, a las formas politico-juridicas aternativas. Aqui es donde nos parece
encontrar € verdadero nucleo de la cuestion € problema de Espafia: ¢Como articular la
cultura catdlico-barroca —vencida, pero creyente en si misma— y la industria
protestante-depredadora—vencedora, pero despreciada?

Tendremos que aceptar que s un estado ha conformado un proyecto, unas
posibilidades de poder; entonces ha de contemplar € futuro, porque a legislar hay que
tener en cuenta no solo € pasado (@anamnesis), sino lo que puede ocurrir en e futuro
(prolepsis). Y esto se hace con un conjunto de leyes y con sus fundamentos. Es en este
punto donde el historiador positivista 'y € historiador filésofo se separan. El primero
estudiara los hechos que se producen y e segundo los acontecimientos que aun no
produciéndose, habrian de ser contemplados porque se encontraban dentro de las
posibilidades de ese conjunto de leyes, de expectativas que crea una situacion dada
(igual que ocurre con los ortogramas que empiezan a generarse en Cataluiia en €l siglo
XIX a partir del Ensanche de Barcelona, la construccion del Liceo... o, mas
recientemente, en el Pais VVasco suponiendo que su futuro se encuentra en la integracion
en Europa). Los politicos espafioles tenian la obligacion de contemplar |as lineas por las
que habria de discurrir la historia.

Por eso, hemos apelado a una vision general, a partir de un Imperio en e que
todos los reinos peninsulares tienen unos mismos planes y proyectos, que no son sino el
recubrimiento del Islam. Los origenes de la nacién espafiola, seglin esto, no se pueden
explicar con la hipétesis de Vicens Vives que ha tratado de romper por lo sano este
esguema globa y constituir una especie de puzze a partir de peguefias piezas que son
las historias regionales —Cataluiia, Pais Vasco, Galicia.— a las que se han ido
incorporando las regiones que han podido y como haya sido.

Indudablemente son necesarios los estudios particulares econdmicos y politicos
de la Historia de Espafia para comprender su desarrollo. Por eso la labor de Ramoén
Carande es fundamental con su Carlos V y sus banqueros. Y los estudios subsiguientes
de Elliot, Ortiz Dominguez... y del mismo Vicens Vives, por supuesto. Toda
interpretacion materialista ha de tener en cuenta todos estos resultados. Pero no se
pueden convertir en meros hechos positivos, porque los elementos |lamados
superestructurales, segun el materialismo filosofico, estan diaméricamente conectados

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). 16



PEREZ HERRANZ, F.M./SANTACREU, J. M.: “La«cuestion de Espafia»”

con la llamada infraestructura, como venimos diciendo. EI mismo Fusi reconoce que €l
anglicanismo de Inglaterra, €l protestantismo de Alemania o € catolicismo de la Espaiia
de los Austrias tuvieron mucho de religiones nacionales.'® Pero esto no es sdlo un
nombre sino un compromiso con valores, con leyes, con normas, con costumbres, etc.
Y, efectivamente, como Caro Baroja ha mostrado, hay multitud de costumbres, fiestas,
rituales-ceremonias en Espafa; pero es significativo que todos tienen a santos y
virgenes como patrones o referencias, frente a los rituales protestantes, sobrios,
ascéticos, sin imagenes, etc.

¢Posee la reflexion filosofica algun criterio de decision para poder orientarnos
en esta Espafia que mira hacia € siglo XX1? El problema de Espafia es € de un estado
gue viene de una derrota econdmico-politica que, sin embargo, no fue absoluta. Que los
esparioles, quizd oscuramente, sabian que ellos tenian una razon muy profunda de
verdad. Y s enlo que concierne a proyecto politico Espafia podia ponerse en paralelo y
aun superar en e sentido de justicia y honradez a Imperio protestante, tuvo una
carencia muy profunda, la carencia, nada menos que de la verdadera ontologia como
consecuencia de sus reticencias, cuando no su frontal rechazo, a la ciencia, a la fisica
newtoniana que habia cerrado categorialmente Newton. Una verdad que cayd del lado
de Inglaterra, dada la imposibilidad de llevarla a cabo en los paises catdlicos, por el
dogma de la transustanciacion. La «arencia ontologica de Espafia» significa que las
entidades con las que trataba el espafiol medio ya no congtituian verdades —la verdad
cientifica, sino que eran falsedades y sobre la falsedad no se puede construir un estado
capaz de organizar e mundo porque ese mundo se convierte en un imaginario. Y esto
significd que la educaciéon norma de los espafioles carecia de criterios criticos
poderosos de redlidad. El mito, la leyenda, € oscuro recuerdo de glorias pasadas, €l
oscurantismo... reemplazd a los criterios rigurosos de la racionalidad cientifica. Jorge
Juan con mucha cautela advierte a los tedlogos de que la religién no ha de temer nada
delaciencia

“No es posible que su Soberano, lleno de amor y de sabiduria tal consienta: es preciso que
vuelva por el honor de sus vasalos, y absolutamente necesario, que se puedan explicar los
Systemas, sin la precision de haberlos de refutar. Pues no habiendo duda en lo expuesto,
tampoco debe haber en permitir que la ciencia se escriba sin semejantes sujeciones’ 2°

19 FUSI, J.P.: Esparia. La evolucion de la identidad nacional, Temas de Hoy, Madrid, 2000, p. 43.
20 JUAN Y SANTACILIA, Jorge: Estado de la astronomia en Europa, y juicio de los fundamentos sobre
los que se erigieron los Systemas del mundo, para que sirva de guia al método en que debe recibirlos la

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). 17



PEREZ HERRANZ, F.M./SANTACREU, J. M.: “La«cuestion de Espafia»”

Y esa falta de realidad comporta consecuencias muy perniciosas incluso en la politica.
La fata de una ontologia rigurosa permite construir, por gemplo, ciertos proyectos
politicos contemporaneos basados en la mitologia de una Atlantida originaria (Krutwig
en €l Pais Vasco) o cosas por € estilo.

En Espafia se habria producido un defecto ontoldgico no tanto por desconocer a
Newton como por desconocer la ontologia que ponia patas arriba (umstilpung) la
ontologia de la sociedad, de la moralidad, del derecho y de la filosofia de la época.
Defecto que ha querido ser corregido en muchas ocasiones: desde la llustracion en el
ambito filosofico del racionalismo y e empirismo; desde € krausismo en € ambito
filosofico del idealismo; desde la Asociacion Espafiola para e Progreso de las Ciencias
de 1908 en el ambito filosdfico del positivismo;?! hasta el Proyecto 2.000 en e &mbito
filosofico del pragmatismo. Este serd el precio que ha de pagar el catolicismo barroco
por su confrontacion con todo 1o que viene de la Reforma protestante. En este sentido,
la aportacion de la filosofia de la historia a la Espafia del siglo XXI es la de contribuir a
construir una ontologia verdadera, que abandone la mitologia, y més aun, 1o que ha
generado la complgjidad de un Imperio que salié derrotado de su proyecto de Sociedad
Universal.

5. Carencia y necesidad de koiné de la nacion espafiola

El esquema formal que hemos sugerido para explicar la complejidad de los fines
particulares que se cruzan entre si —estado liberal, iglesia catdlica, militarismo,
eclecticismo— tras la desaparicion de los planes tradicionales del Imperio espafiol —
dirigidos a todos los hombres— y una vez que & Imperio ha tenido que admitir la
imposibilidad de absorber a protestantismo por mediacién de su programa de
crigtianizacion —en cuya formalizaciéon ha cumplido un papel muy sintomético €
lenguaje universal creado por Ramén Llul— puede servirnos de orientacion, como una
Idea regulativa; pero conviene asomarnos a cuestiones mas especificas que se presentan
en € siglo XIX, y dar un giro a nuestro estudio.

Veamos, en primer lugar, la historia de la denominacién de los reyes. Los reyes
no fueron siempre, de una vez y por todas, reyes de Espafia sino Rex Hispaniarum —
Reyes de las Espafiass— Yy sus Espafias eran diversos reinos que se unian

nacién, sin riesgo de su opinion, y de su religiosidad. Madrid. Imprenta Real de la Cazeta. 1774, pp. 14-
15.

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). 18



PEREZ HERRANZ, F.M./SANTACREU, J. M.: “La«cuestion de Espafia»”

patrimonialmente bajo su corona y que compartieron, en origen, e proyecto (planesy
programas) de recubrimiento del Iam. Los reinos tenian lenguas distintas y leyes
digtintas, pero un mismo proyecto y un solo monarca sobre cuya cabeza reposaba la
corona de cada reino. El Rey de Espafa, siempre juridicamente hablando, sdlo nacio
cuando la Monarquia Hispanica terminé por perder batalla, guerra 'y coronas, y salio
derrotado su proyecto de Sociedad Universal. Solo entonces se consiguié delimitar €l
concepto Espana y desde entonces se proyectd hacia el pasado como algo que habia
existido desde siempre, desde tiempo inmemorial; pero su proyeccion de futuro tropezo
con e problema del reconocimiento de la nueva autoridad, que siempre habia sido un
conjunto de coronas acumuladas sobre una cabeza por la «gracia de Dios». Ahora se
pactaba —es decir, se representaba una situacion gjercida implicitamente— en una carta
constitucional, que tendra la necesidad de un consenso entre los diversos territorios que
habian compartido la religion catdlica, €l proyecto —el de recubrir € Ilam— vy € rey,
gue acumulaba coronas de reinos distintos, pero en e pacto se mantenia la
confesionalidad catdlica y sus tradiciones, su herencia greco-latina... incluso se
mantenian entre los que no compartian el proyecto politico de la Espafia Estado-nacion
centralizado y unificado.?

El primer texto constitucional que establecio explicitamente €l titulo de Rey de
Espafia fue la Constitucién de 1876 (preambulo y art. 59), aunque Amadeo | ya habia
sido denominado Rey de Espafia pocos afios antes de acuerdo con la Constitucion de
1869. En los textos constitucionales anteriores se les denomina Rey de las Espafias. El
articulo 50 de la Constitucion de 1837, €l 49 delade 1845y e 55 de la de 1856 decian
que Isabd |l eralareina legitima de las Espafias. El preAmbulo y € articulo 179 de la
Congtitucion de 1812 decia que € Rey de las Espafias era Fernando VII, aunque el
articulo 174 prohibia la divisién del Reino de las Espafias y pretendia garantizar su
integridad territorial. La Congtitucion de Bayona de 1808 también habla de las Espafias
y establece a Joseé | como Rey de las Esparias.

Pero los textos congtitucionales espafioles no van mas hacia atras de los
primeros afios del siglo XIX y hemos de agudizar € ingenio para encontrar pruebas
irrefutables de nuestra afirmacion sobre los primeros reyes de Espaia. Si en lugar de
consultar los textos juridicos hacemos una lectura adecuada de las monedas acufiadas en
Segovia, Sevilla, Barcelona, Valencia, Madrid, etc. durante los siglos XV1, XVII, XVIII
y XIX, una de las muchas nuevas fuentes cuyo uso estamos reivindicando y utilizando

21 GARCIA SIERRA, P. “Laevolucién filosofica e ideol gica de la asociacion espafiola para el Progreso
delas Ciencias (1908-1979), El Basilisco, n° 15. 1993, pp. 49-81.

22 STALLAERT, Chr.: Etnogénesis y etnicidad. Una aproximacion histérico-antropoldgica al
casticismo. Barcelona. Proyecto a ediciones. 1998.

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). 19



PEREZ HERRANZ, F.M./SANTACREU, J. M.: “La«cuestion de Espafia»”

dltimamente para hacer |a historia contemporanea, podemos encontrar la respuesta.®® En
esta misma revista se hizo una lectura particularmente fecunda de estas monedas® y se
defendié una hipotesis segun la cua la creacion de la peseta en 1868 sirve para marcar
el punto culminante del trdnsito de la Monarquia Hispanica a Estado Liberal, s

aceptamos |la nomenclatura defendida por Artola?® En 1868 se producia e momento
definitivo de la ruptura con € pasado y € comienzo de Espafia nacional, Unica y
unificada como concepto juridico de la monarquia que sustituia a concepto juridico de
acumulacion de reinos. El articulo 6 del Decreto de 1868 que cred la peseta estipulaba
gue las monedas cuyo tamafio o permitiese ostentarian “una figura que represente a
(sic) Esparia, con las armas y atributos propios de la soberania nacional”. La Academia
de Historia elabor6 un informe sobre e escudo de armas y atributos de caracter nacional
que debian figurar en los nuevos cufios. Espafia fue representada mediante una matrona
sentada, recostada o de pie, seglin se tratase de monedas de cobre, plata u oro
respectivamente, entre unas montafias (Los Pirineos) y un pefion (Gibraltar). En su
mano derecha tenia una rama de olivo mientras miraba a su izquierda. El escudo de
armas estaba cuartelado de Cadtilla, Ledn, Aragén y Navarra, con remate de Granada.

El escudo transmitia un mensgje de unién y unificacién territorial de Espafia porque
agrupaba en e mismo escudo a los antiguos reinos. Esto significé una modificacion
importantisima con respecto a los escudos de la Monarquia Hispanica acufiados en las
monedas peninsulares y americanas desde Carlos |11 hasta € final del reinado de Isabel

I1. En elos estaban cuartelados dos veces Castillay Ledn, con remate de Granada y un
escudete de la casa de Borbon en € centro, pero no figuraban ni Navarra ni Aragén. En
la leyenda de las nuevas monedas de peseta también se incluyé la palabra Espafia en
singular. Hasta entonces ninguna moneda contenia en sus leyendas dicha palabra en
singular; siempre aparecia en plural, tanto en latin como en castellano. Por g emplo,

Felipe 11 acuiio sobre los 4 reales de la ceca de Segovia desde 1588 la leyenda
“PHILIPPUS D.G. HISPANIARUM ET INDIARUM REX”, leyenda que se repite en
las monedas de 8 reales del mismo monarca acuiiadas en Lima, M§ico, Potosi... La
leyenda de las monedas de 8 reales de Felipe |11 acufiadas en Segovia desde 1607 decia
“PHILIPPUS Il D.G. HISPANIARUM REX”. Las leyendas de las monedas de 8 reales
de Felipe IV y Carlos |1 eran idénticas, con las Unicas diferencias del numera “lI111” y el
nombre “CAROLUS 11”. Los borbones no rompieron la tradicion y en las piezas de 8
reales de Felipe V acuiiadas desde 1701 las leyendas se repiten: “PHILIPPUS 111 D.G.

HISPANIARUM REX” o “PHILIPPUS V DElI G. 1723 HISPANIARUM ET

23 SANTACREU, JM. (Coord.): Historia Contemporanea y nuevas fuentes, Universidad de Alicante.
1995. ALCAZAR, Joan del: “Nuevas fuentes documentales en el estudio de la historia presente de
América latind’, en Actas del Congreso de Historia del Tiempo Presente. Céceres. Universidad de
Extremadura. 1998.

24 SANTACREU, JM.: “La revolucién monetaria espafiola de 1868" en Anales de Historia
Contemporanea, 10, Universidad de Murcia. 1994.

25 ARTOLA, M.: “De la Monarquia Hispanica al Estado Liberal”, en Historia contemporénea (Revista
del Departamento de Historia Contemporanea del Pais Vasco), n° 4. 1990.

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006).



PEREZ HERRANZ, F.M./SANTACREU, J. M.: “La«cuestion de Espafia»”

INDIARUM REX”. Igua en las de Carlos 11, Carlos IV, Fernando VII e Isabel Il. Es
muy significativo que en las monedas de 20 reaes acufiadas en Barcelona por Isabel 11
entre 1857 y 1863 la leyenda decia “ISABEL 22 POR LA G. DE DIOS Y DE LA
CONST. REINA DE LAS ESPANAS’. En breve resumen, los reyes de la Monarquia
Hispanica, incluida Isabel |1, acufiaron sobre sus monedas peninsulares y americanas las
palabras «Rex Hispaniarum» 0 «Reina de las Espafias», 1o cua transmitia un mensge
patrimonial para la union de los distintos reinos de Esparia bajo una corona, pero en €l
escudo de sus monedas solo estaban cuartelados dos veces Castillay Ledn, con remate
de Granada.

El Imperio se transforma en un Estado desde € punto de vista juridico en
paraelo a la congtituciéon de los otros estados europeos. Espafia adquiere € concepto
juridico de Estado y Reino de Espafia en 1868 y € primer rey que utilizd la
denominacion Rey de Espafia fue Amadeo | de Saboya, y los siguientes Alfonso XII,
Alfonso X1l y nuestro actual monarca Juan Carlos | (Articulo 56 de la Constitucion de
1978). Esto complica més la cuestion de Espafia. En las paginas anteriores de este
articulo, siempre que nos hemos referido a periodo de la historia anterior a 1868,
deberemos sustituir la palabras €spafia» por «Reinos Hispanicos» o «as Espafias»,
«Imperio Espafiol» por dmperio Hispanico», «Estado» por« Monarquia Hispanica» y
«Rey de Espafia» por «Rex Hispaniarum» o «de las Espafias». Esto significa que los
liberales espafioles crearon Espafia cuando la Monarquia Hispénica ya no poseia €
Imperio ni las Indias y perdio las coronas, que la Nacion espafiola unificé en una sola 'y
devolvié alos monarcas como una sola. No es del todo cierto, porque sigue la refluencia
del Estado Imperial, y Espafia hereda algunas islas en ultramar, que luego perdera con la
intervencion de la armada de los Estados Unidos contra la flota espafiola entre abril y
agosto de 1898 y tal pérdida cuestiond la existencia de Espafia tal cual era.?® También
poseia algunos territorios en Africa, que generaron un enfrentamiento entre los militares
espanoles del primer tercio del siglo XX —juntistas y africanistas.

Veamos, en segundo lugar, otro hecho y planteemos nuevos problemas a partir
de la historia de los tratados internacionales. La paz de Utrecht de 1713, que puso fin a
la guerra dinastica entre los Habsburgo y los Borbones por la herencia del imperio,
marco € final de la dimension europea del mismo, iniciada por los Reyes Catdlicos y,
sobre todo, con Carlos | y sus cuatro herencias de Felipe |, Margarita de Borgofia,
Fernando V y Juana. En la paz de Utrecht Felipe V se quedd con la Monarquia
Hispanica y las Indias, pero no heredd los territorios europeos y, ademas, tuvo que
ceder, entre otros, una porcion del territorio recubierto —Gibraltar— a los ingleses.
Felipe V y su dinastia abolieron los fueros y privilegios de los Reinos Hispanicos, pero
mantuvieron a Consgo de Cadtilla como suprema magistratura y a castellano como

26 SERRANO, Carlos: Final del imperio. Espafia 1895-1898. Madrid. Siglo XX|. 1984.

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). o1



PEREZ HERRANZ, F.M./SANTACREU, J. M.: “La«cuestion de Espafia»”

lengua. Ademas unificaron la administracion de los Reinos mediante capitanias
generales, audiencias e intendentes segun el modelo castellano.

La complejidad de la «cuestion de Espafia» se manifieta claramente tras la paz
de Utrecht de 1713. Por un lado, la dinastia de los Borbones sustituyé a la de los
Habsburgo en los Reinos Forales Hispanicos. Por otro, se concretdé la Monarquia
Hispanica porque desaparecio de la cabeza del monarca la dimension europea de sus
coronas, que quedaron en manos de los Habsburgo y de sus aliados, y fue abolido el
foralismo en casi todos los Reinos. Si en las péaginas anteriores de este articulo, siempre
gue nos hemos referido a periodo de la historia anterior a 1713, sustituimos las palabras
«Espafia» por «Reinos Forales Hispanicos», «dmperio Espafiol» por «Imperio de los
Habsburgo», <stado» por dvionarquia de los Habsburgo» y «Rey de Espafia» por«
Rex Hispaniarum et |mperator», se puede inferir que los borbones crearon la Monarquia
Hispanica cuando e monarca perdio la herencia de dimension europea. No es del todo
cierto, porque continda la refluencia imperia: la Monargquia Hispanica de los Borbones,
gue heredd los Reinos Forales Hispanicos y las Indias, luché en Europa con € fin de
garantizar una futura herencia territorial para sus hijos, y participd en los pactos de
familia contra el imperio anglosgon.

Nada tiene de extrafio, entonces, que se empiece a proyectar hacia e pasado el
concepto contemporaneo de Espafia, que fue acufiado por primera vez sobre las
monedas en 1868 y registrado en las congtituciones del siglo XIX, pero sin la
denominacion Rey de Espafia hasta la Constitucion de 1876 y 1978. ¢Espafia es una
nacion atemporal 0 una creacion? ¢Si es una creacion, €s una creacion reciente o
antigua? La atemporalidad o la creacion reciente de las naciones fue uno de los temas
que més preocupd a Gellner?’ durante toda su vida y sigue siendo el tema méas polémico
del nacionalismo alln en nuestros dias para quienes siguen considerando la historia
como una totalidad distributiva, enmarcada por Dios o la Cultura. Es esta una polémica
generada en e romanticismo que ve en las naciones partes de una esencia (Herder apela
directamente aDios, Hegel al Espiritu...) que se distribuye por cada una de las naciones
efectivas 0 que se consideran tales. Pero la historia, segin la entendemos, es € resultado
de partes diferentes que confluyen (atributivamente), cada una con sus propios sistemas
operatorios, que se cruzan, que entran en conflicto, que se absorben unos a otros, que se
yuxtaponen, etc.

VVeamos, en tercer lugar, la creacion de Espafia reciente como concepto juridico.
En breve resumen: El primer proyecto comun de los reinos cristianos de la Peninsula
Ibérica fue @ recubrimiento del Islam, que también fue e motivo originario que
condujo a estos reinos hacia América. El proyecto compartido hizo que un monarca

27 GELLNER, Ernest (1998). Nacionalisme. Valencia Afers. 1998.

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006).



PEREZ HERRANZ, F.M./SANTACREU, J. M.: “La«cuestion de Espafia»”

acumulase sobre su cabeza la corona de varios reinos, después de diversas uniones
matrimoniales, y que se denominase juridicamente rey de cada uno de ellos. A medida
gue fue debilitAndose e proyecto comun de recubrir e Islam fue debilitandose el
motivo originario que unié a los Reinos Forales Hispanicos y se reforz6 e papel del
monarca como nexo de unién, porque acumulaba sobre su cabeza las coronas de los
digtintos reinos y, tempranamente, 10s monarcas resumieron en sus monedas todos estos
titulos con la denominacion Rex Hispaniarum (Carlos y Juana a principios del siglo
XV1).

El enfrentamiento dinastico por € dominio de las posesiones de dimension
europea hizo que los Habsburgo se apoyasen cada vez més en los Reinos Forales
Hispanicos y, sobre todo, en Cadtilla. Para mantener la acumulacion de coronas y
defenderse de la monarquia britanica, tras la desmembracion de dimensién europea que
supuso la Paz de Utrecht, fue necesario construir otro proyecto comun: la nacién
(administrativa), pero sobre las herencias del vigo proyecto imperia del
recubrimiento, e cual no solo habia afectado al Islam sino también a Nuevo Continente
americano y a sus civilizaciones no isdmicas, que también se recubrian. Este proyecto
fue € antecedente y laraiz de la Espafia contemporanea.

El primer gran impulso del proyecto se desarroll6 durante la nueva dinastia de
los Borbones, que eliminaron los fueros de cas todos sus Reinos, centralizaron y
unificaron la administracién de los mismos y de las Indias, incorporaron en € comercio
del proyecto americano a los Reinos que no participaban, aceptaron a Consgo de
Castilla como suprema magistratura y fijaron como lengua de su proyecto la lengua de
Cadtilla, que se convirtio en la lengua espafiola, €l espariol. El segundo gran impulso 1o
desarrollaron los liberales espafioles con e constitucionalismo del siglo XIX y la
construccion del Estado liberal espafiol y de su mercado nacional. En € proceso, la
educacion, e gército y la iglesia tuvieron un papel fundamental. La pérdida de las
Indias y la invasién peninsular de las tropas francesas fueron dos elementos esenciaes
para la articulaciéon del patriota espafiol y la nacion defensiva frente a francésy los que
le habian expoliado sus posesiones americanas. Por un lado, la nacion se identifico con
la monarquia de los Borbones y bao su corona construyé el Estado liberal, no sin
problemas ni guerras como la carlista Por otro, los restos de aguellas posesiones
perdidas fueron incorporadas al territorio nacional como posesiones, primero, y como
provincias de ultramar, después. Espafia se estaba construyendo como un solo territorio
dividido en provincias sobre |os antiguos reinos.

Cuando € Estado libera estaba casi construido —su parlamento, su hacienda,

sus escuelas, su gército, su iglesia, su administracion con gobernadores civiles,
diputaciones provinciales, ayuntamientos, capitanias generales y gobiernos militares—

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). »



PEREZ HERRANZ, F.M./SANTACREU, J. M.: “La«cuestion de Espafia»”

la Monarquia Hispanica tenia que transformarse en Monarquia Espafiola para que
naciera el Reino de Espafia. En 1868 empezd el proceso y en 1878 Alfonso XII aceptod
la Constitucion que decia que era Rey de Espafia. Igualmente, la Academia de Historia
elabord un informe sobre e escudo de armas y atributos de carécter nacional y los
historiadores buscaron las raices histéricas de la Nacion espafiola y de su Estado. Pi y
Margall, uno de los muchos historiadores que reunian la condicion de politico en €
siglo XIX, decia que una de las principales misiones de la Historia era rastrear dichos
antecedentes, los de la Nacion Espafiolay su Estado.?®

Pero la unidad territorial de las provincias sufrié una desmembracion en 1898:
las provincias de Ultramar. Es muy significativo € titulo de un articulo de Carlos
Serrano publicado en larevista Estudios de Historia Social n°® 44-47: “1898. Espaiia en
cuestion”. Segun e profesor Borja de Riquer,?® la guerra de Cuba fue vista por las elites
liberales espafiolas mas como una guerra civil, interior, de insurgentes separatistas, que
Ccomo una guerra exterior, imperialista. Los cubanos cuestionaban y rompieron la unidad
nacional espafiola. La tibia autonomia que concedié a los cubanos €l primer Consgjo de
Ministros del gobierno liberal de Sagasta el 6 de octubre de 1897, que debia entrar en
vigor € 1 de enero de 1898, fue un antecedente de la futura descentralizacion
administrativa. Cuando Espafia perdio la guerra en 1898 ya era evidente la existencia de
una crisis de la conciencia nacional centralista y unitaria espafiola. Para e profesor
Borjade Riquer e problema no era Espafia, como decian |os regeneracionistas, sino el
nacionalismo espafiol de las dites politicas del siglo XIX que habian confundido
uniformar y centralizar con nacionalizar. Articularon un estado unitario y centraista
pero no habian consolidado la nacion.

¢Qué modelos podian desarrollarse para consolidar esa nueva nacién espafiola
después de 18987 Si volvemos la mirada a Cuadro 2, entonces podremos suponer que
hay, al menos, cuatro modelos genuinos, sin perjuicio de que cada uno de ellos pretenda
absorber a los restantes. Mas, debido a la complejidad de fines y proyectos cruzados a
partir de la derrota del Imperio catdlico universal tienden a reducirse a dos modelos —
las dos Espafias de Machado— al establecerse |as alianzas de unos contra los otros, y de
ahi que se presenten como figuras de la falsa conciencia

28 Pl Y MARGALL, Francisco: “LaHistoria’, enLailustracion Ibérica, 7, 1, pp. 3.4.
29 RIQUER, Borjade: “Aproximacd al nacionalisme espanyol cotemporani”, en I11es. Jonades de debat,
origens i formacié dels nacionalismes a Espanya, Reus, Centre de Lectura. 1994, pp. 255-256.

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). o



PEREZ HERRANZ, F.M./SANTACREU, J. M.: “La«cuestion de Espafia»”

Modelo federalista. Hace varios afios que defendemos la tesis de que la
coyuntura de 1898 propicié una dimension nueva en la escena politica legal espafiola
con la incorporacion de los nacionalistas posibilistas vascos y catalanes a algunos
cargos electivos y de gobierno. En septiembre de 1898 € naciondista cataldn Luis
Doménech Montaner negoci6 con € general Camilo Garcia de Polavigia, ex gobernador
de Filipinas que en 1896 ordend la gecucion del independentista José Rizal, un
proyecto de autonomia para Catalufia. El acuerdo pactado, que incluia un concierto
econdmico y la Diputacion Unica, encontro € apoyo de los empresarios catalanes 'y del
joven catalanista posibilista Enric Prat de la Riba, entre otros. A este acuerdo se
opusieron los sectores mas romanticos del nacionalismo cultural del Principado. Los
resultados del acuerdo se materializaron en marzo de 1899 con e Gobierno de
regeneracion naciona de Francisco Silvela que colocd en la cartera de Gracia 'y Justicia
al catedratico de la Universidad de Barcelona Manuel Durdn Bas, cercano a
catalanismo conservador. Los también catalanistas Bertomeu Robert, Pau Font y Josep
Ixart fueron nombrados respectivamente alcades de Barcelona, Reus y Tarragona, y
Josep Morgadesy Josep Torras Bages, destacados miembros del catalanismo catdlico,
fueron instalados en los obispados de Barcelona 'y Vic.*® También en septiembre de
1898 e nacionalista vasco Sabino Arana, con € apoyo del empresario minero Ramén
de La Sota, fue elegido diputado provincial de la minoria por € distrito de Bilbao con
4.462 votos en las elecciones para renovar la Diputacion de Vizcaya. A la presencia de
Arana en la Diputacion provincial siguio la eleccion de cinco concejales nacionalistas
en el Ayuntamiento de Bilbao, cinco més en e de Bermeo, etc.>*

Antes de 1898 los nacionalismos periféricos y los regionalismos, en Espafia,
eran mas culturales y antropologicos que politicos, pero la coyuntura de 1898 les
facilité alcanzar la dimensién politica, a vascos y catalanes. El desastre de 1898 no fue
la causa de los nacionalismos periféricos en Espafia, pero si que propicio una dimension
nueva en la actividad politica de éstos y en sus relaciones con e centralismo liberal
espariol. La razén profunda de la eclosion de los nacionalismos y de los regionalismos
como consecuencia de la crisis de 1898 hay que buscarla en la existencia de una
generacion de comerciantes, industriales, profesionaes... que iniciaron nuevos
proyectos (nuevos ortogramas) alrededor de programas urbanos distintos (por gemplo,
Barcelona, a partir del Ensanche, € Liceo, la arquitectura de Gaudi...), que confluy6 en
aguella coyuntura y que habia proyectado los conceptos contemporaneos de las diversas

% vid. RIQUER, B. de: Liga Regionalista: la burguesia catalana y el nacionalisme (1898-1904).
Barcelona. Edicions 62. 1977. Y MIR CURCO, C.: Actituts politiques i control social a la Catalunya de
la Restauraci6 (1875-1923). Lleida, Virgili & Pagés. 1989.

31 Vid. CORCUERA ATIENZA, J.: Origenes, ideologia y organizacion del nacionalismo vasco (1876-
1904). Siglo XXI. Madrid. 1979.

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). o5



PEREZ HERRANZ, F.M./SANTACREU, J. M.: “La«cuestion de Espafia»”

nacionalidades periféricas hacia e pasado, en la pluraidad de los antiguos reinos,
coetdneamente a la nacionalizacion del patriotismo liberal espafiol. 32

Modelo doctrinarista. Los antecedentes de la respuesta del Estado de la Nacion
espafola estédn en las politicas de Canovas y Sagasta hacia Cuba. Canovas intentd
resolver e problema separatista de las colonias mediante las duras acciones de guerra de
los generales Polavigjaen Filipinasy Weyler en Cuba. Sagasta combiné la dureza de las
armas con timidas y tardias concesiones autonémicas. Los nacionalistas periféricos
peninsulares e insulares acogieron las concesiones autonémicas a Cuba del gobierno de
Sagasta como un futuro posible para sus respectivas regiones.

Modelo militarista. Durante €l siglo XX, los generales Weyler, Primo de Rivera
y Franco desarrollaron la via intolerante del Estado-nacion espafiola contra los
nacionalistas periféricos. No los toleraron. Siendo ministro de la Guerra Weyler (1902),
fueron encarcelados por motivos diversos Sabino Aranay Enric Prat de la Riba. En
1923 Primo de Rivera disolvié la Mancomunidad Catalana. Franco disolvio las
autonomias del Pais Vasco y de Cataluiia durante la Guerra Civil y, después, persiguio y
reprimid a sus politicos, muchos de los cuales se fueron a exilio.

Modelo ecléctico. Durante las etapas de gobiernos constitucionales fue posible la
via tolerante del Estado-nacion espafiola contra los nacionalismos periféricos. Los
catalanes negociaron con Canalgjas la mancomunidad, que finalmente consiguieron y
desarrollaron hasta € golpe militar de 1923. Los catalanes y vascos consiguieron sendos
gobiernos autonomos en e marco congtitucional de 1931. Los articulos 1, 11y 12 de la
Congtitucion republicana regulaban la posibilidad de la existencias de regiones
auténomas en Espafia. Después de la Transicién Democrética, la Constitucion de 1978,
con su articulo 2 y muchos mas, ha permitido la creacion de 17 comunidades autbnomas
mas 2 ciudades autonomas. Por tercera vez en la historia del siglo XX los catalanes han
desarrollado sus aspiraciones, pero con un grado mayor de autonomia que € acanzado
en |las dos ocasiones anteriores.

El problema de Espafia, ahora mismo, es € de como se desarrollara la
Constitucion de 1978. Si abre la posibilidad de la koiné, o conduce a fraccionamiento, o
a una federacion de estados, etc.

¢Cud seria la aportacion que la Historia puede hacer a Espafia a las puertas del
siglo XXI? No nos parece que sea tanto la «tolerancia», un concepto ambiguo y aun

%2 RIQUER, Borjade: “El surgimiento...”, enop. cit.

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). %6



PEREZ HERRANZ, F.M./SANTACREU, J. M.: “La«cuestion de Espafia»”

equivoco, porgue implica una asimetria entre quien tolera y quien es tolerado, y que
indica una efectiva posicion de fuerza del primero sobre el segundo. Nos parece una
respuesta mas eficaz e despliegue de la Idea de koiné politica, una koiné que vaya més
alla del dmbito lingiistico en & que se utiliza habitualmente,® una koiné que incorpora
todas las lenguas de Espafia y que todos tenemos que conocer y usar como propias. €
idioma catalan pertenece tanto a un barcelonés como a un salmantino. Koiné significa
ademas de «comunicar», «poner en comun», «en interés comun». La tarea del
historiador tendria que ser, segin esto, ensefiar la koiné hispana frente a la nacion
fraccionaria, la koiné que se ha ido con-formando a través de procesos que han unido a
muchos hombres, muy diferentes entre si, pero que han compartido proyectos y
objetivos comunes (reales, efectivos. edificios, carreteras, instituciones escolares,
juridicas, militares...), y han creado valores no slo comunes, sino de alcance universal.
Espafia es la historia de una koiné que tuvo un momento imperial, que no podemos ni
olvidar ni excusar, que se enfrentd a otras koinés que considerd «malignas», y, por
tanto, a las que habia que destruir —luteranismo, calvinismo... 0 incompatibles, y, por
tanto, tenia que poner limites —el Islam... Nada tiene de escandaloso, s recordamos
gue estamos haciendo historia, que no es sino € estudio y explicacion de las guerras, de
las revoluciones, de los cambios..., y que hoy también se sigue considerando malignos a
aquellos estados que no respetan los Derechos Humanos —el nazismo, e Chile de
Pinochet..— o incompatibles, como aquellos estados que creen en otros valores
econdémicos —el comunismo de la URSS, e fundamentalismo de Iran...

El historiador ha de ensefiar esta koiné, como Andrés Bello, quien a pesar de ser
un convencido nacionalista, ensefiaba la unidad idiomética del espafiol. Una koiné
hispano / latina / americana que posee valores universalizables. Valores que no tienen
gue remitir a trascendentalismos, sino a valores de la vida cotidiana, como los de
guardar e nombre de la mujer cuando se casa 'y € heredar los hijos los apellidos del
padrey de lamadre. Y s en esta koiné no se han inventado las naves espaciales, si se ha
inventado un utensilio revolucionario por su humanidad: la «fregona», patentada por €l
ingeniero cataldn Manuel Jalbn Corominas, que evita a todo e mundo arrodillarse para
fregar el suelo 72

33 Cf. LOPEZ GARCIA, Angel. El rumor de los desarraigados. Conflicto de lenguas en la peninsula
ibérica. Barcelona. Anagrama. 1985

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). o7



CRITICA AL “PENSAR” DE M. HE] DEGGER DESDE EL
MATERIALISMO GNOSEOLOGICO
(A PROPOSITO DE LA DISTINCION ENTRE “CIENCIA”,

“WELTANSCHAUUNG” Y “FILOSOFIA”)

Alberto Hidalgo Tufion.
Universidad de Oviedo

RESUMEN.-

Partiendo del cuestionamiento del propio Heidegger («¢Es la filosofia, o bien ciencia, o bien
cosmovision, o es la filosofia tanto ciencia como cosmovision, o no es la filosofia ni ciencia ni tampoco
cosmovisiéon?»), se reconstruye la situacion biogréfica e historico-cultural que posibilitatales alternativasa
principios de siglo XX. Tras reconocer lavalidez de las criticas de Heidegger a las posiciones de Husserl y
Dilthey, se detectan, sin embargo sus incongruencias respecto ala prioridad ontognoseol 6gica que atribuye
alafilosofiay alas Weltanschauungen respecto a las ciencias, mostrando las trampas, las ambigledades y
anfibologias en que incurre de forma premeditada para preservar el “halo de misterio” que otorga a la
pregunta por el sentido del Ser, en laque se demora. Desde el planteamiento “materialista’ de loscontextos
determinantes, lo que se oculta tras €l preguntar heideggeriano, mas que la destruccion de la metafisica o
del “pensar occidental”, es un conservadurismo idealizado de la tradicion, en el que sucumbe su
“criticismo”. Lejos de buscar una explicacion ideolégica al vinculo entre su filosofia y el nazismo, se
sostiene aqui que es este idealismo gnoseol 6gico (que no ontoldgico) acerca del papel de la filosofia, asi
como el descripcionismo gnoseoldgico el que nutre su elitismo conservador y su incapacidad de superar €l
privilegio 6ntico-ontol égico de su Dasein singular como punto de partida de todo fil osofar.

1.- PLANTEAMIENTO: SITUACION Y LIMITE.

No basta proclamar ideol 6gicamente e pluralismo filosofico para practicarlo. Solo € cruce
de argumentaciones puede ser fecundo. Las excelentes traducciones que muchos textos de Martin
Heidegger han recibido en espafiol durante la Ultima década, junto a la floracion de especiaistas
hispanos en su pensamiento (Acevedo, Benedito, Berciano, Cortés, Duque, Jménez Redondo,
Arturo Leyte, Llinares, Molinuevo, Ofate, Patricio Pefialver, Rivera, Ramén Rodriguez, etc.)
permiten hoy, no solo que su pensamiento resulte mucho mas inteligible, sino que pueda ser
discutido y criticado sin que los especiaistas en lo arcano se escuden en la «falta de comprension

o de conocimiento de |os textos originales».

! Es cierto que nunca han faltado en Espafiay en Latinoamérica cultivadores y admiradores de su pensamiento y que
no faltan versiones de sus obras desde la pionera traduccion de Ser y Tiempo del asturiano José Gaos en 1951, cuando
no habia mas que una version japonesa anterior del libro a otros idiomas. Una compilacion fécilmente accesible a
través de internet es la que mantiene Horacio Potel en su pagina web «Heidegger en castellano», cuya bibliografia
recoge las traducciones al espafiol de la Primera Seccién, escritos publicados: Gesamtausgabe. (GA) |. Abteilung:
Verdffentliche Scchriften 1910-1976 (Klostermann, Francfort/Main). Como se sabe la obra completa no estara
finalizada hasta 2020 y esta previsto que aparezcan 102 vol imenes en su mayoria de escritos inéditos pararegocijo de
historiadores y especialistas que tienen por delante tajo garantizado. Aunque, por razones obvias, no estan recogidas
todas | as traducciones en la meritisima pagina de Potel, por 10 que a este trabajo respecta sélo deseo hacer notar dos
ausencias: laEinleitung in die Philosophie [que es el curso que impartié Heidegger €l semestre de invierno 1928/29,

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). 1



HIDALGO TUNON, A.: Criticaal “pensar” de M. Heidegger desde el materialismo gnoseol dgico.

Como se sabe, Heidegger defendio la tesis de que sdlo se podia filosofar en griego o en
alemén, pues la filosofia es la forma genuina de pensar europeo. Més ala de lairritaciéon que este
argumento provoco en Victor Farias y otros hispanos que sufrieron en sus carnes e desprecio
teutdn, es preciso entrar a juzgar su validez con “otros’ argumentos?. Descalificar a Heidegger por
nazi no es mas gue practicar la reciproca ideol6gica, mediante la cual los nazis se permitieron el
lujo de prohibir la teoria de la relatividad porque su autor era judio. El imperio del funcionaismo
pragmatista nos ha hecho olvidar los aspectos sintacticos y semanticos del conocimiento, que
gozan de materialidad propia, y son capaces de imponer su ldgica relacional, a veces por «encima
de la voluntad de poder». Que e conocimiento sea una «construccion» no implica que sus
constructos sean meramente sociales, «sociofactos», ni exclusivamente técnicos, «artefactos». Las
vitaminas o0 los plasticos no solo han cambiado ontol 6gicamente la composicion del mundo, sino
también gnoseolOgicamente la cosmovision y las estructuras cognitivas de las culturas y
civilizaciones coetaneas. De la misma manera que la superioridad militar mengua €l juicio sobre

los aspectos sociales y culturales de las civilizaciones, la espectacular influencia filosofica de

en Friburgo], que aparecié en GA 27 y esta excelentemente traducida al espafiol por Manuel Jiménez Redondo como
Introduccién a la filosofia, (Cétedra, Madrid, 1996) y lanuevaversion de Ser y tiempo, €jecutada por Jorge Eduardo
Rivera C sobre €l texto aparecido en GA 2, que, ademas de estar revisada por €l propio Heidegger y por Gadamer,
contiene las notas marginales del Hittenexemplar, que no aparecian en laedicion de Max Niemeyer en la que se basd

latan criticada (por literal) como influyente version de Gaos (Editorial Trotta, Madrid, 2003)

2 Victor Farfas, Heidegger y el nazismo, Muchnik, Barcelona, 1989. Han corrido rios de tinta sobre las tesis de
Farias y hay varias paginas en internet discutiendo su obra, como, por ejemplo, en francés http://www.editions-
verdier.fr/philosophie/titres/heidegger _nazisme.htn son definitivas en ese contexto las contribuciones de Frangois
Fedier: Heidegger: anatomia d’un scandale (Robert Laffont, Paris,1988) y su edicion de los Ecrits politiques
(Gallimard, Paris,1995) del maestro aleman; en alemén fttp://www.wsws.org/de/2000/apr2000/hei1-a28.shtml); y
en espafiol, tanto a favor (http://www.cge.udg.mx/revistaudg/rugl6/7elrectorado.html), como en contra y
(http://www.quepasa.cl/revista/2000/07/16/t-). Asi, mientras Jirgen Habermas parece apoyar a Farias al prologar el
libro y Ernst Tugendhat al resefiarlo, Jacques Derrida sentencia que "no se puede reducir la obra de Martin
Heidegger ala de un idedlogo nazi cualquiera’. Pero son los heideggerianos chilenos quienes se resisten méas a la
versién pseudopoliciaca de su compatriota. Segun Farias el carnet nazi y las cuotas que aboné al partido hasta el
final de la guerra son una prueba de que el nucleo del pensamiento heideggeriano proporcionaba la base de los
elementos tedricos articulados por el nacionalsocialismo en relacion con la tradicion alemana. Félix Duque ha
intentado zanjar el asunto con sensatez, no exenta de indignacion: «A este respecto, he de confesarles que, si tengo
desde luego por correcta la indicacion de Kart Lowith, a saber: que el peculiar nacionalismo profesado por
Heidegger hunde sus raices mas profundas en su propia filosofia, me parece en cambio insensata la propuesta
inversa, es decir: que la filosofia heideggeriena sea nazi-fascista, 0 sea que se explique desde y se agote en las
doctrinas oficiales nacionalsocialistas, debiendo en consecuencia ser arrumbada para evitar su «infeccion» (o a
contrario, utilizada por neonazis estudiosos- alguno habra, digo yo- como un nuevo y mas abstruso Mein Kampf).
Esta opinion es tan insensata como la creencia de que la filosofia de Arist6tel es esesclavista porque en la Politica se
defiende la esclavitud con «buenas» razones, es decir, con argumentos no ad hoc, sino tomados de las concepciones
éticas y metafisicas del Estagirita» En torno al humanismo. Heidegger, Gadamer, Soterdijk, Tecnos, Madrid,
2002, p 14) Ceteris paribus, tan insensata, afiadiriayo, como creer que el materialismo filosofico de Gustavo Bueno
es aznarista o, peor aln, que es ideol 6gicamente heredero de |la Falange Espafiola de las JONS por el hecho de que
su autor haya llevado camisa azul en su juventud, o haya tenido la veleidad de defender peregrinas (méas que
discutibles) y nunca justificadas decisiones politicas, como nuestra participacion en la guerra de Irak, utilizando
algunos argumentos extraidos de su filosofia politicay de su potente reelaboracion de laidea de Imperio.

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). 2



HIDALGO TUNON, A.: Criticaal “pensar” de M. Heidegger desde el materialismo gnoseol dgico.

Heidegger en d diglo XX, exacerba la confrontacion entre «adeptos» y «detractores»,

haciéndonos renegar del sobrio razonar que constituye la esencia de la filosofia y obligdndonos a
incurrir en la deleznable condicién de fabricantes de ideologemas. En otro lugar he contrapuesto
las funciones sociales a las funciones gnoseol6gicas de las ciencias para poner en evidencia la
necesidad de declarar circularmente & bagaje gnoseol6gico desde € que se opera a investigar en
sociologia del conocimiento®.

Hay que hacer lo mismo en filosofia. Lo interesante de Heidegger es precisamente su
esfuerzo constante por retornar ala reflexion metafilosofica y por eso esta confrontacion entre su
pensamiento y & materialismo filoséfico se gecutara en tal terreno, s bien cifiéndonos por
razones de espacio a sus planteamientos en la década de los veinte, centrados en la pregunta por
el Ser y en los que ya aparece su peculiar concepto central de Dasein, asi como su obsesion por la
temporalidad®. Si recordamos el didogo platénico de El Mendn en el momento en e que Socrates
demuestra que e esclavo sabe que todo lo que se aprende es recuerdo de lo ya sabido y que ese
saber es comun a todos los hombres, parece deducirse de ahi una condicién suficiente: que el
esclavo sepa griego. Si la condicidon es necesaria, entonces la filosofia sdlo podria decirse en
griego. El circulo parece bien cerrado: s la filosofia surge como precipitado de notas y
caracteristicas fundamentales de la actividad reflexiva helenistica, mediante la formulacion del
“problema del Ser” por parte del Dasein o Existenz, solo es posible repensarla o “repetirla’ en la
lengua de origen, € griego, (o en la que legitimamente la sustituye, €l aleman, segiin Heidegger).

No olvidemos, sin embargo, que en la segunda parte, anunciada pero no escrita, de Ser y
Tiempo, se pretendia, una vez concluida la analitica ontologica del Dasein, llevada a cabo con €l
método fenomenoldgico, la destruccion de la historia misma de la ontologia de acuerdo con un
proceder dialéctico, que, sin embargo, no se explicita, salvo por e gercicio de la negatividad: «Si
se quiere que la pregunta misma por el ser se haga transparente en su propia historia, sera
necesario alcanzar una fluidez de la tradicion endurecida, y deshacerse de los encubrimientos
producidos por ella. Esta tarea es lo que comprendemos como la destruccion (Destruktion,

cursivas en € original), hecha al hilo de la pregunta por el ser, del contenido tradicional de la

3 Hidalgo, A. «¢Ciencia para qué? Funciones social es ver sus funciones gnoseol 6gicas», Cuando se apagan las luces
delarazon. Actas de las Jornadas sobre Supersticion, Creencia y Pseudociencia, SAF, Oviedo, 2003, pp. 37-76.

* Ademéas de la obra publicada en esa década, tomaré en cuenta sus cursos de 1919 @ur Bestimmung der
Philosophie [GA 56/57] y Grundprobleme der Phanomenologie]GA 58]), los de 1923 (Ontologie. Hermeneutik der
Faktizitat [GA 63] y Einfuhrung in die phdnomenol ogische Froschung [GA 17]) y, sobre todo, el del Semestre de
invierno 1928/29, ya citado (Einleitung in die Philosophie [GA 27]) y que muchos consideran la mejor exposicion
parael gran publico de las abstrusas elucubraciones de Ser y Tiempo, su divulgacion exotérica.

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). 3



HIDALGO TUNON, A.: Criticaal “pensar” de M. Heidegger desde el materialismo gnoseol dgico.

ontologia antigua, en busca de las experiencias originarias en las que se alcanzaron las primeras
determinaciones del ser, que serian en adelante |as decisivasy’

Pero si, como arguimos desde € materialismo filosofico, esas experiencias originarias por
las que se determina como precipitado «lo que hay» (el Ser, la Materia, etc.) surgen, no de las
formulas de la Metafisica Presocrética, sino de la aparicion de la ciencia y de la geometrizacion
de las cosmologias de donde proceden estas, que presuponen a su vez operaciones técnicas de
control y dominio del mundo, entonces la salida del circulo se realiza por medio de la asuncion de
la ciencia. Estamos en € corazén mismo del razonamiento heideggeriano, cuya mas profunda
astucia contra e positivismo decimonoénico (e incluso contra el neopositivismo que le vituper6®)
consistio en haber identificado “Técnica’ y “Metafisica’, retrotrayendo ambas, a la vista sobre
todo de los desastres del la Primera Guerra Mundia (1914-18), a una genealogia comun: el
denostado “nihilismo”. Mientras para € materialismo filoséfico, la Filosofia lgjos de ser un saber
originario, constitutivo de las distintas formas de Menschentum, no ya de la abstracta Menschheit
ilustrada (una construccion ella misma histérica ciertamente), es un «aber de segundo grado»,
fechado historicamente en Grecia, tras largos procesos de «critica», cribas, desarraigos y exiliosy,
precisamente por aplicacion de la misma «razén cientifica» que hace inteligible y reproducible e
proceder técnico, en una situacion pluralista y mestiza, donde € conflicto debe ser neutralizado
(«nadie entre aqui que no sepa geometria»), para Heidegger la Filosofia no consiste en otra cosa
gue en €l originario preguntar por & «ser» y por el «sentido del ser», algo que acaece cada vez que
un Dasein cualquiera se expone a la pregunta por e destino del ser, que es e suyo, por lo que es
posible remontarse dial écticamente (anabasis) antes y después de los griegos, hic et nunc, pero
también «ahoray siempre» por los siglos de los siglos, e incluso antes de los siglos.

Se comprende la fascinacion que Heidegger gjercio sobre los jévenes alemanes, atenazados
entre el malestar generalizado postbélico y la auto-relativizacién de la cultura de la que empezaba
a nutrirse una incipiente e hipercritica sociologia del conocimiento de la mano de Scheler y

Mannheim, entre otros’. H. G. Gadamer rememora € «arte que lleg6 de golpe, cuando € joven

® Cito Ser y Tiempo [GA 2] a partir de ahora por |aya mencionada edicién de Jorge E. Riveracomo ST, § 7, p. 46.
® Rudolf Carnap que se burlé con safia del lenguaje de Heidegger y evalud Ser y Tiempo como el ejemplo més
deleznable de la metafisica sin sentido («La superacion de la metafisica mediante el andlisis 16gico-lingistico», 1932,
en A. Ayer (d.), El positivismo légico, FCE, México, 1965) puede considerarse destinatario de este lapidario
diagndstico: «Los movimientos en contra de esta metafisica le pertenecen a esta. Desde la muerte de Hegel (1831) no
hay més que movimiento en contra, y no solo en Alemania, sino en Europa», Cfer. «Uberwindung der Metaphysik»
51936/53), en Vortrage und Aufsatze [ GA 2]. Hay traduccién de E. Barjau en Serbal, Barcelona, 1994, pp. 63-89.

«El problema de la sociologia del saber nacid, pues, de la intervencién combinada de cuatro factores. a) la
autorrelativizacion del saber y el pensamiento; b) la realizacion de un nuevo sistema de referencia, la esfera social,
desdey en el que poder relativizar el pensamiento; ¢ el surgimiento de una nueva forma de relativizacion que se

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). 4



HIDALGO TUNON, A.: Criticaal “pensar” de M. Heidegger desde el materialismo gnoseol dgico.

Heidegger pisod por primera vez la tarima de su cdtedra después de la Primera Guerra Mundial.
Fue ago nuevo, inaudito». La nueva seriedad en la tarea de pensar que impregné la vida
universitaria alemana y sirvio de modelo a su generacion, consistié en acabar con € desarrollo
rutinario de las clases con «libros», «ir a las cosas mismas» como queria Husserl, pero con un
«nuevo impulso en el atrevido planteo de preguntas filosoficas radicales», que apuntaban més alla
del mero «principio de la autoconciencia. En este aspecto é era hijo del nuevo siglo, dominado
por Nietzsche, por € historicismo, por la filosofia de la vida, y para é las afirmaciones de la
autoconciencia se habian vuelto sospechosas de no ser legitimas»®. Hannah Arendt se refiere a su
raro éxito profesoral como «el rumor sobre la existencia de un rey oculto», que precedio a
extraordinario éxito de Ser y Tiempo: «Aquel rumor decia smplemente: El pensamiento ha vuelto
avivir, los tesoros culturales del pasado, que se creian muertos, son puestos en lenguaje de modo
gue resulta que dicen otras cosas completamente diferentes a las que de manera desconfiada se
habia supuesto. Hay un maestro: quiza € pensamiento se pueda aprender. Hay, pues, un rey
oculto en €l reino del pensamiento, € cual se esconde completamente de este mundo y, sin
embargo, esta oculto en é de tal manera que nunca puede saberse exactamente s existe, pero
cuyos habitantes son, no obstante, mas numerosos de lo que se cree. ¢Como, S no, podria
aclararse la extraordinaria y frecuentemente subterranea influencia del pensamiento y de la lectura
pensada de Heidegger, que sobrepasa tan ampliamente e circulo de sus discipulos y de lo que
comUnmente se entiende por Filosofia?>’.

Acudo al testimonio de esta genia e inconformista observadora judia, cuya indiscutible
capacidad para distanciarse objetivamente de sus avatares vitales quedd bien demostrada con su
estudio sobre e nazismo®® (para irritacion de los propios sionistas), no en tanto que amante
(«nadie daba las clases como é»), sino como representante paradigmética del tipo de persona
sensible a dicho rumor. «Profesores y alumnos, en todas las facultades que eran algo mas que

meras escuelas profesionales, y todos los estudiantes para los que sus estudios significaban algo

verificd con la aparicion de la «conciencia desenmascaradora», y d) la tendencia hacia la totalidad de una
relativizacion, segln la cual se relacionaba no un pensamiento o una «idea», sino un sistema de pensamiento completo
con su ser social subyacente», Karl Mannheim: «Das problem einer Soziologie des Wissens», Wissenssozologie.
Auswahl aus dem Werk, Luchterhand, Berlin/Neuwied, 1964, pp. 317 (traduccion de Juan Carlos Gémez, Tecnaos,
Madrid, 1990, p 18)

8 Hans-Georg Gadamer (comp.) «<El pensador Martin Heidegger» en Los Caminos de Heidegger, Herder, Barcelona,
2002, pp. 67-72, ( Traduccion de Angela Ackermann Pilari)

® Hannah Arendt, «Martin Heidegger, octogenario», Revista de Occidente, Madrid, n° 84, 1969, pp. 255-271

10 Me refiero naturalmente a su obra capital y clasica The Origins of Totalitarism, Harcourt, Bruce, New Cork, 1951,
en tres partes, la primera de las cuales investiga las bases del antisemitismo antes incluso de su adopcion por la
Alemania nazi (Hay traducciones en Taurus, 1976 y de Guillermo Solana en Alianza, Madrid, 1981, 3 vols, ambas
reeditadas)

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). 5



HIDALGO TUNON, A.: Criticaal “pensar” de M. Heidegger desde el materialismo gnoseol dgico.

mas que la preparacion de su profesion. La Filosofia no era una carrera para ganarse la vida, sino
mas bien la carrera de unas personas que estaban decididas a pasar hambre y que, precisamente,
por eso, eran, con razén, exigentes». Socioldgicamente, asi pues, estamos hablando de esa «casta
de universitarios», ahora extinta, que se consideraba a si misma una suerte de Intelligentzia
aristocratizante, Ilamada a dirigir los destinos de la Nacion (a veces formando parte de cuerpos
interclasistas de “funcionarios’) y para los que la profesionalizacion tecnocrdica y la
comercializacion del saber significaban una degradacion sin paliativos. ¢Y cua era el mensgje que
Heidegger desgranaba ante tan selecto publico y que sobrepasaba tanto el «charloteo académico
sobre Filosofia», como la rebeldia insita en proyectos similares a suyo, como los de Husserl,
Scheler y Jaspers, que Arendt cita? Segun la politdloga judia puede dudarse s hay una Filosofia
de Heidegger, pero su «pensamiento» ha determinado decisivamente la fisonomia del siglo XX,
porque «tiene una cuaidad que sblo a é atafie y que, s se quiere mostrar y captar al nivel del
lenguaje, estd en e uso transitivo del verbo «pensar». Heidegger no piensa nunca «sobre» ago,
sino gque piensa algo. En esta actividad totalmente no contemplativa se sumerge en la profundidad,
pero no para descubrir 0 sacar a la luz en esta dimension ... ningln fundamento Ultimo y
asegurador, sino (permaneciendo en la profundidad) para abrir caminos y poner sefiales de
camino». En realidad, para Arendt, Heidegger es un «pensamiento apasionado en el que pensar y
ser viviente se convierten en una misma cosa» y cuya contribucion fundamental ha consistido en
oficiar con su paabra los funeraes filosoficos de la Filosofiaa «a él y sblo a é, hay que
agradecerle que dicho hundimiento se ha llevado a cabo de una manera digna respecto alo que le
precedio; hay que agradecerle que ésta, la Metafisica, ha sido pensada como habiendo Ilegado a su
fin, y que no solamente fue atropellada de cualquier manera por lo que le siguié. Es € «fin de la
filosofia», como dice Heideggger en su Zur Sache des Denkans, pero un fin que hace honor a la
filosofiay la honra, dado por € que estaba en o mas profundo apresado a ella. Durante toda una
vida ha tomado este como base para sus seminarios y clases los textos de los filosofos, y hasta su
vejez no se ha atrevido a cambiar de actitud y a que un seminario tratase de un texto propio»*!
Esta apasionada defensa de la singularidad de Heidegger hace de €, sin duda, un «verdadero
filosofo», pero Arendt fracasa en su intento de preservar su «pensar» de la critica, colocandolo
mas alla de la filosofia, pues aln aceptando que «el pensamiento se relaciona con sus resultados
de una manera propiamente destructivay critica», que lafilosofia se parezca al velo de Penélopey

gue todo pensador en su vejez liquida su propio pensamiento, porque lo piensa de nuevo, no

1 Hannah Arend: «Martin Heidegger, Octogenario», Ibid.,pp. 258-60

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). 6



HIDALGO TUNON, A.: Criticaal “pensar” de M. Heidegger desde el materialismo gnoseol dgico.

puede negar ese resto de «terminologia», de «lengua acufiada», en los que materializan sus tesis
filosoficas que desde el materialismo filosdfico sometemos a discusién porque no se gustan,
como pretenden «a las cosas mismas», 0 se basan en apreciaciones gratuitas, cuando no
equivocadas. Y s bien es cierto que Heidegger tiene todo e derecho del mundo a rectificarse, no
lo es menos que su texto paradigmético y més influyente, Ser y Tiempo, contiene tesis filosoficas
bien explicitas, juicios gnoseoldgicos e interpretaciones de Platon, Aristoteles, Descartes, Hegel,
etc. que son perfectamente discutibles, si no refutables, tales como: «Del mismo modo que
Descartes no acierta, con la extensio como proprietas, en el ser de la sustancia, tampoco € recurso
alas cualidades “valiosas’ logra poner siquiera ante la vista € ser como estar-a-lamano, y menos
aun convertirlo en tema ontolégico» (ST, p. 125), «a ontologia sblo es posible como
fenomenologia» (ST, p. 58). «Ontologia y fenomenologia no son dos disciplinas diferentes junto a
otras disciplinas de la filosofia. Los dos términos caracterizan a la filosofia misma en su objeto y
en su modo de tratarlo. La filosofia es una ontologia fenomenol 6gica universal, que tiene su punto
de partida en lahermenéuticadel Dasein, la cual, como analitica de la existencia (“Existencia” en
el sentido de la ontologia fundamental, e.d. referida en si misma a la verdad del Ser, jy solo asi!,
anade e gemplar de la choza), ha fijado € término del hilo conductor de todo cuestionamiento
filosofico en e punto donde éste surgey en el que a su vez, repercute» (ST, p.61), etc.

No se trata, sin embargo en este articulo, de discutir en detalle todas las tesis heideggerianas
de Ser y Tiempo, sino tan sélo de analizar su posicion en dos problemas metafilosoficos clave. El
primero, las relacion de lafilosofia con las ciencias, pues incluso Ser y Tiempo, que es susceptible
de una lectura gnoseoldgica, podria interpretarse desde € materialismo gnoseolégico como una
respuesta al problema de la crisis de la ciencia, en cuya atmésfera germindé € pensar
heideggeriano, pues no en vano € argumento que usa para sostener «la primacia ontolégica de la
pregunta por €l ser» es tipicamente gnoseol 6gico, méas que ontol dgico.

Heidegger, en efecto, comienza admitiendo en Ser y Tiempo que en la captacion de las
distintas regiones del ser gozan las ciencias de cierta prioridad temporal: «La investigacion
cientifica realiza ingenuamente y a grandes rasgos la demarcacion y primera fijacion de las
regiones esenciaes» (ST, p. 32). Pero este primera “positivacion” de los “conceptos
fundamentales’ no produce “progreso”. «El verdadero “movimiento” de las ciencias se produce
por la revisién més o menos radical (aunque no transparente por s misma) de los conceptos
fundamentales». Obsérvese que esta concepcidn de la ciencia no encgja ya de entrada con la

definicion ‘proposicionalista’ de la misma que asumird convencionalmente dos paginas mas

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). 7



HIDALGO TUNON, A.: Criticaal “pensar” de M. Heidegger desde el materialismo gnoseol dgico.

abajo™?, puesto que |os resultados coleccionados en los “manuales’ en forma de proposiciones no
recogen el cuestionamiento de las estructuras fundamentales que son las que remiten
“esenciamente” a las cosas mismas, en la que toda ciencia halla su justificacién. Pero, por encima
de esa incongruencia, Heidegger ya ha colocado la “critica filoséfica” en la raiz misma de la
investigacion cientifica y la “crisis misma de fundamentos’ (un fendmeno historico ocurrido a
cabalo de los siglos XIX y XX) en los origenes mismo de su investigacion: «En estas crisis
inmanentes de las ciencias - remacha- se tambalea la relacion de la investigacion positiva con las
cosas interrogadas mismas» (ST, ibid.). Casi por arte de magia, Heldegger logra en sus lectores €l
efecto de poner ante su vista la més rabiosa actualidad (el problema de las crisis de las ciencias,
una evidencia compartida por la comunidad universitaria) como algo que habria estado
produciéndose siempre desde € mismo momento en que la investigacion cientifica comenzé a
“moverse’. Lo que hoy esta ocurriendo no es mas que la enésima verificacion de lo que siempre
ocurrio y puede ser mentado con la maxima naturalidad, objetivandolo y generalizandolo, es
decir, quitandole cualquier atisho de singularidad: «Las diversas disciplinas muestran hoy por
doquier la tendencia a establecer nuevos fundamentos para su investigaci on».

Uno de los parrafos que han pasado méas desapercibidos en Ser y Tiempo es la sucinta y
exacta resefia que hace del estado de la ciencia de su época, caracterizada por la «crisis de
fundamentos y la proliferacion paradigmética». Aventgja en este punto Heidegger a todos los
positivistas y empiriocriticistas, a fijarse en e «problema filoséfico» respecto al cual confrontan
sus posiciones «el formalismo y el intuicionismo» en matematica, en el «problema de la materia»
como fondo de «la teoria de la relatividad en la fisica», la disputa entre las «definiciones de
organismo y de vida dadas por e mecanicismo y € vitaismo» en la biologia, la dificultad de
llegar «a la realidad histérica misma mediante la tradicién y los documentos» en las ciencias
historicas del espiritu, o, en fin, la busca de la teologia de «una interpretacion més originaria del
ser del hombre en relacion a Dios», que el «sentido de lafe... encubre y desfigura» (ST, pp. 32-3).
Puesto que en todos estos casos las exigencias husserlianas (y de toda Wissenschaftlehre que se
precie) de justificacion y fundamentacion postula una «previa investigacion de la region esencial
misma», Heidegger comete el anacronismo de «retrotraer» al origen del conocimiento cientifico

el problema gnoseol 6gico que plantea su constitucion misma.. Arguye que las «cosas mismas», 0

12 «(Lacienciaen general puede definirse como un todo de proposiciones verdaderas conectadas entre si por relaciones
de fundamentacién» ST, p. 34). Definicion proposicionalista de la ciencia que es el tributo pagado por el ex
seminarista Heidegger, por aceptar, sin criticaracionalista, lacientificidad de lateol ogia.

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). 8



HIDALGO TUNON, A.: Criticaal “pensar” de M. Heidegger desde el materialismo gnoseol dgico.

sus esencias, estén dadas, antes que las ciencias las construyan, descubran o tematicen, porque,
seguin é: «el trabajo de Platdn y Aristételes es pruebade ello» (sic. ibid. p. 33)

La demostracion de que Heidegger vende la piel antes de cazar €l 0so corre pargja a hecho
de que este extraordinario parrafo haya pasado desapercibido paralos analistas. Por lo demas, que
se acepte como prueba de la primacia de la filosofia sobre los ciencias en € orden objetivo-
cientifico la sola mencién de Platon y Aristoteles es un mero anacronismo. Para Heldegger sus
trabajos «prueban» que la investigacion filosofica sobre los fundamentos conceptuales puede y
«debe preceder alas ciencias positivas» (ST, p. 33). Para e materialismo filosofico, en cambio,
son las ciencias las que pueden y deben preceder a la reflexion filosdfica de segundo grado, pues
Platén presupone la existencia de la matemética 'y Tales la de la astronomia cientifica. S6lo en €l
momento en e que una cultura humana ha asumido la ciencia, la filosofia se hace posible. Y por
supuesto que la “crisis de fundamentos misma’ es un problema gnoseoldgico que solo acaece
cuando e desarrollo ingtitucional ha madurado historico-culturalmente hasta alcanzar una masa
critica de especidistas suficiente. La cuestion de la génesis de las ciencias a partir de técnicas
precedentes (tesis materialista) o a partir de la filosofia (tesis ideaista) sigue siendo crucial en este
punto al que debemos retornar una y otra vez. De hecho, Heidegger comete e mismo error que
Comte, sélo que en direccion inversa. Aquel metaforizd el hecho sociolégico del surgimiento de
las ciencias positivas como fragmentacion y especializacion de las Facultades de Filosofiay Artes
en los siglos XVIII y XIX, mientras éste proyecta los problemas gnoseol dgicos de su tiempo hacia
la época presocrética. Pero la raiz de este equivoco estriba en la subsuncion de todas las
actividades institucionales cognitivas bagjo la denominacion genérica de pensamiento, del pensar,
Denken, (cuestion que ya estd explicita en la publicaciones de los afios veinte), por mas que la
pregunta Was heisst Denken?, solo se hara recurrente y obsesiva en € pensamiento de Heidegger
como regressus usque ad fundamenta en la década de los cincuenta®®.

La dificultad que existe en la actualidad para gercitar estas distinciones no procede, sin
embargo, de una toma de posicion politica previa o de la asuncion de un fe determinada, sino de
un hecho histérico coetaneo bien material: € capitalismo industrial ha difuminado las diferencias
entre tecnologia y ciencia. Pero esta es una cuestion gue exige contar la “historia’ con el andlisis
filosofico pertinente, es més una cuestion historica que una cuestion de principio o de origen. De

hecho, la postura de Heidegger en relacion al nacional-socialismo como sistema social se ira

13 Was heisst Denken? Fue el curso de 1951/52 [ GA 7] que apareci6 publicado en 1954 [GA 8] y del que hay temprana
traduccion de H. Kahnemann en Nova, Buenos Aires, 1958.

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). 9



HIDALGO TUNON, A.: Criticaal “pensar” de M. Heidegger desde el materialismo gnoseol dgico.

modulando dial écticamente con respecto a ese trasfondo tecnol 6gico®. No obstante, desde nuestra
perspectiva la filosofia no seria un “pensamiento” por relacion a la lengua nacional en € que se
expresa (en contra también de la teoria del Ereignis en la que se refugia Heidegger desde 1936)*°,
sino en relacion a los problemas planteados, incluidos los ontoldgicos (si aceptamos resucitar el
término con Husserl y su entorno). En realidad, desde € materialismo filosofico el concepto
filosofia no admitiria sino un predicado interno en relacion a los métodos o estrategias utilizadas:
fenomenologia, analitica, dialéctica, hermenéutica, etc. y, s bien seria independiente del ambito
regiona en e que se redlice, no lo es respecto a contexto histérico determinante en € que se
suscita. De ahi la necesidad de regresar al contexto histérico-cultural y biografico en e que
Heidegger plantea la cuestion.

Es cierto que cuando hablamos de «pensamiento» incluimos bajo este nombre tanto a las
“ciencias’, como a las “cosmovisiones’, como a la “filosofia’. Se tratan aqui como formas de
conocimiento que gozan de cierta elaboracion intelectual e incluso académica, al margen de las
fuentes practicas, experienciales y culturales de las que se alimentan. En realidad, hay varias
maneras de distinguir estos tres tipos de entidades culturales o, en términos hegelianos, “figuras
del Espiritu Objetivo”, aln reconociendo que estan emparentadas entre si. Lo que interesa
destacar aqui, sin embargo, es la peculiar forma en que todas estas formas se encadenan en el
pensar heideggeriano, no solo por ser probablemente € filésofo que mas ha influido en la «moda»
deidentificar el Pensar con la Filosofia, a modo parmenideo, alo largo del siglo XX, sino por la
centralidad metafilosofica del asunto. De ahi la necesidad de definir la posicion del materialismo
filosofico respecto a la “teorizacién” de Heidegger en este punto, a objeto de denunciar la
asociacion “idedlista’ del pensar con la esencia del hombre: «Todo camino del pensar se mueve
siempre dentro de la relacion entre e Ser y la esencia del hombre; de otra forma no es tal

pensar»'®. Justamente, porque ya desde sus escritos formativos en la década de los veinte,

Y Francois Fédier hainterpretado sagazmente la frase «Los griegos son el pueblo impolitico por excelencia» como una
critica al nazismo totalitario en el semestre de invierno de 1942/3, verificando lo que Walter Biemel siempre ha
sefialado: «Hablemos, por favor, de politica», Heidegger, Sileno, nim 11, 2001, pp. 18-23. Ya en 1935 insinua que la
filosofia del nacionalsocialismo coincide en el fondo con las dos grandes manifestaciones de la misma gigantesca
«maguinacion» (Machenschaft), que significan el americanismo el bolchevismo: «Rusiay América son lo mismo... la
desolada furia de la desenfrenada técnicay de la excesiva organizacion del hombre normal» [GA 40] (Introduccion a
la metafisica, traduccion de A Ackermann, Gedisa, Barcelona, 1993). Para una evaluacion ajustada de esta evolucion
véase también Felix Duque: «I11. Heidegger: en busca de otro inicio», Los buenos europeos. Hacia una filosofia de la
Europa contemporénea (Nobel, Oviedo, 2003 , pp. 40-73; y, a su modo, remedando palabras del aleman: Modesto
Berciano: La técnica moderna. Reflexiones ontol dgicas Publicaciones de la Universidad de Oviedo, Oviedo, 1996.

15 Cfer. Modesto Berciano: «El evento Ereignis) como concepto fundamental de la filosofia de Heidegger», en
Acercamiento a la obra de Martin Heidegger, Sociedad Castellano-L eonesa de Filosofia, Salamanca, 1991, pp. 91-118
16 Was heisst Denken?...0p.cit. p. 74

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). 10



HIDALGO TUNON, A.: Criticaal “pensar” de M. Heidegger desde el materialismo gnoseol dgi co.

Heidegger arguye que la base de la que arranca toda la compresion que tenemos del mundo
circundante y del mundo de los otros no es otra que la que ya siempre tenemos del mundo propio
(Sdbstwelt), interesa retornar a estos origenes, que no quieren ser subjetivistas, ni humanistas,
pero que se afincan en un yo idealista. Observar cOmo ese yo se va borrando progresivamente a
medida que €l ser factico y concreto va desvaneciéndose en € horizonte del Ser en genera puede

servir parailuminar mejor un pensamiento dialéctico, cuyas sendas se pierden en la Selva Negra.

2.- LA CAVERNA, EL CARACOL Y LA CHOZA. APUNTE BIOFILOSOFICO.

Ha sido Hans Blumenberg quien nos ha colocado tras una pista fiable para interpretar
adecuadamente la implantacion de Heidegger en la filosofia, cuando narra con detalle las distintas
interpretaciones que recibe e mito de la caverna de Platon hacia 1919, afio de gracia en que se
acaba «para siempre la era de la filologia platénica, conclusa con € monumental Platén de
Wilamowitz», y termina la «recepcion tedrica» de los clasicos para dar paso a la fragmentacion
(@ «preparado fragmentario» frente al «preparado sistematico») artificial de los textos, que
reinstaura € arcaico estilo hermenéutico de reinventar «mediante seleccion y circuncision una

multiplicidad de sentidos cuya correcta recepcion necesita “libertad”»*’

. Es @ edtilo Heidegger,
guién ese mismo afo hace su propia salida de caverna, subiendo a la tarima profesoral. Llamados
a declarar otros académicos coetaneos, Max Weber, Paul Natorpy Heinrich Rickert, mentor y
maestro de Heidegger, constata Blumenberg que tanto la conferencia de Weber sobre la
Wissenschaft als Beruf («La ciencia como profesién») del 19, en la que intenta disociar
radicalmente la investigacion moderna de las vivencias précticas, de manera que hoy, a diferencia
de lo que ocurria en la antigliedad, 4a politica no tiene lugar en € aula», como la réplica de
Rickert en larevista Logos del afio 26, destinada a vindicar para la filosofia, a menos la misma
«excelencia cognitiva y tedrica» (e idealista), que se le otorga a la ciencia, hacen una utilizacion
«desconsiderada» del «referente imaginario de la caverna platonica», no ya sdlo porque en ambas
«se evoca de manera inexacta, y en todo caso, irresponsable desde e punto de vista filologico e
historico», sino, sobre todo, porque a haber eliminado las «referencias antropoldgicas al mundo

vital», ambos se habrian hecho reos del sesgo «neoplaténico» que Paul Natorp habria realizado en

7 Hans Blumenberg, Hohlenausgange, Suhrkamp Verlag, Frankfurt, 1989 (Traducido como Salidas de caverna por
José LuisArantegui, paraA. Machado Libros, S.A., 2004) p. 598. Agradezco al sabueso Pelayo Pérez esta pista.

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). 11



HIDALGO TUNON, A.: Criticaal “pensar” de M. Heidegger desde el materialismo gnoseol dgico.

su candnica Platos Ideenlehre en 1903, «un sesgo para € que no era la menor de las razones que
se pudiera volver a aducir a Platén como predecesor de laidea moderna de ciencia»'®.

Pero la controversia entre Weber y Rickert entroniza la «desidia como método académico», de
modo que, segin Blumemberg, este seria e caldo de cultivo apropiado para € triunfo de la
hermenéutica, que prefiere el «fragmento» a «sistema, y que, por 1o que a la filosofia se refiere,
encuentra en la edicion de los presocréticos de Diels, también de 1903, la biblia que estaba
necesitando. Sobre esta biblia reconstruye Heidegger la pregunta originaria sobre el sentido del
ser, sobrepujando el renacimiento platénico del neokantismo, incoado por Natorp como una suerte
de “introduccion a idealismo”. «Los “presocréticos’ no podian convertirse en "introduccion” a
ninguna clase de filosofia... no eran més que testimonio de la salida de una época arcaica
desconocida, en relacion con la cua sblo era olvido y decadencia sin paliativos ésa que con
resignacion, incluso ya en e nombre, se llamaba “de la filosofid’... Asi vino a rehabilitarse €
mito de la caverna como texto central en la eclosion de una remodelacion del pensamiento,
merced a la conferencia que Heidegger pronuncio por primera vez en 1930 y puso por escrito en
1940, Platons Lehre von der Wahrheit, a modo de ultimo contragolpe propinado a Natorp y al
neokantismo ya expulsado del campo en 1929, en Davos, frente a Cassirer»™. El punto importante
de esta “revolucion hermenéutica’ de Heidegger, que hoy pasa desapercibido, es que con ella
culmina la destruccion de la autoridad y de las funciones de control de la filologia en la
comprension de los textos. El carécter “critico” que para si reclama la “hermenéutica’ es una
simple rebelion contra la “cientificidad positiva de la filologid’. Convertido €l mito de la caverna
en un fragmento presocratico, metamorfoseado en una “sentencia’ que le salio algo larga a Platon,
el orador Heidegger esta en condiciones de exigir a su rendido publico que siga sus enrevesados
étimos hasta convertir la verdad en puro “desvelamiento” de la aletheia, sin compromiso alguno
con ninguna correspondencia 0 semejanza exigida. Blumenberg conecta este «libertinge
filologico» del que hace gala Heidegger no sblo con €l estilo retorcido de Ser y Tiempo, sino con
lafamosa cita de La Republica de Platon (V1, 497 d,9) con la que concluye su discurso de toma de

posesion del rectorado de Friburgo, que traduce al gusto de las Sturmtruppen nacional socialistas

18 |bid. p. 596. De la conferenciade Max Weber hay traduccién espafiola, (), pero no del articulo de Rickert: «Max
Weber und seine Stellung zur Wissenschaft», Logos, XV, 1926, pp. 222-237.

19 1bid. p. 598. Se refiere Blumemberg a lasJornadas de Davosen marzo del 29, en las que Heidegger rompe doctrinal
y politicamente con la Escuela de Marburgo y especialmente con Ernst Cassirer. Heidegger se aparta de la concepcion
racionalista de la cultura segun el espiritu del siglo XVII, el mismo afio que deja Marburgo y es nombrado profesor
Ordinarus en launiversidad de Friburgo, en sustitucién de Husserl, quien seretiray quien |o propone para su catedra.

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). 12



HIDALGO TUNON, A.: Criticaal “pensar” de M. Heidegger desde el materialismo gnoseol dgi co.

como «todo |o grande se tiene en medio de una tormenta»?°. Asf resulta que en la “interpretacion”
heideggeriana de la pardbola de la caverna hay que buscar «quello que en su decir queda sin
decir, a lo que e ser humano gqueda expuesto, a disiparse por €elo... Entonces o que no se dice
en el decir ya no tienen nada que ver con lo dicho, y podria decirse incluso sin o dicho»?.

Yano e trata sdlo de que en laresefia de la pardbola no se diga ni una palabra del «fuego» o
gue se diga dos veces que los encadenados «ven sus propias sombras en el muro frontero» o que
lo que se hace desfilar por detras del murete no sean «imagenes», sino «tiles o instrumentos de la
vida cotidiana» con e obvio propdsito de reducir todo € valor gnoseolégico de la metafora a un
componente meramente «existencial», € de servir de «morada», la «”cotidianeidad” del habitar
habitual»?2. Tampoco se trata de que la anamnesis se remita exclusivamente a «olvido de la
inicial esencia de la verdad», que desaparezca también la paideia platdnica o se desvanezcan los
«arguetipos ideales» ante & Sol, la Idea de bien, convertido en «demiurgo» y reducido a la mera
funcién productiva para casar megjor con su recurrente interpretacion de la decadencia de la
metafisica en mera ciencia positiva acerca del mundo de los entes. Quiza lo mas interesante de la
minuciosa critica de Blumenberg a la «salida de caverna» de Heidegger consista en habernos
desvelado que, como «ilustracion del ser-en-el mundo», metéfora por metafora, ya desde 1925
preferia e pastor godo de la Selva Negra, € amante de los «senderos ciegos», una comparacion
mas rural que encajaba mejor con la tarea de pensar, tal como é la entendia. Frente a la oscura
gradacion del  conocimiento (de la eikasia a la dianoia), que Platon propugnaba para salir de la
caverna, utilizando para “racionalizarlo” €l simil geométrico de lalinea, hay otra metafora vital:

«Creo que las dificultades con € mito platénico de la caverna estan preparadas por anticipado en
ese ser-en-el-mundo de la andlitica existenciad de Sein und Zeit. Antes incluso, en € curso de
verano impartido en Marburgo en 1925, habia aclarado Heidegger € “ser-en” del exigtir con una
peregrina comparacion, cuyos derechos analdgicos hacia derivar de que “vivir”, hablando en
términosformales, tiene por modo de ser e “estar ahi” [Dasain]; por tanto, también otra criatura
viviente aunque no fuera humana podria ofrecer “fenébmenos’ para la anditica de la existencia. El
sujeto y su esfera intima admiten compararse con € caracol con su concha [Haus, th. “casa’]. El
caracol puede arrastrase fuera de su casa 'y aln asi retenerla consigo a tiempo que se arrastra
hacia otro ¢A resultas de “cuidado” de alguna clase? No se dice. Lo importante es aqui otra cosa:
¢SOlo asi llega por vez primera a una relacion ddl ser con e mundo? jNo! Arrastrase fuera solo
es una modificacion de su estar-ya-en-el-mundo. Aun cuando estd en su concha, su ser
correctamente entendido es ser-ahi-fuera. Aqui puede leerse perfectamente como la relacion

20 | bid. p. 600. Ramén Rodriguez traduce asi: «Queremos ser nosotros mismos. Pues la fuerza joven y reciente del
pueblo, que ya estd pasando sobre nosotros, ya ha decidido. Pero el esplendor y la grandeza de esta puesta en marcha
(Aufbruch) sdlo los comprenderemos cuando hagamos nuestra la grande y profunda reflexion con la que la vigja
sabiduria griega pudo decir: ta ... megal a panta epispfal e, «todo lo grande estd en medio de una tempestad»
(Platén, Republica, 497 d,9)» (M. Heidegger: La autoafirmacion de la Universidad alemana, Tecnos, Madrid, 1996,
21 (i

Ibid. pp. 601-2
22 |bid. p. 603

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). 13



HIDALGO TUNON, A.: Criticaal “pensar” de M. Heidegger desde el materialismo gnoseol dgi co.

entre sujeto y objeto, tema del que parte toda teoria del conocimiento, dgja escapar eso que es
trazo originario de lavida: Pero no es que € caracol esté primero en su casa y aun no en €l
mundo, un mundo frente a él, como suele decirse, y sdlo al arrastrarse fuera llegue a salir por
vez primera a ese ser-frente a €. SOlo se arrastra fuera en la medida en que, conforme a su ser;

esya en un mundo. Luego esto rige también para la “acomodacién” de su capacidad sensorid alo
que es perceptible. S es tangible, € toca, porgque su ser no dice otra cosa sino ser en el mundo.
Idealismo y realismo, las posiciones epistemoldgicas clésicas, desaparecen de un soplo ante esa
aplicacion en la que se reconoce la concepcion biolégica mundo de sefidless-mundo de efectos.

Que la analitica existencia trate solo del ser humano, de ese que vendra a ser més tarde pastor del
ser por cuanto propietario del lenguaje, es extremo aln por decidir. Con lo que hablar de “vida”

(en 1925) es alin licito, y debidamente vitalista»®®

Que la escenografia del caracol y su concha no haya podido con la imagen de la caverna,
mucho mas potente histérico-culturamente (e incluso antropolégicamente), no empece su
significado autobiogréfico. Se trata de un regressus fenomenoldgico falido alende la caverna
antropoldgica, peri touV ousiaV, de un intento de superar € horizonte (fenomenolégico) en
gue Platon habia anclado la filosofia, con e obvio propésito por parte de un engreido Heidegger,
convertido en € idolo de los estudiantes de Marburgo, por construir para-si ese lugar imposible,
[lamado «ex-sistencia» 0 Dasein (en aleman), que yaen Ser y Tiempo comienza a resumirse en €l
simple «da». Pero ese movimiento (¢zooldgico?, ¢naturalista? ¢romantico?) no cuga, quiza
porque ya en 1922 Heidegger habia construido una choza o cabafia (Hitte) en Todnauberg
(conquistada hoy por € turismo de masas como souvenir filosofico), al que acuden los alumnos
de catedra. Frente a espacio publico de la caverna, la «morada privada del pensador», es la choza
en que se refugia, «daw», a escribir a resguardo de las tormentas, de los avatares politicos e incluso
de la pasion de su vida®*. Més all4, sin embargo de las interpretaciones naturalistas («Las antenas
de los escarabgjos de la cavernas son mas sensibles que las de sus predecesores que viven a a
luz»%) o0 romantico-psicoanaliticas («Heidegger ama a Hannah y la amara por mucho tiempo; la
toma en serio, como una mujer que lo comprende, y ella se convertird en su musa de Ser y tiempo;
él le confesara que sin ela no habria podido escribir la obra»*®), la metéfora del caracol no podia
prosperar desde € punto de vista del materialismo filosofico precisamente por ser, no ya genérica,
0 cogenérica, sino trans-genérica, a salirse del ambito, no ya de la filosofia, sino de la especie
zool6gica humana, donde se juega € significado historico-cultural mismo de las metéforas,

incluidas las teol6gicas. En este sentido, es mucho més acertada la interpretacion de Arturo Leyte,

23 | bid. p. 604. El texto comentado en Prolegomena Zur Geschichte des Zeitgefriffts, Frankfurt, 1979 [GA 20] 223y s.
24 Sobre larelacion de Heidegger con Hannah Arendt y la situacion de la misma en 1925, cuando aparece la meté&fora
del baboso lamelibranquio, que tal vez sea una mera proyeccion psicoanalitica, véase Ridiger Safranski. Un maestro
de Alemania. Martin Heidegger y su tiempo, Tusquets, Barcelona, 1997 (Traduccion de Rall Gabas).

25 Ernst Jinger, Zwei Mal Halley, Stuttgart, 1987, p. 96 (Apud Blumenberg... op. Cit.)

26 Safranski, op. cit.

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). 14



HIDALGO TUNON, A.: Criticaal “pensar” de M. Heidegger desde el materialismo gnoseol dgico.

guien contextualiza las «figuras constructivas» de Heidegger en los movimientos arquitecténicos
(«De Stijl», «Bahaus», etc.) que modificaron definitivamente la forma de construir y de «habitar»
después de la Primera Guerra Mundial: «Miesy Heidegger, tan aparentemente extrafios el uno al
otro, estédn guiados por la misma pregunta: ¢qué significa habitar?, ¢acaso estar en € limite? Para
ambos, |a residencia tiene que ver con ese encontrarse en el limite»”’.

Aclara, en efecto, Leyte que la met&fora de la caverna se «deconstruye» entre la figura
congtructiva de la cabafia de Ser y Tiempo y de la casa de la Carta sobre e humanismo. Si
Heldegger construye su «cabafia» como un rechazo del «edificio» instalado en la ciudad, figura a
su vez del Estado politico, de la democracia que, a realizarse como sustancia metafisica, habria
destruido a un tiempo la posibilidad de retornar a la naturaleza (quien entra en la caverna «da la
espalda» a la naturaleza) y de construir la «comunidad auténtica» (quien alecciona a los esclavos
con la ciencia cavernaria se limita a sustituir una sombras por otras), tiene sentido considerar la
caverna platénica como la expreson méxima de las ingtituciones politicas, econdmicas,
psicolégicas y entender la desazon (angustia) que le producia como descripcion de nuestro ser-en-
el-mundo. Ahora bien, s para é: «El tranquilo y familiar estar-en-el-mundo es un modo de la
desazon del Dasein, y no a revés. (y) El no-estar-en-casa debe ser concebido ontoldgico-
existencialmente como el fendbmeno mas originario» (ST, p. 211), la interpretacion gnoseolégica
de la caverna consiste en que mientras la ciencia se queda dentro haciendo juegos de sombras, la
filosofia consiste en salir fuera, en «x-sistir». Pero en ese salir-fuera se queda a medio camino
entre lo fisico y o psiquico, entre lo bioldgico y lo metafisico, de modo que la filosofia es solo ese
«entre», ese «intermedio», que Leyte interpreta como «da» y como «no-estar». Y otra vez
topamos con la biografia, con el hombre Heidegger que experimenta la angustia que trata de
apresar en vano. Como recuerda Leyte: «El tema de la cabafia ... ha sido utilizado para enfatizar
una concepcion ruralista de tinte reaccionario que ilustraria € tono de la filiacién nazi de
Heidegger. Pues s la cabafia no fue smplemente € lugar donde Heidegger termind su obra
principal (tal vez su Unica obra), sino tal vez el tema de ésta, ¢se puede extender la sospecha a la
totalidad de esta>?®.

27 Arturo Leyte: «Figuras constructivas del paisaje», en Heidegger. Sileno, Vol. 11, dic., 2001, pp. 15

%8 |bid. p. 12, donde se cita un fragmento del articulo periodistico de 1933: «;Por qué permanecemos en la
provincia?», en el que se describe el contexto del filosofar en estos términos: «Cuando en la profunda noche del
invierno una broncatormenta de nieve brama sacudiéndose en torno ala chozay oscurece y ocultatodo, entonces esla
hora propicia de la filosofia... El esfuerzo por acufiar las palabras se parece a la resistencia de los inhiestos abetos
contralatormenta... Y el trabajo filosofico no trascurre cual |a apartada ocupacion de un extravagante, sino que tiene
unaintimarelacion con el trabajo de los campesinos.»

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). 15



HIDALGO TUNON, A.: Criticaal “pensar” de M. Heidegger desde el materialismo gnoseol dgi co.

Y aunque Leyte reconoce que la ilusion constructiva del comunismo y del nazismo pudo
engaflar tanto a los arquitectos de la Bauhaus como a filésofo de Ser y Tiempo, ambos
obsesionados por descifrar € signo de los nuevos tiempos «entre» la naturaleza y la técnica,
también subraya que lo que diferencia al Ultimo es la busgueda del <origen previo al construir: €l
habitar, ese habitar que necesita de lo que hemos llamado paisaje, de lo que llamamos lugar »?°
Las met&foras que jalonan la obra de Heidegger, intentando superar la caverna, tales como el
caracol, la choza, pero también e templo (como origen de la obra de arte) o €l puente como
sintesis entre las dos orillas, mas que sucesivos «programas de urbanismo» podrian verse, a
revés, como intentos por convertir la arquitectura en filosofia. En ambos casos se impone la critica
ala caverna como critica al humanismo:«La modernidad se instalé como subjetividad traspasando
la caverna a exterior, en e mundo secularizado, convirtiendo definitivamente la légica en
graméatica. El humanismo, asi, no hace méas que reiterar la caverna, pero no construir la casa».
Mas all4 de las metéforas, sin embargo, la pregunta que se impone es. ¢Quién es el que sale de la
caverna? ¢es el Dasein un caracol con su concha de moradas interiores a cuestas 0 un pastor del
ser gque se ha construido una precaria choza en la ladera mimetizando el paisgje? En ambos casos
«estar-en-€l-espacio», la especididad de Dasein, su corporaidad interna [Leiblichkeit], tanto
como su corporeidad fisica [Korperlichkeit], implica en su estructura esencial [ST p. 82] no estar
en casa, es decir, quedar a la intemperie. Pero ¢gué clase de casa es una filosofia que solo regala

intemperie, inseguridad?

3.- CRITICA GENETICA A LA IDENTIDAD ENTRE PENSAR Y FILOSOFAR.
EL PLANTEAMIENTO HEIDEGGERIANO EN SU CONTEXTO HISTORICO.

Al final de la pagina 100 de Ser y Tiempo, tras efectuar una demoledora critica de Descartes
por haber reducido la investigacion ontoldgica, incluida la concerniente al Dasein, a la mera
aclaracion materiadista de la extensio, anticipa Heidegger los cuatro problemas que habria de
resolver la nunca escrita primera parte de la Tercera Seccion del libro: «1. ¢Por qué se pasd por
alto, en e comienzo de la tradicion ontolégica decisiva para nosotros - explicitamente, en
Parménides € fendmeno del mundo? ¢De donde procede € constante retorno a este pasar por
alto? 2. ¢Por qué € ente intramundano reemplaza como tema ontolgico a fenémeno pasado por
alto? 3. ¢Por qué este ente es encontrado en primer lugar en la “naturaleza’? 4. (y, por ultimo)

¢Por qué la complementacion de tal ontologia del mundo, sentida como necesaria, se realiza con

29 |bid. p. 16

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). 16



HIDALGO TUNON, A.: Criticaal “pensar” de M. Heidegger desde el materialismo gnoseol dgico.

laayuda del fendmeno del valor?» (ST, p. 126) La Unica respuesta que aqui se anticipa remite, sin
embargo, a Kant y el problema de la metafisica como horizonte (es decir, a la publicacion de
1935, cuando € distanciamiento con respecto a Husserl se ha consumado): «Con el
descubrimiento radical de la extensio como praesupositum para toda determinacion de la res
corporea, Descartes preparaba la comprension de un a priori cuyo contenido seria fijado luego
mas rigurosamente por Kant» (Ib.). Este guifio al apriorismo no es gnoseoldgicamente
circunstancial, sino que remite directamente a enfoque fenomenologico de Husserl del que
Heidegger se declara explicitamente seguidor todavia en Ser y Tiempo, (pese a las anotaciones
posteriores del ggemplar de la choza). Si para aclarar la naturaleza del Dasein, vale decir, del
hombre, no sirven de nada los resultados cientificos de la antropol ogia, la psicologiay la biologia,
ello es debido a que hay que evitar toda cosificacion positiva del sujeto, del alma, de la
conciencia, del espiritu y de la persona. «Desde € punto de vista de una “teoria de las ciencias’,
esas demarcaciones son necesariamente insuficientes, ya por € solo hecho de que la estructura de
dichas disciplinas - y no la “cientificidad” de los que trabajan en su desarrollo- es hoy
enteramente cuestionable, y necesita de nuevos impulsos que deben brotar (otra vez) de la
problematica ontol dgica» (ST, p.71). Desde un punto de vista filosofico Heidegger parece insinuar
gue las mencionadas ciencias siguen dentro de los limites explorados por Descartes sobre «el
cogitare del ego», mientras la analitica del Dasein que e propone intenta dilucidar «el ser del
sum. S6lo cuando este haya sido determinado podra comprenderse € modo de ser de las
cogitationes». Con ello queda establecido otro argumento a favor de la prioridad o € apriori de la
filosofia sobre las ciencias, pues «estos fundamentos ontolégicos nunca se degan inferir
hipotéticamente a partir de material empirico, sino que, por e contrario, ellos ya estan siempre
“ali” en  momento mismo de reunir e material empirico» y son «probleméticos en un sentido
mas radical que aguel en que puede serlo jamas unatesis de las ciencias positivas» (ST, p. 75).

En nota a pie de pagina aclara Heidegger esta superioridad a priori de la filosofia apelando a
Husserl, gracias a cual «hemos aprendido no sdlo a comprender nuevamente e sentido de toda
auténtica “empiria’ filoséfica, sino también a mangar e instrumento que €ella requiere. El
“apriorismo” es € méodo de toda filosofia cientifica que se comprenda a si misma. Y como
apriorismo no tiene nada que ver con construccion, la investigacion del a priori exige la correcta
preparacion del terreno fenomeénico». Ahora bien, ¢significa este alineamiento inequivoco con €
Herr Profesor, al que dedica Ser y Tiempo, que Heidegger suscribe no ya solo la tesis de la

filosofia como «ciencia estricta» @ trenge Wissenschaft), sino también el diagnéstico de que la

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). 17



HIDALGO TUNON, A.: Criticaal “pensar” de M. Heidegger desde el materialismo gnoseol dgi co.

Krisis de las ciencias se debia a la degeneracion sufrida por las especialidades que se apartan cada
vez mas de sus origenes y del universalismo griego? Pero ¢acaso no resulta forzado este
alineamiento por parte de quien se presenta, precisamente gracias a la analitica del Dasein, como
superador de la concepcidn «intelectualista» de la antropologia antiguo-cristiana, que definia a
hombre como zv on| ogon econ y como «imagen misma de Dios»? ¢No hay olvido del sery de
la mundaneidad tanto en las determinaciones del Dasein como «conciencia pura» de Husserl
cuanto en los cientificos que han despedazado |a filosofia en especialidades regiona es?

Hay cierta incongruencia, en efecto, entre la critica a la tradicion cartesiana y la aceptacion
de la superioridad de la filosofia sobre las ciencias porque su empiria no es «construida» y, a su
vez, hay cierta inconsistencia en aceptar € descripcionismo proposicionalista y trascendental en
teoria de la ciencia par acto seguido desautorizarlo en ontologia. Heidegger «salva e dia»
ciertamente identificando la filosofia con € «pensar» y ese sera € objeto de nuestra critica. En
realidad, nada habria que objetar alaidea de que «& pensamiento se revela a través del lengugje»,
gue Heidegger consideraen su Carta sobre e Humanismo (1946) como la «casa del Ser», Si esas
poéticas elucubraciones no conllevasen en la década de los 20, como veremos, una disputa acerca
del «liderazgo» en € que la filosofia parece adoptar una estrategia imperialista, pues sdlo ella
puede proporcionar «una reflexion constantemente renovada acerca de las posiciones basicas o
actitudes basicas de |a existencia respecto a conjunto del ente»*°. Puesto que son precisamente la
«investigacion cientifica universitaria», por un lado y ahora, y las cosmovisiones o
«Weltanschauungen, por otro y en e pasado, |os dos «poderes» bajo |os que esté 0 estuvo puesta
nuestra existencia, es la identificacion de la esencia del hombre con € filosofar («Existir como
hombres... significa filosofar. EI animal no puede filosofar. Dios no necesita filosofar») lo que
esta obligando a Heidegger a plantear en e primer semestre de 1928-29 |as siguientes cuestiones:
«¢es la filosofia, o bien ciencia, o bien cosmovision, o es la filosofia tanto ciencia como
cosmovision, o no es la filosofia ni cienciani tampoco cosmovision?»°t

Se trata de una cuestion disputada en la filosofia demana a principios del siglo XX, cuando
el gremio de filésofos ve amenazado su liderazgo no sdlo por las ciencias sociades y humanas
emergentes, sino también por el declive de la Ultima gran escuela unificadora, € “neokantismo”, y
la implantacion creciente de filosofias “populares’ como € marxismo [Cfer. Blumemberg] . La

primera disyuncion exclusiva (© bien, o bien) apunta directamente a planteamiento de Husserl

30 Einleitung in die Philosophie [GA 27], version espariola citada (Catedra, Madrid, 1996), p.23. Se ve que Heidegger
sigue todavia las orientaciones del Husserl que hace alos fil 6sof os hegelianamente «funcionarios de la humanidad».
31 1bid. (1996) p. 24

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). 18



HIDALGO TUNON, A.: Criticaal “pensar” de M. Heidegger desde el materialismo gnoseol dgico.

para quien la filosofia es, en efecto, una ciencia (la “mas rigurosa y estricta’), pero no una
cosmovision: «La “idea” de cosmovision es distinta para cada época (...) laidea de ciencia es, por
el contrario, supratemporal, 1o que aqui quiere decir que no esta limitada por ninguna relacion con
el espiritu de una época»*2. Ahora bien, cuando Husserl argumenta contra la consideracion de la
filosofia como una cosmovision tiene en e punto de mira a Dilthey y a historicismo, quienes
hacen depender e conocimiento y, en general, todas las «figuras del Espiritu Objetivo» de la
historia. Para Husserl una filosofia con valor universal no puede subordinarse a la historia, ni
degradarse a ser una mera cosmovision, porque elo supondria un «debilitamiento del impulso
cientifico», que caracteriza a Europa. De ahi que, cuando Heidegger niega en su texto que la
filosofia sea una ciencia, dandoles la razén aparentemente a Schopenhauer y a Nietzsche,
pregunte intencionadamente: «¢Es que entonces e esfuerzo de la filosofia moderna desde
Descartes hasta Husserl, pasando por Hegel y Kant, de elevar la filosofia a rango de una ciencia,
no solamente es vano, sino también equivocado de raiz en su intencion?>3. «Si y no», responde
citando expresamente el célebre articulo de Husserl en Logos de 1911.

Ahora bien, e concepto de “cosmovision”, cuya historia estudia Heidegger desde su
acufiacion kantiana en el siglo XVIII, alcanza en Wilhelm Dilthey la formulacién que le sirve
como hilo conductor: «En la estructura de la cosmovision se encierra siempre una interna relacion
de laexperiencia de la vida con la imagen del mundo, una relacion que siempre puede seguirse o
derivarse un ideal de vida»**. La interna conexion de esos componentes hace referencia a que las
culturas dan a su vida un significado y un sentido (forjan un ideal de vida) sobre la base de una
imagen del mundo (mago mundi), cuya formacién no esta definida primordialmente desde la
apuesta del conocimiento, sino desde la experiencia de la vida, que es aquella accion vital
entendida como un «arduo y lento trabgo (...) en € que confluyen: La elevacion de la vida a
conciencia en e conocimiento de la realidad, la estimacion de la vida y la redizacion de la
voluntad»*. Puesto que no sdlo la conciencia, sino también la afectividad y la voluntad son rasgos
fundamentales de una concepcion del mundo, cada una de ellas, cada espécimen conlleva una
estructura a la que estan ligados los hombres de una sociedad especifica en un momento definible
de la historia, en que cada pueblo, trata de poner como absoluto y valido esa "estructura de mitos"

gue se manifiesta especialmente en € arte, en la religion, en la filosofia y en las demas formas

32 Husserl, (1911) «Philosopphie als strenge Wissenschaft», Logos| (Ver. Esp.en Nova, Buenos Aires), p. 23
33 Heidegger (1996) p. 30

34 Dilthey (1907) apud Heidegger (1996) p. 252

35 Dilthey (1974) p. 49

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). 19



HIDALGO TUNON, A.: Criticaal “pensar” de M. Heidegger desde el materialismo gnoseol dgico.

culturales. La lucha entre las cosmovisiones, -afiade Dilthey-, impone a unas sobre otras, pero
ninguna es destruida completamente hasta que sus raices producen en su momento otras
formaciones. «La historia realiza una seleccion entre ellas, pero sus grandes tipos quedan en pie
independientes, indemostrables e indestructibles».

De esta manera Dilthey representa la segunda alternativa de Heidegger: «la filosofia es tanto
ciencia como cosmovision», porque hay filosofia, histéricamente hablando, siempre que se
construye una sintesis que pretende ser valida para todos y su dinamica es tal que «la filosofia de
cada pueblo y de cada tiempo acentUa una relacion vital con las demas, parte de ellay a ella
subordina el resto. Y siempre es proyectada esa sintesis como s fuese la objetividad misma, hasta
gue una mayor clarividencia descubre sus junturas y rendijas, forzando a reabsorberla en la
subjetividad»>®. Seglin eso para Dilthey |a filosofia aparece como una predisposicion natural y
unanecesidad del hombre que se remonta a las ideas primitivas del hombre, pero que en nuestra
época dominada por los métodos de las ciencias naturales triunfantes lleva aparejada la obligacion
de construir una «vision cientifica del mundo», para lo que debe acometer dos tareas: a) aclarar
«la significacion de las ciencias positivas en la actuaidad. Estas exigen fundamentacién»; y b)
«El establecimiento de la conexion entre ellas. Esta conexion residia primero en la metafisica»,
pero ahora se ha cedido a positivismo, que s bien es «insatisfactorio», ya no permite el retorno a
la metafisica®”. Pues bien, Heidegger abomina de esta diagnéstico diltheyano y le acusa de caer en
una formulacién «vulgar» del problema, pues «como (conforme a la visién corriente, la cual
irrumpe una y otra vez) la filosofia es conocimiento cientifico y, por cierto e conocimiento
primero y supremo, y €l conocimiento cientifico se endereza a lo universalmente vdlido, a la
seguridad y certeza Ultimas y a la justificacion apodictica del conocimiento, resulta que el
filosofar tiene que consistir en e desarrollo cientifico de una visién del mundo universalmente
valida. Y de conformidad con ello habla también Dilthey de la cosmovision filoséfica como la
«empresa de elevar 1o que Ilamamos cosmovision o vision del mundo a una validez universal» y
tal empresa la entiende ala vez Dilthey como la esencia de la Metafisica. Y esta es de hecho la
opinion reinante, solamente que Dilthey considera imposible e cumplimiento de tal tarea, y ello
porque la metafisica no puede cumplir las exigencias de la ciencia»®2.

Una vez descartadas |as posiciones de sus dos maestros (Husserl y Dilthey), debe desarrollar

Heidegger su interpretacion original, que, como buen dialéctico hace consistir en una doble

36 Dilthey (1974) p. 107 []
37 Dilthey (1974) p. 118-9
38 Heidegger (1996) pp. 372-3[]

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). 20



HIDALGO TUNON, A.: Criticaal “pensar” de M. Heidegger desde el materialismo gnoseol dgi co.

negacion: «i lafilosofia es una ciencia, ni tampoco es una cosmovision». No es una ciencia, ni
tiene necesidad alguna de serlo, porgue esta negacion no supone un déficit, una carencia que deba
suplir, ya que ella es «mas origina que cualquier ciencia, porque toda ciencia tiene su raiz en la
filosofia, empieza brotando de ella»®®. Para solaz de los filésofos, Heidegger se pavonea
acudiendo a la etimologia griega, sobre todo a Aristételes, y mostrando que lgjos de imitar y
envidiar a las ciencias como ocurre en la modernidad, «la filosofia no cae bajo las ciencias, sino a
lainversa: las ciencias son «filosofias» de un determinado tipo» [lbid. p. 33] Para entender por
gué Heidegger puede expresarse con tanto desparpajo sin provocar reacciones mas violentas que
las burlas de Carnap, no debe olvidarse el contexto de crisis de fundamentos y de «incertidumbre
gnoseol6gica» que se ha vivido entre 1880-1920 antes de que se formulen las grandes sintesis
paradigmaticas. Citamos antes a Dilthey y Husserl, voceros de esta crisis, que Heidegger atribuye
a que su generacion no entiende ni la esencia de la ciencia ni la de la filosofia Mientras
Heidegger discurre en términos generales e introductorios, y traduce a su propia jerga
generalidades del estilo de definir con Heraclito al Ser como «ogos» 0 mientras se entretiene en
explicar minuciosamente la funcion ontolégica que cabe adscribir a lengugje como sede
materializada del pensamiento, nuestras disputas podrian mantenerse en un tono menor, pues es
bien cierto que desde e materialismo filosofico estamos de acuerdo en que «i la filosofia es una

ciencia, ni es una cosmovision», aunque por razones bien distintas.

4.- FILOSOFIA Y CIENCIAS. EQUIVOCOS EN EL PLANTEAMIENTO
HEIDEGGERIANO DE LA CUESTION.

L os problemas vienen cuando se explican las razones de tales negaciones, porque no basta
apelar a la institucionalizacion de los saberes en Grecia 0 en la Edad Media para mantener la
superioridad de la filosofia sobre las ciencias. Por supuesto que ambas, cienciay filosofia, buscan
la verdad. Pero la cuestion suscitada en relacion a planteamiento de Dilthey es el hecho de que,
como a Heidegger no le queda més remedio que reconocer, vivimos en la época de las ciencias
positivas y son ellas quienes tienen el liderazgo porque son las que estén transformando nuestro
mundo, incluso ontologicamente. Dicho en su jerga «Nuestra actual ex-sistencia europea-
occidental es una ex-sistencia cientifica en cuanto que el desocultamiento del ente viene co-
determinado y marcado por conocimientos cientificos. También la existencia de un hombre actual

no cientificamente formado es una existencia cientifica en este sentido... Incluso la comprensién

39 Heidegger (1996) p. 32. De ahora en adelante cito IF con lapaginaen el texto entre| ]

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). 21



HIDALGO TUNON, A.: Criticaal “pensar” de M. Heidegger desde el materialismo gnoseol dgico.

actual de la fe crigtiana viene atravesada y determinada por una Teologia influida por la
ciencia...., y yano nos es posible borrar de nuestra existencia esa cientificidad» [IF. pp. 172-3] Es
obvio que, s tal es e caso, ha variado sustanciamente «el papel de la filosofia en e conjunto del
saber». Ha dgjado de ser la reina del baile y se ha convertido en una especie de extranjera sin
papeles en la republica de las ciencias®.

Es un topico cultivado por €l propio Heidegger con su jerga particular identificar la ciencia
con € problema del ente, de lo 6ntico, en tanto que se revela en su des-ocultamiento tal como es-
ahi, y atribuir alafilosofia, en tanto que posicion basicay fundamentante, € problema del ser, de
lo ontol6gico, de manera que entre e «pensamiento cientifico» y e «pensamiento filosofico» se
estatuye una «diferencia ontol 6gica», pues e «preguntar de la filosofia y de la ciencia pertenecen
a ambitos distintos». Las explicaciones heideggerianas son mucho mas minuciosas, pues su
pretension es diferenciar la ciencia de la filosofia penetrando hasta su propia esencia. Eso quiere
decir que hay que regresar al concepto original de verdad para aprehenderla. En este regreso, sin
embargo, en tanto que la verdad viene referida primariamente al Dasein, al ser-ahi, a hombre,
hay que reconocer que la «ciencia» es sOlo una forma de desocultamiento del ente,
necesariamente precedida por otras formas, en particular, € que acontece en la existencia
precientifica.  Asi pues, «la existencia precientifica antecede necesariamente a la existencia
cientifica, y, lgos de estarle subordinada, sucede més bien a contrario: es la existencia
precientifica la que empieza suministrando la base a la cientifica» [IF, p. 172] Insisto en esta
idealizacion constante de lo arcaico, en esta nostalgia por €l pasado precientifico idealizado al
gue se concede la prioridad, porque es aqui donde naufraga la critica, a tener que identificar la
filosofia con esa mitica situacién «originaria» en la que se constituye la estructura misma del
hombre (que Heidegger Ilama Existenz o Dasein para vindicar la temporalidad como horizonte
trascendental de la pregunta por el Ser [ST, p. 351y s]]). S @ hombre no puede desmarcarse de la
filosofia, no puede salirse fuera de €lla, existe en ella, esta claro que estructuralmente Heidegger
exige que haya filosofia siempre, antes y después de la ciencia. La relacion entre ambas, por tanto,
es forzosamente estéril, porque las ciencias, por mucho que progresen, no alteran el filosofar. No
es gue la caracterizacion de la esencia de la ciencia que hace Heidegger sea irrelevante, ni acierte
en nada (como veremos), sino que su empefio fundamental reside en rebajar sus pretensiones,

haciéndola subordinada de la filosofia tanto ontol 6gica como cronol 6gicamente. Por eso,

40 G. Bueno, El papel dela filosofia en el conjunto del saber, Ciencia Nueva, Madrid, 1970

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). 22



HIDALGO TUNON, A.: Criticaal “pensar” de M. Heidegger desde el materialismo gnoseol dgico.

«d filosofar no sdlo se distingue ssimplemente de la ciencia, sSno que hay mas. lo que posibilita
la esencia de la ciencia, es decir, la positividad, es algo que radica en un trascender, y eso como
tal es filosofar. En € trascender, la filosofia tiene origina y expresamente agquello que a la
ciencia solamente le conviene o0 adviene en un aspecto, y, por cierto, de suerte que la ciencia no
puede apoderarse de aquello que sostiene a su esencia. Y s la esencia de la ciencia en tanto
gue posibilidad reside en € trascender, entonces € filosofar, en tanto que trascender, es més
cientifico que lo que nunca pueda serlo una ciencia. Asi que € cdlificativo de «cientifica»
aplicado a la filosofia no solamente es superfluo - tal cosa se podria aln disculpar- , Sno un
malentendido que brota de una fundamental falta de claridad acerca de laesenciade la cienciay
sobre todo de la esencia de lafilosofia» [IF,. p. 233]

Contra este orden de prelacion, latradicion materialista ha venido sosteniendo desde e siglo
XIX gue la Filosofia no es ese saber originario e indiferenciado que se confunde con € mero
reconocimiento de formas, asociadas a la percepcion y solidificadas en € lengugje. Lejos de
identificar ontogenética y filogenéticamente la filosofia con la adquisicion del lenguaje, sostendré
gue la aparicién de la Filosofia es un acontecimiento histérico relativamente tardio en el proceso
de hominizacion y que, como saber de segundo grado, exige una desarrollo cultura previo,
altamente sofisticado. Entre las cosas que exige la filosofia como forma de conocimiento practico
especifico, incluso como modelo previo para constituirse a su imagen y semejanza, esta el
conocimiento cientifico (médico, geométrico, mateméatico, astronomico, etc.), de donde se sigue
que, aunque diferentes, “filosofia’ y “ciencias’ estan emparentados como saberes criticos de
indole racional, porque utilizan la misma herramienta (la razon), con una actitud similar (la
critica) y propenden hacia un objetivo comun: (la verdad).

De este emparentamiento profundo se vale Heidegger para realizar sus enrevesadas exégesis
hermenéuticas de una forma que, a primera vista, parecen razonables e incluso convincentes.
Subyace de todas formas en su discurso un malentendido o una ambigledad calculada. Es
evidente que en sus lecciones de Friburgo de 1928-29 no se refiere ala “ciencia’ y ala “filosofia’
como simples formas de conocimiento, sino mas bien como conductas de enfrentamiento entre el
Dasein y d “ser de los entes’, confrontacion que acaece como un destino ciego, |0 que parece
desbordar la mera consideracion hegeliana de figuras del Espiritu Objetivo. Es desde esa
perspectiva desde la que se afirma la prioridad que no es solo cronolégica, sino sobre todo,
ontoldgica, de la filosofia sobre las ciencias. De hecho, las razones que esgrime Heidegger para
anteponer la filosofia a las ciencias proviene de la demostracion de que, por su propia naturaleza,
toda ciencia se limita a un campo de objetos, es por esencia particular, debido a que efectlia una
suerte de «proyeccion ontolégica» Entwurf) que supone una delimitacion que «por mor de su
verdad» alcanza siempre y solo hasta donde puede volver manifiesto a ente que esta-ahi a través

de sus interrogatorios. Pero sus claridades relativas no pueden penetrar en la oscuridad de la

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). 23



HIDALGO TUNON, A.: Criticaal “pensar” de M. Heidegger desde el materialismo gnoseol dgico.

totalidad del ser, que requiere otro tipo preguntas. La trampa reside en hacer de esta constatacion
estructural, sincrénica, una realidad diacrénica, un argumento historico. Como quiera que antes de
producir verdades cientificas, hay culturas precientificas que son conscientes de la existencia de
realidades de toda indole, Heidegger denomina filosofia tanto a las conceptualizaciones pre-
cientificas como a las post-cientificas. La cuestion es s merece e nombre de filosofica la mera
constatacién perceptiva de que existe una realidad o ser exterior que se resiste a ser dominada por
el Dasein, pues, s se admite eso, no hay diferencia entre mito y logos, ni entre magia y ciencia:

«El limite reside en ella misma como lo otro que ella es y de lo que precisamente como
ciencia ya no puede apoderarse, ya no puede dominar... La ciencia convierte a ente en objeto y
solo puede convertirlo en objeto mediante la proyeccion ontologica (Entwurf), mediante e
trascender en que la ex-sistencia o Dasein se «comporta» respecto ael «ser» (mundo entre otras
cosas). Y ese trascender es precisamente lo otro, de lo que la ciencia como ta no puede
apoderarse, 1o otro que la ciencia como ta no puede dominar, pero que precisamente lo
necesita para ser o que dla puede ser... La delimitacion sucede en € trascender, y sucede
necesariamente s es que la ciencia ha de ser existente, es decir, ha de ser efectiva y red.
Precisamente porque la ciencia se propone como tarea hacer manifiesto € ente en s mismo
tiene que efectuar la proyeccién ontoldgica (Entwurf, pro-iectio), es decir, comportarse en su
esencia respecto a aguello que a ela no le resulta accesible con sus medios, y que en & fondo
viene, por tanto, oculto. Y, asi, la ciencia no tiene més remedio que atreverse a adentrarse en un
circulo de lo oculto que constantemente la rodea. El estar-en-la-verdad de la ciencia es,
precisamente, un estar rodeada de ocultamiento... Pues también en la proyeccion ontol 6gica que
acontece en la fundamentacién y desarrollo y ,en generd, en la historia de la ciencia, se
entiende ciertamente € ser y ese ser en cierto modo viene delimitado, pero no aprehendido, es
decir, no propiamente traido a concepto (es decir, conceptuado) en tanto que ser. Pero €
entender del ser sucede en €l trascender... Y s la trascendencia constituye el fondo de la ex-
sstenciao Dasein humano, entonces... € trascender es filosofar, ya suceda de forma oculta e
inexpresa, ya se le aborde expresamente» [IF, pp. 225-27]

Considero mas adecuada para evitar malentendidos la caracterizacion que hace e
materialismo filosofico de la distincidn entre el ser y los entes y la famosa diferencia ontoldgica
(tan cara a los tedlogos) como una distincion entre “Materia Ontologico Genera” o “Natura
Naturans’ y “Generos especiales 0 mundanos de materialidad” o “ Natura Naturata”, es decir,
como una distincién estructural, sincronica que afecta a las cosas, objetos o realidades en si, méas
que a orden de los sucesos histéricos, diacrénicos, de indole cognitiva®. Para e materialisno
filosofico es e propio progreso histérico de las ciencias € que refing, actualiza y replantea
constantemente nuevos problemas ontoldgicos de gran calado. Asi por gemplo, la mecanica
cuantica y la fisica de particulas son méas relevantes para la determinacion de la estructura de la
materia (0 del ser) que las especulaciones de Platon en el Timeo o que € hilemorfismo de la Fisica

de Aristételes, que, a su vez, plantearon los problemas filosoficos a la atura del conocimiento

1 Bueno, G, Ensayos materialistas Taurus, Madrid, 1972; y otros (1987)

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). 24



HIDALGO TUNON, A.: Criticaal “pensar” de M. Heidegger desde el materialismo gnoseol dgi co.

cientifico més refinado que habia en su época. Pero que las ciencias y la filosofia se hayan
desarrollado en esa vecindad no avaa la prioridad gnoseoldgica, temporal e histérica de la
filosofia sobre la ciencia, salvo que se ceda a la tentacion teoreticista de hacer derivar la filosofia
no de la reflexion critica sobre los saberes de primer grado, sino directamente de las
especulaciones miticas, una tentacion que ronda constantemente las aclarciones heideggerianas
acerca de las cosmovisiones, como veremos. De hecho, refiere e origen comin de la ciencia (y de
lafilosofia) al tipo de praxis caracteristicadel bioV gewr htikoV. [IF, 179-91].

Por lo demas, a margen de que & Sol se haya formado antes de que ningin Dasein se
comportase respecto a € en modo alguno, lo que quitaria a los hombres €l privilegio ontol6gico de
ser los primeros entes finitos cabe-el-Sol (recordemos la metéfora del caracol), todas nuestras
investigaciones paeontologicas y prehistoricas (incluidas las dataciones sobre los diversos
australopitecinos y, dentro del género homo, desde el habilisal sapiens) apuntan en la direccion
de conceder prioridad précticay gnoseoldgica alastécnicas y a las ciencias sobre la filosofia en la
historia de las culturas humanas tal como se han dado. La maestria con que Heidegger transita
entre € ordo essendi y  ordo cognoscendi permite toda suerte de anfibologias exegéticas, muy
Utiles dialécticamente, pero poco apreciables a efectos préacticos, savo para los «tahures del
lengugje» 0 para quienes reducen & conocimiento idealistamente a «juegos del lenguge». Por
giemplo, en lugar de constatar €l proceso de neutralizacion del sujeto gnoseoldgico en las Ciencias
Naturales, Heidegger explica la accién cientifica como un “retirarse”’, un “dar un paso atras’ para
dgjar que se manifieste “el ser de los entes’. En realidad, Heidegger, a analizar €l proceso de
construccién de la ciencia, debe reconocer que esta se produce gracias a una suerte de paso al
limite que le permite desprenderse de las adherencias técnicas ligadas al operar concreto, pero lo
explica como una suerte de a priori que solo podria sostenerse desde € idealismo kantiano: «La
simple ampliacion del campo de experiencia no puede conducir sino a nuevas cosas de uso... Por
muchas que fueren las cosas de uso gque compardsemos, nunca llegariamos a algo asi como
«naturaleza», ano ser que de antemano empecemos considerando ya las cosas precisamente como
naturaleza» [IF, p.196-8].

Salvando estos malentendidos, nada habria que objetar, en principio, a muchas observaciones
y comentarios gremialmente precisos de Heidegger de este tenor: «Nosotros no comparamos,
como por lo genera suele hacerse, ciencia y filosofia como dos magnitudes fijas, sino que,
precisamente en la interpretacion y a través de la interpretacion de la esencia de la ciencia, nos

topamos o damos con la filosofia» [IF, p.170] Desde e materialismo filosdfico compartimos esa

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). 25



HIDALGO TUNON, A.: Criticaal “pensar” de M. Heidegger desde el materialismo gnoseol dgi co.

critica del pensamiento analitico, porque también para nosotros las ciencias y la filosofia estén
existencialmente enraizadas en la materididad de la historia, de la produccién, aunque
probablemente Heidegger no suscribiria la tesis de que la esencia de la ciencia se cifra en la
construccion de identidades sintéticas, que son sin duda “trascendentes’, pero en un sentido
técnico-material y operatorio muy preciso®”. De modo que, aunque no sea incorrecto decir que
«todos los grandes esfuerzos de la filosofia occidental consisten siempre en un intento de dominar
a su vez ese poder de la Logica misma (Logica: ratio — Descartes...); pero tal cosa sucede de suerte
gue en cierto modo la Légica misma queda introducida en casa, en la casa de la filosofia, con lo
cua le queda transferido todo € poder; es o que sucede en Hegel; solo en Kant se produce una
tentativa esporadica, pero que é mismo niega,...donde se decide el destino de la filosofia
occidental...» [IF, p. 412], de ahi no cabe deducir que las ciencias y la LdOgica sean una
consecuencia de la filosofia, porque ocurre al revés. la logica precede tanto a la racionalidad
cientifica como alafilosofica, y aquella precede tanto genética como ontol 6gicamente a esta.

En suma, Heidegger acierta cuando levanta contra los positivistas la bandera de una filosofia
gue no es una ciencia (porque toda ciencia es particular y porque «una ciencia universal es un
contrasentido»), pero sus presupuestos metafisicos le conducen a justificarlo de manera arcaica,
aristocréticay no, por ativa, menos pintoresca. Como su apelacion a horizonte de la temporalidad
es puramente retérica, porque afecta solo a la singularidad de cada Dasein, la historicidad
propiamente dicha desaparece. SOlo desde presupuestos ahistoricos y desde la ignorancia
gnoseoldgica de las relaciones ente técnicalciencialtecnologia, que no se percata ni siquiera de los
cambios operados por las revoluciones industriales, ni de las consiguientes metamorfosis en €
significado del término «ciencia», cabe adoptar este tono oracular para demarcar tan tajantemente
el bloque cientifico-técnico de la dialéctica filostfica:

«Lathcnh no solamente es una forma previa de epist hnh, sino que entra esencidmente
en la episteme; dominar € ente, dirigirlo, hacer utilizable € conocimiento, no es adgo alo
gue sdlo aspire latécnica en sentido estricto, sino también la praxis profesional. La ciencia
tiene siempre por meta € «rendimiento», la filosofia la «formacion», la Bildung, en €
fundamental sentido de lapaideia platdnica. En la ciencia, que sempre es inconclusa, hay,
por tanto, necesariamente progreso y desarrollo, resultados, cosas que, por tanto, envejecen.
En la filosofia, como no cabe registrar resultado alguno, tampoco hay nada que pueda
envegecer... La filosofia, en € sentido productivo del filosofar, tiene en e existir més
intimo y en @ exigtir entero ddl fil6sofo una raices completamente distintas a las que tiene
lainvestigacion cientifica en e investigador cientifico. Basicamente € trabajo cientifico de
un investigador es siempre representable o sustituible por € trabgjo cientifico de otro; los
descubrimientos cientificos de uno podrian haber sido hechos también por otro. Nunca
ocurre eso en la filosofia; en la filosofia cada uno es é completo, y ademés Unico. Por eso

42 G. Bueno, Teoria del cierre categorial, 5 Vols., Pentalfa, Oviedo, 1992/93

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). 26



HIDALGO TUNON, A.: Criticaal “pensar” de M. Heidegger desde el materialismo gnoseol dgi co.

e filosofar solo se vuelve vivo, silo se vuelve operante cuando otros |o despiertan a su vez
original auténomamente, y lo «repiten» en este sentido y sélo en este sentido... (que) no
puede ser nunca un doblete...(y de ahi que) la posicién tanto socid como oficia y
profesional de los profesores de filosofia esta lgjos de garantizar que quien se dedica a
contar cosas de filosofia sea un filésofo» [IF, pp. 238-9]

Pero ¢no habiamos quedado en que por € mero hecho de ser hombre filosofamos, que el
«estar-en-el-mundo» exige constitutivamente filosofar? ¢A qué viene este privilegio elitista del
«filosofo» que se aparta del comun de los mortales? ¢No es contradictorio colocar 10s origenes
histéricos de la «pregunta por € Ser» en Platon y Aristoteles y afirmar a mismo tiempo que «ser-
ahi como hombres significa filosofar»? ¢O todos los hombres son filésofos 0 sdlo una parte exigua

y privilegiada de la humanidad alcanzan tal condicién?

S.- FILOSOFIA Y WELTANSCHAUUNG. OBSCURECIMIENTOS Y
MISTIFICACIONES DEL PLANTEAMIENTO HEIDEGGERIANO.

En & mismo orden de confusiones, puede que no resulte extravagante, ni historica ni
sociolégicamente, afirmar que ambas, tanto la “ciencia’ como la “filosofia’, se nutren de un fondo
comun de pensamiento, que bien podria denominarse “vision del mundo”, cosmovision o
Weltanschauung, pero siempre que no se explique esta relacion nutricia de la Weltanschauung o
del pensamiento respecto a la filosofia, aegando que «la ex-sistencia o Dasein como tal, en
cuanto que existe, en cuanto se caracteriza por su Existenz, por su existir no tiene mas remedio que
filosofar» [IF,. pp. 373]. Aunque tras este galimatias se encuentre la huella de Kant, cuando
distinguia entre «filosofia mundana» o concepto cdsmico de la filosofia y «filosofia académica» o
concepto profesional de la Filosofia, Heidegger enreda innecesariamente con su jerga esta
problematica. Claro que, si la filosofia consiste en enredar o, como decia Ortega, «es €l cuento de
nunca acabar», hasta el propio Kant, si levantase la cabeza, reconoceria que € filésofo de la Selva
Negra es un «artistadel logos».

Heidegger explica, en efecto, que la palabra alemana «Weltanschauung», aungque es un
«concepto equivoco y de limites difusos», mantiene una relacion estrecha con la filosofia (y mas
especificamente, a través de Kant con la Cosmologia en tanto que rama de la Metafisica) en la
medida en que e reconocimiento de la historicidad de las visiones del mundo conecta
directamente con laideamismadel Dasein, es decir, con la esencia misma del hombre, cuya «x-
sistencia» consiste precisamente en su «ser-en-el-mundo», siendo el «conocimiento del mundo»
precisamente un «estar-en» por medio de un modo fundado [ST, pp. 86 y ss]. Contra los

positivismos y contra Dilthey, Heidegger arguye, sin embargo, que es un vulgar pretender que la

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). 27



HIDALGO TUNON, A.: Criticaal “pensar” de M. Heidegger desde el materialismo gnoseol dgico.

filosofia «deba desarrollar una vision cientifica del mundo». Ahora bien, para € materialismo
filosdfico es obligatorio que la filosofia de cada época se haga cargo del desarrollo del
conocimiento de su tiempo, incluida las técnicas y las ciencias, para poder pensar € mundo y €
significado ontolégico del propio Dasein, precisamente porque, por gemplo, «el materialismo
inherente a trato cientifico con la molécula de hidrogeno es, por s mismo, un materialismo
giercido, pero no menos materialismo gercido que aquel que la propia filosofia materialista puede
y debe reivindicar en la conducta de un brujo, de un politico o de una reformador religioso»**. De
ahi que haya que estar de acuerdo con Dilthey en que la cosmovision imperante en la época de la
ciencia forzosamente ha de tefiirse de «ientificidad». Pero la filosofia misma debera utilizar €
rigor cientifico, incluso para criticar a las propias ciencias desde las determinaciones negativas
(dialécticas) de la Idea de Materia ontol 6gico-general, porque «después de muchos afios de pensar
gue la Ontologia habia sido liquidada para siempre por la nueva Filosofia - reducida a la Légica
Forma o ala Epistemologia- nos encontramos hoy con que la préctica misma de la ciencia (en
nombre de la cua aquella “nueva filosofia” pretendia hablar) recae unay otra vez en la Ontologia
hasta el punto de que los temas de la “nueva filosofia” van siendo relegados a especialistas de esos
mismos temas y pierden e contacto con la materia misma que pretendia fundar»™*. Solo que desde
el materialismo filosofico, estamos de acuerdo también con el primer Heidegger contra Dilthey, no
ya solo en gue la ontologia no es cientifica, aunque no por ello es menos raciona que la ciencia,
sino en gque la filosofia ontolégica no tiene por qué recaer en “metafisica’: (pues es «puro
fariseismo critico.. acusar de “metafisica’ a una filosofia que (...“critica de la critica’) se propone
ingtituir sisteméticamente e andisis de la Materia a partir de la materia mundana dada, como
andlisis ontolégico general, es decir, como andlisis capaz de regresar sobre los limites del propio
mundo (p. . El espacio y € tiempo) dado como contexto (autocontexto) Gnico»*. Otra cosa es
gue Dilthey acierte a catalogar como “metafisicas’ las tres cosmovisiones que distingue, €l
“Naturalismo”, d “ldealismo de la libertad” y € “Idealismo objetivo” y tenga razén en
considerarlos “inconmensurables’, ya que son meros formalismos reducionistas interpretables
como generalizaciones de una categoria particular de “entes’ o un género de materialidad propio®®.
Pero esta interpretacion no es incompatible ni con la tesis de la “diferencia ontolégica’, ni con €

proyecto heideggeriano de trazar un esguema evolutivo de las etapas histéricas por las que

43 G, Bueno, Ensayos materialistas, Taurus, Madrid, 1972, pp. 22-3
“1bid. (1972) p. 12

4> 1bid. (1972) p. 63

8 1pid. (1972) p. 442-3

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). 28



HIDALGO TUNON, A.: Criticaal “pensar” de M. Heidegger desde el materialismo gnoseol dgico.

transcurren las cosmovisiones, que tenga en cuenta «las relaciones conceptuales de sucesion entre
cosmovisionesy las leyes de compenetracion entre ellas»[IF, p. 374]

Pero es justamente, al desarrollar ese proyecto, cuando Heidegger vuelve a confundir
sincronia con diacronia, desarrollo histérico y sistemético, a distinguir dos grandes posibilidades
de formacion de una vision del mundo a partir del propio suceder, acontecer o pasar (en aeman
Geschehen) de la exsistencia 0 Dasein en e mundo, que si bien acticamente no se las puede
separar nunca; en la primera sigue operando la segunda y la segunda anticipa siempre la primera.
Simplificando, Heidegger, mas que una ordenacion de tipos de Weltanschauung, a modo de
Dilthey (cuyas doctrinas, por cierto, presume haber asimilado a fondo en Ser y Tiempo) distingue
dos momentos o modificaciones internas que ocurren sucesivamente en todas las cosmovisiones en
su esencia facticidad historica. llustra la primera, siguiendo a Schelling, en la Weltanchauung
apargjada al «mito», en € que la «xsistencia» encuentra «cobijo y proteccion (Bergung) en tanto
gue apoyo (Halt) en la sobrepotencia del ente mismo», pues, como ha visto Cassirer «en todas las
mitologias ser no significa otra cosa que sobrepoderio, poderio, Ubermacht. En este sentido
habrian de entenderse los distintos términos clave de los primitivos: mana, wakanda, orenda,
manitu» [IF, pp. 376-7]. No ha de entenderse esta posibilidad basica ni en un sentido psicoldgico,
ni tampoco en un sentido teolégico (en M2, ni en M3), pues lo esencia es percatarse de que es en
la propia «estructura basica de la exsistencia» donde aparece |o «incondicionado» a lo que €
«pensamiento mitico» accede cuando experimenta «la totalidad del ente» como una amenaza;, «y
en ello d terror y espanto ante ese ente se funden con la voluntad de aplacarlo y venerarlo, de
servirlo y de relacionarse con é (sacrificio), ala vez que emerge también la tendencia a convertirse
pese a todo y de algin modo en sefior de é por medio de la magia, de la oraciéon y de ese tipo de
cosasy|F, p. 378]. Heidegger se vae del «mythische Denken» para distinguir tgjantemente las
ciencias positivas de las Weltanschauung, y éstas de la filosofia, pues €l conocimiento del ente que
proporciona el mito, por un lado, no toma conciencia del propio Selbst del Dasein y, por otro, no
consigue articular el ser del ente, ni categorizar conceptua mente su significado. A diferenciade lo
gue ocurre en la ciencia, € des-ocultamiento del ente, es decir, la ocurrencia de la verdad no
conlleva & dominio técnico del mundo, sino «terror y peligro y, por tanto, la necesidad de
proteccion, de buscarse seguridades para el comportamiento». De ahi que la diferencia entre lo
«sagrado» y lo «profano» sea esencia para esta forma de verdad, que procura aojo bao €

misterioso y oculto dosel sagrado a todo o nuevo que se descubre, de modo que la exsistencia

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). 29



HIDALGO TUNON, A.: Criticaal “pensar” de M. Heidegger desde el materialismo gnoseol dgico.

cobija a ente para cobijarse de €, lo protege del des-ocultamiento para protegerse de lo

«incondicionado» y lo trata en condiciones ritualizadas de seguridad.
«Y mientras no se tenga a la vista 'y se vea con claridad € todo de esta conexion esencia
gue en € ser-en-e-mundo especificamente mitico guardan lo que llamamos ausencia de
cobijo y proteccion y lo que Ilamamos desocultamiento, es decir, que en € ser-en-el-mundo
especificamente mitico guardan lo que venimos llamando Ungeborgenheit y lo que
venimos llamando Unverborgenheit, mientras ello no suceda, se carecera de un hilo
conductor suficiente parainterpretar |a especifica verdad del mito» [IF, p. 381]

La segunda modificacion de toda Weltanschauung (sea de la indole que sea) se produce,
cuando €l éxito de su vision del mundo como totalidad se consolida objetivamente y se convierte en
una oferta publica, de manera que los medios se convierten en fines y «la vison dd mundo
convertida en e desenvolvimiento de una empresa, actividad o negocio» provoca necesariamente la
«degeneracion del cobijo o proteccion». Heidegger describe con precision la dialéctica de la
rutinizacion mediante la cual € predominio de los aspectos técnicos y organizativos del negocio
acaba provocando «un intimo vacio de la ex-sistencia», que la propia empresa trata de llenar en vano
«mediante esa su insaciable actividad y trajin» [IF, p. 385]. Pero en € limite de esta degradacién, la
ex-sistencia, victima de la organizacion, se pierde a si misma. Ahora bien, es justamente en este
momento en ese «no-ser-ya-ahi», en esa «ausencia de sostén apoyo y consistencia (Halt-losigkeit)»,
donde brota una posibilidad nueva de sostenerse en el ser-en-el-mundo. Heidegger denomina a esta
segunda posibilidad de visién del mundo o cosmovision «posicionamiento 0 postura 0 Haltung,
cuyo andlisis conduce, por un lado, a un nuevo tipo de enfrentamiento y discusion del Dasein con el
ente «en todas las dimensiones esenciales de lo que se llama la dispersio de la exsistencia» [IF, p.
385], lo que conlleva una trasformacion del caracter de la verdad, y, en Ultima instancia, una forma
de enfrentar e mundo en términos reales (no miticos) que hace posible la ciencia, aunque también el
arte, la teologia y, como veremos, incluso (no sin paradoja) la filosofia. Y es justamente en este
punto cuando Heidegger revela su ideologia antimaterialista, aunque “mundanista’, veritativista y
“metafisica’, porque invierte explicitamente el orden de las determinaciones materiales:

«Con egta transformacion de los distintos ambitos del ente se produce también un cambio de
la verdad conforme a las distintas modalidades de estos ambitos. Y es ahora cuando por
primera vez surge una técnica en sentido propio y se produce una nueva articulacion y orden en
la sociedad. Pero @ cambio de la verdad no es de ninguna manera una consecuencia del cambio
de las relaciones socides. Esto es un profundo error, sea en e sentido de un marxismo vulgar,
sea en € sentido de la moderna sociologia de la cultura. Pues en todo €lo no hace sino
mostrarse que la trascendencia subyace en todas las posibilidades esenciales y bésicas de la ex-
sstenciay que es e cambio de la verdad lo que determina nuevas posibilidades y abre €
espacio paraun cambio en las formas de existencia» [IF, p. 392]

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). 30



HIDALGO TUNON, A.: Criticaal “pensar” de M. Heidegger desde el materialismo gnoseol dgi co.

Retengamos el dato: la verdad (entendidacomo al egeia, des-ocultamiento, revelacion del ser
de los entes) es para Heidegger €l principio, lacausay € determinante Ultimo y necesario de la “ex -
sistencia’, esdecir, del Dasein, del hombre y de todos sus cambios. No las “condiciones materiales
de existencia’, ni, por supuesto, tampoco la “técnica’ hacen a hombre como afirman todos los
materialismos. Es en este punto, donde las discrepancias de Heidegger con la interpretacion
materiaista de la historia se hacen mas intensas. Lo que aqui se califica como un error es € ABC
del materialismo, sin € cua no hay intdigibilidad alguna del proceso histérico. Pero Heidegger
retira legitimidad tedrica no s6lo a marxismo vulgar, sino a discurso pesimista y burgués de la
sociologia de la cultura que peca de idealismo. Resuena un cierto optimismo ilustrado en la
afirmacion final de que e mundo material rea y fécticamente existente abre nuevas posibilidades
cuando es trascendido. Heidegger considera erroneas, sin embargo, las interpretaciones marxistas y
socioldgicas no porque sus descripciones de los fendmenos de degradacion cultural de la sociedad de
masas nNo Sean exactas, SN0 porque nos incapaces de elevarse a categorias ontologicas para
trascenderlas. Segun propia confesion, Heidegger se apoya en la metafisica de lafinitud de Kant y en
laasimilacién del historicismo de Dilthey para acometer tamafia gesta ontol6gica. Su gran habilidad
dialéctica consiste aqui en apartarse de toda forma de «subjetivismo» para que nadie pueda acusarle
de idealismo. En realidad, el posicionamiento o Haltung no solo concierne a ente, sino a la ex-
sistencia misma, que comienza a contemplarse a i misma, su propio Selbst, como un ente mas,

objeto de discusion.

6.- EL RETORNO A LOS GRIEGOS COMO PARANOIA DEL PRESENTE.

En varios pasges insiste Heidegger en colocar en la filosofia griega en el gozne mismo entre
estas dos posibilidades. Tanto los presocréticos en su busgueda de un ar ch, como las reflexiones de
Platon y Aristoteles sobre la eudainonia degan traducir € transito, no ya entre e “mito” y €
“logos’ através del ser del Dasein, sino € paso de una Weltanschauung como Bergung a una
Weltanschauung como Haltung. De ahi que, aunque es cierto que en su posbilidad interna la
filosofia se funda en una cosmovision, es decir, propiamente «la filosofia es vision del mundo en
tanto que posicion o postura», la reciproca no es cierta, pues la «cosmovision que hemos llamado
posicién a Haltung no se agota en filosofar; a contrario, la mayoria de las veces no lo es en
absoluto» [IF, p. 409]. Pero entonces, la filosofia claudica ante la cosmovision, le cede no solo la

prioridad cronologica, sino también la ontoldgica. Por mas que se empefie en sefidar que en la

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). 31



HIDALGO TUNON, A.: Criticaal “pensar” de M. Heidegger desde el materialismo gnoseol dgi co.

filosofia € problema ontolégico como «problema del ser» se hace consciente de s mismo, la
filosofia pierde & «liderazgo», porque «el problema del ser, en tanto que problema, tiene la interna
posibilidad de s mismo en la existencia en tanto que posicion o postura o Haltung» [IF, p. 410], o
dicho en “romén paladino”, remite al enfrentamiento originario del Dasein con el mundo a través del
| ogoV o lenguaje articulado, cosa que hacen todas las culturas, pero también todas las ciencias e,
incluso, todas las técnicas, antes por cierto que la filosofia seguin los materialismos que insisten en
remitirse a la historia en este punto.

Puesbien, s Heidegger insiste en su tesis de que «la existencia como tal filosofa», algo falla, s
se dice ahora que «él filosofar sdlo es posible sobre la base de una cosmovision». Pero, antes de
reconocer una incongruencia, Heidegger se zafa por el gozne abierto entre los dos tipos de
posibilidades de construir cosmovisiones, como Bergung y como Haltung, de modo que € servicio
fundamental que la filosofia presta a la segunda es que le sirve para distanciarse criticamente de la
primera, de todo cobijo y de toda proteccion. De este modo, con rodeos, sefida que la filosofia es
“critica’ y en esto se enfrenta a todo pensamiento mitico. Y s bien, para sefialar el carécter practico
de la critica Heidegger insiste en que la filosofia es un “fagtidio” o un “escandalo” para toda
cosmovision mitica, a final debe reconocer que su tesis inicial erafalsa, o 1o que es més patético, se
referia solo a la “existencia personal de Heidegger”: «Efectivamente, pienso que deberiamos retirar
esa tesis esencial...; la verdad es que sdlo la formulé al principio con la Unica finalidad de poder
retirarla ahora (después de 400 paginas y un semestre de explicaciones, jojo!). Pues en este tener que
retirarla ahora expresamente se nos descubre también algo esencial, a saber que € filosofante (es
decir, Heidegger) ha de situarse expresamente en la forma de existencia determinada por la Haltung,
es decir, que € filosofar no es algo que se limite a pasar en general en aguna parte, o algo que pase
«en si». Asi que cuando al principio del curso dijimos que € filosofar pertenece a la existencia o
Dasein, nos olvidamos de que en e fondo nos estdbamos refiriendo a nuestra existencia
determinada en todo caso por e posicionamiento, postura o Haltung» [IF, p. 424] Pero S esta
«encarnacion del Dasein o del Existenz» es la concrecion que cabe esperar de la filosofia como
acontecimiento Unico, es dificil evitar laimpresion de la inanidad «objetiva» de la filosofia en tanto
gue conocimiento respecto a las ciencias. ¢Acaso esta narrdndonos Heidegger su salida del seminario
catélico como un abandono del pensamiento mitico como Bergung y su toma de posicién como ser-
en-el-mundo, es decir, su salida 0 “salto a mundo”, como un salto filosdfico hacia la libertad, que

solo es posible mediante una toma de postura o Haltung respecto al mundo clerical que abandona y

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). 32



HIDALGO TUNON, A.: Criticaal “pensar” de M. Heidegger desde el materialismo gnoseol dgico.

gue se escandaliza de €lo? ¢Qué clase de liderazgo puede pretender la filosofia, cuando Heldegger
Se propone asi mismo como exemplum?

No es este € lugar de interpretar € pensamiento de Heidegger en toda su extension. Su
existencialismo se presenta como una praxis auténtica. Ya hemos rebatido la superficiaidad de
interpretar que su pretension fuese de indole politica 'y especificamente nazi. Mas dificil seria dgjar
de diagnosticar cierta paranoia en sus alusiones a “liderazgo”. Al menos, ciertos delirios de
grandeza exhala €l texto fina del semestre de 1928-29: «Con € filosofar (que ya sabemos que es €l
de Heidegger mismo) es como comienza la peregrinacion por las alturas de la serie de aturas de los
grandes. Y s a veces nos admiramos de que esos grandes ya no resulten influyentes o hayan dejado
de influir, estamos olvidando que lo grande sélo puede influir sobre lo grande. Si entendemos eso,
también recordaremos que es completamente inesencial que prevalezcamos o0 no sobre los
contemporaneos 0 sobre otros, sino que lo importante es que nos aseguremos a NOsotros MisMos
grandeza y magnificencia internas por la via de derrotar nuestras propias quimeras». [IF, p. 426].
Ahora bien, en orden a problema que nos concierne, la filosofia ni es una ciencia, ni tampoco una
cosmovision, pero comparte con la primera una actitud critica, desmitificadora, iconoclasta, cosa que
reconoce Heidegger a su manera. Ciertamente que € individualismo pequefio burgués, que traslucen
estos textos, queda superado por lainsistencia de Heidegger, en el ser-con, en el Mit-sein, que remite
a una comunidad, pero la historia de una comunidad concreta esta anclada en la tradicion, en los
mitos originarios, de manera que esta insistencia en separarse de la ciencia, puede llevar apargjada
una renuncia al rasgo critico, disolvente y falsacionista de la misma. Y una vez excluida la ciencia,
porgue su actitud teoreticista queda denunciada como una manifestacion existencial inauténtica, la
primacia de la dimension practica es la clave para entender su pensamiento desde Ser y Tiempo hasta
el propio giro que supone su Nietzche.

Pero, ¢a qué clase de préctica se refiere Heidegger? [IF, p. 392]. Segun algunos intérpretes,
Heidegger estaria hablando de la praxis moral que indujo a Kant a formular € «imperativo
categorico», de modo que su inversion de la modernidad, que tanto ha explotado € pensamiento
“postmoderno” no seria mas que un retorno a las fuentes ilustradas de Kant, pero a través de los
procedimientos de la teologia negativa, que habria aprendido en el seminario. Ahora bien, si
Heidegger vindica la filosofia de una forma tan genérica que se identifica con el pensar existencial
del hombre, entonces € hecho de que él si haya prevalecido sobre muchos de sus “ contemporaneos’,
es un indicio de que € filosofar que interesa en este fin de siglo, en la actualidad, tiene la misma

envergaduraque el pensar. Y este es €l reto.

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). 33



HIDALGO TUNON, A.: Criticaal “pensar” de M. Heidegger desde el materialismo gnoseol dgi co.

BIBLIOGRAFIA MINIMA

AA.VV. (2000), La filosofia hoy, (Muguerzay Cerezo, eds.), Critica, Barcelona

AA.VV. (2001), “Heidegger”, Sleno: Variaciones sobre arte y pensamiento, Vol. 11, Dic.
ARENDT, H. (1969), «Martin Heidegger, octogenario», Revista de Occidente, n° 84, pp. 255-271
BERCIANO, M. (1996), La técnica moderna. Reflexiones ontoldgicas, Universidad de Oviedo.
BLUMENBERG, H. (2004), Salidas de la caverna, Machado Libros, Madrid

BUENO, G. (1970), El papel de la filosofia en &l conjunto del saber, Ciencia Nueva, Madrid.
BUENO, G. (1972), Ensayos materialistas, Taurus, Madrid

BUENO, G. (1992-3), Teoria del cierre categorial, Vols. -V, Pentalfa, Oviedo,

DILTHEY, W. (1907) La esencia de la filosofia, Losada, Buenos Aires, 1956

DILTHEY, W. (1974) Teoria de las concepciones del mundo, Revista de Occidente, Madrid.
DUQUE, F. (2002), En torno al humanismo. Heidegger, Gadamer, Soterdijk, Tecnos, Madrid
FARIAS, Victor (1989), Heidegger y el nazismo, Muchnik, Barcelona.

FEDIER, F. (1988) Heidegger: anatomia d’ un scandale , Robert Laffont, Paris,

HEIDEGGER, M. Gesamtausgabe. (GA) |. Abteilung: Verdffentliche Scchriften 1910-1976,
Klostermann, Francfort/Main

HEIDEGGER, M. (1996) Introduccion a la filosofia, Cétedra, Madrid

HEIDEGGER, M. (2003), Ser y tiempo, Editorial Trotta, Madrid

HUSSERL, E. (1910) «Philosopphie als strenge Wissenschaft», Logos | (Nova, B. Aires, 1981)
HUSSERL, E. (1976) Die Krisis der Euroaischen Wissenschaften und die transzendentale
Phanomenologie, Husserliana, Vol 1V, Martinus Nijhoff, La Haya (Critica, Barcelona, 1991)
RICKERT, H.: «Max Weber und seine Stellung zur Wissenschaft», Logos, XV, 1926, pp. 222-37.
SAFRANSKI, R: (1997) Un maestro de Alemania. Martin Heidegger y su tiempo, Tusquets,
Barcelona,

VILLACANAS, J. L (1996) Historia de la filosofia contemporanea, Akal, Madrid,
WALDENFELS, B. (1992), De Husserl a Derrida. Introduccién a la fenomenologia, Paidos
Studio, Barcelona

WEBER, M. (1919), Wissenschaft als Beruf, Tubingen (Version espafiola en El politico y €l
cientifico, Alianza Editorial, Madrid, 1997)

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). 34



PANORAMA DE LA FILOSOFIA FRANCESA CONTEMPORANEA®
Alain Badiou. Paris.
Version francesa

Querria presentaros algunas notas sobre la filosofia francesa comenzando por una
paradoja: eso que es o mas universal estambién , d mismo tiempo, o més particular. Es lo
que Hegel llama e universal concreto, la sintesis de 1o que es absolutamente universal, que
es para todos, y de lo que a mismo tiempo, tiene un lugar y un momento particulares. La
filosofia es un buen gemplo; como sabéis, la filosofia es absolutamente universal, la
filosofia se dirige a todos, sin excepcion, pero hay en filosofia muy importantes
particularidades nacionales y culturales. Hay eso que yo llamaria momentos de la filosofia,
en e espacio y en d tiempo. La filosofia es pues una ambicion universal de larazény, a
mismo tiempo, se manifiesta por momentos enteramente singulares. Tomemos dos
giemplos, dos momentos filosoficos particularmente intensos y conocidos. En primer
lugar, € momento de lafilosofia griega clasica, entre Parménidesy Aristoteles, entre el V
y e lll siglo a.C., momento filosdfico creador, fundador, excepciona y finalmente bastante
breve en & tiempo. Después tenemos otro g emplo, e momento del idealismo aeman, entre
Kant y Hegdl, con Fichtey Schelling, todavia un momento excepcional, entre € fin del
siglo XVIIl y € inicio del siglo XIX, un momento intenso, creador y, ahi también, en €
tiempo, un momento breve. Querria asi pues sostener una tésis histérica y naciond: ha
habido o hay, segin me sitie, un momento filosofico francés que se mantiene durante la
segunda mitad del siglo XX y querriaintentar pres € vinculo de todos estos fil6sofos con la
literatura en esta secuencia. Y en cuarto lugar, hablaria de la discusién constante, durante
todo este periodo, entre lafilosofiay € psicoandisis. Cuestion del origen, cuestiéon de las
operaciones, cuestion del estilo y de la literatura, cuestion del psicoandisis, tales seran mis
medios para intentar identificar esta filosofia francesa contemporanea.

Asi pues en primer lugar, €l origen. Para pensar este origen, es preciso remontarse al
inicio del siglo XX donde se opera una divison fundamental de la filosofia francesa: la
constitucion de dos corrientes verdaderamente diferentes. Doy agunas referencias.  en
1911, Bergson da dos conferencias célebres, en Oxford, y publicadas en la seleccion de
Bergson que tiene por titulo La pensée et le mouvement, y en 1912, a mismo tiempo asi
pues, aparece € libro de Brunschvicg que tiene por titulo Les étapes de la philosophie
mathématique. Estas dos intervenciones filosdficas intervienen hasta justa antes de la
guerra del 14. Ahora bien, estas dos intervenciones indican la existencia de dos
orientaciones extremadamente diferentes. En € caso de Bergson, tenemos eso que se podra
[lamar una filosofia de la interioridad: 1a tésis de una identidad del ser y del cambio, una
filosofia de la vida y del devenir. Esta orientacion continuaréa durante todo e siglo hasta
Deleuze incluso. En € libro de Brunschvicg, se descubre una filosofia del concepto

! - Traduccién de Pelayo Pérez de la version francesa del mismo titulo, publicado en inglés
en setiembre-octubre del 2005 en la New Left Review, y que se tomé de una conferencia
impartida por el autor en la Biblioteca Nacional de Buenos Aires, en Junio del 2004. Se
reproducen ambas versiones con la autorizacion del autor.

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). 1



BADIOU, A.: “Panorama de la fil osofia francesa contemporanea’,

apoyada sobre las matematicas, la posibilidad de una suerte de formalismo filosdfico, una
filosofia del pensamiento o de lo simbdlico y esta orientacién ha continuado durante todo el
siglo, en particular con Lévi-Strauss, Althusser y Lacan.

Tenemos entonces, a principio del siglo, lo que llamaria una figura dividida y
diaéctica de la filosofia francesa. De un lado, una filosofia de la vida, del otro, una
filosofia del concepto. Y este problema entre vida y concepto va a ser e problema central
de la filosofia francesa, comprendido en e momento filosdfico del que hablo, € de la
segunda mitad del siglo XX.

En una discusion sobre laviday € concepto, hay finalmente una discusion sobre la
cuestion del sujeto, la cual organiza todo el periodo. ¢, Por qué? Porque un sujeto humano
es alavez un cuerpo viviente y un creador de conceptos. El sujeto es la parte coman de las
dos orientaciones: es interrogado en cuanto a su vida, su vida subjetiva, su vida animal, su
vida organica; y es también interrogado en cuanto a su pensamiento, en cuanto a su
capacidad creadora, su capacidad de abstraccion. La relacion entre cuerpo e idea, entre vida
y concepto va a organizar € devenir de la filosofia francesa y este conflicto esta presente
desde € inicio del siglo con Bergson de un lado y de Brunschvicg del otro. Podemos
entonces decir que la filosofia francesa va a congtituir una suerte de campo de batalla
alrededor de la cuestion del sujeto. Kant es e primero en definir la filosofia como un
campo de batalla, en €l cua nosotros somos los combatientes, mas o menos fatigados. La
batalla central de la filosofia en la segunda mitad del siglo va a ser una batalla arededor de
la cuestion del sujeto. Doy rapidamente algunas referencias: Althusser define la historia
COMO Un proceso sin sujeto y € sujeto como una categoria ideoldgica; Derrida, en la
interpretacion de Heidegger, consideré e sujeto como una categoria de la metafisica, y
Lacan, cred un concepto del sujeto -por no decir nada del lugar central del sujeto en Sartre
0 Merleau-Ponty. Entonces una primera manera de definir e momento filosofico francés
seria hablar de la batalla a propésito de la hocion de sujeto, porgue la cuestion fundamental
es ahi la cuestion de la relacion entre vida y concepto, y que ella no es en definitiva més
que lainterrogacién fundamental sobre €l destino del sujeto.

Resaltemos, sobre este punto de los origenes, que se podria remontar mas lgjos y
decir, a fin de cuentas, que hay ahi una herencia de Descartes, y que la filosofia francesa de
la segunda mitad del siglo es una inmensa discusion sobre Descartes. Pues Descartes es €l
inventor filosofico de la categoria de sujeto y e destino de la filosofia francesa, su misma
division, es una division de la herencia cartesiana. Descartes es a la vez un tedrico del
cuerpo fisico, del animal-maguina, y un tedrico de la reflexion pura. Se interesa asi pues, en
cierto sentido, en la fisica de as cosas y en la metafisica del sujeto. Se encuentran textos
sobre Descartes en todos |os grandes filosofos contemporaneos, hay un destacable articulo
de Sartre sobre la libertad en Descartes, y la tenaz hostilidad de Deleuze con Descartes,
hay, en definitiva, tanto Descartes cuanto filésofos hay en la segunda mitad del siglo XX ,
lo que muestra de una manera muy simple que esta batalla filosofica es también finalmente
lade laapuestay de aguello que esté en juego en Descartes. Los origenes nos dan entonces
una primera definicidn de este momento filosofico como batalla conceptual arededor de la
cuestion del sujeto.

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). 2



BADIOU, A.: “Panorama de la fil osofia francesa contemporanea’,

Mi segundo momento sera identificar las operaciones intelectuales comunes a todos
estos filésofos. Definiria cuatro que, seglin creo, muestran bien la manera de hacer de la
filosofiay que son en aguna manera operaciones metodicas.

La primera operacion es una operacion alemana, 0 una operacion francesa sobre los
fil6sofos demanes. En efecto, toda la filosofia francesa de la segunda mitad del siglo XX es
en realidad también una discusion de la herencia alemana. Hubo dos momentos, a todos los
efectos, importantes en esta discusion, por giemplo e seminario de Kojéve sobre Hegel en
los afos 30 que ha sido de una importancia considerable, que Lacan ha seguido y que ha
marcado a Lévi-Strauss. Ademés esta e descubrimiento por los jovenes filésofos franceses
de los afios treinta y cuarenta de la fenomenologia, por la lectura de Husserl y de
Heidegger. Sarte, por gemplo, ha modificado completamente su perspectiva cuando,
encontréndose en Berlin, ha leido directamente los textos de Husserl y de Heidegger; el
mismo Derrida es en principio y ante todo un interprete absolutamente original del
pensamiento adleman. Y después esta Nietzsche, filosofo fundamental también para
Foucault como para Deleuze. Se puede entonces decir que los franceses han ido a buscar
alguna cosa en Alemania, en Hegel, en Nietzsche, en Husserl y en Heidegger.

¢Qué eslo que lafilosofia francesa haido a buscar en Alemania? Se puede resumir
en una frase: una nueva relacion entre el concepto y la existencia, que ha tomado muchos
nombres: deconstruccion, existencialismo, hermenéutica. Pero a través de todos estos
nombres, teneis una busgueda comun que es modificar, desplazar la relacion entre €
concepto y la existencia. Como la cuestion de la filosofia francesa, desde e inicio del siglo,
era 'vida y concepto’, esta transformacion existencial del pensamiento, esta relacion del
pensamiento con su suelo vital interesaba vivamente a la filosofia francesa. Es lo que llamo
su operacion alemana. : encontrar en la filosofia alemana nuevos medios para tratar la
relacion entre concepto y existencia. Es una operacion porgque esta filosofia aemana
devino, en su traduccion francesa, €l campo de batalla de la filosofia francesa, alguna cosa,
a todos lo efectos, nueva. Hicimos una operacion en todos los sentidos particular que ha
sido, s puedo decirlo, la apropiacion francesa de la filosofia demana. Es la primera
operacion.

La segunda operacion, no menos importante, ha concernido a la ciencia. Los
fil6sofos franceses de la segunda mitad del siglo han querido arrancar la ciencia del estricto
dominio de lafilosofia del conocimiento; mostrando que era mas vasta'y mas profunda que
la simple cuestion de conocimiento, en tanto que actividad productora, creacién y no
simplemente reflexion o cognicion. Han querido encontrar en la ciencia modelos de
invencion, de transformacion, para finalmente inscribir la ciencia no en la revelacion de los
fendmenos, en su organizacion, sino como gemplo de actividad del pensamiento y de
actividad creadora comparable a la actividad artistica. La operacidén a proposito de la
ciencia ha consistido en desplazar la ciencia del campo del conocimiento a campo de la
creacion y finamente en aproximarla progresivamente a campo de la actividad artistica.
Este proceso encuentra su culminaciéon en Deleuze quien compara, de manera muy sutil e
intima, creacion cientificay creacion artistica, pero que comienza bien pronto como una de
las operaciones congtitutivas de la filosofia francesa.

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). 3



BADIOU, A.: “Panorama de la fil osofia francesa contemporanea’,

La tercera operacion es una operacion politica. Todos los fil6sofos de este periodo
han querido comprometer en profundidad a la filosofia en la cuestion politica: Sartre, el
Merleau-Ponty de postguerra, Foucault, Althusser, Deleuze, han sido activistas politicos. A
través de esta actividad poolitica, han buscado una nueva relacién entre € concepto y la
accion. Lo mismo que los alemanes, buscaban una nueva relacion entre € concepto y la
existencia, han buscado en la politica una nueva relacion entre el concepto y laacciony en
particular, la accién colectiva. Este deseo fundamental de comprometer a la filosofia en las
situaciones politicas viene a modificar la relacion entre e concepto y la accion.

En fin, la cuarta operacion, la llamaria una operacion moderna: modernizar la
filosofia. Antes incluso de que no se hable de otra cosa todos |os dias que de modernizar la
accion gubernamental ( hoy dia es necesario modernizarlo todo, lo que quiere
inmediatamente decir destruirlo todo), hubo en los filésofos franceses un profundo deseo de
modernidad. Eso queria decir seguir de cerca las transformaciones artisticas, culturales,
sociaes y las transformaciones de las costumbres. Hubo un interés filosofico muy fuerte
por la pintura no figurativa, por la nueva musica, por le teatro, por la novela policiaca, por
le jazz, por le cine. Hubo una voluntad de acercar la filosofia a lo que habia de més denso
en e mundo moderno. Hubo también un interés muy vivo por la sexualidad, por 1os nuevos
estilos de vida. Y a través de todo esto, la filosofia buscaba una nueva relacion entre e
concepto y e movimiento de las formas: las formas artisticas, socides y de la vida. Esta
modernizacion era la busgueda de una nueva manera para la filosofia de aproximarse a la
creacion de las formas. Este momento filosofico francés ha sido, asi pues, una apropiacion
nueva de la creacién demana

La cuestion de las formas, la busgueda de una intimidad de la filosofia con la
creacion de las formas es muy importante. Evidentemente esto ha planteado la cuestion de
la forma de la filosofia misma: no se puede desplazar € concepto sin inventar nuevas
formas filosoficas. Se necesita ademas cambiar la lengua de la filosofia y no solamente
crear nuevos conceptos. Esto ha implicado una relacion muy singular entre la filosofiay la
literatura, que es una caracteristica impresionante de la filosofia francesa del e siglo XX.
Se puede decir que es una larga historia francesa - recordando a aquellos que en € siglo
XVIII se llamaba les philosophes eran todos grandes escritores, Voltaire, Rousseau o
Diderot, los cuales son clasicos de nuestra literatura y asi pues los ancestros de esta
cuestion. Hay autores completos en Francia de los que no se sabe S pertenecen a la
literatura o a la filosofia, Pascal, por gemplo, que es ciertamente uno de los més grandes
escritores de nuestra historia literaria'y sin duda uno de nuestros més profundos pensadores.

En e siglo XX, Alain, un filoséfo en apariencia clasico, en e curso de los afios
treinta/cuarenta, un filésofo no revolucionario y que no pertenece a este momento del cua
yo hablo, esta muy proximo a la literatura; para €, la escritura es esencia y ha producido
NnUMerosos comentarios de novelas- sus textos sobre Balzac son ademas muy interesantes- y
comentarios sobre la poesia francesa, notablemente sobre Valéry. Asi pues, hasta en las
figuras clésicas de la filosofia francesa del S.XX, se nota este vinculo tan estrecho entre
filosofia y literatura. Los surrealistas han jugado también un rol importante: querian
también modificar la relacion con la creacion de las formas, con la vida moderna, con las

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). 4



BADIOU, A.: “Panorama de la fil osofia francesa contemporanea’,

artes; querian inventar nuevas formas de vida. Este programa era en ellos un programa
poético, pero prepard, en Francia, €l programa filosofico de los afios cincuenta 'y sesenta.
Querriarecordar €l vinculo entre ambos: Lacan o Lévi-Strauss han frecuentado y conocido
alos surredlistas. Hay pues en esta historia complegja una relacién entre proyecto poético y
proyecto filoséfico y el desplazamiento conceptual que propone. Asistimos entonces a un
cambio espectacular de la escritura filosdficaa. Muchos de entre nosotros estamos
habituados a esta escritura, la de Deleuze, la de Foucault, la de Lacan; y nos representamos
ma en qué punto es una ruptura extraordinaria extraordinaria con el estilo filosofico
anterior. Todos estos filGsofos se han esforzado en poseer un estilo propio, en inventar una
escritura nueva; han querido ser escritores. En la obra de Deleuze o de Foucault,
encontrareis alguna cosa huevo a todos los efectos en € movimiento de la frase. La
relacion entre € pensamiento y el movimiento de la frase es en todos los sentidos original.
Tenéis un ritmo afirmativo en todo nuevo; un sentido de la formula que es también
espectacularmente inventivo. En la obra de Derrida, encontraréis una relacion complicada y
paciente de la lengua con la lengua, un trabgjo de la lengua sobre ella misma, y €
pensamiento pasa a través del trabgjo de la lengua sobre la lengua. En la obra de Lacan,
tenéis una sintaxis espectacularmente compleja que no se parece finalmente més que ala de
Malarmé, heredera directo de la sintéxis de Malarmé y entonces sintéxis directamente
poética.

Hubo asi pues una transformacion del estilo filosofico y de las tentativas para
desplazar las fronteras entre filosofia y literatura; es necesario recordar que Sartre es
también novelista y dramaturgo lo que es una novedad, es también mi caso. La
particularidad de esta filosofia francesa es jugar sobre varios registros de la lengua y
desplazar la frontera entre la filosofia y la literatura o entre la filosofia y € teatro. En €
fondo, se podria decir que una de las metas de la filosofia francesa ha sido crear un lugar de
escritura nuevo donde la literatura y la filosofia serian indiscernibles; un lugar que no seria
ni la filosofia como especialidad, ni exactamente a literatura, pero que seria una escritura
donde no se puede distinguir tampoco la filosofia y la literatura, es decir, donde no se puede
distinguir més entre e concepto y la vida, pues finalmente esta invencion de escritura
consiste en dar una nueva vida a concepto, una vida literaria al concepto. A través de esta
invencion, esta nueva escritura, se trata finalmente de decir € nuevo sujeto, de crear en
filosofia la nueva figura del sujeto, la nueva batalla a propdsito del sujeto. Pues no puede
ser € sujeto racional consciente venido directamente de Descartes; no puede ser, para
decirlo més tecnicamente, e sujeto reflexivo; debe ser alguna cosa mas oscura, mas
vinculada alavida, a cuerpo, un sujeto més vasto que €l sujeto consciente, alguna cosa que
€S como una produccion o una creacion que concentra en ella fuerzas mas vastas. Que ella
tome la palabra sujeto, o que no la tome, es eso lo que la filosofia francesa intenta decir,
encontrar y pensar. Es porque e psicoandisis es un interlocutor, porque a fondo la gran
invencion freudiana ha sido también una nueva proposicion del sujeto. Lo que Freud ha
introducido con laidea del inconsciente era precisamente que la cuestion del sujeto era mas
vasta que la consciencia, es la significacién fundamental de la palabra inconsciente.

Resulta que toda la filosofia francesa contemporénea ha implicado una amplia
discusion con € psicoandlisis. Esta discusion, en Francia, en la segunda mitad del siglo

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). 5



BADIOU, A.: “Panorama de la fil osofia francesa contemporanea’,

XX, es una escena de una gran complgiidad, y se podria hablar solo de eso, muy
largamente, porque en si sola, esta escena ( este teatro) entre la filosofiay € psicoandlisis
es absolutamente reveladora. En el fondo, su apuesta fundamental es la division de las dos
grandes corrientes de la filosofia francesa desde €l inicio del siglo.

Volvamos sobre esta divison. Tenéis de un lado 1o que llamaria un vitalismo
existencial, que tiene su origen en Bergson, y pasa ciertamente por Sartre, Foucault y
Deleuze; y dd otro, hay lo que Ilamaria un formalismo conceptual que se encuentra en
Brunschvicg y que pasa por Althusser y Lacan. Eso que cruza a los dos, € vitaismo
existencial y e formalismo conceptual, es la cuestion del sujeto. Porque un sujeto es
finalmente eso cuya existencia lleva (sostiene, porta..?) el sujeto. Ahora bien, en un cierto
sentido, el inconsciente de Freud ocupa exactamente ese lugar; € inconsciente es también
alguna cosa vital 0 existente que trae e concepto. COMo una existencia puede llevar un
concepto, cdmo alguna cosa puede ser creada a partir de un cuerpo, esa es la cuestion
central, eso por lo que hay esta relacion muy intensa con el psicoandlisis. Evidentemente,
la relacion con ese que hace la misma cosa que usted, pero de otra manera, es dificil. Se
puede decir que es una relacion de complicidad - hacéis la misma cosa , pero es también
una relacion de rivalidad - lo hacéis de distinta manera. Y la relacion de la filosofia con e
psicoandlisis en la filosofia francesa es exactamente eso: una relacion de complicidad y de
rivalidad. Es una relacion de fascinaciéon y de amor y de hostilidad y odio. Por todo esto
resulta una escena violentay compleja.

Tres textos fundamentales permiten hacerse una idea de todo esto. El primero es €
inicio del libro de Bachelard, publicado en 1938, que se llama El psicoandlisis del fuego,
gue es un libro muy claro sobre esta cuestion. Bachelard propone un nuevo psicoandlsis,
apoyado en la poesia, en € suefio, que se podriallamar un psicoandisis de los elementos: €l
fuego, @ aire, € agua, latierra, un psicoandlisis elemental. En & fondo, Bachelard intenta
reemplazar €l peso determinante de lo sexual, en la obra de Freud, por la ensofiacion y
mostrar que la ensofiacion es una cosa més amplia y mas abierta que la determinacion
sexual. Esto s encuentra muy claramente en €l inicio de El psicoandlisis del fuego.

El segundo texto, es € finad de L’ére et le néant de Sartre, donde propone
también la creacion de un nuevo psicoandsis, que é Ilama € psicoandlisis existencial. Ahi
la complicidad/rivalidad es eemplar. Sartre opone este psicoandlisis existencial al
psicoandlisisde Freud a que Ilama un psicoandlisis empirico. La idea es que é propone un
verdadero psicoandlisis teorico, asi como Freud propone un psicoandlisis empirico. Si
Bachelard queria reemplazar la presion sexual por la ensofiacion, Sartre quiere reemplezar
el complgo freudiano, es decir la estructura del inconsciente, por lo que & llama €
proyecto. Lo que define al sujeto para Sartre no es una estructura, neurética o perversa,
sino un proyecto fundamental, un proyecto de existencia. Tenemos ahi un gjemplo perfecto
de combinacion entre complicidad y rivalidad.

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). 6



BADIOU, A.: “Panorama de la fil osofia francesa contemporanea’,

La tercera referencia es e capitulo cuatro de El antiedipo de Deleuze y Guattari
donde esta ahi también propuesto reemplazar €l psicoandlisis por otro método que Deleuze
[lamad esguizoandlisis, en rivalidad absoluta con el psicoandlisis en el sentido de Freud.
Esto es los extraordinario: tres grandes filosofos, Bachelard, Sartre y Deleuze han
propuestoreemplezar €l psicoandlisis por otra cosa.

En Bachelard es la fantasia més bien que € peso sexual; en Sartre, €l proyecto
mas bien que la estructura o € complgjo; y en Deleuze, € texto es a respecto muy claro, es
la construccion més bien que la expresidn - su gran reproche al psicoandlisis es no hacer
mas que expresar las fuerzas del inconsciente cuando deberia construirlo. Deleuze dice
expresamente: reemplacemos la expresion freudiana por la construccion que es la obra del
esquizoandlisis.

Todo esto dibuja una suerte de paisgje filosofico que quiero recapitular ante
ustedes. En términos objetivos, hubo un programa filosofico y creo que un momento
filoséfico se define por un programa de pensamiento. Claro estd, los filésofos son muy
diferentes y e programa es tratado de manera muy distinta. Nosotros podemos ver lo que
hay de histéricamente comun, no las obras, no € sistema, ni siquiera |os conceptos sino
programa. Cuando la cuestion es fuerte y es compartida, hay un momento filosofico, con
una gran diversidad de medios, de obras 'y de fil6sofos.

Asi pues, ¢cudl era este programa en el curso de los ultimos cincuenta afios del
sglo XX?

En primer lugar, no oponer més e concepto a la existencia, acabar con esta
separacion . Mostrar que el concepto esta vivo, que es una creacion, un proceso y un
acontecimiento y que en este sentido no esta separado de la existencia.

Segundo punto, inscribir la filosofia en la modernidad, 1o que quiere decir también
sacarla de la academia, hacerla circular en la vida. La modernidad sexual, artistica, socidl,
es necesario gque la filosofia esté mezclada con todo eso.

Tercer punto del programa, abandonar la oposicion entre filosofia del
conocimiento y filosofia de la accion. Esta gran separacion que estaba en la obra de Kant,
por ggemplo, entre razdn tedrica'y razdn practica ; abandonar entonces esta separacion y
mostrar que € conocimiento es @ mismo una practica, que incluso e conocimiento
cientifico es en realidad una practica.

Quinto punto, retomar la cuestion del sujeto, abandonar e modelo reflexivo y
entonces, discutir con e psicoandisis, rivalizar con é y hacer bastante bien lo que €,
incluso megor que €.

En fin, sexto punto, crear un estilo filosofico, un nuevo estilo de exposicion
filosofica y, entonces, rivalizar con la literatura. En € fondo, inventar una segunda vez,
después del siglo XVIII, € escritor filésofo, recrearlo.

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). 7



BADIOU, A.: “Panorama de la fil osofia francesa contemporanea’,

Es este  momento filosdfico franceés, su programay su gran ambicion. Yo creo
que habia ahi un deseo esencial; afin de cuentas, toda identidad es identidad de un deseo.
Habia el deseo esencial de hacer de la filosofia una escritura activa, e medio de un nuevo
sujeto, €l acompafiamiento de un nuevo sujeto. Asi pues, hacer del filésofo otra cosa que un
sabio, acabando con la figura meditativa, profesoral o reflexiva del filésofo. Hacer del
fil6sofo otra cosa que un sabio, es hacer de € otra cosa que €l rival de un sacerdote. Hacer
de & un escritor combatiente, un artista del sujeto, un amante de la creacion, un militante
filosofico, estos son nombres para este deseo que atravesd este periodo y era que la
filosofia actuase en su propio nombre. Todo esto me hace pensar en una frase de Malraux
quien la atribuye a de Gaulle en su texto Les chénes qu’ on abat: la grandeza es un camino
hacia alguna cosa que no se conoce. Creo que la filosofia francesa de la segunda mitad del
siglo XX, e momento filosdfico frances, ha propuesto en € fondo a la filosofia preferir e
camino al conocimiento del fin, la accion o la intervencion filosofica a la meditacion y ala
sabiduria. Ha sido una filosofia sin sabiduria, eso mismo que hoy se le reprocha.

Pero e momento filosofico francés ha deseado en el fondo la grandeza mas bien que
la felicidad. Creo que hemos deseado en todos los sentidos especial, que es en efecto
problemética: nosotros hemos deseado ser los aventureros del concepto. Es en e fondo
desear no una separacion clara entre vida y concepto, ni tampoco que la existencia sea
sometida alaidea o ala norma, sino que e concepto @ mismo sea un camino del que no se
conoce forzosamente € fin. Tras la época de los aventureros viene generamente la época
del orden. Este es € problema. Se comprende: hubo en esta filosofia un lado pirata,
Deleuze lo Ilamaba voluntades nGmadas.

Aventureros del concepto me parece es la formula que podria reconciliarlos a
todos, y es por lo que yo diria que hubo en Francia, en € siglo XX, un momento de
aventura filosofica

CE

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). 8



PANORAMA DE LA PHILOSOPHIE FRANCAISE
CONTEMPORAINE
Alain Badiou. Pars.

Versién espariola

Je voudrais vous présenter quelques remarques sur la philosophie francaise en
commengant par un paradoxe : ce qui est le plus universel est aussi, en méme temps, le plus
particulier. C'est ce que Hegel appelle I'universel concret, la synthese de ce qui est
absolument universel, qui est pour tous, et de ce qui en méme temps, a un lieu et un
moment particuliers. La philosophie est un bon exemple ; comme vous le savez, la
philosophie est absolument universelle, la philosophie sadresse a tous , sans exception,
mais il y a en philosophie de tres fortes particularités nationales et culturelles. Il y a ce que
j'appellerais des moments de la philosophie, dans I'espace et dans le temps. La philosophie
est donc une ambition universelle de la raison et, en méme temps, elle se manifeste par des
moments entiérement singuliers. Prenons deux exemples, deux moments philosophiques
particulierement intenses et connus. D'abord, le moment de la philosophie grecque
classique, entre Parménide et Aristote, entre le Véme et le Il1éme siecle av. J.-C., moment
philosophique créateur, fondateur, exceptionnel et finalement assez court dans le temps.
Puis nous avons un autre exemple, le moment de I'idéalisme allemand, entre Kant et Hegel,
avec Fichte et Schelling, encore un moment philosophique exceptionnel, entre la fin du
XVIlleme siecle et le début du XIXéme siecle, un moment intense, créateur et, |a auss,
dans le temps, un moment court. Je voudrais donc soutenir une thése historique et
nationale: il y aeu ou il y a, selon ou je me mets, un moment philosophique frangais qui se
tient dans la deuxiéme moitié du XXéeme siecle et je voudrais essayer de vous présenter ce
moment philosophique, comparable - toute proportion gardée - aux exemples que je vous
donnais précédemment, au moment grec classique et au moment de I'idéalisme allemand.

Prenons cette deuxiéme moitié du X Xéme siécle: L'étre et |e néant, oeuvre fondamentale de

! - Conférence a la Bibliothéque Nationale de Buenos Aires, 1 juin 2004.
Published in New Left Review - September/October 2005.
http://www.lacan.com/badfrench.htm

Eikasia Revista de Filosofia, 3 (2006) 1



BADIOU, Alan: “Panorama dela philosophie francaise contemporaine”,

Sartre parait en 1943 et les derniers écrits de Deleuze, Qu'est-ce que la philosophie?, datent
du début des années quatre-vingt-dix. Entre 1943 et la fin du XXéeme siecle, se développe le
moment philosophique francgais ; entre Sartre et Deleuze, nous pouvons nommer Bachelard,
Merleau-Ponty, Lévi-Strauss, Althusser, Foucault, Derrida, Lacan moi-méme, peut-étre
nous verrons. Ma position particuliére est, sil y a eu un moment philosophique francais,
den ére peut-ére le dernier représentant. C'est cet ensemble situé entre les oeuvres
fondamentales de Sartre et les dernieres oeuvres de Deleuze que j'appelle philosophie
francaise contemporaine et dont je voudrais parler. Il constitue & mon avis un moment
philosophique nouveau, créateur, singulier et en méme temps universel. Le probleme est
d'identifier cet ensemble: gu'est-ce qui sest passé, en France, en philosophie, entre 1940 et
la fin du siecle? Qu'est-ce qui Sest passe autour de cette dizaine de noms propres que j'al
Ccités? Qu'est-ce qu'on a appelé existentialisme, structuralisme et déconstruction? Y a-t-il

une unité historique et intellectuelle de ce moment? Et laquelle?

Voilales questions que je voudrais poser avec vous ce soir. Je vais le faire de quatre
facons différentes. A partir de la question de I'origine: d'ou vient ce moment? Quel est son
passe? Quelle est sa naissance? Puis en énoncgant les principales opérations philosophiques
propres a ce moment dont je parle. Ensuite, interviendra une question tout a fait
fondamentale qui est le lien de tous ces philosophes avec la littérature, et plus généralement
le lien entre philosophie et littérature dans cette séquence. Et en quatrieme lieu, je parlera
de la discussion constante, pendant toute cette période, entre la philosophie et la
psychanalyse. Question dorigine, question d'opérations, question du style et de la
littérature, question de la psychanalyse, tels seront mes moyens pour tenter d'identifier cette

philosophie frangaise contemporaine.

Alors d'abord, I'origine. Pour penser cette origine, il faut remonter au début du
XXeéme siecle ou sopere une divison fondamentale de la philosophie francaise: la
constitution de deux courants véritablement différents. Je donne quelques repéres: en 1911,
Bergson donne deux conférences tres célebres, a Oxford, et publiées dans le recueil de

Bergson qui a pour titre La pensée et le mouvement, et en 1912, en méme temps donc,

Eikasia Revista de Filosofia, 3 (2006) 2



BADIOU, Alan: “Panorama dela philosophie francaise contemporaine”,

parait le livre de Brunschvicg qui a pour titre Les étapes de la philosophie mathématique.
Ces deux interventions philosophiques interviennent juste avant la guerre de 14. Or, ces
deux interventions indiquent I'existence de deux orientations extrémement différentes. Dans
le cas de Bergson, nous avons ce qu'on pourra appeler une philosophie de I'intériorité vitale:
la thése d'une identité de I'ére et du changement, une philosophie de la vie et du devenir.
Cette orientation continuera pendant tout le siecle jusqu'a Deleuze inclus. Dans le livre de
Brunschvicg, on découvre une philosophie du concept appuyée sur les mathématiques, la
possibilité d'une sorte de formalisme philosophique, une philosophie de la pensée ou du
symboligue et cette orientation a continué pendant tout le siecle, en particulier, avec Lévi-

Strauss, Althusser ou Lacan.

Nous avons donc au début du siecle ce que j'appellerais une figure divisée et
dialectique de la philosophie francaise. D'un cété, une philosophie de la vie ; de I'autre, une
philosophie du concept. Et ce probléme vie et concept va étre le probléme central de la
philosophie frangaise, y compris dans le moment philosophique dont je parle, celui de la

deuxiéme moitié du XXéme siecle.

Avec une discussion sur vie et concept, il y a finaAlement une discussion sur la
question du sujet, laguelle organise toute la période. Pourquoi ? Parce qu'un sujet humain,
c'est alafois un corps vivant et un créateur de concepts. Le sujet est la part commune des
deux orientations: il est interrogé quant a sa vie, sa vie subjective, sa vie animale, sa vie
organique ; et il est auss interrogé quant a sa pensee, quant a sa capacité créatrice, quant a
sa capacité d'abstraction. Le rapport entre corps et idée, entre vie et concept va organiser le
devenir de la philosophie francaise et ce conflit est présent dés le début du siecle avec
Bergson d'un c6té et Brunschvicg de I'autre. Nous pouvons donc dire que la philosophie
francaise va constituer peu a peu une sorte de champ de bataille autour de la question du
sujet. Kant est le premier a définir la philosophie comme un champ de bataille, dont nous
sommes tous des combattants, plus ou moins fatigués. La bataille centrale de la philosophie
dans la deuxieme moitié du siecle va étre une bataille autour de la question du sujet. Je

donne tres rapidement quelques repéeres : Althusser définit I'histoire comme un processus

Eikasia Revista de Filosofia, 3 (2006) 3



BADIOU, Alan: “Panorama dela philosophie francaise contemporaine”,

sans sujet et le sujet comme une catégorie idéologique; Derrida, dans l'interprétation de
Heidegger, considere le sujet comme une catégorie de la métaphysique, et Lacan, lui, crée
un concept du sujet - pour ne rien dire de la place centrale du sujet chez Sartre ou chez
Merleau-Ponty. Donc une premiére maniere de définir le moment philosophique francais
serait de parler de bataille a propos de la notion de sujet, parce que la question
fondamentale y est la question du rapport entre vie et concept, et que celle-ci n'est, en

définitive, que l'interrogation fondamentale sur le destin du sujet.

Remarquons, sur ce point des origines, qu'on pourrait remonter plus loin et dire, en
fin de compte, quil y a la un héritage de Descartes, et que la philosophie francaise de la
deuxiéme moitié du siecle est une immense discussion sur Descartes. Car Descartes est
I'inventeur philosophique de la catégorie de sujet et le destin de la philosophie frangaise, sa
division méme, est une division de I'héritage cartésien. Descartes est a la fois un théoricien
du corps physique, de I'animal-machine, et un théoricien de la réflexion pure. 1l S'intéresse
donc, en un certain sens, ala physique des choses et a la métaphysique du sujet. On trouve
des textes sur Descartes chez tous les grands philosophes contemporains. Lacan a méme
lancé le mot d'ordre d'un retour a Descartes , il y a un remarquable article de Sartre sur la
liberté chez Descartes, il y alatenace hostilité de Deleuze a Descartes, il y a, en définitive,
autant de Descartes qu'il y a de philosophes francais dans la deuxieme moitié du XXéme
siecle, ce qui montre tout simplement que cette bataille philosophique est auss finalement
celle de I'enjeu et de la signification de Descartes. Les origines nous donnent donc une
premiere définition de ce moment philosophique comme bataille conceptuelle autour de la

guestion du sujet.
Mon deuxieme temps sera didentifier des opérations intellectuelles communes a
tous ces philosophes. Jen définirai quatre qui, je crois, montrent bien la maniere de faire de

la philosophie et qui sont en quelque maniere des opérations méthodiques.

La premiere opération est une opération allemande, ou une opération francaise sur

les philosophes allemands. En effet, toute la philosophie frangaise de la deuxiéme moitié du

Eikasia Revista de Filosofia, 3 (2006) 4



BADIOU, Alan: “Panorama dela philosophie francaise contemporaine”,

XXeéme siecle est en réalité auss une discussion de I'héritage allemand. Il y a eu des
moments tout a fait importants de cette discussion, par exemple, le séminaire de Kojéve sur
Hegel dans les années trente qui a été d'une importance considérable, que Lacan a suivi et
qui a marqué Lévi-Strauss. Ensuite il y a la découverte par les jeunes philosophes francais
des années trente et quarante de la phénomeénologie, par la lecture de Husserl et Heidegger.
Sartre, par exemple, a completement modifié sa perspective lorsque, s§ournant a Berlin, il
a lu, directement dans le texte, les oeuvres de Husserl et de Heidegger ; Derrida, lui, est
d'abord et avant tout un interpréte absolument origina de la pensée alemande. Et puisil y a
Nietzsche, philosophe fondamental aussi bien pour Foucault que pour Deleuze. On peut
donc dire que les Francais sont alés chercher quelque chose en Allemagne, chez Hegel,

chez Nietzsche, chez Husserl et chez Heidegger.

Qu'est-ce que la philosophie francaise est allée chercher en Allemagne? On peut le
résumer en une phrase: un nouveau rapport entre le concept et I'existence, qui a pris
beaucoup de noms: déconstruction, existentialisme, herméneutique. Mais a travers tous ces
noms, vous avez une recherche commune qui est de modifier, déplacer le rapport entre le
concept et I'existence. Comme la question de la philosophie francaise, depuis le début du
siecle, était vie et concept, cette transformation existentielle de la pensée, ce rapport de la
pensée a son sol vital intéressait vivement la philosophie francaise. C'est ce que j'appelle
son opération allemande : trouver dans la philosophie allemande de nouveaux moyens de
traiter le rapport entre concept et existence. C'est une opération parce que cette philosophie
allemande est devenue, dans sa traduction francaise, dans le champ de bataille de la
philosophie francaise, quelque chose de tout a fait nouveau. Nous avons eu une opération
tout a fait particuliére qui a été, s je puis dire, I'appropriation francaise de la philosophie

allemande. C'est |a premiére opération.

La deuxiéme opération, non moins importante, a concerné la science. Les
philosophes francais de la deuxieme moitié du siécle ont voulu arracher la science au strict
domaine de la philosophie de la connaissance ; en montrant gu’ elle était plus vaste et plus

profonde que la simple question de la connaissance, en tant qu’activité productrice, que

Eikasia Revista de Filosofia, 3 (2006) 5



BADIOU, Alan: “Panorama dela philosophie francaise contemporaine”,

création et non pas seulement réflexion ou cognition. Ils ont voulu trouver dans la science
des modéles dinvention, de transformation, pour finalement inscrire la science non pas
dans la révélation des phénomenes, dans leur organisation, mais comme exemple d'activité
de pensée et d'activité créatrice comparable a |’ activité artistique. L'opération a propos de la
science a consisté a déplacer la science du champ de la connaissance au champ de la
création et finalement a la rapprocher progressivement de I'activité artistique. Ce processus
trouve son aboutissement chez Deleuze qui compare de fagon tres subtile et intime création
scientifique et création artistique, mais il commence bien avant comme |'une des opérations

congtitutives de la philosophie francaise.

La troisieme opération est une opération politique. Les philosophes de cette période
ont tous voulu engager en profondeur la philosophie dans la question politique : Sartre, le
Merleau-Ponty daprés-guerre, Foucault, Althusser, Deleuze, ont é&é des activistes
politiques. A travers cette activité politique, ils ont cherché un nouveau rapport entre le
concept et I'action. De méme que chez les Allemands, ils cherchaient un nouveau rapport
entre le concept et |'existence, ils ont cherché dans la politique un nouveau rapport entre le
concept et I'action et en particulier, I'action collective. Ce désir fondamental d'engager la
philosophie dans les situations politiques revient a modifier le rapport entre le concept et
I'action.

Enfin, la quatriéme opération, je I'appellerai une opération moderne : moderniser la
philosophie. Avant méme quon ne parle tous les jours de moderniser |'action
gouvernementale (aujourd'’hui il faut tout moderniser, ce qui veut souvent dire tout
détruire), il y a eu chez les philosophes francais un profond désir de modernité. Cela voulait
dire suivre de pres les transformations artistiques, culturelles, sociaes, et les
transformations des moeurs. 11 y a eu un intérét philosophique trés fort pour la peinture non-
figurative, pour la nouvelle musique, pour le théétre, pour le roman policier, pour le jazz,
pour le cinéma. Il y a eu une volonté de rapprocher la philosophie de ce qu'il y avait de plus
dense dans le monde moderne. Il y a eu aussi un intérét tres vif pour la sexuaité, pour les

nouveaux styles de vie. Et a travers tout cela, la philosophie cherchait un nouveau rapport

Eikasia Revista de Filosofia, 3 (2006) 6



BADIOU, Alan: “Panorama dela philosophie francaise contemporaine”,

entre le concept et le mouvement des formes : les formes artistiques, sociales et de la vie.
Cette modernisation était la recherche d'une nouvelle maniére pour la philosophie de se

rapprocher de la création des formes.

Ce moment philosophique francais a donc éé une appropriation nouvelle de la
création alemande, une vision créatrice de la science, une radicaité politique, une
recherche de nouvelles formes de I'art et de la vie. Et a travers tout cela, il Sest agi d’'une
nouvelle position du concept, une nouvelle disposition du concept, d'un déplacement du
rapport du concept a son extérieur: nouveau rapport a l' existence, a la pensée, al'action et
au mouvement des formes. C'est cette nouveauté du rapport entre concept philosophique et
extérieur de ce concept, qui a été la nouveauté générale de la philosophie francaise au

XXemesiecle.

La question des formes, la recherche d'une intimité de la philosophie avec la
création de formes est trés importante. Evidemment cela a posé la question de la forme de
la philosophie elle-méme: on ne pouvait pas déplacer le concept sans inventer des nouvelles
formes philosophiques. Il a donc fallu transformer la langue de la philosophie et non pas
seulement créer de nouveaux concepts. Cela a engagé un rapport singulier de la philosophie
a la littérature, qui est une caractéristique trés frappante de la philosophie francaise au
XXeme siecle. On peut dire c'est une longue histoire francaise - en rappelant que ceux
guau XVlIlleme siecle on appelait les philosophes étaient tous de grands écrivains,
Voltaire, Rousseau ou Diderot, qui sont des classiques de notre littérature et donc des
ancétres de cette question. Il y a des auteurs entiers en France pour lesgquels on ne sait pas
Sils appartiennent a la littérature ou a la philosophie, Pascal, par exemple, qui est
certainement |'un des plus grands écrivains de notre histoire littéraire et certainement |'un de

nos plus profonds penseurs.
Au XXéme siecle, Alain, un philosophe d'apparence tout a fait classique, au cours

des années trente/ quarante, un philosophe non-révolutionnaire et qui N'appartient pas a ce

moment dont je parle, est trés proche de la littérature ; pour lui, I'écriture est essentielle et il

Eikasia Revista de Filosofia, 3 (2006) 7



BADIOU, Alan: “Panorama dela philosophie francaise contemporaine”,

a produit de nombreux commentaires de romans - ses textes sur Balzac sont d'ailleurs tres
intéressants - et des commentaires de la poésie francaise contemporaine, noamment de
Vaéry. Donc, jusque dans les figures classiques de la philosophie francaise du XXéeme
siecle, on note ce lien trés étroit entre philosophie et littérature. Les surréalistes ont eux
aussi joué un role important: ils voulaient aussi modifier le rapport a la création des formes,
a la vie moderne, aux arts ; ils voulaient inventer de nouvelles formes de vie. Ce
programme était chez eux un programme poétique, mais il a, en France, préparé le
programme philosophique des années cinquante et soixante. Je voudrais rappeler les liens
entre les deux: Lacan ou Lévi-Strauss ont fréquenté et connu les surréalistes. 11 'y a donc
dans cette histoire complexe un rapport entre projet poétique et projet philosophique, dont
les surréalistes sont les représentants. Mais a partir des années cinquante/soixante, c'est la
philosophie ellee-méme qui doit inventer sa forme littéraire ; elle doit trouver un lien
expressif direct entre la présentation philosophique, le style philosophique et le
déplacement conceptuel qu'elle propose. Nous assistons alors a un changement
spectaculaire de I'écriture philosophique. Beaucoup d'entre nous sont habitués a cette
écriture, celle de Deleuze, de Foucault, de Lacan ; et nous nous représentons mal a quel
point c'est une rupture extraordinaire avec le style philosophique antérieur. Tous ces
philosophes ont cherché a avoir un style propre, a inventer une écriture nouvelle ; ils ont
voulu étre des écrivains. Chez Deleuze ou chez Foucault, vous trouvez quelque chose de
tout a fait nouveau dans le mouvement de la phrase. Le rapport entre la pensée et le
mouvement de la phrase est tout a fait original. Vous avez un rythme affirmatif tout a fait
nouveau ; un sens de la formule qui est également spectaculairement inventif. Chez
Derrida, vous trouvez un rapport compliqué et patient de la langue a la langue, un travail de
la langue sur elleeméme, et la pensée passe dans le travail de la langue sur la langue. Chez
Lacan, vous avez une syntaxe spectaculairement complexe qui ne rassemble finalement
gu'a la syntaxe de Mallarmé, héritiére directe de la syntaxe de Mallarmé et donc syntaxe

immédiatement poétique.

Il'y a donc eu une transformation du style philosophique et des tentatives pour

déplacer les frontiéres entre philosophie et littérature ; il faut rappeler que Sartre est aussi

Eikasia Revista de Filosofia, 3 (2006) 8



BADIOU, Alan: “Panorama dela philosophie francaise contemporaine”,

romancier et dramaturge ce que c'est une nouveauté, ¢’ est aussi mon cas. La particularité de
cette philosophie francaise est de jouer sur plusieurs registres de la langue et de déplacer la
frontiere entre la philosophie et la littérature ou entre la philosophie et le théatre. Au fond,
on pourrait presgue dire qu'un des buts de la philosophie francaise a été de créer un lieu
décriture nouveau, un lieu décriture ou la littérature et la philosophie seraient
indiscernables ; un lieu qui ne serait ni la philosophie comme spécialité, ni exactement la
littérature, mais qui serait une écriture ou on ne peut plus distinguer la philosophie et la
littérature, c'est a dire, ol on ne peut plus distinguer entre le concept et la vie, car
findlement cette invention d'écriture consiste a donner une nouvelle vie au concept, une vie
littéraire au concept. A travers cette invention, cette nouvelle écriture, il sagit finalement de
dire le nouveau sujet, de créer en philosophie la nouvelle figure du sujet, la nouvelle
bataille a propos du sujet. Car il ne peut pas étre le sujet rationnel conscient directement
venu de Descartes ; il ne peut pas étre, pour le dire plus techniquement, le sujet réflexif ; il
doit étre quelque chose de plus obscur, de pluslié alavie, au corps, un sujet plus vaste que
le sujet conscient, quelque chose qui est comme une production ou une création qui
concentre en elle des forces plus vastes. Qu'elle prenne le mot sujet, ou qu'elle ne le prenne
pas, c'est cela que la philosophie francaise essaie de dire, de trouver et de penser. C'est
pourquoi la psychanalyse est un interlocuteur, parce quau fond, la grande invention
freudienne a aussi éé une nouvelle proposition sur le sujet. Ce que Freud a introduit avec
I'idée de l'inconscient c'était précisement que la question du sujet était plus vaste que la
conscience: qu'ele englobait la conscience mais ne se réduisait pas a la conscience, c'est la

signification fondamentale du mot inconscient.

Il en résulte que toute la philosophie frangaise contemporaine a engagé une vaste
discussion avec la psychanalyse. Cette discussion, en France, dans la deuxieme moitié du
XXéme siecle, est une scene d'une treés grande complexité, et on pourrait parler uniquement
de cela, tres longuement, parce qu’'a soi toute seule, cette scene (ce théétre) entre la
philosophie et 1a psychanalyse est absolument révélatrice. Au fond, son enjeu fondamental
c'est la division des deux grands courants de la philosophie francaise depuis le début du

siecle.

Eikasia Revista de Filosofia, 3 (2006) 9



BADIOU, Alan: “Panorama dela philosophie francaise contemporaine”,

Revenons sur cette division. Vous avez d'un coté ce que j'appellerais un vitalisme
existentiel, qui a son origine dans Bergson, et passe certainement par Sartre, Foucault et
Deleuze ; et de l'autre, vous avez ce que j'appellerais un formalisme conceptuel qu'on
trouve chez Brunschvicg et qui passe par Althusser et Lacan. Ce qui croise les deux, le
vitalisme existentiel et le formalisme conceptuel, c'est la question du sujet. Parce qu'un
sujet est finalement ce dont |'existence porte le concept. On peut définir aing le sujet, pour
la philosophie frangaise. Or, en un certain sens, I'inconscient de Freud occupe exactement
cette place ; I'inconscient est auss quelque chose de vital ou d'existant qui porte le concept.
Comment une existence peut-elle porter un concept, comment quelque chose peut-elle étre
créée a partir d'un corps, C'est la question centrale, ce pourquoi il y a ce rapport tres intense
a la psychanalyse. Evidemment, comme toujours, le rapport avec celui qui fait la méme
chose que vous, mais le fait autrement, est difficile. On peut dire que c'est un rapport de
complicité - vous faites la méme chose -, mais c'est auss un rapport de rivaité - vous le
faites autrement. Et le rapport de la philosophie a la psychanalyse dans la philosophie
francaise est exactement cela: un rapport de complicité et de rivalité. C'est un rapport de
fascination et d'amour et un rapport d'hostilité et de haine. C'est pour cela que c'est une

scene violente et complexe.

Trois textes fondamentaux permettent de s en faire une idée. Le premier est le début
du livre de Bachelard, publié en 1938, qui sappelle La psychanalyse du feu, qui est le plus
clair sur cette question. Bachelard propose une nouvelle psychanalyse, appuyée sur la
poésie, le réve, gu'on pourra appeler une psychanalyse des éléments: le feu, I'eau, I'air, la
terre, une psychanalyse éémentaire. Au fond, on peut dire que Bachelard essaie de
remplacer la contrainte sexuelle, qui est chez Freud, par la réverie, et de montrer que la
réverie est quelque chose de plus vaste et de plus ouvert que la contrainte sexuelle. On

trouve celatrés clairement dans ce début de La psychanalyse du feu.

Le deuxiéme texte, ¢’ est lafin de L'ére et le néant de Sartre, ou il propose, lui auss,

la création d'une nouvelle psychanayse, quil appelle la psychanalyse existentielle. La la

Eikasia Revista de Filosofia, 3 (2006) 10



BADIOU, Alan: “Panorama dela philosophie francaise contemporaine”,

complicité/ rivalité est exemplaire. |l oppose cette psychanayse existentielle a la
psychanalyse de Freud qu'il appelle une psychanalyse empirique. L'idée est qu'il propose
une vraie psychanalyse théorique, alors que Freud propose une psychanalyse empirique.

Si Bachelard voulait remplacer la contrainte sexuelle par la réverie, Sartre veut remplacer le
complexe freudien, c'est-a-dire la structure de I'inconscient, par ce qu'il appelle le projet. Ce
qui définit un sujet pour Sartre ce n'est pas une structure, névrotique ou perverse, mais un
projet fondamental, un projet d'existence. Nous avons |a auss un exemple parfait de

combinaison entre complicité et rivalité.

La troiseme référence est le chapitre quatre de L'Anti- Oédipe de Deleuze et
Guattari, ou il est, la aussi, propose de remplacer la psychanalyse par une autre méthode
gue Deleuze appelle la schizoanalyse, en rivalité absolue avec la psychanalyse au sens de
Freud. Ceci est extraordinaire: trois grands philosophes, Bachelard, Sartre et Deleuze ont

proposé de remplacer la psychanalyse par autre chose.

Bachelard, c’'est la réverie plutdt que la contrainte sexuelle; Sartre, le projet plutot
que la structure ou le complexe; et Deleuze, le texte est tout afait clair, c'est la construction
plutbt que l'expression — son grand reproche a la psychanalyse éant qu'ele ne fait
gu'exprimer les forces de l'inconscient alors qu'elle devrait le construire. Deleuze dit
expressement: remplacons I'expression freudienne par la construction qui est a |I' oeuvre

dans la schizoanalyse.

Tout cela dessine comme une sorte de paysage philosophique que je vais récapituler

devant vous.

En termes dobjectifs, il y a eu un programme philosophique et je crois qu'un
moment philosophique se définit par un programme de pensée. Bien sOr, les philosophes
sont tres différents et le programme est traité de maniere trés différente. Nous pouvons voir
ce quil y a historiquement de commun, non pas les oeuvres, hon pas le systéme, non pas

méme les concepts mais le programme. Quand la question est forte et qu'elle est partagée, il

Eikasia Revista de Filosofia, 3 (2006) 11



BADIOU, Alan: “Panorama dela philosophie francaise contemporaine”,

y a un moment philosophique, avec une grande diversité de moyens, d' oeuvres et de

philosophes.

Alors, qu'était ce programme, au cours des cinquante dernieres années du XXéeme

siecle?

Premierement, ne plus opposer le concept a l'existence, en finir avec cette
separation. Montrer que le concept est vivant, qu'il est une création, un processus et un

événement et qu' acetitre il n'est pas séparé de I'existence.

Deuxiéme point, inscrire la philosophie dans la modernité, ce qui veut dire auss la
sortir de I'académie, la faire circuler dans la vie. La modernité sexuelle, artistique, sociale,

il faut que la philosophie soit mélangée atout cela

Troisme point du programme, abandonner |'opposition entre philosophie de la
connaissance et philosophie de I'action. Cette grande séparation qui était chez Kant, par
exemple, entre raison théorique et raison pratique ; abandonner cette séparation donc et
montrer que la connaissance est elleeméme une pratiqgue, que méme la connaissance

scientifique est en réalité une pratique.

Quatrime point, situer directement la philosophie sur la scéne politique sans passer
par le détour de la philosophie politique, inscrire frontalement la philosophie sur la scéne
politique. Tous ont voulu inventer ce que j'appellerais le militant philosophique, et faire de
la philosophie une pratique militante, dans sa présence, dans son mode d'ére. Non pas

simplement une réflexion sur la politique, mais réellement une intervention politique.
Cinquime point, reprendre la question du sujet, abandonner le modele réflexif et

donc, discuter avec la psychanayse, rivaliser avec elle et faire auss bien qu'elle, sinon

mieux quelle.

Eikasia Revista de Filosofia, 3 (2006) 12



BADIOU, Alan: “Panorama dela philosophie francaise contemporaine”,

Enfin sixieme point, créer un style philosophique, un nouveau style de I'exposition
philosophique et donc, rivaliser avec la littérature. Au fond, inventer une deuxieme fois,

apres le XVIlleme siecle, I'écrivain philosophe, le recréer.

C'est cela le moment philosophique francais, son programme et sa grande ambition.
Je crois qu'il y avait laun désir essentiel ; aprés tout, toute identité est identité d'un désir. 1
y avait un désir essentiel de faire de la philosophie une écriture active, c'est-a-dire, le
moyen d'un nouveau sujet, I'accompagnement d'un nouveau sujet. Et donc, de faire du
philosophe autre chose qu'un sage, en finir avec la figure méditative, professorale ou
réflexive du philosophe. Faire du philosophe autre chose qu'un sage, c'est faire de lui autre
chose que le rival d'un prétre. Faire de lui un écrivain combattant, un artiste du sujet, un
amoureux de la création. Ecrivain combattant, artiste du sujet, amoureux de la création,
militant philosophique, ce sont des noms pour ce désir qui a traversé cette période et qui
était que la philosophie agisse en son propre nom. Tout cela me fait penser a une phrase de
Malraux qui, lui, I'attribue & de Gaulle dans son texte Les chénes qu'on abat: |a grandeur est
un chemin vers quelque chose qu'on ne connait pas. Je crois que la philosophie francaise de
la deuxieme moitié du X Xéme siécle, le moment philosophique frangais, a au fond proposé
a la philosophie de préférer le chemin a la connaissance du but, I'action ou l'intervention
philosophique ala méditation et a la sagesse. Elle a été une philosophie sans sagesse, ce qui

lui est aujourd'hui reproché.

Mais le moment philosophique francais a au fond souhaité la grandeur plutét que le
bonheur. Je crois que nous avons désiré quelque chose de tout a fait spécial, qui est en effet
problématique: nous avons désiré étre des aventuriers du concept. C'est au fond désirer non
pas une séparation claire entre vie et concept, non pas que |'existence soit soumise a l'idée
ou a la norme, mais que le concept lui-méme soit un chemin dont on ne connait pas
forcément le but. Aprés I'époque des aventuriers vient généralement I'époque de I'ordre.
C'est le probléme. On le comprend : il y avait dans toute cette philosophie un coté pirate,

Deleuze disait volontiers nomade.

Eikasia Revista de Filosofia, 3 (2006) 13



BADIOU, Alan: “Panorama dela philosophie francaise contemporaine”,

Aventuriers du concept me parait étre la formule qui pourrait nous réconcilier tous,
et C'est pourquoi je dirais qu'il y a eu en France, au XXeme siecle, un moment d'aventure

philosophique.

CE

Eikasia Revista de Filosofia, 3 (2006) 14



PARA UNA TEORIA DE LA JUSTICIA, II.
PUNTOS CARDINALESDE LA TEORIA
Silverio Sanchez Corredera. Gijon

Capitulo 11 Ir a capitulo |
|. Delas partes determinantes de la Justicia a los puntos car dinales de la teoria

Recordemos que hemos propuesto cuatro criterios determinantes en el primer
capitulo de «Para una teoria de la Justicia» con €l fin de dgjar enfocado € territorio que
pretende delimitar (véase € n° 1 de esta misma revista). La Justicia aparece en la
historia de las ideas ético-politicas, en los textos actuales y en los usos con los que es
aplicado como un concepto complgo, muy versatil, de muchas vertientes, cuyo uso
tiene apariencia de claridad a veces pero cuya definicion queda enredada facilmente en
un marasmo de generalidades. Para procurar contribuir a su claridad y distincion
habiamos propuesto como criterios determinantes. 1) la Igualdad; 2) la Ley; 3) lalucha
por la Justicia; y 4) la defensa de una ideologia sobre la Justicia®.

Pero si de este modo hubiéramos conseguido avanzar algo en esta clarificacion,
nuevos punto Oscuros se nos estarian imponiendo a su vez, porque, € conjunto de
conceptos propuestos en los criterios necesita ser definido y enmarcado por su parte.
Por ggemplo: mientras que la Igualdad y la Ley, a pesar de su complegjidad conceptual,
parece que podrian ser admisibles en cuanto conceptos objetivables, la «lucha por» y la
«defensa de» ¢no son conceptos cuya formacién ha de depender de un polo subjetivo en
exceso relativo?, y, en definitiva, estos criterios 3 'y 4 ¢no piden € principio que se trata
de demostrar, a incluir como fin de su actividad a la propia Justicia?

Por ahora, se ha indicado que habria cuatro criterios que debidamente
combinados nos arrojaria bien definido € concepto de Justicia. También se ha apuntado
gue estos cuatro criterios no caben ser interpretados como condiciones puramente
constituyentes (partes del todo pero no del mismo nivel dimensional que € todo) o
integrantes (partes del todo del mismo nivel dimensional que el todo pero incapaces por
si mismas de reconfigurarlo), en las cuales sin duda se correrd siempre la tentacion de
ser traducidos los criterios que proponemos. Los criterios han de entenderse como
partes determinantes de la Justicia, no solo por incluir implicitamente las partes
constituyentes o integrantes, sino porque incorpora el elemento formal definitivo desde
donde el todo completo que es la Justicia queda reconstituido conceptualmente, en su
coherenciay completud.

Estos cuatro criterios los entendemos ligados 0 como dimanando de cada uno de
los cuatro estratos en los que las relaciones sociadles se dan —segin defendemos en

! - Mencionaremos Igualdad, Ley y Justicia con maytsculas como conceptos que afectan areas amplias
de operaciones y relaciones humanas, indicando con ello, por |o menos, que estos conceptos encierran a
su vez otros a los que contiene, que habran de ser en su momento puestos de manifiesto. En todo caso
prevenimos con ello que no tienen por qué significar ciertos usos corrientes 0 muy circunscritos dentro de
otrasteorias sino o que aqui vayamos determinando que significa.



SANCHEZ CORREDERA, S.: “Paraunateoriade la Justicia, I1”.

nuestra teorfa e-p-m?-: ¢ criterio de la Igualdad lo entendemos erradicado, prima facie,
en € estrato ético de las relaciones humanas. El criterio de la Ley queda sustantivado en
el area de las relaciones politicas. Los dos ultimos criterios, € de lucha por la Justiciay
el de defensa de una ideologia justa, pertenecen al ambito de las relaciones morales; el
primero a las relaciones entendidas de modo combinatorio y € segundo de manera
porfiriana. Veremos que estas correspondencias son relativas porque cada una de estas
escalas de las relaciones humanas ("e’, 'p y ‘'m’) reciben parte de sus caracteristicas de
las relaciones que se dan entre ellas (e se explica por sus notas caracteristicas pero
también por los nexos que mantienecon “‘py ‘m’; y lo mismo pasacon ‘p’ y con ‘m’).

Revisemos algunos de los problemas de mayor generalidad que ya le han salido
al paso a desarrollo inicial de nuestra teoria. Ni € concepto de Igualdad ni el de Ley
son univocos, como puede sobreentenderse: tanto una como otra se dicen de muchas
maneras. Por tanto, una tarea inmediata sera ir dilucidandolos (lo haremos en los
préximos capitulos). El tercero y cuarto criterios (lucha y defensa de la Justicia) son
expresiones con una gran carga de analogia. Si el concepto 1y 2 forman & blogue més
estatico y sustantivo de la Justicia (ssmplificando, seria € producto de la Igualdad por la
Ley) e 3 y 4 introducen su dinamismo caracteristico y se presentan no tanto
sustantivamente cuanto en su modo verbal —-ucha, defensa- (también estos criterios
serédn abordados en capitulos proximos, puntuamente). De momento, reconozcamos
gue la Justicia tiene, segun lo dicho, una parte de actividad y otra de sustantividad, es
decir, tiene que haber algo alo que se pueda apuntar como ejemplo de lo que es justo y,
alavez, esto no se entiende s no es como actividad u operaciones en e marco de las
relaciones humanas. Pero ¢no nos estamos moviendo en un «cielo demasiado
estrellado»®, demasiado abierto, demasiado indefinido?, o hay peligro de quedar
encerrados en un mero formalismo incapaz de vertebrar los fendbmenos de los que se
trata?

Se degara, insstiendo, que se incurre en la falacia de definir un concepto
arrancando de si mismo en los criterios 3 y 4. Nos defenderemos indicando, primero,
gue no tenemos més remedio que partir del concepto in medias res, y que, por tanto,
debemos darlo por comprensible (mas o menos oscuro) a agin nivel de uso?, v,
segundo, que podemos dar por definida (sustantivamente) la Justicia a través de las
coordenadas de la Igualdad y de la Ley (criterios 1y 2), donde no se incluye lo definido
en la definicion. Ahora bien, no ocultamos que sigue subsistiendo parte del problema,
porque estas coordenadas no son suficientes por si mismas, porque la actividad
igualadora o legisladora proceden, en principio, la primera de un contexto €tico (son los
sujetos corpéreos prolépticos los que caben ser igualados) y la segunda de un contexto
politico (es la actividad politica la que se regula mediante leyes), y estos dos contextos
precisan ser conectados. Articular la Igualdad con la Ley, cuando ambas proceden de
pardmetros dimensionales tan diversos (el reino de los sujetos susceptibles de ser

2 - Hemos apuntado esta teoria en Jovellanos y el jovellanismo, una perspectiva filosdfica, «Parte
primera. Teoria E-P-M. Definicion de ética, politicay mora desde el materialismo filosofico». Oviedo,
Pentalfa, 2004, pégs. 13-137. Otros desarrollos complementarios se han hecho en «La accion humana
Etica, politica y moral», incluido como tema 13 en Filosofia 1° de bachillerato, del Grupo Metaxy,
Oviedo, Eikasia, 2004.

3 - Hacemos aqui un simple guifio critico a la estrategia de dar un valor a las cosas a través de la
comparacioén superlativa, como cuando Kant compara la ley moral que hay en él con el cielo estrellado
sobre €, a final de laCritica dela Razdn Practica, Salamanca, Ed. Sigueme, 2002, péag. 197.

“ - Nos acogemos aqui al concepto de «dialelo antropol dgico», del materialismo filosofico.

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). 2



SANCHEZ CORREDERA, S.: “Paraunateoriade la Justicia, I1”.

tomados individual y distributivamente y € reino de los estados que aglutina a los
sujetos atributivamente), no podra hacerse sino incidentalmente (tanto en el concepto
abstracto como en la redlidad a la que se aplica), a no ser que se disponga de un
territorio de intermediacion.

Entre los sujetos gobernados (considerados iguales, en el sentido que sea) y €
Estado que gobierna (bgjo la batuta de las leyes, entre otros medios) hay toda una
realidad grupal, asociativa, comunitaria, que usualmente se llama sociedad civil, campo
donde se despliega y hace preciso otro tipo de normas, habitos y costumbres que
[lamamos moralidad. Pero la sociedad civil no es nada distinto de lo que pueda ser la
sociedad politica, sino un plano donde se despliegan un tipo de funciones que no se
reducen a la pura actividad politica (gubernamental, productiva, defensiva...) ni a las
relaciones interpersonales de los sujetos éticos, es decir, de los sujetos que pueden
relacionarse en planos de Igualdad. Asi, las relaciones humanas del gje circular no se
agotan en las relaciones éticas y politicas (en las relaciones distributivas y atributivas),
sSino que ha de tenerse en cuenta, ademas, a las moraes. Es en este campo de la
moralidad donde todas las relaciones sociales vienen a converger, influyendo como
energia social fundamental en la vida politica y moldeando las relaciones de nivel
familiar o interpersonal (nivel ético). En este contexto de la moraidad entendemos
insertos los criterios 3y 4 (luchay defensa) como mediadores y dinamizadores de esos
otros dos planos —os individuos considerados distributivamente y el Estado como
realidad atributivas, en una funciébn que no actla sblo de cara a si misma
(intragrupalmente, diriamos) sino poniendo sus objetivos precisamente en recrear unas
determinadas relaciones interpersonales (en la defensa de una ética concreta, més o
menos igualitaria) y en intervenir en la toma de decisiones politicas. Sobre esta triple
conexion (bajo una conjugacion cuadruple, en realidad) volveremos en los momentos
oportunos. Baste, por ahora, tener claro que la lgualdad la extraemos primitivamente de
una funcién ética, la Ley de unafuncién politica, y laluchay la defensa de la Justicia de
un contexto intermediario, que coincide justamente con el campo de la moralidad, que
tiene la virtud de estar necesariamente ligado a los otros dos territorios. Y que s la
Igualdad y la Ley son las dos caras de la moneda de la Justicia, quien acufiay da valor
real a esa moneda, en tanto la pone en funcionamiento, es decir en tanto haya de valer
como justa, es precisamente esa actividad moral que, por ahora, hemos llamado lucha y
defensa de la Justicia.

De este modo, la Justicia seria € resultado de componer determinados tramos de
Igualdad y de Ley, pero donde € valor de Justicia, en tanto valor que ha entrado en la
esfera del deber-ser, se constituiria, se mantendria y se recongtituiria en funcién de las
luchas y las defensas efectivas que moralmente se fueran estableciendo sobre la Justicia,
como resultantes histéricas determinadas. (Pero esta formula ha de ser debidamente
aclarada).

Sefialemos, por ahora, que «lucha» y «defensa» son conceptos que recibiran su
claridad y distincién especificas a derivarlos debidamente del plano de las relaciones
combinatorias o del de las porfirianas, respectivamente, contexto determinante 16gico en
e que entendemos inscrita de forma conjugada la moralidad. Digamos,
provisionalmente, que el tremendo parecido entre |o que pueda querer significar «lucha»
y «defensa» procede, en nuestro caso, de que ambos son conceptos concebidos dentro

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). 3



SANCHEZ CORREDERA, S.: “Paraunateoriade la Justicia, I1”.

de las relaciones morales (en e entorno de las relaciones humanas e-p-m), en cuanto
conjunto de relaciones globalmente atributivas, pero no del mismo tono atributivo de la
politica, por cuanto esta lucha y defensa de la Justicia se construye desde claros
componentes distributivos. La lucha de los sujetos combinatorios se construye desde
valores (propiedades) asimilables al contexto ético, aunque la supervivencia de esos
sujetos se inscriba en un todo que imposibilita que sus relaciones se conformen a la
Igualdad ética, y, a contrario, se conjuguen siguiendo € modelo asimétrico de las
relaciones politicas. Por su parte, la defensa que los sujetos acometen dentro de su
grupo porfiriano (el que mantiene una misma ideologia) iguala a los sujetos, como s se
tratara de una Igualdad ética, sin serlo, porgque no iguala a los individuos qua tale sino a
sus ideas, mientras que de otro lado los vaores que se defienden funcionan en la medida
gue se vuelven conjuntivos, es decir, que sus propuestas o ideas aisladas solidifican en
un todo ideal-real (ideoldgico) que tienen la capacidad de actuar unitariamente, igual
gue sucede a las ideas que funcionan operando en € plano del ordenamiento politico,
frente a la disparidad de criterios, a la libertad de pensamiento y a modo de operar més
aislado que es posible en la actividad ética.

Habremos de proseguir no sélo desplegando nuevas conexiones conceptuales
sino ademés aclarando lo que se lleva dicho, cuyas proposiciones no son todas claras
por si mismas sino que han de recibir su claridad del contexto tedrico general del que
surgen 'y que no podrd desarrollarse sino progresivamente (y, quizas, hasta
sinuosamente). Por elo insistiremos en este segundo capitulo en agunas de las
referencias teoricas generales donde se halla ubicada esta teoria de la Justicia: su anclaje
conceptual, € lugar tedrico donde a su vez esta teoria retoma sentido, sus puntos
cardinales.

Il. EI materialismo filosofico como contexto tedrico general

El anclagje tedrico donde pretendemos ubicarnos es el materiaismo filosofico®.
En todo caso, |a potencia de la construccién vendra dada por su estabilidad y fertilidad,
en dos niveles, la que adquiera en su red conceptual propiay la que obtenga del sistema
filosofico en el que pretende enraizarse.

Procedamos a mostrar algunas de las conexiones fundamentales entre esta teoria
de la Justicia, que esté en ciernes, y e modelo filosofico desde el que pretende elevarse,
con € fin de neutralizar posibles malentendidos que pudieran algjar nuestra propuesta,
aparentemente, de la construccion materialista en la que tratamos de movernos.

® - Fundamentalmente estamos teniendo en cuenta para nuestro tema las siguientes obras de Gustavo
BUENO: -El sentido de la vida, Oviedo, Pentalfa, 1976. -Primer ensayo sobre las categorias de las
«ciencias politicas». Cultural Rioja, 1991. -Teoria del cierre categorial, Oviedo, Pentalfa, 1992-1993, 5
vols. -Symploké, Jicar, 1997 (ésta Ultima, conjuntamente con Alberto Hidalgo y Carlos Iglesias). En un
segundo lugar, tienen bastante incidencia sobre nuestro trabajo también |as obras siguientes: —Etnologia y
utopia, Madrid, Jucar, 1971. Ensayos materialistas Madrid, Taurus, 1972. —Ensayo sobre las
categorias de la economia politica, Barcelona, La Gaya Ciencia, 1972. —El animal divino. Ensayo de
una filosofia materialista delareligién, Oviedo, Pentalfa, 1996 [12ed.: 1975]. -Cuestiones cuodlibetales
sobre Diosy lareligion, Madrid, Mondadori, 1989. -‘Materia, Oviedo, Pentalfa, 1990. —-Nosotros y ellos
Oviedo, Pentalfa, 1990. -¢Qué es la ciencia?, Oviedo, Pentalfa, 1995. -;Qué es la filosofia?, Oviedo,
Pentalfa, 1995. —EI mito dela cultura, Barcelona, Editorial Prensa Ibérica, 1996. No mencionamos ahora
lamultitud de articul os, sobre todo de El Basilisco, que han af ectado también a nuestro andlisis.

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). 4



SANCHEZ CORREDERA, S.: “Paraunateoriade la Justicia, I1”.

La justicia se entiende cominmente como un concepto de caréacter cultural
aunque desde alguna perspectiva filosofica pueda defenderse hoy, de hecho, como
erradicada en la naturaleza, cuando menos a través de la naturaleza humana. ¢Qué tiene
que decir e materialismo filoséfico sobre estos encuadres? Ademas, se defiende €l
concepto de Justicia como e de un vaor. ¢Qué habremos de decir a esto y en qué
sentido?

Sobre €l carécter cultural de la Justicia, recordaremos que comunmente se
contrapone cultura a naturaleza. Pero aunque la naturaleza de los «hechos sociales o
culturales» no es la misma que la naturdeza de los «fendmenos naturales», tan
«naturales» son unos como otros, por elo ¢a qué llamaremos «naturaleza»?. Lo que
convencionalmente suele ser considerado «naturaleza» lo entiende e materialismo
filosofico como redlidades de la capa f (Phi, de Physis o Naturaleza) mientras que lo
gue por convencion suele considerarse «cultura» se concebird como capap (Pi, de
Pneuma, Espiritu o Cultura). ¢Por qué esta traduccion?. se trataria de superar la relacion
metameérica entre Naturaleza/Cultura mediante un enfoque diamérico de esta relacion,
gue exige que hablemos de capa f y capa p, desde e momento que estas diferentes
perspectivas cambian la escala de referencia de las dos realidades consideradas. Se hace
preciso no quedar atrapados en los engafiosos conceptos de naturaleza y cultura e
interesa esta distincion més fina, referida a capas de la redlidad diaméricamente
relacionadas, para evitar la hipostasis y sustantificacion en la que recaen la Naturaleza y
la Cultura, que se mueven dentro de una concepcion duaista. La «Naturaeza» y la
«Cultura» no pueden interpretarse ingenuamente como S existieran sus correlatos reales
claros y digtintos en bruto, y en esa medida distantes, o como s |o que se concibiera
como naturaleza no estuviera ya siendo una forma de cultura, y como s lo que se
concibiera como cultura no estuviera siendo ya algo natural. De ahi que la diferencia
entre las capasf y p sea un modo de no caer en la vertiente mitoldgica o metafisica de
es0s conceptos. Las capas f y p no se entienden contraponiéndose y excluyéndose
(como la Naturaleza frente a la Cultura) sino a través de finas y complejas relaciones
entre ellas®.

Entendemos a la Justicia dada en la capa p y con ello pretendemos evitar varios
peligros:

1) Aidar lacapap en exceso de laf , en sentido ontol6gico. No aislamos la capa
f artificiosamente de la capa p con la que sin duda se relaciona, frente a Kant, quien
propuso un mundo del deber que deberia funcionar al margen de las leyes naturales que
inducen a buscar la felicidad més que € deber.

2) Relacionar lacapa p con laf , dentro de un enfoque gnoseoldgico que no se
comparte. De este modo, reducir la capa p en exceso a laf , por razones gnoseol ogicas.
Karl Popper es seguramente un buen gjemplo de agquellos que propenden a unificar la
capacidad raciona y critica del ser humano en un concepto demasiado homogéneo,

® - Para profundizar debidamente en esta diferencia, vid., fundamentalmente, BUENO, G.: Etnologia y
utopia, El mito de la cultura, El animal divino, Primer ensayo sobre las categorias de las «ciencias
politicas», Espafia frente a Europay El sentido de la vida. También, GARCIA SIERRA, Pelayo:
Diccionario filosofico, Oviedo, Pentalfa, 2000.

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). 5



SANCHEZ CORREDERA, S.: “Paraunateoriade la Justicia, I1”.

tallado a escala del conocimiento desarrollado por las ciencias naturales, y
extrapolandolo desde ahi a resto de contextos de conocimiento; la ciencia acepta
provisionalmente por buenas las teorias cuando no se dejan falsar empiricamente, pero
como las presuntas verdades éticas y politico-morales no son falsables, no cabe
plantearlas como verdades sino como puras praxis, entre las cuales habra que elegir
unas como buenas y otras como malas en funcion de criterios racionales. ¢Pero qué son
estos criterios racionales? Para Popper’ no son sino los mismos criterios de la
racionalidad cientifica pero enfrentada a unos problemas que no se dejan contener en la
verdad cientifica, aunque si podrén vaorarse practicamente dentro de esguemas de
sociedad que pueda ser preferible a otros esquemas de sociedad; en el caso de Popper el
esguema socia gue elige como mejor es el de la «sociedad abierta», basada en poner en
un lugar muy preferente, entre otros principios, € vaor de la libertad individua. En el
fondo, Popper, como Kant, sigue atrapado en la diferencia metafisica entre
naturaleza/espiritu  (cultura), de modo que lo que se resiste a ser postulado
cientificamente (la naturaleza si es abordable parciamente) ha de ser derivado a un
tratamiento cultural, pero aqui no podremos encontrar un fundamento que vaya mas ala
de la comparacion entre las aternativas practicas presentes.

La frontera de demarcacion entre la propuesta del falsacionista y la del
materialismo filosofico puede trazarse en este respecto en dos puntos:

1°) El caracter del saber filosofico en el cua han de enclavarse las concepciones
ético-politico-morales estdn en Popper devaluadas respecto del valor que el
materialismo filosofico puede concederle. Es verdad que € saber filosdfico no puede
operar con conceptos categoriales como los de la ciencia —en este sentido se est4 con
Popper- pero no es menos verdad que las Ideas filosoficas que postula e materialismo
filosofico no se resuelven en ser meras opciones practicas mas 0 menos racionaes. Las
Ideas estructuran el mundo sdlo que a una escala muy distinta de aquella en la que se
mueve € resto de conceptos. Esta via abre una posibilidad tedrica aplicable a campo e-
p-m que en Popper queda escépticay pragméticamente cerrada.

29 El Mundo-3 de Popper tiene fuertes concomitancias con la materia
terciogenérica o M-3 del materialismo filosofico, pero mientras que éste esta concebido
en términos de materialidad y, por €ello, los contenidos culturales de M-3 no pierden los
nexos con & nivel natural (o bien, la capa p implicada en M-3 no funciona desconectada
dela capaf ), en la propuesta de Popper su Mundo-3 s6lo mantiene nexos con €l nivel
natural en cuanto se refiere a las teorias cientificas pero cae del lado de un marcado
espiritualismo metafisico, en cuanto se refiere a realidades culturales, o, dicho de otra
manera: la capap quedaria desconectada de lacapaf en las cuestiones extra-cientificas
y solo seria abordable en su nivel de praxis racional sin ninguna posibilidad teorética (o
de regressus tedrico a algun tipo de esencia filosoficamente establecida).

Popper, aborreciendo la metafisica, esta anclado en un presupuesto metafisico: la
realidad natural sdlo es provisionalmente conocida (en tanto no se fasa) y la redidad
cultural no tiene textura para ser conocida (porque no es falsable) sino mediante

" - Vid. POPPER, Karl: La sociedad abierta y sus enemigos Paidés, 1981; Conjeturasy refutaciones.
Paidés, 1983; La ldgica de la investigacion cientifica. Tecnos, 1962. La miseria del historicismo.
Alianza, 1973.

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). 6



SANCHEZ CORREDERA, S.: “Paraunateoriade la Justicia, I1”.

aproximaciones practicas, pero €llo no quiere decir que sea porque no existe para é un
trasfondo metafisico sino por imposibilidad humana para conocerlo. Como admite la
limitacion cognoscitiva humana se cura en salud contra la pretension metafisica
bloqueando cualquier saber que vaya mas alla de las ciencias, restringiendo asi el saber
filosofico a recetas practicas. Aunque el materialismo filosofico realiza una critica en
algun sentido similar, no se queda anclado en la pura ciencia sino que defiende el saber
sustantivo de la filosofia. De este modo, elaborar una teoria de la cultura o una teoria de
la historia no es para e materidismo filosofico necesariamente metafisica sSno un
compromiso filosofico con determinadas ideas que habran de recorrer unas symplokés
entre si mas bien que entre otras, lo que habra de ponerse a prueba en la misma
confrontacion de las teorias. La prevencion metafisica que anula toda filosofia
(sustantiva) pretende no equivocarse —gracias a Popper- pero renuncia a un amplio
campo del saber, 0, peor aln, gecuta ese modo del saber pero sdlo en su progressus sin
poner a descubierto los regressus realizados, que quedan con esta téctica confundidos
con los mismos prejuicios, como cuando en la pagina 364 de Conjeturas y refutaciones
(Paidds, 1972) refiriendose a la diferencia entre e cuerpo y € ama habla de «mi fe
duaista». De este modo en la estrategia filosofica de Popper se reduce la capa p en
exceso alaf , no porque se confundan ontol 6gicamente sino porque gnoseol 6gicamente
soloenlacapaf puede elevarse € vuelo de un cierto conocimiento, quedando la capa p
cognoscitivamente en funcién de aquella®.

Baste poner un caso, e de Popper en un respecto y €l de Kant en otro, para
ilustrar los peligros en los que no queremos incurrir. No olvidamos, y no es ésta la
ocasion de reconstruirlo, que, a igual que Popper o Kant, otras muchas teorias
manifiestan postulados metafisicos que nosotros rechazamos o bien posturas
excesivamente escépticas que cortan € vuelo racional de la filosofia. Gran parte de las
teorias éticas de los siglos XIX y XX se muestran contrarias 0 incapaces de
construcciones materialistas. De muchas pueden aprenderse aspectos concretos y de las
mismas han de detectarse limitaciones singulares o generales. Schopenhauer®, por
gjemplo, elabora una curiosa geometria de ideas derivando la justicia (al lado de la otra
virtud cardinal, la caridad) de la compasion como fendmeno ético originario. Este
sentimiento una vez aparecido debe traducirse en una norma raciona que le dé
estabilidad de aplicacion, como es. «neminem laede» 0 «no hagas dafio a nadie». Las
insuficiencias de teorias de este tipo, a margen de sus elementos aprovechables, vienen
dadas por su enfoque psicologista y de ahi que llegue a consecuencias como que la
justicia es méas masculina y la caridad més femenina, por € hecho de que la primera
necesita unir a sentimiento e intelecto y la segunda procede de modo més intuitivo
desde e puro sentimiento. Estos términos no son rechazables en grado absoluto, pero
son de todo punto insuficientes. Por otra parte, lafilosofia neopositivista y en gran parte
la analitica, se ha planteado abundantemente esos mismos problemas de demarcacion
entre la naturaleza y la cultura, que veiamos en Popper, y aunque con propuestas
diferenciadas en ninguna vemos un acercamiento a nuestro andisis que haya de ser
tenido en este contexto preciso en cuenta, ni siquiera aguellos que como Stephen E.
Toulmin afronta la diferencia entre los «juicios cientificos» y los «juicios cotidianos»,

8 - Es obvio que, cuidando de no desfigurar las tesis de Popper, nos hemos acondicionado a nuestros
términos para contrastar con él nuestras posiciones. Popper no habla, por supuesto, de capafo p.

9 - SCHOPENHAUER, Arthur: Los dos problemas fundamentales en la ética. Madrid, S. XX| de Espafia
Ed., 1993.

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). 7



SANCHEZ CORREDERA, S.: “Paraunateoriade la Justicia, I1”.

en El puesto de la razén en la ética'®, tratando de revisar la idea de racionaidad y, con
ello planteando un nuevo escenario tedrico més posibilista para la teoria ética. Tampoco
los andlisis que representa Karl Otto Apel nos resultan convincentes por hallarse
atrapado en un esquema contractualista dialégico cuyo nivel de idealidad Ilega a perder
los nexos con los fendbmenos a los que se refiere, a pesar de sus planteamientos
intencionales materialistas™’. Digamos, para cerrar esta digresion, que entre lo que
representa Kant y o que nos sugiere Popper (en tanto son modelos de sus posturas
respectivas) encontramos un punto de mediacion en Max Weber cuando se plantea la
objetividad del conocimiento en las ciencias y la politica sociaes, sefialando que frente
alaestabilidad de las ciencias naturales, las ciencias sociales han de ir acomodandose a
flujo del acontecer!?. Sea como fuere encontramos que todos estos planteamientos estan
desbordados y replanteados con mayor rigor en los enfoques del materialismo
filosofico.

[11. Concluyendo

Y porque entendemos a la Justicia dada en la capa p no podremos dar una
definicién exclusivamente estructural (como hariamos para ocuparnos de realidades
dadas en la capa f ) prescindiendo de la dimension genética que le es «connatural»,
dimensién que es imprescindible a tratar de cuestiones dadas en la capa p. Se puede dar
una definicion de la oOrbita eliptica de la tierra alrededor del sol en la medida que 1o
estamos considerando desde su realidad de capa f y prescindiendo de su génesis, pero
no podemos relegar siempre los momentos genéticos a intentar comprender las
realidades culturales o de la capa p.

El momento estructural de la Justicia aparece en e horizonte conceptual a través
de los criterios 1 y 2 (Igualdad y Ley), y  momento genético (dindmico) se hace
presente a través de los criterios 3 'y 4 (lucha por la Justicia y defensa de una ideologia
justa). De ese modo, no es de extrafiar que |os Ultimos criterios comprehendan ya dentro
de la definicién de la Justicia a la misma Justicia g ercitada. La Justicia no se sustantiva
o redliza sino como Igualdad o como Ley —sustantivacion que alcanza su maxima
densidad en los planos ético y politico-, pero la Igualdad o la Ley no preexisten a su
sintesis moral y tampoco se construyen exclusivamente tomando como referencia
esguemas ideales de 1o que es iguditario y de lo que es legal, sino partiendo de trozos
(materiales, fécticos) de Igualdad y de legalidad previamente establecidos. Pero ¢donde
estaria, entonces, € primer trozo de Igualdad o de legalidad, desde donde poder cerrar
positivamente este marco conceptual ?

Lateoria de la Justicia ha de inscribirse en la teoria e-p-m, la cual, a su vez, solo
puede adquirir coherencia de conjunto si se enmarca en una teoria antropoldgica —en

10 _TouLMIN, Stephen E.: El puesto de larazén en la ética. Madrid, Alianza Universidad, 1979 [1960].
1 _ APEL plantea, por ejemplo, en Estudios éticos, Ed. Alfa, 1986, cuestiones en continuidad con las que
hemos revisado, como cuando en lapagina 27y s. se plantea: «¢Es posible distinguir la razon ética de la
racionalidad estratégico-teleoldgica?. La fundamentacion trascendental que hace de estas y otras
cuestiones la encontramos en: La transformacién de la filosofia, 1. Andlisis del lenguaje, semidtica y
hermenéutica y en La transformacion de la filosofia, II. EI a priori de la comunidad de
comunicacion, Madrid, Taurus, 1985 [1972-1973].

12 _ WEBER, Max: Sobre la teoria de las ciencias sociales. Barcelona, Planeta-Agostini, 1993 [1904 y

1917], pég. 91.

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). 8



SANCHEZ CORREDERA, S.: “Paraunateoriade la Justicia, I1”.

nuestro caso, en & espacio antropoldgico gque defiende € materialismo filosofico- y ésta
a su vez, dentro de una teoria gnoseoldgica (el cierre categoria propuesto por Gustavo
Bueno, y dentro de él la teoria del hiperredismo®®) y de una ontologia materidista (la
materia ontolégica general y los géneros de materiaidad primo, segundo y
terciogenéricos, también seglin la propuesta de G. Bueno). No sera preciso, en la mayor
parte de los casos, ir mas ala del contexto que circunscribe directamente nuestro tema:
€l espacio antropol 6gico.

Dentro de esta linea de articulacion del andamigje general, diremos ahora que los
trozos materiales necesarios para reconstruir aquello que en e contexto de la Justicia
I[lamamos Igualdad y legalidad se extraen siempre de otros trozos previos que, en
definitiva, proceden por transformacion y, en @ limite, por anamdrfosis™® de otros
elementos materiales anteriores: la amistad como relacion entre iguales, considerada un
valor ético (en principio), procederia de relaciones pre-éticas y/o etoldgicas o bien de las
relaciones sociales en e marco de la vida politica. Esas relaciones materiales serén
consideradas como de igualdad o de legalidad en cuanto configuradas a través de un
molde formal que haya servido o pueda empezar a servir como criterio igualador o
legidador. A la parte formal del concepto le sucede lo mismo que a la parte material, es
decir, le sucede que una idea de igualdad-1 estara ligada a otra idea de igualdad-2 en
cuanto que una pueda proceder de otra 0 ambas de una tercera, etc., pero ello no dentro
de una ldgica con circuito puramente formal sino en la medida que los momentos
formales sblo se hacen redlidad a través de su composicién con los momentos
materiales. Es decir, que se hablara de una determinada igualdad (la de las mujeres 'y los
varones) en cuanto sobre una realidad material (los sueldos de los trabgadores...) se
estampa e cufio de la igualdad (igua salario). Solo tiene sentido hablar de igualdad
entre varones y mujeres s la entendemos mediada por este tipo de relaciones concretas,
porque de otro modo no es mas que un concepto metafisico, porque ¢donde esta el
elemento que hace iguaes genéricamente a todos los seres humanos, 0 a sus dos sexos,
etc.? Lo que se encuentra a comparar dos seres humanos cualesquiera es la
desigualdad; incluso dos gemelos monocigéticos tienen distintas huellas dactilares y
digtinto todo lo demas, en redidad; la Igualdad hay que configurarla mediante tramos
formales de igualdad tomada de otros ambitos y trozos de igualdad extraidos de
realidades materiales previas.

Es verdad que ha de haber un marco general, previo, del que arrancar, que sirva
de plataforma de la igualdad, y ese marco es la especie humana, distinta de otras
especies animales, en cuanto dotados sus componentes de cuerpos que son coincidentes
entre si, dentro de amplias franjas, a estar dotados de caracteristicas fisicas y
espirituales similares. Pero esta igualdad corpdrea de origen hace posible la Igualdad a
un nivel inicial pero no entrega la «naturaleza ética» construida ya y cerrada sino que ha
de ir constituyéndose en € transcurso histérico como caracteristica cultural que es. Hay,

13 - Parael hiperrealismo vid. BUENO, G: Teoria del cierre categorial, 3. El sistema de las doctrinas
gnoseoldgicas. Las cuatro familias basicas, pags. 841-874 y 898-912. También vid. Cuestiones
cuodlibetales. pags. 382-402, y Qué es la ciencig pags. 9-12. Conslltese ademés, GARCIA SIERRA,
Pelayo: Diccionario filosofica Oviedo, Pentalfa, 2000, pags. 118-122.

14 " Anamorfosis, vid. BUENO, G Teoria del cierre categorial, 5. El sistema de las doctrinas
gnoseol 6gicas. Adecuacionismo. Circularismo, en el Glosario final, péags. 1383-1387. Primer ensayo
sobre |las categorias de las «ciencias politicas», pags. 188-189. Vid. GARCIA SIERRA, Pelayo: Diccionario
filosofico. Oviedo, Pentalfa, 2000, pags. 126-128 y 563-564

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). 9



SANCHEZ CORREDERA, S.: “Paraunateoriade la Justicia, I1”.

por tanto, una Igualdad y una desigualdad de partida entre los sujetos humanos, y es en
el juego de ambas, y en e proceso de desarrollo de igualdades materiales que se van
normalizando como cabra hablar de persona ética, entendida siempre a la vez como
persona dentro de un marco politico y social mas amplio que €l estrictamente familiar,
dentro del cual son posibles estos desarrollos.

Los conceptos de Igualdad y de legalidad, y también los de luchay defensa de la
Justicia, irén esclareciéndose y distinguiéndose a medida que vayamos mostrando las
conexiones estructurales en que se hallan inscritos y las derivas genéticas en donde se
han conformado. Para ello serd preciso establecer un encuadre general de este tipo de
valores en € contexto de todos los demas, o0 o que es lo mismo proponer una teoria
sobre e mundo de los valores (lo que sera objeto del proximo capitul o).

La teoria de la Justicia, inscrita dentro de las relaciones e-p-m, en e plano del
espacio antropolégico que le corresponda, debera entenderse como un valor complejo
en un mundo de los valores que habra que reconfigurar.

Gijon, 20 de enero de 2006.
BIBLIOGRAFIA®>:

APEL, Karl-Otto: Estudios éticos, Barcelona, Ed. Alfa, 1986.

APEL, Karl-Otto: La transformacion de la filosofia, 1. Analisis del lenguaje, semidtica
y hermenéutica. La transformacion dela filosofia, I1. El apriori dela
comunidad de comunicacion. Madrid, Taurus, 1985 [1972-1973].

BUENO; Gustavo: El sentido de la vida. Oviedo, Pentalfa, 1976.

BUENO; Gustavo: Primer ensayo sobre las categorias de las «ciencias politicas».
Cultura Rioja, 1991.

BUENO, G.: Teoria del cierre categorial . Oviedo, Pentalfa, 1992-1993, 5 vals.

BUENO, G.: Etnologia y utopia. Madrid, Jicar, 1971.

BUENO, G.: Ensayos materialistas. Madrid, Taurus, 1972.

BUENO, G.: Ensayo sobre |as categorias de la economia politica. Barcelona, La Gaya
Ciencia, 1972.

BUENO, G.: El animal divino. Ensayo de una filosofia materialista de la religion.
Oviedo, Pentalfa, 1996 [12ed.: 1975].

BUENO, G.: Cuestiones cuodlibetales sobre Diosy la religion. Madrid, Mondadori,
1989.

BUENO, G.: Materia, Oviedo. Pentalfa, 1990.

BUENO, G.: Nosotrosy €llos. Oviedo, Pentalfa, 1990.

BUENO, G.: ¢Quéeslaciencia?. Oviedo, Pentalfa, 1995.

BUENO, G.: ¢Quéesla filosofia?. Oviedo, Pentalfa, 1995.

BUENO, G.: El mito de la cultura. Barcelona, Editorial Prensa [bérica, 1996.

BUENO, G.: Espaia frente a Europa. Barcelona, Alba Ed., 1999.

BUENO, Gustavo- HIDALGO, A. —IGLESIAS, C.: Symploké. Jicar, 1997.

ESPINOSA, Baruch de: Etica, demostrada segiin el orden geométrico. Ed. de Vidal
Pefia, Madrid, Editora Nacional, 1980.

GARCIA SIERRA, Pelayo: Diccionario filosofico. Oviedo, Pentalfa, 2000

15 - Setrata de unabibliografia acumulada, es decir, resultado de este capitulo y del anterior.

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). 10



SANCHEZ CORREDERA, S.: “Paraunateoriade la Justicia, I1”.

KANT, |.: Fundamentacion de la metafisica de las costumbres. Madrid, Espasa-Calpe,
1996

KANT, |.: La metafisica de las costumbres. Barcelona, Altaya, 1989.

KANT, I.: Critica dela razdn préctica. Salamanca, Ed. Sigueme, 2002. También
México, Porrda.

MAQUIAVELO; N.: El principe. (Comentado por Napoledn Bonaparte). Madrid,
Espasa-Calpe, 1973.

PLATON: La Republica. El Politico. Lasleyes. En Obras Completas. Madrid, Aguilar,
1981.

POPPER, Karl: La sociedad abierta y sus enemigos. Paidés, 1981.

POPPER, Karl: Conjeturasy refutaciones. Paidds, 1983.

POPPER, Karl: Laldgica delainvestigacion cientifica. Tecnos, 1962.

POPPER, Karl: La miseria del historicismo. Alianza, 1973

RAWLS, John: Teoria dela Justicia. México, Fondo de Cultura Econdmica, 1997.

SANCHEZ CORREDERA, Silverio: «Los conflictos entre Etica, Moral y Politica:
criterios para su negociacion», Cuadernos de Informacion y Comunicacion, vol.
8, Facultad de Ciencias de la Informacion, Servicio de Publicaciones
Universidad Complutense, 2003, pags. 39-60.

SANCHEZ CORREDERA, Silverio: Etica, 4° de E.S.O, tema 2, Grupo Diaita, Ed.
Eikasia, Oviedo, 2003

SANCHEZ CORREDERA, Silverio: Filosofia 1° de Bachillerato, temas 13 y 17.
Grupo Metaxy, Ed. Eikasia, Oviedo, 2004.

SANCHEZ CORREDERA, Silverio: Jovellanosy el jovellanismo, una perspectiva
filosofica., «Parte primera. Teoria E-P-M. Definicién de ética, politicay moral
desde el materialismo filosofico». Oviedo, Pentalfa, 2004.

SANCHEZ CORREDERA, Silverio: «Etica, Politicay Moral. Un desarrollo desde las
propuestas de Gustavo Bueno», en Filosofia y Cuerpo. Debates en torno al
pensamiento de Gustavo Bueno. Ed. Libertarias, Madrid, 2005, pags. 177-184.

SCHOPENHAUER, Arthur: Los dos problemas fundamentales de la ética. Madrid,
Siglo XXI de Espaiia Ed., 1993.

TOULMIN, Stephen E.: El puesto de la razdn en la ética. Madrid, Alianza
Universidad, 1979 [1960].

WEBER, Max: Sobre la teoria de las ciencias sociales. Barcelona, Planeta-Agostini,
1993[1904 y 1917].

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (Marzo, 2006). 11



La construccion de larealidad a través del
lenguaje’.

Dr. Roméan Garcia. Oviedo

A partir de este titulo cabria pensar que va a tratarse del lenguagje como
persuasion, al estilo del papel que juega la retérica en el Dialogo platénico
Gorgias, cuando el autor que da nombre al didlogo, le responde a Socrates que
su profesion de sofista, como especialista en el lenguagje, es més importante que

otras especialidades como la medicina, dado que:

“En muchas ocasiones yo, yendo con mi hermano o con otros medicos
junto a un enfermo que no queria tomar las medicinas o dejarse operar o
cauterizar por € médico, sin que éste le pudiera convencer, yo lo
consegui no con otro arte, sino con laretérica” (%)

Sin embargo, no pretendemos movernos en la dimensién psicoldgico-

linguiistica, sino en la dimensién onto-epistemol 6gica (%)

Para el comun de las personas el proceso del conocimiento abarca desde
el momento que el recién nacido empieza a ver manchas de luz y color carentes
de significado. En poco tiempo llega a entender lo inmediato, tal como ocurre
con el resto de los animales. Luego, va adquiriendo los conceptos de pasado y
futuro e incorpora el lenguge. Para que las impresiones sensoriales, que
transmiten mensajes de la realidad, adquieran significado, deben ser
estructuradas por redes conceptuales, que son fundamental mente linguisticas. De
ahi la importancia de analizar significados, de no renunciar a la funcion

argumentativa del lenguaje, de no quedarnos en el nivel puramente sensorial.

Parece evidente que conocemos cosas. Solemos estar bastante seguros de

muchas de nuestras creencias. Calificamos como verdaderos, fasos o dudosos los

! - Este articulo es fruto de una conferencia pronunciada en la Universidad Auténoma de Santo
Domingo, Republica Dominicana el 25 de Agosto de 2004.
2 - 51. PLATON, Gorg., 456 B.

Eikasia Revista de Filosofia, 3 (marzo 2006) 1



GARCIA, Romén: «Laconstruccion de larealidad através del lenguaje»,

hechos que se presentan ante nosotros y los juicios en los que se relatan dichos
hechos. Estimamos como mas o menos probable la presencia o ausencia de
determinados acontecimientos, basédndonos en indicios que creemos fiables y

utilizando criterios aparentemente indudables.

Sin embargo, basta inquirir con cierto rigor la mayor parte de nuestras
convicciones para que pierdan rgpidamente su solidez. Durante siglos los hombres
estuvieron convencidos de que los cuerpos celestes giraban arededor de la Tierra -
gue permanecia estética y en e centro del universo- en orbitas circulares y con
velocidad uniforme. La teoria desarrollada fundamentalmente por e quimico G.E.
Stahl (1660- 1734) que suponia que todas las sustancias combustibles contenian un
principio inflamable, € flogisto, dominé e mundo de la quimica durante medio siglo
hasta que Lavoisier (1743-1794) demostro su falsedad, en 1774. La evolucion de las
especies, que actualmente es aceptada unanimemente por la comunidad cientifica,
tardé muchos afios en ser aceptada debido a los prejuicios religiosos, y ain hoy es
rechazada por algunos sectores ligados a fundamentalismo evangélico y que estan
radicados en e Sur de los Estados Unidos fundamentalmente. La lista de grandes
errores que dominaron la mentalidad del hombre a lo largo de la historia seria
interminable. A los ya mencionados, habria que afadir los relativos a la generacion
espontanea, a éter ... 0, mas recientemente, la oposicion de laiglesiay determinados

sectores ala clonacion.

Un breve examen de la historia de la ciencia y del pensamiento nos revela
cuan endeble puede llegar a ser nuestro conocimiento y nos advierte de la necesidad
de huir del dogmatismo, manteniendo siempre abierta la capacidad de autocritica.
Mas no hemos de limitar nuestras dudas acerca de la vaidez de nuestros
conocimientos a cuestiones, digamos, de carécter general, a la cosmovision que
tengamos en un momento determinado. René Descartes (1596- 1650) llegd a dudar
de la verosmilitud de los datos que nos proporcionaban los sentidos e incluso de que

fuéramos capaces de distinguir € estado de suefio del de vigilia:

3 - Dejamos aqui el término gnosologia para lateoriade laciencia

Eikasia Revista de Filosofia, 3 (marzo 2006) 2



GARCIA, Romén: «Laconstruccion de larealidad através del lenguaje»,

“ Todo lo que he admitido hasta €l presente como mas seguro y
verdadero, lo he aprendido de los sentidos o por los sentidos;, ahora
bien, he experimentado a veces que tales sentidos me engafiaban, y es
prudente no fiarse nuca por completo de quienes nos han engafiado una
vez.

?2..?j Cuantas veces no me habra ocurrido sofiar, por la noche, que
estaba aqui mismo, vestido, junto al fuego, estando en realidad desnudo
y en la cama! En este momento, estoy seguro de que yo miro este papel
con los ojos de la vigilia, de que esta cabeza que muevo no esta
sofiolienta, de que alargo esta mano y la siento de propdsito y con plena
conciencia: 1o que acaece en suefios no me resulta tan claro y distinto
como todo esto. Pero, pensandolo mejor, recuerdo haber sido engariado,
mientras dormia, por ilusiones semgantes. Y fijandome en este
pensamiento, veo de un modo tan manifiesto que no hay indicios
concluyentes ni sefiales que basten a distinguir con claridad el suefio de
la vigilia, que acabo atonito, y mi estupor es tal que casi puede
persuadirme de que estoy durmiendo.” . (%)

Desde un punto de vista riguroso, debemos admitir que la mayor parte de
nuestro conocimiento esta en contradiccion con los descubrimientos cientificos y que
nuestra forma de entender el mundo se encuentra en contradiccion con la ciencia. En
gran medida ésta no deja de ser un conocimiento gque va contra € sentido comin.
Nadie, aparte de dos o tres especialistas en fisica cuantica, comprende qué
importancia tiene que €l tiempo esté en funcion del espacio, por |o menos més alade
la subjetividad de que unas veces nos pase més deprisa, y, otra, mas lentamente. A
pesar de que todos hemos estudiado € principio de la caida libre de los cuerpos, de
Newton (v = h x @), seguimos aferrados a sentido comun, que nos dice que un

cuerpo maés pesado cae mas rapidamente que otro mas ligero...

A lavista de |o expuesto, resulta obvio que e primer problema que hemos de
plantearnos en relacion a conocimiento es e de s éste es posible. Cuando

indagamos acerca de la posibilidad del conocimiento nos estamos refiriendo al

* - DESCARTES, René.: Meditaciones Metafisicas, EdicionesAlfaguara, Madrid, 1977, pag. 18. Cfr.
también Los Principios de las Filosofia, I, 4.

Eikasia Revista de Filosofia, 3 (marzo 2006) 3



GARCIA, Romén: «Laconstruccion de larealidad através del lenguaje»,

conocimiento verdadero. En redlidad, e conocimiento entendido rectamente es

siempre un conocimiento verdadero.

1.- Aparienciay realidad.

Frente a la concepcion habitual de que las cosas son como se perciben
(realismo ingenuo), la filosofia ha criticado estas posiciones, de ta forma que
podriamos considerar que actuamente e antirrealismo [Fenomenalismo —Hume
(1711-1776) y Kant (1724-1804)-, idealistas —Berkeley (1685-1753) y Hegel (1770-
1831)-] es la posicién dominante en las ciencias. De hecho, algunos tipos de realismo

han terminado por aceptar un papel activo del sujeto

1.1.- El antirrealismo.

Humey Kant fueron fenomenalistas. EI fenomenalista kantiano, por emplo,
sostiene que todo lo que conocemos lo situamos en un espacio y en un tiempo.
Espacio y tiempo - que son llamados por Kant intuiciones puras o formas a priori de
la sensibilidad- son puestos por € sujeto en € proceso de conocimiento, forman
parte de la dotaciéon inicia del sujeto cognoscente. Los datos de los sentidos
estructurados en un espacio y en un tiempo, es decir, los fendmenos, son lo Unico que
conocemos. Las cosas en-si mismas, los noumenos, son totalmente incognoscibles

para nosotros, |o cual no quiere decir que no existan (antirrealismo metafisico).

George Berkeley (1685-1753) es un representante genuino del antirrealismo
mas radical de corte idealista. Para Berkeley “las cosas’ existen y las conocemos, de
manera directa e inmediata, tal como son. Desde un punto de vista gnoseol 6gico cas
nos sentiriamos tentados a afirmar que Berkeley defiende un realismo directo e
ingenuo. Pero las “cosas’ de las que nos habla, no son de tipo corpéreo o material,
sino de tipo mental o ideal. Por lo tanto, su antirrealismo se mueve mas bien en un
plano metafisico que gnoseoldgico. No se limita a afirmar que lo que no percibimos

(de una manera u otra) es incognoscible, sino que lo declara directamente inexistente.

Eikasia Revista de Filosofia, 3 (marzo 2006) 4



GARCIA, Romén: «Laconstruccion de larealidad através del lenguaje»,

Sblo existe lo que percibimos - que tiene, repetimos, una dimensién exclusivamente
mental- y en tanto que lo percibimos. Y segundo; Es, en redidad, un
antimaterialista.

No podemos aqui entrar en detalle en la exposicion de la filosofia de
Berkeley. No obstante, si queremos subrayar que defendié su posicion con notable

ingenio y la consideré compatible con € sentido comun:

“ A primera vista ésta es una doctrina escandalosa,
incompatible con los presupuestos de la ciencia y € sentido comun.
Parece negar la existencia tanto de la materia que investigan las
ciencias fisicas como de los objetos familiares de la vida cotidiana, las
sillas y las mesas, las montafias, las praderas y rios que nos rodean y en
cuya existencia, independiente de nosotros, creemos. Resulta
manifiestamente contrario al sentido comin decir que los cuerpos no
existen cuando no |os observamos.

Berkeley estaba dispuesto a aceptar que s sus puntos de vista
resultaban incompatibles con e sentido comin y cerraban e paso a la
ciencia, serian inaceptables. El interés de su filosofia reside en que
afirma que su ontologia es perfectamente compatible con el sentido
comin y los principios religiosos, y que, aungue contradice
explicitamente los supuestos metafisicos de los cientificos, puede
proporcionarnos una explicacion satisfactoria sobre la naturaleza y
valor de las ciencias sin invocar la hipotesis de la materia. es mas,
desarrolla su posicion tan ingeniosamente que siempre ha sido
notoriamente dificil refutarle.” °

Las cosas son, en redlidad, ideas y su ser consiste, por tanto, en ser percibidas.

Premisa 1 : sOlo conocemos ideas (en el sentido amplio que Locke dio
a este término: conceptos, sensaciones, etc)

Premisa 2 : Conocemos las cosas (Esta silla, este 18piz, etc)
Conclusion: Las cosas son ideas

® - URRSON, J.O. : Berkeley. Madrid, Alianza Editorial, 1984, pp.50-51.

Eikasia Revista de Filosofia, 3 (marzo 2006) 5



GARCIA, Romén: «Laconstruccion de larealidad através del lenguaje»,

2.- Lenguaje

La conclusion que se puede extraer es que lenguaje y mundo o realidad son
dos entidades incomensurables. La funcion del leguaje es «expresar |o inexpresable»,
es por elo que debemos invertir la formula de Wittgenstein (1889-1951) “de lo que

no se puede hablar megjor es calarse’ por la de “hablamos de lo que no se conoce”.

Si lo analizamos en profundidad, estos planteamientos estén ya presentes en
el escepticismo, corriente filosofica que, aungue nacida en Grecia, ha estado siempre
presente alo largo de la historia del pensamiento. Y en cuyatesis fundamental estala
negacion de la posibilidad del conocimiento —verdadero—, insistimos. Por lo tanto, o
coherente es no hablar de nada @phasia) y suspender el juicio sobre cualquier
aspecto de la realidad (gpoché). Esta argumentacion esta presente en las objeciones
escépticas sobre el conocimiento, que Sexto Empirico y otros atribuyen a

Gorgias de Leontini, y que se contienen en la siguiente afirmacion:

Gorgias “Dice que nada existe; que si algo existiera, seria
incognoscible; que s algo existieray fuera cognoscible, seria
incomunicable alos demas’ (°).

No nos vamos a detener en toda la argumentacion de las aseveraciones anteriores
por parte del autor. No dgja de tener un interés importante para nuestro tema, pero
entrar en ellas desbordaria € marco de esta conferencia. No obstante, podemos
recoger para los dos primeros asertos la sintesis de Enesidemo de Cnosos — un
escéptico del siglo -1 —, que sistematizo los principales motivos por los cuaes ha de
concluirse la necesidad de suspender todo juicio, en unos argumentos denominados
“tropos’ . Estos argumentos, que al parecer recogen en buena medida la doctrina del
fundador de la escuela, Pirron de Elis (-365 a -275), puede resumirse de la siguiente

manera

® - Dids 40. DeMeélis., Xenoph., Gorg. V-VI, 979 a 12.

Eikasia Revista de Filosofia, 3 (marzo 2006) 6



GARCIA, Romén: «Laconstruccion de larealidad através del lenguaje»,

Todos nuestros conocimientos provienen de sensaciones, opiniones o
razonamientos. Sin embargo, las sensaciones y las percepciones no proporcionan un

conocimiento valido como lo prueba el hecho de que:

— Varien de unas especies animales a otras.

— Varien de unos individuos a otros dentro de la misma especie.

— Varien en un mismo individuo de un momento a otro dependiendo
de diversas circunstancias. edad, cansancio, salud, etc.

— Varien en funcion de las diferentes posiciones y estados que puede
adoptar € objeto.

— Varien en razén de las caracteristicas que tenga el medio que se
interpone entre el sujeto cognoscente y el objeto conocido.

Tampoco las opiniones que tenemos representan un conocimiento cierto ya
que:

— S provienen de nuestras propias sensaciones y percepciones no
hemos de darles nuestra confianza, como hemos probado
anteriormente.

— Si provienen de las sensaciones y percepciones de los demas €
problema planteado es exactamente el mismo.

— Ademés, muchas de nuestras opiniones, a las que tenemos por
conocimientos ciertos e indudables, provienen de costumbres,
creenciasy tradiciones, cuyarelatividad se prueba por € hecho
de que son digtintas - y, a veces, contradictorias - a las que
tienen otros pueblos. Tampoco la educacion que recibimos es
fuente segura de certeza, por este mismo motivo. Por otra
parte, nunca podemos estar seguros de estar interpretando o
comprendiendo correctamente la informacion que se nos
transmite.

Degando a margen los argumentos anteriores contra la redidad y la
posibilidad del conocimiento y centrandonos en el problema que nos ocupa: € del
lenguaje; nos interesa detenernos en la tercera de las tesis de Gorgias, cuando afirma
que:

“Y s pudiera ser captado, seriaincomunicable alos demés.
Si o existente, que tiene su realidad fuera de nosotros, es visible; y
audible y, en general, sensible, y de elo lo visible es aprehendido con la

vista y lo audible con € oido y no a la inversa, ¢cOmo podrg; ser
comunicado a otro? Efectivamente, la palabra es aguello con lo que nos

Eikasia Revista de Filosofia, 3 (marzo 2006) 7



GARCIA, Romén: «Laconstruccion de larealidad através del lenguaje»,

unicornio, al que llaman «'i-lin». Cuando los marinos chinos conocieron en
Somalia un animal tan extrafio como la jirafa y comprobaron que los nativos la

[lamaban «girin» (que a ellos les sonaba como «K'i-lin») dieron por sentado que

comunicamos, y la palabra no es lo rea existente’. Por tanto, nosotros
comunicamos a los demas, no lo existente, sino la palabra, que es distinta
de lo real. Asi como lo visible no puede llegar a ser audible y viceversa,
asi nuestra palabra no puede llegar a ser lo existente, ya que esto tiene su
realidad fuera de nosotros. Y, a no ser la palabra lo existente, no puede
ser este Ultimo comunicado a otro.

La palabra, dice Gorgias, se origina a partir de las cosas del mundo
exterior en cuanto se presentan a nosotros (esto es, a partir de lo
sensible). Asi, de la presencia del sabor nace en nosotros la palabra
relativa a esta cualidad, y de laimpresién de color lareferente a color. Si
esto sucede asi, la palabra no es representativa del mundo exterior, sino
gue es & mundo exterior € que vuelve significativa la palabra.

Y no es posible afirmar que la palabra es real de la misma manera
gue lo es lo vishble y lo audible, de forma que puede ella comunicar |o
real existente basandose en su realidad existente. Pues, nos dice Gorgias,
incluso aungue la palabra tenga realidad, difiere del resto de lo real, y en
especia los cuerpos visibles son diferentes de las palabras, ya que lo
visible es captado por un érgano y la palabra por otro distinto.

Asi pues, la palabra no capta la mayor parte de las cosas reales, del
mismo modo que éstas no manifiestan su reciproca naturaleza.”®

En China hay una leyenda acerca de la existencia de una especie de

se trataba del famoso unicornio. (°)

Averroes (1126-1198), un meédico arabe, trabajaba sobre los comentarios a
Aristételes, obra monumental por la que seria conocido, tratando sobre los
pensamientos de un hombre del que lo separaban catorce siglos; a las dificultades

intrinsecas debemos afadir que Averroes, ignorante del siriaco y de griego,

Cuenta Borges (1889-1986) en la «La busca de Averroes» (%), que

" - Serefiere Gorgias aque la palabra no se adectia plenamente con la realidad.
8 - 39. SEXT., Adv. matem., VI, 65 y sigs.
9 - BOORSTIN, Daniel J.: Los Descubridores (1983), Grijalbo Mondadori 1986, vol. |, pag.

200.

10 _BORGES, J.L.: “Labuscade Averroes’, en El Alhep (1949) Obras completas!|. Barcelona,
Circulo de Lectores, 1992, pp. 175-181.

Eikasia Revista de Filosofia, 3 (marzo 2006)



GARCIA, Romén: «Laconstruccion de larealidad através del lenguaje»,

trabgjaba sobre la traduccién de una traduccion. Dos palabras dudosas o habian
detenido en € principio de la Poética. Esas palabras eran tragediay comedia. Las
habia encontrado afios atrés, en € libro tercero de la Retérica; nadie, en el ambito del
Islam, barruntaba lo que querian decir. En la Retdrica habia podido eudirlas, en la

Poética eraimposible, por razones obvias.

Mientras Averroes pensaba que suele estar muy cerca lo que buscamos,
debgo de su ventana, en e estrecho patio de tierra, jugaban unos chicos
semidesnudos. Uno, de pie en los hombros de otro, hacia notoriamente de
almuédano; bien cerrados los ojos, salmodiaba «No hay otro dios que e Dios». El
gue lo sostenia, inmovil, hacia de aminar; otro, abyecto en € polvo y arrodillado, de
congregacion de los fieles. El juego durd poco: todos querian ser e amuédano, nadie

la congregacion o latorre. El juego acab6 disolviéndose entre insultos.

“En la historia anterior —dice Borges- quise narrar e proceso de una
derrota. Pensé, primero, en aquel arzobispo de Canterbury que se propuso
demostrar que hay un Dios; luego, en los aquimistas que buscaron la
piedra filosofal; luego, en los vanos trisectores del angulo y rectificadores
del circulo. Reflexioné, después, que méas poético es € caso de un
hombre que se propone un fin que no esta vedado a los otros, pero si a él.
Recordé a Averroes, que, encerrado en € &mbito del 1slam, nunca pudo
saber e significado de las voces tragediay comedia. Referi el caso; a
medida que adelantaba, senti lo que hubo de sentir aguel dios
mencionado por Burton que se propuso crear un toro y cred un buafalo.
Senti que la obra se burlaba de mi. Senti que Averroes, queriendo
imaginar o que es un drama sin haber sospechado 1o que es un teatro, no
era mas absurdo que yo, queriendo imaginar a Averroes, sin otro material
que unos adarmes de Renan, de Lane y de Asin Palacios. Senti, en la
ultima pagina, que mi narracion era un simbolo del hombre que yo fui,
mientras la escribia y que, para redactar esa narracion, yo tuve que ser
aquel hombre y que, para ser aguel hombre, yo tuve que redactar esa
narracion, y asi hasta lo infinito. (En € instante en que yo dejo de creer
en él, «Averroes» desaparece.)” (1)

T d.

Eikasia Revista de Filosofia, 3 (marzo 2006) 9



GARCIA, Romén: «Laconstruccion de larealidad através del lenguaje»,

3.- Realidad y lenguaje.

El precepto de claridad sobrentiende el lemgugie como mero medio de
comunicacion de una verdad que ya se posee de entrada.  Pero, contrariamente a esta
concepcion, e lengugje actlia como un medio para abrir la realidad misma, la verdad
no lingtistica que sdlo puede tener lugar en € texto, en & acto mismo de la escritura,
aungue €ello dificulte su comprersiéon. Larealidad no es lo ya dado, o bien, s eslo ya
dado, ontologicamente, es, a su vez, indefinido. S se dice “al principio era el Caos’:
¢Qué era antes de ese Caos?, e Caos supone ya introducir una definicion o

determinacion. Presupone una indeterminacion anterior mayor.

El lenguaje hace aquellas operaciones que no se pueden hacer desde la

realidad misma, como pueden ser laUnion y la Separacion.

Vamos, pues, a empezar mostrando una operacion que solamente se puede
hacer a partir del lenguaje y que es necesaria para poder entender la realidad, para
poder pensar. Para ello, vamos a describirla en dos autores, que estan en |os origenes
de la filosofia, uno como precursor y otro como fundador. En primer lugar, partimos
de La Teogonia de Hesiodo, para mostrar esa misma operacion que, mas tarde,

perfeccionara Platon.

Previamente, deberiamos decir que, en la antigliedad, en la época anterior a
Homero, en gran medida éste trata de recoger, e lengugje tiene un halo sagrado.
Como ha demostrado Parry (*2), con la tradicién oral de los pastores yugoslavos, y
Havelot y Emile Benveniste (1902-1976), con posterioridad, el lenguaje, en las

12 . Estarelacion que podria aparecer como traida de los pelos, no lo es tanto si tenemos en cuenta

algunas reflexiones que hace Ong, acerca de los analisis de Milman Parry sobre la construccién de la
Ilfada y la Odisea. En referencia a los mismos dice Ong en referencia a la obra de Homero: "El

andlisis detallado del tipo que hacia Milman Parry mostré que repetia (Homero) formula tras férmula.

El término griego rhapsoidein “coser un canto”, resulté nefasto. Homero uni6 partes prefabricadas. En
lugar de un creador, se tenia un obrero de linea de montaje” Ong, Walter J.: Oralidad y escritura.

Fondo de Cultura Econémico. Bs. As. 1982.

Eikasia Revista de Filosofia, 3 (marzo 2006) 10



GARCIA, Romén: «Laconstruccion de larealidad através del lenguaje»,

comunidades indoeuropeas de tradicion de pueblos pastores y cazadores, asombra, y

se entiende como una inspiracion de los dioses.

Hesiodo comienza la Teogonia de esta forma:

“iSalud, hijas de Zeus! Otorgadme €& hechizo de vuestro canto.
Celebrad la estirpe sagrada de los (105) sempiternos Inmortales, los que
nacieron de Gea y del estrellado Urano, los que nacieron de la tenebrosa
Noche y los que crié € salobre Ponto. [Decid también como nacieron a
comienzo los dioses, latierra, los rios, € ilimitado ponto de agitadas olas
y, dli arriba, los relucientes astros y e anchuroso cieo] Y los
descendientes (110) de aquéllos, los dioses dadores de bienes, como se
repartieron la riqueza, como se dividieron los honores y como ademas,
por primera vez, habitaron e muy abrupto Olimpo. Inspiradme esto,
Musas que desde un principio habitais las mansiones olimpicas, y
decidme lo (115) que de €ello fue primero.”

El autor no pide inspiraciéon para hablar de esos temas, sino que pide a las
musas “el hechizo de vuestro canto”, por que son las musas las que hablan a través

de é: un hombre no puede componer tan preciosos Versos.

Para todos |os pueblos cazadores-pastores-recolectores, € lenguaje tiene un
halo de sagrado. No debemos olvidar que el cuarto evangelio, el denominado de San

Juan Evangelista, comienza:

“En e principio erael Verbo” (*)

La traduccién de la International Biblie Students Association, més conocida

como los Testigos de Jehova, es mas literal:

“En [€e] principio la Palabra era, y la Palabra estaba con Dios y la Palabra
eraun Dios." (*4)

13 _Biblia. Juan .1.1.
1 _Traduccion del Nuevo Mundo de las Santas Escrituras New Y ork, Watchtower Bible and Tract
Society or New York, 1979. Juan, 1.1.

Eikasia Revista de Filosofia, 3 (marzo 2006) 11



GARCIA, Romén: «Laconstruccion de larealidad através del lenguaje»,

Y contintia refiriendo como todo se crea a partir de la Palabra. No obstante, no

vamos a entrar aqui en un debate teol 6gico, por |o que seguiremos con Hesiodo.

Continda la Teogonia:

“En primer lugar existio e Caos. Después Gea la de amplio pecho, sede
siempre segura de todos los Inmortales que habitan la nevada cumbre del
Olimpo. [En € fondo de la tierra de anchos caminos existié € tenebroso
izo Téartaro.] Por Ultimo, Eros, € més hermoso entre los (120) dioses
inmortales, que afloja los miembros y cautiva de todos los dioses y todos
los hombres el corazdn y la sensata voluntad en sus pechos.

Del Caos surgieron Erebo y la negra Noche. De la negra Noche a su vez
nacieron €l Eter y e Dia, a los que (125) alumbré prefiada en contacto
amoroso con Erebo.

Gea aumbro primero a estrellado Urano con sus mismas proporciones,
para que la contuviera por todas partes y poder ser asi sede siempre
segura para los felices dioses. También dio aluz a las grandes Montafias,
deliciosa morada de diosas, las Ninfas que habitan en los boscosos
montes. Ella igualmente parid a (130) estéril piélago de agitadas olas, €l
Ponto, sin mediar & grato comercio.

4.- Separacion o division.

Podemos observar, en e primer parrafo, referido de la Teogonia (120), una
estructura compleja, que en € mito se realiza pocas veces, pues evidencia €
procedimiento. Se utiliza en €l tema del origen, problema del que ninguna mitologia
escapa. Se trata de establecer, o delimitar, el espacio khéra) en € que se va a
trabgjar (*°), dado que en un principio nos encontramos con lo ilimitado (apeiron).
Para ello es preciso establecer una marca, o0 linea, que separa lo indeterminado (lo
gue se dgja) de lo determinado (de lo marcado): e “absimo”. Ademas se tienen que
precisar las operaciones a utilizar. Volvamos mas detenidamente a la Teogonia de

Hesiodo:

“En primer lugar existi6 & Caos.” (*°)

15 . Sobre el tema del espacio como khéra cf.. CENTENO, Salvador.: La idea de espacio en
Demdcrito. Mecanografiado. Oviedo, Universidad de Oviedo, 1985, 195pp.
16 - HESIODO.: Teogonia, 117-123.

Eikasia Revista de Filosofia, 3 (marzo 2006) 12



GARCIA, Romén: «Laconstruccion de larealidad através del lenguaje»,

Se traza unamarca: € Caos. El Caos funciona como una linea divisoria que
se establece en la determinacién absoluta. Se traduce también por abismo. Esta linea
divide la pura indeterminacion en dos espacios. uno, nuevamente indeterminado, v,
otro, determinado, que es con e que ya podemos trabajar. El caos erala brechaen la

tierra que abre un arado.

El Caos marca un espacio donde no habia nada. Por ello, cas como un efecto
inmediato, una vez que existe e Caos, aparece seguidamente Gea la de amplio
pecho. Téngase en cuenta que €l epiteto de amplio pecho no es gratuito. Para
remarcar méas aun, si cabe, su caracter espacial se dice: sede siempre segura de todos
los Inmortales que habitan la nevada cumbre del Olimpo (}'). Hasta los Dioses
necesitan un espacio para existir, sin él no lo podrian hacer. Por ello, Gea tiene que
ser el primer dios que aparece, después de establecer la linea. Una vez establecido o
delimitado € espacio, nos sigue quedando una indeterminacién: Tartaro. Pero,
ademas, es necesario introducir una operacion: la union o Eros, que sera utilizada
dentro del esquema indoeuropeo de la familia, mediante matrimonios, infidelidades o

incestos.

Para gemplificar este método podemos utilizar la estructura cartesiana del
espacio. Ello, indudablemente supone una deformacion de la estructura a la que
aludimos, pero creemos que puede ser claramente gemplificante. Si partimos de
situar un punto como referencia en los distintos espacios que vamos a dibujar,

podemos comprender claramente a qué nos referimos.

Establezcamos un primer espacio indeterminado (figura 1) en el que situamos

nuestro punto de referencia:

Figura 1.

Eikasia Revista de Filosofia, 3 (marzo 2006) 13



GARCIA, Romén: «Laconstruccion de larealidad através del lenguaje»,

En este espacio, s no tuviéramos la referencia de la hoja de papel, no podemos
delimitar nada, no podriamos, en definitiva situar € punto, porque se carece de
referencias. Si establecemos un corte, quedardn marcados dos espacios, es decir se

establece la derecha y laizquierda (figura 2):

Figura 2.

Ya podemos sefldar que € punto se encuentra a la derecha. Pero nos
encontramos con dos espacios de caracteristicas diferenciadas. Por una parte, €
espacio gue nos gqueda a la izquierda sigue teniendo las mismas caracteristicas de
indeterminacion originaria, mientras que € de la derecha tiene una primera
determinacion (el punto). Si aplicaramos un nuevo corte, podriamos realizar una

nueva delimitacion espacia (figura 3).

Figura 3.

Eikasia Revista de Filosofia, 3 (marzo 2006) 14



GARCIA, Romén: «Laconstruccion de larealidad através del lenguaje»,

El dltimo paso, desde la perspectiva cartesiana, seria establecer nuevos cortes

en los ges, con lo que podriamos llegar a delimitar la posicién del punto.

v

Sin embargo, en e mundo griego, esta divisién espacia no es de carécter

geométrico o matemético (18)

La divisidn, entendida como segregacion de un doble elemento, consiste en

gue a dividir un espacio nos encontramos con dos NUevos espaci os.

“Del Caos surgieron Erebo y la negra Noche. De la Noche a su vez
nacieron €l Eter y e Dia, alos que aumbro prefiada en contacto amoroso
con Erebo.”
Si bien, para e surgimiento del Eter y é Dia se introduce la union entre la
Nochey Erebo, mecanismo que habiamos visto en el apartado anterior, se trata de

una superposicién de la operacién indoeuropea, una vez que se tienen los operadores.

18 _ Cf. CENTENO PRIETO, Salvador.: La idea de espacio en Demdcrito. Tesinade Licenciatrura
Mecanografiada. Oviedo, Universidad de Oviedo, 1985. Centeno sefiala, apoyandose en las tesis de
Ruiz-Werner (Leucipo y Demdcrito. Fragmentos Buenos Aires, 1970, p.22 y ss.) y Sinnige (Matter
and Infinity in the Presocratic Schools and Plato. Anen. 1968, p. 155.) como el tratamiento de los
presocraticos hasta Platon de la idea de espacio no es un concepto matematico y que procede de la
fisicajonia (Centeno, p.9). Asi mismo, dentro de esta interpretacion se encontraria MONDOLFO, R.:
El infinito en el pensamiento de la antigliedad clasica. Buenos Aires, 1971, p. 285y ss.

Eikasia Revista de Filosofia, 3 (marzo 2006) 15



GARCIA, Romén: «Laconstruccion de larealidad através del lenguaje»,

Sin embargo, € mecanismo establecido es la misma operacién que € surgimiento de

Erebo y laNoche. Es decir, la division apartir de un e emento anterior:

Caos

E'rebo NoJ:he

| |
Eter Dia

Con la salvedad de que en e segundo par se establece la union entre Erebo y
laNoche, la particién se realiza en dos elementos. El primer elemento es la parte no
marcada o indeterminaday e segundo elemento es el marcado o conocido. Erebo es
la noche, que es indeterminada, o que podriamos denominar la obscuridad absoluta

y e Eter eslaluz absoluta, la claridad

5.- Algunos recur sos ya utilizados por Platon en la construccion dela realidad.

Este procedimiento de utilizar un elemento marcado y otro no marcado, que

vimos en Hesiodo, es perfeccionado por Platéon.
5.a).- Llegar aser lo que eres.

En la Carta VII, Platdon establece un proceso retdrico gque consiste en
distinguir dos tipos de amistad (*°), a saber, “ |a que procede de |a filosofia” (B) y “la
gue procede del compafierismo” (no-B) (bien por hospitalidad, bien por participacion

en los misterios).

Posteriormente, se identificara la auténtica amistad con la filosofia, de ta
forma que “el elemento conocido”: la amistad proveniente del comparierismo es una
falsa amistad.

19 _PLATON.: CartaViIl, 333d 7-e 3.

Eikasia Revista de Filosofia, 3 (marzo 2006) 16



GARCIA, Romén: «Laconstruccion de larealidad através del lenguaje»,

Amistad

no-B B

Sefialaremos que este procedimiento permite establecer precisamente como

“no-B” a elemento conocido, es decir, al comparierismo.

La sutileza de Platon nos llevard un paso més adelante, tradadando la
discusion, no a la defensa de su participacion como miembro de la escuela, sino a su
implicacién como ateniense. Calipo y Fildstrato pueden ser confundidos con Platon,

no por pertenecer ala Academia, Sino por ser atenienses.

“... pero rechazo terminantemente lo que se dice de los 334 b
atenienses, que estos dos individuos mancharon de infamia

la ciudad; afirmo, en efecto, que también fue ateniense €l

que nunca traicioné a Dién (°), aunque hubiera podido
hacerlo a cambio de recibir riquezas y toda clase de
honores, Y es que no les unia una amistad vulgar, Sino una
comun educacion liberal, que es en lo Unico en que debe
confiar un hombre sensato, mas que en cualquier afinidad
espiritua o fisica.

De modo que no es justo que los dos asesinos de Didn se c
conviertan en oprobio para la ciudad, como s aguna vez
hubieran sido hombres dignos de tenerse en cuenta.” (22).

Todo ello es posible, porque se ha establecido una trayectoria con toda la
historia anterior, en la que se establecen rasgos de amistad, basados en la
coincidencia de la filosofia politica de ambos €?). Esta trayectoria parte de un

conocimiento previo de los “posibles lectores’, de experiencias de amistad. Platon

20 _se refiere aél mismo como queda estipulado en los parrafos anteriores.
2L _PLATON.: CartaVll, 334 b-334c.
2 _ Cf.EliniciodelaCarta VI, 324 by ss., al que nos referimos anteriormente.

Eikasia Revista de Filosofia, 3 (marzo 2006) 17



GARCIA, Romén: «Laconstruccion de larealidad através del lenguaje»,

giemplifica con unas situaciones en las que esta amistad opera, y se consigue del
oyente que pueda comprender un nuevo tipo de amistad; “la de la coincidencia de
idess’.

Veamos este mismo procedimiento en la publicidad actual donde es muy

habitual. Utilizaremos un anuncio de Y oplait.

PLACER DE CHOCOLATE PLACER DE NATA

:

Figura5

El anuncio consta de tres partes, compuestas de dos medias paginas (figura

5), en sentido vertical, y una completa (figura 6). La situacion de la publicidad en la
revista Mia (%%, era la siguiente: dos de estas mitades se encontraban en una doble
pagina situadas en las partes mas externas de

Placer la publicaciéon (como puede verse en la

imagen superior). Las fotografias reproducen
a dos personas, hombre y mujer que, en traje

Chocolate Nata
de noche, comen un yoghurt apoyados contra

lalinea divisoria del anuncio con €l texto. Es
decir, s se uniesen las dos fotografias,
ambos quedarian apoyados € uno contra € otro. Por tanto, la propia presentacion

fotografica representa una oposicion entre dos caracteristicas, que estan definidas

23 - Mia, 303 (29 Junio al 5 Julio 1992).

Eikasia Revista de Filosofia, 3 (marzo 2006) 18



GARCIA, Romén: «Laconstruccion de larealidad através del lenguaje»,

también por una imagen-fotogréfica. Por una parte, la fotografia de la izquierda
recibe € titulo de “placer de chocolate”, mientras que la de la derecha recibe € titulo
de “placer de nata”. Nata 'y chocolate aparecen como opuestos y complementarios, en
cuanto estén referidos a un elemento tercero que es e placer. De esta forma dos
elementos cuya relacion no existe aparecen como complementarios. Esta idea se
forma por haber elegido a un hombre y a una mujer como modelos que refuerza ese
caracter de complementariedad. El propio color de las imagenes resdta esa

disposicion.

Placer de chocolate.

El fondo de esta parte del
anuncio es blanco en contraste
con € trge negro que utiliza €
modelo. El modelo elegido es un
hombre que coincide con e
chocolate como elemento

Placer de nata.

La modelo representa el sentido
femenino de la nata. El fondo de
esta parte es, a contrario del
anterior, negro contrastando con la
ropa de la modelo que utiliza un
traje de chagueta y pantaldn

masculino. Las letras “placer de blanco, lo que facilita s
chocolate’ aparecen impresas en identificacion con la nata. Las
negro, para resaltar esta letras “placer de nata® estar
identificacion: negro-hombre-  escritas en blanco, resaltando la
chocolate. EI hombre viste un identificacion: blanco-mujer-nata.

smoking negro con pajarita a
juego que permite establecer
distintas conexiones de ideas
relacionadas con el placer, por
una parte e trgje sintetiza una
fiesta o reunidn de sociedad, por
otra, e modelo lleva la chaqueta
por encima de los hombros y
reposa su hombro contra el borde
derecho con un pie cruzado sobre
el otro, lo que indica descanso ¢
relgjacion.

Eikasia Revista de Filosofia, 3 (marzo 2006)

La mujer porta un tragje blanco que
indica la misma idea de fiesta o
recepcion elegante, permitiendo
establecer igualmente las
conexiones con la idea de placer.
La mirada de ella coincide con la
de é lo que establece un cierto
grado de complicidad y relacior
entre ambos que queda reforzade
por la misma accion que realizan:
degustar un Y oplait.

19



GARCIA, R.: «Laconstruccion de larealidad através del lenguaje»,

PLACER DE CHOCOLATE

ha 303 (243vrie ad 5 Ao Wdio i192)

b CApmg

) Figura5 a

Eikasia Revista de Filosofia, 3 (marzo 2006) 17



GARCIA, R.: «Laconstruccion de larealidad através del lenguaje»,

PLACER DE NATA

Tan Vital como til.
Figura5b

Eikasia Revista de Filosofia, 3 (marzo 2006) 18



GARCIA, R.: «Laconstruccion de larealidad através del lenguaje»,

Tanto la serie “Negro-Hombre-Chocolate’, como la de “Blanco-Mujer-Nata”,
se asocian a “Yoplait” que aparece en la parte inferior de las imagenes como forma

constante.

La sintesis se concluye en una tercera pagina (figura 6). Una vez establecidas
las conexiones, por separado, negro/blanco y mujer/hombre, que van relacionadas
con Yoplait (cf. €l logotipo en la parte inferior), cabe fijar 1a unién entre chocolate y
nata, que no resulta sorprendente, porque la relacién esta anteriormente establecida,

por lainteraccion que guardan los modelos

Negro Y oplait Hombre Chocolate

Blanco Y oplait Mujer Nata

Representando estas relaciones en diagramas de Venn, mediante la teoria de

conjuntos, las inclusiones serian de la siguiente manera:

Primero, se establecen dos procesos de inclusiéon paralela:

Chocolate Nata

Mujer

Eikasia Revista de Filosofia, 3 (marzo 2006) 19



GARCIA, R.: «Laconstruccion de larealidad através del lenguaje»,

DOLCE VITA
EL NUEVO PLACER
DE YOPLAIT

iSil, a la cara dulce de la vida.

iSil, a compartir un placer sano y natural.
iSi!, a hacer del postre un momento tdnico.
Dolce Vita de Yoplait: crema de Chocolate
extrafino y Nata montada.

¢Quién puede decir no?

Figura 6

Eikasia Revista de Filosofia, 3 (marzo 2006) 20



GARCIA, R.: «Laconstruccion de larealidad através del lenguaje»,

En esta tercera pagina se establece larelacion Chocolate-Nata, mediante una

copulativa “y”:

Chocolate Nata
Hombre Mujer
Negro Blanco

Como “Yoplait” es e término que permanece en ambos procedimientos se

llega aidentificar € “Nata-chocolate’ con “Yoplait":

Natay Chocolate

Yoplait

Una vez analizado e mecanismo, queda claro que se puede sustituir el tercer
binomio de este proceso por otro par de elementos cualquiera, con € requisito de que
cada elemento del nuevo par cumpla las caracteristicas homologables a negro-
hombre o blanco-mujer. Incluso podriamos simplemente sustituir tan sélo uno de los
elementos en la proporcion siguiente (con la salvedad de que tiene que ser blanco y

femenino):

Eikasia Revista de Filosofia, 3 (marzo 2006) 21




GARCIA, R.: «Laconstruccion de larealidad através del lenguaje»,

Negro Hombre  Chocolate

Blanco Mujer X

Donde, por gemplo, podriaser X = { leche } y la conclusion seria chocolate
con leche Y oplait. Los elementos fundamentales, para este tipo de construccién, son
los binomios empiricos, sacados de la experiencia, o time, del publico a que va

dirigido:

Negro Hombre

Blanco Mujer

Pero, como la mayor parte de los procedimientos que podriamos denominar
retoricos, estos pares son construidos desde €l patron chocolate-nata y no viceversa.
De esta forma, se destacan ciertas caracteristicas o, por utilizar otras referencias, son
anclados ciertos elementos de un objeto a redizar la interseccion. En definitiva,
siempre se puede utilizar cualquier objeto para destacar las cualidades de otro a
través de este procedimiento, “ya ilustrado por varios semidlogos y filésofos del
lengugje: desde un determinado punto de vista toda cosa tiene relaciones de

analogia, contigtiidad y semejanza con cualquier otra cosa.” (°4).

Téngase en cuenta que, como ha sefialado la hermenéutica de Gadamer (%°) y
también la estética de la recepcion de Jauss (%°), estas relaciones establecidas entre
los objetos tienen, necesariamente, unas contextualizaciones histéricas, dado que se
apoyan en € depdsito de interpretaciones precedentes, que nos ha entregado la

tradiciéon y lainformacion del receptor. En 1996, la marca de gin Beefeater, utiliza un

2% _ECO, U.: “Loslimites delainterpretacion”, Revista de Occidente, 118 (1991) p.10.

® . Como hemos sefiadlado anteriormente, cf.. GADAMER, H.-G.. Wahrheit und Methode.
Tubingen, 1960. Traduccién espafiolade Ana Agud Aparicio y Rafael de Agapito: Verdad y método.
Fundamentos de una hermenéutica fil osdfica.Salamanca, Sigueme, 1992 y 1993, 2 vol.

Eikasia Revista de Filosofia, 3 (marzo 2006) 2



GARCIA, R.: «Laconstruccion de larealidad através del lenguaje»,

cartel publicitario en vallas y soportes rigidos. BE authentic. En e que “BE” s
presenta continuando su tradicion de recalcar €l carécter inglés del gin, lo cua
también puede identificar su calidad y autenticidad. La propia etiqueta de Beefeater
nos exige un conocimiento de que “Beefeater” es el nombre que reciben los soldados
encargados de custodiar la Torre de Londres. Pero, ademas, intenta sefialar estas

caracteristicas de calidad y autenticidad (*'):

BEETFEATLER
LONDON DESTILED
DRI GIN

BEEFEATER GIN, adrink with quality, style and history. The Beefeater represents the corps of men William the
Conqueror hand picked almost 1000 years ago to guard the Tower of London. The Beefeater marching out of the
past and into the future to set a standard.

Gin has been produced in England since the early seventeenth century. During the nineteenth century James
Burroug combined the wild flavour of juniper with the subtle sweetness of angelica and the spicy orange of
coriander into agin both aromatic and captivating.

Only six individualsknow the secret which givesBEEFEATER GIN its softness and delicate flavour. Those six
guard the standard by which other gins are judged. Beefeater's cherished tradition stands firm behind adrink that
tastes of today bright, light and refreshing.

BEEFEATER, THE WORLD'SMOST SOUGHT AFTER PREMIUM GIN

% . JAUSS, H.H.R. €d).. Theorien der Kunst. Frankfurt, 1982, 59-69. Citado por Gadamer,
Verdad y método. Fundamentos de una hermenéutica filosofica.Salamanca, Sigueme, 1993, p.68,
\2/7ol umen 2, en lap.108 se hace unareferencia mayor a sus obras.
- BEEFEATER
DESTILADO EN LONDRES
LA GINEBRA SECA
BEEFEATER GIN, una bebida con calidad, estilo e historia. Los Beefeater representan el cuerpo de
hombres que eligié William el Conquistador hace casi 1000 afios para proteger la Torre de Londres.
L os Beefeater saliendo del pasado hacia el futuro para establecer un nivel.
Laginebra se ha producido en Inglaterra desde comienzos del siglo XVII. Durante el siglo XI1X James
Burroug combind el sabor silvestre del enebro con la dulzurasutil de laangélicay el fruto sabroso del
coriandro en unaginebraalavez arométicay cautivadora.
Solamente seis individuos conocen el secreto que da a BEEFEATER GIN su suavidad y sabor
delicado. Estos seis mantienen el nivel por que el se juzga a las deméas ginebras. La apreciada
tradicion de Beefeater se mantiene firme detras de una bebida que tiene sabor a hoy- brillante,
luminoso y refrescante.
BEEFEATER, LA GINEBRA MAS SOLICITADA DEL MUNDO.

Eikasia Revista de Filosofia, 3 (marzo 2006) 23



GARCIA, R.: «Laconstruccion de larealidad através del lenguaje»,

En & anuncio que nos referiamos aparece en mayusculas la silaba “BE”,
enmarcada en una parte de algo que podria ser una botellay escrita en un texto aparte

“Authentic”.

#

ntic.

Este anuncio nos sitla claramente ante la cuestion sefialada anteriormente por
la hermenéutica de Gadamer, sobre la necesidad de contextualizaciones histéricas,
dado que se apoyan en € deposito de interpretaciones precedentes es, en definitiva,
lo que podriamos denominar, desde € plano linglistico, como competencia del
lector. Se supone, por una parte, que € destinatario del anuncio es una persona
familiarizada con € inglés (no es necesario siquiera que lo hable, solo que tenga una
imagen positiva del inglés como lengua de cultura (?®), o de los paises a cuya

referencia (*°) nos transporta € inglés). Por otra, la referencia “BE” en rojo

8 . Cf.. TUSTON, Jesis.: * Prejuicios linglisticos y ensefianza’, Signos Teoria y préctica de la
educacién. 11 (Enero - Marzo de 1994) 22-27. Donde se mantiene que desde el punto de vista
linglistico hablar de lenguas de cultura se trata simplemente de un prejuicio. Sin compartir
plenamente la argumentacién del autor es muy significativo para entender que ciertas cualidades
atribuidas a un pais o idiomaforman parte de un estereotipo.

.- La utilizacion de un determinado elemento en un anuncio puede tener distintos niveles de

interpretacion, en el sentido ya analizado por Platon, que puede ser recalcado con técnicas
publicitarias como €l anclaje: es evidente que si queremos sugerir un determinado pais a través de la
lengua inglesa sociol 6gicamente el publico tenderia a pensar en EE.UU. y Reino Unido, si queremos

Eikasia Revista de Filosofia, 3 (marzo 2006) 24



GARCIA, R.: «Laconstruccion de larealidad através del lenguaje»,

presupone que los lectores ya conocen suficientemente la marca, para identificarla,
solamente, con la aparicion de un detalle de la botella y con dos letras del logotipo
“Beefeater”.

El anuncio, cuyo procedimiento hemos analizado de forma somera, puede ser
atil también para demostrar que la publicidad, en nuestros tiempos, y la retérica, en
los de Platon, no pueden ser reducidas a simples elementos linguisticos, sino que
estén, a la vez, presentes en ellas, contenidos histéricos, elementos socioldgicos,

ideas, cosmovisiones propias de cada pueblo (weltanchaung), estructuras légicas, ....

Austin parte de la distincion entre oraciones enunciativas y aquellas que,
pareciendo enunciados, sin embargo, no se usan para suministrar informacion directa
sobre los hechos. Estas Ultimas, las califica como proposiciones éticas y van a
perseguir manifestar emociones o prescribir conductas. No obstante, esta distincion
parece insuficiente, 0 no soluciona, de plano, € problema de la objetividad del
lenguaje. EI mismo llega a la conclusion de que decir algo siempre lleva aparejado

hacer algo: esté explicito o no € verbo, e mero decir supone, en todo caso un hacer.

dirigir hacia uno de ellos la atencién tendremos que utilizar algin elemento que nos lo sugiera
(Estatua de la Libertad, Torre de Londres, puente sobre el Tamesis, niebla, boby, vaquero, un taxi

amarillo, Coca-cola,...). Esta estructura serviria para cualquiera de los ocho paises de habla inglesa
(EE.UU. Reino Unido, Canada. Australia, Sudafrica, Nueva Zelanda, Irlanda, Islas Bermudas), pero a
medida que €l elemento de anclaje sea menos conocido numéricamente entre la poblacion delimitara
un sector poblacional o tendrd efectos equivocos para la mayor parte del publico. En el anuncié
mencionado de Beefeater, |a palabrainglesa utilizada es “authentic”, palabra que puede ser entendida
por cualquier persona, o que supone que va dirigido €l anuncio- a publico en general. En otros
casos, que pretenden ser mas selectivos o van dirigidos a un puablico especial (joven, gecutivos, etc.,),
se utilizan frases més complicadas lo que selecciona més el destinatario (cf., p.e los anuncios de la
revista EGM de musica donde aparece un alto nimero de ellos en inglésy en especial |os anuncios de
gafas Ray-Ban: donde aparte de los modelos y demés indicaciones el slogan es inglés: “Bad
guy” StronGlasses”.

Sobre los iconos de los EE.UU. que son reconocidos a nivel universal cf.: “Estadosunidos:
simbolos‘ made in USA’. Iconos universales”, El Pais Semanal, 1049 (1996) 26-27. Este nimero esta
dedicado a los EE.UU. y recorre los topicos habituales. Algunos de los iconos que considera
reconocidos universarlmente son: Américan Express, Barbie, CNN, Disney, FBI, Gillette, Harley-
Davidson, IBM, Levi’s 501, Pepsi, Oscar, Ray-Ban, Superman, TWA, Wall Street y algunos otros.
Con lasalvedad de que no aparecen los vaqueros de Texasy la Coca-cola, los primeros por olvido y la
segunda con todaintencionalidad publicitaria.

Eikasia Revista de Filosofia, 3 (marzo 2006) 25



GARCIA, R.: «Laconstruccion de larealidad através del lenguaje»,

Austin va a ir més dl4 en esta matizaciéon, de forma que establece una
clasificacion de los actos linguisticos tomando como base los distintos actos que, si

se observa atentamente, estén presentes en esa accion comunicativa:

a) El acto de decir algo: supone emitir ciertos ruidos, palabras o términos
(acto fonético) en un cierto sentido y referencia (acto rético). Incluso aquellas
emisiones que no son enunciados como las frases que denomina redizativas (que
incorporan la realizacién de una conducta, que se perfecciona precisamente a través
de la manifestacion de esa expresion, como gjemplo se citala férmula del juramento)
deben presuponer un acto de esta naturaleza. Son los que denomina actos

locucionarios, presentes en toda emision.

b) Puede ocurrir también que a decir algo, y por medio de dicha expresion, se
Ileve a cabo un acto distinto, que se sigue de lo manifestado. Como se ve es o que
ocurre en las expresiones redizativas a las que haciamos referencia. Son para Austin

los actosilocucionarios. Por g emplo: prometer....

c¢) Por ultimo, también habria que distinguir, segin Austin, las consecuencias
o efectos que se producen determinadas expresiones sobre los sentimientos,
pensamientos 0 acciones del auditorio, 0 de quien emite la expresién u otras

personas. Son los actos perlocucionarios.

Austin describe la relacion entre los actos locucionarios e ilocucionarios, con
los perlocucionarios, como causal: la reaccion propia 0 aena es efecto del acto
locucionario o ilocucionario, que actla precisamente como su causa. Sin embargo, la
relacion entre actos locucionarios e ilocucionarios sera, en su opinion, convencional:

preestablecida legal o socialmente.
Esta conceptualizacion de Austin es, a nuestro modo de ver, incompleta, pues,

consideramos que esta atrapada en la concepcion clasica del significado como

referencia, desarrollado en gran medida en e pensamiento de Wittgenstein, tal como

Eikasia Revista de Filosofia, 3 (marzo 2006) 26



GARCIA, R.: «Laconstruccion de larealidad através del lenguaje»,

aparece expuesto en € Tractatus logico-philosophicus (1922), y que habia sido

perfectamente desarrollada en el Gorgias de Platon.

Para Austin, al igual que para latradicion positivista, existen expresiones (las
no metafisicas) que tienen significado o referente objetivable. En nuestra opinion, €l
problemaradica en que las palabras son polisémicas, y, por tanto, € papel activo del

oyente estd mucho mas presente de lo que ellos imaginaron.

S partimos de una frase enunciativa por excelencia. “esto es blanco”. La
palabra “esto” tiene un arco comunicativo amplio, que significa una serie de objetos
gue estan cerca de mi. Si sefido la cosa, extralingdisticamente, estoy delimitando el
arco comunicativo a un objeto concreto. La palabra “blanco” tiene también un arco

comunicativo amplio (color, raza, o PRD en Republica Dominicana).

Debemos sefidar, ademés que e sentido perlocucionario o subjetivo, a que
Austin hace referencia, va mas ala que € puro elemento emocional. Cuando vemos
un anuncio de television, en € que no se nos da una orden, éste va a hacer que
nosotros, como consumidores, nos levantemos y adquiramos el objeto, o, a menos
tal es su fin. Muchos de esos anuncios, a los que aludimos, necesitan para €llo un
papel activo del sujeto receptor, pues e mensge no se encuentra explicito
lingUisticamente. Es el propio receptor e que concreta e mensagje dentro del arco
comunicativo.

Un claro giemplo del lengugje como accion, o encontramos en e Discurso
funebre en honor de los caidos durante € primer afio de la guerra, pronunciado por
Pericles y que nos trasmite Tucidides (3°) en & Libro Il 35. Pericles, comienza
criticando la tradicion de pronunciar publicamente este discurso, en honor de los
caidos a consecuencia de las guerras. La critica no esta exenta de una cierta dosis de

retorica, ya que e propio Pericles va a pronunciar uno de estos discursos. Sin

% _ TUCIDIDES Historia dela guerra del Peloponeso, |1 35-46

Eikasia Revista de Filosofia, 3 (marzo 2006) 27



GARCIA, R.: «Laconstruccion de larealidad através del lenguaje»,

embargo, la funcion retérica no radica ahi, exclusvamente, puesto que, a

continuacion, afirma:

“...Aungue lo que a mi me pareceria suficiente es que, ya que
llegaron a ser de hecho hombres valientes, también de hecho se
patentizara su fama como ahora mismo veis en torno a este tamulo que
publicamente se les ha preparado; y no que las virtudes de muchos corran
el peligro de ser creidas segiin que un solo hombre hable bien o menos
bien...”

Se trata de que unos hombres estan realizando una ceremonia, en honor a
otros, que han dado su vida por la patria. Esos hombres han realizado una accion, la
maxima accion, pues han dado su vida (Pericles explicara a los atenienses por que,
en lo que se considera el discurso fundante de la democracia). Sin embargo, se les va
a honrar con una ceremonia que, fundamentalmente, consiste en un discurso:
Palabras. Sin embargo, Pericles las ha convertido, con este giro retérico, en un
hecho, pues esa ceremonia y ese discurso, también son un hecho, equiparable al de
morir por la patria.

Si volvemos a la carta platonica, de la que estabamos hablando en
comparacion con Hesiodo, en ella se establece un proceso retérico que consiste en
distinguir dos tipos de amistad, a saber, “la que procede de la filosofia” (B) y la que
no procede de la filosofia (0-B), “la que procede del comparfierismo” (que se
obtiene bien por hospitalidad, bien por participacion en los misterios).
Posteriormente se identificara la auténtica amistad con la filosofia. Ha conseguido
Platén, por el procedimiento ensayado, convertir “el elemento conocido”; la amistad
proveniente del comparierismo, del egoj, de la cua tenemos experiencia 0 podemos
reconocerla por la costumbre (o, a menos, por referencia, en la ‘falsa amistad”), y
por e contrario, la amistad que procede de la filosofia, de la que no tenemos ninguna

experiencia, en la “auténtica amistad”, en e h§oj por excelencia.

Siguiendo con este somero andlisis de la Carta VII; mediante una hipérbole,

se introduce en la narracion del primer vigie a Sicilia, la critica a las costumbres

Eikasia Revista de Filosofia, 3 (marzo 2006) 28



GARCIA, R.: «Laconstruccion de larealidad através del lenguaje»,

sicilianas redizada de forma genérica, que més parecen ser los esterectipos de la
época, sobre las costumbres sicilianas ('), que un andisis concienzudo de las
mismas. ¢Hasta qué punto no pueden ser las de Atenas mismas?:

“Esta es la manera de ver las cosas que yo tenia cuando llegué por
primera vez a Italia y a Sicilia En aguella ocasién no me gustd en
absoluto la clase de vida ali considerada feliz, atiborrada de banquetes a
lamaneraitalianay siracusana; hinchandose de comer dos veces a dia,
no dormir nunca solo por la noche, y todo lo que acompafia a este género
de vida. Pues con tales costumbres no hay hombre bajo € cielo que,
viviendo esta clase de vida desde su nifiez, pueda llegar a ser sensato
(nadie podria tener una naturaleza tan maravillosamente equilibrada): ni
siquiera podria ser prudente, y, desde luego, lo mismo podria decirse de
las otras virtudes. Y ninguna ciudad podria mantenerse tranquila bajo las
leyes, cualesguiera que sean, con hombres convencidos de que deben
dilapidar todos sus bienes en excesos y que crean que deben permanecer
totalmente inactivos en todo lo que no sean banquetes, bebidas o
esfuerzos en busca de placeres amorosos. Forzosamente, tales ciudades
nunca dejaran de cambiar de régimen entre: tiranias, oligarquias y
democracias (*2), y los que mandan en ellas ni soportarén siquiera oir €
nombre de un régimen politico justo eigualitario.” (*).

Esta critica a esta forma de vida, puede entenderse como una censura de los
valores y formas de vida de los propios atenienses y responde a un intento de

presentar su propia imagen, que ha perfilado ya anteriormente, como la de una

persona que posee |0s valores contrarios a esos. moderada, sensata, prudente, justa.

5.b).- Ejemplo de trayectoria A a B predeterminada.

Vamos a analizar ahora una técnica muy utilizada con posterioridad a Platon,
consistente en tomar a protagonista como predeterminado para la tarea que va a
desarrollar (que ya ha desarrollado cuando hablamos de & o  mismo habla de si),

como, por gjemplo, ocurre en €l caso de Olimpodoro de Algjandria en la biografia de

31 - Cf. Rep. 404d. Erafamoso en la Antigiiedad el Iujo de los banquetes italianos y siracusanos, que
describe Ateneo (VII 527) para referirse a los refinamientos de los sibaritas. Pueden verse también
Gorgias (518b), o Arist6fanes, fr. 216.

%2 _ son las tres formas defectuosas de gobierno, que contrastan con los tres tipos correctos:
monarquia, aristocraciay republicaconstitucional. Cf. Politico 291d ss., 302b ss.

% - PLATON.: Carta VI, 326 b-c.

Eikasia Revista de Filosofia, 3 (marzo 2006) 29



GARCIA, R.: «Laconstruccion de larealidad através del lenguaje»,

Platon, que nos narra en su Comentario al Alcibiades de Platon. Para €elo, se le
asocia a un destino, bien divino o humano, que le determina hacia un fin, prefijado
de antemano. Esta técnica es evidentemente muy facil de utilizar, dado que la

biografia se escribe a final de la vida o una vez ya muerto € persongje.

En varias ocasiones alude Platén en la mencionada Carta VIl a este recurso,
pero podemos verlo claramente expresado cuando se refiere a su vigje a Sicilia, en €

gue alude al destino y alos dioses:

Durante mi vigje a Siracusa, yo me hacia estas consideraciones,
anadidas a las anteriores, tal vez guiado por e destino. Parece, en efecto,
gue algun dios preparaba entonces €l principio de los sucesos que ahora
han ocurrido referentes aDi6n y a Siracusg, ... (3%)

5.¢).- Ejemplo de trayectoria de A a B desencadenada.

Un elemento utilizado, que suaviza la idea de predeterminacion, es partir de
un suceso, como punto de partida desde € cua el protagonista adopta su destino.
Hasta ese momento, su vida transcurria como la de los demas hombres, pero un

acontecimiento determinado hace que opte por su papel.

Este recurso es empleado a modo de justificacion por lo que se realizan
determinadas acciones. El autor de la Carta VII, utiliza este método en la
introduccién, va a narrar la vida de Platdén y determinados acontecimientos, porque
se le invita a colaborar con los partidarios de Dién. Ese sera € desencadenante de la
justificacion, que realiza Platén, de sus acciones a través de su vida (*°). Su

justificacién de la intervencion en Siracusa es presentada como un acto de coherencia

34 .- PLATON.: Carta VII, d 7-e 3. Se refiere d asesinato de Dion y a los desordenes ocurridos en Siracusa,
descritos por Plutarco en Timoledn I.

.- El autor de la Carta VII introduce la explicacién que va a realizar de la vida de Platon y los
sucesos acaecidos con una formaretdrica, que consiste en que existe un elemento desencadenante que
es la peticion de ayuda de los partidarios de Dién: “Me mandasteis una carta diciéndome que debia
estar convencido de que vuestra manera de pensar coincidia con lade Dién y que, precisamente por

ello, meinvitabais a que colaborara con vosotros en la medida de |o posible, tanto con palabras como
con hechos.” (PLATON.: Carta VII, 323d 9-324 a 1).

Eikasia Revista de Filosofia, 3 (marzo 2006) 30



GARCIA, R.: «Laconstruccion de larealidad através del lenguaje»,

con susidessy € elemento desencadenante es lallamada de Dion para hacer realidad

la 'republica”.

Asi mismo, los ideales politicos que defiende son presentados como un
proceso que es desencadenado por la frustracién ocasionada por su participacion en
la politica, que sera utilizado para criticar a la tirania y a la democracia como
gobiernos injustos. Al primero, por intentar implicar a Sécrates en un asesinato (*°),
y, a segundo, por haber asesinado a Socrates. Estos dos elementos desencadenantes
de su pensamiento politico, son utilizados también para justificar su participaciéon en

el gobierno de los Treinta Tiranos y su ausencia en el gobierno democrético.

5.d).- Los persongjes.

Los personajes gcundarios son utilizados como forma de exaltacion del
persongje central o persona de la que se narra un acontecimiento o una biografia.
Frente a la accion novelada, en la que existen numerosos personajes, en la biografia
éstos son escasos; fijense a partir de ahora como en algunos casos, en las biografias
y libros de testimonio, se obvia citar los nombres de personas a las que se alude (¢').
Podemos sefiaar incluso que algunos de ellos, simplemente, se utilizan para resaltar
la figura del héroe, sera cuando nos referimos a recurso de contaminacion o incluso

para desviar la atencion de un determinado tema. Que a Socrates se le trate de

® | primer elemento que tomaparajustificar su rechazo alatiraniade los Treinta, con laque habia
participado es €l intento de implicacién de Sdcrates en una detencion injusta, intentando implicarlo
(cf. Apologia 32 c: “Sdcrates, de quien no tendria ningn reparo en afirmar que fue el hombre més
justo de su época, para que, acompafiado de otras personas, detuviera a un ciudadano y lo condujera
violentamente a su gjecucion , Con el fin evidente de hacerle complice de sus actividades criminales
tanto si queria como si no. Pero Sdcrates no obedecio y se arriesgod a toda clase de peligros antes que
colaborar en sus iniquidades. Viendo, pues, como decia todas estas cosas y aln otras de la misma
gravedad, me indigné y me abstuve de las vergiienzas de aquella época.” (PLATON.: Carta V11, 324
d8-325a5).

3" - Asi amodo de giemplo puede verse como Platén en 324 d 1 se alude a que algunos de
los Teinta Tiranos “eran parientes y amigos mios’, en alusiéon a Critias, uno de los mas
extremistas que era primo de la madre de Platén y Carmides que era tio carnal de ellay era
uno de los Diez ddl Pireo. Existen numerosos gemplos alo largo de la Carta V11, en los que
no vamos a detenernos, pero por poner otro gemplo cf. 333 d 4y ss, donde Cdipo y
Filostrato son citados como “dos hermanos’.

Eikasia Revista de Filosofia, 3 (marzo 2006) 31



GARCIA, R.: «Laconstruccion de larealidad através del lenguaje»,

implicar en la detencién y asesinato de Ledn de Salamina (%) se puede ver como una
formula para entender su participacion en el gobierno de los Treinta: ...fue obligado,

..seleimplico, ...el no queria, ...

5.€).- Contaminacion:

La utilizacion de escasos persongjes se acompaiia rodeando al protagonista de
hombres de reconocido prestigio, de los que se le hace discipulo 0 amigo. Es €l
principio de contaminacion como deciamos anteriormente: “estando en relacion con
los 'dioses, la vedette' termina por apropiarse del poder divino” (*°). El autor de
Carta VI utiliza como recurso la comparacién, o identificacion con los dioses de su

programa politico, encarnado en Dién:

“...de modo que no es nada sorprendente que algin dios haya hecho
coincidir susideales politicos con los de aquél.” (*°).

La utilizacion de Sbcrates como ‘Querido y vigjo amigo”, del que se dice
seguidamente “que fue el hombre més justo de su época” (*). Evidentemente se trata
de recoger los calificativos que se hacen a alguien que ha sido nuestro maestro y del
cual hemos aprendido nosotros. Por otra parte, no podemos olvidar que este recurso
es utilizado al inicio de la carta: hablar de las excelencias de las ideas politicas de

Dion, para, poco a poco, terminar reconociendo que son las que é ha elaborado (*2).

¥ - como yahemos indicado en lanota anterior cf. PLATON.: Apologia, 32 c.
% _GRUPO M .. “Retdricas particulares’, en Investigaciones retéricas I1. Barcelona, Ediciones
%uenos Aires, 1982, p.145.

.- PLATON.: Carta VII, 324 b 3-4.
Estaidea aparece reforzada en 326 e, donde Platén se incluye dentro de una trayectoria determinada
para establecer o atribuirse un designio divino Mas adelante se refiere Platdn al asesinato de Didny a
los desordenes ocurridos en Siracusa, descritos por Plutarco en Timoledn |, de la siguiente manera:
“...Parece, en efecto, que algin dios preparaba entonces el principio de los sucesos que ahora han
glcurrido referentesaDiony aSiracusa,,...”. PLATON.: Carta VI, 327 e 1-4.

.- PLATON.: Carta VII, 324d8-325¢e2
2 . Setratade una trayectoria, idea ala que nos referiremos posteriormente, pero respecto a recurso
utilizado aqui vease €l inicio de la Carta (323 €) y comparese con 328 a 1y ss, donde Dion le llama
porque estan inclinados a“las doctrinas y sistemas de vida que yo predicaba,...”

Eikasia Revista de Filosofia, 3 (marzo 2006) R



GARCIA, R.: «Laconstruccion de larealidad através del lenguaje»,

De esta forma, € actual presidente de la Republica Dominicana Leonel
Ferndndez, en su discurso de investidura utiliza este recurso, del cua se podrian

poner infinidad de ejemplos:

“En este momento critico y trascendental en que una vez més €
pueblo dominicano ha depositado tantas responsabilidades sobre mis
hombros, le pido a Dios, Todopoderoso, como lo hice en este mismo
recinto hace ya ocho afios, que me conceda la sabiduria que otorgé a rey
Salomon, para de esa manera, imbuido del aliento divino, conducir a
nuestro pueblo, siempre con humildad, por merecidos caminos de gloria
y de engrandecimiento” (*3)

A parte de otros recursos, no despreciables, también presentes en fragmento
reproducido, s nos centramos en la linea de la contaminacién, a la que estamos
aludiendo, se utilizan dos figuras de suma importancia: Dios Todopoderoso y € Rey
Salomén; ambos le coronan de una sabiduriay de una fuerza divina, sin la cua no se
puede asumir la dificil tarea de gobierno que, evidentemente, esta destinada a los

elegidos.

5.f).- Obstaculacion.

La Carta VIl es una narracién de obstaculos reiterados, por los que pasa
Platon, para poner a prueba su doctrina. En e esguema clasico del mito, podria
recordar a los trabajos de Hércules. Los obstaculos refuerzan e hg§oj del autor y le
hacen adquirir unas cualidades que le hacen singular. La Carta VII, es, como
deciamos, una narracion de obstéculos reiterados, primero, la injusticia en sus
primeros pasos en politica, y, luego, las distintas peripecias con Dioniso, que ponen

incluso su vida en peligro.

43 _Discurso de juramentacon del doctor Lenel Ferndndez Reyna como presidente de la Reptblica
Dominicana. Santo Domingo 16 de Agosto de 2004. El Caribe, 17 de agosto de 2004, paginas
especialesp.4.

Eikasia Revista de Filosofia, 3 (marzo 2006) 3



GARCIA, R.: «Laconstruccion de larealidad através del lenguaje»,

5.9).- La ubicacion espacia y temporal.

Las referencias cuantitativas, numéricas o cualitativas, asi como las
espaciales, tienen como funcion hacer creible e relato, darle € aspecto de
objetividad y verosimilitud necesarios para que la biografia cumpla su funcién.
Datos, como la edad precisa, sirven para “enraizar la ficcion en la redlidad” (*4).
Normalmente, por esta via, superlativos que, podrian tildarse de increibles o
exagerados, adquieren un tinte “realista’. Tanto las precisiones de caracter numérico
como las cualitativas que, se nos ofrecen en las biografias, tienen una funcion trivial
y vienen a significar que las informaciones que recibimos son de primera mano. En
Platén, son utilizadas de forma imprecisa, como hemos sefidlado anteriormente:
"tenia cerca de cuarenta afos", " Antafio, cuando yo era joven...", “el nimero de

tiranos que gobernaron Atenas”, "se produjo la muerte de Dionisio..." etc.

5.h).- El caracter omnipresente del autor.

En las biografias, € autor realiza afirmaciones propias de una identificacion
con e persongje, que le llevan no solo a recrear sentimientos o situaciones, que
serian dificiles de recordar, aln estando presente, sino también a adoptar una vision
omnisciente fruto de las licencias literarias. De esta forma, podemos ver como Platon
describe sentimientos que habria tenido hacia casi sesenta afios, cuando se produjo la

tiraniade los Treinta.

5.1).- La identificacién-proyeccion.

La biografia es, sin duda, “de todos los géneros literarios, aquel donde juega

més el proceso de indentificacion-proyeccion’ (*°). Se utilizan numerosos recursos

* - BARTHES, R.: “Introduccion a andlisis estructural del relato’, Comunicaciones, 4%de., 1974,
pp.1-27. Citado por GRUPO M.: “Retdricas particulares’, en I nvestigaciones retoricas | 1. Barcelona,
Ediciones Buenos Aires, 1982, p.147.

** - GRUPO M.: “Retéricas particulares’, en Investigaciones retoricas |1. Barcelona, Ediciones
Buenos Aires, 1982, p.153.

Eikasia Revista de Filosofia, 3 (marzo 2006) 34



GARCIA, R.: «Laconstruccion de larealidad através del lenguaje»,

Iéxicos tendentes a que € lector se identifique con el protagonista. Algunos ejemplos

enlaCarta Vil :

Buscaidentificarse con |“Antafio cuando yo era 324 b
aquellos que tienen joven, senti lo mismo que
inclinaciones politicas | les pasa a otros muchos.”

Para conseguir este efecto, también se utilizan elementos oniricos o
extraordinarios. Platén, como ya sefialamos en los puntos anteriores, utiliza €l

recurso del destino y de la predeterminacion divina.

6.- A modo de conclusiéon inconclusa

Como hemos sefialado ampliamente, tomando como ejemplo las Cartas
platonicas. En gran medida, laimagen o imagenes que poseemos, tanto de personajes
publicos como de acontecimientos, dependen de artilugios platénicos. En las cartas
se desarrollan estructuras retéricas de sumo valor, que condicionan lo que sera €
género biografico posteriormente. Podemos considerar que Platén realiza la primera
biografia de la historia, dado que utiliza estructuras concretas que perduran en el

género hasta la actualidad.

Estas estructuras, utilizadas por Platon, siguen estando presentes en la
publicidad, tanto en la definicion de persongjes, como en los métodos operativos que
usa para caracterizar una imagen de forma espacial. Platon crea un relato verosimil,
basado en establecer procedimientos con los cuales nos podemos identificar a través

de esas estructuras operatorias, como hemos visto en € anuncio de Y oplait.
Pero esta metodologia, como no podia ser de otra manera, no ha sido

desarrollada solamente por Platon en las cartas, sino que a lo largo de toda la obra

platénica se han ido gercitando estas estrategias. Incluso, s no se hubiesen reaizado

Eikasia Revista de Filosofia, 3 (marzo 2006) 35



GARCIA, R.: «Laconstruccion de larealidad através del lenguaje»,

anteriormente determinadas construcciones, seria imposible escribir las cartas con la
intencionalidad que nosotros les atribuimos. Asi mismo, la filosofia posterior ha ido
ampliando y gercitando estas estrategias y es la responsable, en definitiva, de nuestra

manera de analizar, descomponer y construir la realidad.

La imagen que se presenta, desde las distintas construcciones, depende de
determinados patrones intencionales, en el sentido no subjetivo a gque aludimos con
anterioridad. Como ha sefidlado Carmen Adams, en € andlisis de la imagen de
Américaen La Ilustracién Espafiola y Americana (*°), los rasgos de los grandes
hombres se idealizan, amoldandose a los fines politicos y a la imagen que se quiere
transmitir para conseguir dichos objetivos. Podemos ver claramente la evolucién que
sufre € rostro del “libertador” en tres representaciones. La primera de ellas €
grabado que se conserva en la Biblioteca Nacional de Paris, donde Bolivar es
representado como un criollo moreno de ojos hundidos, ceas pobladas y de pelo
negro rizado. La segunda, que aqui ocupa €l lugar central, representa a Bolivar en la
primera fase de idealizacion, se le han suavizado los rasgos, y ya por ultimo, en la
medalla conmemorativa del centenario de su nacimiento realizada en 1883, donde ha
adquirido los rasgos propios de un césar, pero no ya por la estructura representativa,
sino por la propia representacion de los rasgos fisicos de Bolivar: frente amplia, nariz

recta, pelo ligeramente ondulado,...

% - la imagen del héroe se tiende a idealizar mediante la transformacién de sus ropajes y la

ocultacion de los rasgos criollos. ADAMS, Carmen.: La ilustracion espafiola y americana. Realidad
y distorsién en lavision de América. Tesis Doctoral. Oviedo, Universidad, 1997, p.62.

Eikasia Revista de Filosofia, 3 (marzo 2006) 36



BITACORA
Por Pelayo Perez

Bitacora se refiere a los cuadernos de navegacion; aungue actualmente se utiliceenla ‘red’ con €l
nombre de ‘blogs’ para recoger todo tipo de noticias, textos u opiniones. Del mismo modo esta seccién que
recoge las ideas generales y los fendmenos actuales, asi como las morfologias y tendencias que configuran el
mundo junto con las reflexiones que al respecto nos resultan mas destacadas. Asi pues, ni critica delibros, ni
critica de filosemas o teorias, es un intento de «navegar, orientandonos por la razén, en el confuso océano
del presente y en cambios constantes..».

EL CASO SSIMONDON

Larelation avaleur d étre.
G.S

Ya en nuestros recorridos previos, recogidos en las

precedentes “bitécoras’, € nombre y la obra de Simondon
aparecian una y otra vez, pero solo teniamos de este autor

referencias parciales y aabanzas sin medida que, en e caso de

Stiegler, acanzaban una dimensién mayor, al utilizar este autor en
el argumento de su obra Técnica y tiempo € concepto fundamental de la ontogénesis
simondiana: |a transductividad.*

Mientras Stiegler se muestra como un ensayista brillante, en e cua convergen
varias lineas de investigacion, Simondon destaca para nuestra sorpresa como un “espacio”

filosofico perfectamente delimitado, propio. Pero es que ademas, pese a reconocimiento de

! Gilbert Simondon nacié en Octubre del afio 1924, en Saint- Etienne, Francia, y fallecié en el afio 1989.
Ingresd en la Escuela Normal Superior en 1944. Desde la rue d’ UIm pasa a ser profesor de Filosofia en el
liceo de Tours, de 1948 a 1955, donde siempre que puede intenta reemplazar a los profesores de Fisica;
instala en el subsuelo del liceo una galeria de aparatos y de maguinas iniciando a sus alumnos en su
conocimiento. En 1960, es nombrado profesor en la Universidad de Poitiers, donde crea un laboratorio de
psicologia. Dirigird igualmente en la Sorbona, su Ultimo destino a partir de 1963, un nuevo laboratorio de
psicologia. Hemos tomado estas notas de la introduccién a “La filosofia de Simondon”, de Pascal Chabot,
Vrin, 2003, que hemos recibido cuando ya dimos por concluida la redaccion de este trabajo. Tanto Chabot,
como su mentora, |sabelle Stengers, en un articulo en larevista Multitudes n° 18, de Otofio 2004, dedicado a
Simondon, muestran su interés por lo que como nosotros no dudan en llamar el “caso Simondon”. Chabot
resaltalo exiguo de su obra, €l cuasi desconocimiento delamisma, asi como el inmenso interés que desde su
desaparicion estd mereciendo, a partir en otros sucesos, de un nimero especial que le dedicalarevista Cahiers
Philosophiques, en 1984 y la extensa atencidn que le dedica Jacques Garelli en su libro Rythmes et monde.
Remitimos a nuestra nota 2 escrita con anterioridad a la presente.

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (Enero, 2006). 1



autores como Canguilhem o Deleuze, sobre e cua influyd destacadamente — creemos que
es esta la fuente de conceptos tales como” agenciamiento maquinico”, “rizomad’, “pliegue’,
etc., emparentados por € uso que ambos hacen de la idea de “devenir”, entre otras
filiaciones no solamente generacionales como veremos-, Simondon es e predecesor
reconocido de la topologia de René Thom y, como ya hemos dicho, muy destacadamente en
la obra Bernard Stiegler, que comentamos en nuestra Bitacora anterior, asi como también,
entre otros, en Jacques Derrida. Pero lo cierto es que Stiegler ya pertenece a una
generacion que rescata a este autor francés de un cierto efecto mausoleo. Y esto es o que
nos ha movido a escribir sobre €, air més alé de la mera resefia de sus textos. Y a hacerlo,
[lama la atencion la sucinta extension de su obra. Practicamente cuatro libros, s
consideramos que dos de sus publicaciones corresponden a su obra mayor, la que surge de
su tesis de doctorado y que, hace poco més de un mes, publico unitariamente, y por vez
primera, la editorial Jerdme Millon, en la magnifica coleccion Krisis dirigida por un
maestro de la fenomenologia actual en Francia, Marc Richir.

Pero antes de continuar, expongamos “los hechos’, €l curioso avatar de este
peculiar y excepcional autor, € cual no por casualidad es reivindicado y rescatado de su
limbo para “tecn6logos’. Digamos, por otra parte, que no existe ni una sola de sus obras
traducida a espafiol. Ahora bien, la cuestion que nos plantea esta trayectoria smondiana no
tiene nada que ver con las tribulaciones del “genio”, con e reconocimiento tras de la
muerte y otros desvios sociopsicologistas. NO es menos cierto que, segliin creemos, la
sociologia del conocimiento tiene aqui un campo de estudio. Es muy posible que no haya
un “caso Simondon”, pero es evidente que este autor- autoexcluido de la fardndula y los
media, muy en lalinea del grupo duro fenomenoldgico francés, como e mismo Richir agui
citado-, inicia una via de investigacion absolutamente original y que va aumentando en
influencia a medida que, como una especie de corroboracion de sus tesis, la complejidad
“de la técnica’ alcanza concretizaciones e “individualizaciones’ que tienen en la
globalizacion tecnol 6gica su mas acabada expresion. Pero s esta dimensién de vanguardia,
incluso ideoldgica, parece convenir a los investigadores y especialistas como deciamos, la
vertiente sociopolitica no es menos avida. Y asi, desde los propios derroteros abiertos por
Guattari y Deleuze, como |os que surca a su modo € citado Stiegler, Simondon parece salir

a la superficie del final del siglo pasado irradiando en nuestro horizonte actual, incluso a

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (Enero, 2006). 2



veces traido a posiciones confundentes como las de Michel Hardt y Toni Negri en su
publicitado Imperio. Como se ve, aunque sea tan sucintamente expuesto, Simondon, un
filosofo verdadero segun nuestro entender, corre el peligro de ser de nuevo envuelto por la
crisdlida que tantos tejen a su arededor y acaso por encima de la voluntad y de las tesis del

interesado. VVeamos entonces qué sucedié y sucede con Simondon y su obra.?
2 . NOMBRES PROPIOS

En 1958, la editorial Aubier publica por primeravez Du
mode d’ existence des objets techniques. Gilbert Simondon no
publicard su tesis de doctorado hasta 1964, y una primera parte

SIMONDON de la misma. Pero en la primera obra citada nos encontramos, en
la tercera edicion de 1989, reimpresion abril del 2001, una linea
de interés a seguir para entender este supuesto “caso Simondon”:
eslaque nos sugiere su prologuista, el Jefe del Departamento de
Ordenadores de la Universidad de Western Ontario, John Hart.

| o frames| Y es que hemos encontrado algunas claves, segin creemos, en
los prologuistas de sus obras que esclarecen este caso. Hart considera que una de las causas
por las que Simondon es, pese atodo, poco conocido radica en e dificil lenguaje(sic) de su
obra principal, a la cual le reconoce haber sido la primera en su género que, segun €, le
otorga al objeto técnico un tratamiento filosofico, destacando la precison de su
planteamiento que enfatiza en un symposium sobre “mecanologia’, celebrado treinta afios
antes en Inglaterra, en laCoa Board, y donde Simondon puntualizé: “Il y a dit-il- quelque
chose d’ eternel dans un scheme technique...et ¢’ est cette qualité qui reste toujours présente

et peut étre conservée dans I'objet technique’. “La Unica persona, aclara John Hart a

2 Dado que el seguimiento de la no muy extensa obra de nuestro autor es una de |as pistas a seguir para

entender el casi “anonimato” del mismo y su recuperacion a raiz de su muerte, intentamos mostrar que esta
contingencia se muestra como tal frente ala mas esencial fecha de la“caida del muro de Berlin” y €l triunfo
socioecondmico de las nuevas tecnologias, entre otros aspectos; renunciamos a ir anotando a pie de paginala
bibliografia pertinente. Asi pues, remitimos a lector no solo a texto donde utilizamos la deriva editorial
como uno de los surcos para esclarecer este fenébmeno de silenciamiento y recuperacion del autor francés,
sino también al apartado “bibliografia’ que expondremos al final de este trabajo.

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (Enero, 2006). 3



continuacion, en haber colocado en un plano tan elevado a objeto técnico ha sido Jacques
L afitte, en su obra publicada en 1932, donde preconiza el establecimiento de la ciencia de
las maquinas, la mecanologia’ ( prélogo op.cit., traduccion nuestra). Este autor nos llevara
de nuevo a Leroi-Gourhan, pero también al concepto de alienacion técnica, y a la
ignorancia 'y la tecnofobia consecuente. La cibernética, las diferencias entre Simondon y
Wiener, la mecanoética, y otras multiples cuestiones del presente tecnopolitico aparecen en
el muy interesante prélogo que comentamos. Simondon le reprochard a Wiener,
precisamente, la identificacion que lleva a cabo en sus investigaciones entre € “sistema
biologico y € sistema técnico”, asi como criticara posteriormente la reinversion fisicaista
de las investigaciones sobre la Inteligencia Artifical que serén la plataforma de las teorias
psicoldgicas del  cognitivismo. Dicho esto, estas péaginas del autor canadiense se nos
muestran como sefialadamente precisas para encontrar a un Simondon alejado, empero, de
la filosofia verdadera, aunque recortado por la filosofia del propio tecndlogo. Es decir, en
esas paginas encontramos resumidos todos |os tratamientos propios de quienes se asoman a
laobrasimondiana desde, digamos, € “gje pragmético”. De ahi, acaso, que la “semantica’
propia de la filosofia simondiana no pueda sino resultar esquiva a las conceptualizaciones
tecnocientificas. Pero es precisamente ahi donde la obra central de Simondon reclama otro
recorrido, otra atencion y tratamiento. Pues a seguir sus pasos, hasta “é ge sintactico”
mismo, el fenomendlogo que nunca deja de serlo, aparece con toda su potenciay fertilidad.
Para acercarnos a esto nos sera necesario acudir a otro prologo, a otro autor y , claro esta, a
otraobra.

Su tesis de doctorado, como ya dijimos, se publica parcidmente en 1964 en la
editorial P.U.F. , bgjo € titulo L’ Individue et sa géneses physico-biologique. Conocera una
nueva edicion, tras € fallecimiento del autor y un congreso en Cereuzy dedicado a su obra
en 1990, en la editorial de Jerdme Millon, como ya dijimos, con un prologo de uno de los
fenomendlogos importantes de este grupo francés. Jacques Garelli. Este autor también es
citado en varias ocasiones por Stiegler ; su prélogo sera recogido sin cambios en la edicion
de latesis doctoral unitaria de Simondon, llevada a cabo por la misma editorial bajo €
titulo significativo de L’Individuation, a la lumiére des notions de forme et
d’ information, y que sali6 alaluz en Diciembre del 2005. En esta edicion se recogen los

importantes apéndices de la anterior, sobre la allagmatica, que trata de “la teoria de las

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (Enero, 2006). 4



operaciones, simétrica a la teoria de las estructuras’, y una teoria de las anaogias, pero
ademés se publica como afiadido su texto inédito y proemial: Historia sobre la nocién de
Individuacion, redactada al mismo tiempo que su tesis. Asi que tras casi cuarenta afos y
pese a la acogida, la influencia, las ediciones parciales, € reconocimiento de algunos,
efcétera, no serda sino hasta hace apenas dos meses que la tesis completa ssmondiana
aparezca en las librerias.

Garelli, ya en la primera pagina de su muy interesante prélogo nos sitla ante la
filosofia simondiana y nos remite a donde creemos hay que dirigir inexcusablemente la
mirada: a la obra de Merleau-Ponty. Sefldando previamente que casi todos los
comentaristas han destacado la critica al hilemorfismo por parte de nuestro autor o €
reconocimiento de los presocréticos, asi como e uso determinante del “apeiron” de
Anaximandro, o la fértil utilizaciéon de la “diada prodigiosa platénica” segin el comentario
aristotélico en la Metafisica. Pero frente a esto, enfatiza Garelli con razén, casi ninguno ha
destacado que este libro esta dedicado a la memoria de Merleau-Ponty. Por supuesto, la
dedicatoria no es un mero tramite tras la muerte del amigo y maestro. Aqui nos
encontramos, de una parte, con una referencia continua a la “fenomenologia de la
percepcion” y, de otra parte, con la de su obra inacabada y publicada tras su muerte, Le
visible e I'invisible Garelli no duda que nuestro autor debié conocer la fragua y
seguramente los comentarios personales sobre esta obra. Nosotros tampoco, pues sin €
concepto de quiasmo que ali desarrolla y ejercita, entre otras cosas, dificilmente se
entiende la transductividad simondiana, sin que signifiguen lo mismo ni sean
intercambiables. En Merleau-Ponty, € quiasmo utilizado como modelo “relacional” entre
lo visble y lo invisible, es un intento de encontrar una salida a los problemas que la idea
del cuerpo le causara a raiz de sus investigaciones sobre la percepcion y a su peculiar
tratamiento de la lebenswelt husserliana. En este sentido, “la carne del mundo” v,
sobremanera, la percepcion como ‘preindividual” son influencias notorias en Simondon,
pero éste logra llegar, a nuestro entender, a donde Merleau-Ponty en principio no parecia
encaminado. De hecho, Garelli no lo pasa por ato; las investigaciones de Merleau-Ponty
parecian para muchos haberlo embarcado en una espiritualizacion criticable. Esta tendencia
espiritualizante, en todo caso, no debe impedir €l reconocimiento que esas mismas

investigaciones deben merecer por si mismas. Simondon, en cierto modo, parece preso de

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (Enero, 2006). 5



esta apreciacion y de esta tendencia. Cosa que, por nuestra parte, y en esta primera
aproximacion, también a nosotros nos parece destacable. Aqui, Simondon considera lo
preindividual como fase del ser. Fases y desfases formaran parte del proceso mismo de la
Individuacién, estudio que acanza la maxima finura, hasta € punto de volverse
paradigmatico, en las paginas dedicadas a proceso de individuacion en los cristales, en
donde las ideas de “fase, desfase y metaestabilidad” se entroncan por medio de la insercion
del concepto de germen, que es un cuerpo extrafio u otro suceso alterante que somete el
“agua-mar cristalino” a la metaestabilidad necesaria sin la cual no se inicia € proceso de
individuacién( cfr. L’ Individu et sa génese physico-biol6gique, pags 102 y ss.).

Frente al positivismo tecnocientifico de Hart, Garelli nos muestra a Simondon como
lo que nunca degjo de ser: e fenomendlogo agudisimo que se embarca en un andlisis del
fendmeno de la individuacion a partir de sus investigaciones sobre la percepcion, la estética
0 la existencia de los objetos técnicos, los cuales le permiten vincular a “individuo
viviente” con el colectivo, en un proceso que desborda el concepto de “producto” para el
primero y que lleva a “individuo viviente’ humano a alcanzar €l estatuto de “sujeto”, de
singularidad mediante la relacion “transductiva” del individuo y € colectivo, donde se
inserta el “objeto técnico”. Latesis de doctorado simondiano tratara sobre la ontogénesis de
este proceso y los fendmenos donde se manifiesta la individuacion, sean fisicos, bioldgicos,
psiquicos, personales, técnicos...La disparidad entre el ser humano y e objeto técnico,
origen de tantos malentendidos y tecnofobias, |a expresa meridianamente al final del tercer
capitulo de su obra sobre la existencia de los objetos técnicos. “Hay una humanizacion
implicita de la méaguina que tiene como fuente profunda este cambio de rol; & hombre
habia aprendido a ser el ser técnico hasta a punto de creer que & ser técnico devenido
concreto se puso ajugar abusivamente € rol del hombre” ( cap.lll, pag.82, op.cit.): pero
esto es justamente debido a la diferencia esencial entre ambos. mientras e ser humano, €l
“individuo viviente’, estd acabado, € “objeto técnico” estd en permanente estado de
incompletud, tiende siempre hacia su acabamiento, 1o que por lo demas le conduce a ser
sobrepasado en cuanto inserto como conjunto en e “sistema técnico”. Las diferencias entre
el objeto artesanal como objeto técnico abstracto y e objeto técnico concreto como
resultado del proceso de complejizacion estan en la base de esta frase arriba citada, que nos

indica, por eso la sefialamos, las dificiles relaciones entre el hombre y las méaquinas. Esto o

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (Enero, 2006). 6



recoge pertinentemente Hart en su prologo, citando €l estudio de Persig a respecto, como
modelo de andlisis de este “mala’ relacion, en su obra Zen et I'art de reparer les
mottocycletes.

Pero Garelli nos introduce en € universo fenomenolégico, en los recorridos
ontolégicos, metodoldgicos y epistemoldgicos implicados en la obra que, en definitiva,
sustenta la vuelta a los fendmenos, en este caso, la existencia de los objetos técnicos, tan
alabada, y con razdn, por los tecndlogos. La cuestion es que esta obra no se sostendria sin
aquella, pero €l positivismo de Hart y de cuantos alaban esta dimension simondiana no
parece se interrogue sobre el estatuto de la verdad que ante ellos esta representando
Simondon y que ha gercitado en sus tesis. La mirada de Hart, ain siendo precisa y
especidizada, es externa a “fendmeno técnico en si mismo”, todo lo contrario de la
penetracion interna en “la cosa’ que es € mérito precisamente de Simondon, de donde que
no sea sorprendente a leer a prologuista canadiense que, tras la lectura de la obra
prologada, tengamos laimpresion de que Hart se refiere a un estudio inexistente, a un muy
reducido discurso sobre el “modo de existencia de los objetos técnicos’. Por |o demés,
leyendo, como fue nuestro caso, primeramente la tesis sobre La Individuacion y
posteriormente € ensayo sobre € “modo de existencia de los objetos técnicos’, es esta
obra, publicada empero seis afios antes que aquella, la que queda asi esclarecida,
argumentada y enriquecida, pero no siendo una obra a parte, sino formando parte del
corpus total de la tesis en cuestion. Hemos de decir, por 1o deméas y aunque parezca una
obviedad, que esta Ultima obra, fuente de tantos comentarios y conferencias, esta
atravesada, prefiada y rebosante de la filosofia ssmondiana, del entramado de ideas que
permiten acoger semeante investigacion. Por ello, no dga de sorprender que Hart
considere la dificultad léxica audida como superada aqui, cuando leida sin sus tesis
previas, ésta parece estar pidiendo € principio...el principio en € que se sustenta el autor
para sostener semejantes postulados, |a axiomética que nos estd, con todo, exponiendo.

Garelli, en su caso y dada la obra que prologa, se extiende por los conceptos
fundamentales que desarrollay rotura Simondon, como el de “transductividad”, un hallazgo
tras haber criticado tanto el método inductivo como e deductivo y no seguir una via
dialéctica, por considerarla externa ala cosa, segun su concepcion del ser y e devenir. Pues

el ser deviene, no siendo € “devenir’ algo que le venga a ser, que le afecte y dé forma

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (Enero, 2006). 7



desde afuera. Aqui, como se ve, la idea de Forma queda triturada, rescatando la idea de
Informacidn, acerca de la cual extraera consecuencias enriquecedoras. Recordaremos que
como director del departamento de Psicologia, y como fenomendlogo, sus estudios sobre la
percepcion a partir de los logros de Merleau-Ponty e llevan a establecer una critica no sdlo
del asociacionismo sino también de la Gestalt, de la cual sin embargo extrae ensefianzas
inexcusables. Fondo y Figura ya estaban actuando como posibilidades de investigacion y
superacion de las aporias entre Materia y Forma® a partir, entre otras vias, de las propias
investigaciones de la Gestalt. Por o demés, entre las obra publicadas recientemente de
nuestro autor, nombraremos aqui su estudio sobre la percepcidn que acaba de ser publicado.
En fin, Garelli recorre todas estas lineas entretejedoras de la tesis simondiana, mientras
Hart destaca la influencia positiva de su estudio sobre la mecanologia y los objetos
técnicos, capaz de rescatarlos de la aversion a la que una critica hasta entonces dominante,
como la gercida por Adorno, y todavia recientemente por Habermas, y la més influyente,
la de Heidegger y su concepcion de la técnica y de su esencia no técnica los habia
sometido. Pero también, en el mismo movimiento critico, rescata al “objeto técnico” de
otra cosificacion: la de los tecndcratas.

Las referencias a Simondon comienzan a ser abundantes a partir de los afos
noventa. Siguen siendo Deleuzey Guattari los que sirven de plataforma mediética. Deleuze
ya utiliza y reconoce la influencia de Simondon en su Légica del Sentido, pero las
referencias vuelven a aparecer en Mil Mesetas ya en los capitulos iniciales, donde también
nos volvemos a encontrar con Leroi-Gourhan. Como en principio estamos intentando
entender 1o que llamaremos “el caso Simondon”, es decir, € contraste entre una muy buena
acogida desde que se da a conocer y su cas nula resonancia publica, como s e mundo
académico que lo leia y utilizaba, lo mantuviese a una distancia discreta, temperada, cosa
por cierto alaque contribuye el propio Gilbert Simondon. Como deciamos, Leroi-Gourhan,
tan destacado a su vez por Bernard Stiegler en su obra ya citada, se nos gparece como una
de las claves para entender este reconocimiento y esta escasa resonancia del mismo.

Ahora bien, € tratamiento filosofico, la critica posible a las tesis smondianas, la

originalidad de su investigacion y las vias que abren, etcétera, exigen una detenida y

% Enlaedicion de Jérome Millon, L’ Individuation, dic.2005, se recoge un apartado precisamente sobre la
Materia y la Forma —Forma y sustancia’- que hasta entonces no habia sido publicado en ninguna de las
ediciones precedentes, y que formaba parte de las entregas de Simondon del corpus de su tesis de doctorado.

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (Enero, 2006). 8



exhaustiva relectura que tiene como primera condicién un conocimiento previo de la
historia misma del “hecho técnico”, de las diferencias entre técnica y tecnologia, asi como
de las relaciones de estas con las ciencias o las artes. Aspectos estos muy agudamente
recorridos por Simondon, donde €l concepto de “red y de puntos clave de la misma’
adquiere una dimension casi mistica, donde destacariamos, a partir de la consideracion
central de los conceptos de “fondo y figura’, € desdoblamiento de un “fondo mégico”
primigenio desdoblandose como religién y como técnica, de donde lafiguradel artey de la
ciencia que tienen en la filosofia su momento intuitivo, convergente, dejandose ver aqui la
influencia no sdlo de Frazer, sino también de Mircea Eliade y la eleccién de C. G. Joung
frente aun Freud a que dedicara varias paginas laudatorias pero no exentas de critica

Las consideraciones extremadamente finas sobre la alienacion, € concepto de
trabajo enfrentado, respecto a fendmeno técnico - que no a atil o & instrumento, los
cuales mantienen unarelacion de extension corporea, “organica’ con € hombre-, dan como
resultado la apreciacion destacada de la relacion operatoria técnica, concepto resultante de
estos recorridos criticos, necesario para explicar esa diferencia socioeconémica, pero no
reducible a estas categorias, sino que, precisamente porque las desborda, es capaz de
contener las nuevas dimensiones que la complejizacion técnica, su industrializacion, su
concretizacién y su misma esencia reclaman. Pues la “operacién técnica’ no exige un mero
usuario, un hombre que trabaja con aparatos y maguinas o conduce automoviles o usa este
0 aguel objeto, de donde la alienacion y la relacion externa con la cosa. La “relacion
operatoria técnica’ exige e conocimiento interno de la cosa, del objeto, de sus mecanismos,
de sus relaciones y esquemas, etcétera, |0 que convierte alarelacion asi establecida en una
modo transductivo, por medio del cud la tecnicidad, es decir, esa teoria implicita en €
objeto técnico, seinsertaen € mundo. Y en definitiva, asociado asi a hombre, hace mundo.
Simondon sigue y aaba los andlisis de Marx en El Capital, acerca del proceso que va del
mundo de la manufacturas a de la industrializacién, pero se diferencia de é ahi donde
Marx centra el origen de la dienacion: en la no propiedad de esos medios de produccion.
Simondon, sagaz y osado para la época, apunta que la alienacion lo es tanto del proletario
como del capitalista, pues no tiene que ver con los medios de produccion, sino que viene
producida por € hecho mismo de “la mediacion técnica’ que tanto la manufactura como la

industrializacién exigen eimponen ( Du mode d’ existence des objets téchnique, pags. 115

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (Enero, 2006). 9



y ss.). En este sentido, destacaremos |as péginas dedicadas por Simondon a la Enciclopedia
y sus “planchas’. No es solo & reconocimiento hacia una labor, retrospectivamente
considerada, en su funcion pedagégica, ‘iluminante’, revolucionaria. Es que Simondon
trata ala Enciclopedia de Diderot y D’ Alambert como un momento histérico simbdlico: es
el momento epocal en donde €l “objeto técnico” se muestra en su evolucion concretizadora,
cuando se manifiesta en su proceso de complgizacion y de metaestabilidad, por medio de
la cual, abandona su condicion de Util e instrumento. La Enciclopedia es “la Féte de la
Fédération des techniques’ ( Du mode d’ existence...pags.93-94y ss.). Tras € sistema de la
religion y del lenguaje, es e ‘momento’ del sistema técnico, e momento de su extension
mundial.

Aqui, la“red ssmondiana y sus puntos clave’ parece extenderse y converger en la
unidad de los elementos plurales que la ensamblan y entretgjen, en la idea de Mundo. Para
seguir estos recorridos, tan palidamente apuntados aqui, seria necesario un tratamiento
filosofico estricto. Es e propio Simondon quien en su Historia de la nocién de individuo va
a tratar, desde esa perspectiva, l1os puntos fuertes que jalonado e transcurso mismo de la
Filosofia, pues los problemas a los que se enfrenta — lo grande y 1o pequefio, lo uno y lo
multiple o lo continuo y lo discontinuo, no son sino los nombres de las encrucijadas
mayores del discurrir filosofico. Simondon rescata de los presocraticos no solo “el
devenir”, sino la indeterminacién, no sin criticar € tratamiento fisicalistay aporético del
atomismo de Demdcrito entre otros, pues entonces y ahora encuentra ahi un circulo
vicioso, a postularse unos elementos generadores del mundo que, sin embargo, son ellos
mismos ingénitos, eternos, infundados. Es el para ogismo gque destacatambién Garelli en su
prélogo gque consiste en otorgar “a aomo ya individuado €l estatuto de principio que esta
obligado a explicar la formacion misma del individuo en tanto que tal(..) en otros términos,
el individuo esta erigido en objeto de la investigacién a mismo tiempo gque se mantiene
como principio de su propiaexplicacion...” A continuacién, destaca Garelli que tampoco la
materia 0 la forma escapan a esta contradiccion, a mantenerse como causas de la
congtitucion del synolon aristotélico, al ser tratados como términos unitarios, como
“causas’ ya individuadas.

Junto a estos problemas, lo continuo y lo discontinuo plantean a su vez una

problemética revitalizada por las investigaciones de la fisica cuantica, donde los estudios de

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (Enero, 2006). 10



De Broglie son determinantes, tras las posiciones encontradas entre Bohr y Heisenberg. Se
ha querido ver en la obra de Simondon un tratamiento especulativo del fisicalismo, o una
inversion fisicalista del pensamiento especulativo, pero o que hace Simondon no es sino
intentar reflexionar a partir de los conceptos y teorias tecnolégicos y cientificos para
encontrar en la cosa lo que comporta. Pues es aqui, situados en esta perspectiva que las
técnicas y las ciencias desde la mitad del siglo XIX presentan, que Simondon creera
encontrar en € concepto de “Individuo y de individuacion” que € construye, una respuesta
frente a las concepciones clasicas, como las de Descartes o Leibniz a respecto. La
“transductividad” intenta entonces superar €l par “inductivo/deductivo”, sin recurrir a la
dialécticay la negatividad que le es inherente, por considerarla desde su perspectiva externa
alacosa, forma en dltima instancia. Es decir, dandole asi otro nombre a la dialéctica que €l
autor francés gercita. Por ello, Simondon nos dira en su tesis que no esta gercitando una
ontologia, que su hipétesis exige un tratamiento del problema que vaya més atras, anterior
ala ontologia, es decir, justamente una ontogénesis. € ser deviene, insste. El devenir no
afecta d ser, no le llega desde otro lugar, no le inhiere, como la forma a la materia. es €
mismo ser quien devieney por ello mismo, en esta accion, sus potencialidades, su energia,
sus unidad aparece como una pluralidad cuya relacion es precisamente transductividad y
mediante la cual € individuo “ec-siste” como un fenémeno, una figura destacada del fondo.
Asi es como puede decir que € ser humano es un individuo y, ademas, un tranductor, un
transfert, pues, a diferencia de otros fendmenos individuales, € ser humano contiene en é
lo natural preindividual y posindividual. En & ser humano, lo a posteriori se con-vierte en
a priori...He ahi e quiasmo, € movimiento transductivo, la sinergia y € sistema en su
devenir rizomético, generador... Siendo menos y mas que un “individuo viviente’, €

individuo humano deviene sujeto, pero esto acaece mediante la existencia “ de lo
colectivo”. Entre ambos descuella “el objeto técnico” y su evolucion. En su Historia de la
nocién de individuo, que hemos mencionado como complemento de la Ultima edicion
completa de su tesis, tras un recorrido por los presocréticos, a enfrentarse a corpus
platonico, Simondon nos muestra una relacion en los primeros didlogos con esta nocién de
individuo que parece oponerse a la de su maestro Socrates, destacadamente en El
Banquete y Fedro, donde e entusasmo y la inspiracion guian la marcha hacia la

individualidad, que no puede engendrar(se) mas que en |o Bello ( Banquete, 203c). La

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (Enero, 2006). 11



ascension universalizante queda asi remarcada, pero también la separacion de las Ideas y la
relacion por participacion. Simondon destaca posteriormente que Platon realizara un giro,
constatable en los Ultimos didogos, destacando asi que en las Leyes, “ e verdadero
individuo es la ciudad” (Leyes, 797a, 693d, 701d, 803 b...), por medio de la cua los
“individuos vivientes humanos’ degjan de ser tales para transformarse en sujetos, en
ciudadanos.

Aqui quisiéramos resaltar € tratamiento que otorga
Simondon a las emociones como mecanismos que desadaptan | Gilben Simonsios
al individuo propiciando asi nuevas adaptaciones, |o que esta Lindividy st sa gendse
en consonancia con su concepto nuclear en e proceso de la PHYRCOCIRO DR
transductividad: la metaestabilidad. Pues solamente cuando
esta se produce, € sistema metaestabilizado propicia nuevas
individualizaciones. Por gemplo, la “individuacién psiquica’,
tan imprescindible en la dialéctica alma-cuerpo, individuo-
sujeto, se inserta en este sistema de operaciones y relaciones
por una muy astuta y perspicaz intuicion: Simondon postula s
gue lo psiquico surge, adviene al individuo viviente, y no exclusivamente a humano,
cuando éste tiene que enfrentarse a problemas que lo desestabilizan, que le exigen una
solucion que solo puede encontrar mediante una cadena de operaciones que, tras la
metaestabilidad consecuente, “lo vinculan a lo psiquico’, es decir lo psiquico se
individualiza. Es acaso € momento de resaltar que para Simondon es la individuacion
psiquica, en este caso, |0 destacable. El paso a lo colectivo se inserta en este proceso como
sistema de operaciones y de estructuras transductivas. Hablaremos mas adelante, al dar
noticia de otra obra breve de nuestro autor, y de otro de sus prologuistas, de esta
problematica cuestion.

Todos estos aspectos y formas se reconocen en la modernidad y su uso de la
“induccion o la deduccion” o del energetismo de la era contemporanea, en la fisica
termodinamica, en la topologia y las nuevas tecnologia que tienen en la cibernética
concrecion y sistematizacion. Aqui no sdlo Bachelard sino, posteriormente, Bertalanffy

aparecen destacadamente, aunque al primero apenas lo nombrey el segundo fuera entonces

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (Enero, 2006). 12



muy poco conocido. En fin, como se ve, € aiento de Simondon es de largo recorrido:
historico, filologico, teorético.

Hay, para cerrar este apartado, un nombre propio que da unidad y criterio, como
referente fontanal y como distanciamiento critico por parte de nuestro autor, y de quienes,
como Merleau-Ponty o Deleuze lo preceden y lo acompafian. ES un autor que, por lo
demés, extiende su sombra e influencia durante més de cincuenta afios en la filosofia y las
ciencias en Francia, y mas dla de sus fronteras. Se trata de Bergson. Este es e nombre
propio determinante frente al que tomaran posicién no solo Merleau-Ponty o Deleuze, sino
précticamente todos los filosofos franceses que emergen arededor de la segunda guerra
mundial, como Sartre por caso vy, frente a esta pujante figura bergsoniana, a fondo su
contrafiguraaemana: Heidegger. Bergson 'y su élan vital, su vitalismo espiritualizante, y el
tratamiento que realiza sobre estas cuestiones en Materiay Memoria y en La Evolucion
creadora, pero también la concepcion sobre la religion y e arte que despliega en su no
menos célebre Las dos fuentes de la moral y de la Religion, estan agui presentes, como lo
estédn en Leroi-Gourhan tan influyente a su vez como vamos comprobando.

Frente a quienes usan desvinculadamente conceptos tales como General Intelect,
tomado de Marx, que nos recuerda e veluti mens de Espinosa, la biopolitica o los
agenciamientos maquinicos de Deleuze, caso de Negri, pero también del propio Foucault,
en Simondon podemos recorrer todos estos conceptos e ideas ensartados en un sistema
filosdfico potente, en una trama que intenta ni mas ni menos que exponer la urdimbre del
Mundo. Su potencia y fertilidad llevan ahora a los editores a publicar textos inéditos,
conferencias y articulos o a reproducir lecciones de su etapa de profesor, aprovechando asi
el “caso Simondon” en & que nos encontramos desde hace algo mas de diez afios. Asi, la
editoria Ellipsis, en su pequeiia biblioteca de filosofia, edita un breve texto, que no es sino
la reproduccién de unas lecciones impartidas en la Universidad de Poiters, bajo € titulo
precisamente de Deux lecons sur I’animal et I'homme . El texto tiene todas las virtudes y
las limitaciones de su origen y de su finalidad, pero insertado en & corpus simondiano
adquiere sentido y brillo por si mismo. Para insertarlo en la obra de Simondon, Jean-Yves
Chateau escribe un prologo, y no sera € Unico, pues lo hace también en otra obra que
recoge una serie de conferencias sobre la técnica, donde € problema del automatismo de

las bestias y de la duaidad alma-cuerpo, adquiere un tratamiento novedoso y critico bagjo la

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (Enero, 2006). 13



mirada ssimondiana. Chateau destaca, como nosotros |o hemos
hecho més arriba, la consideracion simondiana de los animales
como seres vivientes inteligentes y capaces, en algunos casos

GILBERT

e anhan ademas, de vincularse a lo psiquico, pero en todo caso no
reducibles a meros habitos ni instintos mecénicos. La etologia
ya se recoge tempranamente en la obra del autor francés, que
inicia su tesis poco después de terminada la segunda guerra
mundial, y los problemas de la evolucion y de la percepcion, asi
como las relaciones de grupo - las colonias, los hormigueros-

gue plantean problemas que e dualismo racionalista no puede resolver, como tampoco o
hara e psicologismo positivista que, en cierto modo, alienta a la etologia. Las relaciones
interelementales, los individuos vivientes, se muestran aqui supeditados al proceso genético
de los mismos, cua es la “individuacién”, pues no debe olvidarse que este es € “objeto de
estudio” smondiano y no tanto los individuos tales cuales. El par individuacion-
individualizacion tiene en € individuo su momento de estabilidad, su vinculo con € medio,
su transductor, precisamente porque estas individualidades en su operaciones y relaciones
propician la metaestabilidad y consecuentemente la consecucion de nuevas formas
individualizantes.

L a teoria de la percepcion, que implicatanto |o preindividual COMO  se——
lo postindividual, € grupo sin ir mas lgos, es & fundamento que Lindividuatio
Simondon tiene para superar € problema cartesiano del amay el cuerpo, .-J'LL'!“I':'I'-i.';.v
considerando que en é, pero también en la solucion espinosista — un
Espinosa a la francesa, todo hay que decirlo, es decir panteista, y en €l que
seguramente € andlisis genético de M. Guéroult ha tenido tanto que ver- |
el sustancialismo de la res extensa como de la res cogitans, en este caso, impiden el
planteamiento correcto, sintactico diriamos, del mismo. Sin embargo, que la “percepcion”
sea para Simondon preindividual nos lleva ala natura naturans precisamente.

Y es que Simondon esta atenazado por €l par monismo-pluralismo, de donde que su
intento presente a menos la novedad de abrir unas lineas de investigacion superadoras de
las aporias a las que ese enfrentamiento lleva. El ser es una unidad, pero en su devenir

muestra la pluralidad que le es propiay hecesaria. Deleuze ha seguido esta via de las mil

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (Enero, 2006). 14



mesetas, del devenir, del rizoma, pero parece mas potente la sistematicidad articulada por la

solucion simondiana, sin que por ello deje de ser especulativa, 0 acaso necesariamente tal.

3.- FINAL.

Acaso debiéramos ahora, impulsados por la rabrica de este apartado, dedicar un
espacio a estudio que Yves Desforges |leva a cargo sobre las tesis simondianas en su muy
rico y agudo postfacio, publicado en la Gltima edicion en Aubier Du Mode d’ existence des
objets techniques, y que Desforges titula “Cuestiones vivas’. Pero no solo la extension del
mismo, sino también €l tratamiento que requiere y exige, en tanto esa extension configura
ademas una unidad en si misma, un breve ensayo acerca de la obra de Simondon, nos lleva
a decidirnos a no adentrarnos més alla de su evocacion y reconocimiento. Tratar
criticamente e postfacio de Desforges, a diferencia empero de los prologos mentados,
supone dirigirnos a lectores de la obra de Simondon o a haber llevado a cabo un exposicion
exhaustiva de la misma que permita articular €l postfacio con ella, sin merma para quien
no ha leido a Simondon, que es & punto del cua partimos. Diremos que Desforges es un
especialista, profesor en la Universidad de Compagnie en pedagogia y sociologia de las
técnicas y que ha sido en varias ocasiones consultado a respecto por organismos de la UE,
de donde que la perspectiva adoptada ante la obra que analiza sea la del pedagogo y €
socidlogo, sin que quepa reducir su trabajo a esos campos, 0 acusarlo de reduccionismo.
Sin degjar de ser un especialista, su experiencia, sus investigaciones, su interés y capacidad
desbordan el campo categorial donde sin duda se mueve y desde donde plantea las
cuestiones vivas de su postfacio, como son € “concepto de leyes de la evolucion” aplicado
a los “objetos técnicos’, o e concepto de educacion politécnica, tan caro a los franceses y
gue tuvo su germen en un trabgjo de Lenin al respecto, donde preconizaba una ensefianza
preponderadamente politécnica en la recién creada URRSS, pero no es menos agudo a
enfrentarse a la problemética interna del sistema que Simondon expone y las relaciones de
Su conceptos sobre “ el trabgjo” en Marx frente al “ operador técnico” simondiano, asi como
a las apreciaciones de nuestro autor respecto a la enseflanza tecnocientifica necesaria ante
las novedades y exigencias que tras la segunda guerra mundia ya se planteaban. No faltan

criticas, recuperaciones y hallazgos sorprendentes de la obra simondiana que Deforgues nos

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (Enero, 2006). 15



presenta como cumpliéndose ahora, en e tiempo precisamente en € que una era politica
desaparecia, con lapropia delaURRSS, y en la cua también fallecia Simondon.

Paraterminar, sin embargo, volvamos a su prologuista filosofico, Jacques Garelli, €l
cual plantea a final de su presentacion de latesis simondiana, en €l apartado V, que versa
sobre la “crisis del comprender”, las cuestiones que frente a la fisica cuantica, a la que
dedicara nuestro autor un capitulo esclarecedor y detallado, muy fino, oponiéndose en
conjunto a la teoria heideggeriana sobre lo ente, sobre € individuo y, claro esta, sobre la
técnica

Simondon inicia su presentacion sobre la individuacion analizando un modelo de
producciéon técnica de objetos artesanales como una vasija, llevandonos asi a la
representacion misma de la “individuacion” frente a dominio de la representacion del
producto, del objeto individual técnico como Util o instrumento. El trio “modelo, modelge
y moldeado” configuran este sistema operacional, donde a partir de un nicleo, su devenir
traza un curso que cristaliza en un cuerpo, cerrando asi el proceso de individualizacion: 1o
continuo y lo discontinuo, lo grande y lo pequefio ensamblan, junto con la teoria de la
informacion que resuelve, segiin Simondon, la apelacién a una Forma que advendria a la
materia tratada; esta seria la reticula donde € ser y e devenir articulan una estructura
cuyos elementos se interrelacionan a partir de la dindmica genética de los mismos. Esta
teoria transductiva encuentra uno de sus més brillantes y complejos giemplos en € andlisis
pormenorizado que Simondon lleva a cabo a estudiar bajo este prisma la formacién de los
cristales, su diferencia con otros fendmenos fisicos y con los procesos bioldgicos de
individualizacion, con los que pareciera guardar cierta afinidad.

Pero como deciamos, € tratamiento de los a&omos, de la energiay de los fenGmenos
macro y micro fisicos, como €l electrén o € propio laboratorio donde éste se estudia , son
considerados detenidamente por Simondon como eemplos problematicos, Yy
paradigmédticos, de la individuacién y sus fases, momentos, conjuntos, individuos y
sistemas.

Tras la problemética sobre la relacion onda-corpusculo, Garelli resata que “
permanece una interrogacion en cuanto a uso de las teorias a partir de la termodinamica y
de lafisica cuantica, en la problematica de lo preindividual y la concepciéon contemporanea

de lo ente. Sin discutir el aspecto técnico del problema, es sin embargo necesario recordar

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (Enero, 2006). 16



la complgjidad del debate e importante reflexionar con la prudencia g emplar de Niels Bohr
y Wiener Heisenberg, cada vez que han abordado la cuestion del estatuto filosofico, se
podria decir del “modo de ser” de la particula cuantica...”. Esta cuestion no solo atarie a la
incidencia ontol6gica de las meditaciones de estos fisicos, sino gque es la cuestién nodular
de las investigaciones smondianas. Garelli trae a colacion una conversacion entre ambos
fisicos respecto a la cuestion planteada anteriormente, recogida en su libro La Notion de
comprendre dans la physique moderne, donde Heisenberg plantea la cuestion acerca de si
la estructura interna del &omo es tan poco accesible a una descripcién visual, y “s en €
fondo no poseemos un lenguaje que nos permita discutir acerca de esta estructura, ¢, hay
alguna esperanza de que comprendamos nunca alguna cosa acerca de los aomos?’, Bohr
duda un instante, prosigue Garelli, y después le dice: “En todo, si. Pero solamente el dia en
gue nosotros comprendamos lo que significala palabra ‘comprender’”.

Es agqui donde € paso a limite nos devuelve a la obra de Gilbert Simondon que,
claro estd, parte de las teorias y conceptos, de las descripciones y formulaciones cientificas,
asi como del andlisis de los objetos técnicos, que como filésofo intenta en su obra afrontar
el problema ante el cual Bohr se colocara lucidamente. Pues Simondon no es “ menos
prudente, cuando se refiere a la teoria de los cuanta y a posible uso de la mecanica
ondulatoria, en e esclarecimiento de la problemética de lo preindividual. Asi, termina e
prologo mentado, “apres avoir contesté le mécanisme et |’ energetisme qui demeurent des
théories de I’indentité, qui, & ce titre, ne peuvent rendre compte de la réalité de maniere
complete, SSmondon note le caractere insuffisant de la théorie des champs, gjoutée a celle
des corpuscules, comme de la conception de I’ interaction entre champs et particules, du fait
que ces attitudes demeurent dualistes. Toutefois, elles permettent, selon Simondon, de
S orienter vers une théorie renouvel ée du préindividuel.”

Reflexionando, por ultimo, ante la necesidad en la que se encuentra la fisica de
corregir y de acoplar los conceptos de base, “Simondon sugiere la hipétesis segun la cual
esta necesidad ‘traduce quizas el hecho de que los conceptos son adecuados a la realidad
individuada unicamente y no a la redidad preindividual”. En este cuadro es en € que
Simondon insertara €l principio de complementariedad de Bohr y e principio de
incertidumbre de Heisenberg, asi como la formulacion que al respecto hiciera Luis de

Broglie.

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (Enero, 2006). 17



El cuestionamiento de Simondon, insiste por Ultimo Garelli, es una apuesta no solo
epistemol6gica sino filosofica, ontologica. Pues, en efecto, esta concepcion no identitaria
delo ente, que requiere ser restituido en un campo de metaestabilidad originaria, sobrepasa
el campo de una fisica subatdmica, de una problemética del objeto técnico y de la
individualidad vital...y aqui, resalta Garelli, Simondon afronta la problemética del ser de lo
ente tal cual ensefiara Heidegger. Simondon no es heideggeriano, sino todo lo contrario,
pero al introducirse la problematica de la “nada en e corazén mismo de la estructura de lo
ente, (se) plantea desde entonces que no es tampoco uno”. Paradoja que requiere
sobrepasar la cuestion de la diferencia ontol6gica, tal cual Heidegger la concibio.

El mérito pues de Simondon es haber afrontado esta problematica desde este nudo
de problemas cientificos y filosoficos que una de las teorias mas determinantes de su época,
la de Heidegger, no parece capaz de resolver y si en cambio abocar a un dualismo
espiritualizante y adecuacionista que tuvo como problema practico y moral, ademas de
politico, la relacion con los entes y con las técnicas, asi como con € modo de pensar
cientifico. Los planteamientos ontolégicos y gnoseoldgicos del autor francés suponen, a
nuestro juicio, un paso de gigante para la recuperacion filosofica del espacio cientifico y del
mundo de la técnica, pero sobre todo para la concepcion filosofica del concepto de
Individuo. Su auge y redescubrimiento tienen que ver, segin creemos, con el contexto
socioldgico del presente, en el cua los sistemas tecnologicos atraviesan y construyen €l
mundo. Es la nueva morfologia de! mundo que surge tras la caida de la URRS y la
extension globa de las tecnologias que la figura de Simondon renace con renovada
pujanza, lo cua nos lleva a la conclusén de que no hay ni hubo realmente “caso
Simondon”, sino que nuestro autor escribio necesariamente en el preambulo de nuestra
época, en los albores mismos donde cristalizaban las “lineas evolutivas’ del proceso
cientifico-técnico y cuya concretizacion se iniciaba tras las dos guerras mundiales y e
reordenamiento politico del Mundo, mediante nuevas figuras, nuevas relaciones, nuevos
sistemas que requerian, como fue su caso, nuevas ideas, nuevos modos de afrontar los
cambios, € devenir de ese mismo Mundo.

Cuando Gilbert Simondon comienza a publicar su obra, surge en el panorama
filosofico francés e estructuralismo. Asi, en El Pensamiento Salvaje, Claude Levi-

Strauss no solamente se enfrenta en una célebre polémica a la “fenomenologia existencial”

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (Enero, 2006). 18



de Sartre, sino que plantea “el modo de existencia’ del bricolage y del bricoleur como
instancias elementales en la estructura misma del sujeto antropol égico, enfocando e objeto
técnico y su relacion con la evolucion del individuo humano en otras coordenadas que las
gue Leroi-Gourhan, por gemplo, imponia hasta entonces y que continuara en sus obras
publicadas por estas fechas, como El gesto y la palabra. Pero s e estructuralismo
comienza a arrinconar a “existencialismo”, la fenomenologia mas pura y esencial, la que
giercitaMaurice Merleau-Ponty  sufrird una merma inmensa a morir este subitamente tras
un accidente de trafico, en 1962. Es ya la época de Lacan, de Jacobson, de Deleuze y
Althusser, entre otros. Pero alin no, como hemos visto, sociologicamente a menos, la de
Simondon. El psicoandlisis, € marxismo, € estructuralismo y la etnologia, entre otras, son
las lineas en |as que se entreteje e pensamiento filoséfico francés, entonces dominante®. Lo
mismo se diga de la ain vigente influencia de la escuela de Frankfurt frente a giro
lingUistico, formalista anglosajén.

Sin embargo, pese a que no hay caso Simondon, sus investigaciones sobre €l objeto
técnico siguen dejandonos perplejos e interrogandonos acerca de su escasa repercusion,
precisamente porque, como deciamos a inicio de estas lineas, fue celebrado por los més
destacados pensadores de su época. Es que abria una via que se apartaba de la corriente
dominante, habitual y celebrada entonces. Una via que algunos de entre sus coetaneos
estaban no obstante triturando, preparando, y los hechos, los cambios sociales, econdmicos
y politicos, asi como los cambios tecnoldgicos que les son inherentes, dejaban expedita
para ser recorrida necesaria e integramente, como es €l caso, unicamente desde hace poco
més de diez afos, cuando € “individuo colectivo tecnolégico” ya implantado hubo
alcanzado su existencia, su estabilidad sinérgica con otros ‘elementos’ y lineas del saber y
del hacer, sean econémico-politicas, socioldgicas o sean filosdficas.

Se dice que la filosofia de Simondon lo es de las operaciones, que no es ni
materialista ni espiritualista, ni monista ni pluraista, sino una apuesta radical por solventar
estos enfrentamientos clasicos. A partir del ‘individuo’, Simondon tritura, pulveriza
radicalmente sus elementos mismos, sus partes, sus estructuras para situarse en lo pre-

invidual’ y a reconstruirlo, lo transcendental y |o inmanente aparecen en sus conceptos de

4 Vedse al respecto e articulo de Alain Badiou, que se publicaen este mismo niimero, precisamente sobre “el
panorama de lafilosofia francesa contemporanea’ y donde se enhebran nitidamente estas lineas apuntadas
agui, dandonos una representacion de la filosofia en Franciamuy perspicaz y pertinente.

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (Enero, 2006). 19



“individuacion/ individualizacion”, de cuya relacion operante surge € ‘individuo’. Pero uno
de los més sutiles, ricos y resbaladizos momentos es el que se refiere, como apuntamos més
arriba, a proceso de individuacion humana, a “individuo psiquico”. Aqui, para solventar
los pasos estructurales necesarios, Simondon apela a la colectividad, a universo
preindividual del individuo adulto, a proceso por medio del cua € individuo humano se
hace sujeto, construye en “yo(moi)” y luego, en la mitad de su vida, ya adulto, puede
disolverlo, triturarlo, superarlo, acanzando otra individualizacion, la de su persona
singular. Asi, individuo/sujeto/persona, son la triada mediante la cual Simondon intenta
resolver 10s pasos estructurantes de la subjetividad, rescatando los elementos de la mismay
enlazandolos con las relaciones familiares, sociadles y ciudadanas. Es e proceso desde lo
individual alo transindividual, a “otro de mi”. Todo un campo de andlisis donde € riesgo
espiritualizante es notorio. Sin embargo, merece la pena seguir esta apuesta, este trabajo
intenso y, segun creemos, necesario. Es aire fresco, por tanto renovador, vital ante tanta
rarefaccion, ante tanto pensamiento clausurado, ante tanta ideologia disfrazada de filosofia,
ante tanta inmadurez empobrecededora.

BIBLIOGRAFIA

Gilbert Simondon:

- Du Mode d existence des objets tehniques. Ed. Aubier, 1958 ( 1969, 1989 y 2001).
- L'individu et sa genése physico-biologique (I'individuation ala lumiére des notions
de forme et d'information), Paris : PUF, 1964. Rééd. J.Millon, coll. Krisis, 1995.

- L’Individuation, alalumiére des notions de forme et d' information, Ed. Jérome
Millon, coleccion Crisis.

- L’individuation psychique et collective. Ed. Aubier, 1989. Incluida en la edicion de
Millon, L’ Individuation.

- Deux leconssur I'aimal et I’homme. Paris, Ellipses, 2004.

- L’Invention dansles Techniques. Paris, Cours et conférences. Seuil,2005.

- Courssur la Perception. Paris, Transparence, Dic. 2005.

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (Enero, 2006). 20



Sobre Simondon

CHABQOT, Pascal: La Philosophie de Simondon. Paris, Vrin, 2003.

CHABOT, Pasca: Simondon. Paris, Vrin, 2002.

COMBES, Muriel: Simondon. Individu et collectivité Paris, P.U.F. 1999

Multitudes, n° 18, Otofio 2004, en http:// multitudes.net

Gilbert Simondon, une pensée de I'individuation et de la technique, Actes du Colloque
organisé par le Collége International de Philosophie, 31 mars - 2 avril 1992, Paris:
Editions Albin Michel, Bibliothégue du CIP, 1994

HOTTOIS, Gilbert; Simondon et la philosophie de la culture technique. Bruxelles. De
Boeck, 1992, diffusion Belin

Université de tous les savoirs (UTLS). 2000. “Qu’est-ce que la vie?” - volume | —
Conférence du 19 janvier 2000 de Gilbert Hottois (La technosciences : entre
technophobie et technophilie). Sous la direction d’'Yves Michaud. Editions Odile
Jacob.

Eikasia. Revista de Filosofia, 2 (Enero, 2006). 21



Criticadelibros

HEIDEGGER, Martin: Parmenides. Traduccién de Carlos Masmela. AKAL Nuestro
Tiempo, 2005.
Por Pelayo Pérez

La coleccion que dirige, en la editorid AKAL, Félix Duque m

[leva por nombre e muy significativo titulo de “Nuestro Tiempo”, la
cual nos da ahora a conocer uno de los textos principales de Heidegger:

Parménides, titulo que corresponde a curso impartido en el semestre

filosofo aeman que, en redidad, lo dedicd a estudiar y analizar los *
fragmentos conocidos de Parménidesy Heréclito, pero que, como nos sefiala en una
nota a final de esta edicion, su editor Manfield S. Frings, se prefirio € titulo
Parménides por estar dedicada la cas totalidad del manuscrito (Gesamtausgabe, Bd.54.
Parménides.) a célebre “poema” del pensador jonio.

Parménides es importante por ser no solo una publicacion mas del filésofo
aleman, ni siquiera porque nos permite “experimentar” su modo de hacer, de ensefiar, de
“cocinar” los conceptos. El texto es en si mismo necesario e importante, segiin creemos,
porque deja ver e nucleo esencia de la filosofia heideggeriana: su concepcion de la
verdad.

Correspondiendo alos cursos de la décadainicial de los afios cuarenta del pasado
siglo, lo que tenemos aqui, asi pues, pertenece no solo al Heidegger maduro, e que esta
pasando por la experiencia del mito nazi enfrentado y enfrentandose al dominio técnico
del mundo, ala gestell como dominio y destino, a las puertas mismas de cumplirse la
eclosion de esa “era atomica’ que lo caracterizar4 'y, por tanto, con el consiguiente
ocultamiento y olvido del ser, que no son sino las contrafiguras de la “diosa verdad”,
Aletheia. El nihilismo acanza su cumplimiento y, con él, Heidegger iniciara la “vuelta’,
laKhere, donde ya todo serd hermeneltica, dominio linguistico, € cual parece tener en

este texto que comentamos su fundamento y plataforma metodol égica.

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (marzo, 2006) 1


http://www.filosofia.eikasia.es/paginas/POEMASER.pdf

Criticadelibros

Dicho abruptamente, 1o de menos es Parménides, lo realmente cierto es €l
Parménides, e modo griego del pensar...segin Martin Heidegger, € cua reivindicara
este “modo pensar griego” frente a su “derrumbamiento” por causa de su latinizacion
bajo el imperium. La latinizacion, y con ellalas lenguas romances, asi como las ciencias
y las técnicas en la era moderna poscartesiana, llevaran a la metafisica a su

cumplimiento, con el olvido del ser y el dominio calculador de lo ente.

Lainfluencia y la sombra de Nietzsche no han cesado de planear sobre €
guehacer heideggeriano. Al igua que ya hicera éste en El origen de la tragedia,
Heidegger hace suyo € decir griego. Ni podemos, ni somos quienes para dudar de la
interpretacion heideggeriana de los fragmnentos parmenideos. Pero indudablemente,
Heidegger interpreta. Y este su Parménides es un espléndida interpretacion. No es solo
gue Heidegger haga, como todo “traductor”, una “traicion” ineludible al texto traducido;
ni siquiera que la semantica sea conducida por €l “sentido” que el autor aeman quiere
encontrar. El curso impartido sobre Heréclito y Parménides da, sin duda, a conocer a sus
alumnos 'y, por tanto, a nosotros sus lectores actuales, los célebres fragmentos de ambos
presocréticos. Pero la importancia de este texto no estd como es obvio, en la
“traduccion” de Heidegger frente a la de Voss, por caso. Heidegger no se limita a
traducir, insistimos, pero tampoco a un mero “interpretar”. O meor dicho, Heidegger
interpreta necesariamente para su fin verdadero, que no es dar a conocer e ‘poema
didéctico” de Parménides, e cual, como indicamos al referirnos a Voss, ya se conocia 'y
las controversias filologicas a respecto 1o que muestran es la importancia académica
gue € asunto tenia en la época: € conocimiento de los textos de los filosofos
presocréticos. Desde e siglo XIX estas cuestiones eran no solo € centro de interés y
debate, sino también, y con todo, la fuente de reflexiones e investigaciones hasta
entonces imposibles. En fin, no serd Heidegger ni € primero ni e dltimo de los grandes
filésofos que dedique su atencion, mas allé de sus aparentes dependencias de los “cursos

académicos’ de un catedrético mas de filosofia

En definitiva, este es un texto heideggeriano. Y en este sentido hay que leer este
Parménides , pues nos aclara como Heidegger ha ido construyendo su propio edificio
pensante, su filosofia y como recurre a pensamiento que é llama, no sin razén pero

atendiendo a“ sus razones’ seguin creemos, a pensar inicial, por originario y epocal.

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (marzo, 2006) 2


http://www.filosofia.eikasia.es/paginas/POEMASER.pdf
http://www.filosofia.eikasia.es/paginas/POEMASER.pdf

m Criticadelibros

Ateniéndonos a la mera resefia, no podemos extendernos en otras consideraciones
extremadamente importantes, como pueda ser todo lo referente a sentido “de la
metafisica’ y su cumplimiento, asi como la vuelta al pensar originario, al
desocultamiento, al espacio de la presencia, al concepto mismo del pensar y el meditar
segun Heidegger, alamirada y la historia, etcétera. La peculiar filosofia heideggeriana,
Su potencia y riqueza, se muestran aqui en su entramado fundamental, pues no de otra

manera puede ser cuando se trata de establecer aquello que realmente sea “la verdad”.

Incluso los no heideggerianos deberian congratularse de esta primera version al
espanol de tan importante como necesario texto, pues no se comprende como podriamos
“hacer filosofia” sin transitar el taller Heidegger. No nos queda sino felicitar al editor
por la eleccion y oportunidad de esta lecturay a su traductor, por un trabgjo limpido y
fluido que consigue huir de un cierto barroquismo, de una densificacion conceptual que

en nada ayuda ala hora de leer a este de por si dificil autor.

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (marzo, 2006) 3



@ Criticadelibros
¢Por que ? @

Fragmentos dispersos para un anarquismo sin dogmas

Huellas. Problemas: la complejidad negada. Tomés IBANEZ.
Barcelona, Anthropos, 2006 205 pp. |SBN 84-7658-774-0 PVP: 10,5 euros

¢Pueden crearse condiciones de vida en las que no exista la
dominacién? Pregunta sin respuesta segura de si misma, pero de lo
gue no cabe duda es que ali donde haya dominacion siempre
permanecera abierto un espacio para que se pueda inventar €

anarquismo.

Insumisién radica de la sensibilidad y del pensamiento "
frente a cualquier forma de dominacion, el anarquismo es tan polimorfo y tan cami an
como puedan serlo las propias formas de la dominacién. ES porque brota, incontenible y
directamente, de las infinitas redes de poder que apresan nuestras condiciones de vida,
por lo que no se puede aprender e anarquismo en los libros, por o que no se dga
encerrar en formulas definitivas y por [o que hay que inventarlo incesantemente desde el

antagonismo socia y desde las practicas de resistencia.

Fluido y tumultuoso, el anarquismo corre sus mayores riesgos cuando se

inmoviliza, cuando se petrifica, y cuando olvida cuestionarse a si mismo.

| NDI CE

Presentacion; Por qué he elegido la anarquia; La vida absurda; Perspectivas anarquistas;
La CNT tiene un brillante porvenir... detras de ella; La inevitabilidad del poder politico
y la resigtible ascension del poder coercitivo; Por un poder politico libertario.
Consideraciones epistemol0gicas y estratégicas en torno a un concepto; Esas cosas no se
dicen..; Adiés alarevoluciony... jvivae gran desbargjuste!; Y después de la muerte de
Dios... ¢que? Variaciones ingenuas a partir de Heidegger, la post-modernidad y el
cinismo; El sentido de un libro; La increible levedad del ser democrético; Més dla de la
democracia; Sisifo y € centro, o la constante creacién del orden y del poder por parte de
quienes lo cuestionamos, Toda la verdad sobre € relativismo auténtico; Tecnologia y
emancipacion socia: una paradoja; ¢La cultura libertaria? {No, gracias!; El anarquismo
se conjuga a imperfecto; Instalados en la provisionalidad y en e cambio... (como la
vida misma); ¢Es actual € anarquismo?; Nacida en Paris y potenciada en Milan, miles
de manos la crearon en las calles del mundo...; Publicaciones; Anexo.

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (marzo, 2006) 4



Criticadelibros

Tomés |bafez Gracia (Zaragoza, 1944) residié en Francia desde 1947 hasta 1973,
licenciandose en Psicologia y participando activamente en e movimiento libertario
francés y en la lucha antifranquista (FIJL). Tuvo la doble suerte de vivir, desde € ojo
del huracan, € «Mayo del 68» y de participar en e breve pero intenso resurgir del
movimiento libertario tras la muerte de Franco. Catedrético de Psicologia Socia en la
Universidad Auténoma de Barcelona, ha publicado numerosas obras.

OTROSLIBROSDE LA COLECCIONHUELLAS

Algo Carpentier. América, laimagen de una conjuncion
2004, 159 pp., ISBN: 84-7658-713-9, PVP 7,21/7,5 €

Dela enfermedad a lafabula. Apariencia eimagen de salud

2004, 157 pp., ISBN: 84-7658-706-0, PVP 9,13/9,5€ .......coovvieiieeeeiie e,
MARTI TUSQUETS, José Luis

El espiritu dela calle. Psicologia politica de la cultura cotidiana

2004, XVI11+124 pp., ISBN: 84-7658-700-7, PVP 9,14/95€ .....................
FERNANDEZ CHRISTLIEB, Pablo
El préjimo (Pref. y postfacio de Martin Buber)
2004, X1X+89 pp., ISBN: 84-7658-706-6, PVP 6,25/6,5 €
.. COHEN, Hermann

Jorge st Borgas La Blblloteca simboloy figura del universo
2004, 189 pp., ISBN: 84-7658-640-X, PVP 9,62/10 €

Laéticamiraalaizquierda

2004, 127 pp., ISBN: 84-7658-707-4, PVP 8,17/8,5 €
................................................. GUISAN, Esperanza

Por unajusticia postotalitaria

2005, 127 pp., ISBN: 84-7658-718-X, PVP8,17/85€ .........coiiiiiiieinn.
VALLADOLID BUENO, Tomas

Recorridosy posiblesformas de la penalidad

2005, 174 pp., ISBN: 84-7658-726-0, PVP 9,62/10 €
............................................. RIVERA BEIRAS, Ifiaki

Del sentido de vivir y otrossinsentidos

2005, 144 pp., ISBN: 84-7658-725-2, PVP 9,13/9,5 €
............................................... ORTIZ-OSES, Andrés

La China da que pensar

2005, VII1+119 pp., ISBN: 84-7658-728-7, PVP 10,1/10,5 €
e .. JULLIEN, Francois

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (marzo, 2006) 5



m Criticadelibros

Nosotrosy los dioses

2005, 143 pp., ISBN: 84-7658-736-8, PVP 9,13/9,5 €
............................................. MARTI BAUCA, Alfons

El Quijotey su laberinto vital

2005, 205 pp., ISBN: 84-7658-739-2, PVP 9,62/10€ ...,
ALONSO-FERNANDEZ, Francisco

A contraluz de lasideas politicamente correctas

2005, 190 pp., ISBN: 84-7658-746-5, PVP 9,62/10 €
.......................................................... MATE, Reyes

Leer El Quijote. Sietetesissobreéticay literatura

2005, 110 pp., ISBN: 84-7658-751-1, PVP 8,65/9 €
....................................................... ZAVALA, IrisM.

Politica criminal dela guerra

2005, 207 pp., ISBN: 84-7658-758-9, PVP 10,10/10,5 €
............................................. BERGALLI, Roberto
y RIVERA BEIRAS, Ifiaki (Coods)

Historia de la Shoah

2005, 142 pp., ISBN: 84-7658-761-9, PVP 9,62/10 €
............................................. BENSOUSSAN, Georges

L a filosofia nace dos veces

2005, 108 pp., ISBN: 84-7658-763-5, PVP 8,65/9 €
. .. SERNA ARANGO, Julian

www anthropos—edltorlal com

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (marzo, 2006) 6



Criticadelibros

LEON VEGA, Emma: Sentido ajeno. Competencias ontol dgicas y otredad. Barcelona,
Anthropos, 2006 143 pp. ISBN 84-7658-760-0 PVP: 12 euros

El reconocimiento de la diversidad culturd y socid se ha  puuramms
afincado como uno de los ges principaes de la complgidad
contemporanea. Esto ha dado lugar a privilegio de lo simbdlico y la
relatividad hermenéutica para fundar un andisis de las identidades Jf.

con base en € principio de diferencia que las constituye.

Los ensayos que aqui se presentan intentan «pensar de otro e
modo» y salirse de esta tradicién discursiva oponiendo otros criteritm
como la sensibilidad y e moldeamiento ontolégico para bosquejar problemas de
relacion con una alteridad resistente a toda demarcacion identitaria. El hilo conductor
descansa en un gercicio ético de la responsabilidad por la propia ontologia y
discursividad con que nos instalamos en e mundo y ante una otredad que nos demanda,
como vienen sefidando los més avanzados pensadores de la interculturalidad y la
filosofia, € reconocimiento del propio encierro constitutivo y del amor como principio
indiscutible de toda socialidad.

i NDI CE

Presentacion. Capitulo |. Homogeneizacion o diversidad como necesidad de sentido: 1.
La multiplicidad: nuevo dogma o vigja necesidad de apertura. 2. Implicacion ética y
multiplicidad de mundos. Capitulo 1. Ontologia y ética de la nominacion: 1. La
nominacién como poder 2. La nominacion del Otro como sistemas de verdad. 3.
Nombrar en infinitivo y poder de encubrimiento. 4. Responsabilidad por la propia
ontologia. Capitulo Ill. Ontologias culturdes y e reino de la sensbilidad: 1.
Apropiacion y vivencia del mundo. 2. El problema simbdlico y las estructuras de
sensibilidad. 3. Competencias ontologicas y no marginalidades en extincion. Epilogo.
¢Es posible la Otredad? Bibliografia.

Emma Ledn ha basado su formacion en la psicologia social y la epistemologia en
ciencias sociaes tanto en la UNAM como en El Colegio de México. Entre sus obras se
encuentran las publicadas en esta Editorial: Subjetividad: umbrales del pensamiento
social, con Hugo Zemelman (1997), Usos y discursos tedricos sobre la vida cotidiana
(1999) y De filias y arquetipos. La vida cotidiana en & pensamiento moderno de
Occidente (2001). Desde hace varios afios incursiona en distintos temas sobre el campo
de las ontologias culturales y esta adscrita a programa de investigaciéon Estudios de 1o
Imaginario en el Centro Regional de Investigaciones Multidisciplinarias de la UNAM,
en la cual ha cumplido 25 afios como investigadora.

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (marzo, 2006) 7



@ Criticadelibros

OTROSLIBROSDE INTERESDEL FONDO ED.
ANTHROPOS

Antropologia filosdfica contempor anea

PCPU, 1997, 189 pp., ISBN: 84-85887-07-7, PVP 5,87/6,1 € .........cocvniiiiriiceeirienne
GARCIA BACCA, Juan David

Laincognita del extrano. Una aproximacion a la significacion

sociolégica de la «<inmigracion no comunitaria»

ATTCS, 2001, X11+211 pp., ISBN: 84-7658-613-2, PVP 12,89/1341 € .........
SANTAMARIA LORENZO, Enrique
L as consecuencias perver sas de la moder nidad

ATTCS, 1996, 281 pp., ISBN: 84-7658-466-0, PVP 16,73/17,4 € .......cccooovieiiriieinenne.
GIDDENS, A., BAUMAN, Z.,
LUHMANN, N., BECK, U., BERIAIN, J. (Comps.)

Loshorizontesdelarazén. Uso critico dela teoria.

|. Dialécticay apropiacion del presente. Lasfunciones delatotalidad

ATTCS, 1992, 255 pp., ISBN: 84-7658-354-0, PVP 11,44/11,9 €
.................................. ZEMELMAN, Hugo

Los horizontes de la razén. Uso critico de lateoria. |1. Historia y necesidad de
utopia

ATTCS, 1992, 191 pp., ISBN: 84-7658-355-9, PVP 8,65/9 €
........................................ ZEMELMAN, Hugo

Memoria de Occidente. Actualidad de pensador es judios olvidados

PCPU, 1997, 287 pp., ISBN: 84-7658-516-0, PVP 17,21/17,9 €
................................................................... MATE, Reyes

M odernidad y moder nizacion

ATTCS, 1998, 327 pp., ISBN: 84-7658—546—2, PVP 16,06/16,7 €
............................................................... SOLE, Carlota

Necesidad de conciencia. Un modo de construir conocimiento

ATTCS, 2002, XV11+138 pp., ISBN: 84-7658-630-2, PVP 11,54/12 €
............................ ZEMELMAN, Hugo

Nuevos métodos en ciencias humanas

ATTF, 2002, 205 pp., ISBN: 84-7658-619-1, PVP 11,54/12€ ...,
PRIOR OLMOS, Angel (Coord.)

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (marzo, 2006) 8



Criticadelibros

Renovacion del hombrey de la cultura. Cinco ensayos

(Introd. G. Hoyos; Trad. A. Serrano de Har o)

ATTF, 2002, XXXV1+106, ISBN: 84-7658-623-X, PVP 12,02/12,5 €
............................. HUSSERL, Edmund

Sistemas sociales. Lineamientos para una teoria general

ATTCS, 1998, 445 pp., ISBN: 84-7658-493-8, PVP 27,5/28,6 €
....................................................... LUHMANN, Niklas
Subjetividad: umbrales del pensamiento social

ATTCS, 1997, 174 pp., ISBN: 84-7658-528-4, PVP 13,85/14,4 € ................ LEON, E.y
ZEMELMAN, H. (Coords.)

Sujeto: existencia y potencia

ATTCS, 1998, 172 pp., ISBN: 84-7658-532-2, PVP 11,44/11,9 €
.................................. ZEMELMAN, Hugo

Los marcos sociales de la memoria (Postfacio de Gérard Namer)
ATTCS, 2004, 431 pp., ISBN: 84-7658-692-2, PVP 23,08/24 €

.. HALBWACHS, Maurice
Modernidad y ambivalencia

ATTCS, 2005, 380 pp., ISBN: 84-7658-708-2, PVP 27,88/29 €

.. BAUMAN, Zygmunt

Modernidades en dlsputa

ATTCS, 2005, X+338 pp., ISBN: 84-7658-722-8, PVP 15,38/16 €
.................................. BERIAIN, Josetxo

Voluntad de conocer. El sujeto y su pensamiento en el paradigma critico

ATTCS, 2005, 159 pp., ISBN: 84-7658-742-2, PVP 12,5/13 €
..................................... ZEMELMAN, Hugo

Circulos de reflexion latinoamericana en ciencias sociales. Cuestiones de teoriay
método.

(Suplementos, 45), | SSN: 1130-2089, PVP 10,48/10,9 €

Cornélius Castoriadis. La pluralidad de los imaginarios sociales de la modernidad.
(Revista Anthropos, 198),

I SSN: 1137-3636, PVP 12,71/13,22 €

Raimundo Panikkar. Historia de |as religiones. (Revista Anthropos, 53-54), | SSN:
0211-5611, PVP 6,92/7,2 €

Zygmunt Bauman. Teoria social y ambivalencia. Una perspectiva critica. (Revista

Anthropos, 206),
ISSN: 1137-3636, PVP 13,47/14 €

www.anthropos-editorial.com

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (marzo, 2006) 9



@ Criticadelibros

MATE, Reyes IZAMORA, Jos¢ A. (Eds.).: Nuevas teologias politicas. Pablo de Tarso
en la construccion de Occidente Barcelona, Anthtopos, 2006 318 pp. ISBN 84-7658-
759-7 PVP: 18 euros

¢QUué hay detras de todo €l interés actual por Pablo de Tarso?
No son libros de teologia sino de filosofia politica los que han
escrito Alain Badiou, Giorgio Agamben, Jacob Taubes o Slavoj
Zizek sobre la Carta a los Romanos. Lo que hay detrés de esa
lectura filosdfica de Pablo es un interés politico. Europa, en e
momento de sus grandes crisis, vuelve a esta piedra angular del
cristianismo y, por tanto, de Occidente. Acaecié con Agustin,
Lutero o Nietzsche y estd ocurriendo ahora que la crisis afecta a
hombre que hemos conocido y a si otro mundo es posible. Frente a
quienes piensan gque hay que despedir preguntas tan occidentales
como qué podemos conocer, qué debemos hacer 0 qué nos cabe esperar —herederas del
cristianismo— porque suponen un peso excesivo para e hombre, se erige la figura de
Pablo defendiendo un tipo de hombre capaz de pensar una universalidad sin exclusiones
y un tipo de mundo que no sea la entrega a una mansa evolucion hacia € hundimiento.
Nuevas teologias politicas es un debate sobre las raices profundas de la politica
occidental, mas ala de un agotado laicismo y de un finiquitado restauracionismo
teol bgico.

INDICE

Presentacion. Nuevas teologias politicas, por Reyes Mate. |. LECTURAS POLITICAS
DE PABLO: Jacob Taubes. mesianismo y fin de la historia, por Giancarlo Gaeta.
Retrasar 0 acelerar € final. Occidente y sus teologias politicas, por Reyes Mate. A la
atura del Mesias: la comunidad, €l tiempo, la revolucion, por Sonia Arribas. La
Epistola a los Romanos segiin  Arendt, por Agustin Serrano de Haro. Un andlisis en
torno a «San Pablo» de Alain Badiou, por Francisco Abad. Il. TEOLOGIAS Y
POLITICAS: ¢Autonomia o secularizacion? Un falso dilema sobre la politica moderna,
por Alfonso Galindo Hervas. D. Bonhoeffer y la nueva teologia politica, por Miguel
Angel Vicente Ruiz. Teologia politica en los limites de la Modernidad, por Juan José
Sanchez Bernal. Politica y religion en la obra tardia de Simone Weil, por Adela Mufioz
Fernandez. 11l. DEBATES CONTEMPORANEOS:. Monoteismo, intolerancia y
violencia. El debate teoldgico-politico sobre la «distincion mosaico», por Jose A.
Zamora. Democraciay religion en un mundo laico, por José Maria Mardones. La salida
de la religion y la despolitizacion de la democracia, por Tomas Valladolid Bueno.
Universalismo y crisis del concepto de autonomia, por Carmen Gonzalez Marin. La
democracia contra la filosofia politica, por Jordi Riba. Democraciay poder incorporeo.
El pensamiento politico de Claude Lefort, por Esteban Molina. Autores.

La obra ha sido coordinada por Reyes Mate, profesor de Investigacion, y José Antonio
Zamora, investigador, ambos en el Instituto de Filosofiadel CSIC (Madrid).

OTROS LIBROS DE INTERES DEL FONDO ED. ANTHROPOS

A contraluz de lasideas politicamente correctas
H, 2005, 190 pp., ISBN: 84-7658-746-5, PVP 9,62/10€ .................. MATE, Reyes

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (marzo, 2006) 10



Criticadelibros

El corazon pensante de los barracones. «Cartas»
MR, 2001, X+163 pp., ISBN: 84-7658-609-4,PVP 12,69/13,2 € ......... HILLESUM, Etty
El discurso religioso de la modernidad. Habermasy lareligion

PCFR, 1998, 295 pp., ISBN: 84-7658-538-1, PVP 17,31/18 € ... MARDONES, José M .2
El projimo (Pref. y postfacio de Martin Buber)

Huellas, 2004, XI1X+89 pp., ISBN: 84-7658-706-6, PVP/€ .......... COHEN, Hermann
El universo concentracionario

MR, 2004, 110 pp., ISBN: 84-7658-674-4, PVP 7,69/8€ ............ ROUSSET, David
Heidegger y € judaismo. Y sobre La tolerancia compasiva

PCPU, 1998, 140 pp., ISBN: 84-7658-534-9,PVP 9,81/10,2€ ................ MATE, Reyes

Historia dela Shoah
H, 2005, 142 pp., ISBN: 84-7658-761-9, PVP 9,62/10 € ..... BENSOUSSAN, Georges
La autoridad del sufrimiento. Silencio de Diosy preguntas del hombre

PCPU, 2004, 159 pp., ISBN. 84-7658-715-5, PVP 9,62/10 € ........... BARCENA, F.,
CHALIER, C., LEVINAS, E., LOIS, J, MARDONES, JM., MAYORGA, J.

L a ética antelasvictimas

PCPU, 2003, 271 pp., ISBN: 84-7658-651-5, PVP 11,02/125 € .ccoommrvrvercrrrmnnren
MARDONES, JM. y MATE, R. (Eds)

La incertidumbre democratica. Ensayos sobre lo politico (Ed. Esteban Molina)
PCPU, 2004, L1+281 pp., ISBN: 84-7658-710-4, PVP 19,23/20 € ...LEFORT, Claude
Larazon de los vencidos

PCPU, 1991, 238 pp., ISBN: 84-7658-304-4, PVP 10,38/10,8 € .............. MATE, Reyes
Lareligion delarazon desde las fuentes del judaismo

PCPU, 2004, XXV1+389 pp., ISBN: 84-7658-694-9, PV P 24,04/25 € COHEN, Herman
Los marcos sociaes de la memoria (Postfacio de Gérard Namer)

ATTCS, 2004, 431 pp., ISBN: 84-7658-692-2, PVP 23,08/24 € HALBWACHS,
Maurice

Memoria de Occidente. Actualidad de pensador es judios olvidados

PCPU, 1997, 287 pp., ISBN: 84-7658-516-0, PVP 17,21/179€ ............... MATE, Reyes

Modernidad y ambivalencia

ATTCS, 2005, 380 pp., ISBN: 84-7658-708-2, PVP 27,88/29 € ...BAUMAN, Zygmunt

Ocaso

PCPU, 1986, 183 pp., ISBN: 84-7658-019-3, PVP 9,23/9,6 € ....... HORKHEIMER, Max
Parabolasy circunloquios de Rabi I saac Ben Y ehuda (1325-1402)

BAPBA, 1985, 111 pp., ISBN: 84-85887-61-1,

PVP 8,08/8,4E.........oooeee et JMENEZ LOZANO, José
Por los campos de exter minio
BA, 2003, 176 pp., ISBN: 84-7658-663-9, PVP 10,1/10,5€ .........ceeuenneee MATE, Reyes

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (marzo, 2006) 11



Criticadelibros

Por una cultura de la memoria (Pres. y epil. R. Mate)
PCFR, 1999, 191 pp., ISBN: 84-7658-569-1, PVP 12,69/13,2€ .......... METZ, J. Baptist

Por una justicia postotalitaria

H, 2005, 127 pp., ISBN: 84-7658-718-X, PVP 8,17/8,5 € ... VALLADOLID BUENO,
Tomés

Religiéon y nuevo pensamiento. Hacia una filosofia de la religion

para nuestro tiempo desde América Latina

PCFR, 2005, 303 pp., ISBN: 84-7658-732-5, PVP 16,35/17 € ......... SCANNONE,
Juan Carlos

Religion y tolerancia. En torno a «Natan el Sabio» de E. Lessing

PCPU, 2003, XI1+127 pp., ISBN: 84-7658-667-1, PVP 12,02/12,5 € ...JMENEZ
LOZANGO, J, MARTINEZ, F., MATE, R.y MAYORGA, J.

Revolucion conservadora y conservacion revolucionaria. Politica y memoria en
Walter Benjamin

PCPU, 2003, 300 pp., ISBN: 84-7658-653-1, PVP 16,35/17€ ......... MAY ORGA, Juan
San Pablo. La fundacion del universalismo (Pres. J. Rios)

PCPU, 1999, XX+123 pp., ISBN: 84-7658-554-3, PVP 7,98/83 € ............ BADIOU,
Alan

Revista Anthropos

Emmanuel Lévinas. Un compromiso con la Otredad. Pensamiento ético de la
intersubjetividad 176, | SSN: 1137-3636, PVP 5,77/6 €

Jacques Derrida. Una teoria de la escritura, la estrategia de la desconstruccion.

Presencia del pensamiento de J. Derrida en Espana. (Revista Anthropos, 93), ISSN:

0211-5611, PVP5,19/54 €

Maurice Blanchot. La escritura del silencio. (Revista Anthropos, 192-193), ISSN: 1137-

3636, PVP 11,54/12 €

Vigencia y singularidad de Auschwitz. Un acontecimiento historico que nos da que

pensar. (Revista Anthropos, 203) ISSN: 1137-3636, PVP 13,47/14 €
www.anthropos-editorial.com

Eikasia. Revista de Filosofia, 3 (marzo, 2006) 12



eikasia

|
revista de filosoffa

www.revistadefilosofia.com



	Página 1
	indice3.pdf
	Página 1
	Página 2

	contraportada3.pdf
	Página 1

	indice3.pdf
	Página 1
	Página 2




