
w
w

w
.e

ik
as

ia
.e

s

43



La selección de originales para publicación, se someten de manera sistemática a un in-
forme de expertos externos a la entidad editora de la revista y a su consejo de editorial. 
Estos informes son la base de la toma de decisiones sobre su publicación o no, que co-
rresponde en última instancia al Consejo de Redacción de la revista y a la Dirección de 
la misma.

BIBLIOTEQUE NATIONALE DE FRANCE

BASES DE DATOS QUE RECOGEN LA REVISTA EIKASIA



número 43
marzo 2012

Fran F. Yebra



 







Fernando Miguel Pérez Herranz | La perspectiva «natural» de André Le Nôtre en los Jardines de Vaux le Viconte. Nota editorial 
. 

 

 
 

7
M A R Z O  

2 0 1 2  

La perspectiva «natural» de André Le Nôtre en los Jardines 
de Vaux le Viconte. Nota editorial. 
Fernando Miguel Pérez Herranz 
Universidad de Alicante 

 
 

El Círculo de Filosofía de la Naturaleza (CFN) continúa su andadura y muestra sus investigaciones y 
reflexiones una vez más en esta revista, EIKASÍA, que las acoge con gran generosidad, lo que agradecen los 
miembros del Círculo en cuantas ocasiones se les presentan. En este número se reúnen las ponencias que 
expusieron algunos de sus miembros en la Universidad Panamericana de México durante los días 14 a 16 de abril 
de 2011. No es cómodo defender en estos tiempos una Filosofía de la Naturaleza, inmovilizada por la tenaza 
universitaria que conforman el neopositivismo cientificista y el posmodernismo sociologicista. Cientificistas y 
neopositivistas vienen desterrando la idea de Naturaleza desde el siglo XIX, embriagados por el espectacular 
desarrollo de las ciencias tanto en el plano teórico como en el de sus aplicaciones: el electromagnetismo y los 
motores o el radar; la química y la dinamita o los fertilizantes; etc. Los posmodernos, que toman a Th. Khun como 
mentor, hacen lo propio, y afirman que la Naturaleza es un constructo de la Cultura; a esta tesis añaden la 
consideración de que la Ciencia es un mero epifenómeno de la sociedad; y si no es de buen tono hablar de ciencia 
aria y ciencia judía, podría hablarse de ciencia burguesa y ciencia proletaria, de ciencia reaccionaria y ciencia 
progresista, y aun de ciencia de género… ¿Nos estaría permitido decir que es «natural» que así ocurra? Cada época, 
cada tiempo o kairós, tiende a gestionar sus logros y sus perversiones, así como a hacerse cargo de la herencia 
recibida, y tiende a confundir la estructura de su propia gestión con los criterios internos de aquello que gestiona. 
Los neopositivistas dirán que todo lo que hacen los científicos es inconmensurable con cualquier norma o valor 
externo al sistema lógico que los acoge y que, en consecuencia, nadie puede intervenir en su mundo, excepto para 
asentir respetuosamente a todos sus protocolos; y los posmodernos dirán que los científicos no hacen más que lo 
que la sociedad o sus elites consideran de interés. 

La debilidad de los argumentos reside, me parece, tanto en uno como en otro caso, en el concepto de 
«totalización» del que se apropian tácitamente: «Todo lo que sabemos es producto de la Ciencia» / «Todo lo que 
sabemos es producto de la Sociedad». Pero esta totalización a la que remiten no es un concepto científico ni 
sociológico, sino filosófico, y es en este terreno en el que ha de ser discutido. El problema, con sus consiguientes 
peligros, se encuentra, por lo tanto, en la perspectiva que se adopte. Por decirlo a modo de comparación: si nos 
situamos en el pico de una montaña y desde allí describimos, explicamos o teorizamos sobre la totalidad de la 
superficie del cono que se divisa, podemos creer que hablamos del Todo; pero incluso si fuera posible llevar a cabo 
esa labor y que toda esa superficie fuese transparente al conocimiento científico o sociológico, esto no implicaría 
que se pueda categorizar desde allí la propia cordillera en la que se encuentra la montaña, y menos aun la totalidad 
de la tierra o del universo mismo. Y si no se puede realizar con estas ideas de Ciencia o de Sociedad, no es extraño 
que haya científicos, sociólogos, filósofos, intelectuales y un público cultivado que se pregunten por la posibilidad 
de desplazar las ideas de Ciencia y Sociedad por la de Naturaleza, que englobara todas las perspectivas. Claro es 
que si la pretensión de esta idea es la de llevar a cabo el mismo tipo de totalización, reconvertiríamos los eslóganes 
anteriores en otro tan improductivo como aquellos: «Todo lo que sabemos es producto de la Naturaleza». Pero con 
un inconveniente: que la idea de Naturaleza no puede competir con las ideas de Ciencia y Sociedad. Primero, 
porque los éxitos de la ciencia permiten a los neopositivistas llenar currículo tras currículo; y, segundo, porque las 
críticas y denuncias de los posmodernos permiten a los políticos y gestores conocer las trampas, los intereses, las 
especulaciones o los fraudes de los gestores de las ciencias: empresarios, universitarios o Institutos de 
investigación. La interrogación a la que los defensores de la Naturaleza como idea articuladora de la investigación 
sobre el mundo ha de contestar es: ¿Qué saber o acción ofrece el estudio de la Naturaleza que supere o desborde las 
ideas de Ciencia y Sociedad? Quizá lo más conocido para la opinión pública es un conjunto de especulaciones y de 
buenas intenciones, la posición del alma bella de la sociedad industrial global: un testimonio a favor de la 
cooperación orientada hacia la sostenibilidad o el recordatorio de límites biofísicos, una llamada de atención sobre 
la degradación de servicios básicos como el agua dulce o la pérdida de la riqueza de los suelos y las enfermedades 
asociadas a estas catástrofes, etc. Ahora bien, la interrogación a la que se ha de contestar es de este tenor: ¿La 
Filosofía de la Naturaleza ofrece modelos, realmente alternativos a la ciencia estándar neopositivista o a los 
programas de acción política, que vayan más allá de la sociología? Porque si lo que ofrece es simplemente la 
reivindicación de Aristóteles, de Tomás de Aquino o de los románticos alemanes del siglo XIX, no parece que sea 



La perspectiva «natural» de André Le Nôtre en los Jardines de Vaux le Viconte. Nota editorial | Fernando Miguel Pérez Herranz  

 
 

 
 

8 
M A R Z O  

2 0 1 2  

suficiente para penetrar en la dura piel de los programas estándar del neopositivismo o del posmodernismo; puede 
quedar como un residuo valioso quizá para la historia de las ciencias o de la filosofía. 

Miguel Espinoza lo ha dicho con perspicacia, al recordar la cláusula aristotélica «en tanto que», que es la 
expresión del método analógico: podemos estudiar este o aquel sistema en tanto que epistemólogos, ontólogos, 
filósofos de la naturaleza… sin que nos veamos obligados a aceptar la tesis del relativismo. Hay cuestiones que 
pertenecen a la esencia, y otras, al accidente; hay cuestiones en las que no se puede dar marcha atrás (por ejemplo, 
la energía atómica), pero también las hay en las que no se puede conceder nada al contrario (por ejemplo, la 
inteligibilidad); y sin descartar otras en las que es conveniente negociar (por ejemplo, el papel de la axiomática o el 
de la industria). Pero en Filosofía de la Naturaleza nos topamos con una cuestión preambular, de la que pueden 
prescindir neopositivistas y posmodernos en sus campos: ¿Qué queremos decir con la idea de Naturaleza? Porque 
así como el neopositivista o el posmoderno no tienen por qué hacerse cargo de qué sea la ciencia, si la ciencia es lo 
que hace el científico, el filósofo de la naturaleza se encuentra ante el problema de identificar su propio perfil, aquel 
desde el que realiza sus investigaciones, del saber «en tanto que»: ¿Qué es, pues, la Naturaleza?  

La respuesta más agresiva y aun beligerante nos la ofreció en los inicios de la modernidad, como es bien 
sabido, Baruch Spinoza, aquel holandés nieto de exiliados españoles expulsados por los Reyes Católicos, para 
agradar a la Europa cristiana antisemita. Spinoza, que tanto sabía de guerras entre dioses, a los que defendían los 
guerreros manu militari y los clérigos manu argumentatio, supo cómo neutralizar el despropósito de los 
monoteísmos en combate, mediante la cláusula Deus sive natura: Dios o Naturaleza. Porque Dios y la Naturaleza 
son la misma cosa (ergo, si ustedes pelean en nombre de Dios, por favor, ¡dejen de pelear en nombre de la 
Naturaleza!). Los insultos, los malentendidos, el odio, las guerras, las destrucciones… entre los partidarios de los 
dioses únicos quedan así neutralizados: no hay causa final ni hay mandatos ordenados por una voluntad divina 
(potentia absoluta dei), enseña Spinoza. La solución del sefardí fue radical y contundente; pero, como él mismo 
sabía, toda determinación es ya una negación, y en la definición genética de Naturaleza arrastraba su propia 
negación, pues Spinoza se vio obligado a desdoblar el concepto de Naturaleza, lo que significaba que volvía a 
meterse en el artificioso problema de la distinción de los dos tipos de dioses que la tradición ontoteológica 
arrastraba desde Filón de Alejandría: una Naturaleza naturans y una Naturaleza naturata:1 

 
Pues creo que ya consta, por lo anteriormente dicho, que por Naturaleza Naturante debemos entender 

lo que es en sí y se concibe por sí, o sea, los atributos de la substancia que expresan una esencia eterna e 
infinita, esto es, Dios, en cuanto considerado como causa libre. Por Naturaleza Naturada, en cambio, 
entiendo todo aquello que se sigue de la necesidad de la naturaleza de Dios, o sea, de cada uno de los 
atributos de Dios, esto es, todos los modos de los atributos de Dios, en cuanto considerados como cosas 
que son en Dios, y que sin Dios no pueden ser ni concebirse” (Spinoza, Ética, I, Escolio de la proposición 
XXIX). 

 
Esta separación entre natura naturans y natura naturata ha sido interpretada de múltiples maneras y, me 

parece, no se ha sabido o podido clausurar, ni siquiera encauzar de una manera clara. Y menos aun puede 
clausurarse por decreto o mediante eufemismos. Y si lo Natural se dice al menos de dos maneras: natura naturans y 
natura naturata, ¿por qué lo Sobre-natural, por ejemplo, no puede decirse también de otras muchas, alguna de ellas 
coincidiendo, por ejemplo, con la natura naturans? Porque la consideración de que la natura naturans es ontología 
general, frente a la especial (naturata), no sería más que un proceso de secularización de la potentia absoluta Dei, 
una operación intelectual muy fina que realizó hace algunos años Vidal Peña,2 apoyándose en una teoría general 
ontológica elaborada por Gustavo Bueno, aunque partía del propio Spinoza y de la tradición judeocristiana —Filón 
de Alejandría y Agustín de Hipona— de manera que se apoyaban circularmente la una sobre la otra. Pero Spinoza, 
que sigue las pautas epistemológicas impuestas en el discurso de la modernidad, entiende la ciencia de manera 
unívoca como los nominalistas.3 Así que el gran avance de Spinoza al afirmar la unidad Dios o Naturaleza queda 
ralentizado, si no paralizado, por un concepto de ciencia que no permite más método que el matemático y utilizado 
en una sola dirección, la cartesiana y, después, con el triunfo del método algebraico-geométrico, la newtoniana, 

                                                 
1 Una distinción que se encontraba, por cierto, en la tradición del pensamiento hispano. Por ejemplo: “Lo que algunos llaman Naturaleza, eso 
llamo yo Dios; no es otra cosa Naturaleza sino voluntad y mandamientos de Dios”. Juan Luis Vives, Tratado de socorro de pobres, Pretextos, 
2006, pág. 127. Bien sé que no faltarán filósofos que dijesen que hay una natura naturans, y que esta es el mesmo Dios, y que otra es natura 
naturata, la cual es el efecto natural que por su voluntad se hace y obra en las criaturas, mas yo no quiero que nos detengamos en esto, sino 
mirar el fundamento de donde todo procede, que es Dios” (A. De Torquemada, Jardín de flores curiosas, Salamanca, 1570, fol. 4r). 
2 Vidal Peña, El materialismo de Spinoza, Revista de Occidente, Madrid, 1974. 
3 Cf. André de Muralt, La apuesta de la filosofía medieval. Estudios tomistas, escotistas, ockamistas y gregorianos, Marcial Pons, Madrid, 2008. 



Fernando Miguel Pérez Herranz | La perspectiva «natural» de André Le Nôtre en los Jardines de Vaux le Viconte. Nota editorial 
. 

 

 
 

9
M A R Z O  

2 0 1 2  

fortalecida por sus impresionantes éxitos en la física terrestre y del sistema solar. El nominalismo se convierte en 
dogma y la crítica de Spinoza queda inutilizada. Ya es posible prescindir incluso de la Naturaleza: no es necesaria ni 
la naturans ni la naturata: «Todo lo que sabemos es producto de la ciencia»”; y todo saber que no alcance los 
criterios impuestos por la ciencia de cuño newtoniano y su método hipotético-experimental no será más que un 
pseudo saber, incluido el filosófico, como concluye Kant apodícticamente a partir de las premisas de la nueva física. 
La dialéctica trascendental —y sus Ideas Alma, Cosmos y Dios— no es más que pura especulación que puede 
garantizarse a efectos puramente prácticos, pero no teóricos. Y la ciencia, además, se convierte en criterio para el 
resto de saberes, como pretenderán Locke o Hume. Y si el científico (scientific), término propuesto por William 
Whewell (1833), reemplaza al filósofo natural, la Ciencia (Science) neutraliza, reemplaza y anula el concepto de 
Naturaleza y el nominalismo triunfa absolutamente en su versión neopositivista. La única resistencia que se 
presenta como alternativa proviene de la iglesia católico-romana, que se siente deslegitimada si en el cosmos no hay 
más criterio que el de los resultados de la experimentación acogidos por la lógica, que es la gran apuesta de los 
anglosajones y norteamericanos protestantes, de Russell a Quine. Las matemáticas pierden el carácter de saber que 
todavía tenían para Galileo y se reducen a mero lenguaje, a lenguaje lógico, en el que se expresa las observaciones 
y los experimentos realizados en los gabinetes y en los laboratorios. Todo lo que no encaje o se encuadre en estas 
estructuras lógicas —como les ocurre a las disciplinas de la Forma: el arte, la estética, incluso la ética…— serán 
flatus vocis. De manera que los cientificistas impiden cualquier confrontación con nadie que no sean ellos mismos, 
porque no se enfrentarían más que a sinsentidos. (Y tantas veces con razón. Por ejemplo, en lo que atañe a la 
cuestión sobre las matemáticas o la física, piedra de toque de muchas discusiones en ciencia, en epistemología o en 
Filosofía de la Naturaleza. Es muy usual que muchos de sus discutidores apenas si han recorrido las matemáticas o 
la física más allá de algunos tópicos y vulgaridades. La siguiente anécdota es muy representativa de este asunto: en 
un congreso, el ponente trataba nada menos que de axiomatizar la mecánica cuántica y alguien del público le hizo 
una pregunta, en la que le llamaba la atención sobre la diferencia que hay entre las funciones, que poseen soluciones 
numéricas, y las ecuaciones diferenciales, cuyas soluciones suelen ser funciones. La respuesta del ponente es 
preferible que la valore el lector: «Y usted, ¿qué entiende por ecuación diferencial?». 

La otra manera de entender la ciencia, propia del posmodernismo, que identifica cualquier saber con 
«sociedad», con «historia», con «producto humano», no necesita hacer ninguna referencia a la Naturaleza. La 
característica de la edad posmoderna de transición al Imperio —en términos de Hardt y Negri— es precisamente la 
desaparición de los dualismos modernos, la desaparición de las negaciones y contradicciones (externas) a la 
realidad social. Todo está incluido en el sistema artificial y no existe nada exterior al mercado mundial, incluyendo 
la propia naturaleza. F. Jameson lo resume con claridad, y nos exime de proseguir el argumento: “El 
posmodernismo es lo que queda cuando se completa el proceso de modernización y la naturaleza desaparece para 
siempre”. 

Es cierto que todo lo que construye y crea el hombre se separa de la naturaleza y adquiere un grado de 
autonomía; pero «separado» no quiere decir «segregado», pues todo lo creado por el hombre sigue estando 
intercalado con la naturaleza. La bomba atómica es un resultado muy artificioso de la ciencia, desde luego; pero su 
explosión hace desaparecer la misma naturaleza —el atolón Bikini, por ejemplo— en el radio en el que actúa la 
radioactividad generada. Podríamos así hablar de la naturaleza desolada, como aparece en la novela de Cormac 
McCarthy The road (2006). 

Me parece que la labor de una Filosofía de la Naturaleza que no sea mera vuelta a la física prenewtoniana, 
aristotélica o romántico-especulativa, ni un bastión de pura resistencia ideológica o religiosa contra el nominalismo 
triunfante —epistemológico o político—, no puede ser sino el pensamiento de quienes conjugan Naturaleza con 
Ciencia por un lado, y Naturaleza con Sociedad, por otro, sin perjuicio de vincularla con otras múltiples ideas que 
sean pertinentes (Estética, Lenguaje, Historia, Simbolismo, Ideología...).Y así puede comprobarse en el ejercicio 
mismo de la mayoría de los artículos publicados en este número. El artículo de Laeticia Monteils-Lang es una 
muestra muy convincente de este método al conjugar las ideas de Naturaleza y Paideia. Los artículos de Héctor 
Velázquez y M. Teresa Blanc discuten uno de los núcleos centrales de la Filosofía de la Naturaleza: la diferencia del 
concepto de causalidad en Aristóteles y la ciencia moderna; y ambos ponen el acento en el nominalismo como 
filosofía responsable de la deriva que toma la ciencia en la modernidad. Esta cuestión, soslayada por los 
neopositivistas, que admiten como «natural» el concepto de ciencia predicado por Bacon y Descartes y realizado 
por Newton, debería quedar despejada en el CFN, pues de lo contrario impedirá avanzar y ofrecer aportaciones 
desde la Filosofía de la Naturaleza al saber de nuestra época. 

Un ejemplo paradigmático es el aportado por Alfredo Marcos con motivo del Proyecto Genoma Humano, que 
fue considerado como un éxito sin precedentes llevado a cabo por la ciencia. Mas paradójicamente este éxito ha 
sido muy frustrante por las excesivas expectativas a las que dio lugar, de manera muy significativa en las ciencias 



La perspectiva «natural» de André Le Nôtre en los Jardines de Vaux le Viconte. Nota editorial | Fernando Miguel Pérez Herranz  

 
 

 
 

10 
M A R Z O  

2 0 1 2  

médicas, que no se han visto cumplidas a pesar de los 90.000 mil millones de dólares de inversiones públicas y 
privadas en el campo de la biología molecular y el trabajo de prácticamente todos los laboratorios y universidades 
del mundo. Ahora la discusión vuelve a centrarse no en el desarrollo de las técnicas, sino en el de la conjugación 
Naturaleza / Técnica: “Los sistemas vivos son producto conjunto de naturaleza y técnica”.  

Para ilustrar la conjugación Naturaleza / Ciencia prepondré un ejemplo a escala corpórea humana y que 
cualquiera puede reconstruir por sí mismo: la conjugación entre Naturaleza / Geometría / Artificio a partir de los 
Jardines adyacentes al palacio de Vaux-le-Vicomte, que se encuentra a unos pocos kilómetros de París. La antigua 
propiedad del superintendente de Luis XIV, Nicolás Fouquet, era atravesada por un río de nombre Anqueuil (o 
Ancoeur o Almont). En aquellas luchas por mostrar el poder a través del esplendor de las posesiones, el jardinero 
real André Le Nôtre fue encargado de diseñar y construir sus jardines. Le Nôtre separa mediante un canal lo que 
venía perteneciendo hacía siglos a la Naturaleza y lo que, de la misma manera, venía perteneciendo a la 
civilización. Aquella obra permite al visitante contemplar una panorámica esplendorosa de interconexión 
Naturaleza / Artificio. Tras recorrer el eje central de norte a sur que conecta el palacio con la estatua de Hércules 
Farnesio, el observador se encuentra con un canal que se corta en perpendicular a su marcha; hacia el oeste se 
encuentra con un pequeño muro de contención que limita el canal puede ver más allá, un bosque de árboles que 
arrancan de la misma orillas del río, ramajes caídos sobre el agua espesa y turbulenta que arrastra arenas, 
hojarasca… y no puede adivinar ni siquiera una carpa como las que ha contemplado en el estanque del palacio. Al 
este, y en contraste con la escena anterior, el visitante puede observar también un agua que corre, pero ahora 
límpida y cristalina; y a lo lejos, dentro de un marco idílico, puede divisar un puente románico, vestigio de otra 
época muy anterior a la de la construcción de los jardines. Y, sorprendentemente, si le pareció que las aguas del 
oeste vertían hacia el oeste, ahora le parece que las del este corren hacia el este. ¡Un río cuyas aguas corren hacia 
dos sitios opuestos! ¿Qué ha pasado con el río? La ingeniosa canalización de André Le Nôtre, aprovechando el 
arroyo Ru d’Andy, que desemboca en el río  Anqueuil, permite percibir dos ríos «naturales» que nacen ¡en la mitad 
de un canal! [Fig. 1]. Una obra de ingeniería y perspectiva que se cruza en esa región natural y que se convierte, a la 
vez, en el símbolo de la configuración del poder del Superintendente Fouquet que está echando un pulso a su 
enemigo Colbert, con el rey Luis XIV en el centro de la balanza y como punto de equilibrio. Un símbolo que se 
desmoronó a los pocos días de mostrárselo al Rey —el señalado 17 de agosto de 1661—, que no consintió tal 
osadía. La historia puede continuarla el lector cuando el Rey se apropia de la idea de Fouquet y de Le Nôtre y la 
pone en marcha en los jardines de Versalles. Una historia que se revive cada vez que el político de turno construye 
un Museo, un Palacio de Congresos, un Parque urbano o un Instituto de Investigación. ¿Cómo separar lo que hay de 
naturaleza, de cultura, de historia, de simbolismo…? Esa sería, justamente, una de las tareas de la Filosofía de la 
Naturaleza, según lo argumentado hasta aquí. 

 
 

 
 

He comenzado por la parte final que un turista típico suele visitar; y lo hago por una razón perceptiva. Pues el 
visitante, cuando llega a ese punto ya ha sido «educado y deseducado» cien veces por las numeras perspectivas que 
se le han ido imponiendo y, a la vez que lo orientan, lo desorientan. ¿Qué está ocurriendo en el paseo? Pues que Le 
Nôtre ha disuelto la perspectiva que los grades artistas italianos del siglo XV han introducido: la perspectiva de 
Alberti, de Brunelleschi… Las ciudades italianas, las grandes ciudades europeas habían ido incorporando en sus 
monumentos, palacios, iglesias, jardines… esta perspectiva geometrizante. Y así, cuando Le Nôtre diseña estos 
jardines, Descartes está a punto de concluir su Geometría. Pero las perspectivas del matemático y del paisajista son 
muy diferentes y en cierto modo contradictorias. Sobre la perspectiva artificial de Descartes, según los cánones que 
ha introducido el Renacimiento, Le Nôtre está desplegando una perspectiva «naturalista», que tiene su fundamento 
en la deformación que ya conocía Euclides, por cierto. El teorema VIII de la Óptica dice: 

 



Fernando Miguel Pérez Herranz | La perspectiva «natural» de André Le Nôtre en los Jardines de Vaux le Viconte. Nota editorial 
. 

 

 
 

11
M A R Z O  

2 0 1 2  

 
Las magnitudes iguales y paralelas situadas a distancias del ojo no se ven proporcionalmente a las 
distancias.4 
 

 
 
 

Tras la demostración (que adjunta un dibujo [Fig. 2]), Euclides concluye: “Luego las magnitudes no se ven en 
proporción a las distancia”, y cabe añadir, sino en proporción a los ángulos. De modo que si contemplamos la luna 
cercana al horizonte se nos aparece muy grande, y si la contemplamos en el zénit, se nos presenta muy pequeñita 
(para comprobar que el tamaño de la luna es el mismo, coloquemos un plano intermedio, que puede ser una hoja de 
papel, y hagamos en ella un pequeño agujero de unos 5 mm.; entonces la luna, tanto en el horizonte como en lo más 
alto del cielo, se verá ocupando la misma superficie). 

Ahora se entiende por qué comenzamos por el final: porque para Le Nôtre el trabajo sobre el canal ha de ser su 
principio; tiene que llevar claro en su imaginación, es decir, en el contexto de modelización, la presencia del canal y 
del trabajo sobre el río. Y si la perspectiva albertiana lanzada desde la escalinata del palacio permite contemplar las 
Grutas sólo cuando se alcanza el final de los jardines, la perspectiva topológica nos enseñará, asombrosamente, que 
las Grutas no se elevan sobre los soportes de piedra que creemos contemplar, sino que al aproximarnos a ellas se 
van separando y reculando y que su apoyo no era más que una ilusión. De manera que el diseñador de los jardines, 
en vez de seguir estrictamente el juego de la óptica renacentista, cuya culminación era la Geometría de Descartes, 
superpone sobre ésta una perspectiva «natural», según la escala del cuerpo (humano) que pasea por esos jardines, 
entre parterres bordados y parterres de pradera, entre las fuentes y los canales, entre los estanques y las grutas, con 
el fin de que vayan siendo descubiertos a medida que el «cuerpo» del visitante avanza o retrocede, a medida que se 
desvía hacia la izquierda o hacia la derecha, a medida que se detiene a aspirar el perfume de unas flores o pierde su 
mirada hacia la lejanía del bosque. Merleau-Ponty lo ha señalado con su finura intelectual característica:5 «El 
pintor, el artista aporta su propio cuerpo». Al recorrer los jardines, el invitado, llámese Luis XIV o llámese John 
Smith, aportan su cuerpo a la visión de los jardines y des-geometrizan la obra de arte. Y sobre esa des-
geometrización lineal, la topologizan en cientos y miles de nuevas perspectivas, esta vez, naturales. Cuando el 
espectador entra en el escenario, en la escultura, en la obra de arte, se cambia la perspectiva lineal, como puede 
experimentar el mismo observador si visita el Museo Guggenheim de Bilbao al entrar en el interior de la escultura 
llamada La materia del tiempo de Richard Serra.6  

La idea de Naturaleza no es ajena a la idea de Artificio o Cultura, ni ésta de aquella. Esta conjugación de la 
idea de Naturaleza con el resto de ideas es, me parece, un ámbito propio y adecuado para legitimar una Filosofía de 
la Naturaleza que no pretenda constituirse en un totalitarismo epistemológico u ontológico más de cuantos se 
mueven en los ámbitos de la comprensión —de la inteligibilidad— del mundo en que vivimos. Y en ello estamos.  

 
 
 
 
 
 
 
 

                                                 
4 Euclides, Óptica, editada junto a Catóptrica y Fenómenos, Gredos, Madrid, 2000, p. 142.  
5 Maurice Merleau-Ponty, “L’œil et l’esprit”, Les Temps modernes, 184-185, 1961.  
6 La materia del tiempo de Richard Serra es una escultura topológicamente fantástica, de la que hemos de hablar en otra ocasión. 



 



| Discurso de bienvenida al  segundo simposio del Círculo de Filosofía de la Naturaleza 

 

. 

 

 
 

13
M A R Z O  

2 0 1 2  

Discurso de bienvenida al  segundo simposio del  
Círculo de Filosofía de la Naturaleza. 
Miguel Espinoza 

Ciudad de México, 14 de abril de 2011. 

 
 

Estimados Colegas, Queridos Amigos, 

 

En nombre de todos los miembros del Círculo de Filosofía de la Naturaleza quisiera expresar nuestro 

profundo reconocimiento a las autoridades de la Universidad Panamericana así como a aquéllas de la Facultad de 

Filosofía de esta casa de estudios por el interés manifestado hacia nuestra reunión. Sin la generosidad de Héctor 

Velásquez, nuestro anfitrión, y sin su compromiso sin falla hacia nuestra sociedad desde el comienzo de su 

incorporación, no estaríamos aquí hoy.  

Hace un año, al iniciar el Primer Simposio del Círculo en París, no pude sino hacer notar lo feliz y lo poco 

previsible del encuentro dado que físicamente estamos tan alejados unos de otros. Y conscientes del esfuerzo que 

significa preparar una ponencia y programar un largo viaje de esta índole, durante la Mesa Redonda, al final de las 

jornadas, propusimos intentar la organización de un segundo simposio dos años más tarde, es decir, en 2012. Así se 

comunicó esta idea en la breve reseña del simposio enviada al grupo el 10 de marzo de 2010. Pero una horas 

después de mi mensaje recibí esta carta de Héctor Velázquez, que tengo el gusto de leerles: 

«Querido Miguel: Además de agradecer la oportunidad de haber participado en nuestro primer simposio, y a 

reserva de detallar después más razones en su favor, quisiera adelantar la propuesta de celebrar entre abril y mayo 

de 2011 el segundo encuentro de nuestro Círculo, en la Universidad Panamericana, de la ciudad de México. Creo 

que hacerlo cada año nos permitirá afianzar una iniciativa que por las múltiples actividades de todos nosotros 

podría correr el riesgo de "enfriarse". Es solo una idea, pero creo que vale la pena tomarla en cuenta. Envío a todos 

un cordial saludo». Todos estuvimos de acuerdo, de manera espontánea y entusiasta, para reunirnos aquí al año 

siguiente, tiempo que ya pasó.  

A continuación presento algunos elementos de la breve historia del Círculo destinados, en particular, a quienes 

no son miembros de él y empiezan a conocerlo. Antes del 6 de agosto de 2008 «Círculo de Filosofía de la 

Naturaleza» fue el nombre de un proyecto, aunque, como toda posibilidad, estaba enrielada por una realidad y un 

pasado específicos. A partir de esa fecha, el Círculo fue una iniciativa compartida por catorce personas a quienes 

tuve el reflejo de invitar. Y aceptaron incorporarse actuando probablemente más por generosidad y amistad que en 

conocimiento de causa de lo que se estaba imaginando. Si se tiene en cuenta solamente lo cuantitativo visible, hay 

que decir que somos ahora setenta miembros de varios países y hemos intercambiado alrededor de mil quinientas 

cartas, públicamente, por intermedio de nuestro sitio Internet, sin contar las numerosas comunicaciones privadas 

que se han ido desarrollando. Hemos publicado dos volúmenes colectivos en la revista filosófica española Eikasía y 

es éste nuestro segundo simposio, que dará lugar a un tercer volumen. Estamos así consiguiendo construir, sobre 



Discurso de bienvenida al  segundo simposio del Círculo de Filosofía de la Naturaleza | 
 
 
 

 
 

14 
M A R Z O  

2 0 1 2  

bases sólidas, una sociedad filosófica y científica que está realizando día a día lo que queríamos: desenterrar los 

problemas y los temas de la filosofía de la naturaleza injustamente ocultados tanto por la ciencia como por la 

filosofía recientes en un momento en que su necesidad se hace sentir de manera notable.  

Probablemente algunas personas se pregunten qué interés puede tener el desenterrar la filosofía de la 

naturaleza. ¿Acaso no basta el desarrollo de las ciencias naturales? ¿Qué se puede agregar o hacer de otra manera? 

¿Y acaso algunos científicos no han mostrado que pueden ser profundos? ¿Y qué puede ser la filosofía de la 

naturaleza si no una epistemología, una filosofía de la ciencia? Esperemos que quienes escuchen nuestras 

conferencias se den cuenta de que cada una de ellas responde a su manera a estas preguntas, explícita o 

implícitamente. 

Agradecemos a Jorge Morán de la Universidad Panamericana y a Sílvio Pinto de la Universidad Autónoma 

Metropolitana – Iztapalapa el haber aceptado amablemente nuestra invitación a dar una conferencia, lo que tenía 

como objetivo hacer aún más visible la participación de nuestros colegas de las universidades mexicanas. 

Confiamos en que estas jornadas satisfarán nuestras esperanzas, lo que nos permitirá, qué duda cabe, guardar 

para siempre un grato recuerdo del simposio, de esta universidad y del país que nos acoge.   

 

 



| Discours de bienvenue au deuxième symposium du Cercle de Philosophie de la Nature 

. 

 

 
 

15
M A R Z O  

2 0 1 2  

Discours de bienvenue au deuxième symposium du  
Cercle de Philosophie de la Nature. 
Miguel Espinoza 

Mexico, le 14 avril 2011. 

 
 
 

Chers Collègues, Chers Amis,  

 

Au nom de tous les membres du Cercle de Philosophie de la Nature j’aimerais remercier les autorités de 

l’Université Panaméricaine, ainsi que celles de la Faculté de Philosophie de ce bel établissement, de l’intérêt porté à 

notre réunion. Sans la générosité de Héctor Velásquez, notre hôte, et sans son engagement sans faille envers notre 

société depuis le début de son incorporation, nous ne serions pas ici aujourd’hui.   

Il y a un an, au moment d’inaugurer le Premier Symposium du Cercle à Paris, j’ai fait remarquer le caractère 

heureux et peu prévisible de la rencontre attendu que physiquement nous sommes si éloignés les uns des autres. Et 

conscients de l’effort qui signifie la préparation d’une conférence et la programmation d’un long voyage, pendant la 

Table Ronde, vers la fin des journées, nous avons proposé l’organisation d’un deuxième symposium deux ans plus 

tard, c’est-à-dire, en 2012. L’idée a été communiquée dans un bref compte rendu du symposium envoyé à 

l’ensemble des membres le 10 mars 2010. Mais quelques heures plus tard j’ai reçu cette lettre de Héctor Velásquez 

que je vous lis avec plaisir: 

«Cher Miguel: J’aimerais tout d’abord exprimer ma reconnaissance d’avoir eu la possibilité de participer à 

notre premier symposium. Ensuite, et devant laisser pour plus tard les détails de la justification en sa faveur, 

j’aimerais avancer la proposition de célébrer notre Deuxième Symposium vers avril-mai 2011 à l’Université 

Panaméricaine de Mexico. Il me semble que des réunions annuelles nous permettraient de consolider une initiative 

qui autrement, étant donné nos multiples activités, pourrait se refroidir. Pour l’instant ceci est seulement une idée, 

mais je pense qu’elle vaut la peine d’être considérée. J’envoie à tous mes salutations cordiales». Nous avons tous 

été spontanément d’accord et enthousiastes pour nous réunir ici l’année suivante, temps déjà écoulé.  

Je présente maintenant quelques éléments de la brève histoire du Cercle destinés, en particulier, à ceux qui 

n’en sont pas membres et qui commencent à le connaître. Avant le 6 août 2008 «Cercle de Philosophie de la 

Nature» fut le nom d’un projet bien que, comme toute possibilité, elle était canalisée par une réalité et un passé 

spécifiques. Après cette date le Cercle fut une initiative partagée par quatorze personnes que j’ai eu le réflexe 

d’inviter. Ils acceptèrent de s’y incorporer en agissant probablement davantage par générosité et amitié qu’en 

connaissance de cause de ce que j’avais à l’esprit. Si on ne tient compte que du quantitatif visible, il faut dire que 

nous sommes maintenant soixante-dix membres de plusieurs pays et que nous avons échangé environ mille cinq 

cents lettres, publiquement, par l’intermédiaire de notre site Internet, sans compter les nombreuses communications 

privées entre nous. La revue philosophique espagnole Eikasía nous a consacré deux numéros spéciaux et celui-ci 

est notre deuxième symposium dont les textes feront l’objet d’un troisième numéro spécial de cette même revue. 



Discours de bienvenue au deuxième symposium du Cercle de Philosophie de la Nature | 
 
 

 
 

16 
M A R Z O  

2 0 1 2  

Nous voici donc en train de construire, sur des bases solides, une société philosophique et scientifique qui réalise 

jour après jour ce que nous voulions: tirer de l’oubli les problèmes et les thèmes de la philosophie de la nature 

injustement enterrés aussi bien par la science que par la philosophie récentes, alors qu’aujourd’hui sa nécessité 

saute aux yeux.  

Il est posible que certaines personnes se demandent quel peut bien être l’intérêt d’exposer à la lumière du jour 

la philosophie de la nature. Le développement des sciences naturelles n’est-il donc pas suffisant? Que peut-on 

ajouter ou faire autrement? Et certains scientifiques n’ont-ils pas montré qu’ils pouvaient être profonds? Et que peut 

bien être la philosophie de la nature sinon épistémologie ou philosophie des sciences? Ceux qui écouteront nos 

conférences se rendront compte que chacune d’entre elles, à sa façon, répond à ces questions, explicitement ou 

implicitement.    

Nous remercions Jorge Morán de l’Université Panaméricaine et Sílvio Pinto de l’Université Autonome 

Métropolitaine – Iztapalapa d’avoir accepté aimablement notre invitation à faire une conférence, ce qui avait pour 

but de rendre encore plus visible la participation de nos collègues des universités mexicaines.  

C’est avec confiance que nous espérons que ces journées satisferont nos attentes, ce qui nous permettra de 

garder pour toujours, personne n’en doute, un agréable souvenir du symposium, de cette université et du pays qui 

nous accueille. 

 

 



Juan Arana | El problema de la causalidad en la mecánica cuántica 
 

. 

 
 

17
M A R Z O  

2 0 1 2  

El problema de la causalidad en la mecánica cuántica 
Juan Arana 
Universidad de Sevilla 
 

 
 
1. Causalidad y azar en la ciencia clásica 

 

Para poder aclarar cómo ha afectado la mecánica cuántica a los conceptos de causalidad y azar, hay que tener 

en cuenta que esta teoría no surgió como consecuencia de una maduración conceptual de la propia física o de los 

que la cultivaban. Todo lo contrario: nació y creció a contrapelo de la mentalidad dominante, y en cierto modo 

sigue teniendo en contra las preferencias personales de la mayoría de los que bregan con ella. Sus creadores 

cuestionaron y redefinieron las principales categorías de determinación, pero no por gusto, sino por necesidad. Casi 

todos hubieran deseado otra cosa muy diferente. Es una teoría que sólo ha contado de un modo parcial y 

provisional con las simpatías de sus gestores y destinatarios. Sería más exacto decir que han aprendido a resignarse 

a ella. Su fuerza ha residido desde el principio y hasta el presente en los hechos. El mundo es como es, no como les 

gustaría que fuese a los que se encargan de estudiarlo. Y hay muchos a los que no gusta la imagen resultante. A 

pesar de que la llamemos ciencia empírica, los que la crean casi siempre han pospuesto la experiencia a 

consideraciones lógicas, ontológicas e incluso estéticas. En este banquete los hechos han figurado siempre como 

parientes pobres, cuya presencia no se puede obviar, pero de los que se espera una presencia complaciente y 

discreta. Sin embargo, a veces la prima del pueblo rompe el protocolo y hace que salgan a la luz algunos conflictos 

soterrados. Algo parecido ocurrió en esta ocasión: la naturaleza dijo «¡No!» a la camisa de fuerza que pretendía 

imponérsele. Y lo hizo como ella sabe, produciendo resultados inesperados en los experimentos y suscitando 

fenómenos refractarios a las rutinas teóricas autorizadas. Hubo que buscar alternativas, empezando por las más 

aceptables y terminando por las menos gratas. La discontinuidad cuántica pertenecía a esta última clase.  

A finales del siglo XIX y comienzos del siglo XX la actitud dominante en lo que respecta a causalidad y azar era 

bastante clara. Una mayoría cualificada de físicos creía en la vigencia irrestricta del principio causal, y confinaba el 

azar en un ámbito estrictamente epistemológico: pensaban que todo está perfectamente determinado por causas 

físicas, aunque el conocimiento de todas las leyes relevantes y la medición exacta de las magnitudes involucradas 

fueran de hecho inalcanzables. No menos inaccesible resultaba el problema de resolver satisfactoriamente los 

cálculos pertinentes. En tales condiciones, la única estrategia pragmáticamente viable era apelar a simplificaciones 

estadísticas. Al usar ese expediente se aplicaba expresa o implícitamente tres supuestos complementarios: 

1) Que, más allá de las insuficiencias teóricas y prácticas del conocimiento humano, existen vínculos objetivos 

entre todo lo que ocurre en el universo, de manera que en conjunto constituye un despliegue único perfectamente 

trabado. 

2) Que, a pesar de dichas insuficiencias, nuestras mentes son capaces de formular con propiedad el postulado 

del principio causal. 

3) Que los procesos de determinación objetiva de la realidad son compatibles con (e incluso propician) 

aproximaciones parciales, de la mano del concepto de azar y a través del instrumento de las leyes estadísticas.  



El problema de la causalidad en la mecánica cuántica | Juan Arana 

 
 

 
 

18 
M A R Z O  

2 0 1 2  

2. La crisis de la conciencia causal 

 

Constituía una sorprendente coincidencia que el mundo fuera susceptible de doble lectura: determinista una, 

probabilista otra. Presuntamente objetiva aunque en la práctica inalcanzable la primera, parcialmente verdadera y 

accesible a la capacidad cognitiva de nuestra especie la otra. Tal vez fue Franz Exner, miembro de la escuela 

vienesa de física, el primero en manifestar que todo aquel montaje resultaba inverosímil. Así al menos lo entendió 

su distinguido seguidor, Erwin Schrödinger: 

 

Aunque hemos descubierto que las leyes físicas son de carácter estadístico, lo que no implica 
necesariamente la determinación estrictamente causal de los procesos moleculares individuales, sin 
embargo la opinión general es que, en realidad, descubriríamos que el proceso individual —por ejemplo, la 
colisión de dos moléculas de gas— está determinado por una rígida causalidad [...] Fue Franz Exner, un 
físico experimental, quien por primera vez, en 1919, con perfecta claridad filosófica, lanzó una crítica 
contra la manera como todo el mundo aceptaba, como algo dado por sentado, el determinismo absoluto de 
los procesos moleculares. Llegó a la conclusión de que aquello era ciertamente posible, pero de ninguna 
manera necesaria y, examinando más de cerca, ni siquiera muy probable (Schrödinger, 1975: 21-22). 

 

Aquí había una grieta solapada que minaba la racionalidad científica, y los motivos de que aflorara y creciera 

no deben ser achacados al desarrollo de la mecánica cuántica, porque, aunque casi coincidieron en el tiempo y el 

espacio, en realidad, la crisis de la causalidad clásica precedió ligeramente y no sucedió al surgimiento de la nueva 

teoría. La observación de Schrödinger que acabo de citar lo indica indirectamente. En 1919 ya se habían 

descubierto las discontinuidades cuánticas, y en Munich, Gotinga y Copenhague se buscaba con afán una nueva 

teoría. Pero Exner, Hasenöhrl y otros pioneros del indeterminismo físico se movían en el marco clásico. El propio 

Schrödinger se inclinaba mucho más hacia el indeterminismo en 1921, cuando tomó posesión de su cátedra en 

Zürich y pronunció las palabras que acabo de citar, que después de 1927, cuando desarrolló la mecánica 

ondulatoria. La ola de conversiones al acausalismo que tuvo lugar por esta época no afectó a los pioneros de la 

nueva teoría, sino a figuras representativas de la vieja doctrina, como Schottky o Nerst (Forman, 1984). Hay 

indicios de que el fenómeno tiene que ver principalmente con la desmoralización que provocó la catástrofe de la 

primera guerra mundial y la popularización del pesimismo irracionalista, expuesto con tanta fuerza por Oswlad 

Spengler y otros. 

 

3. El postulado causal en los creadores de la mecánica cuántica 

 

En realidad, la introducción de la hipótesis cuántica vino de la mano de Planck y Einstein, dos físicos 

enormemente creativos, pero afectos de todo corazón al racionalismo causalista, del que no quisieron abdicar hasta 

el fin de sus vidas. Bastará un par de citas para ilustrarlo: 

 

Y ahora debo declarar explícitamente mi creencia de que la causalidad estrictamente dinámica debe 

merecer nuestra preferencia, simplemente porque la idea de un Universo gobernado por leyes dinámicas le 



Juan Arana | El problema de la causalidad en la mecánica cuántica 
 

. 

 
 

19
M A R Z O  

2 0 1 2  

da una más amplia y profunda aplicación que la idea meramente estadística, la cual restringe desde el 

principio el alcance del descubrimiento; en efecto, en la física estadística existen tan sólo leyes que se 

refieren a grupos de fenómenos. Los acontecimientos particulares, como tales, son admitidos y 

reconocidos expresamente, pero la cuestión de su seriación gobernada por leyes es considerada absurda 

basándose en fundamentos a priori. Esta forma de proceder no me parece que sea satisfactoria, y no he 

sido capaz de encontrar ni el más leve motivo que obligue a renunciar a la aceptación de un universo 

estrictamente gobernado por leyes, si bien sea un problema a tratar el descubrimiento de la naturaleza de 

las fuerzas físicas o espirituales que nos rodean (Planck, 1961: 104). 

 

El individuo que está totalmente imbuido de la aplicación universal de la ley de la causalidad no 

puede ni por un instante aceptar la idea de un ser que interfiera en el curso de los acontecimientos... 

siempre, claro está, que se tome la hipótesis de la causalidad verdaderamente en serio (Einstein, 1983: 

226). 

 

La evidencia es irrecusable: en modo alguno cabe presentar la mecánica cuántica como una construcción 

urdida desde el principio por una mentalidad antideterminista. Ocurre más bien lo contrario. En una carta de 1919 

dirigida a la esposa de su amigo Max Born, Einstein comentaba lo siguiente: «Lo que usted llama “materialismo de 

Max” es sencillamente su modo causal de ver las cosas, que siempre responde a la pregunta de “¿por qué?”, pero 

nunca a la de “¿para qué?”» (Einstein, Born, 1973: 25). Por aquellos años ambos hombres pensaban de la misma 

manera. Luego se produjo entre ellos una divergencia creciente, de lo cual levantó acta el mismo Einstein en otra 

carta de 1944: «En nuestras perspectivas científicas nos hemos vuelto antípodas. Tú crees en el Dios que juega a los 

dados y yo creo en la ley y la ordenación total de un mundo que es objetivamente y que yo trato de captar de una 

forma locamente especulativa» (Einstein, Born, 1973: 189). Su colega se había dejado arrastrar por la evidencia de 

los hechos. Él no; por eso califica su propia actitud de «locamente especulativa». Si los hechos se atrevían a 

desafiar la infalibilidad del principio causal, peor para ellos. O peor para Einstein. En cualquier caso no tenía 

intención de transigir ni tampoco lo hizo. Lo curioso es que, mientras la evidencia fáctica se ha mantenido 

obstinadamente adversa desde entonces, las simpatías de muchos físicos han acompañado al terco solitario que se 

negó a aceptarlo. Autores tan dispares como Gerard 't Hooft (2001: 28) y a su manera el propio Roger Penrose 

(1996: 256) echan miradas nostálgicas al viejo campeón de la racionalidad causal.  

 

4. Determinismo y continuidad 

 

Es bien conocido el hecho que desencadenó este vuelco de la mentalidad dominante: la correcta inteligencia 

del espectro de radiación del cuerpo negro hizo que Max Planck propusiera una discontinuidad básica en los 

procesos de trasferencia de energía. Era una discontinuidad minúscula en comparación con las cantidades 

involucradas en cualquier proceso macroscópico, pero no dejaba de suponer un contratiempo importante, 

precisamente por afectar al nivel más básico conocido de la realidad física. Por algún tiempo se pensó que la 



El problema de la causalidad en la mecánica cuántica | Juan Arana 

 
 

 
 

20 
M A R Z O  

2 0 1 2  

continuidad podría ser restablecida mediante refinamientos teóricos o gracias a descubrimientos experimentales 

relativos a procesos aún más elementales. Pero tras la aplicación que hizo Einstein de la hipótesis cuántica a la 

naturaleza de la luz, la crisis se agravó en lugar de superarse. El problema fue debatido en la primera reunión 

Solvay que tuvo lugar en 1911 y al término de la misma Henri Poincaré dictaminó con mucha sagacidad que la 

ruptura de la ley de continuidad ponía en un brete el mismo principio causal (Arana, 2001: § 69). 

Conviene valorar adecuadamente la trascendencia filosófica de aquellas discusiones. El modelo clásico 

continuista desembocaba en la ley de Rayleigh-Jeans, contradicha por la evidencia empírica, reflejada por la ley de 

Wien (otro de los futuros oponentes a la mecánica cuántica estándar). Que los hechos contradigan una ley fundada 

en teorías bien establecidas y favorezcan otra que está en pugna con la teoría no es insólito en la historia de la 

ciencia. Pero hay principios tan común y firmemente recibidos que, en lugar de ser considerados como leyes 

empíricas de alto nivel, se pretende convertirlos en postulados necesarios de la razón, incluso (de acuerdo con la 

conceptuación kantiana) en juicios sintéticos a priori. Que una evidencia fáctica pueda problematizarlos resulta 

escandaloso, pero si los hechos son suficientemente inequívocos, al final no hay más remedio que aceptarlo. Entre 

1910 y 1925 un número creciente de físicos se atrevió a dar ese paso crucial. Cabría reconstruir el proceso 

conceptual teniendo en cuenta no sólo la ley de continuidad y el principio causal, sino también el principio de 

identidad. En efecto: pretender que ningún experimento u observación sirva para desmentir la idea de que todo 

tiene una causa física (y aquí el apellido es importante), es más o menos lo mismo que declarar contradictoria la 

presencia de un evento desconectado del resto del acontecer cósmico. La forma más directa de evitar que eso ocurra 

es convertir la historia del universo en algo tan bien integrado que constituye algo así como un solo factum de 

proporciones gigantescas: un conglomerado disperso en apariencia, pero en el fondo un todo monolítico. El efecto 

está ligado necesariamente a la causa, porque causa y efecto forman parte indisoluble de lo mismo. No es, desde 

luego, la única forma de concebir y acreditar el principio causal, pero es la única que le confiere una validez 

incuestionable. El monismo físico expresa la identidad subyacente de todo lo que ocurre, y en su vinculación 

necesaria causas y efectos se manifiestan como fundamentalmente idénticos, puesto que constituyen fachadas 

contrapuestas de una identidad sin fisuras. ¿Y de qué modo cabe asegurar la identidad disimulada de la causa y el 

efecto? Es evidente que nada mejor para ello que la ley de continuidad, porque estatuye que entre pasado y 

presente, motor y móvil, antecedente y consecuente, nunca hay una distancia que permita problematizar la 

equivalencia de los términos, sino un gradiente que difumina y en último término elimina cualquier atisbo de 

inidentidad. Recuérdese que la continuidad de una función es requisito indispensable para que sea derivable, es 

decir, para que podamos describir con toda exactitud su evolución por medio de cambios de valor que pueden hacer 

a voluntad más y más pequeños, hasta volverse prácticamente nulos si hacemos que el entorno en que se producen 

sea, él mismo, infinitesimal. Cuando la causa y el efecto están suficientemente cerca, llegan a parecerse todo lo que 

queramos, y la continuidad asegura la posibilidad de acercarlos hasta disolverlos en un baño de identidad. 

Esa fue la razón de que las ecuaciones diferenciales se convirtieran en el instrumento par excellence de la 

ciencia en la época en que el principio causal adquirió su máximo crédito y también explica la resistencia de los 

físicos a abandonarlas. Y, en efecto, no descansaron hasta que, de la mano de Schrödinger, encontraron una que 

también se adecuaba al nuevo escenario de presunta discontinuidad. Una matemática de la discontinuidad, como el 



Juan Arana | El problema de la causalidad en la mecánica cuántica 
 

. 

 
 

21
M A R Z O  

2 0 1 2  

álgebra de matrices que ideó Heisenberg, no tenía para ellos ni la mitad de atractivo.  

Intentaré presentar la misma idea con un ejemplo. Supongamos que vivimos dentro de una cultura mítica y nos 

preguntamos por qué la Tierra se mantiene quieta en mitad del firmamento en lugar de precipitarse en los abismos 

cósmicos como las piedras que caen o las cataratas que se desploman. Una posible explicación es que hay una 

deidad menor, Atlas, que lleva el globo terráqueo sobre sus esforzados hombros. La idea satisface, puesto que hay 

una continuidad: allí mismo donde termina nuestra esfera empieza el sobrehumano músculo que la sustenta. ¿Y por 

qué no se hunde Atlas con toda su carga? Porque Zeus ha puesto un sólido terreno bajo sus pies. De nuevo hay aquí 

una tranquilizadora continuidad. La serie Tierra – Atlas – Suelo cósmico no está rota. Pero si preguntáramos qué 

sostiene el suelo, ya nos estamos poniendo pesados. Zeus es el dios supremo y nadie puede quitar lo que él pone. 

Puede que sea así, pero la continuidad de la explicación ha sido quebrada. La quiebra hubiera sido mucho más 

inaceptable si Atlas, por miedo a mancharse, hubiera pretendido dejar un hueco de algunos centímetros entre sus 

hombros y la Tierra, o si el dios Hermes le hubiera prestado sus alas tobilleras para que pudiera revolotear a 

algunos metros del suelo. Introducir discontinuidades entre agentes y pacientes de la relación causal siempre es 

doloroso, pero resulta intolerable si provienen de instancias subalternas. Parece que este tipo de situación se ha 

presentado con frecuencia. En India, por ejemplo, algunas tradiciones enseñan que la Tierra descansa sobre cuatro 

elefantes parados sobre el dorso de una tortuga. La tortuga, a su vez, guarda equilibrio sobre una cobra. No consta 

qué o quién aguanta a la cobra, y haría falta un zoo inmenso para acallar a todos los preguntones compulsivos.  

Evitar cualquier solución de continuidad supone caer en un laberinto interminable. Hay posibilidad de evitarlo 

si decretamos que preguntar por el último eslabón denota un temperamento metafísico rechazable. Lo malo del 

asunto, sin embargo, es que el espectro del infinito no sólo aparece al final de la cadena, sino también en medio de 

ella, como demostró en su momento Zenón de Elea.  

 

5. Causalidad y discontinuidad 

 

La última consideración formulada nos lleva de nuevo a la mecánica cuántica. Para que la flecha recorra todo 

su camino, ha de salvar primero la mitad y antes la mitad de la mitad, la mitad de la mitad de la mitad, y así 

sucesivamente. La dificultad para conseguirlo es soportable si se acepta la ley de continuidad y la aplicabilidad del 

cálculo infinitesimal a la física. De lo contrario, no hay modo de evitar otra de las paradojas de Zenon: la flecha está 

quieta cuando se encuentra en un lugar cualquiera, y deslocalizada cuando se mueve. Aquí se encuentra 

precisamente el punto crucial de la nueva doctrina: la imposibilidad de atribuir simultáneamente a los cuerpos el 

concepto de localización en el espacio y el de movimiento. La localización implica la identidad del objeto consigo 

mismo en lo que atañe al último y más tangencial atributo (el lugar que ocupa); el movimiento, la ruptura de dicha 

identidad mediante un cambio de atribución. Si hubiese estricta continuidad entre las diversas posiciones ocupadas 

por el móvil y también en la misma variabilidad de movimiento, cabría refutar o al menos soslayar la paradoja de la 

flecha con el apoyo del tándem Newton-Leibniz. Pero entonces tendrían que satisfacer las exigencias de la 

continuidad sin mácula todas las nociones que la física emplea para conceptuar el cambio: espacio, tiempo, 

velocidad, aceleración, momento, fuerza… y energía. Éste último resultó ser el pilar más débil del edificio. Los 



El problema de la causalidad en la mecánica cuántica | Juan Arana 

 
 

 
 

22 
M A R Z O  

2 0 1 2  

demás acabaron contagiándose de su fatiga, en lugar de compensarla. El punto de no retorno se produjo cuando 

Niels Bohr introdujo discontinuidades en los presuntos movimientos del electrón dentro del átomo.  

Imaginemos por un instante lo que supone aplicar el principio causal en un contexto de discontinuidad. Un 

electrón está en la tercera órbita y pasa a la segunda. Para ello necesita desembarazarse de un exceso de energía, lo 

que consigue mediante la emisión del cuanto correspondiente. ¿Cuándo y por qué se producirá el preceptivo 

acontecimiento? El cuándo y el porqué están íntimamente entrelazados, pero para correlacionarlos con exactitud la 

discontinuidad de los flujos energéticos supone un obstáculo mayor. Como escribió Rutherford a Bohr a raíz de su 

propuesta: «Me parece que usted debería suponer que el electrón sabe de antemano dónde va a pararse». Tratemos 

de plantear el dilema en los términos más simples: «algo» tiene que ocurrir «dentro» o «fuera» del electrón para que 

el cambio de ubicación se produzca. Ahora bien, ese «algo» se sitúa desde el punto de vista energético (ergo causal) 

por debajo del umbral que la discontinuidad cuántica establece como irresoluble (el cuanto de acción de Planck). 

Por consiguiente, la «causa» no tiene otro remedio que «emigrar» fuera del ámbito físico, en el sentido de que 

tenemos que situarla donde ya no resulta objetivable. Si es así, la única posibilidad de restaurar el sentido clásico de 

la causalidad es postular (y a ser posible demostrar) la existencia de procesos físicos subcuánticos. Acudiendo al 

ejemplo precedente, tendríamos que encontrar la «cobra subcuántica» debajo de la «tortuga cuántica»; de otro modo 

no habría otro remedio que reformular en profundidad el principio causal. Poincaré en 1912 y Rutherford en 1913 

vieron con toda nitidez esta palmaria consecuencia, obscurecida sin embargo en el debate subsiguiente. En 1927 no 

hubo más remedio que acogerla por el procedimiento de urgencia. La cuestión se había embrollado tanto que para 

disipar algunos espejismos fue necesario que John von Neumann propusiera un discutido teorema que excluía la 

presencia de causas ocultas. No obstante, los elementos de juicio disponibles eran suficientemente esclarecedores 

para que cualquiera llegara a la misma conclusión sin grandes sofisticaciones matemáticas, como demuestra la 

siguiente observación de Alfred Landé: 

 

Continuando de esta forma se hace evidente que la hipótesis de las causas ocultas nos pediría que 
creyésemos, primero, que cada uno de los átomos está predestinado a presentar una reacción 
predeterminada ante cada posible ensayo futuro con un filtro, y segundo, que los destinos de los diversos 
átomos están coordinados entre sí de tal modo que nos presenten unas relaciones estadísticas determinadas 
(más las fluctuaciones gaussianas) entre los números correspondientes a los que hayan pasado y los que 
hayan quedado bloqueados, todo ello en armonía con la teoría matemática de los errores; lo cual exigiría 
una previsión del alcance verdaderamente fantástico, un fraude gigantesco montado por un mal demonio 
dedicado a fingir la existencia de aleatoriedad donde habría orden oculto. No se necesita la demostración 
de von Neumann para ver que ante una distribución estadística cualquiera, cuantista o precuantista, las 
cadenas causales no llevan a ninguna parte; cosa que debería expulsar toda esperanza de restaurar la 
causalidad individual a un nivel más profundo, subcuántico (Landé, 1968: 51).  

 

Todas las pegas que David Bohm y tantos otros han puesto a la demostración de Neumann, así como las 

refinadas limitaciones que le han encontrado dejan intacta la cuestión esencial. Si en la naturaleza hay 

discontinuidades no resolubles, no es lícito aplicar un sentido del principio causal que remite, a través de la 

continuidad, a la identidad monista de la realidad natural. La discontinuidad cuántica, si verdaderamente es un dato 

básico, impone un modelo de universo físico más disperso, menos laplaciano y, en último término, menos 



Juan Arana | El problema de la causalidad en la mecánica cuántica 
 

. 

 
 

23
M A R Z O  

2 0 1 2  

parmenídeo que el que defendían los últimos representantes de la física clásica. 

 

6. Los dos modelos causales de la ciencia clásica 

 

Se ha discutido mucho sobre si la modelización dominante de la teoría, la Interpretación de Copenhague, tiene 

o no tiene un carácter idealista. Me he ocupado del asunto en otro lugar (Arana, 2000) y defendido que sus 

representantes en modo alguno apuestan por desligar la física de sus referentes reales. Es verdad que algunos de 

ellos, como Heisenberg y Jordan, apelaron a argumentos tomados del neopositivismo para desembarazarse del 

realismo ingenuo de sus críticos, lo cual no es óbice para que haya que pueda valorarse su posición como un 

realismo matizado, un poco en la línea de lo que muchos años después Bernard d’Espagnat propuso llamar 

«realismo lejano»1. Sostengo que no es más realista quien pretende que los conceptos de la física clásica reflejan 

fielmente la estructura de la realidad, que el que emplea la realidad como piedra de toque para estudiar hasta qué 

punto dichos conceptos la objetivan con fidelidad y en qué medida la falsean. No obstante, si ceñimos la discusión 

al problema causal, no perderemos del todo la posibilidad de iluminar ese otro aspecto del contencioso. Lo 

importante, en último término, no es si la mecánica cuántica confirma o atenúa la validez del principio causal, sino 

si a través de ella conseguimos avanzar en el conocimiento de la genuina presencia de causalidad en el mundo.  

Ante el impasse en que desembocó el planteamiento etiológico clásico como consecuencia de la 

discontinuidad cuántica se tuvo que escoger entre dos opciones. La física clásica usa, en efecto, dos tipos de leyes: 

deterministas y estadísticas. Éstas últimas son a su modo tan deterministas como las otras, pero a diferencia de ellas 

lo que determinan son poblaciones de objetos pertenecientes a determinadas clases tomadas globalmente, mientras 

que las primeras pretenden prescribir el ser o el devenir de cada objeto particular perteneciente a ellas. Si me dicen 

que al cumplir 60 años mi esperanza de vida es de 22 más, nadie me garantiza que los viva de hecho. Pero si la 

afirmación es correcta, entonces eso es lo que en promedio subsistirán todos los componentes de mi generación que 

han llegado a los 60. Las leyes deterministas predeterminan (si son buenas) a los individuos y por ende también a 

los colectivos formados por ellos (aunque a veces sea demasiado engorroso efectuar las totalizaciones 

correspondientes). Las leyes estadísticas predeterminan a los colectivos y afectan a sus miembros individuales tan 

sólo a título de probabilidad o propensión. En este último sentido determinan menos que las otras, pero sólo son 

buscadas y apreciadas en la medida en que predeterminan también. 

Cuando los físicos se decidieron a asumir que la discontinuidad cuántica podría llegar a ser un rasgo objetivo 

del universo, perdieron la confianza en el hallazgo de leyes deterministas para regir los procesos donde tales 

discontinuidades desempeñaban un papel relevante, pero trataron de inmediato de encontrar leyes estadísticas y, en 

efecto, las hallaron por doquier. Agrupaciones homogéneas de átomos radiactivos, electrones excitados, espines 

                                                 
1 «Si quiero persistir en mi actitud realista me veo incitado, pues, a optar por un realismo no físico que puedo denominar teoría de lo real velado, 
elección que sigue siendo aún muy indeterminada, pero que, sin embargo, posee una significación. Entiendo por realismo no físico, o teoría de lo 
real velado, todo realismo que no satisfaga la esperanza [...] que describe el postulado del realismo físico [concepción según la cual es posible 
describir la realidad independiente tal como es en verdad, y ello por medio de la física]. [...] Llamaré “realismo próximo” a toda visión del 
mundo en la cual todos los elementos de la realidad se supone que están adecuadamente descritos por nociones que son para nosotros cercanas y 
familiares. Llamaré “realismo lejano” a toda perspectiva que no satisfaga dicha condición» (d’Espagnat, 1983: 127). 



El problema de la causalidad en la mecánica cuántica | Juan Arana 

 
 

 
 

24 
M A R Z O  

2 0 1 2  

alineados, partículas en interacción, etc., siguen fielmente las prescripciones estadísticas que los investigadores 

detectan tanto por medio de experimentos y mediciones, como a través de cálculos y deducciones. Existe, como es 

natural, una diferencia importante entre las leyes estadísticas de la física clásica y las de la mecánica cuántica: 

aquéllas se basan en simplificaciones en principio superables, es decir, se detectan después de renunciar a una 

información que no tiene por qué ser inalcanzable, o a un seguimiento más pormenorizado de los procesos 

estudiados que tal vez en otras circunstancias sea posible hacer. Las nuevas leyes estadísticas cuánticas no disfrutan 

del mismo horizonte de perfectibilidad, puesto que adquirir la información necesaria para determinar individuos y 

no sólo poblaciones está en contradicción con las limitaciones derivadas de la discontinuidad cuántica. Continúa 

siendo legítimo especular con la existencia de tales especificaciones, pero para llegar a objetivarlas habría que 

derribar tanto la mecánica cuántica como la verdad de los hechos que la avalan, lo cual, no hace falta repetirlo, era y 

sigue siendo una posibilidad extraordinariamente remota.  

 

7. Un nuevo sentido para el determinismo causal 

 

Pero la cosa no acaba aquí. Quizá lo más interesante de todo lo que se refiere a la cuestión causal ha sido el 

descubrimiento de un nuevo tipo de ley determinista radicalmente diferente del usual. Se podría incluso hablar de 

un dualismo legal y causal en mecánica cuántica, que los físicos empezaron a detectar a raíz de la aparición en 1926 

de la mecánica ondulatoria. A diferencia del grupo que trabajaba en Gotinga y Copenhague, Schrödinger escogió el 

lenguaje de las ecuaciones diferenciales en derivadas parciales. Tal instrumento exige que exista al menos una 

magnitud continua, que fue simbolizada en este caso con la letra griega Ψ, y cuya evolución espaciotemporal era 

perfectamente gradual y estaba completamente predeterminada por la ecuación que lleva el nombre de su 

descubridor. En cambio, no estaba claro al principio su significado físico, aunque desde luego su comportamiento 

era el de una onda que se propaga sin interrupciones en el ámbito que le corresponde2. La vieja guardia de la física 

echó las campanas al vuelo, puesto que vio la ocasión de desterrar las discontinuidades cuánticas y restaurar el 

principio causal en todo su vigor. La primera confrontación se produjo en una conferencia de presentación del 

nuevo formalismo celebrada en la Universidad de Munich. Heisenberg estaba de paso en la ciudad y asistió a ella. 

Manifestó en el debate que, puesto que la mecánica ondulatoria no cuestionaba el carácter elemental del cuanto de 

acción, en modo alguno era lícito considerarla como una vuelta a la vieja descripción determinista. Los 

acontecimientos se precipitaron a partir de ese momento. La idea de Schrödinger de que los «saltos» cuánticos 

pudieran corresponder a súbitos «empaquetamientos» de sus «ondas» se mostró inviable tras la tensa discusión que 

mantuvo en Copenhague con Bohr, y poco después el mismo Bohr propuso el principio de complementariedad, 

Heisenberg encontró sus relaciones de indeterminación y Max Born desarrolló la interpretación probabilista de la 

onda Ψ. A partir de entonces y hasta ahora el debate sobre cómo interpretar física y filosóficamente la teoría 

cuántica ha sido incesante. Pero en definitiva sigue estando vigente —y con la misma firmeza que al principio— la 

idea de que en lo relativo a eventos individuales sólo es posible hacer pronósticos probabilistas, no obstante lo cual 

                                                 
2 El cual por cierto no es el espacio-tiempo de la física, sino un espacio de configuración especial. 



Juan Arana | El problema de la causalidad en la mecánica cuántica 
 

. 

 
 

25
M A R Z O  

2 0 1 2  

hay algo paradójicamente entretejido con ellos que evoluciona con perfecta continuidad y determinación. Una 

descripción aproximada de la situación sería la siguiente: hemos definido una serie de conceptos (posición en el 

espacio-tiempo, masa-energía, velocidad, momento, etc.) como si se pudieran atribuir con ilimitada precisión a las 

entidades que estamos estudiando. No obstante, la discontinuidad de los procesos a nivel elemental obliga a que la 

precisión efectivamente alcanzable sea siempre unilateral: si medimos con mucha precisión la posición, se 

desenfoca el momento y, si nos interesa afinar en la medición de la energía, la localización temporal quedará 

emborronada, etc. Es un hecho que se ha comprobado hasta la saciedad, pero admite diversas interpretaciones, entre 

las que destacaré dos: 

1) Los conceptos tienen un valor objetivo de verdad, es decir, los electrones, protones, etc., realmente están en 

un lugar exacto y a la vez tienen una cantidad de movimiento precisa, pero la teoría nos prohíbe medirlos con 

precisión al mismo tiempo, obviamente porque la naturaleza no nos pone fácil el empeño. Tal vez una teoría más 

completa o/y unos dispositivos experimentales más refinados conseguirán algún día romper la barrera. Es más o 

menos la posición de Einstein y otros críticos a la versión «oficial». 

2) Los conceptos tienen un valor de verdad limitado, de manera que cuando queremos atribuirlos con gran 

precisión a la realidad, la falseamos. Lo único que hace la mecánica cuántica es incorporar dicha limitación a la 

teoría física, y procurar seguir adelante con una descripción realista, pero parcial y restringida, de una realidad que 

de otro modo se nos escaparía o quedaría enterrada bajo nuestros prejuicios conceptualistas. 

Hay muchas otras opciones que en este momento sería enojoso detallar. Se trata, obviamente, de una discusión 

filosófica y muchos científicos la consideran carente de sentido o al menos estéril. Pero hay poco riesgo de que tales 

espíritus lleguen a asomarse jamás a este texto. En todo caso no escribo para ellos. Sin embargo, a mí y al 

hipotético lector cómplice nos interesa bastante lo que ellos, como profesionales de la mecánica cuántica, hacen. 

Que es más o menos lo siguiente: aceptan que conceptos objetos de discusión sí pueden ser atribuidos a los entes 

que componen el universo (fotones, electrones, átomos, incluso moléculas, etc.). Pero en vez de determinarlos con 

precisión eligen moverse en el terreno de lo virtual y contemplan el conjunto de todos los valores posibles de las 

controvertidas magnitudes, valorando la probabilidad de que el sistema se encuentre en cada uno de ellos según la 

información disponible. Por ejemplo: habrá un 57% de probabilidad de que el electrón pase por primera rendija de 

una pantalla que hemos puesto ante él y un 63% de que lo haga por la segunda. Si no levanto el velo que cubre el 

misterio de cuál de las dos posibilidades ha sido actualizada, puedo contemplar que a todos los efectos —a 

despecho de su presunta y permanente localización en un punto concreto— el electrón ha pasado por ambas 

rendijas a la vez, y de manera que un 57% de él lo ha hecho por la primera y un 63% lo ha hecho por la segunda. 

Más aún: estoy en condiciones de pronosticar cómo esas hipotéticas vidas posibles del electrón se proyectan hacia 

adelante tomando simultáneamente todas las bifurcaciones que se abren ante él. Después de unas cuantas pantallas 

semejantes, sus expectativas de acabar finalmente en alguno de los posibles destinos finales habrán evolucionado, y 

¡aquí está el portento!, han evolucionado suave y determinísticamente. En este aspecto todo funciona como una 

máquina bien engrasada que desconoce las rupturas y sobresaltos cuánticos. De hecho (y salvando las matizaciones 

técnicas de rigor) eso es lo describe con precisión la ecuación schrödingeriana: cómo se superponen, interaccionan 

y codeterminan las diversas posibilidades que se abren (ponderada y no indiscriminadamente) ante un o un conjunto 



El problema de la causalidad en la mecánica cuántica | Juan Arana 

 
 

 
 

26 
M A R Z O  

2 0 1 2  

de objetos físicos y a lo largo de una evolución más o menos prolongada. Debe quedar bien entendido que la magia 

solamente se mantiene mientras el velo de la ignorancia mantiene oculto lo que realmente ha hecho el electrón en 

cada uno de los pasos presumiblemente dados (si es que realmente lo ha hecho, punto más que dudoso). En el 

mismo momento que una mano indiscreta enciende la luz, dispara la cámara y registra el dato, la ecuación colapsa 

y disciplinadamente encontramos que se ha actualizado una y tan sólo una de las muchas posibilidades en principio 

abiertas. Dicho del modo más paradójico: el electrón pasa por ambas ventanas excepto si nos empeñamos en 

comprobar por cuál de ellas lo hace; entonces sólo pasa por una de ellas, y el resto de lo que ocurra con él ya no 

será igual. Se acepta entonces que el electrón se encuentra realmente (aunque para alguien de criterio más 

escrupuloso sería preferible decir: a cualquier efecto relevante) en una superposición ponderada de todos los 

estados que se le pueden atribuir potencialmente, en tanto no le forcemos a actualizar una de sus potencias con 

exclusión de las que son incompatibles con ella. La teoría proporciona en definitiva dos tipos de procedimientos 

epistémicos, según nuestra curiosidad sea vehemente o limitada. Quien quiera anticipar la respuesta a sus preguntas 

debe pagar por ello con la renuncia al determinismo; quien desee retener el determinismo, debe reprimir sus ansias 

de saber qué es lo que de hecho ha efectuado el objeto estudiado. Roger Penrose resume esa curiosa doblez 

epistemológica de la siguiente manera: 

 

 El proceso determinista U parece ser la parte de la teoría cuántica de mayor interés para el trabajo de 
los físicos; no obstante, los filósofos están más intrigados por la reducción R del vector de estado (o, como 
a veces se le describe gráficamente: colapso de la función de onda) no determinista. Ya consideremos R 
simplemente como un cambio en el “conocimiento” disponible del sistema, o ya lo tomemos (como yo lo 
hago) como algo “real”, disponemos realmente de dos modos matemáticos completamente distintos para 
describir cómo cambia con el tiempo el vector de estado en un sistema físico. En efecto, U es 
completamente determinista, mientras que R es una ley probabilista; U mantiene la superposición 
compleja cuántica, pero R la viola totalmente; U actúa de una forma continua, pero R es descaradamente 
discontinuo (Penrose, 1991: 317).  

 

Hay una larga nómina de filósofos, en la que destacan Karl Popper, Mario Bunge y varios otros, que han 

protestado serena o coléricamente contra esta aparente mezcolanza indiscriminada de ontología y epistemología. La 

acusación de idealismo está en el aire y no faltan quienes, haciendo virtud de la necesidad, asumen la imputación 

con todas sus consecuencias, desde el eminente físico Eugene Wigner hasta los recientes expositores Brice 

Rosenblum y Fred Kuttner (2010). La discusión es tan enrevesada como interesante, pero voy a procurar zafarme 

de ella en la medida que no sea obligado para dirimir la cuestión de la causalidad. Al fin y al cabo, el principio 

causal es susceptible de reinar o de no hacerlo tanto en el mundo de Berkeley como en el de Hobbes. Hay no 

obstante dos puntos que no es lícito eludir: la presencia y funciones del sujeto del conocimiento y el estatuto del 

azar. 

 

8. Un estatuto diferente para el azar 

 

El segundo asunto es más fácil de tratar. Entre los últimos representantes del punto de vista clásico se 

considerada al azar como una cuestión meramente epistémica y se asimilaba a un conocimiento incompleto, aunque 



Juan Arana | El problema de la causalidad en la mecánica cuántica 
 

. 

 
 

27
M A R Z O  

2 0 1 2  

satisfactorio (e incluso homologable) por razones prácticas. El azar cuántico también es epistémico (en un sentido 

trivial todos los conceptos que usamos lo son), pero no es lícito descartar que también sea algo más: un 

procedimiento para caracterizar de un modo no necesariamente incompleto ciertos rasgos de la realidad, en cuyo 

caso poseería un correlato ontológico. No es que la teoría lo asevere explícitamente, pero tampoco prohíbe (como 

de alguna forma hacía la interpretación ortodoxa de la física clásica) que lo casual corresponda en parte al en sí del 

universo. Para decirlo de una forma provocativa, la mecánica cuántica es más tolerante que la mecánica clásica a la 

hora de calibrar el alcance del concepto de azar. ¿Y por qué habría de ser de otro modo? No hay ninguna 

contradicción en conjeturar que la realidad sea un conjunto de entidades y procesos que no acaban de confluir en un 

único principio relevante tanto del ser como del devenir. Allá cada cual con su opción preferente por la unidad o la 

dispersión. En todo caso, la discontinuidad cuántica impone una especie de censura que impide resolver la cuestión 

en el ámbito de la física. Ignoramus et ignorabimus. La cuestión debe ser transferida a la metafísica, disciplina para 

la cual ningún hueso es tan duro que no merezca la pena intentar roerlo. Esto no es idealismo: es pura y 

simplemente sensatez informada. 

Es un hecho innegable que la semántica de la palabra azar (y de las voces sinónimas) ha oscilado a lo largo de 

la historia entre lo ontológico y lo epistémico: azar de los entes que no están rígidamente encadenados en un 

esquema causal o legal, y azarosa aproximación conceptual a entes que sólo conocemos imperfectamente. Casi con 

seguridad el azar nunca dejará de estar presente en todo lo que tiene que ver con nuestras descripciones y 

pronósticos, ahora bien, ¿estará justificado alguna vez excluirlo de la valoración objetiva de la realidad? Hay que 

resignarse a trabajar siempre con fotografías borrosas. ¿Es un problema de la cámara nada más, o de la cámara y 

también del objeto fotografiado? Los autores que son proclives a detectar derivas idealistas en algunas 

interpretaciones de la mecánica cuántica se aferran de vez en cuando a una concepción decimonónica de azar, y por 

eso cuando emplean la palabra piensan sistemáticamente en limitaciones subjetivas del conocimiento. Sería muy 

conveniente, para evitar recaer en criterios de valoración caducos, recordar que el concepto de azar ha presupuesto 

repetidas veces a lo largo de la historia propiedades que en absoluto dependen de la imperfección del conocimiento 

humano, sino que evocan condiciones objetivas. Excluir por principio la validez de tales conceptuaciones es un 

síntoma de dogmatismo apriorista. Las extrañas propiedades de los objetos físicos que tienen que ver con la no 

localidad y el entrelazamiento cuántico avalan la sospecha de que el problema no está en el uso particular que 

damos a los conceptos físicos fundamentales (espacio, tiempo, masa y energía) ni tampoco a los procedimientos 

físicos de medida, sino en la entraña misma de dichos conceptos. Hay, en efecto, múltiples y crecientes evidencias 

de que la introducción de nociones relacionadas con el azar es insoslayable para hacer un uso realista de aquéllos:  

 

La idealización tiene lugar al acercarnos a la realidad mediante determinados conceptos que resultan 
satisfactorios para darnos una descripción de los fenómenos; es así como obtenemos el rostro o perfil de la 
realidad. Es lo que sucede, por ejemplo, en la mecánica con los conceptos de lugar, tiempo, velocidad, 
masa, fuerza. Con ellos delimitamos la imagen de la realidad; o, si se quiere, la estilizamos, ya que al 
mismo tiempo renunciamos a todos aquellos aspectos de los fenómenos que no se pueden abarcar con 
aquellos conceptos (Heisenberg, 1974: 252). 

 

Tampoco conviene olvidar que, como fue establecido en capítulos precedentes, la noción de azar es 



El problema de la causalidad en la mecánica cuántica | Juan Arana 

 
 

 
 

28 
M A R Z O  

2 0 1 2  

esencialmente relativa. No estamos hablando de un azar genérico esencial, sino de azar cuántico, un azar que se 

presenta y cuyo alcance se limita al uso de los medios explicativos proporcionados por esta teoría. Extrapolarlo 

fuera de ella carece de validez y sentido. Desde el punto de vista filosófico la cuestión a decidir es si, como 

pretenden sus más destacados creadores, los límites impuestos por la mecánica cuántica a la determinabilidad de la 

realidad son o no los mismos que los límites objetivos de los conceptos físicos clásicos en general. Yo me inclino 

decididamente a aceptar que sí, por los argumentos que he intentado exponer. Una vez que se admiten tales límites, 

será imprescindible hablar de azar en física en tanto no se disponga de recambio conceptual para las magnitudes 

fundamentales clásicas, que de acuerdo con el enunciado del principio de correspondencia también desempeñan una 

función insustituible en mecánica cuántica: 

 

La teoría cuántica se caracteriza por el reconocimiento de una limitación esencial de las ideas físicas 
clásicas cuando se las aplica a los fenómenos atómicos. La situación que con ello se crea es de una 
naturaleza peculiar, puesto que nuestra interpretación de los datos experimentales se apoya de manera 
fundamental en los conceptos clásicos (Bohr, 1988: 98). 

 

9. Causalidad cuántica y subjetividad 

 

Los críticos de la interpretación de Copenhague consideran inadmisible la intromisión de elementos subjetivos 

en procesos donde en buena lógica realista deberían brillar por su ausencia. Su principal empeño es disociar este, 

digamos, «añadido hermenéutico», de la parte «propiamente científica» de la teoría, a la que en cambio no ponen 

reparo alguno. Einstein, al que dichas voces discordantes tratan con particular respeto, censuraba no tanto la justicia 

de la versión propuesta por Bohr y Heisenberg como la pretensión de que sea imposible superar los límites 

impuestos por la mecánica cuántica mientras no abandonemos los conceptos clásicos de la física. Discrepaba 

porque era partidario de no poner ninguna limitación al principio causal, y no porque viera en sus adversarios una 

peligrosa inclinación hacia el idealismo. Al fin y al cabo, en su misma línea estaba Schrödigner, quien como 

cultivador privado de la filosofía profesaba un idealismo radical (Schrödinger, 1958). Popper en cambio, no puso 

mayor reparo a abandonar la versiones más estrictas del principio causal, desarrollando toda una teoría de las 

propensiones (Popper, 1992) y argumentando en pro del indeterminismo (Popper, 1986). Pero estaba decidido a 

purgar la mecánica cuántica de elementos subjetivo-idealistas, lo cual le llevó a sostener con Bohr pretenciosas 

controversias, e incluso se animó a proponer un experimento mental no demasiado bien concebido, que más tarde 

reconoció que como el mayor error cometido en toda su vida. Durante años decidió callar para reponerse del 

disgusto, pero cuando finalmente se decidió a hablar (en el tercer volumen del Post Scriptum a la Lógica de la 

investigación científica) profundizó aún más en un antideterminismo que le aproximaba a los defensores de la 

Interpretación de Copenhague, al tiempo que seguía rechazando sus pretendidas contaminaciones subjetivistas. En 

otras palabras, coincidía con ellos casi al cien por cien en la valoración ontológica de la física y muy en particular 

en el alcance y sentido del principio causal. Pero reafirmaba su decisión irreversible de establecer una separación 

muy neta entre el sujeto del conocimiento y la plasmación objetiva de las teorías. 

 



Juan Arana | El problema de la causalidad en la mecánica cuántica 
 

. 

 
 

29
M A R Z O  

2 0 1 2  

La perspectiva de que las teorías no son nada más que instrumentos o artificios para calcular, se ha 
puesto de moda entre los teóricos cuánticos, debido a la doctrina de Copenhague de que la teoría cuántica 
es intrínsecamente ininteligible porque sólo podemos entender «imágenes» clásicas, tales como las 
«imágenes de partículas» o las «imágenes de ondas». Yo creo que ésta es una doctrina equivocada e 
incluso perversa (Popper, 1985: 64). 

 

La defensa popperiana del «sentido realista» de las teorías científicas se basa en que él relativiza en cambio los 

sistemas conceptuales, de los que puede haber distintas alternativas intercambiables que no alteran el significado 

profundo de las teorías: 

 

El sistema conceptual, por otro lado, es intercambiable y es uno entre los varios instrumentos posibles 
que pueden usarse para formular la teoría. El sistema conceptual proporciona simplemente un lenguaje 
para la teoría; quizá un lenguaje mejor y más simple que otro, quizá no (Popper, 1985: 65). 

 

Esta actitud le impide calibrar la importancia que tiene para la mecánica cuántica (y no sólo para la 

interpretación de Copenhague o cualquier otra) el problema de los conceptos clásicos, los límites objetivos de su 

uso y su inevitabilidad debido a la ausencia de alternativas concebibles e nociones tales como espacio, tiempo, 

masa o energía. No reconocerlo así obliga a Popper a recaer en el realismo ingenuo, descartando el modelo 

ondulatorio y aferrándose al corpuscular (Popper, 1985: 33) y negándose a aceptar la no-localidad cuántica (Popper, 

1985: 47). Es curioso como una tesis aparentemente relativista (la intercambiabilidad de los sistemas conceptuales) 

aboca a una concepción absolutista, en el sentido de que no se reconoce la existencia de límites objetivos al uso de 

un sistema conceptual dado (el de la física clásica), lo cual a su vez convierte el realismo ingenuo que se niega a 

renunciar a tales conceptos en una forma de idealismo solapado. En el experimento de la doble rendija, la exigencia 

de pretender que el electrón siempre está localizado, parece obligar a conferirle una suerte de conocimiento de si la 

rendija por la que no pasó estaba cerrada o abierta. Para evitar esta caída en lo subjetivo Popper afirma, en cierto 

modo que quien «sabe» no es el electrón, sino el dispositivo experimental en su conjunto: 

 

Así, la partícula pasará a través de una sola ranura y, en cierto sentido, permanecerá imperturbada por 
la otra ranura. En lo que influye la otra ranura es en las propensiones de la partícula relativas a toda la 
disposición experimental, no a la partícula en sí: las propensiones a alcanzar uno u otro punto en la 
segunda pantalla (Popper, 1985: 169). 

 

Simplificando al máximo mi réplica, pregunto: ¿Qué más da que quien «sepa» (que la otra ranura está abierta o 

cerrada) sea la partícula que atraviesa la ranura o la ranura que es atravesada por la partícula? El uso de los 

conceptos clásicos siempre acaba obligando a confundir las fronteras de lo objetivo y lo subjetivo, de manera que, o 

relativizamos el valor de verdad de los conceptos clásicos como hacen Bohr y Heisenberg, o acabamos otorgando a 

la realidad que hemos identificado con dichos conceptos prerrogativas psíquicas y aptitudes portentosas. 

Mario Bunge ha sido uno de los autores más beligerantes contra las concomitancias subjetivo-idealistas de la 

teoría. Su diagnóstico se basa en la pretensión se que encierra un último tipo de dualidad (físico-filosófica) que hay 

que depurar para, al menos en este aspecto, retornar a un planteamiento no dual: 

 



El problema de la causalidad en la mecánica cuántica | Juan Arana 

 
 

 
 

30 
M A R Z O  

2 0 1 2  

La mecánica cuántica, probablemente la más potente de todas las teorías científicas, es también la de 
filosofía más débil. Esta debilidad reside básicamente en la incapacidad de enunciar inambigua y 
persuasivamente cuáles son los referentes genuinos de la teoría. Y esta incapacidad deriva de un deseo de 
complacer a una filosofía que oscila entre el subjetivismo no diluido y el realismo íntegro (Bunge, 1978, 
110).  

 

El elemento «filosófico» incorporado por le Interpretación de Copenhague y otras constituiría una adherencia 

parásita, apta tan sólo para producir confusión y error. La única estrategia recomendable para remediarlo es 

proceder a una radical depuración que elimine tales añadidos: 

 

La receta para construir versiones estrictamente físicas de la MC es ésta: «Tómese la formulación 
estándar, púrguesela de sus elementos subjetivistas, y finalmente reorganícese lógicamente lo que queda». 
Los elementos subjetivistas son, desde luego, el concepto de observador y todas las nociones relacionadas 
con él, particularmente las de observable y propiedad subjetiva (Bunge, 1978, 117). 

 

Nótese que, mientras Einstein, Planck, Schrödinger, De Broglie, Bohm, etc., cuestionaban la formulación 

estándar misma, por las restricciones que imponían a la vigencia del principio causal, Bunge respeta dicha 

formulación (y por tanto asume las restricciones), pero objeta la presentación que se da a la teoría y propone 

liberarla de contaminaciones espurias. Se trata, por tanto, de un asunto más bien cosmético, sin pretender disminuir 

la trascendencia que ello pueda tener. Uno no deja de lamentar que la filosofía se haya visto reducida a ser algo así 

como una leve costra de liquen que afea la nobleza de las piedras que cubre y engaña a los incautos, haciéndoles 

creer que la consistencia de lo que hay debajo es muy otra. Se añoran los tiempos en que la filosofía era tosca pero 

fuerte herramienta capaz de hendir esas mismas piedras y descubrir lo que contenía su interior. Más arriba sostuve 

que la reformulación del principio causal (o de su aplicabilidad) llevado a cabo por la mecánica cuántica no se 

aplica únicamente a la propia teoría que hace uso de él, sino que de alguna manera afecta a los conceptos 

fundamentales que forman el esqueleto semántico de las teorías físicas pasadas (las clásicas), presentes (la propia 

mecánica cuántica) y ¿futuras? (en la medida que no sepan forjar nociones alternativas más poderosas o como 

mínimo menos hipotecadas por las relaciones heisenberguerianas de indeterminación). Un primer balance de los 80 

años largos que han pasado desde que fue propuesta confirma esta expectativa, puesto que salvo la insólita (y ya 

amenazada) supervivencia de la teoría de la relatividad general, no aparece en la selva de las ciencias físico-

químicas ninguna planta o retoño que no pertenezca a la estirpe cuántica. 

Bunge ha juzgado imperativo renovar las bases conceptuales de la física, no ya para hacer realidad los sueños 

de Einstein y de quienes quisieron llegar más lejos que Bohr y Heisenberg, sino para ejercer la salutífera depuración 

que aconseja. La piedra angular del nuevo edificio sería la noción de cuantón, que suplantaría con ventaja los 

términos demasiado desgastados de onda y corpúsculo (Bunge, 1967). Enriquecen el reforzado panorama 

semántico otros conceptos novedosos, como el de hylón y pedión (Bunge, 1978: 144). Ya he confesado antes mi 

reticencia a aceptar de no mediar poderosas razones una nueva (¿y cuántas van?) revolución léxica, pero en este 

caso exacerba mi pereza lo poco que se me promete si la venzo: 

 

 



Juan Arana | El problema de la causalidad en la mecánica cuántica 
 

. 

 
 

31
M A R Z O  

2 0 1 2  

En cualquier caso, tenga o no análogo clásico una fórmula cuántica, no debería interpretarse en 
términos clásicos sino según los axiomas de interpretación de la teoría. Y estas suposiciones (denominadas 
también «reglas de correspondencia» y en ocasiones «definiciones operacionales») deberían ser literales 
antes que metafóricas, a la par que objetiva antes que centrada en el observador. […] [Cuando se emplean 
conceptos referentes al observador] entonces T será una teoría psicofísica más bien que estrictamente 
física. […] cuanto más persistan en emplear imágenes heurísticas tanto menos comprenderán la teoría 
(Bunge, 1978: 146-9). 

 

Es difícil sustraerse a la impresión de que la propuesta de Bunge supone un mero «maquillaje» sin 

consecuencias prácticas. Nada tiene que ver con la experiencia ni tampoco con su valoración, sólo con lo que le 

gusta o disgusta con respecto a la supuesta tara especulativa o lingüística de las teorías. Los términos que introduce 

no sirven para llegar más lejos, sino simplemente para «barrer debajo de la alfombra» los elementos que encierran 

connotaciones subjetivistas, aunque, por otro lado, viene a reconocer que dichos elementos tienen o tuvieron una 

componente heurística que ahora ya parece devaluada, puesto que la teoría ha entrado en una fase donde es más 

importante «comprenderla» que proseguirla con heurísticas discutibles desde la ortodoxia objetivista que Bunge y 

otros filósofos de la ciencia defienden. Es llamativo el empeño que muchos autores han puesto para «borrar» al 

sujeto de la interpretación de la mecánica cuántica, una vez que su «presencia» no fue estorbo para que los 

creadores de la teoría hicieran su trabajo (con seguridad uno de los más arduos de toda la historia de la ciencia). La 

más paradójica interpretación de la mecánica cuántica es la de los muchos universos, y para justificarla David 

Deutsch argüía en 1986: 

 

La interpretación de de Everett es la única en la que se considera que el observador es una parte 
intrínseca del universo que él está midiendo (Davies, Brown, 1989: 124). 

 

Puede que eso sea un gran mérito, mas sin duda nunca se ha pagado un precio mayor para obtenerlo, ni creo 

que tampoco se haga en el futuro: nada menos que desdoblar la realidad hasta límites inimaginables. Todos 

sabemos que las interferencias subjetivas constituyen un impedimento mayor para lograr mantener la objetividad de 

una investigación. Sin embargo Rudolf Peierls, otro gran conocedor de la teoría, puso en mi opinión el dedo en la 

llaga cuando observó: «Mire, la descripción cuántica se realiza en términos del conocimiento. Y el conocimiento 

requiere alguien que conozca» (Davies, Brown, 1989: 102). Cualquiera compartirá de todo corazón la aversión a 

que el «yo» se inmiscuya en la formulación de una teoría física y amenace con asumir cierta eficacia causal en la 

marcha de los acontecimientos físicos, cuando no un papel protagonista. Pero al mismo tiempo nadie puede negar 

que el sujeto cognoscente representa una (cuando no «la») condición de posibilidad de cualquier empresa cognitiva. 

Pretender prescindir de él recuerda a la historia de la compañía ferroviaria que, vistas las estadísticas de accidentes, 

decidió suprimir el «último vagón» de sus trenes, porque en él la probabilidad de descarrilamiento era mayor.  

Resulta incómodo que la indeterminación (más bien la determinación aleatoria) en la descripción de los 

eventos físicos venga siempre acompañada de un acto de objetivación efectuado por un sujeto cognoscente (sin 

perjuicio de que recurramos a otros factores más objetivos, como desdoblamiento de universos, de coherencia 

cuántica, etc.). ¿Hay que echar al sujeto la culpa de que desaparezca el entrelazamiento cuántico, aflore la no-

localidad, se pierda buena parte de la información, se actualice alguna de las posibilidades presentes y se eliminen 



El problema de la causalidad en la mecánica cuántica | Juan Arana 

 
 

 
 

32 
M A R Z O  

2 0 1 2  

todas las demás, etc.? Lo cierto es que las cosas habrían ocurrido de otro modo si no se hubiese producido esa 

intervención. Mírese como se mire, eso suena a eficacia causal. No es un enigma fácil de solucionar y mucho 

menos en el presente contexto. Me permitiré a pesar de todo una pequeña sugerencia. Para mantener al sujeto 

cognoscente alejado de los procesos, digamos, físicos, habría que exigir que éstos no se entremezclaran con los 

procesos cognitivos en cuanto tales, aunque, como es obvio, todo proceso cognitivo también es un proceso físico (si 

quien lo ejerce es un animal o un ser humano y no un espíritu puro). Pero esta cómoda regla de oro que ordena la 

separación se rompió en el mismo momento en que se empezó a no distinguir con claridad la realidad misma de lo 

físico con los conceptos que usamos para objetivarla. Eso ocurre cuando se confunde «el electrón mismo, 

propiamente dicho» con un corpúsculo, una onda, o bien la ecuación de Schrödinger que describe su 

comportamiento antes de objetivarse como tal. Al hacerlo, ya hemos introducido al sujeto cognoscente en el 

proceso físico, convirtiéndolo eo ipso en un proceso físico-cognitivo. Nada más lógico que la presencia del 

cognoscente dentro del proceso estudiado acabe objetivándose también. Para mantener al sujeto fuera de las 

ecuaciones (o de su colapso) habría que renunciar a intercambiar entre si la realidad y los conceptos. Pero en ese 

caso habría que detenerse antes de que los efectos distorsionantes del cuanto universal de acción alcancen una 

magnitud comparable con la de los trocitos de universo que pretendemos conocer. La mecánica cuántica ha 

asumido el reto de intentar llegar más lejos de lo que esos conceptos dan objetivamente de sí. Lo menos que cabría 

esperar es cierta fusión de la instancia cognoscente y la conocida. Otro de los protagonistas del debate, John Taylor, 

comentaba: 

 

Tengo muchas dudas sobre la interpretación en términos de conciencia principalmente porque le lleva 
a uno a una regresión infinita (Davies, Brown, 1989: 155). 

 

Es completamente natural, puesto que la regresión infinita es una marca de la casa cuando la conciencia está de 

por medio. La única forma de evitarlo es dejarla fuera del campo de estudio; pero para eso tendríamos que 

renunciar a trabajar con conceptos que claramente han sobrepasado su fecha de caducidad. 

 

10. Conclusión: causalidad y azar en el mundo cuántico 

 

El advenimiento de la mecánica cuántica ha revolucionado el panorama de las ciencias de la naturaleza, pero 

tampoco son de despreciar las repercusiones filosóficas que ha tenido, tanto en el orden ontológico como en el 

cognitivo. Todavía no está nada claro cuáles serán sus efectos en esos dos ámbitos, puesto que ni la ontología ni la 

teoría del conocimiento han acabado todavía de digerir su presencia. Por el momento es más sencillo señalar qué 

cosas habrá que plantear de manera muy diferente a como hasta ahora se había hecho. Es incuestionable que ha 

problematizado seguramente para siempre ciertas escisiones que se habían convertido en otras tantas vacas sagradas 

de nuestra cultura. La primera es la separación tajante entre lo objetivo y lo subjetivo, pero también entre lo 

contingente y necesario, causal y azaroso, ontológico y epistemológico, etc. Sería equivocado concluir que, dado 

que tales divisiones sen menos nítidas de lo que se presumía, lo mejor sería prescindir por ellas y sustituirlas por 



Juan Arana | El problema de la causalidad en la mecánica cuántica 
 

. 

 
 

33
M A R Z O  

2 0 1 2  

otras. Equivocado porque, por otro lado, la principal enseñanza de la mecánica cuántica es cómo avanzar cuando no 

existen recambios para piezas cruciales defectuosas. Cómo precisar con conceptos borrosos, cómo ser objetivos en 

contextos permeables a lo subjetivo, cómo no renunciar a un criterio realista de verdad allí donde no parece haber 

más que mediaciones de todo tipo. Por primera vez en dos siglos una generación de investigadores supo asumir un 

desafío ante el que flaqueó nada menos que Immanuel Kant: mantener contra viento y marea los puntos de anclaje 

del mundo fenoménico en la realidad de lo en sí.  

En lo que se refiere a los conceptos de causa y azar, hemos podido descubrir que sus relaciones son mucho 

más sofisticadas de lo que científicos y filósofos habían sido capaces de concebir. Hay causas y también leyes, y las 

conexiones que forjan son verdaderamente eficaces, pero también multidimensionales. El contingentismo radical, el 

determinismo reduccionista, la separación tajante de diversos ámbitos sometidos a principios y leyes 

desconectados, son ejemplos de opciones teóricas que probablemente hayan quedado desbancadas para siempre por 

obra y gracia de esta teoría. Admitir eso suponía para Einstein pensar que Dios, más que sutil, era malvado. Pero 

probablemente minusvaloró la capacidad de la mente humana para profundizar en esquemas realmente sofisticados. 

Y para que en el mundo quepa todo lo que hemos ido descubriendo que contiene, es imprescindible renunciar a 

esquemas causales y legales demasiado simples. Y el de Einstein, como el de la ciencia y la filosofía de su época, lo 

era. Mientras no consigamos enriquecerlo, la comprensión cabal de la mecánica cuántica seguirá siendo una tarea 

pendiente. 

 

Bibliografía citada 
 

Arana, J., «¿Es idealista la Interpretación de Copenhague de la mecánica Cuántica?», Ontology Studies 1 (2000), 
págs. 185-202. 

CC, Materia, Universo, Vida, Madrid, Tecnos, 2001. 
Bohr, N., La teoría atómica y la descripción de la Naturaleza, Madrid, Alianza, 1988. 
Davies, P. C. W., Brown, J. R., El espíritu en el átomo, Madrid, Alianza, 1989. 
Deutsch, D., La estructura de la realidad, Barcelona, Anagrama, 2002. 
Einstein, A., Sobre la teoría de la relatividad, Madrid, Sarpe, 1983. 
Einstein, A., Born, M., Correspondencia (1916-1955), México, Siglo XXI, 1973. 
d’Espagnat, B., En busca de lo real. La visión de un físico, Madrid, Alianza, 1983.  
Forman, P., Cultura en Weimar, causalidad y teoría cuántica 1918-1927. Adaptación de los físicos y matemáticos 

alemanes a un ambiente hostil, Madrid, Alianza, 1984. 
Heisenberg, W., La imagen de la naturaleza en la física actual, Barcelona, Seix Barral, 1969.  
——, Diálogos sobre la física atómica, Madrid, B.A.C., 1972. 
——, Más allá de la física. Atravesando fronteras, Madrid, B.A.C., 1974. 
Hooft, G., Partículas elementales. En busca de las estructuras más pequeñas del universo, Barcelona, Crítica, 

2001. 
Landé, A., Nuevos fundamentos de la mecánica cuántica, Madrid, Tecnos, 1968. 
Planck, M., ¿Adónde va la ciencia?, Buenos Aires, Losada, 1961. 
Popper, K., Post Scriptum a la Lógica de la investigación científica. Vol. III. Teoría cuántica y el cisma de la 

Física, ed. de W.W. Bartley III, Madrid, Tecnos, 1985. 
Rosenblum, B., Kuttner, F., El enigma cuántico. Encuentros entre la física y la conciencia, Barcelona, Tusquets, 

2010. 
Schrödinger, E., La mente y la materia, Madrid, Taurus, 1958. 
——, ¿Qué es una ley de la naturaleza?, México, F.C.E., 1975. 
Smolin, L., Las dudas de la física en el siglo XXI. ¿Es la teoría de cuerdas un callejón sin salida?, Barcelona, 

Crítica, 2007. 



 



Cevriye Demir Güneş | Sur la nature nécessaire de la liberté chez Jean-Paul Sartre 
 

 

 

 
 

35
M A R Z O  

2 0 1 2  

Sur la nature nécessaire de la liberté chez Jean‐Paul Sartre 
Cevriye Demir Güneş 
Département de Philosophie, Faculté des Lettres 
Université Gazi, Turquie 
 

 
 
 
 
 
 
 
Résumé 
 
Dans cette étude nous nous  focalisons sur  les modalités de 
l’être,  l’être‐en‐soi    et  l’être‐pour‐soi qui  sont  la  fondation de 
l’idée de liberté chez Jean‐Paul Sartre. Nous essayons, d’une 
part, de décrire son explication de la source de l’être comme 
la  condamnation  de  l’Homme  –  être  de  conscience  –  à  la 
liberté,  et,  d’autre  part,  nous  essayons  de  montrer  la 
réalisation de  soi par  l’Homme qui perçoit  sa  liberté  aussi 
comme  une  limite  de  son  existence  par  le  biais  de  ses 
possibilités. 
 
 

Mots clés 
 
 J.‐P. Sartre (1905 – 1980) ; liberté ; être‐en‐soi ; être‐pour‐soi ; 
conscience ; nécessité ; libre arbitre. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 



 



Cevriye Demir Güneş | Sur la nature nécessaire de la liberté chez Jean-Paul Sartre 
 

 

 

 
 

37
M A R Z O  

2 0 1 2  

Sur la nature nécessaire de la liberté chez Jean‐Paul Sartre 
Cevriye Demir Güneş 
Département de Philosophie, Faculté des Lettres 
Université Gazi, Turquie 
 

 
 
 
Introduction 

 

Chez Sartre, la nature de la liberté est parallèle à la réalisation de sa propre essence de l’être, la conscience 

et l’Homme. Pour cette raison, il faut montrer a priori le sens de la conscience, de l’être et de la liberté chez Sartre. 

Il commence son livre La Transcendance de l’Ego où il analyse la conscience et l’ego par ces mots : “Nous 

voudrions montrer ici que l’Ego n’est ni formellement ni matériellement dans la conscience : Il est dehors, dans le 

monde; c’est un être du monde, comme l’Ego d’autrui.”1 D’après ces opinions du philosophe français, on peut dire 

qu’il ne prend pas l’Ego en considération avec son côté déterminant dans la vie formelle, matérielle ou psychique et 

ne perçoit point l’Ego comme un être de conscience. Alors que la conscience et l’ego ne sont pas les mêmes choses, 

ils ne se rejettent pas car la source de l’ego, c’est la conscience qui pense aux activités psychiques du passé. Alors, 

qu’est-ce que c’est, la conscience? Et quelle est sa relation avec l’ego? 

 

Selon Sartre, étant une présence sans nuance et claire pour l’Homme, la conscience a une existence 

absolue étant donné que c’est sa propre conscience. Ce qu’il la rend absolue, c’est d’être consciente de sa propre 

existence. L’objet de la conscience est par nature en dehors d’elle-même.  La conscience n’appartient à soi. Et le soi 

n’appartient ni à l’objet ni à la conscience. Le soi n’est qu’une chose pour la conscience. Dans ce sens, Sartre place 

la conscience dans un champ transcendantal impersonnel et considère que le soi n’est qu’un produit réfléchi. D’un 

autre coté, il ne considère pas le soi dans le même plan que le cogito contrairement à Descartes. Pourtant la 

conscience réfléchie doit quand même exister pour l’apparition du soi. En résumé, le soi est pour Sartre un être dont 

la réalité est exactement comme les êtres mathématiques et qui se montre avec une conscience réfléchie et un acte 

réflexif. C’est-à-dire, le soi ne dépend pas de la conscience et n’est pas une forme formelle de la conscience mais il 

est l’ego qui se montre d’une manière passive et active et qui est l’ensemble des actes, des situations et des 

qualités.2 Les concepts de conscience et d’ego ne peuvent pas se comprendre tous seuls indépendamment de l’être 

ou de l’existence car l’existence se montre dans les actes de l’Homme en tant qu’être-pour-soi défini par la 

conscience. 

 

Sartre distingue deux modalités de l’être; l’être-en-soi  et l’être-pour-soi. Il propose aussi une troisième 

modalité en tant qu’extension de l’être-pour-soi : l’être-pour-autrui. Dans son livre, L’Être et Le Néant défini par 

                                                 
1 Jean-Paul Sartre, La Transcendance de l’Ego, trad. en turc, Serdar Rıfat Kırkoğlu, éd. Alkım, p. 45, İstanbul, 2003. 
2 J.-P. Sartre, ibid, pp. 49-67. 



Sur la nature nécessaire de la liberté chez Jean-Paul Sartre | Cevriye Demir Güneş  

 
 

 
 

38 
M A R Z O  

2 0 1 2  

Derrida comme “l’onto-phénoménologie de la liberté”3, Sartre considère que l’être-en-soi  qui appartient au champ 

des choses indépendantes de la conscience n’est qu’une plénitude, une clôture et une immanence existantes et 

absolues. Il n’est ni activité ni passivité mais n’est que la contingence pure. L’être-en-soi est l’être du phénomène et 

un manque absolu de relation et n’appartient pas à l’étendue ni au temps, qui sont des concepts propres à l’Homme. 

Donc, l’être-en-soi est hors du temps et en même temps il est ce qu’il n’est pas la conscience4. Le fait que l’être-en-

soi  est propre à soi veut dire qu’il est ce qu’il est (l’être est ce qu’il est).  La plénitude de l’être-en-soi  avec lui-

même est infinie. Sartre appelle cela l’identification de l’être-en-soi  avec soi-même. Car selon lui, le principe 

d’identité est l’extrémité du rassemblement. Celui  qui est identique est plein avec soi-même. Dans ce sens, pour 

Sartre “il n’y a aucun vide ni aucune fracture dans l’être par lesquels le néant pourrait fuir. La caractéristique de la 

conscience, au contraire, c’est qu’elle est une décompression d’être.  Il est impossible en effet de définir la 

conscience comme coïncidence avec soi : “… la conscience ne coïncide pas avec elle-même d’un point de vue 

réfléchi qui change le phénomène de conscience qu’elle dégage.5   

 

Le caractère de l’être-pour-soi  qui se produit par la négation de soi et la néantisation de soi de l’être-en-

soi  et qui est considéré comme défini par la conscience est le fait qu’il ne se coïncide pas. Sartre appelle cela l’état 

d’être en équilibre entre la présence à soi, donc l’identité et l’unité comme une synthèse de la multiplicité. Selon 

Sartre, toutes ces descriptions nous donnent la loi d’être de pour-soi, c’est-à-dire “devenir soi-même sous la forme 

de la présence á soi”.  Dans ce contexte, l’existence de la conscience est d’exister avec une distance à soi-même 

comme présence à soi et cette distance qu’elle garde dans sa propre existence est le néant. Le néant est toujours un 

ailleurs, il est toujours une nécessité d’exister sous la forme d’un ailleurs de pour-soi.  Il est une nécessité d’exister 

qui s’inflige constamment une incohérence de l’être.  Le néant est le vide de l’être, il est la chute de l’être-en-soi  

vers soi-même afin de créer l’être-pour-soi. 6 

 

Chez Sartre, l’être-en-soi  est absolu et n’existe que d’après soi-même. C’est à dire, il est « l’être est soi ». 

Il n’a de lien avec aucun être. Selon Sartre, l’être-en-soi  n’est pas un être qui est produit de ce qui est possible ou 

de ce qui est nécessaire. “L’être est sans limite soi-même et se consume en étant soi-même”.  Étant donné que Sartre 

voit l’être-en-soi  dans le champ phénoménal, ce qui existe dans ce champ ne peut jamais se produire d’un autre 

existant.  Cela est la contingence de l’être-en-soi. En d’autres termes, l’être-en-soi ne peut pas être dérivé du 

possible qui est un état de l’être-pour-soi.  L’être-en-soi  n’est jamais possible ou impossible, il ne fait qu’exister.  

Tout cela indique que l’être-en-soi  est un être de trop qui n’a pas été créé et qui n’a pas de raison d’existence.7 

 

Cet état de l’être-en-soi est absurde et en même temps, il est un être “de trop”. La rencontre de l’être-pour-

soi  et l’être-en-soi  montre précisément la rencontre avec cette situation absurde. Le roman intitulé La Nausée de 

                                                 
3 Zeynep Direk, Bir Entelektüel Olarak Jean-Paul Sartre (´Jean-Paul Sartre En Tant Qu’Intellectuel), Doğu Batı, Entellektüeller I (Les 
Intellectuels I), vol. 35, p. 122, Ankara, 2006. 
4 J.-P. Sartre, 2003, pp. 17-18. 
5 J.-P. Sartre, L’Être et le Néant trad. en turc, Turhan Ilgaz, Gaye Çankaya Eksen, éd. İthaki, p. 134, İstanbul, 2009. 
6 J.-P. Sartre, ibid, pp. 137-139.  
7 J.-P. Sartre, 2009, p. 44.  



Cevriye Demir Güneş | Sur la nature nécessaire de la liberté chez Jean-Paul Sartre 
 

 

 

 
 

39
M A R Z O  

2 0 1 2  

Sartre décrit la rencontre de l’Homme avec cet être absurde. Le protagoniste de ce roman, Roquentin, se rend 

compte qu’il est aussi un des objets dans ce monde et trouve son existence ridicule et inutile8.  Sartre fait Roquentin 

dire ceci: “Nous étions un tas d’existants gênés, embarrassés de nous-mêmes. Nous n’avions pas la moindre raison 

d’être là, ni les uns ni les autres, chaque existant, confus, vaguement inquiet, se sentait de trop par rapport aux 

autres. De trop: c’était le seul rapport que je pusse établir entre ces arbres, ces grilles, ces cailloux.” (La Nausée, 

181) Par conséquent, on peut dire que l’Homme trouve l’histoire de sa propre existence en rencontrant l’être-en-soi. 

Sartre ne voit pas cette rencontre existentielle comme une nécessité car selon lui, exister, c’est juste “être-là”.9 Alors 

il faut que l’être-pour-soi  qui démontre le monde, donc la conscience, apparaisse. 

 

L’être-pour-soi est créé par la négation et la néantisation de l’être-en-soi. Par cet acte de négation, 

l’Homme avec conscience qui est l’être-pour-soi apparaît.  L’apparition de l’acte de négation ne peut se comprendre 

que par l’acceptation du fait que l’être précède le néant et l’essence.  Il est impossible de comprendre l’Homme qui 

est un être avec conscience comme identique avec soi-même car la nature de la conscience n’est pas adaptée à cela. 

La conscience ne peut pas être définie avec soi-même et se tourne toujours vers un objet en dehors d’elle-même. 

C’est à dire, comme l’indique Sartre en s’inspirant de Husserl, chaque conscience est la conscience de quelque 

chose.  Sartre indique cela en disant qu’il ne s’agit pas de contenu de conscience qui est indépendant de son objet.  

Par exemple, « une table n’est pas dans la conscience, même à titre de représentation. Une table est dans l’espace, à 

côté de la fenêtre, etc. »10 Par conséquent toutes les choses de la conscience doivent être considérées avec les choses 

en dehors d’elles-mêmes. 

 

Sartre voit l’être-pour-soi comme la fondation unique du néant. Parce que la possibilité de l’être est le 

néant et il se montre avec la réalité de l’Homme.11 Alors, à quoi cela ressemble, la réalité de l’Homme? Cette 

acceptation de Sartre, qui essaie de définir l’Homme par ses attitudes négatives et ses aspects principaux; avoir, 

faire et être, sera un point de départ important dans notre approche du problème de liberté de L’Homme et nous 

aidera dans la description de son projet de liberté ontologique.  

 

Tout d’abord, on démontre quel genre d’être est l’Homme par ses attitudes négatives. Par exemple, la 

«honte» est une condition négative pour l’Homme.  Selon Sartre, j’établis une relation avec ma propre intimité par 

le biais de la «honte» et découvre conséquemment un aspect de ma propre existence. Cependant, la «honte» n’est 

pas toute seule une relation établie avec moi-même mais elle est une “honte” par rapport à un autrui.  La raison de 

cela est le fait que je fais un geste maladroit ou vulgaire. Mais la véritable raison du fait que j’ai “honte”, c’est que 

j’ai levé ma tête et j’ai vu quelqu’un.  J’ai, donc, “honte” de moi tel que j’apparais à autrui.  Et, par l’apparition 

même d’autrui, je suis mis en mesure de porter un jugement sur moi-même comme sur un objet. Parce que 

                                                 
8 Kenan Gürsoy, J.-P. Sartre Ateizminin Doğurduğu Problemler (Les Problèmes Causés Par l’Athéisme de Sartre), éd. Akçağ, Ankara, 1991, p. 
20.  
9 K. Gürsoy, ibid, p. 21. 
10 J.-P.  Sartre, 2009, p. 26. 
11 J.-P. Sartre, 2009, p. 140.  



Sur la nature nécessaire de la liberté chez Jean-Paul Sartre | Cevriye Demir Güneş  

 
 

 
 

40 
M A R Z O  

2 0 1 2  

j’apparais à autrui comme un objet.  Sartre considère l’état d’avoir “honte” aperçu à cause d’un autrui comme une 

reconnaissance, une acceptation.  Donc, je reconnais et accepte que je sois comme autrui me voit. En ce sens, chez 

Sartre, autrui n’est pas un objet donné dans une expérience comme chez Kant mais il est un être dont les émotions, 

les opinions, les demandes et le caractère sont importants par rapport à nos expériences.  Donc, autrui est celui dont 

je suis l’objet.  Il est moi sans qu’il ne soit moi à l’origine. 12. Le résultat nécessaire d’une comparaison entre moi et 

autrui doit être l’être-pour-autrui. C’est exactement de ce point de vue que “L’enfer, c’est les autres”.  

 

La liberté et sa nature 

 

Selon Sartre qui essaie de décrire le fait que l’Homme qui a été projeté de l’au-delà du présent vers ce 

monde est ce qu’il fait de soi d’après son projet, l’Homme est un être qui est ce qu’il fait de soi. L’Homme dont 

le comportement n’est pas défini par les conditions physiques, est “une passion inutile car, étant un néant, il est 

un trou dans le monde physique”.13  Cependant, l’Homme est libre et il est né libre. Il n’est prédéterminé ni par 

son corps, ni par son passé ni par la société.  

 

Il n’est pas possible de parler d’une liberté dans un être rempli de trop de soi dans le champ de l’être-en-

soi. Pourtant, il s’agit d’une négation dans le champ de l’être-pour-soi où la conscience se détache de l’être-en-soi. 

Donc l’Homme établit une relation d’abord avec la non-existence par l’intermédiaire de la négation. En 

conséquence de quoi, la carence et le néant de l’être se montrent comme un aspect positif chez l’Homme. C’est 

grâce à ce néant que l’Homme peut devenir libre.14 Et cela nous montre qu’il s’agit d’une relation forte entre 

l’existence et la liberté de l’Homme. Pour Sartre, l’existence de l’Homme n’est liberté parce qu’il ne peut jamais 

échapper à son devoir de se faire. Il est condamné à être libre. Le premier endroit où apparaît la liberté c’est le 

moment où l’être-en-soi se néantise.15 La conscience nous montre qu’il s’agit d’une néantisation dans la réalité et 

grâce à la conscience, l’Homme réalise l’acte de choisir. Dans ce contexte, Sartre perçoit l’Homme comme une 

conscience projetée vers les possibilités de soi. Pourtant cette conscience est une conscience vide et ce vide sera 

ensuite rempli par cette possibilité. Par conséquent, le “néant” est un des concepts importants qui créent la liberté. 

À ce stade, on se rappelle du principe de Lucrèce selon lequel “rien ne sort de rien ni ne va vers le néant” et 

l’idéologie de Sartre, dans la mesure où elle fait grand cas du néant, pourrait donc être considérée comme une 

pensée irrationnelle.16 

 

Les faits que l’Homme est un être avec des possibilités, qu’il est en mesure de  dépasser l’ordre de 

causalité du monde déterministe et de rompre sa conscience du passé, qu’il se tourne toujours vers le futur et qu’il 

                                                 
12   J.-P. Sartre, 2009, pp. 308-316. 
13 Comme le rappelle, en interprétant Sartre, Miguel Espinoza. Voir son livre Théorie du déterminisme causal, L’Harmattan, Paris, 2006, p. 12.  
14 Walter Biemel, Jean-Paul Sartre, trad. en turc, Veysel Atayman, éd.Alan, İstanbul, 1984, pp. 126-127 
15 Peter Kunzmann, Franz Peter Burkard et Franz Wiedmann, Atlas de la philosophie, Le Livre de Poche, Paris, 1993, p. 201. 
16 Voir, par exemple, M. Espinoza, 2006, p. 13. 



Cevriye Demir Güneş | Sur la nature nécessaire de la liberté chez Jean-Paul Sartre 
 

 

 

 
 

41
M A R Z O  

2 0 1 2  

est toujours à la recherche des possibilités sont les indicateurs de sa liberté.17 Sartre ne considère pas l’Homme 

comme une partie du monde déterministe quand il le décrit comme “possibilité”. Il désire ouvrir, pour l’Homme, un 

nouveau champ indéterministe dans la nature qui est déterminée par des chaînes de causalité. Dans ce champ  

indéterministe, l’Homme est soumis à des choses qu’il détermine et il n’est pas à se soumettre à une loi autre que 

les règles fixées par soi-même. En accord avec ce caractère à lui, l’Homme est condamné à choisir et à créer sa 

propre essence.  Donc, il est possible de dire que le problème de la liberté est considéré, chez Sartre, comme 

acceptation de l’Homme comme un être de possibilité et sa condamnation à l’ensemble de ces possibilités.  

 

 Sartre détermine tout un champ différent de réalité pour l’Homme dans la réalité naturelle qui crée les 

individus et il indique aussi que l’Homme a une réalité historique. Parce que c’est l’histoire qui crée les individus. 

C’est à dire; “les individus ne naissent pas et n’apparaissent pas dans un monde qui leur fait une condition abstraite, 

mais apparaissent dans un monde dont ils ont toujours eux-mêmes fait partie, par lequel ils sont conditionnés, et 

qu’ils contribuent eux-mêmes à conditionner, de la façon dont la mère conditionne son enfant et dont cet enfant la 

conditionne aussi dès qu’il est en gestation.”18 Les phrases citées nous montrent que Sartre ne considère pas la 

première réalité comme un conditionnement naturel mais comme un conditionnement humain. 

 

La liberté comme condition de l’action  

 

En considérant dans L’Être et le Néant que l’idée de liberté est une condition de l’action, Sartre exprime 

dès le départ la nature nécessaire de la liberté.  Parce que “agir, c’est modifier la figure du monde” et c’est une 

relation intentionnelle. Par exemple, quand un ouvrier place de la dynamite dans les carrières de pierre, il agit car il 

réalise son devoir et cause l’explosion. C’est à dire, il réalise un projet de conscience d’une manière intentionnelle. 

Même si tous les résultats de l’action ne sont pas prévus ici, la concordance du résultat à l’intention est une 

condition suffisante à une action. Selon Sartre, aucun état de fait ne peut motiver aucun acte tout seul parce que 

l’acte est une projection de pour-soi vers ce qui n’existe pas.  En outre, aucun état de fait ne peut déterminer la 

conscience. Le pour-soi n’a aucun état autre que la néantisation. Sartre dit : “il faut accepter que la condition 

indispensable et essentielle de toute action est la liberté de l’être agissant” à partir du moment où un acte de 

néantisation de la conscience fait partie intégrante d’un objectif.19  

 

En se basant sur cette idée, Sartre décrit comment les partisans du libre arbitre ou les partisans de la pensée 

déterministe qui n’acceptent pas le libre arbitre s’approchent de la relation entre l’action et la liberté. Selon lui, ceux 

qui acceptent le libre arbitre cherchent les états de décision où il ne s’agit pas d’une certaine raison préalable. Ils 

cherchent les motifs et les mobiles.  D’un autre côté, les déterministes opposent cette approche en disant que 

l’action sans motif n’existe pas et que même le plus petit comportement a des motifs et des mobiles qui donnent du 

                                                 
17 J.-P. Sartre, 2003, p. 24. 
18 J.-P. Sartre, Existentialisme, trad. en turc, Asım Bezirci, éd. Say, İstanbul, 1993, p. 110. 
19 J.-P. Sartre, 2009, pp. 553-554. 



Sur la nature nécessaire de la liberté chez Jean-Paul Sartre | Cevriye Demir Güneş  

 
 

 
 

42 
M A R Z O  

2 0 1 2  

sens à ce comportement.  Selon Sartre, les partisans de la liberté qui acceptent que l’acte en cours et la liberté soient 

identiques, le transforment en quelque chose d’absurde.  De même, les partisans de la vision déterministe prennent 

des raccourcis car ils arrêtent leurs recherches là où ils doivent démontrer le motif et le mobile. Toutefois, selon lui, 

il est possible de rendre ces deux concepts sensibles dans l’intégralité du non-existant sans considérer séparément le 

motif et le mobile.20 

 

Chez Sartre, il est difficile de décrire la liberté parce que la liberté, qui ne dépend ni des lois de la nature ni 

des principes logiques, n’a pas d’essence. La liberté qui a un caractère ontologique n’a pas d’aspect normatif 

contrairement à la vision de Kant. La liberté n’est pas quelque chose à faire parce que Kant disait dans sa Critique 

de la Raison Pratique que la liberté est la condition de loi morale et sa raison d’existence. D’un autre coté, selon 

Sartre, on ne doit pas nécessairement confronter la loi morale à une expérience de la liberté parce que la liberté est 

une partie intégrante de l’existence humaine.  L’homme la porte sur ses épaules comme une charge inséparable de 

soi. En d’autres termes, pour Sartre, l’homme est comme Sisyphe qui porte la liberté sur ses épaules comme un 

rocher à chaque étape  de sa vie et qui est condamné à porter ce fardeau sans cesse quelle que soit la forme de sa 

voie. 21 Alors, l’Homme doit assumer la responsabilité de chaque décision librement prise et cela signifie que la 

limite de la liberté est toujours soi-même.  

 

Alors, comment le soi qui est définit comme condamné à la liberté peut prendre conscience de cette 

liberté?  Selon Sartre, le soi apprend sa liberté par le biais de ces actes et prend la conscience de la liberté d’une 

manière nécessaire.22 Cependant, l’Homme prend conscience de la liberté dans l’angoisse. Chez Sartre, on sait que 

la réalité humaine est un être qui peut effectuer une rupture néantisant avec le monde et avec soi-même et que 

l’existence de la possibilité d’une telle rupture veut dire la liberté car la négation vient au monde avec la réalité 

humaine. La néantisation de l’être-en-soi et son apparition comme être-pour-soi est la liberté. Le pour-soi se 

débarrasse de son existence ainsi que de son essence par le biais de la liberté. Ainsi le pour-soi est quelque chose 

d’autre de cela au-delà des choses susceptibles d’être dites sur soi-même et cela est la preuve qu’il vient avant 

l’essence de son existence.  C’est aussi l’indicateur du fait que l’Homme est condamné à exister au-delà de son 

essence et des motifs et des mobiles de son acte. Par conséquent, la condamnation de l’Homme à l’existence est 

aussi sa condamnation à la liberté. Ces deux situations ne peuvent jamais être séparément considérées. Cela veut 

dire aussi que la liberté n’a pas de limite autre qu’elle-même; en fait, l’Homme ne peut pas arrêter d’être libre.  La 

liberté, qui veut dire que le pour-soi annule  l’en-soi qu’est l’être, n’est pas l’existence mais le besoin d’exister. 23 

Toutefois, selon Sartre, les approches déterministes essaient d’étouffer la liberté de l’Homme sous le poids de 

l’existence mais cet effort échoue quand l’angoisse ressentie face à la liberté apparaît.  Selon Sartre, “l’Homme est 

libre car sa réalité n’est pas suffisante, il est libre parce que ce dont il a été rompu et ce qu’il fut sont séparés, avec 

                                                 
20 J.-P. Sartre, 2009, p. 555. 
 
21 J.-P. Sartre, 2003, p. 25. Rappelons que d’après l’œuvre intitulée “Le Mythe de Sisyphe” de A. Camus, le héros qui  fut condamné par les 
dieux à faire rouler éternellement un rocher jusqu’en haut d’une colline dont il redescendait chaque fois avant de parvenir à son sommet. 
22 J.-P. Sartre, 2009, p. 557. 
23 H.J. Blackham, Six Existentialist Thinkers (Six Penseurs Existentialistes), trad. Ekin Uşşaklı, Ankara, 1961, p. 131. 



Cevriye Demir Güneş | Sur la nature nécessaire de la liberté chez Jean-Paul Sartre 
 

 

 

 
 

43
M A R Z O  

2 0 1 2  

un néant, de ce qu’il est et de ce qu’il sera.” La liberté est un néant qui force l’Homme à faire sa propre réalité, soi-

même.  En ce sens, l’homme se choisit; rien ne le fait de l’extérieur.  L’Homme a été abandonné à la nécessité de se 

rendre un être sans l’aide d’une force extérieure. En ce sens, l’Homme n’est pas parfois libre et parfois un esclave 

mais il est toujours libre ou non-existant car il n’est pas un être prédéterminé. 24 

 

Le fait que l’Homme est condamné à la liberté par une nécessité ontologique nous conduit au problème de 

la liberté de l’arbitre.  Sartre critique à cet égard Descartes qui considère que l’arbitre est libre en prenant aussi en 

considération le fait que l’esprit a des passions.  Descartes considère l’Homme comme un être libre et déterminé, 

conditionné (par ses passions).  De ce point de vue, on a discuté comment la liberté oriente les passions.  La sagesse 

stoïcienne suggère sur ce sujet d’établir une concordance avec les passions afin de les dominer. Par conséquent, 

“l’Homme est considéré comme un pouvoir libre entouré par l’ensemble des processus définis.”  Sartre rejette ce 

point de vue en raison du fait que l’arbitre et les passions définies ne peuvent pas avoir de l’influence sur l’un et 

l’autre vu que leurs natures sont différentes. 25 En outre, Sartre semble s’opposer également à quelques idées de 

Descartes telles que celle-ci : “la liberté de notre volonté se connaît sans preuve, par la seule expérience que nous en 

avons.” 26 Descartes définit, dans Les Principes de la philosophie, le sujet pensant comme un être qui comprend 

avec la pensée et qui décide avec l’arbitre. Pour que le sujet pensant prenne une décision, l’arbitre est aussi 

important que la compréhension.  Mais l’information basée sur la compréhension doit toujours précéder la décision 

de l’arbitre.  L’illusion de l’Homme est équivalente à l’utilisation abusive de sa liberté.27 En d’autres termes, la 

liberté de l’arbitre chez Descartes n’est pas préalable à, ni indépendant de, l’acte de compréhension, contrairement à 

la pensée de Sartre. 

 

L’être-pour-autrui et la limite de la liberté 

 

Chez Sartre, étant un pour-soi à la base, la liberté est le fait que l’Homme choisit d’une manière nécessaire 

sans préciser sa sélection. La liberté ne se produit que par la sélection.  En ce sens, la liberté est d’être condamnée à 

choisir continuellement. Même dans la peur qui est l’une des conditions involontaires, l’Homme choisit sa liberté.28 

L’Homme assume sa liberté et ses responsabilités venant par sa liberté comme un fardeau et il est inévitable pour 

lui de rencontrer les autres car il n’est pas un être seul et cette situation nécessaire rend la liberté de l’Homme 

limitée. Rencontrer autrui se passe sans une sélection. Donc un être qui s’impose se produit. 29 

 

Dans L’Être et Le Néant, Sartre considère a priori autrui comme une personne qui m’est un objet. “Cette 

femme que je vois venir vers moi, cet homme qui passe dans la rue, ce mendiant que j’entends chanter de ma 

                                                 
24 J.-P. Sartre, 2009, pp. 558-560. 
25 J.-P. Sartre, 2009, p. 561. 
26 Descartes, Les Principes de la philosophie, (39).  
27 Descartes, Les Principes de la philosophie, trad. Mesut Akın, éd. Say, İstanbul, 1992, p. 77-80. 
28 Philippe Cabastan, Une liberté infinie, Sartre, Désir et Liberté (éd.Renaud Barbaras) Puf, Paris, 2005, pp. 28-31. 
29 J.-P. Sartre, 2009, pp. 653-654. 



Sur la nature nécessaire de la liberté chez Jean-Paul Sartre | Cevriye Demir Güneş  

 
 

 
 

44 
M A R Z O  

2 0 1 2  

fenêtre sont pour moi des objets”. Autrui se présente à moi comme “présence en personne”. En d’autres termes, 

autrui est la personne dont je vise les émotions, les opinions, les demandes, le caractère dans mes expériences car 

autrui n’est pas que la personne que je vois mais aussi la personne qui me voit. En d’autres termes, autrui est l’être 

pour qui je suis l’objet.  Moi, je suis “l’être vu par autrui”.  Être vu par autrui alors veut dire que je suis un être 

vulnérable dans une liberté qui n’est pas ma propre liberté.  Et cela est le signe que je suis en danger devant la 

liberté d’autrui. Je perçois autrui comme objet libre et conscient et à partir de ce moment autrui devient la condition 

nécessaire de toute pensée que je vais former sur moi.30 

 

Selon Sartre, la raison de la limite imposée sur l’Homme est le fait qu’il ne le comprend pas comme 

l’action d’autrui mais comme le moi d’autrui, “objet-autrui”. La limite de l’Homme libre dans l’état de l’être-en-soi 

est soi-même, alors qu’avec l’apparition d’autrui, la limite de cette liberté devient la liberté d’autrui.  Et cela veut 

dire que la liberté ne peut être limitée que par une autre liberté.  Ainsi, Sartre pense que la limite de la liberté 

s’impose par la condamnation à la liberté et la limitation de la liberté par d’autres libertés.  Avec l’existence 

d’autrui, le moi se trouve dans les déterminations qui ne sont pas choisies par lui-même. Pourtant la véritable liberté 

n’est pas d’obtenir tout ce qu’on veut mais décider soi-même de vouloir. 31 Par conséquent, la caractéristique la plus 

importante de la liberté basée sur le choix est le fait qu’elle n’est pas prédéterminée. 

 

Conclusion 

 

Sartre fond l’idée de la liberté par la théorie de l’être ontologique et définit l’Homme d’abord comme néant 

dans la modalité de l’être d’en-soi et le considère ensuite comme pour-soi sur un plan de conscience séparée du 

monde physique. Dans cette modalité de l’être, l’individu se trouve condamné à la liberté dans l’ensemble des 

possibles —où il n’y a aucune détermination—.  Cette condamnation cause chez lui une angoisse et la liberté 

devient un fardeau.  Cependant, l’Homme qui rencontre autrui devient malheureux suite à la perception de soi-

même comme objet-être qui est chosifié par autrui. 

 

Sartre ne considère pas la condamnation de l’Homme à la liberté ou sa chosification comme une limite ou 

une obstruction de la liberté mais, au contraire, comme un être loin de toute détermination dont la limite est encore 

fixée par soi-même. Il a considéré l’apparition d’autrui comme une autre liberté qui limite ma liberté, et, s’il n’a pas 

accordé un sens négatif à cette situation, c’est parce selon notre auteur la liberté n’est pas pour l’Homme le fait 

d’obtenir ou de faire ce qu’il veut mais de décider de vouloir. 

 

Même si Sartre a l’air de baser ses idées de la liberté sur une fondation ontologique solide, il n’a pas pu 

échapper à certaines contradictions. Il a rendu l’Homme malheureux en transformant la liberté en un fardeau qu’on 

doit porter nécessairement en condamnant l’Homme à la liberté d’un point de vue ontologique. Dans son livre 

                                                 
30 J.-P. Sartre, 2009, pp. 343-365. 
31 J.-P. Sartre, 2009, pp. 655-608. 



Cevriye Demir Güneş | Sur la nature nécessaire de la liberté chez Jean-Paul Sartre 
 

 

 

 
 

45
M A R Z O  

2 0 1 2  

célèbre, L’Être et le Néant, il accepte que l’ontologie ne soit pas en mesure de formuler toute seule la morale et 

c’est une nécessité de passer au champ moral. D’un mot, il semble possible de décrire l’Homme conçu par Sartre 

comme une conscience malheureuse qui se pense libre dans le monde déterministe. 

 

Bibliographie  

 

Walter Biemel, Jean-Paul Sartre, trad. en turc, Veysel Atayman, éd.Alan, İstanbul, 1984. 

H.J. Blackham, Six Existentialist Thinkers (Six Penseurs Existentialistes), trad. Ekin Uşşaklı, Ankara, 1961. 

Philippe Cabastan, Une liberté İnfinie, Sartre, Désir et Liberté (éd. Renaud Barbaras) Puf, Paris, 2005. 

Descartes, Les principes de la philosophie, trad. Mesut Akın, éd. Say, İstanbul, 1992. 

Zeynep Direk, Bir Entelektüel Olarak Jean Paul Sartre  (Jean-Paul Sartre en tant qu’intellectuel), Doğu Batı, 

Entellektüeller I (Les Intellectuels I), vol. 35, Ankara, 2006. 

Miguel Espinoza, Théorie du déterminisme causal, L’Harmattan, Paris, 2006. 

Kenan Gürsoy, J.-P. Sartre Ateizminin Doğurduğu Problemler (Les Problèmes causés par l’athéisme de Sartre), éd. 

Akçağ, Ankara, 1991. 

Peter Kunzmann, Franz Peter Burkard et Franz Wiedmann, Atlas de la philosophie, Le Livre de Poche, Paris, 1993. 

J.-P. Sartre, La Transcendance de l’Ego, trad. en turc, Serdar Rıfat Kırkoğlu, éd. Alkım, p. 45, İstanbul, 2003. 

J.-P. Sartre, L’Être et le Néant, trad. en turc, Turhan Ilgaz, Gaye Çankaya Eksen, éd. İthaki, İstanbul, 2009. 

J.-P. Sartre, Existentialisme, trad. en turc, Asım Bezirci, éd. Say, İstanbul, 1993. 



 



Miguel Espinoza | La realidad última: átomos y vínculos sustanciales 
 

 

 

 
 

47
M A R Z O  

2 0 1 2  

La realidad última: átomos y vínculos sustanciales 
Miguel Espinoza 
Universidad de Estrasburgo 

 
 

«I do not profess  to know what matter  is  in  itself, and  feel no confidence  in  the divination of  those “esprits  forts” 
who, leading a life of vice, thought the universe must be composed of nothing but dice and billiard‐balls. I wait for 
the men of science to tell me what matter is, in so far as they can discover it, and am not at all surprised or troubled at 
the abstractness and vagueness of their ultimate conceptions: how should our notions of things so remote from the 
scale and scope of our senses be anything but schematic? But whatever matter may be, I call it matter boldly, as I call 
my acquaintances Smith and  Jones without knowing  their secrets: whatever  it may be,  it must present  the aspects 
and undergo the motions of the gross objects that fill the world».  Jorge Santayana. 

 
 
 
Abstract 
 
Concerning  the  essence  of  ultimate  reality,  the  history  of 
ideas  has  handed  down  to  us  four  natural  philosophies: 
atomism,  hylomorphism,  electromagnetism  and  the 
mathematism  of  spacetime.  In  this  essay  I  propose  some 
thoughts on atomism, a doctrine which has given us a good 
deal of substantial scientific knowledge on nature. It is as if 
from  the beginning of rational  thought biological evolution 
has  sown  in  man  one  of  the  essential  intuitions  to 
understand the world, i.e. that every object is a compound of 
ultimate elements. But I do not state that a system is a whole 
equal  to  the  sum of  its parts,  and  that  is why  the  truth of 
atomism  is  only  partial  and  needs  to  be  corrected  and 
completed. Attention will be called to the fact that the main 
problem  of  an  atomism  aspiring  to  explain  the  natural 
hierarchy from ultimate components (emergentist atomism) 
is a  lack of appreciation of  the value of  the relation among 
components. Now  if  there  are ultimate  components  of  the 
Universe, how should we imagine them or conceive of them 
so that natural systems be as they are? As a contribution to 
the  answer  to  this  question  I  will  set  up  a  list  of  the 
properties  the ultimate components of  the Universe should 
have – if they exist – so that nature, natural hierarchy, be as 
it is.  . 
 
Key  words:  Ultimate  reality;  Emergentist  atomism; 
Category  of  relation;  Substantial  Chain  (Vinculum 
substantiale); Natural hierarchy.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Resumen  
 
En  lo  que  concierne  a  la  realidad  última,  la  historia  del 
pensamiento  nos  ha  legado  cuatro  filosofías  naturales:  el 
atomismo,  el  hilemorfismo,  el  electromagnetismo  y  el 
matematismo  del  espaciotiempo.  Este  artículo  es  una 
reflexión sobre  la hipótesis atomista. Es a esta doctrina a  la 
que  debemos  una  parte  sustancial  del  conocimiento 
científico de la naturaleza. Es como si desde el comienzo del 
pensamiento  racional  la  evolución  biológica  hubiera 
plantado en el hombre una de las intuiciones indispensables 
para  entender  el mundo,  a  saber,  que  todo  objeto  es  un 
compuesto  de  elementos  últimos.  Pero  no  afirmo  que  un 
sistema sea un todo igual a la suma de sus partes, y por eso 
la  verdad  del  atomismo  es  sólo  parcial  y  tiene  que  ser 
corregida  y  completada.  Haré  notar  que  el  problema 
principal  del  atomismo  que  aspira  a  explicar  la  jerarquía 
natural  a  partir  de  los  últimos  componentes  del Universo 
(atomismo  emergentista)  es  una  falta  de  apreciación  del 
valor de  la  relación  entre  los  componentes. Ahora  bien,  si 
existen últimos  componentes del Universo  ¿cómo  hay que 
imaginarlos  o  concebirlos  para  que  los  sistemas  naturales 
sean  como  son?  Para  contribuir  a  la  respuesta  estableceré 
una  lista  de  las  propiedades  que  tendrían  que  tener  los 
últimos  componentes,  si existieran, para que  la naturaleza, 
la jerarquía natural, sea como es. 
 
Palabras‐clave:  Realidad  última;  Atomismo  emergentista; 
Categoría  de  relación;  Vínculo  sustancial  (Vinculum 
substantiale); Jerarquía natural.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 



 



Miguel Espinoza | La realidad última: átomos y vínculos sustanciales 
 

 

 

 
 

49
M A R Z O  

2 0 1 2  

La realidad última: átomos y vínculos sustanciales 
Miguel Espinoza 
Universidad de Estrasburgo 

 
 
 
Introducción 

 

Existe en filosofía en general y en filosofía de la naturaleza en particular una convergencia de puntos de vista y 

de razonamientos mayor de la que se tiende a suponer, y finalmente las grandes opciones no son numerosas. En lo 

que concierne a la realidad última, la historia del pensamiento nos ha legado cuatro filosofías naturales: el 

atomismo, el hilemorfismo, el electromagnetismo y el matematismo del espaciotiempo. Es la hipótesis atomista la 

que nos ocupará esta vez. Es a ella a la que debemos la mayor parte del conocimiento científico de la naturaleza. Es 

como si desde el comienzo del pensamiento racional en las diferentes civilizaciones, y no sólo en la Antigüedad 

Clásica Occidental, la evolución natural hubiera plantado en el ser humano una de las intuiciones indispensables 

para entender el mundo, a saber, que todo objeto es un compuesto de elementos. Sin embargo, no afirmo que un 

cuerpo, un sistema, sea sólo un compuesto de elementos donde el todo sería igual a la suma de sus partes. Por eso la 

verdad del atomismo es sólo parcial y tiene que ser completada, pero la historia del pensamiento ha mostrado que 

hay en él una parte definitiva de la verdad sobre el mundo. En efecto, uno de los resultados ontológicos más 

significativos de la física y de la química es que los cuerpos están compuestos de partes cada vez más pequeñas, 

alcanzando magnitudes espaciales y temporales extremadamente diminutas. Llevando al límite este procedimiento 

analítico, no parece insensato especular que hay, tal vez, últimos componentes del Universo.  

Recordemos que la física relativista y la física de partículas elementales han revelado que la materia es capaz 

de efectuar transformaciones extremas. Según la teoría especial de la relatividad, la masa y la energía son 

mutuamente transmutables. Por su parte, la física de partículas elementales, gracias a las observaciones permitidas 

por los grandes aceleradores, muestra también que el fondo de la naturaleza no está hecho de entidades irreducibles 

sino que en él proliferan sistemas de entidades que se transmutan con gran rapidez. Hay partículas que pueden ser 

creadas a partir de la energía o desaparecer en energía. Así, la física reciente nos hace pensar que si hay últimos 

componentes del Universo, éstos no son fragmentos indestructibles de materia, no son sustancias en el sentido 

clásico en que los átomos han sido vistos como sustancias.  

Ahora bien, si lo que desaparece en la transformación de una partícula se encuentra en otra partícula, si la 

materia se transforma en energía, entonces es pensable —aunque aquí las opiniones de los físicos divergen— que 

tales transformaciones son posibles porque existe un sustrato sustancial, una materia o energía universal, sustrato 

que se conserva invariante, ocurra lo que ocurra. Y entonces nuestra pregunta se itera: ¿es esta materia o energía 

universal de naturaleza atómica? Considerando que el terreno es fisicometafísico, y puesto que los límites de la 

experimentación no son los límites de la naturaleza, no hay, y nunca habrá, una verificación empírica determinante 

ni a favor ni en contra de la hipótesis según la cual existen últimos componentes del Universo de esencia atómica.     

 



La realidad última: átomos y vínculos sustanciales | Miguel Espinoza 

 
 

 
 

50 
M A R Z O  

2 0 1 2  

El problema que propongo es el siguiente: si existen átomos en tanto que últimos componentes del Universo 

entonces ¿cómo tienen que ser, cómo hay que imaginarlos o concebirlos de tal manera que los sistemas naturales, 

sea cual sea su nivel de emergencia, tengan las propiedades y comportamientos que manifiestan?  

En primer lugar, daré una definición genérica del atomismo y continuaré indicando una serie de aporías que 

afecta a toda concepción atomista. Luego haré notar que el problema principal del atomismo emergentista, es decir, 

del atomismo que aspira a explicar la jerarquía natural a partir de los últimos componentes del Universo, es una 

falta de apreciación del valor de la forma de las cosas, es decir, de la relación entre los componentes. Finalmente, 

estableceré una lista de las propiedades que tendrían que tener los últimos componentes, si existieran, para que la 

naturaleza, la jerarquía natural, sea como es. 

 

1. Principios de la doctrina atomista 

 

Defino el atomismo mediante los cinco principios siguientes, invariantes en toda doctrina atomista. Estos 

principios están ontológica y lógicamente vinculados entre ellos: 

El primer principio de la tradición atomista es un axioma ontológico: afirma la existencia de últimos 

componentes discretos del Universo. En la Antigüedad Clásica la razón fue dada por Leucipo y Demócrito: (I) el 

devenir de las cosas es inexplicable si no se aprehende la sustancia, es decir, lo invariable, lo idéntico, lo eterno 

detrás de lo variable, diverso y efímero. (II) Dado que las sensaciones como lo rojo, lo caliente y lo dulce, por ser 

variables, no son sustancias, (III) la única cualidad sustancial de la materia que le quedó a los primeros atomistas 

fue la ocupación del espacio, la extensión. Ahora bien, (IV) es inconcebible que la materia extensa que ocupa el 

espacio sea divisible al infinito porque en ese caso desaparecería, lo que es absurdo. (V) Se sigue necesariamente 

que todas las cosas están compuestas, en última instancia, por una multiplicidad de elementos últimos – detrás de 

ellos no hay nada.   

 El segundo principio de la tradición atomista es un axioma racional que implica una exigencia ontológica: se 

trata de la conservación de la sustancia, la idea de que aunque en todo devenir algo cambia, también algo queda, 

porque “nada sale de la nada… ni desaparece en la nada” (Lucrecio). Lo que queda a través del devenir, sea cual 

sea su naturaleza, son siempre los últimos componentes en un nuevo arreglo. En efecto, si hubiera creación y 

aniquilación en sentido estricto, no habría orden natural, el principio de causalidad sería inoperante, no sabríamos a 

qué atenernos y el conocimiento sería imposible.  

El tercer axioma de la tradición atomista afirma la emergencia de sistemas: los últimos componentes del 

Universo se unen y se separan repetidamente, separaciones que explican la degradación o desaparición de las cosas 

en tanto que unidades complejas, como le ocurre al hombre cuando muere, y nuevas uniones de los últimos 

componentes formando nuevos sistemas que pueden ser cada vez más complejos, sistemas susceptibles de 

desarrollar nuevas propiedades y nuevos comportamientos presididos por leyes emergentes.    

El cuarto principio es un razonamiento de una importancia metafísica tan grande, que él solo basta para darse 

cuenta de que el atomismo no puede ser toda la verdad acerca de la realidad última que entra en la composición de 

los sistemas naturales. Lo expongo así: si sólo los últimos componentes de las cosas son sustanciales, entonces se 



Miguel Espinoza | La realidad última: átomos y vínculos sustanciales 
 

 

 

 
 

51
M A R Z O  

2 0 1 2  

sigue necesariamente que toda otra cosa, todo lo compuesto por átomos, es sólo un epifenómeno y no una verdadera 

realidad.   

El quinto y último principio estipula que no hay devenir, que no hay cambio, movimiento ni modificación de 

ninguna clase sin que haya un desplazamiento de átomos. Se trata, en particular, de la mejor definición del 

atomismo mecanicista y materialista: se afirma que nada en absoluto puede ocurrir, por ejemplo, ninguna actividad 

inorgánica, vital o psíquica, sin desplazamiento atómico.  

Desde un punto de vista atomista, sin estos axiomas hay que abandonar toda esperanza de comprensión 

racional del mundo. Los principios que acabo de enumerar definen todo atomismo, pero existen varias especies de 

él según la naturaleza de los átomos considerados. Repasemos brevemente las especies principales.  

 

2. Especies de atomismo 

 

(I) Los átomos de Leucipo y de Demócrito tenían sólo dos propiedades, una forma geométrica completada por 

un gancho para facilitar la unión, y un peso que los hacía caer paralelamente hacia la tierra.  

(II) Al comienzo de la Edad Moderna se planteó el problema de la relación entre los átomos y las matemáticas. 

Para algunos los átomos eran de naturaleza matemática, para otros, había que separarlos nítidamente de las 

matemáticas. Newton atribuyó a los átomos dos propiedades, la solidez  —eran partículas mínimas ultrasólidas, 

razón por la cual no se podían dividir— y la sensibilidad a la gravitación, razón por la cual, por ejemplo, la luz, 

siendo atómica, debía desplazarse más rápidamente en un medio denso que en uno transparente.  

(III) Boscović, en cambio, vio los átomos como centros de fuerza, puntos desde donde emanaban y hasta 

donde se dirigían los otros átomos. Al encabezar la ontología con los centros de fuerza y no con la materia, esta 

concepción se encuentra en la base de todas las ontologías menos materialistas (o más espiritualistas, si se prefiere) 

posteriores —piénsese, por ejemplo, en la monadología leibniziana.  

(IV) Según la monadología, los últimos componentes del Universo son psíquicos. Por eso, en lugar de un 

atomismo materialista se obtiene un atomismo panpsiquista, y así como el materialismo llega a ser gradualmente 

incapaz de explicar lo menos material, así, inversamente, el panpsiquismo llega a ser gradualmente incapaz de 

explicar lo menos psíquico.  

(V) Las partículas de la física contemporánea son electromagnéticas y en su concepción se abandonan varias 

de las propiedades de las partículas de la física clásica. Por ejemplo, al tener las partículas de la física cuántica un 

comportamiento corpuscular y ondulatorio, ya no están puntualmente situadas en el espacio y en el tiempo. No son 

cerradas como las mónadas y son interiormente afectadas por el campo en que están, y modifican, a su vez, el 

campo en que están.  

(VI) Los átomos de Whitehead, concebidos como ínfimos organismos y no como corpúsculos materiales, 

retoman las propiedades notables de apertura, de sensibilidad al entorno y la ausencia de localización puntual en el 

espacio y en el tiempo de las partículas según la concepción electromagnética. Pero eso no es todo: además, como 

las mónadas, los átomos whiteheadianos son, al menos en parte, entidades psíquicas, “gotas de experiencia”, 



La realidad última: átomos y vínculos sustanciales | Miguel Espinoza 

 
 

 
 

52 
M A R Z O  

2 0 1 2  

átomos de duración más que átomos de extensión espacial (esta mezcla de algunas propiedades de las partículas de 

la física contemporánea y de algunas propiedades de la monadología hace que no basta con enunciar la concepción 

de Whitehead para que sea entendible).  

Cada concepción atomista tiene ventajas y desventajas en función de lo que se quiere explicar. Ahora bien, 

desde el punto de vista de nuestro problema —la explicación de la jerarquía natural— ninguna es completamente 

satisfactoria, sea por insuficiencia ontológica, sea por falta de claridad conceptual.   

 

3. El atomismo emergentista  

 

Desde el punto de vista de la jerarquía natural el atomismo puede ser reduccionista o emergentista. De acuerdo 

con el primero, lo único real son los últimos componentes, mientras que toda otra cosa, todo compuesto, es sólo 

fenómeno, una apariencia construida y por lo tanto dependiente de los órganos de detección y de las facultades del 

organismo que percibe. La verdadera realidad es homogénea, monótona, sin jerarquía porque todo existe en el 

mismo plano. El atomismo reduccionista es inverosímil y la razón principal de su inverosimilitud se deja ver en 

conexión con nuestro objetivo de explicación de la jerarquía natural: al desconocer la jerarquía real, física, el 

atomismo reduccionista no satisface precisamente a una de la exigencias principales que se le imponen a la filosofía 

natural, i.e. la explicación de la formación de tal jerarquía. Explicar un objeto no significa ignorarlo, fingir que no 

existe. Pasemos entonces al atomismo emergentista, plausible porque reconoce esta jerarquía. 

La intuición principal del atomismo emergentista es que todo lo que existe está hecho de entidades últimas o 

átomos cuya composición explica el surgimiento de sistemas que tienen propiedades, comportamientos y leyes que 

no existen en las partes componentes. Los niveles de emergencia varían según los emergentistas, pero 

reconozcamos al menos los niveles matemático, físico, químico, biológico, psicológico, simbólico y social en una 

cadena de seres que se conoce cada día mejor. Mencionemos, por ejemplo, el estrato algebraicogeométrico del 

Universo, las partículas elementales y los campos, los quarks, los átomos, las moléculas, las macromoléculas, las 

células, los órganos, los organismos, el sistema nervioso central, el hombre, los sistemas de símbolos y las 

sociedades.  

Lo insatisfactorio de esta visión, descriptivamente razonable, es que en su estado actual es poco explicativa: se 

constata la existencia de estratos y de sistemas de diferentes grados de complejidad que manifiestan 

comportamientos diferentes. Se muestra que hay aspectos matemáticos en los objetos físicos, elementos físicos en 

las reacciones químicas, propiedades físicas y químicas en los seres vivos, componentes orgánicos en los seres 

pensantes; sin embargo, a pesar de los progresos recientes, en cada caso no se sabe por ejemplo cómo, causalmente, 

continuamente, lo animado surge de lo inorgánico, lo sensible de lo animado, ni cómo el intelecto nace del sistema 

nervioso central. Tampoco se explican hoy de manera satisfactoria las relaciones en sentido inverso: por ejemplo, 

cómo lo social y lo cultural influyen causalmente sobre el entendimiento, el cual remodela la percepción y el 

cerebro, cerebro remodelado que remodela a su vez los estratos físicos y químicos, los cuales modifican el arreglo 

de los últimos componentes. Aquí nos faltan las leyes, y de manera más fundamental aún – ésta es una de mis tesis 

principales – nos faltan los conceptos que tienen que servir de puente para describir la causalidad entre los 



Miguel Espinoza | La realidad última: átomos y vínculos sustanciales 
 

 

 

 
 

53
M A R Z O  

2 0 1 2  

diferentes estratos de la misma materia o capacidad última. Llama la atención que las disciplinas destinadas a 

servir de puente como la bioquímica, la biosociología, la psicofisiología, la psicolingüística, etc. descubren a su vez 

sus propios problemas en su propio estrato y tienden a independizarse, complicando el cuadro emergentista. ¿De 

qué están hechas, pues, todas las cosas, cómo son los átomos que las componen, y en virtud de qué vínculos 

sustanciales se unen para formar sistemas diferentes? 

 

4. Los vínculos sustanciales 

 

Habiendo dado una idea del atomismo, paso ahora a examinar el problema de la relación. El reconocimiento de 

una jerarquía natural significa la conciencia de la existencia de sistemas emergentes, es decir, de sistemas dotados 

de propiedades, comportamientos y leyes inexistentes en las partes componentes. Y si esto es así, quiere decir que el 

todo es más que la suma de sus partes. La idea contraria, el reduccionismo, es la afirmación según la cual el todo es 

la suma de sus partes. Ahora bien, ¿cómo entender que el todo sea más que la suma de sus partes? Ocurre que 

además de las partes en tanto que últimos componentes están las relaciones entre ellas: las partes interactúan. Un 

sistema es, en consecuencia, un todo compuesto de partes y de relaciones. La tradición atomista, mayoritariamente, 

ha desatendido a las relaciones. El resultado es que actualmente, para describir las relaciones entre los componentes 

de un sistema y según de qué se trate, nuestros conceptos son pobres o inexistentes. La relación es un acto, es causal 

e implica lo que el acto logra hacer. Los objetos vinculados tienen algo en común gracias a la actividad mutua de la 

relación. Es porque las entidades tienen algo en común que el todo que forman es más que la suma de sus partes.  

 Se puede pensar un objeto desde diferentes puntos de vista y cada uno aporta informaciones importantes. Una 

de estas perspectivas consiste en centrarse sobre las propiedades esenciales del objeto que lo distinguen de las otras 

cosas de su entorno. Se asume que el sistema es un objeto relativamente cerrado, con bordes relativamente nítidos 

que definen un interior y un exterior. El interior está compuesto de elementos que tienen entre ellos relaciones 

internas. Luego el sistema, a través de su borde, interactúa con otros sistemas de su entorno con los cuales 

desarrolla relaciones externas. En esta visión se considera que los objetos tienen una gran autonomía, que las 

relaciones externas, precisamente por ser externas, no son internas, constitutivas del ser del objeto. Se detienen en 

la frontera del objeto y a partir de ahí, una vez efectuada la colisión, el sistema, solo, se encarga del resto, es decir, 

se sigue construyendo a su manera.   

Muy diferente es la idea que uno puede hacerse de un sistema si se lo estudia desde el punto de vista de la 

relación, de la interacción. Aquí la localización puntual del sistema en el espacio y en tiempo, así como su 

insensibilidad o incompatibilidad con los otros sistemas del entorno, tienden a desaparecer. Si lo principal es la 

relación, entonces un sistema es un conjunto o un nudo de relaciones, la frontera del sistema se pone borrosa, lo que 

borra, en consecuencia, la distinción nítida entre lo interno y lo externo. Esto significa que las relaciones modifican 

el núcleo mismo de los sistemas, y si el núcleo está modificado por las relaciones, entonces el sistema se encuentra 

ahí donde están las relaciones, tan desplegado como ellas. De esta manera todo sistema, como un ser vivo, es capaz 

de representar su entorno. El énfasis en la relación, en la interacción y por lo tanto en la apertura de todos los 



La realidad última: átomos y vínculos sustanciales | Miguel Espinoza 

 
 

 
 

54 
M A R Z O  

2 0 1 2  

sistemas, la toma de conciencia de la falta de demarcación estricta entre lo interno y lo externo, significa, en efecto, 

darse cuenta de que entre lo inorgánico y lo vivo hay una mayor continuidad de lo que tiende a imaginarse. 

Piénsese, por ejemplo, en el vínculo sustancial entre un quantum de electricidad y su entorno, el campo 

electromagnético. La realidad en general parece tener más propiedades típicas de la materia viva de las que se le 

atribuyen. Si lo interno y lo externo no se distinguen clara y distintamente, entonces las unidades últimas nacen 

(aunque no de la nada), se desarrollan y mueren (sin desaparecer en la nada) en contacto íntimo y sustancial con el 

entorno.  

Recapitulemos: hay razones de varios órdenes para subrayar la importancia de la relación, pero en filosofía 

natural la principal es ésta: sin un concepto adecuado de relación son incomprensibles tanto la jerarquía natural 

como el hecho de que las cosas sean más que la suma de sus partes. Así, es la comprensión de la relación sui 

generis entre átomos lo que puede explicar que algunos formen tal o cual molécula; es la comprensión de la 

relación sui generis entre moléculas lo que puede explicar que algunas formen tal o cual macromolécula o célula, y 

así sucesivamente hasta los estratos más elevados de la jerarquía. 

El poder causal de las relaciones explica que cada componente y cada nivel imponga su forma a los 

componentes y a los niveles contiguos: un nivel dado, por ejemplo el estrato biológico compuesto de elementos 

biológicos, influencia causalmente al nivel psíquico, y este, a su vez, impone su orden al estrato biológico. Esto nos 

obliga a reconocer que los últimos componentes, considerados sin las relaciones, no son partes stricto sensu de todo 

lo que existe: lo que es realmente parte de una cosa, sea cual sea, son los últimos componentes y las relaciones entre 

ellos que forman el nivel contiguo inferior de la cosa considerada. Así, las partes de una célula no son las moléculas 

sino las moléculas y sus relaciones.  

Hasta ahora ha estado al alcance de las ciencias la elaboración de un conocimiento, por lo general satisfactorio, 

de los mecanismos explicativos de lo que ocurre en cada nivel de la jerarquía natural, pero los especialistas 

reconocen que lo que ocurre entre los niveles está aún científicamente oscuro. Pensemos por ejemplo en el 

problema de la relación entre lo que llamamos lo inorgánico y lo vivo, o en aquél de la relación entre lo cerebral y 

lo consciente. Enfrentado a este género de problemas, ésta es una de mis tesis: como no se ha reconocido la 

importancia de las relaciones, no se tienen los conceptos idóneos ni siquiera para describirlas (como tuve ocasión de 

decirlo antes en otro contexto).  

Todo sistema concreto físico tiene una estructura, una disposición espacial de los componentes. La disposición 

es una serie relaciones. La estructura, siendo un arreglo espacial, admite una descripción algebraicogeométrica. Así, 

en parte, las matemáticas ayudan a entender la naturaleza de las relaciones. Dado que la estructura de un sistema es 

su esqueleto, más abstracto que el sistema completo en carne y hueso, y dado que la descripción 

algebraicogeométrica de la estructura es aún más abstracta y universal que la estructura completa, se sigue que las 

matemáticas son el esqueleto del esqueleto del sistema real, físico, concreto. Por eso el conocimiento 

algebraicogeométrico de una estructura es necesario, pero no suficiente, para conocer las relaciones de un sistema 

natural concreto. Mientras más rico y complejo sea el contenido de las relaciones, menos suficiente será la 

descripción matemática del sistema.  

Pero el problema más serio no es la insuficiencia epistemológica que acabo de señalar sino el estatuto 



Miguel Espinoza | La realidad última: átomos y vínculos sustanciales 
 

 

 

 
 

55
M A R Z O  

2 0 1 2  

ontológico de la estructura algebraicogeométrica y su relación con las partes relacionadas. Pues, o bien la 

matemática de un grupo de elementos es derivable de los componentes, y entonces esto ocurre en virtud de una 

especie de fuerza que emana de ellos, pero esta emanación, si existe, es un misterio, o bien la estructura geométrica 

no se deriva de los componentes, y entonces no se entiende la unión de lo algebraicogeométrico y de los 

componentes. He aquí un punto importante. Nótese que la manera en que la matemática estructura la materia es un 

problema difícil en la tradición atomista ya que si se piensa, como lo postularon Nicolás de Cusa y Galileo, que la 

materia es matemática, entonces se sigue una contradicción: los átomos, como la extensión geométrica, deberían ser 

infinitamente divisibles. La situación es menos difícil para el hilemorfismo porque según esta doctrina no hay 

materia sin forma, la materia, sola, no es sustancial; toda sustancia es materia formada, y la forma o estructura 

algebraicogeométrica es separable de la materia sólo en el intelecto pero no en la realidad. En cambio dentro de la 

tradición atomista, la estructura matemática, así como la fuerza que veremos a continuación, en tanto que enlaces 

entre los elementos que forman un todo, han sido a menudo aceptadas sólo por razones pragmáticas y positivistas: 

son calculables y útiles para la previsión de los fenómenos, pero la concepción no es inteligible. 

La naturaleza es inteligente, abunda en estructuras óptimas o casi-óptimas, optimización que asegura la 

estabilidad de las funciones de los sistemas. Es en la descripción y en la explicación de las relaciones de las formas 

óptimas o casi-óptimas que las matemáticas son particularmente pertinentes, y en ese sentido el estudio de los 

sistemas naturales desde un punto de vista matemático es un programa de investigación válido e interesante. Pero el 

panmatematismo, la reducción de lo real a los aspectos matemáticos de la estructura, no ha sido probado, y si se 

pretende que será probado en el futuro, la idea es vacía, porque al futuro uno puede prestarle lo que quiera. 

Naturalmente, aparte de la estructura matemática existe la materia-energía y sus enigmas, la sensación, las 

cualidades secundarias y los valores.  

Otra relación paradigmática entre los componentes es la fuerza. Se desconfía de la fuerza porque no sólo tiene 

un origen antropomórfico sino que además es una entidad inobservable, una cualidad oculta, metafísica. Y la única 

razón por la cual ha sido admitida en la física desde el siglo XVII y hasta la aparición de la física relativista, es 

porque sus efectos son medibles y expresables cuantitativamente. De no ser así, la aduana física no la habría dejado 

entrar. Pero los físicos, a través de los siglos, han estado satisfechos con ir reduciendo el número de fuerzas hasta 

hacerlas desaparecer todas. Para los antiguos, la trayectoria de una piedra lanzada al aire se explica por la acción de 

dos fuerzas, una violenta que la da el movimiento hacia arriba, y otra natural, la atracción hacia abajo. Antes de que 

se imaginara la gravitación universal newtoniana se consideraba que el movimiento de los astros resultaba de la 

acción combinada de una fuerza de atracción y de una fuerza tangencial. Luego de acuerdo a la física newtoniana, 

todo movimiento se explica por una fuerza única, la gravitación universal. En la física relativista, la gravitación en 

tanto que fuerza desaparece y se estipula que todo movimiento se despliega enrielado por la curvatura del 

espaciotiempo. Finalmente, en física cuántica se intenta abandonar el término “fuerza” reemplazándolo por el de 

interacción. Pero eso no es todo porque la fuerza parece persistir en el concepto de campo, noción última de la 

física. En ella se combina la física del continuo, la fuerza, con la física del discontinuo, las partículas. Desde el 

punto de vista de la física clásica, el campo electromagnético es continuo y se propaga de manera ondulatoria, 



La realidad última: átomos y vínculos sustanciales | Miguel Espinoza 

 
 

 
 

56 
M A R Z O  

2 0 1 2  

mientras que desde el punto de vista de la teoría cuántica de campos, éstos se componen de partículas. Aunque esta 

mezcla de continuo y de discontinuo hace que la noción no sea clara, tiene el mérito de reconocer el rol 

fundamental de las conexiones entre las partículas.  

Los vitalistas introdujeron la noción de fuerza vital, pero como no tiene efectos medibles ni permite la 

previsión de hechos cuantitativamente verificables, se la ha tratado de pseudocientífica. ¿Hay fuerzas o energías 

psíquicas? Su estatuto es el mismo que el de las supuestas fuerzas vitales. Este género de vínculos sustanciales ha 

sido víctima de la exigencia de cantidad y de previsión empírica. Si algo se puede contar, existe; si no, no. Si la 

conclusión de un razonamiento es una previsión cuantitativamente exacta, el razonamiento es explicativo; de no ser 

así, no explica. No digo que haya fuerzas vitales y psíquicas, pero, primo, no se ve porqué habría que seguir 

repitiendo, con los iniciadores de la moderna físicamatemática, la tesis metafísica según la cual sólo las cualidades 

primarias son naturales, físicas, reales. Esto es falso si reconocemos, con toda objetividad, las diferentes 

propiedades de las cosas que revela la jerarquía natural. Secundo, sería pretencioso e insensato suponer que ya 

conocemos todas las fuerzas y todas las energías del Universo. De hecho es muy probable que los enigmas 

persistentes se deban a nuestra ignorancia de algunas formas de fuerza o de energía. Lo que se impone entonces es 

que en vez de precipitarnos a condenar los vínculos sustanciales diferentes de las nociones medibles de la física 

porque no son medibles o porque son metafísicos, al contrario, se estudie su plausibilidad. Para realizar este 

objetivo hay pistas interesantes en la historia de la filosofía de la naturaleza. En el pensamiento moderno y 

contemporáneo hay tres que menciono a continuación. 

He dicho que para entender los seres de la jerarquía natural la ontología debe contener,  además de átomos, 

vínculos sustanciales, particularmente visibles en los seres vivos. Los vínculos sustanciales pueden concebirse 

como una conexión que favorece la acomodación mutua de las partículas, átomos o moléculas, razón por la cual, 

por ejemplo, el ser vivo es un objeto armónico. Después de la Edad Media, la importancia del vínculo sustancial ha 

sido retomada principalmente por las mónadas leibnizianas, y más cerca de nosotros en el tiempo, por las entidades 

actuales whiteheadianas y la ontología thomiana de formas salientes y pregnantes: todas ellas tienen la capacidad 

de no ser indiferentes a los objetos del entorno. Pero lo anterior no significa que estos científicos o filósofos hayan 

resuelto satisfactoriamente el problema de la emergencia de objetos reales en tanto que todos o formas sustanciales 

compuestos de unidades últimas. De acuerdo al Leibniz de la monadología (posteriormente tendió a modificar su 

opinión, sin resolver la dificultad), un objeto no puede sustentar sus propias características porque no es en sí 

mismo una unidad real sino un agregado de unidades reales, de mónadas, razón por la cual la unidad del objeto 

emergente, en tanto que unidad, es sólo fenómeno. Luego hay en Whitehead una contradicción patente: un objeto es 

un conjunto armónico de entidades actuales, una sociedad descrita como algo que se autosustenta, lo que es 

incompatible con su principio ontológico: sus átomos, las entidades actuales, son las únicas razones, las únicas 

sustancias. Se sigue que un objeto puede autosustentarse —ser una sustancia, tener autonomía— sólo en un sentido 

derivado. La ontología thomiana entre forma saliente y forma pregnante o pregnancia —ontología que quedó en un 

estadio esquemático— retoma y generaliza la distinción física entre los objetos puntualmente situados en el espacio 

y en el tiempo como los cuerpos sólidos, y el campo en física, el cual, como un fluido, no tiene situación puntual. 



Miguel Espinoza | La realidad última: átomos y vínculos sustanciales 
 

 

 

 
 

57
M A R Z O  

2 0 1 2  

Nótese que la pregnancia no necesita un soporte diferente de ella misma y que a veces un mismo objeto puede tener 

sea el rol de forma saliente, sea el rol de forma pregnante.  

Lo interesante de estas ontologías cualitativas es que no ceden a las exigencias reduccionistas cuantitativas y 

antimetafísicas de la metodología de la física. Merece la pena elaborarlas en vistas de la comprensión de la jerarquía 

natural. Y al hacerlo, me parece indispensable evitar el panpsiquismo leibniziano y la tendencia whiteheadiana 

hacia el panpsiquismo. En esas filosofías se afirma que las mónadas y las entidades actuales, es decir los últimos 

componentes del Universo, son conjuntos de percepciones, pero la percepción y la carga de subjetividad que 

conlleva es una categoría que pertenece al dominio del aparato psíquico, a una unidad sustancial mayor que los 

átomos o partículas últimas. Mi punto de vista es que la percepción no es última sino una actividad derivada de una 

relación causal natural.   

 

5. Una concepción de los últimos componentes del Universo 

 

Es hora de presentar una síntesis de las propiedades que tendrían que tener los últimos componentes del 

Universo – si los hay – de tal manera que sus combinaciones hagan que las diferentes clases de sistemas naturales 

tengan la riqueza de aspectos y de comportamientos que nuestra experiencia revela. En esta síntesis tengo en 

cuenta, en primer lugar, lo que la física reciente revela. En segundo lugar, considero ciertas exigencias racionales 

determinadas por la manera en que el atomismo, una tradición eminentemente racionalista, concibe la razón: 

búsqueda de unidad en la multiplicidad, de identidad en la diversidad y de reducción de la complejidad. En tercer 

lugar y sobre todo, la lista que sigue reúne un cierto número de características importantes que tendrían que tener 

los átomos para que la jerarquía natural sea como es. No todos los elementos de esta lista están explícitamente 

justificados por las discusiones precedentes, pero todos son compatibles con las conclusiones, al menos parciales, a 

las que hemos llegado.  

(I) El primer punto es una objeción señalada por Aristóteles, relacionada con lo real y nuestra manera de 

representarlo. Según los primeros atomistas, es inconcebible que la materia que ocupa el espacio sea, en efecto, 

infinitamente divisible porque desaparecería, lo que es absurdo. De allí concluyeron que toda cosa está compuesta, 

finalmente, por una multiplicidad de átomos. Ahora bien, todo lo real es extenso y la extensión es una cantidad 

infinitamente divisible. Así los átomos, siendo reales, son extensos, y en consecuencia, divisibles al infinito: 

contradicción. La única salida que veo a esta paradoja consiste en imaginar que todo lo que es matemáticamente, 

intelectualmente divisible al infinito no es tal en realidad. En otras palabras, no toda propiedad de los sistemas de 

símbolos es una imagen correcta de lo real. Se sigue que los átomos serían entidades notables porque siendo reales 

y extensos, serían sin embargo indivisibles.   

 (II) Los últimos componentes del Universo tendrían que ser simples, porque si fueran compuestos, entonces 

sus componentes, a condición de no ser a su vez complejos, serían los verdaderos últimos constituyentes del 

Universo. 

(III) Si existen átomos de un mismo tipo al origen de toda cosa que se combinan para formar sistemas 



La realidad última: átomos y vínculos sustanciales | Miguel Espinoza 

 
 

 
 

58 
M A R Z O  

2 0 1 2  

diferentes, entonces los átomos tendrían que ser capaces de cambio interno (paso de la potencia y acto). 

(IV) Los últimos componentes del Universo tendrían que estar hechos de una misma materia-energía que 

tuviera, intrínsecamente, la posibilidad de formar los diferentes géneros de materia que se conocen: inorgánica, 

viva, psíquica. Pues en efecto, si los átomos fueran materiales en el sentido fisicoquímico de materia, el atomismo 

materialista sería incapaz de explicar lo vivo y lo psíquico. Y si los átomos fueran psíquicos, el atomismo 

espiritualista no podría dar cuenta de la materia extensa. 

 (V) Es visible, al menos desde el nivel atómico, que el todo es más que la suma de sus partes. Piénsese en la 

estructura de los átomos, en aquélla de las moléculas y en la estructura de las células. Puesto que es el poder causal 

de las relaciones o vínculos sustanciales el que explica que un todo sea más que la suma de sus partes, los últimos 

componentes no podrían ser cerrados, insensibles a su entorno. Tendrían que ser capaces de afectar causalmente a 

otras partículas y de ser causalmente afectados por ellas. La sensibilidad al entorno que permite al estrato superior 

de un sistema controlar al estrato inferior reduce drásticamente los grados de libertad de las partículas de este 

último, e inversamente, esta sensibilidad permite al estrato inferior controlar y reducir los grados de libertad de las 

partes del estrato superior.  

(VI) Los últimos componentes del Universo tienen relaciones causales complejas y de diferentes órdenes 

porque de otra manera no se concebiría cómo estas unidades podrían formar parte de sistemas emergentes. No hay 

sistema organizado sin orden y jerarquía y, por lo tanto, sin subordinación de elementos a una estructura o causa 

formal, a un principio organizador. 

 (VII) Las partículas últimas, si existen, están siempre necesariamente en estado de devenir. Primero por una 

razón intrínseca: todo lo que existe está llegando a ser. Segundo, porque la sensibilidad de las partículas a su 

entorno en devenir exigiría de ellas el devenir. No se puede ser sensible al devenir ni explicarlo quedando 

inmutable.  

(VIII) Esta sensibilidad, estos vínculos sustanciales, harían que el borde de los componentes últimos no sea 

una barrera infranqueable para las relaciones externas, sino una frontera abierta que permitiría a la partícula 

modificarse como consecuencia del poder causal de la relación, borde que permitiría a la partícula, a su vez, influir 

causalmente sobre su entorno. Los átomos no podrían ser elementos cerrados, indiferentes a su entorno. 

Finalmente, ¿hay, en la naturaleza, componentes últimos? La idea según la cual hay una realidad última agrada 

a la razón, pero no hay manera de verificar su esencia, atómica o no, porque los límites de la naturaleza no son ni 

los límites de nuestros conceptos ni los límites de la experimentación.   

 

Bibliografía 

 
Aristóteles, Física, edición francesa Les Belles Lettres, París, 1990. 
Ruđer Josip Bošković, A Theory of Natural Philosophy, MIT Press, Cambridge, Mass., 1966. 
John Dalton, 1808, A New System of Chemical Philosophy, S. Russell, Manchester, edición Citadel Press, New 

York, 1964. 
Norma Emerton, The Scientific Reinterpretation of Form, Cornell University Press, Ithaca, 1984. 
Miguel Espinoza, Théorie de l’intelligibilité, 2a édition Ellipses, París, 1998.  
Miguel Espinoza, Théorie du déterminisme causal, L’Hamattan, París, 2006.  



Miguel Espinoza | La realidad última: átomos y vínculos sustanciales 
 

 

 

 
 

59
M A R Z O  

2 0 1 2  

Ivor Leclerc, The Nature of Physical Existence, Allen and Unwin, Londres; Humanities Press, Nueva York, 1972.  
G. W. Leibniz, La Monadología, 1714, edición Aubier Montaigne, París, 1972. 
Christoph Lüthy, John E. Murdoch and William R. Newman (eds), Late Medieval and Early Modern Corpuscular 

Matter Theories, Brill, Leiden, 2001. 
Émile Meyerson, Identité et réalité, 1908, edición Vrin, París, 1951.  
Isaac Newton, Mathematical Principles of Natural Philosophy, 1687, edición University of California Press, 

Berkeley, Los Angeles, Londres, 1999.  
Jean Perrin, Les atomes, 1913, edición Flammarion, París, 1991. 
Abel Rey, La maturité de la pensée scientifique en Grèce, Albin Michel, París, 1939. 
C.C.W. Taylor, The Atomists: Leucippus and Democritus. Fragments, A Text and Translation with Commentary, 

University of Toronto Press, Toronto, 1999.  
René Thom, Esquisse d’une sémiophysique, Inter Éditions, París, 1988. 
Andrew G. Van Melsen, From Atomos to Atom, Dusquesne University Press, Pittsburgh, 1952. 
Alfred North Whitehead, Process and Reality, Macmillan Publishing Co., Nueva York, 1929.  
 



 



Philippe Gagnon | Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature  
 
 

 

 

 
 

61
M A R Z O  

2 0 1 2  

Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de 
la Nature 
Philippe Gagnon 
University of St. Thomas. St. Paul, Minnesota 
  

 
 
 

Metaphysically, things in the world are to be thought of as puppets pushed 
around by the forces of God or nature. Brian Ellis 
 

 Denn es  ist nicht gesagt, was wir als ausreichende Analogien  zu unsern 
Farben ansehen  sollen, um das  sagen zu können. Es  ist hier ähnlich, wie 
wenn man von  infrarotem  ‘Licht’  spricht; er  ist guter Grund dafür, es zu 
tun,  aber  man  kann  dies  auch  für  einen  Mißbrauch  erklären.  Ludwig 
Wittgenstein. 

 

 

1. Introduction 

 

Il semble que la science contemporaine ait cessé de traiter du « monde » comme d’un tout producteur, au sens 

où les anciens savaient encore l’appréhender, pour ne considérer le plus souvent que des mécanismes explicatifs 

qui, pour ceux qui sont épris du désir de connaître et s’interrogent sur l’être des choses, ne règlent rien du tout. 

Il est indéniable que la philosophie de la science a été fortement conditionnée, pendant près de deux siècles, 

par la manière dont le philosophe écossais David Hume posa le problème d’une connaissance de la nature. Sa 

solution consista essentiellement à tenir que l’expérience, qu’il tenait fermement séparée des définitions et vérités 

connues a priori, est la seule source de notre connaissance sur l’ordre plus intime qui est derrière les manifestations 

d’effets dans la nature, auxquels nous attribuons des causes. Dans l’épistémologie de Hume, jamais ne démontre-t-

on la présence d’un effet comme enchaînement univoquement nécessaire à partir d’une cause, alors que savoir 

certainement ce serait voir une connexion surgir d’une autre1. Parmi les présupposés qui commandent une telle 

position, il est une conviction relative au caractère ultimement inconnaissable du réel qui nous entoure. Kant n’aura 

qu’à pousser plus loin pour y arriver. Celle-ci a conduit au développement de l’ontologie moderne des « lois de la 

nature » comme régularités fondant l’expérience à partir d’une observation extrinsèque. La position de Hume 

dépend d’une volonté conséquente de désubstantifier la nature, d’en faire quelque chose qui ne serait pas sans 

rappeler l’illusion bouddhique, ou le maya de l’hindouisme2. En pareil cas, ce qui advient en elle est contingent, au 

sens où les disciples de Hume banissent la nécessité de la nature. 

Depuis plusieurs années, le philosophe australien Brian David Ellis s’est fait connaître par une série de travaux 

qu’il a par la suite qualifiés de « new essentialism », caractérisant ainsi lui-même sa contribution écrite comme une 

                                                 
1 An Enquiry concerning Human Understanding, E. STEINBERG (éd.), Indianapolis, Hackett Publishing, 1987, sect. IV, § 1, p. 17. 
2 Ainsi que le remarqua avec sa perspicacité habituelle C. HARTSHORNE, Insights and Oversights of Great Thinkers, New York, SUNY Press, 
1983, p. 145. 



Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature  |  Philippe Gagnon  
 

 
 

 
 

62 
M A R Z O  

2 0 1 2  

nouvelle tendance. Dans son livre The Philosophy of Nature: A Guide to the New Essentialism3, Ellis commence 

son introduction en nommant un certain nombre de philosophes qu’il considère avoir été ses devanciers, ces 

derniers, outre Aristote, étant surtout Kripke, Putnam, Dretske, Tooley, Armstrong, Bhaskar, Shoemaker, Fales et 

Cartwright pour ne mentionner que les plus connus. Il n’est pas clair du tout que ces derniers souscrivent tous aux 

implications de quelque « nouvel » essentialisme ainsi que l’a remarqué Stephen Mumford4. Avec le même critique, 

on reconnaîtra de plus volontiers la valeur négative de cette attaque contre le passivisme huméen, sans doute la plus 

vigoureuse qu’on puisse trouver dans la littérature, mais en admettre le versant positif posera davantage de 

problèmes. 

 

2. Construire une ontologie 

 

Pourquoi parler d’essentialisme ? Ellis désigne par « essence » un ensemble de caractéristiques qu’une entité 

présente dans la nature ne saurait perdre sans cesser d’exister. Ainsi, à ses yeux, les choses non seulement existent 

mais elles existent en tant que ceci ou cela. Nous venons de le dire, il rattache son effort à celui d’Aristote, pour qui 

les choses avaient une densité et une forme intrinsèque de puissance causale. Ellis ne cherchera pas cependant à 

reproduire la philosophie d’Aristote en entier, ou à simplement l’actualiser. Là en effet où le Stagirite est conduit à 

chercher des types naturels (natural kinds) et à attribuer une nature aux objets du monde pris dans leur hiérarchie 

jusqu’aux manifestations les plus hautes, le nouvel essentialisme refusera cette idée lorsqu’elle tente de gagner tout 

le terrain jusqu’à attribuer une telle nature aux plantes ou aux animaux. Les concepts biologiques seront présentés 

comme des concepts-grappe (cluster), au sens où leur seul intérêt pour la connaissance scientifique serait de 

chercher une essence typique sans s’interroger sur l’essence individuelle5. 

C’est dire que les types (kinds) biologiques sont ici présentés comme des types sans essences. Notre concept 

biologique d’espèce est un concept-grappe générique. Ces types génériques ne sont pas, selon Ellis, 

catégoriquement distincts les uns des autres comme le sont les types chimiques. Si nous prenons en exemple 

l’espèce « éléphant », nous verrons qu’elle a un nombre de sous-espèces qui sont des sous-grappes de la grappe 

éléphant, suffisamment distincts pour être distingués morphologiquement et assez différents génétiquement pour 

correspondre à divers types d’animaux. Si nous incluions tous les ancêtres de l’éléphant actuel, nous verrions que 

les grappes morphologiques et les grappes génétiques qui les expliquent se modifient en reculant dans le temps, et 

éventuellement empiètent (overlap) les unes sur les autres. 

Après avoir distingué entre les propriétés possédées par les objets naturels, à la différence des prédicats qui 

sont des attributions purement linguistiques, Ellis fait remarquer que les choses sont constituées, à un niveau 

suffisamment élémentaire, de telle façon qu’elles réagiront, entreront en interaction, et surtout que, une fois fixées 

                                                 
3 Montréal/Kingston, McGill/Queens University Press, 2002 (désormais abrévié PN). 
4 Cf. « Kinds, Essences, Powers », Ratio, 18, 4, déc. 2005, p. 421 et 423. 
5 La logique et la théorie de la science d’Aristote reposaient sur une « ontologie biologique » ainsi que la nomme J. LARGEAULT, La logique, 1ère 
éd., Paris, P.U.F., 1993, chap. I, surtout p. 5-7; les classes et catégories n’y étaient pas de simples « objects of thought » mais, à travers le 
principe de portée existentielle des propositions universelles, des énoncés relatifs à l’organisation même des choses, reflétée et incluse sous un 
concept de manière monosémique et univoque, cf. sur ce point J.-L. LEONHARDT, Le rationalisme est-il rationnel ?, Lyon, Parangon, 2009, 
p. 119-122. 



Philippe Gagnon | Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature  
 
 

 

 

 
 

63
M A R Z O  

2 0 1 2  

dans un de ces types, elles seront les mêmes à travers tout l’univers. À l’encontre de cette position, dans la doctrine 

passiviste de Hume et ses continuateurs, les propriétés que Ellis nomme dispositionnelles ne sont jamais imputables 

à la nature intrinsèque des choses, mais leur sont imposées de l’extérieur6. 

Ellis se propose de défendre une ontologie appariée au réalisme métaphysique, et il croit que celle-ci doit 

commencer par consulter l’image scientifique du monde7. Il dit vouloir défendre une théorie des universaux qu’il 

voudra dotée des caractéristiques suivantes : (1) parcimonie, au sens où il s’agit d’une ontologie de propriétés et de 

relations indépendantes du langage, ce qui signifie également non tirée de la logique8, (2) diversification des 

universaux en catégories qui permettent de modéliser la richesse du monde, avec des universaux (a) substantifs, 

ayant des instances qui sont membres des types d’objets naturels, (b) dynamiques, dont les instances sont membres 

des types d’événements naturels, et finalement (c) des universaux de propriétés, dont les instances sont des tropes 

(variante contemporaine du « mode » usitée en épistémologie9), ou si on préfère des instanciations de propriétés ou 

de relations réelles. Il y est donc admis en principe que les universaux sont classifiables de manière hiérarchique. 

Ellis ne veut pas que sa proposition d’une théorie réaliste et essentialiste de la nature ne soit assimilée à une 

version de l’aprioricité. Ainsi, dire par exemple qu’un « célibataire est un homme non marié » ne renseigne pas sur 

le monde, un des termes de l’expression décrivant et désenveloppant en quelque sorte ce qui est contenu dans 

l’autre. Dire cependant qu’une substance (à défaut d’un meilleur terme pour le moment) est composée de tels autres 

éléments, en tant qu’universaux d’un ordre moins élevé mais d’une extension plus grande — ce que Ellis nommera 

« infimic species » et nous espèces infimiques — c’est décrire comment cet objet est tel qu’il nous est connu et ne 

pourrait pas être autrement. Une espèce d’un type naturel K sera tout type naturel dont les membres font partie par 

inclusion de la classe C(K) des membres de K. Les espèces infimiques d’un type naturel K sont toutes les espèces 

de K qui sont sans sous-espèces. 

 

3. Une nécessité hypothétique 

 

Qu’est-ce que cela devra signifier dès lors que nous considérerons la question du statut de nécessité des lois de 

la nature ? Ellis l’illustre en faisant remarquer que, dans le célèbre exemple de Quine, le célibataire comme homme 

non marié est une vérité de dicto, puisque l’état de célibat ne passe pas le test de l’appartenance à une typologie 

naturelle. Les électrons en revanche existent dans un type naturel, que nous ayons connaissance de ce qui leur arrive 

                                                 
6 Nous avons marqué notre accord avec l’idée que les propriétés des choses ne leur sont pas imposées du dehors, cf. ici même dans le numéro 
d’août 2009, « Les limites du vivant sont-elles riches d’une leçon ? », p. 166 s. Pour aider à caractériser le sens de « disposition » dans le présent 
contexte, M. J. GARCIA-ENCINAS écrit ce qui suit : « Dispositions are attributed to substances by virtue of their possible behaviour: when one 
ascribes a disposition to a substance, one indicates how the substance would behave if the appropriate circumstances pertained. », « Singular 
Causation without Dispositions », Theoria, 70, 2011, p. 36. 
7 « Essentalism has been constructed as a metaphysic for scientific realism. » (Scientific Essentialism, Cambridge, Cambridge University Press, 
2001, p. 53, aussi p. 63 ; désormais abrévié SE) ; ID., « Constructing an Ontology » in Topic in General and Formal Ontology, P. VALORE (éd.), 
Milan, Polimetrica, 2006, p. 15-26. On lit en p. 16 de ce dernier texte : « [...] I start with the assumption that the world is fundamentally a 
physical world, i.e. a world of physical things, having only physical properties » (nous soulignons). 
8 Voir sur ce point B. ELLIS, « Universals, the Essential Problem and Categorical Properties » Ratio, 18, déc. 2005, p. 463. 
9 Cf. J. HEIL, « Modes and Mind » in Tropes, Universals and the Philosophy of Mind, S. GOZZANO et F. ORILIA (éds.), Francfort, Ontos, 2008, 
p. 19 s. 



Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature  |  Philippe Gagnon  
 

 
 

 
 

64 
M A R Z O  

2 0 1 2  

ou que nous les ignorions. Si en revanche nous ne savons pas ce qu’est un homme non marié, nous ne saurons pas 

non plus ce qu’est un célibataire. 

Pourquoi, demandera-t-on, l’énoncé « les électrons sont de charge négative » n’est-il pas analytique ? La 

différence avec l’énoncé sur les célibataires est que, supposant que quelqu’un ignore qu’ils sont de charge négative, 

il ne s’ensuit pas qu’il doive ignorer entièrement ce que sont les électrons. Il n’est pas impossible — encore que 

cela serait étrange en réalité — de concevoir la situation de qui saurait qu’ils sont les plus légers des leptons, qu’ils 

sont émis lors de la désintégration β, sans savoir que leur charge est négative. 

Ellis n’hésitera pas à s’aventurer dans certaines des questions ouvertes de la logique modale tout autant que de 

l’ontologie. Reconnaissant la distinction entre deux types de nécessité, de re et de dicto, il insistera sur le fait que, 

puisque nous ne sommes pas autorisés à décréter nous-mêmes l’appartenance à un type, c’est que la nature se doit 

de l’avoir déjà fait. Pour lui donc, la nécessité de re serait la vraie nécessité métaphysique, alors que l’autre type de 

nécessité ne serait que de convention, celle des définitions, et plus généralement de ces vérités que l’épistémologie 

qualifie d’analytiques. 

La nécessité peut se dire de diverses manières. On peut parler d’une nécessité logique, d’une nécessité 

formelle ou d’une nécessité métaphysique. Une nécessité peut être hypothétique, ou absolue, c’est-à-dire 

nécessairement nécessaire comme dira la logique modale. Que peut bien être une nécessité métaphysique ? Elle se 

doit d’être un moyen terme entre d’une part une nécessité logique, dans laquelle en vertu de la considération même 

des termes ou des prémisses, on se doit de conclure, et d’autre part une pure et simple contingence. 

Ces remarques de Ellis appelleraient des considérations sur la méréologie et le holisme que nous ne pourront 

toutes livrer ici. Notons tout de même le holisme qui est lié à la situation du célibataire. On n’a pas souvent 

remarqué en effet que l’impossibilité de la traduction chez Quine, et son internalité de la signifiance, se monnaie sur 

un seul exemple de référence ostensive : quiconque, en présence d’un aborigène, verrait deux dindes et un lapin, 

puis deux poules et un lapin, saurait ce que veut dire « gavagai », à moins qu’on entre dans des nuances qui 

commencent à problématiser les contours des objets et les diverses manières possibles de se rapporter à eux. En fait, 

c’est là qu’est toute la question. Ellis ne veut pas que l’appartenance à un type soit décrétée par nous, mais 

uniquement par la nature. Seulement, à considérer successivement l’atome, la molécule, l’organe, etc. saurait-on 

dire avec tant d’aplomb où se trouvent les frontières de l’individualité ? Même dans notre expérience sensorielle 

macrophénoménale, sait-on si bien sans l’introduction d’un biais qu’est-ce qui différencie un cygne d’un canard10 ? 

Ellis va se poser la question : si les propriétés des électrons sont P1, P2, P3, ... Pn, l’électron ne sera-t-il pas ce 

qui a toutes ces propriétés ? Si donc P1 était la propriété d’être négativement chargé, que les électrons aient charge 

négative ne serait-elle pas une proposition analytique ? Il répondra négativement, parce qu’une telle définition 

réelle est corrigeable, alors que la définition nominale (celle du célibataire) ne l’est pas. Ainsi admet-il sans 

difficulté que la recherche empirique puisse trouver que les électrons possèdent une des propriétés que nous 

considérons essentielle, et donc comme faisant partie de leur définition réelle. Si nous trouvions qu’ils diffèrent 

légèrement en masse, nous devrions admettre qu’ils peuvent différer en certaines manières. Peut-être même 

                                                 
10 À propos du « ugly duckling theorem » de S. WATANABÉ, consulter Knowing and Guessing, New York, Wiley, 1969, p. 376-379. 



Philippe Gagnon | Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature  
 
 

 

 

 
 

65
M A R Z O  

2 0 1 2  

devrions-nous avouer que rien n’a la masse spécifique de l’électron. La définition de « célibataire » n’est pas 

vulnérable à la réfutation empirique, car rien de ce qu’on peut découvrir à leur propos ne suggérera qu’ils ne sont 

pas des hommes non mariés. Ainsi les définitions réelles, à différence des nominales, sont ouvertes (open-ended). 

Les propriétés connues de l’électron peuvent être P1, P2, P3, ... Pn, mais il pourrait y avoir d’autres propriétés 

essentielles à découvrir qu’il faudrait inclure dans définition réelle. En un sens, nous ne savons pas ce que sont 

vraiment les électrons11. 

Parvenu en ce point, il faut reprendre son souffle. Que Ellis, ayant admis tout cela, ne sache pas tirer les 

conséquences de cette réflexion pour sa théorie de la nécessité naturelle laisse songeur. La question à poser sera de 

se demander si ce ne sont pas tous les objets scientifiques qui sont dans ce cas. Pour le dire autrement, comment 

peut-on n’accorder que si peu d’attention à la sous-détermination des théories par les faits ? 

Sur ce point, Ellis partira en guerre contre les entités platoniciennes (la tête de Turc habituelle !) et répondra 

que bien des entités théoriques qui ont été inventées ne doivent pas être toutes prises pour réelles, citant la machine 

de Carnot12. Il y a toutefois une différence entre la machine de Carnot et le cas qui nous occupe. Comme le note S. 

Psillos, de telles machines idéales (celle de Turing pourrait être invoquée) sont proposées par qui sait bien qu’il 

s’agit d’une idéalisation13, tout comme il en fut pour le démon de Laplace, et des autres démons dont Popper dira 

qu’ils furent des être imaginaires qu’il s’agit maintenant de physicaliser, capitalisant sur la tendance contemporaine 

de physicaliser la géométrie, et même les mathématiques14. 

La mise sous silence de la sous-détermination a été remarquée par Psillos : ce qui compte pour le réalisme, 

c’est qu’il y ait quelque chose comme des électrons, et non la particule douée de charge telle qu’elle nous est 

présentement connue15. Que ferons-nous en effet de ces imprudentes affirmations à l’effet que, supposant m comme 

masse de l’électron, il n’y a pas d’objet dans notre monde qui puisse être m/2, puisque tout contrefactuel 

conditionnel qui en parlerait ne pourrait être que vrai mais vide16 ? La recherche récente semble au contraire nous 

indiquer que le spin et la charge sont découplables en certains cuprates supraconducteurs17. 

Ainsi lorsqu’on a dit qu’une vérité de re est non linguistique alors qu’une vérité de dicto le serait, on n’a 

encore qu’exprimé l’intention derrière le réalisme, soit la correspondance entière avec la chose. Dire que si nous 

devions référer ostensivement aux électrons en disant « cette sorte de particule » ils seraient tout de même 

négativement chargés est faux : ils seraient l’opposé de la charge qui les attire, mais quelque chose pourrait nous 

faire découvrir qu’ils sont guidés dans le vide quantique par un nuage de photons (qualifiés de virtuels puisque leur 
                                                 
11 SE, p. 35 
12 « Physical Realism », Ratio, 18, 4, déc. 2005, p. 377-380. 
13 S. PSILLOS, « Scientific Realism and Metaphysics », Ratio, 18, déc. 2005, p. 401-404. 
14 Plus généralement, l’usage d’êtres « surplombants » représente une ligne de démarcation importante en histoire des idées : « Le Démon, en 
d’autres termes, ne doit pas être représenté comme un esprit désincarné, se tenant à l’extérieur du système physique qu’il est censé prévoir, mais 
à l’inverse comme l’incarnation physique, si l’on peut dire, d’un esprit. […] le Démon doit prédire le système de l’intérieur, plutôt que de 
l’extérieur. […] Les physiciens l’ont tacitement présupposée [cette condition] depuis une trentaine d’années au moins. » (K. R. POPPER, 
L’univers irrésolu. Plaidoyer pour l’indéterminisme, trad. R. BOUVERESSE, Paris, Hermann, 1984, p. 30) Il est maintenant possible aux 
mathématiciens de faire des expériences, comme l’illustre le cas de Mandelbrot, ainsi que le fait remarquer T. CRILLY, 50 Mathematical Ideas, 
Book Sales, 2009, p. 100. 
15 Cf. « Scientific Realism and Metaphysics », p. 390-391 et 394. 
16 SE, p. 66. 
17 Cf. P. ANDERSON, « The Charge-Spin Separated Fermi Fluid in the High Tc Cuprates: A Quantum Protectorate », Science, 21 avril 2000, 
p. 481. 



Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature  |  Philippe Gagnon  
 

 
 

 
 

66 
M A R Z O  

2 0 1 2  

existence est si courte qu’elle échappe à la mesure), si bien que leur qualité inverse tout juste mentionnée pourrait 

être secondaire en importance. Il n’y a en effet ultimement de réalité ni du négatif ni du positif. Notre esprit 

fonctionne par un mouvement de dialectisation et de balancement tout comme de bivaluation, mais il reste 

problématique de transférer ces traits directement sur la nature, sans plus, lorsqu’on s’est avisé de tous ces multiples 

étages de mise en ordre. On ne peut en rester à cette seule affirmation selon laquelle ce qui n’est pas négativement 

chargé ne serait pas un électron. Le truc, c’est que Ellis a choisi une propriété qui est à cheval sur la ligne entre 

analyticité et synthéticité. Depuis Empédocle jusqu’à Nietzsche que l’on médite sur ces attractions et répulsions si 

étonnantes dans la nature, et donc indirectement sur l’ontologie du plenum, qui fut une telle inspiration pour l’école 

de Descartes puis Huygens. L’idée de charge négative est tellement « grosse », si on nous permet d’user de ce 

terme, qu’elle est quasi-analytique simplement à évoquer l’électron, n’en déplaise à Ellis. Son exemple tout juste 

évoqué de qui connaîtrait plusieurs propriétés de l’électron sans savoir qu’il est de charge négative nous semble 

purement rhétorique. Lorsque quelqu’un comme Dirac s’entête à chercher l’électron positif, c’est parce qu’une 

exigence abstraite n’est à ses yeux pas satisfaite. 

Prenons l’exemple des mesures faites sur le spectre de l’atome d’hydrogène18. Le spectre de ce dernier vient de 

la transition entre des états d’énergie quantifiés, ainsi que du moment angulaire qui, lui aussi quantifié, provient du 

mouvement orbital autour du noyau, du spin de l’électron et du spin du noyau. Dans les expériences de Rabi, Nafe 

et Nelson une erreur de 0,26% fut enregistrée en calculant la différence de séparation de fréquence entre les 

moments magnétiques du proton et du deutéron et celui de l’électron. Ce sont les valeurs de l’élusif électron qui 

étaient en cause, ce qui produisit une différence entre les mesures de ces trois physiciens et les prédictions de la 

théorie de Dirac. Tout dépendait de la séparation entre les valeurs des moments magnétiques de l’électron et du 

proton. La tendance fut d’adopter la valeur donnée par Dirac, qui ne prenait en charge que le spin et le moment 

magnétique, alors que la masse et la charge doivent être également justifiées. C’est l’électrodynamique quantique 

qui permit d’y voir plus clair, en faisant du photon le médiateur des charges électromagnétiques : l’électron interagit 

avec son propre champ magnétique, et c’est dans le nuage de photons qui l’entoure que la création et l’annihilation 

de particules a lieu. 

Il y a donc une différence entre dire que l’atome réalise une opposition dans l’établissement des charges et dire 

que les espèces infimiques des types génériques nous sont connues sous forme de tropes comme instances de 

propriétés, soit des faits singuliers ou des états de chose se devant d’exister partout où la propriété est instanciée, 

avec pour exemple d’un trope la charge positive, que nous trouverions instanciée dans les protons, les positrons et 

les ions. On dira des particules chargées positivement qu’elles ont le pouvoir d’attirer celles chargées négativement. 

Il est exact que le concept de charge est dans l’état actuel de nos connaissances un concept fondamental, mais cela 

signifie seulement que rien de plus simple ne nous est disponible pour décrire une classe de phénomènes. De tels 

concepts ne sont essentiels que de manière épistémique et temporellement située, et ils charrient avec eux une 

                                                 
18 Sur ce qui suit, cf. J. RIGDEN, Hydrogen: The Essential Element, Cambridge/Londres, Harvard University Press, 2003, p. 161-170. 



Philippe Gagnon | Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature  
 
 

 

 

 
 

67
M A R Z O  

2 0 1 2  

ontologie processuelle et non une ontologie substantive ; pour le dire avec Hecht : « Nous le connaissons par ce 

qu’il fait et non par ce qu’il est — ou si l’on préfère, il est ce qu’il fait il n’y a rien d’autre à en dire19. » 

La position de Ellis n’est d’ailleurs pas délivrée d’un empirisme assez peu subtil, le fait qu’il s’en prenne à 

Locke n’y change rien. La manière dont nous avons unifié les faits scientifiques est, le plus souvent, en les 

soumettant à des exigences abstraites de cohérence. Qui par exemple découvrirait, sans une énorme chaîne 

d’inférences antérieures, que la gravitation s’inverse pour les entités soumises à la force forte, qui lorsque éloignées 

les unes des autres s’attirent non pas moins, en raison inverse du carré de la distance, mais plus ? Dans le premier 

cas, où l’on parle de charges de signes inverses, on affirme que quelque chose se doit de représenter une symétrie, 

d’être éventuellement décomposable en un groupe d’opérations, alors que dans le second cas, alors qu’il est 

question de trope, on affirme que la charge positive est douée d’une sorte de maximalité spécifique qui la fait 

exister partout dans l’univers parce qu’une nécessité impose qu’il en soit ainsi. Jusqu’où poussera-t-on cette 

nécessité ? Si on tire la leçon du travail de Dirac, on verra bien encore une fois que c’est à partir des raisons 

auxquelles les choses doivent obéir que l’électron positif fut découvert, et qu’il n’aurait pu l’être si tous s’étaient 

écriés devant l’état alors atteint par la théorie quantique : « que voilà une nécessité métaphysique. » 

Le tâtonnement ici n’est pas différent de celui qui tenterait de recréer un effet de couleur, il se donnera des 

termes extrêmes, des oppositions d’ensemble, et procédera en les combinant et en notant les résultats. Dans le cas 

de l’imagination d’une couleur hors de ce spectre visible, le phénomène est donné tout entier et il n’y a pas un trait 

abstrait qu’on pourrait sélectionner à partir d’une situation pour le mettre dans le modèle. On reproduit la nuance 

exacte ou alors rien du tout, et on cherchera tant qu’on ne l’aura pas atteinte, c’est comme il en va pour les cristaux, 

d’ailleurs Ruyer, qui a parlé du cristal réalisant directement les mathématiques, a aussi développé cette idée de la 

couleur comme une sorte d’équivalent des transcendentaux20. C’est comme établir une géométrie, dira 

Wittgenstein21. 

 

3.1 La régulation par l’expérience 

 

La leçon de ces développements est, en intention, de soutenir que le fait pour les lois d’être ainsi nécessaires ne 

signifie pas qu’elles sont connaissables a priori. Il nous faut découvrir les propriétés essentielles des types naturels 

et à quelle sorte de comportement ils disposent leurs porteurs. Comme Putnam l’observa, les définitions en sciences 

ne sont normalement pas analytiques, à quoi il s’empressa d’ajouter que ce n’est ni le bon point de vue à interroger 

ni le bon binôme à adopter22. Dans le but de défendre une théorie de la signification qui ne la rende pas interne à 

l’esprit, il imagine une terre-jumelle, où l’« eau » ou ce que l’on tient pour tel, serait XYZ et non H2O. Or, c’est le 

point essentiel, admettant que leur composition chimique diffère, les deux pensées, référant à la première puis à la 

                                                 
19 « We know it by what it does and not by what it is–if you like, it is what it does, and that’s that. » (E. Hecht, Physics: Calculus, vol. 2, Pacific 
Grove, Brooks/Cole, 2000, p. 610) Nos remerciements à Stoyan Tanev qui nous a fait part de cette citation. 
20 Cf. Le monde des valeurs, Paris, Aubier, 1948, chap. VIII. 
21 L. WITTGENSTEIN, Remarks on Colours, § 86 et III, § 35, G. E. M. ANSCOMBE (éd.), trad. L. MCALISTER et M. SCHÄTTLE, Malden, 
Wiley/Blackwell, 1991. En SE, p. 41, ELLIS appelle cela conventionnalisme. 
22 « Minds and Machines » in Mind, Language, and Reality, Cambridge, Cambridge University Press, 1997, p. 381. 



Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature  |  Philippe Gagnon  
 

 
 

 
 

68 
M A R Z O  

2 0 1 2  

seconde, même si elles impliquent la position identique de toutes les molécules des deux cerveaux, celui du terrien 

et du terrien-jumeau, visant celle du liquide ayant les propriétés XYZ et celle de notre eau, seraient des pensées 

différentes. Même si les terriens ne savent pas que l’eau est H2O, ils signifient la même chose que le scientifique 

qui le saurait. Par contre, les terriens-jumeaux ne désignent pas la même chose que les terriens qui se réfèrent à 

H2O23. Ellis inverse le sens de l’expérience de pensée de Putnam. Pour lui, dire que quelque chose existe sur une 

autre planète que la nôtre et a les mêmes propriétés, étant également constitué comme H2O, sans que ce soit de 

l’eau, est impossible. Tout ce qui est composé de deux atomes d’hydrogène et d’un atome d’oxygène est de l’eau, 

peu importe où l’on puisse se trouver dans l’univers. Or, comme on l’a selon nous correctement objecté, l’eau ne 

peut être un désignateur rigide pour H2O24. On passe donc de la nécessité d’une détermination extérieure à l’esprit 

connaissant, à l’affirmation que cette détermination peut être remplie jusqu’au dernier degré, et ceci après, nous 

venons de le voir, avoir admis que nos définitions doivent être ouvertes. 

La question qui se posera immédiatement est celle de savoir s’il est possible aux choses de paraître autres 

qu’elles ne sont. Bref, parvient-on ici à sauver le concept de « phénomènes » ? Ellis reconnaît que notre langage est 

classificatoire en entier, si bien qu’il peut exister une distance entre ce que nous nommons et ce qui est. Nous avons 

déjà vu qu’il ne retient des types que ceux qu’il considère vraiment fondamentaux et ne suit pas Aristote en 

créditant la forme exprimée par le végétal ou l’animal d’un degré de réalité supérieur à celle de ses composants 

inanimés. En ce sens, malgré l’opposition initiale à la théorie empiriste sensualiste de Hume, avec son habitude 

psychologique et son idée de conjonction constante, on peut dire que Ellis se situe dans le sillage de Locke en 

postulant un groupe de propriétés qu’avec R. Boyd nous pourrions nommer homéostatiques25, puis d’autres qui 

n’ont pas plus de réalité que ces prédicats purement linguistiques déjà mentionnés. 

Au début de son The Philosophy of Nature, Ellis reconduit également la distinction entre qualités premières et 

qualités secondes. Ces dernières sont relatives à la manière dont nous sommes affectés par les choses, et elles ont 

ceci de particulier qu’il ne serait pas possible de les réifier sans tomber à quelque degré dans le problème de la 

prédication vague. Qu’est-ce que la couleur bleue ? Une oscillation autour de 460 nm répondrait le physicien. Où 

commence-t-elle, et où se termine-t-elle ? À poser la question, nous devrions décider au vu d’une fourchette de 

possibilités de telle manière que nous ne saurions nous en sortir sans poser le problème beaucoup plus difficile de la 

« normalité » en matière d’usage des facultés naturelles à notre espèce. Nous pouvons disserter, en vertus 

d’expériences behaviorales, ou encore de la présence ou de l’absence de récepteurs photosensitifs, sur la vision 

expérimentée par un animal autre qu’humain, mais nous ne pouvons pas parler d’autres couleurs que de celles dont 

nous avons l’expérience perceptive. 

Ellis va brièvement reprendre le procès des qualités secondes, et affirmer que ces dernières disparaîtraient si 

les êtres vivants et conscients que nous sommes disparaissaient. Cette assertion lui permettra de caractériser 

davantage sa position en affirmant que l’ontologie de son essentialisme consiste à ajouter des pouvoirs causaux aux 

                                                 
23 « The Meaning of ‘Meaning’ » in Mind, Language, and Reality, surtout p. 238-247. 
24 Cf. p. ex. J. SEARLE, Intentionality: An Essay in the Philosophy of Mind, Cambridge, Cambridge University Press, 1999, p. 203-204. 
25 Cf. « Homeostasis, species, and higher taxa » in R. WILSON (éd.), Species: New Interdisciplinary Essays, Cambridge, MIT Press, 1999, 
p. 141–185. 



Philippe Gagnon | Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature  
 
 

 

 

 
 

69
M A R Z O  

2 0 1 2  

qualités premières de Locke, ce qui situe en quelque sorte axiomatiquement l’essentialisme dans le prolongement 

de l’effort réducteur cherchant à identifier des rapports quantitatifs et transposés numériquement réduisant le 

phénomène à un ordre de relations idéales. De ce point de vue, il peut être curieux de lire des assertions impliquant 

des rapports quantitatifs, tel le spin semi-intégral, qui se voient élevés au rang de propriétés essentielles de la 

nature, parce que dans ce cas c’est la loi d’un rapport défini qui présiderait à l’organisation des choses et non leur 

structure intime26. Si les qualités premières seules ont une existence objective, l’affirmation à l’effet que la 

suppression des êtres sensibles et conscients entraînerait celle des qualités secondes conduirait par le fait même à 

supprimer tout autant les qualités premières. Un monde de grandeurs qui ne sont pas grandeurs de quelque chose 

n’aurait aucune manière de nous être représenté par le moyen de nos sens. Comme l’a noté J. Heil, un monde qui ne 

serait fait que de qualités premières ne serait pas différent de … rien ! Les choses ne peuvent être constituées que de 

pouvoirs causaux, il faut qu’il y ait quelque chose à mouvoir, il faut une épaisseur de matérialité27. 

En définitive, dire que les qualités secondes disparaîtraient si nous disparaîtrions, c’est poser la question de 

savoir ce que peut bien signifier, par exemple, 700 nm pour chacun d’entre nous, disons rouge, mais c’est aussi se 

demander quel est le pouvoir que peut recéler une longueur d’onde hors de notre spectre visible28. Signifie-t-elle 

une couleur pour un être autre que nous ? Nous ne pouvons en parler qu’en étendant la sensation de couleur qu’il 

nous est donné d’expérimenter, puis en imaginant quelques-uns de ces mélanges de couleurs que recense 

Wittgenstein, ainsi que la question qu’il pose qui est de savoir que pourraient comprendre du daltonisme des 

daltoniens29 ? (Nietzsche pour sa part s’est demandé si l’œil des Grecs n’était pas aveugle au bleu et au vert30.) 

Peut-être comprendraient-ils qu’il leur manque quelque chose, mais alors cela serait sans réalité aucune, une sorte 

de fantôme de manque, du même type que ce monde qui ne serait fait que de qualités premières. 

En plus, on doit dire que les grandeurs, enregistrées et mémorisées, sont stockées dans un « esprit » universel 

et impersonnel, puisqu’à un esprit seul elles peuvent signifier quelque chose. C’est la leçon de l’usage 

épistémologique du symbolisme et de l’inévitable recours à une forme de méta-langage pour parler d’un langage-

objet : par le fait même, c’est l’intuition, qu’on aurait pu croire bannie, qui trouve le moyen de se réintroduire31. Le 

schème de préhension mis en œuvre lorsque nous nombrons reste intérieur à l’esprit, ainsi que Berkeley l’a fait 

valoir32. 

Lorsqu’il discute des exemples d’« intrinsicalité », Ellis fait appel à un corps qui a une masse intrinsèque33. La 

masse au repos d’un objet serait sa masse intrinsèque, celle qu’il aurait s’il n’était pas en mouvement relativement à 

nous. De même, nous apprenons qu’un électron a un spin qui est une de ses propriétés intrinsèques en tant que 

composante de moment angulaire propre à toutes les particules de ce type. S’il est vrai que la masse est invariante 

                                                 
26 On voit en effet ELLIS faire un pas supplémentaire dans l’abstraction, déclarant que l’essentialiste parlant d’« essence réelle », à la différence 
de Locke, ne parlera pas d’observables mais de « kind essences », PN, p. 56. 
27 Cf. « Kinds and Essences », Ratio, 18, 4, déc. 2005, p. 415. 
28 J. HEIL dans « Modes and Mind », p. 17, fait du range une fourche. 
29 Remarks on Colours, § 77, cf. III, §127. 
30 Cf. Aurore, § 426. 
31 Cf. M. BOURDEAU, Pensée symbolique et intuition, Paris, PUF, 1999, p. 83 n. 1, 103 et 122. 
32 Cf. Towards a New Theory of Vision, § 109 in Philosophical Writings, D. ARMSTRONG (éd.), New York, Collier Macmillan, 1974, p. 328. 
33 PN, p. 52. 



Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature  |  Philippe Gagnon  
 

 
 

 
 

70 
M A R Z O  

2 0 1 2  

par changement de référentiel, pour définir une grandeur telle que l’énergie il faut préciser la position de 

l’observateur. La physique la plus récente évitera souvent l’expression « masse au repos », alors qu’à partir de 

mr =
m0

1− v 2

c 2

 où mr  désigne la masse relativiste et m0 la masse au repos évaluée sur une balance lorsque 

nous-même sommes en repos dans notre référentiel, on fera de la masse inertielle une donnée relative, et on 

introduira pour rendre compte de l’énergie cinétique additionnelle pour un objet en mouvement le correctif 

1− v 2

c 2  avec l’impulsion relativiste donnée par  
r 
p = mr

r 
v . Ceci nous dit non pas ce que signifie cette masse en 

son « intrinsicalité » pour paraphraser l’anglais de Ellis, mais tout au plus que quelque chose se doit d’être 

indépendant de l’accord intersubjectif entre des observateurs éloignés dont la vitesse et la position n’est pas la 

même. Rien ici ne précise ce qu’est la composition ultime de cette matière. Einstein disait lui-même que l’exigence 

de covariance générale retire au temps et à l’espace les derniers vestiges de l’objectivité physique34. 

Ce dont on parle c’est d’une propriété inertielle de la matière, au sens de sa résistance au changement d’état, à 

vitesse constante ou au repos, relativement à un observateur. En relativité, lorsqu’on passe à la théorie générale, 

l’énergie peut n’être pas précisément définie, en l’absence d’une loi de conservation, alors que la masse inertielle 

demeure ; connaissant cette masse inertielle, on peut déterminer son énergie intrinsèque par E = m0c
2. La masse 

se présente comme mesure d’un contenu d’énergie, mais elle n’y est pas équivalente, alors que, par exemple, la 

vitesse d’un corps en physique classique, mesurant son énergie cinétique, ne signifiait pas non plus que la vitesse 

équivaut à l’énergie cinétique35. C’est le concept d’énergie qui fait le travail, et non celui d’un quelque chose qui 

serait la masse invariable et qui pourrait être exprimé indépendamment de ces transformations. Certes, on peut dire 

qu’il n’y a de masse que m0, la masse au repos, mais d’une part elle fait figure de point de départ d’un calcul, et 

d’autre part dans un espace-temps courbe de type riemannien, loin d’être intrinsèque, la masse mesure un couplage 

avec le reste du système, la masse inertielle devenant une grandeur variable d’un champ de matière, en dépendance 

de l’équation covariante du champ36. Si la relativité générale est prise comme théorie de la matière, la masse 

inertielle variera continûment en dépendance d’autres variables qui représentent l’environnement où le système 

évolue. 

Cela pose un ensemble de problèmes. Soit à considérer l’exemple donné par Michael Tooley : imaginons un 

monde contenant 10 types de particules fondamentales. Les rapports qu’elles entretiennent entre elles sont en 

dépendance des types de particules interagissant. Si on tente de modéliser les interactions impliquant deux types de 

particules, nous serons en présence de 55 possibilités. Supposons que 54 ait été découvertes, une pour chaque cas, 

qui ne sont pas interreliées. Si on ajoute la précision que le déterminisme du monde est rigide, si bien que les 

particules X et Y telles que présentement distribuées n’ont aucune chance d’interargir dans le passé, le présent ou 

l’avenir, alors en pareil cas, selon ce philosophe, il serait juste de conclure qu’il existe une loi non dérivée relative à 

                                                 
34 Cf. « Grunlage der allgemeinen Relativitätstheorie », Annalen der Physik, 49, 1916. 
35 Cf. M. SACHS, « On the Inertial Mass Concept in Special and General Relativity », Foundations of Physics Letters, 1, 2, 1988, p. 164. 
36 « On the Inertial Mass […] », p. 167 



Philippe Gagnon | Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature  
 
 

 

 

 
 

71
M A R Z O  

2 0 1 2  

l’interaction des particules X et Y37. De cette parabole, on retiendra que la condition stipulée par Ellis à l’effet que 

les propriétés dont il traite sont des universaux au sens d’Aristote, existant seulement si une instance de ces 

propriétés existe38, ne semble pas satisfaite. Plus généralement, la question est de savoir que faire de généralisations 

vraies mais vides, sans instances confirmatrices « positives». On répond généralement qu�une généralisation vraie 

mais vide ne peut être considérée comme une loi que si elle est dérivable de généralisations vraies non vides. Pour 

le dire autrement, dans (∀x)(Fx → Gx) on n’accepte que difficilement d’envisager l’implication à partir d’un 

antécédent faux, à la différence de l’usage courant relativement à l’établissement des tables de vérités autour de 

l’implication philonienne, aussi nommée matérielle. 

Ellis est conduit à affirmer que les propriétés sont inhérentes aux choses, mais que leurs instances ne sont pas 

les choses elles-mêmes39. Cela donne une allure par moments alambiquée aux fondements ontologiques de cet 

effort essentialiste. Ainsi par exemple nous est-il dit que, à la différence de ce que croyait Locke, les propriétés 

dispositionnelles qui ne sont pas perceptibles incluront toutes les sources de toute pouvoir et de tout ordre dans le 

monde. L’énoncé, on le remarquera, est intégralement affecté du quantificateur existentiel. Face à ces « pouvoirs 

causaux » il existe les qualités secondes dont nous avons parlé, celles dont les effets sont perceptibles. 

Le problème se précise lorsque nous sommes placés devant l’affirmation que, à côté de ces pouvoirs causaux 

et qualités premières lockéennes, il existe des capacités intrinsèques dans les objets du monde physique qui leur 

permettent de résister au changement et aux influences causales. Telle serait la masse inertielle tout juste 

mentionnée. La masse gravitationnelle serait un pouvoir causal, soit celle d’un objet capable de générer un champ 

gravitationnel. Ce qui pour Ellis est remarquable, c’est qu’on ne peut dire d’aucune de ces propriétés qu’elles ont la 

passivité que leur aurait reconnue Locke. 

Une ambiguïté surgira en ce point devant nos yeux. Pour Ellis, le pouvoir causal est quantitatif et il peut 

s’exprimer mathématiquement40. Il déclarera dans la même foulée secondaire et sans grande importance la 

distinction entre le discret et le continu41. Continuant à bâtir son ontologie contre Hume, il affirmera que là où pour 

les huméens le pouvoir causal dépend de lois causales, dans sa vision les choses ont un pouvoir causal 

essentiellement, ce qui signifie que les lois ont une forme de nécessité métaphysique42. On s’attend donc en pareil 

cas à ce que les lois soient dérivées des choses, en d’autres termes que l’ensemble des choses détermine le 

comportement du monde comme faisant système. Or, sur ce point nous verrons Ellis nous dire que l’histoire, la 

localisation, l’environnement, bref le contexte d’un objet ne change rien à ses propriétés intrinsèques. Il ira même 

jusqu’à parler d’« une propriété possédée par une chose indépendamment des autres choses43 ». La tendance qui se 

manifeste alors est celle de la quête d’une sorte de noumène ineffable derrière la chose. C’est, remarquera-t-on, très 

                                                 
37 « The Nature of Laws », Canadian Journal of Philosophy, 7, 4, déc. 1977, p. 669.  
38 PN, p. 43. 
39 Cf. PN, p. 46; aussi SE, p. 25. 
40 PN, p. 48. 
41 PN, p. 57. 
42 PN, p. 50-51. 
43 « [...] a property something has independently of any other thing », PN, p. 51. Comparer avec, à six années de distance : « For everything 
influences or is influenced by other things in various ways. But, in great many cases, these influences may be ignored for the purposes of 
analysis or theory construction. », The Metaphysics of Scientific Realism, Montréal/Kingston, McGill/Queens University Press, 2009, p. 82. 



Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature  |  Philippe Gagnon  
 

 
 

 
 

72 
M A R Z O  

2 0 1 2  

exactement la pente qu’à suivie Hume, celle de la désolidarisation des phénomènes. C’est ici que le bât blesse, 

puisqu’il s’agit d’un présupposé objectiviste, à l’effet que les choses se tiennent en isolation autarcique. Une telle 

chose n’aurait de sens que dans le cadre d’une interprétation aristotélicienne de la substance comme υποκειμενον 

ou subjectum en latin. Or, si Ellis ne l’a pas refusée, il a interdit le chemin qui en suivrait le déploiement jusqu’aux 

manifestations les plus élevées de l’indépendance qui permet l’identification d’une chose comme substance. Dans 

le Tractatus, Wittgenstein s’en est sorti en faisant du monde non un monde de choses, ou encore moins de 

substances, mais d’états de chose en dépendance d’un règne de formes logiques arbitrant le compossible et 

l’incompossible. Il y a là un refus d’identifier monde et substance du monde, sans qu’il s’agisse de nier qu’il y ait 

une substance du monde ; seulement, celle-ci est située en opposition diamétrale à ce qu’il en est chez Ellis. 

Descartes n’avait pas notre connaissance de la constitution moléculaire de la matière, et il a proposé dans la 

seconde des Meditationes de Prima Philosophia de penser à un morceau de cire pour tenter de nous éveiller à la 

difficulté de circonscrire cet éventuel tissu de rapports matériels qui constitue un substrat. Son exemple aujourd’hui 

doit être repensé, et c’est ce que proposa Bergson dans le cadre des débats qui allaient conduire à l’adoption de la 

théorie atomique, en passe d’être confirmée un peu plus tard par Perrin. Il est remarquable que, à la différence de 

Descartes, l’exemple de Bergson soit spécifiquement centré autour du temps que prendre un cube de sucre pour 

fondre dans un verre d’eau44. Nous comprenons que la nature des choses nous est difficile à concevoir, allons-nous 

la loger dans la réalité moléculaire ? Celle-ci est loin d’être clarifiée : nous possédons des nombres quantiques sûrs 

pour les atomes d’hydrogène mais pas tellement plus. Nous expliquons obscurum per obscurius en tentant de nous 

élever au-dessus. Quiconque tenterait de solutionner l’équation de Schrödinger pour les molécules les plus simples 

comprendrait immédiatement. Elle ne peut être solutionnée exactement que pour l’atome d’hydrogène, ou pour un 

atome qui n’a qu’un électron, complétant le tout grâce à une variété de méthodes d’approximation existantes qui 

permettent de trouver des solutions pour des systèmes plus complexes. Parler de ce qui demande des jours de calcul 

à un ordinateur de très grande puissance comme s’il s’agissait d’une chose présente devant nous est plutôt... 

détonnant. On doit en tirer que l’explication ultime devrait être (notez le déontique) exprimée en termes d’atomes, 

ou de petites particules, mais même cela n’est pas clair. On ne gagne pas en clarté lorsqu’on voit Ellis déclarer, 

nous l’avons déjà dit, que la distinction entre continu et discret est inimportante. 

Il restera à se demander ce que peut signifier cette indépendance des objets les uns par rapport aux autres dans 

le cadre d’une physique qui n’a pu progresser qu’en envisageant l’univers extérieur comme un système propageant 

des interactions non nulles dans l’épaisseur de son étendue. Déjà Faraday, souscrivant à une tradition priorisant la 

force et la causalité active45, que Ellis dit vouloir défendre lui aussi, passait le plus clair de son temps à se demander 

si, par exemple, la terre subissant l’effet de la gravitation en présence d’un objet massif comme le soleil, ne devait 

pas elle aussi être considérée comme l’affectant en retour46. De même, Mach s’interrogea sur la présence des étoiles 

fixes qui se doivent d’avoir un rôle causal à jouer dans le mouvement de rotation de l’eau dans la chaudière de 

                                                 
44 Voir le commentaire de G. CHAZAL, Formes, figures, réalité, Seyssel, Champ Vallon, 1997, p. 24-25. 
45 Cf. P. M. HARMAN, Metaphysics and Natural Philosophy: The Problem of Substance in Classical Physics, Sussex/New Jersey, Harvester 
Press/Barnes & Noble, 1982, p. 82. 
46 « On Some Points of Magnetic Philosophy » in Experimental Researches in Electricity, vol. 3, Londres, Quaritch, 1855, p. 570-574. 



Philippe Gagnon | Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature  
 
 

 

 

 
 

73
M A R Z O  

2 0 1 2  

Newton et puis du pendule de Foucault, principe qui joua un rôle plus important que l’expérience de Michelson et 

Morley dans la genèse de la théorie de la relativité généralisée47. 

Si nous pressions la question, nous aurions à rendre compte d’une des nombreuses distinctions proposées par 

Ellis, celle entre des types naturels fixes et d’autres qui sont variables. Les particules fondamentales représentent 

ainsi à ses yeux un type fixe, alors qu’un morceau de fer, ou un morceau de cire pour rester branché sur les mêmes 

exemples, a cette capacité d’exister sous différents états. Ces remarques, où certains ne verront rien de bien 

particulier, représentent une gageure. En fait, il y a autant de raisons d’affirmer, à prendre par exemple une 

molécule d’eau, que ces états que nous nommons solide, liquide, puis gazeux peuvent, au niveau microscopique, 

n’être absolument pas comparables. Ce n’est qu’une habitude, celle de les voir suivre l’un de l’autre en succession, 

qui permet de nommer le tout du nom unique d’une éventuelle « substance ». C’est Hume ici qui a raison : rien 

n’« exige » ce passage, alors qu’une bien mal comprise « mémoire » chimique assure le passage de la configuration 

moléculaire de l’état gazeux, au moment où les molécules H2O maintiennent un angle entre leurs éléments H-O-H 

de 1050 à celle de l’état liquide au moment où cette même configuration semble décomposer et recomposer sa 

forme, jusqu’à l’état solide alors que la glace se construit d’anneaux plissés où chaque molécule H2O est entourée 

par quatre autres molécules formant un tétrahèdre. Nous ne trouverions d’ailleurs pas grande chose à en dire si nous 

en restions à la considération de ce qui est censé la constituer, ces atomes particuliers d’hydrogène et d’oxygène. La 

propriété de liquidité est dite « survenante » (supervenient) à leur égard48. 

Pour asseoir encore davantage la distinction nécessaire à son système entre propriétés essentielles et propriétés 

accidentelles, Ellis parlera du nombre d’électrons sur les couches orbitales d’un atome d’uranium. Ces 92 électrons 

lui appartiennent en propre, alors que tout état d’excitation ou de perturbation doit être considéré comme 

accidentel49. L’idée est fort intéressante, même fascinante. L’atome « tendrait » à la rédintégration à un type. Il 

introduirait dans notre expérience une sorte de figure d’intemporalité, si tant est que l’on puisse en trouver une. Il 

n’est pas vrai, contrairement à une croyance spontanée, que tous les atomes connus devront nécessairement se 

désintégrer. Des objets constitués de platine, d’or, d’iridium, de rhenium, de molybdène, de tungstène resteront 

identiques indéfiniment si rien ne les altère. Certains métaux résisteront à la corrosion en vertu de leurs propriétés 

électrochimiques, ou parce qu’à leur surface se trouve une couche mince d’oxydes qui les protège de la corrosion et 

même réapparaît si on la détruit. Au vu de ces considérations, doit-on penser que le mouvement perpétuel est, au 

moins, figuré par certains de ces oscillateurs que rien jamais n’arrêtera dans leur course, à des vitesses pour nous 

inimaginables ? Ellis a l’idée bizarre d’introduire la demi-vie de certains éléments parmi de telles propriétés 

essentielles. Ainsi la désintégration α d’un monceau minuscule d’uranium est fort lente, parce que des milliards de 

noyaux ont chacun une particule α qui risque de s’échapper. S’il y a un milliard de chances contre une de libération 

d’une particule α dans une année, et si nous observons un noyau un milliard d’années ou un milliard de noyaux 

                                                 
47 Cf. P. DAVIES et J. GRIBBIN, The Matter Myth, New York, Simon & Schuster, 1992, p. 95-8. 
48 « Liquidity is a supervenient property because any two physically indiscernible molecular systems under the same conditions have to have the 
same degree of liquidity, but the property as such is realizable by a vast number of substances, molecular states and combinations of 
temperature and pressure. » (M. WEBER, « Fitness made Physical: The Supervenience of Biological Concepts Revisited », Philosophy of 
Science, 63, 3, sept. 1996, p. 419-420) 
49 PN, p. 54. 



Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature  |  Philippe Gagnon  
 

 
 

 
 

74 
M A R Z O  

2 0 1 2  

pour un an, nous avons des chances similaires de voir une désintégration α. Observons 1 000 milliards de noyaux 

pendant un an, et nous aurons des chances d’observer 1 000 désintégrations. Outre qu’il n’y ait guère de sens à 

parler de l’essence d’un phénomène statistique, témoignant de l’absence de véritable considération pour 

l’explication statistique, cela a au moins le mérite de nous forcer à considérer le problème. 

 

4. La place de l’historicité dans la construction de l’explication 

 

La manière dont Ellis est prompt à tirer des conclusions assez grandioses sur la modalité du nécessaire 

relativement à la structure des éléments composant la matière pourra paraître imprudente au vu de certaines 

observation. Considérons un instant la question de la structure du tableau périodique. Dans les connaissances en 

astrophysique qui s’offrent à nous, en l’état présent de développement du savoir, une série de questions peuvent et 

peut-être même doivent surgir dans l’esprit à l’égard des premiers moments de l’évolution de la matière. Déjà L. 

Henderson dans The Fitness of the Environment (1913) avait attiré l’attention sur les propriétés étonnantes de 

l’atome de carbone, capable de se lier avec lui-même, et sur celles plus générales de la molécule d’eau. Plus on 

considère cette dernière, plus les questions nous viennent à l’esprit, comme on a encore tenté d’en rendre compte 

récemment50. 

Si nous nous reportons au premières minutes qui suivent l’explosion du big bang, nous verrons nos modèles 

suggérer que le carbone, qui est aujourd’hui le quatrième élément en termes d’abondance cosmique, après 

l’hydrogène, l’oxygène et l’hélium respectivement, n’y existe pas encore, pas plus que l’oxygène d’ailleurs. On ne 

trouverait nul d’entre eux lors des trois premières minutes. Il y a quelque chose dans la structure des éléments légers 

qui a empêché la formation initiale des éléments lourds. Initialement, des photons de haute énergie sont transformés 

en protons. Puis ceux-ci se combinent en isotopes de l’hydrogène, soit le deutérium (2H de masse 2), le tritium (3H 

de masse 3) et les particules α (de masse nucléaire 4 et équivalant aux noyaux d’hélium, réunissant 2 protons et 2 

neutrons). Il n’y a pas de masse stable de niveau 5 qui ait été alors produite. Elle seule aurait permis, par fusion, la 

formation immédiate du carbone et de l’oxygène51. 

Cette absence d’une masse stable de cinquième niveau est certainement liée de très près aux propriétés 

ultérieures du processus de composition cosmique des éléments qui prennent un temps long pour en arriver à la 

présence des éléments lourds. L’absence d’une gradation successive d’un seul niveau dans les masses nucléaires 

signifie qu’au lieu d’un ordonnancement régulier en échelle, nous sommes en présence d’un saut de quatre, ce qui 

rend difficile et pratiquement impossible la composition des noyaux lourds antérieurement à leur période 

d’incubation dans les étoiles. Sans un pareil « défaut » du tableau périodique, nous aurions vu la composition des 

éléments se produire rapidement, jusqu’aux métaux, sans l’abondance de carbone et d’oxygène dont fait montre 

                                                 
50 Cf. J. FINNEY, « An Introduction to the Properties of Water » in R. LYNDEN-BELL, S. CONWAY-MORRIS, J. BARROW, J. FINNEY et C. HARPER 
Jr., Water and Life: The Unique Properties of H2O, Boca Ranton, CRC Press/Taylor & Francis, 2010, p. 29-47. 
51 Cf. A. GUTH, The Inflationary Universe, New York, Basic Books, 1997, p. 97-98 ; également O. GINGERICH, « ’God’s Goof’ and the Universe 
that Knew we were Coming » in Science and Religion: Are They Compatible?, P. KURTZ (éd.), New York, Prometheus, 2003, p. 53. L’A. tire 
des conclusions sur le principe anthropique et le théisme qui ne font pas partie de notre présent propos. G. GAMOV pour sa part avait, dans My 
World Line (1950), ironisé sur ce Dieu semblant improviser au petit bonheur, considérations qui servent de point de départ à Gingerich. 



Philippe Gagnon | Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature  
 
 

 

 

 
 

75
M A R Z O  

2 0 1 2  

l’univers tel que nous le connaissons. Sans ces derniers, c’est la vie, encore une fois telle que nous la connaissons, 

qui aurait été empêchée d’apparaître. On est libre de spéculer sur la vie qui aurait pris d’autres formes, mais ces 

propos n’appartiennent pas à la science expérimentale. 

Il est d’ailleurs une question quelque peut différente qui, elle aussi, gagne à être posée. Prenons un atome : 

existe-t-il tel que se le représente l’ordre de notre tableau périodique, ou est-il un moment d’une composition 

cosmique qui a des points d’appuis plus systémiques, ou d’équilibre, faisant appel à un niveau plus élevé de 

symétries, tel que le carbone ? Pourquoi en effet s’il y a un rapport au nécessaire dans la charge et la masse, puis le 

spin de l’électron, devons-nous parler de sa charge actuelle ? Certes, pour nous faire une représentation scientifique 

du passé, certaines choses doivent ne pas bouger. C’est la condition ceteris paribus partout rencontrée. Ainsi avons-

nous sans doute besoin de poser en principe que, une fois connue la masse de l’atome d’hydrogène, celle-ci ne 

bouge plus. Toutefois, parcourir le tableau périodique par en haut, c’est retracer l’histoire d’une composition. On 

peut douter de ce que, par exemple, la combinaison de trois noyaux d’hélium-4 (particules α) à un moment donné, 

quelque part, lesquels se sont agrégés dans un temps inimaginablement court, pourrait refluer sur l’ensemble du 

cosmos et lui dicter un « règne » cosmique où le carbone se met à acquérir de l’importance. Il n’y a pas là non plus 

d’équivalent du génome qui porterait l’histoire d’une random walk. C’est dire que des lois et des principes abstraits 

de symétrie y ont sans doute quelque chose à voir. Ces derniers semblent en pareil cas être tout ce qui compte. La 

structuration de la matière donne l’impression de tâtonner autour de lois qu’elle devra tôt ou tard reproduire. 

S’appuyer sur la structure ainsi réalisée, et la déclarer elle nécessaire, c’est nous semble-t-il poser le problème à 

l’envers et qui plus est sans justification. 

Le tableau périodique n’a une cohérence qu’approximative, il ne semble pas obéir à une loi qu’on puisse 

déterminer sans consulter l’expérience. Et pourtant il le devrait. Cela pourrait sembler donner raison à Ellis dont 

l’emphase va à considérer comment une chose est constituée plus que la loi qui détermine son organisation. 

Pourtant, ce sont alors les affirmations à l’effet qu’il faut commencer par consulter l’image scientifique du monde 

qui risqueraient de se trouver en reste52. Ce que le tableau veut exprimer c’est une cohérence d’ensemble, si bien 

que la règle qui veut que les atomes croissent par ajout de couches successives en dépendance du principe de 

superposition de Pauli, qui eut historiquement le sens d’une règle empirique pour rendre compte d’anomalies 

spectroscopiques dans la théorie de Bohr, ne l’a plus pour nous suite à sa reformulation dans le cadre de la 

statistique de Fermi-Dirac53. 

Si nous nous avisons de considérer tout ensemble, et que nous posions la question : qui est-ce qui 

individualise ? Et ensuite : il individualise quoi ? nous verrons que le plus spécifique des « individus » naturels, ou 

plus prudemment des candidats naturels à l’individualité, se doit d’être l’atome. E. Grosz  a pu dire, réfléchissant 

sur certaines idées de G. Simondon, que la vie se distingue de l’ordre physique en ce que le vivant n’atteint jamais 

le statut de permanence et de stabilité rencontré dans les agrégats matériels qui « cristallisent » les forces 

préindividuelles nécessaires à leur apparition. La vie montrerait un processus d’individuation qui jamais ne cesse, 
                                                 
52 PN, p. 63. 
53 Cf. M. MASSINI, Pauli’s Exclusion Principle: The Origin and Validation of a Scientific Principle, Cambridge, Cambridge University Press, 
2005, p. 21. 



Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature  |  Philippe Gagnon  
 

 
 

 
 

76 
M A R Z O  

2 0 1 2  

l’organisme ne coïncidant à aucun moment avec lui-même, faisant de lui davantage une singularité, lieu de 

rencontre de forces inharmonisables, plutôt qu’un individu. Seuls les systèmes matériels atteindraient dans certains 

cas cette identité à soi que nous sommes portés à attribuer spontanément au sujet54. Ces considérations ont quelque 

chose d’essentiel dans la réflexion sur une ontologie. Dans les règnes végétal et animal qui viennent complexifier le 

tableau, l’individualité est portée par l’espèce, qui semble n’avoir de regard que très limité pour le porteur. C’est 

d’ailleurs une des observations qui conduisirent tant Darwin que Wallace à s’interroger sur la sagesse du travail de 

la Providence : si l’individu peut être sacrifié par milliers pourvu que vive l’espèce, quel type de bonté cela peut-il 

bien refléter ? Il y a cependant une différence à maintenir entre le règne végétal et celui de l’animalité. Non 

seulement le végétal seul est-il autotrophe, mais la notion d’espèce ne rend pas compte de tout. Ainsi a-t-on observé 

récemment que l’extension de l’individu est peut-être plus grande que nous ne l’avions pensé auparavant. D’un 

organisme se reproduisant par clonage (herbe, vigne, éponge, coraux), on ne saurait dire qu’il obéit aux critères de 

compétition interspécifique parce que non seulement il ne représente qu’une seule espèce, mais on peut même dire 

qu’il ne s’agit que d’un individu gigantesque. Certains trembles (populus tremuloides) peuvent occuper plus de 100 

acres, avec des bosquets dont on estime qu’ils peuvent persister un million d’années55. 

L’animal doué d’un système nerveux complexe est pour sa part confronté à un nombre incalculable de choix 

possibles et il dépendra en conséquence beaucoup moins d’un type ou d’une espèce pour fixer ces réponses, alors 

qu’une part immense de son effort, en particulier relativement aux critères de l’action « bonne », consistera à tenter 

de regrouper celle-ci sous des universaux plausibles, qu’il soit d’ailleurs réflexivement conscient ou non. 

On pourrait penser que nous allons alors de l’exclusion de tous les possibles à une extrémité, rendue 

obligatoire par la présence à un type, à une réalité de l’action libre qui n’est que fort indirectement commandée par 

la nature des choses à l’autre extrémité. Ce serait sans compter avec d’un côté les possibilités indéfinies de 

transmutation et d’exploration des zones de stabilité à un bout de ce continuum, et avec à l’autre bout les exigences 

de l’agir qui sont beaucoup plus restrictives qu’il ne pourrait sembler si nous ne faisions que considérer la diversité 

et la relativité des coutumes comme plusieurs l’ont fait depuis Montaigne. 

Certes, nous l’avons déjà noté, et Ellis ne cesse de parler de substances actives par opposition au passivisme, il 

est possible de parler de « tendance » à la rédintégration d’un type, du travail ou de l’effort d’une molécule qui irait 

à maintenir sa forme. C’est ce qu’a défendu avant Ellis Raymond Ruyer56. Mais en pareil cas il faut se décider, car 

alors c’est la distinction initiale entre l’entité appartenant à un type stable et aisément universalisable et celle à 

laquelle ne correspond aucun concept précis au sens où elle n’instancie pas un universel mais l’interaction de 

plusieurs d’entre eux — c’est cette distinction rappelée au début qui devra être mise en cause. Si Ellis serait 

probablement d’accord à dire que le présupposé de plusieurs, dont fameusement Kelvin, à l’effet que l’élaboration 

d’un modèle mécanique est une condition sine qua non de tout véritable progrès scientifique n’est pas de ceux qui 

ont un caractère de nécessité, cela devrait normalement conduire à remettre également en question, en même temps 

que le passivisme des entités fondamentales, leur mise en analogie avec le fonctionnement mécanique inertiel. Sur 

                                                 
54 Cf. « Deleuze, Bergson, and the Concept of Life », Revue internationale de philosophie, 241, 3, 2007, p. 298. 
55 F. BOUCHARD, « Causal Processes, Fitness and the Differential Persistence of Lineages », Philosophy of Science, 75, 2008, p. 562-563. 
56 Dieu des religions, Dieu de la science, Paris, Flammarion, 1970, p. 232. 



Philippe Gagnon | Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature  
 
 

 

 

 
 

77
M A R Z O  

2 0 1 2  

ce point cependant, ce que Ellis nomme pouvoir causal n’est en rien apparenté à l’efficacité de l’action consciente 

et intentionnelle. Contrairement à ce qui se produit chez Ruyer, on ne saurait dire que sa position fasse passer la 

catégorie ultime d’intégration cosmologique du mécanisme au psychologique. Ellis dirait sans doute que la science 

n’autorise pas à partir de la conscience telle que nous l’expérimentons. Pourtant, lutter contre la théorie de la 

passivité ne doit pas équivaloir à la pure et simple description de la structure matérielle des entités qui composent 

l’univers. Ce serait là une autre version du passivisme sans plus57. En d’autres termes encore, qu’est-ce que cela 

peut bien signifier de dire que la nature est douée de puissance ? Ne doit-on pas voir là un des traits qui, amplifiés, 

permettront l’apparition de la conscience telle que nous l’éprouvons ? 

 

5. La dimension de l’épistémique 

 

Ellis donne comme exemple de dispositions, en se référant aux travaux d’autres chercheurs en son domaine, la 

solubilité dans l’eau, la toxicité, la friabilité au sens d’être cassant. Il insiste sur le fait que ce n’est pas tant le 

rapport fonctionnel joué par un processus qui compte, puisque ce qui est en situation d’interaction causale peut être 

successivement actif puis passif, et remarque que pour un huméen la causation est une instance d’une régularité 

universelle d’un certain type, au sens où les lois de la nature différant, et donc les régularités, ce sont les 

dispositions des choses qui seraient par le fait même changées. Si en revanche pour un essentialiste les dispositions 

dépendent de pouvoirs causaux intrinsèques, de la manière dont sont arrangés et constitués les composants 

fondamentaux, on ne peut varier la disposition des choses qu’en variant leur constitution. Certains éprouveront 

certes une réelle sympathie pour cette proposition dans la mesure où elle tente de s’affranchir une fois pour toutes 

du caractère évanescent et plus ou moins fantômatique qui est tout ce qui resterait de l’univers si nous acceptions 

que son comportement puisse être subverti à tout moment en passant par de quelconque lois intemporelles flottant 

dans quelque domaine virtuel ou nouménal inconnaissable. 

Si cependant on ne peut varier la disposition qu’en modifiant la constitution, cela signifie que nos efforts de 

description ne pourraient atteindre l’ultime réalité des choses et de cette manière, si cela était avéré, le concept 

même de progrès de la représentation scientifique des choses ne saurait se poser. Une théorie reste une entité 

logico-linguistique. Elle ne peut attribuer aux choses des prédicats qui ne correspondraient à aucune propriété 

réelle. Mais d’un autre côté, parler des propriétés des choses directement prises comme si elles nous étaient tout 

bonnement accessibles et que nous n’avions qu’à ouvrir les yeux pour les voir, cela est outrancier. Lorsque nous 

atteignons une explication, il n’est pas besoin que celle-ci soit ultime, parce que si nous devions nous en tenir à un 

tel réquisit, nous ne pourrions agir efficacement sur le monde extérieur qu’à la seule condition d’en connaître 

jusqu’au plus bas degré la composition : chaque mouvement du plus léger atome, pour paraphraser la phrase célèbre 

                                                 
57 ELLIS affirmera que la variabilité des types naturels est fonction de la complexité. Ainsi les entités faisant partie des types les plus simples 
n’ont aucune variabilité, ayant leurs pouvoirs, capacités et propensions essentiellement sans pouvoir acquérir de nouveaux pouvoirs (SE, p. 21). 
Lorsqu’il nous dit que l’atome de cuivre ou le proton ne peuvent apprendre de nouveaux « trucs », on peut lui demander en retour : comment 
saurions-nous cela ? En considérant des atomes à part les uns des autres ? S’ils sont indiscernables, ils sont selon la loi logique de Leibniz 
identiques. Or Ellis rejette les connaissance obtenues par le langage et la logique. De plus, quelle différence y a-t-il entre « être passif » et 
« n’avoir aucune variabilité » ? 



Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature  |  Philippe Gagnon  
 

 
 

 
 

78 
M A R Z O  

2 0 1 2  

de Laplace, se devrait de nous être accessible sans quoi nous pourrions douter de toute proposition qui se donne à 

nous comme savoir. 

Cette question pose en retour celle de la simplicité explicative. Ellis n’en finit pas de répéter qu’il n’y a pas, 

pour faire une philosophie de la nature, à considérer des lois de la nature ou un Dieu qui puissent surplomber 

l’ordre du monde et en changer la réalité. Il est toutefois possible de penser le problème en l’inversant. Que 

faudrait-il faire pour modifier les pouvoirs causaux donnés avec l’être des substances naturelles les plus 

élémentaires, appartenant aux espèces infimiques ? La réponse obvie à la question est que nous changeons 

continuellement la disposition naturelle des choses. Un atome ou une molécule font partie de ce que nous utilisons 

comme matériau pour des projets d’assemblage divers impliquant les éléments stables du tableau périodique. Le 

vivant, pour sa part, a trouvé le moyen de rendre partiellement indifférent à son propre projet la destination 

« naturelle » de l’atome considéré comme un oscillateur qui n’entrera que dans les réactions qui sont calculables ou 

prévisibles en vertu de ses propriétés intrinsèques. Lorsque nous expliquons, nous n’avons pas besoin de trouver le 

degré dernier et le plus bas de composition, sous peine de nous trouver en présence d’un mécanisme explicatif 

n’atteignant rien. Il existe ce que Herbert Simon a proposé de nommer la « quasi-décomposabilité », et c’est elle qui 

permet, en s’appuyant sur certains crans d’arrêt objectifs, de valablement modéliser à partir de strates de réalité qui 

font partie d’un réseau total58. En revanche, il est difficile d’établir que la « découpe » faite dans le réel, ce que 

Howard Pattee nomme la « coupure épistémique », correspond de fait à une frontière naturelle en tous les cas59. 

Ainsi, s’il est possible que nous nous abusions en requérant de l’explication un caractère ultime qu’elle ne se doit 

pas de posséder, comme si l’explanans lui-même devait être expliqué, sans arrêt dans une pareille régression, il 

reste vrai de dire, en contrepartie, que les frontières des modèles que nous proposons de la réalité ne saisissent de 

celle-ci que certains aspects et que toute borne proposée à un système a quelque chose de relatif. 

Cette intuition juste autour de la quasi-décomposabilité devrait pouvoir nous aider à identifier une composante 

qui fait défaut dans le système de Ellis. Le monde a certes un ensemble de propriétés, et il est composé de types que 

nous pouvons tenter de classifier. Les grandes distinctions initiales cependant, déjà documentées, autour de 

l’exclusion de l’espèce biologique et du vivant directement pris de la classe des universaux véritables, devrait 

donner à réfléchir en ce sens que l’effort classificatoire de Ellis s’y monnaie comme tendance à chercher l’inclusion 

dans un de ces types et, ainsi, à détruire d’une main ce qu’on a posé de l’autre. C’est très bien de dire que le monde 

ne doit pas être fait de substances passives, mais tout vouloir enfermer sagement dans un type, c’est refuser de 

reconnaître l’antagonisme du connaissant réel et de l’agent capable d’action efficace dont l’effort consiste le plus 

souvent à tisser de manière complexe une trajectoire au sein de ces types, de façon à «lire» la structure même de 

l’univers dans une direction qui sache correspondre à la maximisation des possibilités de cette même action 

efficace. Nous reviendrons sur ce point. 

Remarquons, pour continuer à considérer un instant les exemples favoris de Ellis, que si pour les essentialistes 

la charge de l’électron est une authentique propriété, et non quelque chose de contingent en vertu de tout le reste de 

                                                 
58 Cf. The Sciences of the Artificial, 3e éd., Cambridge, MIT Press, 1996, p. 207-210. Ellis lui-même l’exprime dans le texte que nous citons en 
note 43, infra. 
59 Cf. « The Physics of Symbols: Brindging the Epistemic Cut », Biosystems, 60, 2001, p. 5-21. 



Philippe Gagnon | Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature  
 
 

 

 

 
 

79
M A R Z O  

2 0 1 2  

l’environnement où il se trouve ou bien de stipulations extrinsèques des lois de la nature, on peut découvrir chez lui 

une certaine hésitation lorsque vient le temps de discuter des perturbations mineures de cet ordre intrinsèque. Ainsi 

nous dira-t-on que l’acidité n’est pas une propriété que l’on puisse changer en changeant les lois de la nature, car les 

mêmes substances seraient acidiques si elles existaient dans un autre monde. En réalité, Ellis nous semble maintenir 

un équilibre quelque peu incohérent entre deux positions théoriques sur ce point : il s’appuie d’une part sur Kripke 

pour maintenir un rapport entre le constat et la nécessité à laquelle la nomination affectée de modalité permet de 

s’élever, du prédicat dépassé en direction de la propriété60, mais il traite assez cavalièrement la sémantique sous-

jacente des mondes possibles61. Lorsque les chimistes quantiques et les spécialistes de la chimie physique cherchent 

à bombarder l’ordre connu pour le faire «céder», ils adoptent l’attitude d’esprit inverse, que nous pourrions qualifier 

d’anti-conventionnaliste. En effet, plutôt que de tenter de reproduire un ordre connu, ils cherchent plutôt à trouver 

un ordre sous-jacent, d’un niveau plus élevé et qui le dériverait62. Trouverait-on celui-ci d’ailleurs que nous ne 

serions pas au bout de nos peines, puisque la théorie quantique montre que certains états agrégés se réaliseront 

indépendamment de notre « théorie du tout » et qu’ils ne dépendent pas des entités supposées fondamentales au 

premier niveau de composition63. Parler de l’acidité, c’est parler de l’état où une paire d’électrons est déplacée, de 

ce qui réagit avec une base, qui elle donne une paire d’électrons et accepte des ions H. Ellis, nous l’avons vu, 

considère que l’état excité ne constitue pas un type. Nous croyons, contrairement à ses thèses, qu’il est parfaitement 

possible pour les mêmes substances de n’être pas acidiques dans un autre monde possible. Prenons un acide qui soit 

un électrolyte, donc une substance contenant un ou plusieurs atomes H et produisant des ions H+ mobiles lorsque 

dissous dans l’eau. Il est parfaitement possible d’imaginer un monde dans lequel une molécule ne donnerait pas 

aussi libéralement ses ions H+. 

Dans la théorie de Brønsted-Lowry l’acide est un type, pour parler comme Ellis, dont la tendance est de donner 

un proton et la base, inversement, est comprise comme un accepteur de proton. On y atteint une grande abstraction, 

puisque l’on peut s’y passer de toute référence à une catégorie particulière d’ion ou de solvent. Un composé tel que 

                                                 
60 Cf. SE, p. 54. 
61 Au dire de S. MUMFORD, il l’abandonne entièrement, cf. « Kinds, Essences, Powers », p. 432. Dans The Metaphysics of Scientific Realism, 
p. 101-103 il tente de répondre à ceux qui l’ont qualifié de « Meinongien », en particulier Armstrong. 
62 Ce faisant, ils ne pourront, le voudraient-ils, s’en tenir aux universaux de Ellis, censément tous exprimables en termes quantitatifs. Prenons par 
exemple l’étude d’un effet qualitatif, le goût sucré. Pour être évaluable par l’expérimentation, il doit être transformé en quelque chose de 
quantifiable. Or on trouvera bien des édulcorants dont la saveur sera reliée à leur ressemblance structurale avec la forme spatiale des molécules 
sucrées. On verrait aisément cependant que les formes de certaines molécules sucrées (par exemple la thaumatine ou la monelline) n’ont pas de 
relation entre elles ou avec les hydrates de carbone qui font partie de notre vulgate commune. Quelle aurait été notre capacité à assigner en ce 
cas une probabilité pour ces molécules de causer en nous cette sensation ? On doit la considérer très faible. Si on procède en sens inverse, et 
qu’on se demande, non pas quelles sont les lois structurelles de la chimie que nous connaîtrions toutes ex hypothesi, mais plutôt partant de notre 
sensation d’un goût sucré, quelle est la classe de phénomènes à laquelle nous puissions la réduire au moins approximativement, à appliquer les 
lois les mieux connues, nous n’aurons comme réponse que de chercher du côté de ce qui a formule de type CnH2nOn (où n sera situé entre 3 et 
7). Comment ne pas voir que cela ne nous apprend encore que fort peu ? Tout ce qui peut être fait est d’assigner une probabilité en vertu de ce 
qui est dicté en la circonstance par les théories les mieux établies. Cette assignation sera subjective. Elle n’aura d’intérêt que moyennant une 
renormalisation ultérieure de l’hypothèse au vu de l’évidence faisant intervenir le théorème de Bayes et reflétant des expériences de génie 
chimique franchement tâtonnantes. Même constat donc que pour une couleur si on nous permet de se servir encore de cette analogie. Une seule 
mesure d’un système physique ne livrerait pas de base suffisante à la détermination d’un état. Pourtant un état ultérieur suivra bel et bien de 
celui-ci, antérieur. Si nous supposons connues les mesures des masses d’un système physique, à partir des coordonnées de position ou de 
vélocité, aucune prédiction des couleurs qu’il serait capable de produire ne s’ensuit. C’est uniquement par l’ajout de termes non mécaniques, 
telles que des charges déterminées par des champs électrodynamiques, que nous pouvons nous faire une représentation du phénomène, ou pour 
le dire autrement comprendre sa complète inexistence dans les termes de la mécanique classique. 
63 Cf. R. LAUGHLIN et D. PINES, « The Theory of Everything », Proceedings of the National Academy of Sciences, 97, 1, 4 janv. 2000, p. 29. 



Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature  |  Philippe Gagnon  
 

 
 

 
 

80 
M A R Z O  

2 0 1 2  

le chloride d’hydrogène (HCl) y devient un acide en vertu du fait qu’il peut donner un proton et non parce qu’il 

contient des ions H+. C’est une théorie affectionnée de la part de ceux qui travaillent intensément sur des solutions 

aqueuses. Or elle n’est applicable qu’à des systèmes où l’on retrouve des protons en solution, si bien qu’elle n’est 

d’aucune utilité pour des solvents non protoniques, tel le tétroxyde de diazote (N2O4). Lorsque l’intérêt s’est 

déplacé vers les réactions dans des solvents non aqueux, une définition qui ne prendrait pas en compte le proton est 

devenue désirable. On a alors parlé du système de solvent, un acide étant un solute donnant un cation (ion +), alors 

qu’une base fourni un anion (ion -). Quels en sont les avantages pour des solvents qui ne contiennent pas de 

protons ? Essentiellement d’avoir permis de comprendre le comportement de composés chimiques instables dans 

l’eau. Ce système par contre n’est applicable qu’à des réactions en solution, et s’il a permis d’étendre l’idée d’acide 

et de base aux solvents non protoniques, il a dû être élargi. 

Dans théorie de Lewis, la présence d’un solvent est tout à fait secondaire et la question de savoir si la 

neutralisation aura lieu dépend de la disposition des électrons dans les réactants. Toutes les bases y sont considérées 

comme ayant en commun une paire d’électrons qui peuvent entrer en liaison. Les acides en revanche ont des 

orbitales inoccupées. On rend compte de la neutralisation par la formation de liaisons covalentes. Cette théorie est 

tellement générale qu’elle permet souvent de deviner si des composés réagiront, sans toutefois remplacer 

l’expérience puisque des désaccords entre prédiction et expérience se sont produits. Une autre manière de 

l’exprimer serait de dire que le chimiste se sert d’une théorie en dépendance de ce qu’il étudie et des possibilités de 

déduction uniforme eu égard à l’objet considéré. 

Ellis envisage l’objection selon laquelle les composés chimiques n’auraient pas de pouvoir causal essentiel. 

Selon celle-ci leur pouvoir (1) dépendrait entièrement des structures atomiques où se trouve l’essence des types 

moléculaires, et de plus (2) ces structures moléculaires étant des propriétés catégorielles, les lois des 

comportements chimiques devraient alors être considérées comme contingentes. Cet argument, nous dit Ellis, est en 

défaut à cause de la prémisse (2) ; en effet, les structures atomiques ne sont pas des propriétés catégorielles, parce 

qu’une structure exige des éléments causalement connectés. Ellis défend donc l’existence de pouvoirs causaux 

présents sous les structures moléculaires. Ces lois sont a posteriori, mais selon lui ceci n’implique pas leur 

contingence. On pourrait déterminer par exemple que le sucre est soluble dans l’eau si nous en savions assez à 

propos des pouvoirs causaux des composants subatomiques des atomes A et B, leur arrangement respectif et la 

manière dont ils sont disposés à interagir. La conséquence en est qu’une propriété d’une chose ou type naturel 

possédée nécessairement peut ne pas être une propriété essentielle des entités de ce type64. Ellis revient ainsi sur son 

affirmation faite dans Scientific Essentialism d’après laquelle les propriétés essentielles d’un type incluent toutes les 

propriétés intrinsèques et les structures qui le font le type de chose qu’il est. Il corrige cette affirmation en arguant 

que les propriétés essentielles d’un type incluent toutes et seulement les propriétés intrinsèques et les structures qui 

le font ce qu’il est. Si le sucre est soluble dans l’eau et doux au goût, ces traits n’en sont pas des propriétés 

essentielles. La composition de l’eau n’implique pas non plus qu’elle ait la capacité de dissoudre le sucre. 

                                                 
64 The Metaphysics of Scientific Realism, p. 112-113. Cf. notre note 39, supra. 



Philippe Gagnon | Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature  
 
 

 

 

 
 

81
M A R Z O  

2 0 1 2  

Selon Ellis, le problème de l’induction, pour un essentialiste, n’est pas de justifier l’inférence de « tous les A 

observés sont des B » à « tous les A sont des B ». Si nous croyons que ces A appartiennent à un type naturel, et que 

cette propriété B est une propriété essentielle d’un A, la justification prendra soin d’elle-même. Le seul problème 

qui se posera sera celui de l’échec d’une telle inférence. Si l’induction est prise en défaut, on devra recenser les 

explications possibles, éliminer les alternatives, en disant par exemple que les A ne représentent pas une classe d’un 

type naturel, ou qu’un A n’est aussi un B que par accident, ou que les exceptions ne sont pas en réalité des A, ou 

sont en fait des B65. On reste étonné que Ellis puisse nous faire lire cette réflexion et réussir à ne pas mentionner 

l’abduction non plus que l’inférence à la meilleure explication. Car en effet, ce sont des théories qui seront 

contrastées, et nous devons d’abord les posséder, étant ouverte la question de savoir d’où elles viennent. Dire que 

les choses font partie d’un type naturel ne nous dit pas ce qu’elles font dans telle ou telle circonstance. On rencontre 

ici le même problème que l’explication par « Intelligent Design » en biologie évolutionniste, soit de devoir 

reconnaître que le fait de conférer aux choses un degré de forme ou de pattern ne nous apprend rien quant à savoir 

ce que cette forme signifie lorsqu’elle devra interagir avec la néguentropie de la matière66. 

C’est même là une des idées essentielles qui nous permette de passer de l’état de contingence indépassable, 

liée à un empirisme sensualiste primaire, en direction d’un rapport de nécessité. Ce monde qui nous entoure peut 

être légèrement perturbé, de façon non pas à altérer dans tous les cas mais à découvrir les aspects les plus 

importants de la substance des choses qui nous entourent. 

À ce stade de notre enquête, nous ne refuserons pas la nécessité essentialiste, mais nous croyons devoir 

affirmer que la nécessité qui seule s’impose est de nature logique. La meilleure, et ultimement la seule, manière de 

vérifier la contraignance d’une conclusion, qui est ce que poursuit une science pleinement maître de ses moyens, 

c’est de chercher une situation dans un monde possible où cette conclusion, donnée comme nécessaire en vertu de 

telles prémisses spécifiées, pourrait ne pas s’ensuivre avec nécessité. Ce qui est impossible, c’est d’avoir telle autre 

conclusion que celle-ci étant données et admises telles prémisses67. 

Pour se sortir d’embarras, Ellis maintiendra un certain rapport avec l’inconnaissable, ou l’agnosticisme pour le 

dire autrement. En plus de reconnaître que les propriétés catégorielles sont plus simplement caractérisées en ce 

qu’elles ne sont pas qu’en ce qu’elles sont68, il précisera en affirmant que les propriétés catégorielles sont 

imaginables, qu’il est possible de dessiner le contour idéalisé de ce qui les posséderait, alors que les dispositions ne 

s’imposent pas aux choses de l’extérieur. Pour savoir quelles sont les dispositions, il faudra que les entités qui les 

possèdent en leur plus intime tissu aient interagi avec d’autres entités. Bref, c’est dans l’action seule que cela se 

révèle. Nous croyons cette précision importante, et même nous irions jusqu’à dire qu’en un autre contexte elle 

pourrait être salutaire. 

                                                 
65 SE, p. 287. 
66 Cf. sur ce point la dernière partie du livre de A. OLDING, Modern Biology and Natural Theology, New York, Routledge, 1990. Il est 
intéressant de remarquer que l’ouvrage, dont l’auteur est décédé, fut écrit avant la vague qui conduisit à de nombreux débats autour de 
l’Intelligent Design qui durent encore. 
67 Pour une présentation de cette approche, on consultera avec profit J. NOLT, Informal Logic: Possible Worlds and Imagination, New York, 
McGraw-Hill, 1984, p. 57, 66, 85, 156, 193-195 et 205-206; cf. aussi « Possible Worlds and Imagination in Informal Logic » Informal Logic, 6, 
2, juil. 1984, p. 14-17. 
68 PN, p. 68. 



Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature  |  Philippe Gagnon  
 

 
 

 
 

82 
M A R Z O  

2 0 1 2  

Ellis s’est demandé si un monde autre que le nôtre pourrait être doté d’une ontologie plus riche. Sa réponse est 

négative. Imaginer un monde doté de quelques ingrédients de plus, c’est imaginer une espèce dans un genre, lequel 

serait toujours le monde dont nous faisons l’expérience. Les types naturels spécifiques y seraient différents tout au 

plus. La question alors est de se demander : si nous poussions cette ligne de raisonnement, est-ce que nous 

n’aboutirions pas à prendre le contre-pied de l’idée de désignateur rigide de Kripke, n’admettant pas que certaines 

entités resteraient identiques au cas où le monde ne connaîtrait pas de «miracle» majeur69, ce qui est requis pour que 

la raisonnement scientifique ait prise sur les choses ? 

 Ellis nous fournira une importante précision en remarquant que la nécessité naturelle ne peut se définir 

simplement à partir de l’idée de vérité dans des mondes possibles suffisamment similaires, mais doit tout autant 

subir une épreuve de vérité. C’est à la nature des choses qu’on doit attribuer ultimement la nécessité naturelle, au 

contenu d’un monde, qu’il soit possible ou non70. En recensant certaines des objections qu’on lui fit, celle de J. 

Bigelow en particulier, qu’un énoncé tel que «s’il y avait une bière froide devant moi, je la boirais» n’est pas 

permissible parce qu’il requiert le même monde que celui dont nous avons l’expérience passée, mais avec presque 

rien de différent et qui donc contiendrait en plus un « petit miracle », Ellis rétorque qu’il n’est pas besoin de geler 

aussi rigidement le passé71. En demandant qu’on dégèle ce passé, il ouvre donc la porte à une exploration des 

possibles. Si cependant nous ne pouvons focaliser que sur le seul monde réel que nous connaissions, sous peine de 

délirer, c’est parce que, comme Thomas d’Aquin l’avait vu, la pluralité des mondes ne pourra toujours s’envisager 

qu’à partir d’une perspective une72. Si on peut faire varier légèrement le monde dans le but d’en explorer les 

possibles, et si le passé (dans une terminologie sur laquelle nous reviendrons) n’interdit pas entièrement la 

rétrodiction aveugle, on reste pris avec le problème de se demander où peut se trouver dans une telle vision la 

contingence inanalysable, celle qui correspond à notre besoin d’user de la causalité pour rendre compte du caractère 

irréversible de notre expérience consciente du monde ? 

 Rappelons une fois de plus nos propos antérieurs sur la charge de l’électron. Intuitivement, la plupart 

pensent que c’est un fait contingent que des charges de même signe se repoussent. Pour Ellis, c’est une nécessité 

métaphysique. Si nous pensons parfois qu’une loi aurait pu être autre qu’elle ne l’est c’est, dira-t-il, parce que nous 

ne sommes pas de bons juges des possibilités métaphysiques et que nous sommes ainsi portés à penser que tout ce 

qui est concevable est possible. Pour lui, la concevabilité n’est pas un bon test de la possibilité. Cela dépend de nos 

capacités mentales, alors que ce qui est réellement possible dépend du type de monde que nous habitons73. 

 Ellis tente de déjouer l’objection qui verrait dans son propos une inférence essentialiste indomptée en notant 

que son argumentation ne vise pas tel ou tel électron, mais plutôt l’assertion que, étant données des instances du 

type auquel ceux-ci appartiennent, il existera des instances spécifiques de certaines propriétés quantitatives qui se 

devront d’être instanciées. Si les électrons existent, leur masse et leur charge se devront d’exister avec eux74. Cela 

                                                 
69 Cf. S. PSILLOS, Causation and Explanation, Montréal/Kingston, McGill/Queens University Press, 2002, § 3.3.1, p. 92-96. 
70 SE, p. 277. 
71 SE, p. 281. 
72 Somme de théologie, I, qu. 47, a. 3, resp. 
73 SE, p. 54. 
74 Cf. SE, p. 276. 



Philippe Gagnon | Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature  
 
 

 

 

 
 

83
M A R Z O  

2 0 1 2  

est une consécution qui ne fait que majorer la difficulté que nous avons identifiée. Comme nous l’avons vu, ceci ne 

peut que s’insérer dans un système de cohérence rationnelle, dont il faut toujours se rappeler qu’il a d’abord fait 

l’objet d’une Einklammerung méthodologique et ne pas oublier non plus le degré de «world-making» (selon 

l’expression de Goodman) et de modélisation qui est entré dans sa composition (ce qui devrait conduire à le pendre 

par certains aspects cum grano salis). Il a pu également faire l’objet d’une stipulation, comme le fit Einstein à qui il 

est même arrivé de combattre le rapport d’expérience de Michelson et Morley parce que celui-ci aurait fait de la 

vitesse de la lumière une loi empirique et non l’étalon de tout le reste du système obtenu en étant postulé de 

manière à éviter la contingence du sensible au profit de l’intelligible75. 

 Prenons l’exemple d’Einstein écrivant à Solovine qu’on n’a pas à s’attendre a priori à un ordre tel qu’il se 

découvre à nous. A-t-il raison de dire que l’ordre sur lequel s’appuie la théorie de la gravitation de Newton n’est 

pas posé par nous et est de ce fait distinct de ce que serait l’ordre des mots d’une langue76 ? Ceci a des implications 

concernant la question de savoir si ce n’est pas plutôt cet ordre linguistique qui est premier avec son arbitraire du 

signifiant (les molécules porteuses de l’information génétique peuvent varier le porteur sans changer l’ordre, ce qui 

fait que l’ordre est alors en définitive inséré dans une référence par triangulation qui l’exige en vertu de la ternarité 

peircéenne)77. Pour la science, le monde n’est pas un monde de choses mais d’entités qui sont toutes le résultat 

d’une abstraction simplificatrice. Ainsi, lorsque nous « trouvons » que F =
Gm1 × m2

r2
, le carré est une des 

relations qui font fonctionner l’équation mais il reste à se demander si la précision croissante des mesures ne 

pourrait pas trouver le rapport non vérifié, reportant le tout sur la constante G, ajoutant ou retranchant des décimales 

jusqu’à ce que le bel édifice s’ébranle. Des expériences conduites dans des mines, à quelques kilomètres sous la 

terre, semblent indiquer qu’une différence de l’ordre de 1% dans la valeur de cette constante est avérée78. En ce 

sens, le monde peut être dit obéir aux relations inamovibles mais uniquement en ce qu’elles s’expriment 

théoriquement, c’est dire qu’on découvre à travers des rapports constants (car c’est la seule manière) ce qu’il en est 

du monde, on valide par l’équation la réalité, et c’est un mythe de dire que nous pourrions faire le contraire79. 

 

6. Retour sur la question d’une réalisabilité intégrale 

 

Il reviendra ici à se demander comment cela peut être harmonisé à certaines autres affirmations, par exemple 

l’idée qu’un pouvoir causal pourrait exister en une seule occasion et ne faire montre d’aucune régularité. Si on 

réussissait à établir cette idée, peut-être (tel nous semble être le raisonnement de Ellis) aurions-nous asséné un coup 

fatal à la vision huméenne qui repose toute entière sur l’idée de régularité ? Que l’on prenne cependant le chemin 

qui est celui de Hume, qui laisse en effet échapper l’essentiel en se formulant à partir de l’habitude psychologique 

                                                 
75 Sur ce point, cf. H. OHANIAN, Einstein’s Mistakes, New York, Norton, 2008, p. 104-105. 
76 Consulter la lettre du 30 mars 1952 in A. EINSTEIN, Lettres à Maurice Solovine, trad. M. SOLOVINE, Paris, Gauthier-Villars, 1956, p. 103. 
77 Cf. notre article ici même en août 2009 déjà mentionné en note 6 supra, § 3, p. 157-159. 
78 Cf. M. GERSHTEYN et al., « Experimental Evidence that the Gravitational Constant varies with Orientation », Infinite Energy, 55, mai-juin 
2004, p. 26-28 ; A. HSUI, « Gravitational Measurement of the Newtonian Gravitational Constant », Science, 237, no 4817, août 1987, p. 881-883. 
79 Cf. O. COSTA DE BEAUREGARD, Le temps déployé, Monaco, Le Rocher, 1988, p. 161. 



Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature  |  Philippe Gagnon  
 

 
 

 
 

84 
M A R Z O  

2 0 1 2  

d’une conjonction constante —jusqu’à reposer sur une dialectique de salon et non une logique analytique de 

laboratoire comme l’a justement dit C. Tresmontant80—, ou que l’on prenne le chemin de Ellis affirmant que la 

chose cause en vertu de ce qu’elle est, si on doit reconnaître que le second chemin est prometteur, il ne faut pas 

toutefois manquer ce qui est le vrai problème rendant l’extrinsécisme inacceptable. Comment définirait-on la 

modalité du nécessaire autrement que comme ce qui se produit le plus souvent (επι πολυς) ? Ou encore: ce qui se 

produit toujours s’il n’y a pas empêchement ? C’est ainsi qu’Aristote proposait de le caractériser81. 

 Ellis affirme que la quête scientifique ne consiste pas seulement en une tentative de cerner l’essence et les 

propriétés nécessaires d’une chose, mais qu’il s’agit même de comprendre ce qui fait qu’une chose est ce qu’elle 

est82. Cet énoncé doit être selon nous contesté et il pose problème de plus d’une manière. Ce qui fait qu’une chose 

est ce qu’elle est n’a jamais été, entendu métaphysiquement, une question pour la science. Il faut se méfier 

grandement, surtout de la part de Ellis qui est prompt à stigmatiser le manque d’imagination, de ce présupposé à 

l’effet que nos devanciers ne savaient pas que leurs modèles étaient des modèles83. Dès la naissance de la science 

moderne, les propos du cardinal Bellarmin et la préface de Osiander au De revolutionibus orbium cœlestium de 

Copernic sont là pour témoigner du contraire. 

 Dans une lecture leibnizienne d’une signature de complexité, que nous allons introduire à l’instant, où dans 

l’indéfini nombre des prédicats on verrait que cette chose est ce qu’elle est en vertu de son histoire et des 

résistances de la matière, il ne saurait s’agir uniquement d’essence mais tout autant d’existence84, alors que, comme 

l’a montré Aenishänslin, là où Leibniz procède en cherchant des choses indiscernables après les avoir circonscrites 

dans une même espèce, Wittgenstein étudie les choses indiscernables en considérant celles qui ont une même forme 

logique85. 

Ainsi la causalité peut n’être comprise ni dans les termes d’une régularité ignorante de la nature d’un substrat, 

ni dans ceux d’universaux qui auraient des rapports entre eux et qui n’existeraient jamais d’aucune façon sans 

instanciation, à la manière de D. Armstrong pour qui il ne saurait y avoir d’« ontological free lunch ». Pour ce 

philosophe, si des B existent (par exemple une molécule de méthane) et qu’ils entraînent l’existence des A (atomes 

de C et H), nous n’ajoutons rien de nouveau en postulant des A au-dessus des B86. Dans la proposition de 

Armstrong, un énoncé tel que « tous les métaux chauffés prennent de l’expansion » met en jeu une nécessitation 

                                                 
80 Sciences de l’univers et problèmes métaphysiques, Paris, Seuil, 1976, p. 188. On consultera avec profit tout le chapitre 7 de cet excellent 
ouvrage, où l’on trouve l’articulation d’une position consonante à celle de Ellis en sa face négative et anti-huméenne, mais sans avaliser la 
naturalisme mal situé (misplaced concreteness aurait dit Whitehead) de son versant positif. 
81 Métaphysique VI, 2 (1027a 20-21) ; Premiers analytiques I, 30 (87b 19-22). J. LADRIERE, « La temporalité du possible », Science et Esprit, 53, 
1, 2001, p. 22 suggère de tenter de penser la temporalité à partir de la modalité, comme conséquence d’une disposition ontologique et non 
comme son modèle. En p. 29 s., il tente de rapprocher la réalisation d’un possible dans la nature et la décision dans la sphère de l’action. 
82 « The scientific quest to discover the real essences of the various natural kinds is therefore not just a search for their identifying properties, 
structures, or ways of behaving. The scientific task is to discover what makes a thing the kind of thing it is and hence to explain why it behaves 
or has the properties it has. » (SE, p. 55) 
83 Les propos de H. MARGENAU, rédigés dans les années 50, prennent une allure de réelle sagesse en regard des frivolités écrites sur la théorie 
quantique, lorsqu’il fait remarquer que cette dernière a radicalisé un trait déjà présent dans la science classique, d’une distance entre le terme 
théorique et son référent, marquant une continuité malgré les ruptures en effet profondes qu’elle a occasionné, cf. The Nature of Physical 
Reality, Woodbridge, Ox Bow Press, 1977, p. 420. 
84 G. W. LEIBNIZ, Nouveaux essais sur l’entendement humain, cité par M. AENISHÄNSLIN, Le Tractatus de Wittgenstein et l’Éthique de Spinoza, 
Bâle, Birkhäuser, 1993, p. 45 (il n’y a jamais eu deux choses parfaitement semblables encore qu’on puisse les ranger en espèces). 
85 Le Tractatus de Wittgenstein [...], p. 46. 
86 Cf. SE, p. 64. 



Philippe Gagnon | Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature  
 
 

 

 

 
 

85
M A R Z O  

2 0 1 2  

nomologique exprimée par N (F, G) où F et G sont des variables de second ordre dont la portée s’applique à des 

universaux de premier ordre. 

La causalité peut être comprise différemment, comme la communication d’une information, ce qui dans l’ordre 

des espèces biologiques implique la reconstruction ontogénétique d’un type modelé dans la phylogenèse. La 

question est de savoir qu’est-ce qui constitue cette information transmise. L’information ne se définit que par 

contraste avec un bruit, elle se dégage sur un fond où il est possible de la reconnaître. On pourrait penser que le 

texte, quasi-typographique, des instructions chimiques formées par la disposition et les liaisons des purines et 

pyrimidines des acides nucléiques dans les cellules représente cette information. Un regard plus attentif montrera 

que de nombreuses mutations s’y produisent et que, sur les durées de la spéciation biologique, l’apparition d’au 

moins une centaine de telles mutations dans l’organisme d’un mammifère supérieur tel que nous sommes est à 

toutes fins pratiques une certitude. Comment se fait-il que nous ne soyons pas en règle générale affectés plus 

gravement, si on pense que dans le cas de la drépanocytose, ou anémie falciforme, la simple substitution dans la 

formation de l’hémoglobine d’un adénine (A) à un thymine (T) dans le sixième codon peut avoir des conséquences 

aussi dramatiques ? C’est que ces erreurs de copie du texte génétique se sont produites dans les portions de loin les 

plus abondantes de l’ADN, qui représentent des introns, ou segments de gène non codants. Ceci a contribué à nous 

rendre attentifs au fait qu’une dialectique, encore fort mal comprise, se doit d’exister entre introns et exons, si bien 

que le candidat idéal pour abriter des zones de redondance qui permettraient de protéger un message contre le 

brouillage dû au bruit pourrait très bien en définitive être cette portion la plus importante du génome pourtant 

encore récemment qualifiée de « junk ». C’est ce que pense et défend G. Battail dans son méritoire travail encore 

peu connu87. Dans le portrait d’ensemble qui se présente à nous, qui est loin d’avoir été unifié, on doit donc tenir 

compte de la possibilité de se servir de la redondance pour protéger l’intégrité de la forme d’une information (en 

tant qu’entité idéale détachée de la valeur sémantique que lui donnent les porteurs humains), de la présence de 

codes correcteurs d’erreur, tout comme de la vraisemblance de la thèse selon laquelle certains de ces produits d’une 

transcription fautive ne sont pas tant réparés que désactivés. Ceci indique que l’organisme semble avoir inventé une 

distance par rapport à lui-même, une sorte de représentation fort primitive de son propre être face au monde 

extérieur. Déjà P. Vendryès dans un bel ouvrage avait vu que l’aléa peut avoir comme contre-effet de forcer à 

mettre en place une sorte de réserve88. On pourrait même parler d’une réfraction en métaphysique contemporaine de 

la thèse du microcosme. 

Ce qu’il faut voir cependant, c’est que cela introduit un hiatus entre le réquisit posé par Armstrong d’une 

exemplification nécessaire de tout universel dans un type. Ce dernier a beau stipuler qu’il ne doit pas y avoir de free 

lunch en ontologie, notre rapport à l’expérience ne fonctionne pas par stipulation. Plus généralement, une situation 

dans laquelle rien n’est jamais pareil à rien, en ontologie, représenterait la position nominaliste la plus radicale, à 

                                                 
87 Résumé de façon assez technique dans An Outline of Informational Genetics, San Rafael, Morgan & Claypool, 2008. La chose avait été vue 
par M. P. SCHÜTZENBERGER, « La théorie de l’information » in Information et communication, A. LICHNEROWICZ, F. PERROUX et G. 
GADOFFRE (dir.), Paris, Maloine, 1983, p. 15-16 (reproduit in Œuvres complètes, J. BERSTEL, A. LASCOUX et D. PERRIN (éds.), Paris, Institut 
Gaspar-Monge, 2009, tome 10, p. 49-50). 
88 Vers de la théorie de l’homme, Paris, P.U.F., 1973, p. 78-84 ; voir aussi ID., Déterminisme et autonomie, Paris, Colin, 1956; de même que 
l’éclairant commentaire de J. FOURASTIE in Jean Fourastié entre deux mondes, Paris, Beauchesne, 1994, p. 56-58. 



Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature  |  Philippe Gagnon  
 

 
 

 
 

86 
M A R Z O  

2 0 1 2  

l’image de cet éclair mentionné par Harré89. Même des matérialistes comme Armstrong ont raison de la trouver 

extrême. Si la causalité est l’information transmise, ainsi qu’on l’a parfois proposé90, il est insensé d’en parler 

comme d’une pouvoir causal qui serait présent dans la plus furtive instance d’agitation moléculaire, dans chaque 

produit infinitésimal du mouvement brownien. 

D’ailleurs, c’est l’ensemble de la réflexion sur les limites de la connaissance et la nécessité de passer à une 

contribution du sujet qui se verrait interrogée sur ce point. Non seulement le principe d’indétermination de 

Heisenberg pourrait-il en théorie être prouvé par l’usage d’ondes sonores et des transformées de Fourier tout autant 

que par une localisation corpusculaire (alors qu’on sait que Heisenberg rejetait l’ontologie continuiste de 

Schrödinger et avouait n’y rien comprendre)91, mais à s’avancer sur ce chemin on aurait à se demander si 

l’incapacité de percevoir des grandeurs conjuguées sans les perturber n’est pas due à notre incapacité de tirer 

quelque chose du bruit environnant92. En changeant de support, en transférant l’information sur une mémoire93, 

nous pourrions échapper aux limites prétendûment indépassables du principe de Heisenberg ou à tout le moins 

douter du caractère d’interdit des seules expériences de pensée sur lesquelles il fut établi à l’origine94. Nous ne 

l’attaquerions certes pas de face, mais nous nous servirions de la mise en forme comme d’une mise en ordre, si bien 

que la révocation en doute de la capacité du démon de Maxwell d’extraire de l’ordre d’un environnement sans le 

perturber se verrait déplacée par une ruse qui semble en effet avoir été celle du vivant, conformément à ce qu’avait 

intuitionné Bergson dès Matière et mémoire. Voilà qui rattache la discussion à l’équipement normal mentionné 

précédemment. 

Plus récemment, Ellis a tenté de donner l’état de son effort d’ontologie formelle en réaction à la physique 

quantique. Il affirme entre autres que les transitions d’états indéterminés à déterminés sont temporellement 

irréversibles, en contradiction avec la symétrie temporelle95. Que les lois mécaniques soient T-symétriques ne règle 

pas la question de savoir si le temps est essentiellement réversible. Ellis fait observer qu’il n’y a pas de processus 

connu de « reflation » qui serait inverse du processus de collapse d’une onde de probabilité. Certes, les ondes sont 

T-symétriques (-t y est substituable à t), mais l’absorption d’énergie qui complète le processus implique le collapse 

de l’onde et c’est ce dernier qui est temporellement irréversible. À un niveau plus fondamental, toujours épris de 

classification, Ellis distingue entre processus continus et discontinus, revenant sur une distinction qu’il avait écartée 

un peu vite comme nous l’avons vu96. Le monde est au fond composé de potentiels de réalisation en particules 

d’ondes qui sont des entités définies par leurs structures et les potentialités qu’elles autorisent. Ces structures ne 

sont pas des structures de quelque chose, Ellis se disant « réaliste ontique-structurel ». Il fait de la relativité non une 

théorie prise en défaut, mais une théorie capable d’expliquer les transferts d’énergie continus mais non 
                                                 
89 The Philosophies of Science, 2e éd., Oxford, Oxford University Press, 1985, p. 106, 123. 
90 Cf. J. COLLIER, « Causation is the Transfer of Information » in Causation and Laws of Nature, H. Sankey (dir.), Dordrecht, Kluwer, 1999, 
p. 214-246. 
91 E. MAOR, « How I got to Understand Heisenberg’s Uncertainty Principle », Math Horizons, avril 2009, p. 5-8 ; cf. M. KUMAR, Quantum, New 
York/Londres, Norton, 2010, p. 212. 
92 J. CRAMER, « The Transactional Interpretation of Quantum Mechanics », Reviews of Modern Physics, 58, 3, juil. 1986, p. 652. 
93 Cf. C. H. BENNETT, « The Thermodynamics of Computation—a Review », International Journal of Theoretical Physics, 21, 1982, p. 905-940. 
94  J. MUGA, R. MAYATO  et I. EGUSQUIZA, « Introduction » in Time in Quantum Mechanics, I, G. MUGA et al.(éds.), 2e éd., Berlin, 
Springer, 2010, p. 4. 
95 The Metaphysics of Scientific Realism, p. 74. 
96 The Metaphysics […], p. 84. 



Philippe Gagnon | Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature  
 
 

 

 

 
 

87
M A R Z O  

2 0 1 2  

l’instantanéité qui semble impliquée par la destruction du vecteur d’états97. Ainsi les valeurs de la fonction d’onde 

ψ sont traitées comme des potentiels de réalisation, et donc classifiées comme propriétés dispositionnelles. Il est 

conduit à affirmer que pour ce type de réalisme ondulatoire «la directionnalité temporelle n’a rien à voir avec la 

direction de croissance de l’entropie, ou avec la psychologie humaine. Elle n’est dépendante que de l’irréversibilité 

des processus causaux physiques98.» 

Il lui restera à nous expliquer comment un temps défini d’une manière purement physique, par l’absorption en 

un point d’un train d’onde, peut intégrer l’extension proposée par J. A. Wheeler de l’expérience de choix derrière ce 

collapse aux aspects complémentaires de la réalité quantique expérimentale. En effet, la détermination quant à 

savoir lequel des aspects d’onde ou de particule sera enregistrée dans l’expérience des fentes de Young peut être 

reportée au moment ultérieur à l’arrivée du photon qui a déjà interagi avec l’appareil aux doubles fentes. Si on 

laisse les franges d’interférences à elles-mêmes, la décision du physicien d’observer ou non le système au moment 

où les particules se cognent à l’écran détermine si oui ou non la lumière se comportait alors à la manière de 

particules ou d’ondes à un moment antérieur. Cette dernière a été expérimentalement vérifiée99. 

Ce que la théorie nous apprend par ailleurs, c’est que les électrons se trouvent dans des états, dont on peut 

apprécier la probabilité au moyen de solutions de l’équation de Schrödinger, alors que l’amplitude de la fonction 

d’onde mise au carré livre une probabilité de présence, parfois nommée densité en français. Puisqu’il s’agit de 

mécanique ondulatoire, comme pour l’analyse harmonique, il y a une infinité de solutions qu’on peut obtenir, 

lesquelles auront toutes une probabilité. Il existe ainsi dans le domaine quantique un nombre élevé d’états vides, 

qu’on nommera virtuels, qui feront en sorte que tout changement pour la molécule sera donné par la transition de 

l’un de ces états à un autre. Il existe ainsi un canevas trans-spatio-temporel, un univers lu à rebours, qui contient 

toutes les possibilités, déployées intemporellement, ou omni-temporellement, qui guident et permettent le pilotage 

de l’actuel. L’objet quantique est ainsi absorbé dans un règne de nécessité, qui est lui aussi la seule manière de nous 

le représenter. Mais cela n’est pas au premier chef en dépendance de la nécessité hypothétique dérivée par Ellis 

directement de l’actuel et des propriétés dispositionnelles des choses. 

 

7. Quelques questions-limite sur ce qui nous oblige à parler de cause et de temps 

  

 Dire comme Mumford qu’il faut donner raison à Armstrong et affirmer qu’une instanciation d’un universel, 

à quelque moment ou lieu que l’on voudra, suffit à ce qu’il existe omnitemporellement, nous semble soit une pure 

absurdité, ou soit un énoncé parfaitement vide posant par pétition de principe que tout absolument réalise un 

universel100. Certes, des particules d’échange en théorie quantique des champs coordonnent les distributions 

                                                 
97 The Metaphysics […], p. 86. 
98 « [...] their temporel directedness has nothing to do with the direction [sic] entropy increase, or with human psychology. It has to do only with 
the irreversibility of physical causal processes. » (The Metaphysics […], p. 91.) 
99 Cf. W. WICKES, C. ALLEY et O. JACUBOWICZ, « A ‘delayed choice’ Quantum Mechanics Experiment » in Quantum Theory and 
Measurement, J. WHEELER et W. ZUREK (éds.), Princeton, Princeton University Press, 1983, p. 457-461 ; P. DAVIES- J. GRIBBIN, The Matter 
Myth, p. 213 ; aussi W. SEAGER, Theories of Consciousness, Londres, Routledge, 1999, p. 235-239. 
100 « Kinds, Essences, Powers », p. 433 note 9. 



Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature  |  Philippe Gagnon  
 

 
 

 
 

88 
M A R Z O  

2 0 1 2  

énergétique dans un espace que nous imaginons vide. La théorie dite de supersymétrie a réussi à coordonner 

mathématiquement des particules de spins divers dans une représentation unifiée, si bien que le dualisme forces 

d’échanges et particules peut s’estomper progressivement. Ce qui cependant est dicté par la théorie encore en 

développement, c’est pour chaque type de particule d’avoir une contrepartie abstraite. La théorie n’a pas d’exigence 

pour chaque particule qui pourrait exister, elle n’unifie que des types de celles-ci. Si dans le temps de cligner les 

paupières un électron fait 1016 révolutions, ce qui pour nous n’est qu’une poussière temporellement représente pour 

cette particule une véritable éternité. Or se rend-on compte de ce qu’implique l’affirmation que tout le bruit produit 

dans la « musique » de la nature doit s’évaluer en termes de correspondance à un universel ? Les formes se réalisent 

en fait sur un fond de bruit qui, certes, peut représenter une musique pour des êtres qui seraient différents de nous, 

qui pourraient s’aviser d’une cohérence qui nous manque totalement (ainsi de la thèse de l’infinité des mondes si 

attirante en philosophie de la nature), mais il faut qu’elle soit prouvée pour nous sinon à quoi bon disserter dessus ? 

Cela entraînerait à dire que la nature a autant de formes qu’elle n’a pris de configuration dans chaque moment de 

son déploiement temporel (une femtoseconde vaut 10-15 sec !). 

C’est un point de vue qui revient à valoriser l’inconnaissable. Tout ramener au noumène, ce serait placer la 

structure du monde dans un état d’ineffabilité, ce qui est en effet la manière dont les généralisations en physique 

procèdent, qu’il suffise de penser à Einstein héritier de la tendance germanique à la généralisation101, qui montre 

qu’une intuition peut être juste même si plusieurs des conséquences de cet antécédent pour le moment faux sont 

elles-mêmes fausses102 ! Dire comme nous l’avons présenté plus haut que l’antécédent d’une loi de la nature ne doit 

pas être faux, c’est encore insuffisant parce qu’il faudra en plus préciser à quel moment nous l’avons considéré. Il 

est curieux qu’exigeant la nécessité métaphysique à tout propos, Ellis exprime tant de réserves sur l’usage du 

raisonnement contrefactuel au dernier chapitre de Scientific Essentialism. Seule la causation comme transfert d’une 

quantité de forme conservée permet de se passer du recours au raisonnement contrefactuel103. 

Pour contrer la difficulté que nous venons de mentionner, qui rend difficile de connaître les dispositions des 

choses avant qu’elles ne les aient manifestées, et qui rend encore plus difficile de penser de quelle manière on 

pourrait entièrement éliminer la régularité ou la fréquence de l’acte même de leur discernement, Ellis parlera de 

propriétés bloc-structurelles (block structures), soit ces propriétés qui dépendent de relations entre des choses qui 

auraient des identités indépendamment de ces relations104. Ces dernières n’existent que si et seulement si les choses 

constituantes existent et sont reliées de certaines manières appropriées. Par exemple, une structure moléculaire 

serait une bloc-structure existant si et seulement si ses atomes constituants sont reliés de manière appropriée. Ces 

propriétés bloc-structurelles ne sont pas seulement dispositionnelles. Une structure atomique ou moléculaire peut 

exister si et seulement s’il est un atome ou une molécule disposés à se comporter d’une certaine manière dans 

conditions appropriées et préspécifiées, mais ce n’est pas là ce qui en fait un atome ou molécule de ce type. Son 

essence serait structurelle et non dispositionnelle, mais nous ne pourrions inférer cette structure que par le 

                                                 
101 Voir la lettre du 4 nov. 1916 à W. De Sitter où Einstein parle de « mein Verallgemeinerungsbedürfnis ».  
102 Le tout est documenté de manière fort intéressante dans H. OHANIAN, Einstein’s Mistakes, loc. cit. 
103 Cf. W. SALMON, « Causality without Counterfactuals », Philosophy of Science, 61, 2, juin 1994, p. 297-312. 
104 PN, p. 69. 



Philippe Gagnon | Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature  
 
 

 

 

 
 

89
M A R Z O  

2 0 1 2  

comportement d’un atome. La structure existerait cependant indépendamment de la disposition à se comporter. Non 

seulement nous semble-t-il y avoir ici inflation ontologique, mais on devra en plus se demander si cette ontologie 

rend justice à l’intégralité du phénomène tel qu’il nous est donné de l’éprouver. La question est de savoir si le 

modèle de l’explication est celui de la tension antagoniste, ou ago-antagoniste au sens de l’équilibre de tensions 

opposées, ou celui de la passivité minérale, de l’archétype qui intemporellement se contenterait d’osciller en ne 

faisant rien d’autre, roulant la pierre de Sysiphe à jamais vers nulle part. 

Sur ce point, si on se souvient de la question de savoir si les atomes se comportent de la même façon dans une 

de nos synthèses, au sens de la communication par causalité efficiente d’une forme imposée aux choses évoquée 

plus haut, ou s’ils diffèrent lorsque présents dans le vivant, nous trouverions, peut-être à notre surprise, que Ellis se 

devrait d’être rangé du côté des passivistes. Il serait de ceux qui, dans le sillage du Schrödinger de What is Life?, 

partent à la recherche des propriétés de cristaux apériodiques, cherchant à établir la stabilité relative du vivant sur 

une forme de solidité. Il a beau dire qu’il n’est pas interdit de considérer le jeu d’interaction de propriétés entre 

elles, il reste qu’une vraie enquête sur la nature se devra de mettre au jour la source de ses pouvoirs, et que celle-ci 

reviendra en définitive à les faire s’insérer dans une catégorie objective d’universaux où, l’esprit pouvant désormais 

se trouver au repos, il soit possible de dire que rien n’est à poursuivre ou à conquérir de ce qui pourrait 

analogiquement se dire d’un agent intentionnel. 

Revenons sur un problème tout à fait fondamental, celui de l’ordre. On peut en identifier certaines variantes. 

(1) Ainsi de la contingence, soumettant l’essence à l’existence et les mettant néanmoins de ce fait en « ordre », celle 

qui faisait dire au philosophe des science R. Nogar que les naturalistes « pieux » envers l’univers lui-même (tels 

qu’aujourd’hui C. Sagan ou R. Dawkins et à son époque G. G. Simpson) manquaient la question essentielle, qui est 

celle de la dépendance dans l’exister105. (2) La centralité de l’ordre à travers tous les mondes possibles, notion qui 

permet à J.-L. Gardies de dire que Hume s’est trompé sur la non dérivabilité de normes à partir de faits106, ou 

encore à Malebranche de dire que l’action juste se doit de mériter sans quoi la structure même de toute action ou de 

toute pensée serait en contradiction avec elle-même (Traité de morale, 1684). (3) L’ordre de ce qui existe et qui, en 

tant que tel, projette comme au devant de lui une exigence, tissant un Umwelt vital. Pour apercevoir ce problème, il 

faut en quelque sorte que l’esprit soit une sorte de lieu de passage et qu’il soit situé entre un monde de faits et un 

monde de valeurs. Il est difficile de souscrire à la position — et c’est pourtant celle de Ellis — de qui le laisserait 

entièrement au dehors. 

Ellis à la suite de D. Armstrong élabore une théorie des universaux ultimement vide, une sorte de monde 

berkeleyen sans Dieu. On trouverait la même difficulté chez John Leslie, prenant appui sur Spinoza et en réécrivant 

les impasses : tout devient qualitatif et Dieu doit passer le test de l’individu. En effet, une autre des options 

possibles serait de faire des structures matérielles des patterns, s’étendant des structures en treillis jusqu’aux 

systèmes de capture et de réutilisation de l’énergie d’ionisation rendue disponible lorsque, dans une minuscule 

fraction de seconde, le mouvement de l’électron est capturé par le vivant comme réserve pour ses réactions 

                                                 
105 The Lord of the Absurd, New York, Herder & Herder, 1966, p. 74-81. 
106 L’erreur de Hume, Paris, P.U.F., 1987, p. 34 et 46. 



Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature  |  Philippe Gagnon  
 

 
 

 
 

90 
M A R Z O  

2 0 1 2  

enzymatiques. Pour John Leslie, l’univers est une immense image tenue ensemble dans une pensée qui ne peut être 

que celle d’un infinite mind107. Sur ce point, Leslie a parfaitement raison : il est impossible de penser une pure 

multiplicité matérielle, c’était déjà là un des théorèmes de Proclus et c’est le problème du vinculum qui a 

longuement retenu Leibniz et dont le couronnement se trouve dans ses lettres à Des Bosses. Leslie pose cette 

commensurabilité des esprits et des structures physiques en absorbant celles-ci dans ceux-là, nous invitant à 

imaginer un ingénieur qui, d’une simple règle à calcul et d’un mouvement de va-et-vient, est capable d’obtenir des 

résultats doués d’existence physique et pourtant obtenus par changements d’échelle entièrement immanents108. 

Nous avons parlé de Bergson qui avait noté comment la perception d’une couleur telle que rouge devrait, lorsque 

nous apprenons le nombre de ses vibrations périodiques, nous aider à saisir l’esprit en acte de compression du 

temps sans qu’il lui ait été possible à nul moment de compter et de discriminer ces vibrations, ayant simplement 

changé d’échelle. 

 Pour asseoir une telle théorie, Leslie semble réduire le changement au déplacement local, et traiter le 

quadrivecteur d’Einstein-Minkowski comme s’il était intuitivement visualisable (à l’encontre des propos 

d’Einstein). Se réclamant du panthéisme, il est curieux de remarquer que Leslie n’a pas non plus une ontologie de 

l’esprit qui soit averroïste et qui lui soit appariée, puisqu’il parle de la conscience d’un « existant singulier109 ». La 

vision qu’il défend est dès l’abord fondée sur une « exigence éthique » (ethical requiredness), une thèse difficile à 

pénétrer, articulée déjà dans Infinite Minds110 et présentée de façon un peu plus digestible dans Immortality 

Defended. Il faudrait se demander si l’ensemble du propos ne repose pas sur une extension sans bornes et cosmique 

à partir d’une analogie tirée de l’expérience de la douleur portée à l’infini. Leslie ne semble pas se rendre compte, 

lorsqu’il affirme qu’un univers où la réalisation du bien et de l’enjoyment n’est pas à un optimum (un des problèmes 

de sa théorie est de distinguer cela d’un maximum, mais nous n’y insisterons pas ici) doit être subordonné à un 

autre univers qui en autorise davantage, de ce qu’une telle « souffrance » peut très bien n’avoir aucun correspondant 

scientifique111. Ce que nous pouvons apercevoir par introspection, c’est une expérience qualitative de souffrance 

morale qui en effet pose l’exigence de l’esprit, mais par investigation phénoménologique immédiate, et non à partir 

de ce qui est scientifiquement assignable. Ainsi le soldat au combat que nous imaginerions perdant une jambe peut 

ne pas ressentir de douleur, mais il ne sera pas indifférent à une autre sorte de souffrance s’il s’imagine, même 

furtivement, au-delà de l’expérience de la guerre passant le reste de ses jours diminué auprès des siens. 

Dans son chapitre sur les espèces, Leslie rencontre la même difficulté que Ellis et il tente lui aussi de 

solutionner le problème des block-universals, à la différence de Ellis de manière à ce que tout devienne intégré au 

temps posé par le quadrivecteur relativiste. C’est un temps qui serait rejeté par Bergson, et par N. Wiener, parce 

qu’il relève encore de la fiction cinématographique exposée dans L’Évolution créatrice112. 

                                                 
107 Cf. Immortality Defended, Malden/Oxford, Blackwell, 2007, chap. 1 et p. 83. 
108 Immortality Defended, p. 5. 
109 Immortality Defended, p. 9. 
110 Oxford, Oxford University Press, 2002. 
111 Ainsi que S. FREUD l’a bien vu, cf. Civilization and Its Discontents, trans. J. STRACHEY, New York, Norton, 1962, p. 25. 
112 F. WORMS (éd.), Paris, P.U.F., 2007, chap. IV ; N. WIENER, Cybernetics, 2e éd., Cambridge, MIT Press, 1973, chap. I. 



Philippe Gagnon | Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature  
 
 

 

 

 
 

91
M A R Z O  

2 0 1 2  

En effet, exister dans une dimension additionnelle, s’il est vrai que cela permet parfois en sciences une 

merveilleuse simplification113, ne livrera peut-être pas cet effet en ce cas-ci, car en appeler à une cinquième 

dimension c’est signifier que nous aurons un moment fait partie de ce qui fut possible en vertu des dispositions des 

éléments ultimes de la réalité. Cela est pourtant indifférenciable d’un hasard, puisque la manifestation qui a donné 

la singularité de concaténation d’un système nerveux particulier n’a rien de nécessaire ni d’essentiel. Il est 

indifférent de ce point de vue que Leslie mette tout cela sous le compte de Dieu ou que Ellis défende une version du 

naturalisme matérialiste sophistiqué de type australien, puisque les conséquences ne diffèrent pas 

fondamentalement. 

Le problème que ni Leslie ni Ellis ne permettent de poser est celui qui, au dire de Bergson, représente notre 

expérience la plus immédiate du monde et dont on ne voit pas qu’il devrait être interdit à la science d’y faire retour. 

Pourquoi dans l’univers de Ellis les molécules créeraient-elles des réseaux qui les font exister en situation de haute 

néguentropie, ou de haute improbabilité ? Que gagnent-elles ainsi à ne pas rester dans leur situation naturelle ou 

essentielle ? Rien n’est proposé en matière de réponse autre qu’une pure description. 

L’intuition de Nietzsche fut un moment de se demander : pourquoi le pluriel au lieu du schème d’intégration 

catégoriel kantien ne serait-il pas l’objet le plus riche ? Cette même intuition est chez Bergson114, avec son univers 

qui est une composition musicale improvisée et à jamais inconnaissable a priori. On notera d’ailleurs que Bergson 

utilisait sa critique de la carence imaginative pour signifier l’inverse de Ellis, c’est-à-dire pour stigmatiser la 

tentation de tirer le possible du réel donné. 

O. Costa de Beauregard propose que l’incognoscibilité face au possible soit modérée et non pas déclassée 

comme le suggéra Bergson, repris plus près de nous par Prigogine. La clef peut se trouver du côté de l’invention de 

ce système matériel et énergétique de la conscience intentionnelle. Si prédire à l’aveugle est difficile mais permis, 

cela n’a pas a être considéré impossible pour autant. Symétriquement, rétrodire à l’aveugle, ce qui semble interdit 

en vertu de la directionnalité unique du transfert causal, doit être permis mais sévèrement réprimé115. C’est ici 

d’ailleurs que la contribution de Ellis pourra s’insérer avantageusement, la structure présente de l’univers ne devant 

pas être considérée comme autorisant n’importe quoi. On peut se divertir comme R. Kurzweil à imaginer une vie 

basée sur du silicone, mais si l’intelligence qui en porte le concept trouve souvent, même le plus souvent, par 

intuition, cela ne peut être une chimère puisque l’expérience de comprendre au sens de «prendre ensemble» suppose 

la chute de l’attention de haut niveau qui reconduit dans cette mystérieuse logique de l’exister ensemble ago-

antagoniste qui est en définitive celle du corps116, un moment contemplée par Nietzsche comme contenant la 

« grande logique ». 

C’est une chose pour les darwiniens d’avoir établi l’arbre de descendance généalogique universelle117, et c’en 

est une autre de déclarer que le film de l’évolution rejoué à l’envers (Gould) ne ressemblerait en rien à ce que cet 

                                                 
113 Cf. M. KAKU, Hyperspace, New York, Anchor Books, 1994, p. 86 où est présenté l’exemple tout à fait remarquable des équations de 
Maxwell. 
114 Cf. K. ANSELL-PEARSON, Viroid Life: Perspectives on Nietzsche and the Transhuman Condition, New York, Routledge, 2002, p. 142. 
115 Cf. Le Second Principe de la Science du Temps, Paris, Seuil, 1963, p. 23 s. 
116 D. GELERNTER, The Muse in the Machine, New York, Free Press, 1994, chap. 4 et 5. 
117 Cf. E. SOBER, Reconstructing the Past, Cambridge, MIT Press, 1991, p. 21-25. 



Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature  |  Philippe Gagnon  
 

 
 

 
 

92 
M A R Z O  

2 0 1 2  

arbre établi et recense. Certains schémas d’optimalité, qui supposent quelque chose de complexe et de plus 

fondamental que les bloc-structures sans qu’il ne s’agisse des espèces infimiques, orienterait par attraction les 

embranchements causaux, faisant office d’état attracteur appliqué non seulement à des trajectoires de points-masse 

mais à des propriétés précisément bloc-structurelles inventoriées quant à leurs dispositions émergentes à caractère 

sociétal. C’est le concept de valence axiologique contemplé un moment par Ruyer118. L’esprit doit s’y introduire 

parce que la pure facticité ne peut pas fonder la nécessité. On n’atteindrait au mieux que cette révérence pour 

l’existant de Nogar, mais ce serait d’existentialisme qu’il s’agit alors. 

 Pour conclure, nous reviendrons sur l’idée de Ellis, exprimée dès le début de son The Philosophy of Nature, 

à l’effet que si nous cessions d’exister il n’existerait plus de couleurs. Cela présuppose qu’il y ait un sens à dire que 

le monde pourrait continuer à exister comme fait sans une pensée qui le pense, sans qu’aucun jugement ne puisse en 

rendre compte. 

 Dire cela, ce serait s’opposer aux conclusions de la physique contemporaine. Toute mise en ordre prise dans 

les phénomènes, pensons à un simple cube de glace dans un verre d’eau et envisageons-le à l’inverse de l’exemple 

de Bergson alors qu’il est toujours anisotrope par rapport au verre d’eau, est une sorte d’inversion de ses frontières 

réifiées en unités d’information, captées et prises par une conscience. Est-ce que cela signifie qu’un esprit l’a mis en 

forme ? Dire qu’on a gelé de l’eau ne nous fait en rien avancer. C’est le mérité assuré de Ellis de nous avoir rendus 

sensibles aux dispositions des choses qui prédéterminent ici un changement d’état. Nul ne sait la réponse à la 

question tout juste posée. On peut être agnostique sur ce point, mais on n’en devra pas moins reconnaître qu’il 

n’existe pour nous aucune manière pensable de faire en sorte qu’une information lue à même la réalité ne soit pas 

de l’ordre d’un ensemble de signaux. Ceux-ci ne peuvent l’être que pour une conscience dans la mesure où 

l’irréversibilité temporelle de l’univers, même si la physique ne peut l’établir au sens de lui trouver quelque 

équation, est la condition même d’une lecture de la réalité. Comme l’avait remarqué Bergson, nous n’arriverions 

jamais à une couleur s’il s’agissait pour nous d’en discriminer la réalité qualitativement reconstruite simplement par 

transposition. Quelque chose le fait en nous. Nous n’arriverions jamais à comprendre ce que peut signifier 1016 

révolutions d’un électron dans 1 seconde, pour reprendre un autre de nos exemples antérieurs, alors que pour 

percevoir et discriminer en appelant le pattern correspondant il faut près de ½ sec (les neurones isolés de myéline 

peuvent au mieux s’approcher de 300 km/h). Pourquoi alors prendre de telles réalités qui sont mentales d’un bout à 

l’autre — comme l’est la règle à calculer de l’ingénieur dont se sert Leslie pour illustrer ce point —, en d’autres 

termes des exemples remplis de concepts comme s’il s’agissait de faits bruts élémentaires et mécaniques au sens de 

l’empirisme du fait pur ? On peut certes, lorsque l’on médite sur une version contemporaine des paradoxes de 

Zénon, parler de kinesthésie dans le cas d’un quart-arrière qui atteint son receveur avec un ballon qu’il doit envoyer 

là où sera le receveur, ce qui est un difficile problème de calcul différentiel résolu spontanément, mais il n’en reste 

pas moins que ce dont on parle encore une fois c’est d’un équipement normal. De même, lorsqu’on perçoit une 

couleur on parle d’un équipement normal. Qui dit équipement normal dit stabilité structurelle d’un génome qui 

                                                 
118 Cf. La cybernétique et l’origine de l’information, 2e éd., Paris, Flammarion, 1968, p. 85. Cf. O. COSTA DE BEAUREGARD, Le temps déployé, 
Monaco, Le Rocher, 1988, p. 130-131. 



Philippe Gagnon | Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature  
 
 

 

 

 
 

93
M A R Z O  

2 0 1 2  

reconstruit à chaque génération cette structure qu’on pourrait dire ontique. Il est sûr que là, en ce point, il y a une 

structure causale du réel qui fait qu’un système nerveux très complexe et un ensemble de neurones sont nécessaires 

à cette inscription des possibilités de l’être percevant la couleur. Le problème lancinant pour une psychologie 

évolutionniste c’est de nous expliquer de quelle manière le qualia, ou qualitatif pur, aurait été sélectionné alors 

qu’il ne sert à rien. La seule chose à laquelle il peut servir c’est ce que Elitzur appelle le bafflement, s’étonner de sa 

propre capacité119. 

 

8. Conclusion 

 

 Lorsqu’on se positionne contre la déduction de propriétés parce qu’on ne doit jamais les chercher en 

s’appuyant sur le langage, on se positionne par le fait même contre une éventuelle logique majeure qui serait 

responsable de la disposition rationnelle du donné, qui serait celle qui aurait construit ce monde. Parler d’un monde 

de faits huméens déconnectés, ce qui est en effet difficile à penser, en plus de jeter par terre les axiomes de la 

logique médiévale — tout s’abîmant dans le hasard si le vrai en venait à impliquer le faux — c’est tout de même se 

mettre en situation paradoxale en refusant qu’il y ait une prise de la logique sur les choses qui soit plus profonde 

que la logique superficielle des implications langagières120. Il n’est pas interdit de penser ici à une langue pure, une 

sémiotique du réel lui-même qui donnerait la priorité au sémantique, au sens, sur le syntaxique ou ce qui est 

ordonné à partir des syncatégorèmes, et c’est peut-être cela l’intuition de Wittgenstein, qui expliquerait d’une part 

ses attaques répétées contre la théorie de Russell121, et d’autre part sa sympathie finale à l’endroit de ce que disait P. 

O. Runge sur l’impossibilité phénoménologique d’un blanc transparent (et ainsi de la recomposition du blanc perçu 

par la méthode de Newton122), ce qui est sans doute aussi pour le philosophe autrichien une manière d’exprimer la 

vérité finale d’une interprétation panthéiste de la nature123. Les catégories fondamentales de notre rapport au 

monde, celles des formes de tout objet possible, selon le Tractatus, ne sont pas seulement l’espace et le temps, mais 

tout autant la couleur124. Entre l’ontologie de Ellis, nous parlant d’un nuage d’hydrogène censément nécessaire alors 

que nous le voyons se lancer dans une course folle de composition, complétée par une théorie des universaux  

excluant le possible et le virtuel, et celle d’un monde gravitant autour d’une forme logique, nous n’imposerons au 

lecteur aucune conclusion, mais nous prendrons la liberté de lui rappeler qu’il faut en effet choisir. 

 

 

 

                                                 
119 Cf. A. C. ELITZUR, « Consciousness and the incompleteness of the physical explanation of behavior », Journal of Mind and Behavior, 10, 
1989, p. 1-19. 
120 On aimera consulter la stratégie si différente de C. F. VON WEIZSÄCKER, The Unity of Nature, trad. F. ZUCKER, New York, Farrar, Straus, and 
Giroux, 1980, p. 175. 
121 Cf. J. HINTIKKA, On Wittgenstein, Belmont, Wadsworth, 2000, p. 19-25. 
122 Tel qu’analysé par A. LEE, « Wittgenstein’s Remarks on Colours », Philosophical Investigations, 23, 3, juil. 1999, p. 236. 
123 Cf. D. PEARS, Wittgenstein, Londres, Collins, 1971, p. 89. 
124 § 2.0251 : « L’espace, le temps et la couleur (la capacité d’être coloré) sont des formes des objets. » (trad. G.-G. GRANGER, Paris, Gallimard, 
1993, p. 36), cf. 2.0131. 



 



Alfredo Marcos | Biología sistémica y filosofía de la naturaleza  

 
 

 

 

 
 

95
M A R Z O  

2 0 1 2  

Biología sistémica y filosofía de la naturaleza 
Alfredo Marcos 
Universidad de Valladolid 
 
 
 

 
 
Abstract 
In  biology,  the  reductionist  approach  has  been  prevalent 
during the second half of the twentieth century. Thanks to it, 
we  have  known  great  scientific  achievements.  But  its 
limitations have also emerged. The HGP was guided by this 
approach.  It was a great scientific success. However,  it was 
also frustrating in some way. The reason for this paradox is 
to be  found  in  the excessive expectations placed on  it. This 
situation  has  led  to  a  revolution  in  post‐genomic  biology. 
Currently  biology  is  moving  away  from  the  excesses  of 
reductionism,  and  approaching  a more  systemic  stance.  In 
this spirit Systems Biology (SB) was born. We are right now 
beginning  to  explore  the philosophical  consequences of  all 
these  events.  The  present  text  is  intended  as  a  modest 
contribution  to  this  task.  From my  point  of  view,  the  SB 
affects several main issues of philosophy of nature. It forces 
us  to  revisit  notions  such  as  those  of  system,  complexity, 
organization  and  function.  It  affects  the  debate  about  the 
ontology and axiology of  living beings, about reductionism 
and  holism.  It modifies  also  the  debate  on  causation,  on 
determinism, chance and freedom. It has to do as well with 
the  distinction  between  being  and  genesis,  with  the 
discussion on the philosophical significance of evolution.  
 
Résumé 
En  biologie,  lʹapproche  réductionniste  a  été  dominante  au 
cours de la seconde moitié du XXe siècle. Merci à elle, nous 
avons connu de grandes réalisations scientifiques. Mais ses 
limites sont également apparues. Le Projet Génome Humain 
a  été  guidé  par  cette  approche.  Il  a  été  un  grand  succès 
scientifique. Toutefois,  il a  été  également un peu  frustrant. 
La raison de ce paradoxe se trouve dans les excessifs espoirs 
placés  sur  lui.  Cette  situation  a  conduit  à  une  révolution 
dans  la biologie post‐génomique. Actuellement,  la biologie 
est en  train de se délaisser des excès du réductionnisme, et 
en  sʹapprochant  vers  une  position  plus  systémique.  C’est 
dans  cet  esprit  que  la  SB  est  née.  Maintenant,  nous 
commençons à explorer les conséquences philosophiques de 
tous ces événements. Le présent  texte se veut une modeste 
contribution à cette tâche. De mon point de vue, le SB affecte 
plusieurs grandes questions de  la philosophie de  la nature. 
Il  nous  oblige  à  revoir  des  notions  telles  que  celles  du 

système, complexité, organisation et fonction. Elle affecte le 
débat  sur  lʹontologie  et  axiologie  des  êtres  vivants,  sur  le 
réductionnisme  et  l’holisme.  Il modifie  également  le débat 
sur la causalité, sur le déterminisme, le hasard et la liberté. Il 
a  à  faire  aussi  bien  avec  la  distinction  entre  lʹêtre  et  la 
genèse,  et  avec  la  discussion  sur  la  signification 
philosophique de lʹévolution. 
 
Resumen 
En biología ha prevalecido el enfoque reduccionista durante 
la  segunda  mitad  del  siglo  XX.  Gracias  a  él  se  han 
conseguido grandes logros. Pero también han aparecido sus 
limitaciones. El PGH se guió por este enfoque y resultó un 
gran éxito científico. Pero también una frustración. La causa 
de  esta  paradoja  hay  que  buscarla  en  las  excesivas 
esperanzas que se habían depositado en él. Esta situación ha 
dado  lugar a una  revolución en  la biología post‐genómica. 
La biología de  los últimos años  se distancia de  los excesos 
reduccionistas  y  adopta  enfoques  sistémicos.  De  este 
espíritu nace  la Systems Biology (SB). Estamos empezando a 
explorar  las  consecuencias  filosóficas  de  estos 
acontecimientos. El presente texto pretende ser una modesta 
aportación a esta tarea. Desde mi punto de vista, la SB afecta 
a  varios  debates  propios  de  la  filosofía  de  la  naturaleza. 
Afecta al debate sobre  la ontología y axiología de  los seres 
vivos,  sobre  su  posible  reducción  a  componentes 
moleculares,  sobre  el  holismo,  también  al  debate  sobre  la 
causalidad, sobre el determinismo, el azar y la libertad, a la 
distinción  entre  el  ser y  la  génesis,  a  la discusión  sobre  la 
importancia  filosófica  del  evolucionismo,  nos  obliga  a 
reconsiderar  las  nociones  de  sistema,  complejidad, 
organización y función.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 

 



 



Alfredo Marcos | Biología sistémica y filosofía de la naturaleza  

 
 

 

 

 
 

97
M A R Z O  

2 0 1 2  

Biología sistémica y filosofía de la naturaleza 
Alfredo Marcos 
Universidad de Valladolid 
 

 
 
 
1. Introducción histórica (1952-2003) 

 

“There is a revolution occurring in the biological sciences”. Con esta frase da comienzo un artículo publicado 

en 2003 en la revista Genome Research1. Si queremos dar nombre a esta revolución científica, podríamos hablar de 

la revolución post-genómica. La biología había cubierto en esa fecha un trayecto de cincuenta años que coincide 

casi exactamente con la segunda mitad del siglo XX. El inicio de este tramo histórico coincide con el 

descubrimiento de la estructura del ADN, de sus funciones genéticas y del código genético. Esto sucedió durante 

los años cincuenta del siglo pasado. En 1952 Alfred Hershey y Martha Chase llevaron a cabo experimentos que les 

permitieron concluir que son los ácidos nucleicos, y no las proteínas, los encargados de almacenar y transmitir la 

información genética. En 1953 James Watson y Francis Crick, en colaboración con Maurice Wilkins y Rosalind 

Franklin, descubren la estructura del ADN. Según publican Watson y Crick en la revista Nature, la molécula tiene 

forma de doble hélice. Dicha estructura permite explicar su función genética, pues cada una de las dos hebras de la 

doble hélice sirve modelo para generar la complementaria. La identificación del código genético estaba lista a 

principio de los años 60. Fue resultado del trabajo conjunto de muchos científicos, entre los que se cuenta el premio 

Nobel español Severo Ochoa. 

La serie de éxitos científicos logrados por los biólogos de esta época disparó las expectativas. Comenzó a 

cundir la idea de que habíamos dado con las claves últimas de la vida. Se abría ante nosotros una perspectiva de 

conocimiento y dominio hasta entonces impensada. La orientación de la investigación biomédica cambio 

drásticamente. Los fondos para investigación, así como los recursos humanos, se dirigieron con preferencia hacia el 

ámbito en plena ebullición de la bioquímica, la biología molecular y la genética molecular, muchas veces en 

detrimento de otros campos más clásicos de las ciencias de la vida, como podían ser la fisiología, el evolucionismo, 

la ecología y, en general, las ramas más naturalistas de la biología. 

El sesgo filosófico también cambió. La nueva biología trajo de la mano una clara inclinación hacia el 

reduccionismo. En 1972 este sesgo era ya patente y, para algunos, preocupante. Dos de los padres de la teoría 

sintética de la evolución, Theodosius Dobzhansky y Francisco Ayala, convocaron un congreso que tuvo lugar este 

año en Italia, para hablar sobre los “problemas de la reducción en Biología”2. A él asistieron notables biólogos y 

filósofos de la época, entre los que se cuentan figuras de primera línea como Peter Medewar y Karl Popper. Se 

trataba de instrumentar una primera barrera intelectual frente al avance imparable del reduccionismo. Ayala 

distinguió tres tipos de reduccionismo, el metodológico, el epistemológico y el ontológico. Lo cierto es que el 

                                                 
1 M. Ehrenberg et al., “Systems Biology Is Taking Off”, Genome Research, 2003 13 (11), 2003, 2377-2380. 
2 Th. Dobzhansky y F. Ayala, Studies in the Philosophy of Biology. Reduction and Related Problems, Macmillan, Londres, 1974. 



Biología sistémica y filosofía de la naturaleza | Alfredo Marcos  

 
 
 

 
 

98 
M A R Z O  

2 0 1 2  

avance de las posiciones reduccionistas se estaba produciendo desde lo metodológico hacia lo ontológico. 

Comenzamos dando la bienvenida a métodos moleculares que producen importantes descubrimientos, pero 

acabamos aceptando que todo el ámbito de lo vivo se reduce, en el plano ontológico, a moléculas. 

La imagen que se estaba formando era simple y atractiva: los seres vivos son el producto de la información 

genética, que reside en el genoma, el cual está formado por una ristra de genes, o sea fragmentos de ADN, cada uno 

de los cuales sirve para sintetizar una proteína. Toda la dinámica de la vida quedaba reducida a su base genético-

molecular. A partir de ahí, las posibilidades ingenieriles encaminadas hacia la producción y la terapia parecían tan 

numerosas como próximas. 

La resistencia que pudieron oponer a esta imagen los científicos y filósofos reunidos por Ayala y Dobzhansky, 

u otros en la misma línea, fue más bien tenue, y no pudo vencer lo que podríamos llamar el signo de los tiempos. La 

corriente reduccionista seguía avanzando inexorablemente a la sombra de los éxitos innegables de la genética 

molecular. Quizá el más claro exponente de esta corriente fue el famoso libro de Richard Dawkins titulado El gen 

egoísta3. En él se produce ya de modo claro la reducción ontológica de todo lo vivo a lo genético. Los organismos 

son meros vehículos instrumentalizados por los genes. Han perdido todo peso ontológico. Lo que de verdad existe 

son los genes, el resto es epifenómeno, vehículo, apariencia o como máximo instrumento. La vía de la verdad está 

pavimentada con biomoléculas, la de la apariencia con tejidos, organismos y ecosistemas. Todo está en los genes, 

toda la información, todas las instrucciones necesarias para construir los vehículos que les permiten viajar de una 

generación a otra, hasta casi los lindes de la inmortalidad. El flujo de información, como la causalidad, solo conoce 

un sentido, desde los genes hacia el organismo, bottom-up, y la selección natural sólo hace diana en los genes. 

En esta atmósfera cobra perfecto sentido el llamado Proyecto Genoma Humano (PGH). Si todo está en los 

genes, conozcamos a fondo, exhaustivamente, los nuestros, y sabremos todo lo que se precisa para manejar la vida 

humana, o al menos sus patologías. Podremos diagnosticar los males, incluso predecirlos, y posiblemente curarlos 

mediante terapias génicas. Estas esperanzas se fraguaron y fueron transmitidas al público durante la época de auge 

de la perspectiva reduccionista. 

La idea del PGH fue madurando durante los años 80 y se puso en marcha en 1990. Hay que considerar que un 

proyecto de este calibre depende no sólo del estado de las ciencias biológicas, sino también de la capacidad de 

computación de los ordenadores, e incluso de la coyuntura política y económica. En el momento en que esta 

constelación de factores fue favorable, la maquinaria se pudo en marcha, liderada, significativamente, por uno de 

los descubridores de la estructura del ADN, James Watson. El PGH fue un proyecto de investigación, uno de los 

más grandes, la cara visible de la big science en el último tramo del siglo XX, algo análogo a lo que supuso el 

Proyecto Manhattan medio siglo antes. Pero fue algo más que eso. Produjo una nueva forma de hacer biología. A su 

sombra se desarrolló la bioinformática y las llamadas omic-sciences, las ciencias ómicas. El sufijo oma, procedente 

del griego, se refiere a una totalidad. Así, el Proyecto Gen-oma Humano buscaba la identificación de todos los 

genes humanos. No se trata de una teoría sobre los genes, lo cual estaría en el campo de la genética, sino de una 

                                                 
3 R. Dawkins, The Selfish Gene, OUP, Oxford, 1976. 



Alfredo Marcos | Biología sistémica y filosofía de la naturaleza  

 
 

 

 

 
 

99
M A R Z O  

2 0 1 2  

identificación completa de la totalidad de los genes humano, que por ello se sitúa en el campo de la genómica. 

En 2001 se presentó con toda suerte de honores políticos y mediáticos, en varios países simultáneamente, un 

borrador de resultados, y en 2003 apareció la secuenciación completa del genoma humano. Por hablar en términos 

kuhnianos, se trataba de un éxito indudable de lo que entonces era ciencia normal, desarrollada dentro del 

paradigma dominante. Y, sin embargo, el mismo año, Genome Research se permite publicar un artículo encabezado 

por la perturbadora frase que hemos citado: “There is a revolution occurring in the biological sciences”. 

 

2. La biología post-genómica (2003-) 

 

La situación parece un poco paradójica. En el PGH se invirtieron del orden de los 90.000 millones de dólares. 

Absorbió el trabajo de muchos científicos de todo el mundo durante más de una década. En 2003 el PGH era 

considerado a todas luces como un gran éxito de la ciencia. Incluso antes de lo previsto había logrado el objetivo 

propuesto, la secuenciación de nuestro genoma. Pero, por otra parte, empezaban a asomar signos de decepción. En 

cierto sentido el PGH resultaba también un fracaso, ya que las gigantescas expectativas médicas que se habían 

instalado en la opinión pública no se vieron cumplidas. Al parecer, no todo estaba en los genes. 

Para empezar, se encontraron genes en un número inferior al previsto. Se especulaba en los inicios del PGH 

con unos 100.000, pero sorprendentemente resultó que no tenemos ni siquiera 30.000. Muy pocos para tanta carga 

informativa como se les atribuía. Además, parte del material genético parece poco significativo. Junto a ello, se 

descubrió que la expresión de los genes está modulada por otros genes y por factores epigenéticos, que forman 

parte también del patrimonio hereditario. Por añadidura, la expresión genética está condicionada por patrones de 

desarrollo y por factores ambientales. Súmese a ello el hecho de que en la construcción de un solo rasgo fenotípico 

pueden estar implicados muchos genes, y un solo gen puede trabajar en la de varios rasgos. 

He aquí la paradoja. Éxito y fracaso a un tiempo. ¿Cómo interpretarlo? En realidad el PGH constituyó un gran 

éxito de la investigación biológica. Si embargo, no satisfizo todas las esperanzas puestas en él. De ahí es 

sentimiento de fracaso. Pero estas esperanzas se basaban en una perspectiva reduccionista. Recordemos: todo está 

en los genes. El sentido de fracaso, pues, no deriva del propio PGH, sino de la distancia entre sus resultados y las 

expectativas generadas por la mentalidad reduccionista. Tenemos que ser todavía más precisos: el reduccionismo 

metodológico nos ha aportado importantes resultados y una ingente cantidad de datos, pero el reduccionismo 

ontológico a la postre se ha revelado como erróneo. Simplemente, no es verdad que todo esté en los genes. No es 

cierto que los organismos sean meras máquinas de supervivencia controladas por los genes. La metáfora del gen 

egoísta confunde más que orienta. Denis Noble ha propuesto recientemente que pasemos a la metáfora del gen 

cautivo en el interior del organismo4. 

 

 

                                                 
4 D. Noble, The music of life, OUP, 2006. 



Biología sistémica y filosofía de la naturaleza | Alfredo Marcos  

 
 
 

 
 

100 
M A R Z O  

2 0 1 2  

Más allá de los genes, el nivel epigenético resulta de primera importancia, así como las proteínas y las vías 

metabólicas en las que operan. La célula en su conjunto y el ambiente en el que vive tienen influencia sobre el 

desarrollo de los tejidos y del organismo. El mismo organismo posee una cierta autonomía y es agente de su propio 

desarrollo y comportamiento. Llega incluso a modificar el comportamiento de sus partes y hasta de sus genes. 

Desde un punto de vista aun más amplio, el entorno en el que viven los organismos ha de ser tomado en 

consideración para entender los fenómenos biológicos. Todos estos niveles tienen su propia dinámica autónoma y 

consistencia ontológica. Hemos descubierto que son irreductibles a la base genético-molecular. Por ello hablamos 

ya de biología post-genómica. Por eso se han puesto en marcha proyectos para estudiar el epigenoma, el 

proteinoma, el metaboloma… Por esta razón, tras el PGH, han aparecido una serie de disciplinas conocidas como 

ómicas (omic sciences). En cooperación, entre todas están produciendo una enorme cantidad de datos que se pueden 

gestionar solo gracias el avance en paralelo de la bioinformática. Coincide la aparición de estas disciplinas con el 

auge de la biología del desarrollo, con la nueva síntesis entre esta y las teorías evolucionistas y con el crecimiento 

otras ramas naturalistas de las ciencias de la vida como la etología y sobre todo la ecología. 

De este modo hemos cambiado la perspectiva, estamos haciendo ya otro tipo de biología. Utilizando palabras 

de Thomas Kuhn, el paradigma ha cambiado. Es justo decir que “hay una revolución en marcha dentro de las 

ciencias biológicas”. Los genes han dejado de ser obsesión única. Es la vida en su complejidad jerárquica, en todos 

sus niveles, en sus aspectos dinámicos, relacionales, no lineales, la vida desde una perspectiva holista, sintética y 

sistémica la que ha pasado a ocupar el centro de la investigación. Paradójicamente, el éxito del PGH, el éxito de una 

metodología reduccionista, ha producido la quiebra de una ontología reduccionista, porque ha puesto en evidencia 

los límites de esta última. 

Una de las principales líneas de investigación dentro de este nuevo ambiente más holista es la llamada systems 

biology (SB), biología de sistemas o biología sistémica5. ¿Qué implicaciones puede tener esta nueva forma de hacer 

biología para la filosofía de la naturaleza? 

 

3. El punto de vista filosófico 

 

Hacer biología es tarea de biólogos. Pero tal vez harán una mejor ciencia mediante el diálogo interdisciplinar 

con físicos y matemáticos. Incluso la filosofía puede favorecer el desarrollo de las ciencias de la vida en esta 

agitada época de cambio.  No olvidemos que el padre de la biología, Aristóteles, fue también un gran filósofo. Y el 

mismo Darwin dedicó particular atención a la filosofía de su tiempo. Quiero decir, que un diálogo entre filósofos y 

biólogos puede ser beneficioso para ambas partes. En el momento actual, dicho diálogo puede aportar fundamentos 

filosóficos a la SB, y puede a un tiempo recoger sugerencias procedentes de la SB para profundizar en la intelección 

filosófica de la naturaleza. O'Malley y Dupré sostienen que la filosofía puede contribuir positivamente en algunas 

tareas de la SB. Veamos, según ellos, qué elementos puede aportar. 

                                                 
5 L. Alberghina y H.V. Westerhoff, Systems Biology: Definitions and Perspectives, Springer Verlag, Berlín, 2005; F.C. Boogerd et al, Systems 
Biology. Philosophical Foundations, Elsevier, Amsterdam, 2007. 



Alfredo Marcos | Biología sistémica y filosofía de la naturaleza  

 
 

 

 

 
 

101
M A R Z O  

2 0 1 2  

“Systems Biology thus encapsulates some of the oldest philosophical tensions in biology and perhaps can be 

interpreted as just their latest manifestation”. Así pues, según estos autores, se puede esperar una contribución útil 

de la filosofía a la SB “because there are some key philosophical tensions that could seriously hamper the 

development of Systems Biology, it seems that making some special philosophical efforts in these crucial early days 

of Systems Biology would be worthwhile”. 

Estos esfuerzos filosóficos se concentran especialmente sobre el concepto de sistema: “Identifying and 

conceptualizing the systems central to each inquiry is clearly a basic philosophical issue integral to the success of 

the science”. Dicha tarea puede especificarse en tres preguntas clave: i) “What is a system? ii) What biological units 

map on to systems? iii) How do Systems constrain individual components?”6. 

En la respuesta que demos a estas preguntas se juegan muchas de las posibilidades de la SB, así como algunos 

debates filosóficos de importancia. Por ejemplo, la SB no considera los organismos como simples cúmulos de 

moléculas o instrumentos de sus genes. Esto abre oportunidades para una biología más acorde con una ontología 

razonable y para una ética respetuosa con los vivientes, incluso para una ciencia más humana y humanística. Es 

difícil objetar ante la manipulación bioingenieril de los seres vivos desde una perspectiva estrictamente 

reduccionista, lo es menos desde un punto de vista más holístico. 

No obstante, el cambio de perspectiva no está exento de riesgos. A través de las tres preguntas recién citadas 

expondré cuáles son estos riesgos y haré algunas sugerencias para evitarlos. El riesgo principal, a mi parecer, es que 

el organismo viviente pase de ser considerado como “agregado de moléculas biotecnológicamente disponible” a ser 

tomado como simple “parte no sustancial del Gran Ecosistema biopolíticamente disponible”. Dicho de otro modo, 

quizá corremos hoy el riesgo de transitar desde una filosofía de la naturaleza de corte excesivamente reduccionista y 

mecanicista a otra de signo opuesto, excesivamente holista. 

 

4. La cuestión conceptual: Qué es un (bio)sistema 

 

La primera de las tres cuestiones es de naturaleza conceptual. El término “sistema” deriva del griego. Quiere 

decir composición. Pero no se refiere a una mera yuxtaposición de elementos. Un sistema está constituido por 

elementos com-puestos que mantienen relaciones entre sí. El sistema consta de los elementos y de las relaciones. 

Posee propiedades que derivan de estas relaciones y que no pueden ser obtenidas simplemente por yuxtaposición o 

suma de los elementos. Existen sistemas naturales, como el sistema solar o los ecosistemas. También los hay 

artificiales, como por ejemplo un sistema informático. Pero el objeto de nuestra reflexión aquí son específicamente 

los sistemas vivos. En principio, todos ellos eran naturales, pero actualmente muchos sistemas vivos son un 

producto conjunto de naturaleza y técnica. Además no se puede descartar la futura producción artificial de auténtica 

vida. Pero ni un sistema planetario, ni tampoco un computador son sistemas vivientes. Por tanto, la cuestión 

conceptual que interesa a la SB no es simplemente “¿qué es un sistema?”, sino más específicamente “¿qué es un 

                                                 
6 O'Malley y Dupré, “Fundamental Issues in Systems Biology”, BioEssays 27 (12), 2005, 1274–1275. 



Biología sistémica y filosofía de la naturaleza | Alfredo Marcos  

 
 
 

 
 

102 
M A R Z O  

2 0 1 2  

biosistema?” 

Los sistemas vivos tienen características específicas. A diferencia de los artefactos comunes, los vivientes no 

resultan del ensamblaje de piezas preexistentes. Están compuestos de partes, no de piezas. Y estas partes aparecen 

durante un proceso de diferenciación, al tiempo que se desarrolla el sistema mismo. En otras palabras, los 

biosistemas tienen una historia, una filogénesis y ontogénesis, una evolución y un desarrollo. Y aquí reside el 

primer riesgo filosófico para la SB. Los sistemas vivos no son simplemente sistemas, son un tipo peculiar de 

sistema. Para diferenciarlos tal vez deberíamos llamarlos biosistemas. Desde el punto de vista académico, esto 

significa que la SB debería avanzar en colaboración con la perspectiva evolucionista y con la biología del desarrollo 

y la embriología. Parece que en este sentido, la SB está llamada a colaborar con la también naciente perspectiva 

Evo-Devo. 

No obstante, sería erróneo fijarse en una sola de las caras del asunto. Es verdad que los biosistemas son 

dinámicos, pero también lo es que conservan su identidad a lo largo de toda su vida. En gran medida es la base 

genética la que permite dicha estabilidad, porque permanece desde el inicio de la vida de un organismo hasta el 

final de la misma y se repite en todas sus células. Aunque es cierto que no todo está en los genes, esta constatación 

no debería llevarnos al extremo opuesto. Desde mi punto de vista, la información biológica no reside en los genes, 

ni en ninguna otra ubicación concreta del organismo. La información es una relación. Así lo he escrito en diversos 

lugares7. Esta relación implica un mensaje genético, un contexto celular y una función de referencia. Mas, al 

escoger los genes como “mensaje” en la relación informacional, nuestra elección no es arbitraria. Se trata de 

biomoléculas muy específicas y flexibles, cuya modificación, por leve que sea, puede resultar crítica para el 

organismo. Pediría, aquí, tan solo un poco de equilibrio. La crítica al reduccionismo es adecuada, pero no 

deberíamos olvidar la especificidad del material genético y su contribución a la identidad y estabilidad del 

organismo. También es acertado el acento puesto sobre la dinámica, pero no deberíamos olvidar los factores de 

estabilidad e identidad a lo largo de la vida de cada organismo y a través de las generaciones. 

Lo mismo vale respecto al acento puesto en las relaciones: no hay que olvidar la importancia de los elementos 

mismos. Hemos dicho que los sistemas están constituidos por elementos y relaciones. A menudo se sostiene que la 

SB se centra en las relaciones más que en los elementos. También en este caso el exceso produce un riesgo. 

Pondré un ejemplo histórico. Mientras que las otras escuelas químicas estudiaban las propiedades de las 

sustancias, la química newtoniana del siglo XVIII decidió examinar todas las relaciones entre sustancias, con una 

vocación de exhaustividad similar a la de las actuales ciencias ómicas. Este proyecto de investigación se convirtió 

pronto en una vía muerta. La química newtoniana del XVIII se agotó rápidamente en el desarrollo de tablas 

relacionales. Para estudiar las propiedades de una sustancia química no hace falta testar todas sus posibles 

relaciones con otras. Hoy la potencia de computación es inmensamente superior a la que existía en el XVIII. Tal vez 

por ello nos sintamos tentados de nuevo a afrontar este reto de la compilación de tablas relacionales exhaustivas. En 

realidad, existen dos corrientes dentro de la SB. Una más empírica, pragmática y computacional, y otra más teórica. 

                                                 
7 A. Marcos, “Bioinformation”, en G. Terzis y R. Arp (eds.), Information and Living Systems, MIT Press, Cambridge MA, 2011. 



Alfredo Marcos | Biología sistémica y filosofía de la naturaleza  

 
 

 

 

 
 

103
M A R Z O  

2 0 1 2  

Las relaciones deben, por supuesto, ser estudiadas, pero con un cierto sentido de pertinencia. Quizá no sea 

necesario perderse en proyectos exhaustivos. Ahora bien, el sentido de pertinencia que nos indica qué relaciones 

tienen relevancia biológica y cuáles no, deriva de la teoría y de la ontología, no de los meros registros empíricos. 

Permítaseme extenderme un poco sobre la importancia del sentido. Es verdad que los biosistemas son 

complejos. En ellos las partes se vuelven las unas hacia las otras, se pliegan.  De ahí la complejidad (cum-plexum) 

de los sistemas. Pero, una vez más, encontramos en los biosistemas particularidades que no se dan en los demás 

sistemas. La complejidad de los biosistemas es más funcional que estructural. Poseen una organización que va más 

allá del simple orden. Nada puede ser definido como biosistema si carece de una complejidad con sentido, de una 

complejidad orientada. Y el sentido, o la orientación, viene dado por la función. Por ejemplo, las proteínas han sido 

caracterizadas desde Schrödinger, como cristales aperiódicos. La proteína presenta organización funcional, más que 

orden estructural. Su complejidad —sus plexos o plegamientos— está orientada hacia una función, como por 

ejemplo el transporte de oxígeno.  A su vez la función ha de referirse siempre a una sustancia. Así, incluso la 

hemoglobina falciforme tiene una función si consideramos el bienestar de un organismo humano en zonas de 

malaria endémica. A menudo describimos como funcional la división celular que se verifica con normalidad en un 

tejido. Sin embargo el mismo proceso biológico nos parece disfuncional cuando se da en un tumor. En suma, algo 

es funcional o no en relación a un viviente concreto. Desde el punto de vista ontológico diríamos por referencia a 

una sustancia. Así pues, la SB implica necesariamente problemas ontológicos. La renuncia a una reflexión 

ontológica constituiría un riesgo para la SB, que se perdería en simples registros empíricos de interacciones. Podría 

incluso conducir a la frustración de las expectativas abiertas. Sin ontología, los sistemas podrían ser tomados como 

meros grupos convencionales de elementos. De este modo, la complejidad y la funcionalidad dependerían en última 

instancia de nuestra perspectiva, más que de la realidad de las cosas (en la línea interpretativa que Cummins 

propone para la teoría de las funciones). Y esta observación nos lleva a la segunda pregunta filosófica. 

 

5. La cuestión de la sustancia: Qué entidades biológicas pueden contar como biosistemas 

 

Esta segunda cuestión tiene un carácter más empírico. Se trata de ver qué entidades biológicas cumplen con las 

características que hemos atribuido a los biosistemas. Es decir, qué unidades biológicas son en realidad sustancias 

funcionales, complejas, generadas mediante evolución y desarrollo. Yo diría que las sustancias por excelencia son 

los organismos. Un animal, una planta, un hongo, una bacteria, una persona… En consecuencia, cada organismo 

viviente es, paradigmáticamente, un biosistema. Es el principal punto de referencia de la funcionalidad y la 

complejidad. 

No obstante, como se sabe, la vida está estructurada jerárquicamente. Otros niveles de la vida pueden contar 

también como biosistemas. En sentido primario lo son los organismos, pero en un cierto sentido derivado o 

secundario también son biosistemas las partes de los organismos: sistemas como el digestivo, miembros u órganos 

como el corazón, tejidos como el epitelio, y células integradas en metazoos y metafitos. En un sentido todavía más 

degradado pueden contar como biosistemas también entidades como los simbiontes, los orgánulos celulares y los 



Biología sistémica y filosofía de la naturaleza | Alfredo Marcos  

 
 
 

 
 

104 
M A R Z O  

2 0 1 2  

virus. 

No sé exactamente dónde habría que colocar en esta escala otras unidades superiores de organización, como 

las poblaciones, las colonias, las familias, clanes, y otras entidades sociales, y, en definitiva, los ecosistemas. Pero, 

naturalmente, no son biosistemas en un sentido tan paradigmático o primario como los organismos. 

El caso de las especies y los taxones superiores presenta, asimismo, dificultades. No creo que puedan ser vistos 

como biosistemas, sino más bien como entidades abstractas, es decir, conceptos, con base real. 

El esclarecimiento de todo esto implica un trabajo filosófico. Se trata de construir una ontología que distinga 

claramente, por un lado, las entidades abstractas, como los conceptos, y por otro las concretas, como los 

biosistemas. Y, dentro de estas últimas, habría que distinguir niveles. Es decir, debemos distinguir entre un sentido 

primario y paradigmático de biosistema, atribuible sólo a los organismos, y un sentido secundario o derivado, quizá 

analógico, atribuible a otras entidades biológicas, sean inferiores o superiores al organismo. Dada esta ontología, la 

SB sería ciertamente una ciencia de los vivientes. 

Querría ampliar un poco la reflexión sobre los niveles superiores al organismo. Según la imagen del gen 

egoísta, el gen es la auténtica sustancia. El organismo queda “des-sustancializado”. Y con ello devaluado. Pero 

quizá ahora vamos hacia el ecosistema como única sustancia real, con un resultado similar en cuanto a la 

importancia del organismo. ¿Cómo evitar esta deriva? ¿Cómo reconocer su justo peso ontológico a los ecosistemas 

y a otras entidades sociales sin devaluar los organismos? 

Se podría pensar, según la presente moda intelectual, que en realidad los niveles más importantes son siempre 

los más elevados o inclusivos. Nos viene a la mente con frecuencia una imagen espacial: lo pequeño forma parte de 

lo grande, las células de los tejidos, los organismos de los ecosistemas. Sostendré, al menos como hipótesis de 

trabajo, que esta imagen representa un riesgo para la filosofía de la naturaleza y también para la propia SB. Los 

organismos, es cierto, están constituidos por moléculas, células, tejidos, órganos y miembros, algunos de ellos 

agrupados en sistemas. Pero hay que añadir que los organismos están también formados por elementos sociales, 

demográficos y ecosistémicos. Pongámoslo así: cada uno de nosotros, como organismo, está hecho de células, pero 

también de sociedad y de ecosistema. En términos más filosóficos, diríamos que no somos mera materia de la 

sociedad o del ecosistema, sino que, a la inversa, los organismos estamos formados también por materia 

ecosistémica y social. Esta nueva visualización permite dar la importancia justa a las grandes entidades, como los 

ecosistemas, pero sin destruir, devaluar o instrumentalizar los organismos vivientes. 

 



Alfredo Marcos | Biología sistémica y filosofía de la naturaleza  

 
 

 

 

 
 

105
M A R Z O  

2 0 1 2  

 
 

6. La cuestión de la causalidad: Cómo un biosistema ejerce influencia sobre sus componentes 

 

Esta tercera cuestión tiene que ver con la causalidad. A menudo se distinguen dos tipos de causalidad en los 

seres vivos: causalidad ascendente (bottom-up) y descendente (top-down). Denis Noble ha propuesto un tercer tipo 

de causalidad que él denomina middle-out. La del primer tipo se da cuando los cambios ocurridos en alguna de las 

partes causan efectos en el conjunto del sistema. La segunda ocurre si el sistema mismo es capaz de causar efectos 

sobre todas o algunas de sus partes. Para el tercer tipo de causalidad podemos partir de cualquiera de los niveles de 

la jerarquía biológica. Se encuentra entonces que la actividad de este nivel, por ejemplo tisular, produce efectos 

hacia abajo y hacia arriba sobre niveles adyacentes. Según Noble, es precisamente este tercer tipo de causalidad el 

que resulta más próximo al espíritu de la SB. 

Creo que podemos apuntar dos críticas a estas ideas. En primer lugar, pienso que no hay simetría entre las 

formas de causalidad ascendente y descendente. En contra de la creencia más extendida, el segundo tipo es más 

empírico, el primero más teórico y especulativo. Todos tenemos experiencia directa de causalidad descendente (top-

down), ya que nosotros, como organismos que somos, producimos mediante nuestra acción, muchas veces libre, 

efectos sobre nuestros componentes. Por ejemplo, podemos cambiar la posición de nuestro cuerpo, la flexión de un 

brazo o el contenido de colesterol de nuestra sangre. En la dirección opuesta, bottom-up, solo podemos registrar las 

correlaciones estadísticas y las sucesiones temporales, sobre las que proyectamos el concepto de causa-efecto 

gracias a conjeturas teóricas. En realidad, la experiencia directa de la causalidad bottom-up –como sugirió Hume- 



Biología sistémica y filosofía de la naturaleza | Alfredo Marcos  

 
 
 

 
 

106 
M A R Z O  

2 0 1 2  

no está a nuestro alcance. Por ejemplo, se puede sentir un cierto estrés o una cierta relajación tras un cambio 

hormonal. Esta información hace referencia a la sucesión o correlación de acontecimientos (cambio hormonal-

molecular –> cambio anímico-sistémico), pero no tenemos ninguna experiencia directa de la relación causal entre 

ellos. La tranquilidad o el estrés, como sentimientos, son completamente heterogéneos respecto de las hormonas o 

los neurotransmisores, como moléculas. Nietzsche8 sostuvo que en estos casos damos un salto radical de un orden a 

otro totalmente distinto. Si existe la causalidad en un sentido empírico, esa es la causalidad top-down, es decir, 

desde el biosistemas, como fin y sentido, hacia sus partes. 

Esto no quiere decir, por supuesto, que no exista causalidad bottom-up, sino que es un tipo de causalidad que 

nosotros reconocemos de modo más indirecto, teórico y especulativo que la causalidad top-down. Una biología 

focalizada sobre sistemas es una ciencia que debe tener en cuenta todas las direcciones de la causalidad, sin olvidar 

cuál es primaria y cuál derivada según el orden de nuestro conocimiento. 

La segunda observación crítica afecta al concepto de causalidad middle-out, propuesto por Noble. Según creo, 

introduce una inclinación relativista poco benéfica para la SB. Todos los niveles de la jerarquía biológica tienen 

capacidad para causar efectos sobre otros niveles. Pero no todos tienen la misma importancia causal, desde el 

momento en que no todos presentan el mismo grado de sustancialidad. Habíamos convenido en que son 

precisamente los organismos los que deben ser considerados como biosistemas en un sentido más propio. Son ellos, 

por lo tanto, los agentes causales más importantes para la explicación biológica, tanto en sentido descendente como 

ascendente. 

La oportunidad que nos abre la SB para una comprensión filosófica de la naturaleza viva se realizará más 

plenamente si se asocia con una ontología que podríamos llamar “pluralismo no homogéneo”. Lo cual equivale a 

reconocer realidad ontológica y capacidad causal a todos los niveles de la vida, pero de manera especial a los 

organismos. 

 

7. Conclusión: SB y nueva Filosofía de la Naturaleza 

 

“The science of systems biology —según afirman Boogerd et al.— appears to have much more philosophical 

consequences than molecular biology, which has been the biological science of the last decades”9. La biología 

molecular buscaba los componentes moleculares de los vivientes, pero no intentaba explicar cómo dichos 

componentes, con su funcionamiento conjunto, producían la vida. Tenía, según los mencionados autores, un sesgo 

claramente reduccionista y carente de consecuencias filosóficas distintas de las que pudieran surgir de la física y la 

química. En cambio, al centrar nuestra atención en los biosistemas, como hace la SB, algunos de los tópicos 

filosóficos que configuran nuestra imagen de la naturaleza resultan afectados. Aparece así, ante nuestros ojos, una 

filosofía de la naturaleza marcada por lo propiamente biológico y no sólo por lo físico. 

No trataré aquí de obtener consecuencias sustantivas, y mucho de menos de defenderlas con argumentos. Tan 

                                                 
8 F. Nietsche, Sobre verdad y mentira en sentido extramoral, Tecnos, Madrid, 1998 [Über Wahrheit und Lüge im außermoralischen Sinn, 1873] 
9 F.C. Boogerd et al, Systems Biology: Philosophical Foundations, Elsevier, Amsterdam, 2007, p. 334. 



Alfredo Marcos | Biología sistémica y filosofía de la naturaleza  

 
 

 

 

 
 

107
M A R Z O  

2 0 1 2  

sólo dejaré apuntados los debates de interés para la filosofía de la naturaleza que el nuevo paradigma de la SB nos 

deja abiertos. 

Es bastante obvio que la SB nos invita a reabrir el debate sobre el reduccionismo, debate que no podrá ser 

resuelto de una manera simple, con un sí o un no. Hemos visto como Francisco Ayala nos enseñó a distinguir entre 

diferentes tipos de reduccionismo: metodológico, epistemológico y ontológico. La posición en el debate sobre el 

reduccionismo debería modularse en función de esta tipología. Así, la biología molecular ha logrado impresionantes 

éxitos científicos con una metodología reduccionista. También es cierto que sus límites han llegado a aparecer, de 

ahí la necesidad de un cambio de perspectiva hacia una biología más sistémica. Esto quiere decir que el 

reduccionismo metodológico es adecuado en muchos casos, si bien debe ser complementado con otros métodos. 

Todo ello apunta hacia un pluralismo metodológico en las ciencias de la vida. En un sentido muy similar ha 

argumentado recientemente Sandra Mitchell10, quien aboga por un “integrative pluralism”. 

En el campo del reduccionismo epistemológico, si algo nos enseña la SB es que no podemos esperar 

reducciones teóricas a gran escala, que cada nivel de la organización biológica tiene su propia autonomía y debe ser 

tratado según teorías propias. Si bien, tiene sentido intentar la creación de teorías que conecten niveles contiguos. 

Aquí también el pluralismo resulta lo más recomendable. 

Se puede decir que el debate sobre el reduccionismo en el plano metodológico y epistemológico afecta sobre 

todo a la filosofía de la ciencia, pero cuando pisamos el plano ontológico la filosofía de la naturaleza resulta 

inevitablemente afectada. Nos preguntamos qué tipo de entidades alberga el mundo natural. Podríamos zanjar la 

cuestión hablando de átomos y de moléculas, quizá de fuerzas o de energía. Pero la SB parece reconocer además la 

presencia de otro tipo de entidades, a saber, los biosistemas, con peso ontológico propio. 

En resumen, en el plano metodológico el reduccionismo está llamado a convivir con otros enfoques. En el 

plano epistemológico se puede esperar reducción entre teorías sólo en pequeña escala; ha quedado obsoleto el sueño 

de la gran teoría unificada de todo. Pero en el plano ontológico el reduccionismo resulta simplemente un error 

filosófico. Parafraseando a Shakespeare, hay más cosas en la naturaleza que todos las que se atreva a soñar la 

biología molecular... Están también los biosistemas. 

Esto nos lleva a otro debate de evidente interés para la filosofía de la naturaleza, el debate sobre la causalidad. 

Tras el pluralismo ontológico, que reconoce sustancialidad a los vivientes, quizá también deberíamos abrir una 

ventana al pluralismo causal, con el reconocimiento de que las relaciones causales corren de abajo a arriba y 

viceversa, de que cada organismo está condicionado por lo que hacen sus partes, así como las partes por el 

comportamiento sistémico del organismo. Las ideas de concausalidad, no linealidad y retroalimentación deberían 

ser integradas en la descripción de la naturaleza, especialmente de la naturaleza viva. La pluralidad aristotélica de 

las causas, que incluye causas eficientes y finales, también debería ser activada. Nada entenderíamos de la 

complejidad y organización de los sistemas vivos si no pusiéramos estas características en relación con la 

funcionalidad y la forma de vida de cada organismo. 

                                                 
10 S. Mitchell, Unsimple Truths, Chicago University Press, Chicago, 2009. 



Biología sistémica y filosofía de la naturaleza | Alfredo Marcos  

 
 
 

 
 

108 
M A R Z O  

2 0 1 2  

Con la irrupción del paradigma sistémico en biología queda tocada también la cuestión del determinismo, 

ligada a las del azar y la libertad, todas ellas esenciales para la filosofía de la naturaleza. La no linealidad de los 

sistemas vivos hace que buena parte de su comportamiento no sea predecible desde la simple observación de la base 

molecular. Los componentes de los sistemas vivos a menudo se comportan de modo distinto en condiciones de 

aislamiento in vitro que en su posición natural in vivo. Ello se debe a que su comportamiento está condicionado no 

sólo por sus propiedades moleculares, sino también por las interacciones que llegan a establecer. De tal modo que 

algunas propiedades de los biosistemas resultan emergentes respecto de las de sus componentes. La cuestión es 

complicada. El mismo concepto de emergencia ha dado lugar a distinciones y matices. Pero lo que es obvio es que 

este debate ha de ser tenido en cuenta por los filósofos naturales para construir una imagen adecuada de la 

naturaleza, en la que el azar y la libertad quizá reclamen su lugar. Y de ahí se derivarán consecuencias también para 

la axiología y la filosofía moral.  

Hasta aquí hemos registrado las implicaciones que puede tener para la filosofía de la naturaleza el tránsito 

desde un paradigma dominado por la biología molecular hasta uno dominado por la SB. Pero la biología de las 

últimas décadas no se reduce a biología molecular. También ha mantenido su presencia el enfoque evolucionista. 

Para algunos, incluso, la biología entera ha de estar marcada por dicho enfoque. Es bien conocido el dictum de 

Theodosius Dobzhansky según el cual “nothing in biology makes sense except in the light of evolution”. Pues bien, 

la biología sistémica pretende ofrecer explicaciones del comportamiento actual de los biosistemas, al margen 

precisamente de cuál haya podido ser su origen y filogénesis. “It is important to realize —aclaran Boogerd et al.— 

that systems biology tries to understand life as it is now, while it does not focus on evolutionary biology”11. 

Esto no significa, obviamente, negar el evolucionismo, sino afirmar que al menos una parte de la biología 

puede operar con autonomía respecto de las teorías evolucionistas. La traducción filosófica de esta opción 

podríamos hacerla en términos de ser y génesis. En la filosofía griega, al menos desde Platón, se conoce la 

diferencia entre el ser y la génesis. Se sabe que cada uno de estos aspectos de la realidad natural requiere una 

explicación distinta. Y se discute sobre la relación entre ambos aspectos. Así, por ejemplo, Aristóteles afirma: “Otra 

cuestión que no podemos olvidar es si conviene más hablar sobre la génesis de cada ser, tal como los anteriores 

solían hacerlo, o sobre cómo es, pues hay una gran diferencia entre un procedimiento y otro. Parece que debemos 

comenzar, como hemos dicho anteriormente, por tomar primero los fenómenos que se dan en cada género, después 

sus causas y, a continuación, tratar sobre su génesis”12. Quizá estas frases podrían firmarlas tranquilamente los 

actuales defensores de la SB. Y Aristóteles concluye: “La génesis se debe al ser y no el ser a la génesis”13. Es 

llamativo que la deconstrucción posmoderna se haya llevado a cabo mediante la reducción del ser a la génesis, es 

decir, mediante la conversión del evolucionismo en una especie de horizonte metafísico último, y la aplicación de la 

crítica genealógica, al estilo nietzscheano. A la luz de la SB habría quizá que reconsiderar estas cuestiones. 

Por último, si la SB tiene algo que decir sobre algunos temas de filosofía de la naturaleza, también es cierto 

                                                 
11 F.C. Boogerd et al, Systems Biology: Philosophical Foundations, Elsevier, Amsterdam, 2007, p. 325 
12 Aristóteles, De Partibus Animalium 640a. 
13 Aristóteles, De Partibus Animalium 640a 18-19; también en De Generatione Animalium 778b 5, donde está citando a Platón, Filebo 54a 8-9 y 
c 4. 



Alfredo Marcos | Biología sistémica y filosofía de la naturaleza  

 
 

 

 

 
 

109
M A R Z O  

2 0 1 2  

que los filósofos podríamos decir algo sobre algunas tendencias inherentes a la SB. Recordaré tres de ellas que a mi 

modo de ver comportan un cierto riesgo. En primer lugar, como ya se ha sugerido más arriba, la caracterización que 

Noble hace de la causalidad middle-up introduce una cierta tendencia relativista. El realismo de las funciones y de 

los sistemas podría así diluirse en un relativismo incluso subjetivista, conforme al cual los biosistemas, más que 

realidades objetivas, serían configuraciones que el biólogo selecciona convencionalmente. Creo que, si cediese a 

esta tendencia, la SB habría perdido una buena parte de su atractivo intelectual. 

En segundo lugar, existe en la SB una cierta tendencia hacia la búsqueda de explicaciones mecanicistas, 

muchas de ellas instrumentadas a través de modelos computacionales. La idea que subyace es que si sabemos cómo 

producir un comportamiento sistémico, aunque sea en un modelo in silico, entonces hemos explicado tal 

comportamiento. Sé que la idea tiene tras de sí una antigua tradición filosófica. Se supone que si sabemos producir 

o simular un fenómeno, entonces entendemos el fenómeno y sus causas. En cierto modo es así. Pero cuando nos 

encontramos con sistemas muy complejos, como los sistemas vivos, y con réplicas también complejísimas in silico, 

las cosas cambian. Se da cada vez con mayor frecuencia que sabemos hacer algo, pero no sabemos cómo lo hemos 

hecho. Quiero decir, no entendemos profundamente las relaciones causales. Por ello, la posibilidad de reproducir un 

comportamiento celular complejo mediante un modelo in silico no siempre es garantía de que hayamos 

comprendido las conexiones causales. 

Soy consciente de lo intrincado del tema y de lo lejos que nos llevaría seguir este hilo. Por ello lo dejo 

sencillamente anotado y paso a la tercera tendencia de la SB que a mi modo debería ser evitada. El rechazo de los 

excesos del reduccionismo debe ser bienvenido. Pero podría generar un movimiento pendular que nos lleve a un 

holismo excesivamente radical, como se ha señalado más arriba. El riesgo es mayor habida cuenta de que el 

holismo constituye hoy día una moda social que va desde el arte hasta la política. Cualquiera que haya visto la 

hermosa película Avatar, de James Cameron, sabe a qué me refiero. Y en el terreno de la política se habla con 

frecuencia de contrato con la Naturaleza o de los derechos de la Tierra, que incluso son recogidos como tales en el 

último texto constitucional de Ecuador. Entre las ciencias biológicas, es natural que la ecología adopte una 

perspectiva holista. La SB, por su parte, presta más atención al nivel de los organismos, incluidos los unicelulares. 

Pero no se puede descartar que, impulsada por la inercia anti-reduccionista y por la moda social, acabe en 

posiciones más holistas, con el riesgo consiguiente de devaluación de los organismos. No sería un caso único. 

También la llamada Evo-Devo, que nace con idea de integrar el evolucionismo con la biología del desarrollo, ha 

derivado en los últimos años hacia lo que ya se conoce como Eco-Evo-Devo. 

Como sucedía con el reduccionismo, el riesgo respecto al holismo no reside en el plano metodológico, donde 

la pluralidad ha de ser bienvenida, sino en la conversión de una metodología concreta en una ontología exclusiva. 

Por supuesto, tiene sentido estudiar la influencia del medio en la expresión fenotípica de los genes durante el 

desarrollo. Lo que no resulta tan adecuado es degradar el organismo ontológicamente, esta vez a favor del 

ecosistema egoísta. El diálogo entre biólogos y filósofos, en suma, resulta imprescindible para aprovechar a fondo 

las oportunidades que abre la SB y para evitar los riesgos que comporta. 

 



 



María Teresa Márquez-Blanc |  Causalidad, Identidad y Determinismo  
 
 

 

 

 
 

111
M A R Z O  

2 0 1 2  

Causalidad, Identidad y Determinismo 
María Teresa Márquez‐Blanc 
     
 

A mi padre y a mi nieto Alexander 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
Abstract 
 
The Aristotelian  causality  is  irreducible  to  the  empiricist’s 
conception of causality. We have inherited several problems 
from  the  modern  conception  of  causality.  In  order  to 
confront  them  it  is  necessary  to  expose  the  fundamental 
differences between the Aristotelian theory of causality and 
the modern, empiricist  idea of causality, and,  in particular, 
the relationships between  the principle of causality and the 
principle  of  identity,  as  well  as  the  difference  between  a 
predictive  causality  and  an  explanatory  one.  In  modern 
philosophy,  law  takes  the place  of  cause. Given  that  often 
scientists and philosophers are no  longer  interested by  the 
question: why things are produced as they are, but only by: 
how  natural  phenomena  succeed  each  other,  a  simple 
description  of  things  satisfies  the  empiricist  and  idealistic 
demand of perception. The  idealist’s demand  of  simplicity 
concerning  natural  laws  annihilates  the  complexity  of  the 
causal  relationships  present  in  living  beings.  Such  causal 
relationships are not equivalent  to  the set of motive causes 
which, without  the  orientation  of  formal  and  final  causes, 
are  insufficient  to  explain  (i)  the  variety  and  stability  of 
nature, and (ii) the generation and corruption of things and 
beings. 
 
 
 
 
 
 
 

Resumen 
 
La causalidad aristotélica es irreducible a la causalidad de la 
concepción  empirista.  Varios  son  los  problemas  que  la 
concepción moderna de  la  causalidad  nos ha dejado. Para 
poder  enfrentarlos  es  necesario mostrar  las  diferencias  de 
fondo  entre  la  teoría  de  la  causalidad  aristotélica  y  la 
causalidad  moderna  y  empirista,  particularmente,  la 
relación  entre  el  principio de  causalidad  y  el  principio de 
identidad,  así  como  la  diferencia  entre  una  causalidad 
predictiva  y  una  causalidad  explicativa.  En  la  filosofía 
moderna,  la  ley  sustituye  a  la  causa.  Puesto  que  ya  no 
interesa  el  por  qué  sino  sólo  el  cómo  se  suceden  los 
fenómenos de la naturaleza, la mera descripción satisface la 
demanda  empirista  e  idealista de  la  percepción  visual. La 
exigencia  de  simplicidad  idealista  de  las  leyes  de  la 
naturaleza  anula  la  complejidad de  las  relaciones  causales 
presentes  en  los  seres vivientes,  las  cuales  no  se  limitan  a 
una  causa  eficiente  que,  sin  las  causas  formal  y  final,  se 
revela insuficiente para explicar la variedad y la estabilidad 
de  la naturaleza, así como  la generación,  la corrupción y  la 
desaparición de los organismos biológicos. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 

 

 



 



María Teresa Márquez-Blanc |  Causalidad, Identidad y Determinismo  
 
 

 

 

 
 

113
M A R Z O  

2 0 1 2  

Causalidad, Identidad y Determinismo 
María Teresa Márquez‐Blanc 
 
 

 
 
 

1. Introducción 

 

 Uno de los temas de la Filosofía de la Naturaleza que renueva su actualidad y su pertinencia dada la crisis 

metafísica profunda que vive la sociedad contemporánea, es el de establecer una teoría que dé cuenta sin 

contradicción de la realidad del cambio y de aquello que permanece, o sea, de la afirmación conjunta de la realidad 

(y no una de simple apariencia, o fenómeno), de un principio de cambio y del principio de identidad. La solución a 

este problema ha sido, desde Aristóteles, el que, siendo el cambio una realidad del Universo, éste supone algo que 

cambie (la sustancia), conservando la individualización en la identidad como garantía de la continuidad y de 

estabilidad. Si no, y como lo pensaba Heráclito, no habría ninguna regularidad en la naturaleza. Cada cambio sería 

el surgimiento de un nuevo ser desprovisto de causa, es decir, sin una razón de ser. La identidad así se disuelve en 

una sucesión de puntos sin relación entre ellos, los que aparecerían y desaparecerían instantáneamente. En ese 

sentido, Hume no está lejos de la tesis de Heráclito. 

 Para Heráclito, lo único que tiene realidad es el cambio, el movimiento perpetuo. Nada es estable. Para 

Parménides al contrario, lo único que posee realidad es aquello que no cambia. El cambio no es sino una apariencia 

sin estabilidad, por lo tanto, sin realidad. El Ser es inmutable e inmóvil. Esta idea será retomada por Platón y servirá 

de base a la distinción entre mundo sensible y mundo inteligible. Ciertamente, el movimiento está en todo el 

Universo, ciertamente que el cambio no se detiene jamás. Y sin duda nunca nos bañamos dos veces en la misma 

agua de un río como sostenía Heráclito, pero esta manera de abordar la naturaleza no da cuenta de aquello que 

Parménides atribuyó al Ser, y que fue el esbozo de la sustancia: la permanencia, la estabilidad.  

 

Las características de la sustancia, los criterios de inteligibilidad de la naturaleza y los criterios de 
significación cognitiva son mutuamente dependientes. Por ejemplo, para los griegos herederos de 
Parménides, el criterio de inteligibilidad es lo invariable y el rol que tienen los elementos invariables en un 
sistema. A la inmutabilidad de los números o de las formas debe corresponder un arquetipo o esencia 
inmutable, y finalmente la sustancia es concebida como el sustrato idéntico detrás de los cambios. Al 
contrario, aquéllos que han seguido a Heráclito dan a los sentidos un valor elevado y afirman que el 
cambio es inteligible en la medida en que es la manifestación de la conexión, de la continuidad o de la 
unidad de los contrarios. Cuando, por ejemplo, se dice que el comienzo y el fin son un punto común sobre 
el círculo, o que el camino que sube y el camino que desciende son el mismo camino, la unidad en la 
oposición es el hecho de que la referencia de los contrarios es el mismo objeto. Este criterio de 
inteligibilidad postula la existencia de una naturaleza cambiante pero estable en la continuidad, conexión o 
unidad de contrarios.1  

 

 
                                                 
1 Miguel Espinoza, Théorie de l’intelligibilité, Éditions Universitaires du Sud, Toulouse, 1994, pp. 180-181. 



Causalidad, Identidad y Determinismo |  María Teresa Márquez-Blanc 

 
 
 

 
 

114 
M A R Z O  

2 0 1 2  

Platón, en su intento por resolver la aporía de ambas doctrinas, elabora su teoría de las Ideas, tomando de 

Parménides la inmutabilidad del ser que él atribuye a las ideas las cuales son eternas, perfectas, no sujetas al 

cambio, lo que las hace inteligibles. Así, el mundo inteligible se sitúa en oposición al mundo sensible de cuya 

imperfección da cuenta el cambio permanente. Cambio o movimiento incesante que hace de las cosas de este 

mundo pálidos reflejos de aquel mundo de Ideas inalterables, que el alma puede contemplar una vez efectuado el 

paso del mundo sensible al mundo Inteligible. La teoría de Platón, de un carácter místico evidente, ha ejercido en 

todas las épocas una influencia notable en razón de su dualismo de la materia y del espíritu, de lo sensible y lo 

inteligible, del cuerpo y del alma. Distinciones que se postulan en conflicto, en oposición, en una lucha en medio de 

la cual no solo se encuentra el hombre, sino que estas tensiones afectan el hombre mismo. 

La solución de Platón a las teorías de Heráclito y de Parménides tuvo como consecuencia en el plano 

epistemológico la creencia eminentemente idealista en que lo único que puede ser materia del conocimiento son las 

Ideas que se manifiestan en nuestras representaciones mentales mediante la reminiscencia.  

Es lo propio de todo idealismo el afirmar que lo que único que conocemos son nuestras propias 

representaciones mentales, y en ningún caso el mundo exterior. Por esto todo idealismo es al mismo tiempo un 

subjetivismo que deriva en relativismo o en escepticismo, dado que del mundo exterior no podemos tener más que 

impresiones sensoriales, única realidad a la cual el alma o la mente tienen acceso. 

Así el empirismo, en su búsqueda por el fundamento del conocimiento, lo estableció en las impresiones 

sensoriales que recibimos del mundo exterior o sensible. De Locke a Hume, pasando por los sensualistas como 

Condillac, la tesis de que el conocimiento no puede ser sino que “ conocimiento de nuestras ideas” , de nuestras 

representaciones mentales, perdura en el tiempo. De aquello de lo cual no tenemos una experiencia sensible, sea no 

existe, (Berkeley), sea no lo podemos conocer (Hume). 

Paralelamente, el idealismo racionalista de Descartes afirma las ideas innatas, o primeros principios que 

constituyen el pensamiento y hacen posible el conocimiento. Mucho más fiel a Platón en su distinción radical de la 

sustancia extensa (la materia) y de la sustancia pensante (el alma o la mente), su idealismo lo conduce a identificar 

las matemáticas con las Ideas eternas e inteligibles. El sueño de la Mathesis Universalis, que apasionara a los 

racionalistas de la época moderna, tiene como fundamento la certeza que sólo las matemáticas revelan el Ser en su 

realidad eterna e inmutable, única realidad digna de ser conocida, o de merecer el nombre de conocimiento.  

En consecuencia, la filosofía moderna es resueltamente idealista. Pero el viraje idealista del siglo XVI no es, 

propiamente hablando, una reacción directa contra el realismo aristotélico, sino que es más bien la consecuencia del 

nominalismo que conduce a la escolástica a la decadencia, y que se había impuesto contra el realismo aristotélico de 

la tradición tomista.  

 

El alcance crítico del nominalismo medieval ha sido asimilado por la ciencia moderna: a partir del 
Renacimiento la inteligibilidad de lo singular no es puesta en duda por nadie (al menos por aquéllos que 
emprenden construir la ciencia de hechos). La distinción cartesiana del pensamiento y de la extensión va 
también en el sentido nominalista puesto que pensamiento y conceptos son incorporados al sujeto y 
excluidos del dominio del objeto. Abandonados los razonamientos sobre las esencias por ser consideradas 
estériles, no quedan ya sino dos fuentes del conocimiento: la experiencia que da (representaciones de) los 



María Teresa Márquez-Blanc |  Causalidad, Identidad y Determinismo  
 
 

 

 

 
 

115
M A R Z O  

2 0 1 2  

objetos, y la lógica, que permite purificar, para luego organizar rigurosa y mecánicamente, las 
representaciones de las cosas que nos vienen de los sentidos. Es por esto que puede decirse, que la “vía 
moderna” es de inspiración nominalista.2  

 

Que esta reacción idealista haya podido impulsar el origen de la ciencia moderna cuyo principio es el de “ 

estudiar” la naturaleza resulta sorprendente. El encuentro paradojal de la metafísica platónica con el interés por la 

observación del mundo natural en un contexto histórico favorable3 va a conducir a la constitución de la ciencia en el 

sentido de lo que se ha denominado “ la ciencia moderna” . La filosofía y la ciencia modernas, a partir del siglo XVI, 

se orientan en direcciones distintas, pero su punto de encuentro se da en la unión de las matemáticas con la física.  

De los iniciadores de la ciencia moderna (Galileo, Bacon, Kepler, Brahe, etc.), no se puede decir que sean 

idealistas en sentido estricto ya que no se puede hacer ciencia si se parte del principio de que lo único que podemos 

conocer son nuestras propias representaciones mentales. Todos ellos ven en la observación apoyada en las 

matemáticas y en el cálculo, la manera de conocer objetivamente el mundo natural. Todos siguen inconscientemente 

el camino trazado por Aristóteles del estudio de la naturaleza basado en la observación4, la cual era, para el 

Estagirita, “principio del movimiento”. Las matemáticas, en la época moderna, son de la competencia del filósofo, 

mientras que el estudio de la naturaleza se postula explícitamente como de la competencia de la ciencia. La ruptura 

fundamental de la época moderna no es, como tanto se ha dicho y enseñado, entre la filosofía y la teología, sino 

entre la filosofía y la ciencia5. Para convencerse de ello basta echar un vistazo a los temas tratados por los filósofos 

de la época. Desde Descartes a Hume racionalistas y empiristas no dejan de tratar temas propiamente teológicos, e 

incluso cuando es cuestión de la naturaleza, ésta es tratada en su relación al orden divino o sobrenatural. La 

distinción misma de lo natural y lo sobrenatural es el resultado de la distinción entre filosofía y ciencia. Cuando 

Bacon escribe que la ciencia debe dedicarse al estudio de la naturaleza, no existía aún el término “ciencia natural” . 

Esta expresión es bastante tardía. Hasta el siglo XIX la ciencia es comprendida como “filosofía de la naturaleza” —

philosophiae naturalis—. En general, y dependiendo del enfoque que se utilice, se suele decir que la ciencia 

moderna es el fruto de la introducción de las matemáticas en el estudio de la naturaleza por parte de Galileo, y esto 

es ciertamente lo que caracteriza el paso de una ciencia de cuño metafísico a una ciencia fundada en la medida y el 

cálculo. Se agrega en ocasiones, a F. Bacon, como el iniciador de un método inductivo, que, a decir verdad, no 

parece haber ejercido la influencia que algunos historiadores de la ciencia del siglo XX le han atribuido. En lo que 
                                                 
2 “La portée critique du nominalisme médiéval a été assimilée par la science moderne: à partir de la Renaissance l’intelligibilité du singulier ne 
fait plus de doute pour personne (du moins pour ceux qui entreprennent de construire des sciences de faits). La distinction cartésienne de la 
pensée et de l’étendue va aussi dans le sens nominaliste puisque pensée et concepts sont ramenés dans le sujet et exclus du domaine de l’objet. 
Les raisonnements sur les essences étant abandonnes comme stériles, il ne reste que deux sources de connaissance : l’expérience qui donne des 
(représentations des) objets singuliers; la logique permet d’épurer puis d’organiser rigoureusement et mécaniquement les représentations des 
choses qui nous viennent des sens. C’est pourquoi on peut dire que la “ via moderna” est d’inspiration nominaliste”. J. Largeault, Enquête sur le 
nominalisme, Editions Nauwelaerts, Louvain, 1971, p. 14.  
3 Cfr. A.N.Whitehead, Science and Modern World, Londres, 1985. 
4 M. Espinoza, a propósito de Aristóteles, no deja de recordarnos que “Aristóteles pasó mucho tiempo observando el desarrollo de huevos, y no 
el comportamiento de bolas de billar. La visión del mundo de Aristóteles es la del biólogo que busca el orden y la organización, actitud que 
consiste en explicar lo inferior por lo superior, es decir, en explicar lo que es simple e incompleto como un sistema inmaduro que aspira a una 
mayor complejidad y perfección.” M. Espinoza, Théorie du déterminisme causal, L’Harmattan, París, 2006, p. 59. 
5 Ciertamente, la manera de ver el paso de la filosofía medieval a la filosofía moderna, depende de los criterios que se tengan en cuenta. La 
influencia del nominalismo me parece fundamental en la crisis de la filosofía y la teología (la Reforma), pero me parece que es el componente 
idealista del nominalismo el que resulta decisivo en la separación de la ciencia y la filosofía, porque esta separación es de origen metafísico 
concerniente al lugar de la naturaleza como objeto de conocimiento. 



Causalidad, Identidad y Determinismo |  María Teresa Márquez-Blanc 

 
 
 

 
 

116 
M A R Z O  

2 0 1 2  

concierne propiamente a la constitución de la ciencia moderna, la figura de I. Newton parece ser mucho más 

relevante. Como lo explica H. Velázquez: 

  

Las explicaciones de conjunto, de orden metafísico, serían para Newton de una envergadura tal que 
no deberían estar a la base del conocimiento científico. No es la ciencia la que debería preguntarse sobre la 
naturaleza última de esas realidades, como una especie de continuación de su investigación sobre el 
mundo; los planteamientos metafísicos en todo caso, serían el fin de la ciencia y no su punto de partida. “ 
Los Principios” compendian deducciones matemáticas derivadas de la teorización de esas 
experimentaciones, gracias a las cuales establece la dinámica y la astronomía como ciencias.6 

 

Si bien la filosofía de la naturaleza, tal como se constituye a comienzos de la época moderna, sigue la 

inspiración aristotélica, la reforma metafísica de la eliminación de la teoría causal de Aristóteles que los 

escolásticos habían sistematizado en la teoría de las cuatro causas ( formal, material, eficiente, et final), no conserva 

de ella sino la causa eficiente, la única causa que podía acomodarse con el idealismo metafísico que parece 

gobernar el mundo, y que se traduce en la identificación de la materia con la extensión. Un mundo del cual el 

hombre ya no sólo deja de ser el centro sino que, dividido en dos, se encuentra, a partir de ese momento, 

perteneciendo a dos universos incompatibles: el mundo del pensamiento y el mundo de la materia. Criatura 

angelical por su intelecto, criatura animal por su materialidad. El dualismo del alma y del cuerpo es la ruptura más 

radical con el aristotelismo. No es de extrañar que las ciencias humanas hayan sido hasta ahora las que más 

dificultades hayan encontrado para constituirse en ciencias. Formando parte a medias de la naturaleza, escapando a 

la necesidad que las leyes físicas establecían para dar cuenta de la estabilidad del Universo, el ser humano ha 

sufrido toda suerte de reducciones, tanto materialistas como espiritualistas, destinadas a resolver el problema del 

determinismo y la libertad o el libre albedrío, sin lograr hasta ahora dar una respuesta satisfactoria. 

 

2. El determinismo y la causalidad en la época moderna 

 

El determinismo, en general, afirma que la estabilidad del Universo tiene como fundamento el que todo 

cambio en las entidades que lo pueblan depende necesariamente de determinaciones o condiciones previas que 

explican las características y propiedades de dicho cambio en el futuro. El determinismo mecanicista de la época 

moderna es una síntesis de las concepciones de la causalidad de Descartes y de Hume. Es decir, por una parte, de la 

reducción de la causalidad a la causa eficiente operada por Descartes, y por otra, de la causalidad entendida como 

sucesión en el tiempo y contigüidad espacial de la causa y el efecto, que es la reducción de la causalidad llevada a 

cabo por Hume, y que conducirá finalmente a la sustitución de la causa por la ley.  

Si no hay entre los hechos ninguna relación necesaria distinta de la de sucesión y contigüidad, como afirma 

Hume, se sigue que, para que tengamos conocimiento de la relación de causalidad entre dos hechos de la naturaleza, 

basta la descripción de la sucesión y de la contigüidad. Y esto es consecuente con la posición idealista según la cual 

no hay conocimiento de una realidad objetiva, sino sólo de experiencias subjetivas. Desde esta perspectiva, el 
                                                 
6 Héctor Velázquez F., ¿Qué es la Naturaleza? E. Porrúa, México, 2007, p. 77. 



María Teresa Márquez-Blanc |  Causalidad, Identidad y Determinismo  
 
 

 

 

 
 

117
M A R Z O  

2 0 1 2  

conocimiento de un fenómeno se da en la percepción visual o sensorial del modo en que éste se realiza. La 

observación y la descripción sustituyen la comprensión de los hechos. La explicación de los movimientos y de los 

cambios en la naturaleza ya no depende de la respuesta al por qué tal hecho tiene lugar, sino del cómo los 

fenómenos se nos presentan. 

Para los modernos, el conocimiento del mecanismo fundado en la intervención de la sola causa eficiente, 

bastaba como explicación del cambio pero no daba cuenta de su inteligibilidad. La objeción que había planteado 

Leibniz al señalar en la Monadología que la percepción y aquello que depende de ella no puede ser explicado por 

razones mecánicas, esto es por figuras y movimientos7, apuntaba no sólo a la exigencia de inteligibilidad de los 

hechos, sino a los criterios pertinentes para la comprensión de los mismos. La descripción del movimiento o la 

descripción de un hecho puede ser enunciado por una ley, pero ni la ley ni el conocimiento del mecanismo dan una 

explicación de las causas que intervienen y hacen posible el cambio. El que las leyes de la naturaleza hayan 

ocupado el lugar de la explicación causal muestra cuán profundo fue el cambio de significado que sufrió el 

concepto de causalidad durante la época moderna. Como bien lo explica É. Meyerson: 

 

Así, la causa de un fenómeno, es la ley, la regla empírica que gobierna toda clase de fenómenos 
análogos. Esta regla nos indica que tal conjunto de fenómenos produce tal otro conjunto. Como no 
podemos observar más que en el tiempo y sucesivamente, la ley empírica es en realidad una ley de 
sucesión de fenómenos. Y desde luego, esta fórmula de Berkeley equivale a aquélla enunciada un poco 
más tarde por Hume; a saber, que el concepto de causa, la causalidad se reduce a la sucesión.8  

 

La versión del determinismo moderno con la cual estamos más familiarizados es la de Laplace, concepción 

que pone el acento en el valor predictivo del determinismo mecanicista. Según Laplace:  

 

Una inteligencia que en un instante dado conociera todas las fuerzas que animan la naturaleza y la 
situación respectiva de los seres que la componen, si además fuera lo suficientemente vasta para someter 
estos datos al análisis, abarcaría en la misma formula los movimientos de los cuerpos más grandes del 
Universo y los del átomo más liviano: nada sería incierto para ella, y el futuro, como el pasado, estaría 
presente a sus ojos.9  

 

El determinismo mecanicista de Laplace tiene mucho de la teología (o del deísmo) de Descartes y de 

Newton.10 H. Velázquez lo describe muy acertadamente en estos términos:  

 

En el espacio absoluto newtoniano (…) la espacialidad se convierte en la expresión más acabada de 
Dios. Sólo tiene fundamento un espacio absoluto, si se convierte en el escenario de la ubicuidad del Ser 
Superior, condición para que pueda estar en todas partes a la vez y de manera perpetua, y actuar sobre 
todas y cada una de esas partes del universo. (…) Newton llamaba al espacio infinito el “ sensorium Dei” , 
un lugar en el que Dios percibe y comprende todo cuanto existe por su presencia simultánea en todos 
sitios. Dios conocería en su sola presencia todo lo acontecido en el universo, sin necesidad de un órgano 

                                                 
7 G.W. Leibniz, Monadologie §17, Livre de Pôche, 1991, p. 132.  
8 Émile Meyerson, Identité et réalité, Librairie Félix Alcan, París, 1938, p. 2. 
9 Laplace, Ensayo filosófico sobre las probabilidades, ed. B. Aires, 1947. 
10 Cfr. A.N. Whitehead, Adventures of Ideas, 1926. 



Causalidad, Identidad y Determinismo |  María Teresa Márquez-Blanc 

 
 
 

 
 

118 
M A R Z O  

2 0 1 2  

para percibir la totalidad de lo creado. Y el tiempo absoluto será para Newton el reflejo físico de la 
eternidad divina: si todos los seres están en el espacio y en el tiempo, también estarán al mismo tiempo en 
Dios.11 

 

En el determinismo mecanicista, el rasgo predictivo de la causalidad muestra una clara dependencia de la 

teoría cartesiana de la identificación de la materia con la extensión. Tanto el futuro como el pasado parecen 

desplegarse en el espacio a partir de un punto que no es otro que el presente de la eternidad divina. Laplace se sitúa 

desde un punto de vista exterior al Universo. El Universo es visto desde la perspectiva divina de la eternidad de 

Dios, lo que da como resultado una visión de la causalidad atemporal. Situación problemática puesto que fuera del 

tiempo no hay causalidad. Todo es acto puro. Es por este olvido de la teoría del Acto y la Potencia de Aristóteles, 

teoría que constituye la armadura o la justificación de la causalidad, que se llega a tantos absurdos, como los 

derivados de la teoría de Hume, o como aquellos concernientes a la finalidad que hacían reír en el siglo XIX. 

El determinismo de orden metafísico de Leibniz se traduce en una especie de determinismo lógico según el 

cual en la estructura misma de la proposición (praedicatum inest subjecto) está contenido el determinismo 

particular de cada sustancia individual12 (la mónada). En lo que coinciden el determinismo de Leibniz con el de 

Laplace, es en que hacen del valor predictivo el fundamento del valor explicativo de la causalidad. Ella no va del 

presente al pasado, es decir, del consecuente al antecedente como en la causalidad aristotélica; sino que va del 

antecedente al consecuente.  

La metafísica de Leibniz posee una base aristotélico-tomista que le hace reconocer la importancia del principio 

de cambio evitando la reducción cartesiana del cambio a figura y movimiento en el espacio. Para Leibniz, el cambio 

no sólo es cuantitativo, sino que es cualitativo. La mónada, versión leibniziana de la sustancia aristotélica, está 

determinada por una finalidad que le es propia. Según J. Rivelaigues13, la mónada está animada por una suerte de 

“programa interno” que la conduce a la plenitud de su identidad individual. La mónada a nivel formal no recibe 

ninguna determinación externa. Al mecanicismo cartesiano de la explicación por figura y movimiento, Leibniz 

sustituye la noción de fuerza.14 Tal como lo explica M. Espinoza, 

 

en el sistema leibniziano, la fuerza es el agente principal de la naturaleza. Ser es actuar. El caractér de 
la sustancia es la acción. La base de la realidad es un principio activo, la fuerza. La extension y la 
impenetrabilidad son solamente atributos cuya pasividad contrasta con la actividad de la fuerza, que es el 
verdadero carácter que define la realidad última. En lenguaje aristotélico, la fuerza es una forma 
sustancial.15 

                                                 
11 Héctor Velázquez F.,¿Qué es la Naturaleza?, op. cit., p. 81. 
12 Un desarrollo interesante de la inesse en Leibniz se encuentra en J.-B. Rauzy, La Doctrine leibnizienne de la vérité, aspects logiques et 
ontologiques, Vrin, París, 2001. 
13 Cf. Jacques Rivelaigues, “ La Monadologie de Leibniz” In G.W. Leibniz, La Monadologie, Le livre de Poche, París, 1991. 
14 « Un autre trait qui contribue à l’intelligibilité dans le système de Leibniz est que la grandeur, force primitive, ainsi que la somme de 
l’ensemble de forces dérivées, restent constantes : elles se conservent. Plus tard, au XIXe siècle, la conservation de la force était devenue le 
principe le plus important de la physique, au point que les savants n’ont pas hésité à définir cette science comme l’étude des transformations des 
forces. » M. Espinoza, Théorie de l’intelligibilité, op. cit., p. 55.  
15 « Dans le système leibnizien, la force est l’agent principal de la nature. Etre c’est agir. Le caractère de la substance, c’est l’action. La base de 
la réalité est un principe actif, la force. L’étendue et l’impénétrabilité sont seulement des attributs dont la passivité contraste avec l’activité de la 
force qui est le véritable caractère définitionnel de la réalité ultime. En langage aristotélicien, la force est une forme substantielle. » M. Espinoza, 
op. cit., pp. 54-55. 



María Teresa Márquez-Blanc |  Causalidad, Identidad y Determinismo  
 
 

 

 

 
 

119
M A R Z O  

2 0 1 2  

Ambos determinismos, tanto el de Laplace como el de Leibniz, más que afirmar el principio de causalidad, 

afirman la continuidad en el Universo, que es una de las características del determinismo de la época moderna. Se 

trata de un determinismo que pone el acento en el futuro, en la posibilidad de la predicción, o del conocimiento que 

podemos tener del futuro. Es un determinismo que da prioridad al factor predictivo de la causalidad por sobre el 

factor explicativo, lo que es consecuencia de la reducción de la causalidad a la sola causa eficiente. 

 

En sí —precisa J. Largeault— el determinismo no es explicativo si explicar consiste en indicar causas 
eficientes. Este no elucida el funcionamiento mecánico. Si hay uno, lo sustituye por un logos generativo. 
Las condiciones iniciales esquematizan causas, y la ley de evolución no especifica ningún modo de acción 
o de producción de efecto.16 

 

En cambio, el determinismo causal de inspiración aristotélica pone el acento en la explicación de los hechos 

que se encuentra en las causas antecedentes. La atención está así dirigida hacia el pasado puesto que la causa 

constituye la explicación de un hecho que es una consecuencia, y esto en razón de la actualización de lo que se 

encuentra en potencia en aquello que llamamos causa. Respecto al futuro, el determinismo causal, y contrariamente 

a lo pretendido por el determinismo mecanicista, sólo permite afirmar que un hecho A tendrá consecuencias 

determinadas en el futuro, las cuales serán efectos necesarios del hecho A (causa) dada la continuidad que existe en 

la naturaleza, pero no permite afirmar con certeza las características particulares (la forma) del efecto. El 

determinismo causal no permite establecer las consecuencias de manera absoluta. La creencia en que el futuro será, 

o ha de ser como el pasado, es una inducción valida a un cierto nivel de la realidad cuyo fundamento se encuentra 

en la causalidad misma (de semillas de tomates plantadas en la tierra apropiada (causa), sabemos que 

(necesariamente) saldrán tomates (efecto), pero no melones). Y esto no es así porque el futuro deba ser como el 

pasado, sino porque los tomates son la actualización del fruto que se encuentra en potencia en la semilla, y porque, 

como lo hacía ver Tomás de Aquino, en todo efecto se conserva algo de la naturaleza de la causa, que es lo que 

autoriza a hablar de necesidad en la relación causal. La relación de causalidad se da en el pasaje de la potencia al 

acto.  

Sin embargo, si bien podemos afirmar que de semillas de tomates plantadas en condiciones apropiadas para 

producir el paso de la potencia al acto saldrán tomates, no podemos saber ni la cantidad ni la calidad de los frutos 

que las semillas producirán en el futuro. De un hecho o acción dados, gracias al conocimiento y a la experiencia que 

tengamos, podemos prever o suponer un efecto esperado o previsto: llevo una carta al correo, la echo al buzón, y si 

todo pasa como se debe o está previsto, la carta llegará al destinatario en un plazo determinado, pero si (por otras 

causas), la carta se extravía, se pierde en un río, o se la lleva el viento, el principio de causalidad no pierde en nada 

su validez. Lo que ocurra con la carta en cualquiera de las situaciones descritas no deja de ser el efecto de causas 

determinadas y precisas. Poco importa lo que ocurra, la causalidad no pierde en nada de su capacidad explicativa 

para establecer la inteligibilidad del hecho. En cambio, lo que si es afectado es la posibilidad de predicción 

                                                 
16 «En soi le déterminisme n’est pas explicatif, si expliquer consiste à indiquer des causes efficaces. Il n’élucide pas le fonctionnement 
mécanique, s’il y en a un, il y substitue un logos génératif. Les conditions initiales schématisent des causes, et la loi d’évolution ne spécifie 
aucun mode d’action ou de production d’effet.» J. Largeault, Systèmes de la nature, Vrin, 1985, p. 177. 



Causalidad, Identidad y Determinismo |  María Teresa Márquez-Blanc 

 
 
 

 
 

120 
M A R Z O  

2 0 1 2  

correcta. La capacidad predictiva de la causalidad es más bien restringida. En principio, dada la regularidad que 

existe en la naturaleza, si se tiene conocimiento de las cuatro causas que intervienen en el devenir de los seres 

naturales se puede saber cuales serán los efectos. Sin embargo, la predicción exacta de los efectos exige el 

conocimiento de todas las causas en juego, así como de todas las eventualidades posibles (el determinismo de 

Laplace). La verdad es que es imposible tener conocimiento exacto de todas las causas que intervienen en todos los 

hechos del Universo. Es decir, de todas las causas que hacen posible el pasaje de aquello que está en potencia a su 

actualización.  

Todo los seres en el mundo natural sufren modificaciones y alteraciones, no de manera aleatoria, debido a un 

azar inexplicable, sino porque toda entidad está sometida a una cantidad enorme de influencias o de interacciones 

causales. En la concepción empirista de la causalidad, entendida como sucesión temporal y reducida a la sola causa 

eficiente, queda excluida la concurrencia de múltiples causas actuando y produciendo un efecto en vista de un fin. 

H. Velázquez opone a la racionalidad moderna representada por el determinismo laplaciano una “racionalidad 

compleja” que rompe con el postulado de la identidad del pasado y el futuro fundada en el axioma: mismas causas, 

mismos efectos. Según él, en la racionalidad moderna  

 

la posibilidad de deducir o pronosticar el estado de un sistema a partir del análisis de las condiciones 
actuales pierde sentido (...). El estado futuro de un sistema no es la repetición del estado actual, y es 
prácticamente imposible reconocer en el estado actual del sistema las condiciones anteriores del mismo. 
Cada etapa de despliegue de un sistema complejo es fruto del estado anterior y su interacción con las 
condiciones del entorno. El resultado es una realidad que cambia en cada segmento de tiempo en donde 
además de la interacción, se revelan como igualmente generadoras del todo, todas y cada una de las 
relaciones de los elementos entre sí.17  

 

El principio de causalidad, tal como lo postuló Aristóteles, tiene como objetivo el dar una explicación de un 

hecho (efecto) por sus causas. Causas que anteceden al efecto. Es la cantidad y la calidad de los tomates las que han 

de ser explicadas por las causas, y esa explicación sólo puede ser el resultado de una búsqueda en el pasado de 

aquellas condiciones pertinentes para hacer inteligible el efecto o consecuencia en cuestión. 

El determinismo mecanicista fundado en la sola causa eficiente, que en la física moderna se traduce por la 

fuerza, en el contexto humeano hace de la causalidad el fundamento de un determinismo de tipo legal que se 

desenvuelve en el tiempo asegurando la identidad del pasado con el futuro. En realidad, la filosofía moderna hace 

del principio de causalidad la manifestación tangible del principio de identidad en el tiempo, entendido éste como la 

solución al problema de lo Uno y lo Múltiple.18  

 

Hemos buscado —escribía Meyerson— las causas de los fenómenos, y las hemos buscado con la 
ayuda de un principio que, lo sabemos, no es otro que el principio de identidad19 aplicado a la existencia de 

                                                 
17 Héctor Velázquez F., ¿Qué es la Naturaleza?, op. cit., p. 161. 
18 « Même limité à des applications locales, le déterminisme conserve des traces d’avoir longtemps exprimé un sentiment de l’unité et du tout. » 
J. Largeault, Systèmes de la nature, op. cit., p. 149. 
19 M. Espinoza hace notar que « el mismo Meyerson estaba consciente de lo paradójico que es afirmar, por una parte, que según esta causalidad-
identidad, explicar un cambio significa mostrar, gracias a los grandes principios de conservación, que de manera subyacente a lo que cambia 
todo queda igual, siendo que, por otra parte, la causalidad fue concebida por los antiguos como Aristóteles precisamente para explicar el cambio 



María Teresa Márquez-Blanc |  Causalidad, Identidad y Determinismo  
 
 

 

 

 
 

121
M A R Z O  

2 0 1 2  

los objetos en el tiempo. La fuente última de todas las causas, no puede ser entonces sino idéntica a sí 
misma. Es el universo inmutable en el espacio y el tiempo, la esfera de Parménides, imperecedera y sin 
cambio.20 

 

Y Meyerson no deja de hacer notar la “ extraña semejanza” que él observa entre la “ esfera de Parménides” y 

lo que él denomina “ la nebulosa de Laplace” , pero cuya diferencia está en que la esfera de Parménides es de orden 

metafísico, mientras que la nebulosa de Laplace constituye una “ hipótesis científica” que se apoya en “ hechos 

particulares” , y que pretende “ indicar el estado físico de una parte limitada del universo en un momento 

determinado.” Sin dejar de precisar que “esfera y nebulosa, ambas son (en efecto), concepciones causales.”  

 

3. Reduccionismo y principio de identidad 

 

La justificación del reduccionismo aparece en la historia del pensamiento como una respuesta al problema de 

la multiplicidad de entidades en virtud del postulado de la identidad. El Universo entero, es así concebido como una 

substancia inmutable en la cual la multiplicidad de las entidades son sólo accidentes de la sustancia única y real. Así 

se eliminan las sustancias individuales dejando sólo una única sustancia homogénea “substrato del devenir, 

subyacente a las apariencias cambiantes”.21  

La reducción de la causalidad al principio de identidad obedece a la exigencia impuesta por el postulado de la 

simplicidad de las leyes que gobiernan el universo. Simplicidad22 de las leyes que no implica necesariamente una 

simplicidad de la naturaleza. La exigencia de simplicidad en la formulación (lingüística) de las leyes de la 

naturaleza es una exigencia legítima a nivel teórico, pero vale la pena preguntarse si es igualmente legítimo 

extrapolar esta exigencia de simplicidad al orden natural, puesto que el universo entero, así como cada una de las 

entidades que lo conforman, no parecen gozar de la simplicidad que se les atribuye. Más bien parece ser que a 

medida que avanzamos en el conocimiento, dichas entidades nos revelan una complejidad ante la cual los marcos 

teóricos heredados de la filosofía moderna se muestran incapaces para hacerla inteligible.  

Si el Universo entero es de naturaleza compleja, valdría la pena preguntarse si tiene sentido buscar en la 

naturaleza una simplicidad que es propia a la belleza y valor de las matemáticas (sobre todo cuando se ha visto en 

ellas la encarnación del mundo de las Ideas eternas de Platón), pero que no tiene por qué constituir la belleza y el 

valor del mundo natural. Nuestro mundo sería bien pobre y aburrido sin las cualidades secundarias. Que el libro de 

la naturaleza esté escrito en lenguaje matemático, como decía Galileo, no quiere decir que esté escrito únicamente 

en lenguaje matemático. 

 

                                                                                                                                                             
y el movimiento.» M. Espinoza, “Meyerson y el rol de la causalidad y del determinismo en la ciencia”, Thémata, Revista de Filosofía, 40, 2008. 
20 « Nous avons cherché les causes des phénomènes, et nous les avons cherchées à l’aide d’un principe qui n’est, nous le savon, que le principe 
d’identité appliqué à l’existence des objets dans le temps. La source ultime de toutes les causes ne peut donc être qu’identique à elle-même. 
C’est l’univers immuable dans l’espace et le temps, la sphère de Parménide, impérissable et sans changement. » E. Meyerson, Identité et Réalité, 
Félix Alcan, 1938, p. 257. 
21 Cf. Jean Largeault, Systèmes de la nature, op. cit., p. 37 note 9. 
22 La noción de simplicidad en este contexto carece de toda precisión, y merecería a ella sola más que un artículo. 



Causalidad, Identidad y Determinismo |  María Teresa Márquez-Blanc 

 
 
 

 
 

122 
M A R Z O  

2 0 1 2  

En la naturaleza, la complejidad de las criaturas no va de lo simple a lo complejo, sino de lo complejo a lo 

infinitamente complejo. La famosa navaja de Occam constituye uno de aquellos dogmas que los nominalistas 

establecieron para evitar de pensar la complejidad de la naturaleza. Los resultados han sido nefastos. A fuerza de 

buscar en el orden de la naturaleza una simplicidad fundada en un principio de identidad de inspiración pitagórica, 

se ha ido de reducción en reducción en todos los dominios del conocimiento, y así nos hemos ido alejando de la 

realidad propia a nuestro mundo23. Realidad de la cual los humanos también formamos parte porque somos 

naturaleza. Y naturalezas muy complejas puesto que somos además personas. De ahí que a algunos les parezca tan 

difícil aceptar la realidad del determinismo causal y de la libertad sin contradicción.  

 

Una vez más es útil de retornar a los Antiguos, escribe Espinoza, y en particular a Aristóteles para ver 
cómo concibe la unidad. Todo aquél que piense que el mundo, o que un conjunto de fenómenos posee una 
estructura unitaria, no está obligado a postular la monotonía, la reducción a un componente único. Según 
Aristóteles, la unidad de una cosa está asegurada por su esencia. La cosa es más que su esencia; digamos 
que la esencia se completa con una serie de detalles. La esencia del hombre es la animalidad y la 
racionalidad, pero es también bípedo, etc. Reconocer que las cosas tienen una unidad es reconocer que son 
totalidades organizadas. Se sigue de esto que el pensador mecanicista, cuando habla de unidad, puede 
postular que el mundo tiene una esencia, que está organizado, y que podemos distinguir su logos y su 
racionalidad, es decir sus leyes. En cambio la negación de la unidad inteligible del mundo implica el 
escepticismo. La negación de la unidad y del alcance ontológico de la explicación hecha por escépticos, 
sofistas y positivistas, puede ir acompañada por un gesto, un suspiro, pero no por un conocimiento.24 

 

4. Causalidad e identidad. 

 

La concepción del conocimiento en tanto que acto de la inteligencia humana que debe restituir la unidad 

originaria de la multiplicidad propia a la naturaleza, hace del principio de causalidad una extensión (una forma) del 

principio de identidad. Identidad de la causa y del efecto, con el fin de asegurar la continuidad en la sucesión 

temporal de la causalidad empirista. Y estamos lejos de una teoría causal según el modelo aristotélico-tomista. La 

materia misma no posee ninguna actividad causal. La causa material de Aristóteles25 simplemente no tiene lugar. A 

partir de Hume, la causalidad substituye a las causas.26 Lo que importa no son ya las causas mismas, sino la realidad 

de la causalidad. 

Existe una diferencia teórica fundamental entre la teoría causal aristotélica y la causalidad de los modernos. La 

teoría causal tiene como objetivo la explicación del cambio y de la novedad (de la generación y de la corrupción de 

lo seres naturales). Es decir, se parte del hecho de que hay cambio y variaciones reales (no en apariencia) en el 

                                                 
23 « La recherche d’unité, d’un monde réglé par une rationalité, est récemment devenue le problème de la réduction. L’un de ses aspects est la 
réduction scientifique. Le fait que jusqu’à présent, aucune discipline n’a été intégralement réduite à une ou à plusieurs des disciplines qui lui 
servent de fondement, est avancé comme preuve qu’il n’y a pas un monde mais une multiplicité de mondes régis par des rationalités différentes. 
Il y aurait quatre ou cinq mondes: le monde matériel de la physique, le monde animé de la biologie, etc.» M. Espinoza, Théorie de 
l’intelligibilité, op. cit., p. 80.  
24 M. Espinoza, Théorie de l’intelligibilité, op. cit., pp. 81-82. 
25 « Le remarquable est qu’Aristote ne concevait pas la matière comme quelque chose de passif. La matière aristotélicienne (différente de 
l’espace) peut agir, causer, elle peut être cause, c’est la cause matérielle. (…) La cause matérielle d’Aristote n’est pas seulement la matière dont 
la chose est faite, elle est condition nécessaire de l’existence de la chose, ce sans quoi elle ne serait pas. Cette nécessité remonte du conséquent 
de la causalité, (de l’effet), vers son origine. » Jean Largeault, Systèmes de la nature, Vrin, 1985, p. 19. 
26 Jean Largeault, Systèmes de la nature, op. cit., p. 16. 



María Teresa Márquez-Blanc |  Causalidad, Identidad y Determinismo  
 
 

 

 

 
 

123
M A R Z O  

2 0 1 2  

mundo natural; que el pasado no es idéntico al futuro, y que no puede serlo, porque lo que se agrega no constituye 

una suma de idénticos. En la teoría causal de Aristóteles el cambio y la causalidad no se explican sólo mediante la 

causa eficiente:  

 

No hay que hacerse ilusión —escribe A. Mansion— sobre los medios utilizados por la naturaleza para 
ejercer su dominación sobre la materia. Un rol importante le corresponde aquí a las causas eficientes. En 
lugar de acordar, como lo hicieron sus predecesores, un valor idéntico a todos los términos que uno puede 
distinguir en el seno de una serie de fenómenos encadenados unos a otros, Aristóteles destaca entre esos 
términos algunos de entre ellos a los cuales reconoce un valor superior mientras que todos los otros 
convergen hacia ellos: son los fines. Pero el fin es una forma realizada, fuente de actividad que tiende a un 
fin ulterior parecido al primero, y así, bajo la formalidad de causa eficiente, modela la materia en vista de 
este nuevo fin. Como causa activa, puede ser vista como un antecedente, pero la característica de su 
actividad se encuentra en su actividad. Aristóteles no la considera bajo la relación de la eficiencia, y ni 
siquiera piensa en la necesidad absoluta que deriva de su acción como ocurre en el caso de las causas 
motrices de especies distintas de sus efectos. El desea, ante todo, hacer resurgir la importancia de la forma: 
todo parte de la definición y de la idea; el ciclo de las generaciones se prosigue “de un principio al otro, de 
aquel que tiene ya una naturaleza a una forma nueva, y a un fin semejante: el hombre engendra el hombre, 
y la planta, la planta.27  

 

En la concepción moderna de la causalidad, la diferencia y la novedad son dejadas de lado como cosa 

insignificante. El principio de causalidad de los modernos postula que debe haber una identidad entre la causa y el 

efecto, ya que en el efecto no puede haber más materia o energía que en la causa. Pero si esto fuese así, en virtud 

misma del principio de identidad no podría haber diferencia alguna entre la causa y efecto, y el principio de 

causalidad desaparecería en la identidad soñada por Parménides. Y, como bien sostenía Boutroux, este tipo de 

identidad entre la causa y el efecto elimina la causalidad:  

 

¿Cómo concebir que la causa o condición inmediata contiene verdaderamente todo lo que se requiere 
para explicar el efecto? Ella no contendrá jamás aquello en lo cual el efecto se distingue de ella, esta 
aparición de un elemento nuevo que es la condición indispensable de un efecto de causalidad. Si el efecto 
es desde todo punto de vista idéntico a la causa, entonces no hace sino uno con ella y no es un efecto 
verdadero.28  

 

La teoría causal aristotélica postula cuatro causas que no pueden disociarse en la producción de un efecto. La 

sola causa eficiente, que para los modernos corresponde a la fuerza, ciertamente brinda una justificación al 

movimiento de partículas y permite responder al cómo de la ciencia moderna. Pero la causa eficiente por sí sola es 

insuficiente para dar respuesta al porqué. En realidad, si el conocimiento no es más que el descubrimiento de la 

identidad oculta detrás de las apariencias, bastaría conocer el cómo tiene lugar un fenómeno. Bastaría la 

descripción. Bastaría el enunciado de leyes descriptivas. El porqué en la reducción identitaria carece de sentido, ya 

que toda explicación se encuentra en la reducción de la multiplicidad a la Unidad.  

Y sin embargo, siempre queda un problema por resolver: si todo conocimiento se explica por la reducción al 

                                                 
27 A. Mansion, Introduction à la Physique Aristotélicienne, Editions de l’Institut Supérieur de Philosophie, Louvain-la-Neuve, 1987, pp. 287-
288. 
28 E. Boutroux, De la contingence des lois de la nature, F. Alcan, 1874, p. 29. 



Causalidad, Identidad y Determinismo |  María Teresa Márquez-Blanc 

 
 
 

 
 

124 
M A R Z O  

2 0 1 2  

principio de identidad, ¿cómo puede explicarse la generación de nuevos seres en la naturaleza, cómo se explica el 

surgimiento de la novedad, el nacimiento de seres distintos o diferentes en una misma especie?  

Para A. Farges la solución a este problema depende de la aceptación de la introducción de un factor nuevo y 

distinto que se incorpora operando el pasaje de la potencia al acto de un nuevo ser, y su argumento es el siguiente: 

  

Aquello que comienza es un ser que pasa de la posibilidad a la existencia. ¿Puede pasar 
completamente solo sin contradecir el principio de identidad? Toda la cuestión está ahí. El principio de 
identidad afirma que un ser es idéntico a sí mismo (1=1), y que no puede cesar, por sí mismo y solo, de ser 
idéntico a sí mismo, sin contradecirse a sí mismo puesto que el mismo se postularía ser otro que no es. No 
solamente uno es igual uno, sino que no puede jamás devenir más uno o menos uno por sí mismo, y sin 
una adición o una sustracción extranjeras, sino, el ser ya no sería idéntico a sí mismo, puesto que podría 
valer ya más, ya menos, por su propio valor. Luego, como el ser que comienza pasa de la posibilidad a la 
existencia, puedo representarlo antes de ese pasaje por 0 de existencia, y después por la cifra 1. Si ese 
pasaje se opera solo y sin causa, tendré la ecuación absurda 0 = 1. Absurdidad que desaparece solamente 
por la intervención de un factor extranjero: 0 + X = 1. Si no se quiere quedar en el absurdo y en la 
contradicción, hay que admitir la necesidad de ese nuevo factor X sea cual sea su naturaleza, al que 
llamamos causa, y decir, que todo lo que comienza ha de tener una causa.29 

 

Esta introducción de un factor nuevo, que la causalidad reducida a la identidad no puede aceptar, me parece 

fundamental para poder pensar la singularidad y la individualidad propias a cada ser, evitando tanto la creación 

continua (que fue una de las soluciones de algunos modernos como Malebranche) como los saltos bruscos que 

destruyen la continuidad y la regularidad en la naturaleza. A. Lalande, por su parte, y con el fin de restablecer el 

sentido aristotélico de la causalidad, precisa que  

 

la causalidad verdadera no es un salto brusco de un fenómeno a otro fenómeno sino la transformación 
del primero en el segundo, o mejor dicho, la continuación de un estado del mundo en otro estado. Y 
agrega: no hay continuación o transformación más que sobre la base de una identidad parcial.30 

 

Así puede comprenderse la afirmación de A. Farges (que no es un idealista), cuando no deja de señalar que: 

 

El principio de causalidad no es pues, en el fondo, sino el principio de identidad aplicado al mismo 
ser, no ya fuera del tiempo y desde un punto de vista estático, sino en la duración sucesiva, y desde un 
punto de vista dinámico, de la misma entidad.31  

 

Cuando A. Farges sostiene que el principio de causalidad es una forma del principio de identidad, lo hace 

pensando en las sustancias individuales de la metafísica realista de Aristóteles. En cambio, cuando E. Meyerson y 

los idealistas en general sostienen la reducción del principio de causalidad al principio de identidad, lo hacen 

pensando en una sustancia extensa desprovista de individualidad. Una especie de gigantesca sopa primordial que 

constituye una materia indefinida, cuya versión mística es el Uno. Vemos pues que la relación entre el principio de 

causalidad (o la causalidad simplemente) y el principio de identidad, puede y debe ser mantenida, pero a condición 
                                                 
29 Albert Farges, Études Philosophiques, T. IX La Crise de la Certitude, Berche et Tralin Libraires, París, 1908, p. 151. 
30 A. Lalande, “Remarques sur la causalité”, Revue de Philosophie, 1890.  
31 A. Farges, Etudes Philosophiques, op. cit., p. 151. 



María Teresa Márquez-Blanc |  Causalidad, Identidad y Determinismo  
 
 

 

 

 
 

125
M A R Z O  

2 0 1 2  

de conservar las sustancias individuales, y sin afirmar por ello una identidad absoluta entre ambos principios, lo 

cual conduce al reduccionismo científico. 

 

5. Conclusión 

 

Saber el porqué de algo no se opone al saber el cómo algo se produce. Conocer las causas de un hecho 

cualquiera no excluye el saber cómo algo ocurre. Oponer el mecanicismo a las causas que le dan movimiento y 

sentido al movimiento conduce a la reducción del conocimiento a la pura descripción de fenómenos, excluyendo la 

explicación de hechos. Y no es exacto afirmar que la descripción de un hecho constituya conocimiento del hecho en 

cuestión. Las exigencias cognitivas y racionales propias a nuestra naturaleza humana no se satisfacen con la simple 

descripción de los hechos. Por nuestra particular complejidad, que incluye la libertad, forma de autodeterminación 

que nos es propia y sin la cual no seríamos lo que somos, la descripción sola no nos es suficiente. Buscamos 

razones, causas, como explicación de los hechos, y lo hacemos naturalmente. El tratar de entender, de comprender 

el porqué de las cosas es nuestra marca de inteligencia, de racionalidad.  

Y si consideramos los hechos, por la fuerza de estos mismos estamos obligados a aceptar que sólo puede haber 

cambio y continuidad, es decir, preservación del principio de identidad, si se acepta que hay una multiplicidad de 

sustancias individuales sujetas al cambio o a la alteración y no una sola sustancia que se nos presenta a la 

percepción bajo distintas apariencias (fenómenos), lo cual significa a aceptar la posición de E. Meyerson, del 

idealismo y de la fenomenología, es decir, la reducción de todo conocimiento al principio de identidad. El cambio al 

cual están sujetos los seres naturales es un cambio determinado por la finalidad en función de la forma. Éste afecta 

a la substancia formalmente en su dimensión material, y es irreversible.  

 

El orden propio al universo material no es otro que la recurrencia regular de los fenómenos generales 
de la naturaleza según los cuales este mundo prosigue indefinidamente el curso que le conocemos. Este 
orden siendo el bien de este conjunto, es también su fin hacia el cual convergen todas las actividades de las 
naturalezas particulares. Sin imaginar una Naturaleza única, suerte de alma del mundo mal definida, 
podemos concebir, sin embargo, el cosmos como una unidad, pero una unidad de orden solamente; como 
tal, el todo tiende así a su propia conservación por las actividades multiformes de sus partes, cada una 
independiente en su individualidad, pero todas en relación con el conjunto, en cuanto realizaciones —a 
menudo efímeras— de las especies permanentes, de las cuales la armoniosa yuxtaposición permite a todas 
y a cada una de ellas de desarrollarse libremente.32 

 

 

 

 

 

 

 
                                                 
32 A. Mansion, Introduction à la Physique Aristotélicienne, Éditions de l’Institut Supérieur de Philosophie, Louvain-la-Neuve, 1987, p. 279. 



 



Alicia Mercado |  Abstraction de la matière et besoin de la métaphysique. Hommage a Carlos Llano  
 
 
 

 

 

 
 

127
M A R Z O  

2 0 1 2  

Abstraction de la matière et besoin de la métaphysique. 
Hommage a Carlos Llano 
Alicia Mercado 
Université Catholique de Louvain 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  

Abstract 
 
This  article is  a  tribute  to  Carlos  Llano Cifuentes  and  the 
primary objective is to study the importance of Metaphysics 
(or  First  Philosophy),  having  in  mind  the  context  of  the 
Philosophy  of  Nature  and  considering  the  theme  of 
abstraction. To  achieve  this purpose,  and  following Llano, 
one  examines the  problem  of  rationalism  derived  from 
Kant’s doctrine,  one unravels  the  risk  that  it  represents  to 
the  First Philosophy  and  then  one  treats  the mathematical 
issue  related  to  the  abstraction  topic.  In  order  to  easily 
distinguish  the  type  of  abstraction with  regards  to 
Metaphysics,  it  is  necessary  to  feature the  material 
abstraction;  key  issue  in  the  development  of  rationalist 
Metaphysics or realist Metaphysics. Once the subject of two 
possible Metaphysics  is reached, we  inquire about  the kind 
of Metaphysics  that  is  necessary  for  the development  of  a 
complete Philosophy. Finally we make explicit  the required 
qualities for Metaphysics according to Llano’s viewpoint.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Resumen 
 
El presente artículo es un  tributo a Carlos Llano Cifuentes, 
tiene  como  objetivo  principal  tratar  el  tema  de  la 
importancia de  la metafísica  (o  filosofía primera),  teniendo 
en mente el contexto de la Filosofía de la Nnaturaleza, esto a 
partir  del  tema  de  la  abstracción.  Para  ello,  siguiendo  a 
Carlos  Llano  se  aborda  el  problema  del  racionalismo  de 
origen  kantiano,  se  desentraña  el  riesgo  que  él  representa 
para  la  filosofía  primera  para  luego  emprender  el  estudio 
del aspecto matemático liado al tema de la abstracción. Para 
distinguir con facilidad el tipo de abstracción que atañe a la 
metafísica,  se  acude  al  tema de  la  abstracción  de  la materia; 
punto álgido en la elaboración de una metafísica racionalista 
o  realista.  Planteada  la  problemática  de  dos  metafísicas 
posibles, se acude a la pregunta sobre la metafísica necesaria 
para la plenitud del desarrollo de la filosofía. Por último, se 
explicitan  las  cualidades  convenientes  para  la  metafísica 
desde la óptica de Llano.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 

 

 



 



Alicia Mercado |  Abstraction de la matière et besoin de la métaphysique. Hommage a Carlos Llano  
 
 
 

 

 

 
 

129
M A R Z O  

2 0 1 2  

Abstraction de la matière et besoin de la métaphysique1. 
Hommage a Carlos Llano 
Alicia Mercado 
Université Catholique de Louvain 
 
 

 
 
Introduction 

 

Afin de traiter le thème de l’abstraction de la matière et de la nécessité de la métaphysique, nous avons 

structuré notre texte de la façon suivante : divisé en trois parties dont les deux premières sont principalement 

consacrées à la présentation du problème de départ et à établir le lien entre nos deux sujets, à savoir, l’abstraction de 

la matière et la nécessité de la métaphysique, de sorte à rester le plus proche possible de la pensée llaniste. 

Tout d’abord, dans la première partie, nous mettrons en évidence l’origine du problème qui voile la conscience 

de l’importance de s’intéresser à la Métaphysique, à savoir, les conséquences négatives provenant de la philosophie 

kantienne, lesquelles affectent la philosophie première. En d’autres termes, nous expliciterons le rationalisme 

kantien, c’est-à-dire que nous aborderons Kant d’après les considérations de Llano pour réfuter ce qui a ébranlé la 

métaphysique mais sans pour autant supprimer ce qu’il y a de juste dans la doctrine de Kant. Nous présenterons la 

nuance nécessaire qui permet d’envisager une nouvelle optique sur la métaphysique. Une telle différence subtile est 

directement liée aux mathématiques et à leur manière de conceptualiser. A ce stade nous serons déjà au seuil du 

thème de l’abstraction parce qu’abstraire et conceptualiser sont des synonymes pour Llano.  

La seconde partie se concentrera sur les explications que l’on peut donner de l’abstraction de la matière. Nous 

traiterons de manière succincte les trois types d’abstraction qui en fait peuvent se ramener à deux grands types : 

celui qui correspond aux mathématiques et celui qui est nécessaire pour la métaphysique. Nous serons alors prêts à 

introduire la manière dont la métaphysique pourrait se développer afin de permettre un déploiement plus 

convenable, tant pour elle-même que pour l’ensemble de la philosophie.  

La troisième et dernière partie explicitera la réponse à la nécessité de la métaphysique.  

 

Première partie: Origine du problème 

 

1. Kant selon Carlos Llano 

 

Nous affirmons d’emblée que le professeur Llano n’envisageait pas une attaque aveugle contre Kant, car il 

respectait le philosophe de Köninsberg et connaisait ses textes. Les notions, les concepts et les objectifs qui nuisent 
                                                 
1 Nous remercions Eli Breyne, Florence Lemoine et Miguel Espinoza pour les commentaires et corrections apportés à notre article. A propos de 
notre titre, l’usage du mot nécessité est plus courant dans le jargon philosophique. La définition du mot besoin est plus proche de l’aspect affectif 
et des passions. Le titre donc devrait être Abstraction de la matière et nécessité de la métaphysique. Il en va de même pour les sous-titres avec le 
mot besoin. 



Abstraction de la matière et besoin de la métaphysique. Hommage a Carlos Llano |  Alicia Mercado 

 
 
 

 
 

130 
M A R Z O  

2 0 1 2  

à la tâche de la métaphysique n’ont pas été banalisés, ou mis à l’écart2. Kant, selon Llano, a considéré la 

métaphysique comme structurellement égale aux mathématiques, la conclusion qu’il en a tiré est la gradation des 

sciences, selon laquelle on commence par les mathématiques et on finit par la métaphysique. Les mathématiques, 

comprises de cette manière, posséderaient la même méthode que la métaphysique, puisque leur objectif consisterait 

à se détacher de la matière, et étant donné que la métaphysique reste la plus haute des sciences, les concepts qu’elle 

comprend feraient le moins de références possibles à la matière : au plus la notion serait pure ou abstraite, au plus 

élevé serait le niveau de la science. De ce fait, si le triangle parfait existe uniquement dans notre pensée, les 

concepts les plus soutenus de la métaphysique appartiendraient uniquement à l’ordre mental. En faisant appel aux 

mots de Llano: 

 

(…) Esta peligrosa posibilidad del quehacer metafísico, denunciada por Kant, podría plantearse de la 
manera siguiente: si las matemáticas han podido desvincularse de la materia sensible, aunque aquella es 
condición existencial de sus objetos, ¿qué le impide a la metafísica hacer lo mismo con sus objetos? 3 

 

Le voisinage entre la métaphysique et les mathématiques dont parle Kant dans l’introduction à la Critique de 

la Raison Pure, mène à l’extrême l’opération d’abstraction de l’intelligence humaine, mais en dépit de l’adéquation 

entre la méthode de la métaphysique et son objet d’étude. Les concepts d’une métaphysique, considérés comme 

indépendants de l’expérience, posséderont certes une cohérence logique, tout en ayant toutefois perdu leur lien avec 

l’ordre de l’existence. 

L’ensemble des conséquences nuisibles pour la métaphysique, dérivées de la doctrine de Kant, se réunissent 

sous le nom de rationalisme kantien. Nous traiterons, par ailleurs ce sujet qui nous conduira au thème de 

l’abstraction et de son lien avec les mathématiques. 

 

2.  Le rationalisme de Kant  

 

Qu’est-ce que le rationalisme selon l’avis de Carlos Llano? «Une manière de penser qui concède plus 

d’importance aux idées que nous construisons sur la réalité qu’aux réalités desquelles nous élaborons les idées»4. 

                                                 
2 Cf. Carlos Llano, Abstractio. Bases Noéticas para una metafísica no racionalista, Publicaciones Cruz O., S.A., México, 2005. Particulièrement 
les pp. 21, 22, 23 et 26 entre autres. Pour donner un exemple concret, dans la page 27 on lit : (…) Esta diversa concepción del modo de hacer 
metafísica… nos hace ver no sólo el limitadísimo alcance de la crítica kantiana a la metafísica, sino también, y sobre todo, la manera como la 
metafísica puede progresar sin hacerlo por el camino racionalista, propensión que ha manifestado recurrentemente a lo largo de su historia, y a 
la que Kant critica con razón (tratándose de ‘ese’ modo de hacer metafísica), aunque sin razones. Lo que hacemos aquí no es sino lo que Kant, 
a su manera, ha intentado en la ‘Crítica de la Razón Pura’. La suivante traduction est le plus proche possible du texte en espagnol mais elle ne 
respecte malheureusement pas la syntaxe du français. Garder le style de Llano a été notre priorité. Notre traduction du texte est donc celle-ci : 
(…) Cette conception distincte de la manière de faire la métaphysique… nous fait voir non seulement l’ampleur trop limitée de la critique 
kantienne à la métaphysique, elle nous fait voir aussi, et surtout, la manière selon laquelle la métaphysique peut progresser sans le faire par la 
voie rationaliste, une tendance manifestée couramment au long de son histoire, et à laquelle Kant critique avec raison (concernant cette manière 
de faire la métaphysique) bien que sans raisons. Ce que nous faisons ici n’est que ce que Kant, à sa manière, a tenté dans la Critique de la raison 
Pure. 
3 Cf. Carlos Llano, op. cit., p. 23. Notre traduction : (…) Cette périlleuse possibilité de la tâche de la métaphysique, dénoncée par Kant, pourrait 
se formuler de la manière suivante : si les mathématiques ont pu se défaire de la matière sensible, bien qu’elle soit une condition existentielle de 
ses objets, qu’est-ce qui empêcherait la métaphysique de faire de même avec ses propres objets ?  
4 (…) Entendemos aquí con el término no del todo delimitado de racionalismo, un modo de pensar que tiene más en cuenta las ideas que 
elaboramos sobre las realidades, que las realidades sobre las que elaboramos las ideas. Cf. Ibidem, p. 9. 



Alicia Mercado |  Abstraction de la matière et besoin de la métaphysique. Hommage a Carlos Llano  
 
 
 

 

 

 
 

131
M A R Z O  

2 0 1 2  

En d’autres termes, la métaphysique rationaliste traite simplement les objets conceptuels qui ne possèdent pas 

d’existence séparée, comme des réalités substantielles. L’exemple proposé par Llano est le « concept d’étant ». 

L’importance démesurée dévolue aux concepts provient des capacités que Kant a accordées à l’imagination. Celle-

ci ne sera pas uniquement perceptive mais constructive. L’imagination donc, construira ses objets:  

 

(…) Porque, a partir de Kant, con su antecedente en Kepler, la constructividad no es solamente 
menester del pensamiento. La imaginación no es puramente perceptiva: también construye su objeto, pero 
—igual que los pensamientos constructivos— no puede hacer juicios de existencia precisamente porque 
sus objetos no son dados, sino construidos...5  

 

Le danger de cette capacité de construction a contribué, entre autre, à l’impossibilité d’effectuer des jugements 

d’existence. De cette sorte, on est prêt à affirmer ou nier l’existence du contenu de nos pensées, puisque les objets 

avec lesquels on pense nous ont été donnés. 

Afin de bien comprendre les conséquences négatives dérivées de la capacité constructive de l’imagination, 

Carlos Llano évoquait la méthodologie des modèles6. A l’époque moderne, son usage était courant et les physiciens 

anglais tels que Faraday, Maxwell et Thompson s’en servaient pour faciliter la compréhension des hypothèses 

scientifiques. Ils n’avaient pas cependant en vue de représenter exhaustivement la nature intime des choses, et 

mettaient de côté l’intérêt de l’existence des objets répresentés par les modèles. En faisant appel à cet outil 

scientifique, Llano attirait l’attention sur les intentions mathématisantes du système kantien et signalait 

simultanément la manière mathématique de connaître le monde. La vérité qui autrefois était l’accord entre la pensée 

et la réalité, devenait, après Kant, l’adéquation entre une pensée et une autre. La cohérence globale d’une doctrine 

se bornait à la vérification des hypothèses et des modèles explicatifs. 

Pourtant, le lien entre la philosophie et les mathématiques devait être analysé avec intérêt. Kant croyait avoir 

trouvé en ces dernières les bases solides parfaites pour son système philosophique. En contrepartie, la métaphysique 

devait se conformer avec la pratique d’une méthode étrangère à ses besoins.  

 

3. La place des mathématiques  

 

En tant que métaphysicien, Carlos Llano a pu accepter facilement la plus haute place que Kant avait cédée à la 

métaphysique tout en connaissant le péril caché d’adjuger des objectifs inappropriés à une science ou à une autre. Il 

fallait rendre la juste place à chacune des sciences et pour bien la discerner, on devait reconnaître les liens entre 

elles. 

 

                                                 
5 Cf. Ibidem, p. 211. Notre traduction : (…) Parce qu’à partir de Kant, avec son antécédent chez Kepler, la constructivité est non seulement 
l’affaire de la pensée. L’imagination n’est purement perceptive : elle construit aussi son objet, mais —à la paire des pensées constructives— elle 
ne peut pas faire des jugements d’existence, justement parce que ses objets ne sont pas donnés mais construits… Pour ce passage Llano cite 
également, Roger Verneaux, Crítica de la ‘Crítica a la Razón Pura’, Rialp, Madrid, 1978, p. 219.  
6 Également appelée théorie de modèles. Cf. Carlos Llano, op. cit. p. 211.  



Abstraction de la matière et besoin de la métaphysique. Hommage a Carlos Llano |  Alicia Mercado 

 
 
 

 
 

132 
M A R Z O  

2 0 1 2  

À la suite de Kant, Carlos Llano, appuyé sur les commentaires de Thomas d’Aquin7, entrevoyait que la 

similitude entre les mathématiques et la métaphysique se trouvait dans leur manière d’aborder leur objet d’étude. 

En effet, toutes deux laissaient de côté la matière sensible. Dans le jargon de la philosophie antique, cette exclusion 

est appellée xoriston. 

En sens restreint, xoriston désigne un étant dont l’être ne dépend pas de la matière, de telle sorte que son 

concept n’existe que mentalement. La séparation de la matière des objets ne devrait pas donner des raisons de 

croire que les objets séparés existent ailleurs sans la matière. Xoriston ne fait pas référence à un quelconque objet 

qui s’abstrait de la matière. Pour comprendre la séparation, il faut d’emblée souligner qu’elle ne donne pas à la 

métaphysique le plus haut niveau dans le domaine des sciences spéculatives. Selon l’optique rationaliste de Kant, la 

différence entre la séparation dont parle la métaphysique et la séparation des mathématiques est uniquement 

graduelle, ce qui signifie que le plus haut degré de connaissance correspondrait au plus haut degré de séparation de 

la matière, et donc à la métaphysique. 

D’après Carlos Llano, les mathématiques, et plus précisément les mathématiciens, pensent les choses 

différemment de la façon dont elles se présentent dans la réalité, parce qu’ils les conçoivent sans matière. La 

métaphysique, elle, les pense en les considérant avec de la matière quand les choses sont matérielles et sans matière 

quand elles ne le sont pas. Autrement dit, la métaphysique pense les choses selon leur manière d’être réelles. 

Avant de continuer, il est important de pointer une remarque : comment pouvons-nous penser les choses qui 

n’ont pas de matière ? Cet objectif ne semble-t-il pas irréel et fantastique pour quelqu’un qui prétend que la 

métaphysique est une science sérieuse ? Pour passer en douceur à la seconde partie, résumons de manière succincte 

la place que les mathématiques avaient pour Carlos Llano. 

Les mathématiques, d’après son point de vue, considèrent les définitions telles que notre intelligence les 

formule. Elles cherchent la cohérence entre chacun de leurs concepts et elles sont obligées d’établir des liens entre 

leurs définitions et les propriétés qui en dérivent. Cependant, aucune définition purement mathématique n’inclut son 

existence. Pour ne pas s’éloigner de la réalité, les mathématiques doivent considérer l’essence de leurs objets, parce 

que la réalité de l’essence est incréée dans la réalité de la chose. Selon la manière particulière de dire de Carlos 

Llano:  

 

(…) Las matemáticas pueden pensar separadamente realidades que existen unidas en el orden del ser, 
si tales realidades no pertenecen a la esencia de las realidades de las cuales se hace la referencia.8  

 

En bref, les mathématiques sont capables de former une variété de concepts en séparant des aspects unis dans 

une seule réalité, par exemple le concept de quantité et le concept de figure qui sont dans une balle de billiard. 

L’intelligence peut abstraire l’une de l’autre (par exemple, la sphère et la couleur de la balle de billiard) et les 

comprendre séparément parce qu’elle appréhende ce qu’est chaque chose. Il faut dire, néanmoins, que cette manière 
                                                 
7 Thomas d’Aquin, In librum Boetii De Trinitate Expositio, Marietti; Milan, 1954. Particulièrement la II, q. 5, arts 1-4. In I Physicorum 
Expositio, lect. I. Et In Duodecim Libros Metaphysicorum Aristotelis Expositio, IV, lect. I. 
8 Cf. Llano, op.cit., p 251. Notre traduction : « (…) Les mathématiques peuvent penser séparément des réalités qui existent unies dans l’ordre de 
l’être, si de telles réalités n’appartiennent pas à l’essence des réalités dont elles font référence ».  



Alicia Mercado |  Abstraction de la matière et besoin de la métaphysique. Hommage a Carlos Llano  
 
 
 

 

 

 
 

133
M A R Z O  

2 0 1 2  

d’abstraire est complètement légitime tant pour Llano que pour nous.  

Après ces remarques préalables sur les mathématiques passons à la seconde grande partie. 

 

Seconde partie: L’abstraction de la matière 

 

1. L’abstraction et les sciences spéculatives 

 

Nous avons posé la question de la possibilité d’accéder à la connaissance de l’immatériel. Pour y parvenir, 

Carlos Llano indiquait deux voies, celle de la métaphysique et celle des mathématiques. La métaphysique 

transcende et les mathématiques abstraient. La transcendance métaphysique est l’approche des réalités non 

sensibles pour expliquer l’existence du sensible. L’abstraction mathématique, quant à elle, est la conception du 

sensible comme non sensible afin de mieux le conceptualiser. La métaphysique suit le chemin du réel et les 

mathématiques, celui du concept9. Le discernement et la bonne compréhension des divers types d’abstraction 

prennent en compte une troisième science spéculative. En effet, la science spéculative est divisée en trois sciences : 

la physique, les mathématiques et la métaphysique10. 

L’abstraction de la science de la nature ou physique est une abstraction généralisatrice dont l’opération 

réalisée peut être appelée indétermination. La condition d’indétermination concerne les concepts physiques, ainsi 

par exemple les os et la chair qui rentrent dans la définition d’homme ne sont ni la chair ni les os que l’on signale et 

qui sont tangibles. Les concepts indéterminés de la physique sont un moyen pour parvenir à la réalité individuelle, 

c’est-à-dire, parvenir à la seule réalité existante11. La science physique est une science des choses et non une 

science des concepts. Elle pourrait aussi être nommée science de ce qui est contingent et mobile ; le type 

d’abstraction qu’elle utilise est l’abstractio totius a partibus materiae (abstraction du tout avec les parties de la 

matière) ou abstractio per modum totius (abstraction à la manière d’un tout, abstraction comme un tout) puisqu’elle 

n’exclut pas les parties de la matière, elle les considère comme indéterminées. 

Quant aux mathématiques, la conceptualisation de l’universel s’obtient par ablation. Les mathématiques ôtent 

toute condition sensible de son objet d’étude. Si l’on pense par exemple, à un triangle, on ne le pensera pas coloré 

puisqu’on n’a accordé au triangle aucun type de matière. Ce type d’abstraction s’appelle aussi abstractio formae a 

materia sensible (abstraction de la forme à partir de la matière sensible), abstractio per modum partis (abstraction à 

la manière d’une partie) ou per modum formae (abstraction à la manière de la forme). 

 

2.1. L’abstraction propre à la métaphysique 

 

Jusqu’ici, nous avons accordé plus de place à l’abstraction des mathématiques qu’à celle de la métaphysique. 

                                                 
9 Cf. Llano, op. cit., p.27.  
10 Vid supra note 7. 
11 Carlos Llano, El conocimiento del singular, Publicaciones Cruz O., México, 1995.  



Abstraction de la matière et besoin de la métaphysique. Hommage a Carlos Llano |  Alicia Mercado 

 
 
 

 
 

134 
M A R Z O  

2 0 1 2  

Pour comprendre celle de la métaphysique, on peut reprendre l’explication sur l’abstraction de la physique étant 

donné qu’elles coïncident. Nous avons vu que l’abstraction de la science de la nature reprend le tout en considérant 

les parties matérielles qui rentrent dans la définition de l’objet duquel on fait le concept, en laissant indéterminé 

l’aspect matériel. L’abstraction de la science de la nature et celle de la métaphysique peuvent se distinguer à la 

lumière du concept qui dérive de leur abstraction. Les concepts de la métaphysique sont considérés comme 

principes de la connaissance des choses singulières, ils sont des principes intellectuels grâce auxquels on connaît la 

réalité. Toutefois, l’universalité des concepts de la science de la nature est conceptuelle ; ses concepts sont 

universels parce que leur être est mental. Par contre, les principes de la métaphysique peuvent être en eux-mêmes 

des réalités déterminées, ils sont universels puisqu’ils sont des causes des autres réalités et non seulement parce 

qu’ils sont intellectuels et mentaux. Les concepts métaphysiques disposent d’un statut double : ils sont principes de 

la connaissance et principes des choses : principia cognoscendi et principia essendi. 

Les concepts métaphysiques ne sont pas uniquement les principes de la science mais les principes même de 

l’objet de la science. Dès lors, les principes intellectuels métaphysiques, tels que Dieu et l’âme peuvent être des 

objets définitoires de la science, parce qu’ils existent par eux-mêmes. Ce sont des objets avec une réalité extra 

mentem. 

Mais, qu’est-ce qui se passe avec les autres principes métaphysiques ? Est-ce que chaque concept 

métaphysique correspond à une réalité séparée et existante en elle-même ? Comment réagit la métaphysique avec ce 

type de concepts ? En ce qui concerne l’étant, la substance, l’acte et la puissance, elles ne sont pas des réalités 

singulières ; leur réalité est aussi celle de la chose singulière : « homme » ne peut être nulle part que dans cet 

homme-ci. Quant à l’étant, la substance, l’acte, la puissance, l’essence, l’unité, la vérité, la bonté, etc., la 

métaphysique est dans la mesure de les considérer comme des objets. Elle leur confère un statut mental comme 

pour les mathématiques et la physique. Tout de même, le critère auquel fait appel la métaphysique n’est pas une 

simple lubie, car en effet il s’agit ici de discerner entre les objets et les principes à partir desquels on comprend les 

objets. 

À présent, nous sommes face à deux alternatives : ou bien l’on fait une métaphysique qui suit le parcours des 

mathématiques, ou bien on la fait selon la structure mentale de la science de la nature. Maintenant, nous sommes 

prêts à reformuler notre question de départ, et sa réponse sera détaillée dans notre troisième et dernière partie. 

 

Troisième partie : Besoin de la métaphysique 

 

1.  Reformulation de la question  

 

Après avoir distingué la manière de procéder des mathématiques et de la métaphysique, nous pouvons 

maintenant comprendre le caractère irremplaçable de cette dernière. La question de la nécessité d’une science 

spéculative qui ne se borne pas au domaine conceptuel donne lieu à reformuler et à adapter l’interrogation qui nous 

a aidé au départ. Notre intérêt peut désormais se centrer particulièrement sur la métaphysique dont la philosophie a 



Alicia Mercado |  Abstraction de la matière et besoin de la métaphysique. Hommage a Carlos Llano  
 
 
 

 

 

 
 

135
M A R Z O  

2 0 1 2  

besoin : quelle est donc la métaphysique nécessaire pour le bon développement du travail philosophique ? À ce 

propos, on évoquera la théologie, de sorte que l’on pourra mieux circonscrire le domaine de la métaphysique sans 

confondre leurs tâches. 

 

2. Métaphysique et théologie 

  

Faire de la métaphysique ne veut pas dire faire de la théologie. Bien qu’elles peuvent partager leurs objets 

d’étude, les optiques et les méthodes, leurs objectifs font d’elles deux sciences différentes. Llano, qui a bien étudié 

les textes de Thomas d’Aquin, citait les noms divers de la métaphysique : transphysique, science divine et 

théologie12.  

Malgré la proximité et la coïncidence avec les noms de la métaphysique, les différences entre la métaphysique 

et la théologie sont perceptibles quand on sait que l’objet de la théologie est par exemple Dieu et (aussi) les anges13 

qui se distinguent de l’étant, de la substance, de l’acte et de la puissance. Les concepts de la métaphysique, comme 

on l’a signalé auparavant, peuvent être pris de manière absolue, à savoir comme des réalités mentales, mais ils 

peuvent aussi être considérés comme les principes de la connaissance des choses. Parce que pour le savant, le 

concept universel sera utilisé comme un moyen pour parvenir à la connaissance des choses. La métaphysique 

acquiert alors un statut double, elle est capable d’apprécier des réalités qui transcendent la matière sensible comme 

par exemple Dieu et l’âme, et elle peut considérer les réalités matérielles sensibles comme l’univers et la vie 

humaine qui proviennent de ces deux principes (de Dieu et de l’âme). 

La métaphysique continue à être la science de l’étant en tant que tel, mais son propos ne se limite pas à une 

circonspection conceptuelle, comme si son objectif était celui de comprendre l’idée de Dieu, l’idée d’âme, l’idée de 

substance, etc. Elle veille à se servir des concepts pour comprendre l’étant qui est cet étant-ci réel et singulier.  

Une meilleure compréhension de la métaphysique exige, après les distinctions précédentes, d’étudier avec plus 

de précisions la manière de séparer, de revenir sur le cas concret, bref, de se pencher sur la séparation, la 

démonstration, la réflexion, la connaissance du singulier, autrement dit, il faudra que les intéressés par cette étude 

reprennent les œuvres de contenu métaphysique écrites par Carlos Llano14. 

 

3.  La tâche de la métaphysique  

 

A présent, une réponse complète autour de la tâche de la Philosophie Première ne peut pas se limiter à 

quelques citations ou aux commentaires des philosophes modernes qui se sont intéressés à ce sujet. Mentionner 

                                                 
12 Cf. Carlos Llano, Abstractio. Bases Noéticas para una metafísica no racionalista, Publicaciones Cruz O., S.A., México, 2005, p. 26. 
13 Cf. Ibidem, p.151.  
14 Carlos Llano, Abstractio. Bases Noéticas para una metafísica no racionalista, Publicaciones Cruz O., S.A., México, 2005. Separatio. Bases 
Noéticas para una metafísica no racionalista, Publicaciones Cruz O., S.A., México, 2006. Demostratio. Bases Noéticas para una metafísica no 
racionalista, Ediciones Ruz, México, 2007. Reflexio. Bases Noéticas para una metafísica no racionalista, Ediciones Ruz, México, 2008. Les 
titres peuvent faire croire faussement que leur contenu est plutôt épistémologique ; pour Carlos Llano ni la métaphysique ni l’épistémologie ne 
sont la même discipline, mais possèdent un lien étroit.   



Abstraction de la matière et besoin de la métaphysique. Hommage a Carlos Llano |  Alicia Mercado 

 
 
 

 
 

136 
M A R Z O  

2 0 1 2  

certaines thèses de la doctrine kantienne a été nécessaire pour trouver l’origine du problème qui a affecté la 

métaphysique entière. La mise en relief des ressemblances entre les mathématiques et la métaphysique est une 

partie importante de l’explication de Llano. Cette mise en relief a servi à signaler le risque de mathématiser la 

métaphysique. Llano a voulu aller au bout, à l’origine de ce problème afin de surmonter les tendances rationalistes 

qui ont entouré le développement de la Philosophie Première. La conceptualisation propre aux mathématiques a été 

considérée comme le paradigme exemplaire des sciences après la première Critique de Kant, ainsi la métaphysique 

a été obligée d’accomplir les exigences imposées par la manière d’abstraire et de conceptualiser caractérisitique des 

mathématiques. En effet, Kant situait la Philosophie Première au plus haut degré d’abstraction, comme si la suite de 

l’abstraction effectuée par les mathématiques appartenait à la métaphysique. Llano concédait à Kant l’importance 

qu’il avait accordée à l’abstraction tant pour les mathématiques que pour la métaphysique, tout en faisant appel aux 

nuances déjà présentes chez Thomas d’Aquin. En fait, l’abstraction de la métaphysique consiste à généraliser et 

elle peut se comprendre aussi comme une certaine indétermination. Néanmoins, sa conceptualisation n’est pas un 

cercle vicieux, les concepts ne renvoient pas nécessairement à un autre concept mais aux choses, à la réalité même, 

car les choses ont été à l’origine de notre connaissance, et au début del’action d’abstraire. Dans la métaphysique, le 

concept est un moyen et dans le développement de cette science, s’en servir devient évident quand on le relie au 

thème de la causalité et du mouvement, puisque la cause des concepts de la métaphysique ce sont les objets, les 

choses (pour les mathématiques il en va de même, mais dans l’excercice de la tâche mathématique on se tourne vers 

«le cercle parfait», c’est-à-dire, la notion de cercle). Les concepts de la métaphysique jouent un rôle double parce 

qu’ils sont au début de notre connaissance et également parce qu’ils nous orientent vers les choses à partir 

desquelles a commencé notre connaissance. 

Après les nuances et les observations faites précédemment, nous pouvons dire que pour Carlos Llano, la 

métaphysique n’est pas achevée et qu’il ne s’agit pas de la prendre comme un ensemble d’informations et un 

résultat. Selon lui, les philosophes désireux de faire de la métaphysique doivent savoir qu’elle s’élabore et qu’elle 

naît d’un processus sans une fin statique.  

En elle interviennent les quatre actes de l’intelligence humaine : l’abstraction, le jugement, la démonstration et 

la réflexion. L’abstraction est la première action de l’intelligence au moment de se confronter aux problèmes 

métaphysiques fondamentaux. L’abstraction est aussi appelée conceptualisation ou acte idéatoire. Mais elle n’est 

que l’acte qui peut nous permettre de commencer l’élaboration d’une métaphysique non-rationaliste. 

  

4.  Besoin de la Métaphysique 

 

Nous allons à présent tirer les leçons que la pensée de Llano nous a léguées dans le champ de la métaphysique 

et plus précisément dans le domaine de l’abstraction. 

En effet, une conception différente et une autre manière d’élaborer la métaphysique est envisageable. Les 

critiques rationalistes adressées à la métaphysique s’affaiblissent après la distinction de l’aspect conceptuel de notre 

connaissance, après l’usage des concepts comme des moyens pour accéder au monde environnant et non comme la 



Alicia Mercado |  Abstraction de la matière et besoin de la métaphysique. Hommage a Carlos Llano  
 
 
 

 

 

 
 

137
M A R Z O  

2 0 1 2  

finalité du travail de la philosophie première et après l’étude de la manière de connaître de l’homme. Nous pouvons 

en effet, bâtir tout un système philosophique sur une métaphysique rationaliste. Mais cette vision philosophique 

offrira un panorama limité de la réalité. En revanche, la métaphysique peut se développer autrement que par la voie 

rationaliste. Ce type de métaphysique, appelée parfois métaphysique réaliste, est nécessaire pour accéder à des 

réalités qui ne sont pas uniquement mentales.  

La structure mentale qui intervient dans l’élaboration de cette métaphysique (réaliste), bien qu’elle soit proche 

de la structure requise par les mathématiques, n’est pas tout à fait la même que celle exigée pour le désarroi de la 

philosophie première. La suite des opérations intellectuelles intervenant dans l’exercice métaphysique qui 

commence avec l’abstraction, ne se borne pas à ce processus conceptuel. Pourtant, nous ne fermons pas les yeux 

devant les difficultés que comporte l’étude de cette science puisqu’elle constitue le fondement des autres disciplines 

philosophiques: 

 

(…) No hay materia más difícil para el arranque del filosofar que la prima philosophía puesto que su 
temática es la más ardua. Aristóteles en la Ética Nicomáquea, asegura que los jóvenes pueden muy bien ser 
geómetras y matemáticos, pero difícilmente metafísicos. Por otro lado, no hay tarea más exigente que la de 
la metafísica en cuanto que sus principios y su objeto fundamentan los de las filosofías segundas.15 

 

Finalement et en guise de conclusion, nous pouvons dire qu’étudier ou se dédier à la métaphysique non-

rationaliste, est nécessaire pour élargir les horizons de compréhension et d’explication, y compris celles de la 

philosophie de la nature.  

Kant et Llano avaient le même objectif, à savoir, la quête de la vérité et l’intérêt pour la manière d’opérer de la 

raison de l’homme, ce sont ces motifs qui les ont conduits aux réflexions autour de la première des philosophies. 

Les collègues et disciples de Carlos Llano ont su résumer en trois axes l’apport de ce dernier, le texte Metafísica, 

acción y voluntad 16 montre avec clarté que la métaphysique a été à la base de la pensée philosophique llaniste. 

 

References 

 
Carlos Llano, El conocimiento del singular, Publicaciones Cruz O., México, 1995. 
---, Abstractio. Bases Noéticas para una metafísica no racionalista, Publicaciones Cruz O., S.A., México, 2005.  
----, Separatio. Bases Noéticas para una metafísica no racionalista, Publicaciones Cruz O., S.A., México, 2006.  
----, Demostratio. Bases Noéticas para una metafísica no racionalista, Ediciones Ruz, México, 2007.  
----, Reflexio. Bases Noéticas para una metafísica no racionalista, Ediciones Ruz, México, 2008. 
 
 
 
 

                                                 
15 Oscar Jiménez Torres, Epítome de la filosofía de Carlos Llano, Porrúa, México, 2010, p. 11. Notre traduction : (…) Il n’existe de sujet plus 
difficile que de démarrer le philosopher par la prima philosophía puisque sa thématique est la plus ardue. Aristote dans l’Ethique à Nicomaque, 
affirme que les jeunes peuvent sans problème être des géomètres et des mathématiciens, mais ils deviendront difficilement des métaphysiciens. 
Par ailleurs, il n’y a pas de tâche plus exigeante que celle de la métaphysique car ses principes et son objet fondent les philosophies secondes.  
16 H. Zagal and E. Rodríguez (comps), “Metafísica, acción y voluntad. Ensayos en homenaje a Carlos Llano ”, Universidad Panamericana, 
México, D.F., 2005.  



Abstraction de la matière et besoin de la métaphysique. Hommage a Carlos Llano |  Alicia Mercado 

 
 
 

 
 

138 
M A R Z O  

2 0 1 2  

Références sur la pensée de Llano 
 
H. Zagal and E. Rodríguez (comps), “Metafísica, acción y voluntad. Ensayos en homenaje a Carlos Llano ”, 

Universidad Panamericana, México, D.F., 2005. 
Oscar Jiménez Torres, Epítome de la filosofía de Carlos Llano, Porrúa, México, 2010. 
 
Références secondaires.  
 
A. García et J.A. Fernandez, Exposición al ‘De Trinitate’ de Boecio, EUNSA, Pamplone, Espagne, 1987. 
Thomas d’Aquin, In librum Boetii De Trinitate Expositio, Marietti; Milan, 1954. 
Roger Verneaux, Crítica de la ‘Crítica a la Razón Pura’, Rialp, Madrid, 1978. 



Laetitia Monteils-Laeng |  Phusis et paideia chez Platon. La fabrique d’une nature humaine idéale  
 
 
 

 

 

 
 

139
M A R Z O  

2 0 1 2  

Phusis et paideia chez Platon. 
La fabrique d’une nature humaine idéale 
Laetitia Monteils‐Laeng 
Université de Strasbourg 
 

 
 
 
Or, c’est seulement dans les caractères doués d’une noblesse originelle et auxquels a été donnée une 
culture en harmonie avec leur naturel, que les lois sont capables de faire prendre racine au lien dont 
je parle. Le Politique, 310a. 

 
 
 
 
 
 
 
  

Résumé 
 
La phusis est‐elle, pour Platon, réductible à un ensemble de 
déterminations  physiologiques  qui  entraînent  au  sein  de 
l’âme  des  mouvements  incontrôlables ?  Dans  cet  article, 
nous voudrions  revenir  sur  l’étendue du  concept de phusis 
au sein de la psychologie platonicienne. Loin de se réduire à 
une somme de données physiques, la phusis englobe tous les 
facteurs  moraux,  sociaux  et  politiques  précédant  la 
naissance  de  l’individu  et  susceptibles  d’en  influencer  le 
devenir.  Dans  ces  conditions,  le  naturel  constitue‐t‐il  un 
élément absolument déterminant au sein de  la  fabrique du 
caractère ?  Que  reste‐t‐il  comme  marge  de  manœuvre  à 
l’éducation  pour  façonner  les  âmes ?  Et  comment  cette 
dernière s’articule‐t‐elle à la phusis ?  
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 



 



Laetitia Monteils-Laeng |  Phusis et paideia chez Platon. La fabrique d’une nature humaine idéale  
 
 
 

 

 

 
 

141
M A R Z O  

2 0 1 2  

Phusis et paideia chez Platon. 
La fabrique d’une nature humaine idéale 
Laetitia Monteils‐Laeng 
Université de Strasbourg 
 
 

 
Introduction 

 

Selon Platon, la phusis, comprise comme le naturel de l’homme, opère à la manière d’un héritage qu’aucune 

éducation ne saurait intégralement effacer. La phusis ne préside certes  pas totalement à la formation du caractère 

moral en le déterminant de part en part, néanmoins l’éducateur ne saurait que la modifier, la manier, l’organiser, 

voire la gâcher, sans jamais l’annuler. C’est qu’il ne faut pas réduire le concept de phusis au sens moderne 

d’ « hérédité biologique », voire « génétique », en la résumant à une somme de données physiologiques sans 

signification morale. Au contraire, pour Platon, la phusis entendu comme « naturel » ne correspond pas seulement à 

des caractéristiques physiques, humorales, il s’agit aussi de particularités morales, sociales et politiques , à l’instar 

des antécédents familiaux, de la complexion physique, mais aussi des opinions de la famille et de l’entourage au 

sens large. D’un mot, avec le « naturel », il est question de tout ce qui précède, dans la formation du caractère, 

l’éducation proprement dite. 

A ce premier sens de phusis, s’articule toutefois une seconde signification qui prend place cette fois-ci non pas 

en amont de l’éducation de l’homme au sein de la cité, mais qui fonctionne comme un point d’arrivée, un modèle, 

en fonction duquel la paideia doit orienter la formation physique, morale et intellectuelle des futurs citoyens. Dans 

ces conditions, la phusis ne relève pas de ce qui est « inné », à l’inverse de  l’éducation qui ressort au registre de 

l’ « acquis », mais davantage d’un idéal, d’une norme, voire d’une eidos à imiter et qui opère comme un point 

d’aboutissement. 

Point de départ et aboutissement, ces deux acceptions de phusis s’articulent l’une à l’autre non pas 

directement, mais par la médiation d’un troisième terme, la paideia qui relie la nature comprise comme « naturel » 

non figé, malléable et, comme on le verra, éventuellement contrôlable, et la nature entendue comme norme à imiter. 

La nature de ce lien entre phusis entendue comme « naturel » (pour plus de commodité, nous l’appellerons 

désormais phusis1) et phusis comprise comme norme (phusis2) est elle-même à l’image d’un processus naturel de 

développement, d’accroissement, d’épanouissement, puisque l’homme n’est pas d’emblée ce qu’il a à être, mais 

contient en lui les germes de toutes ses possibilités à développer. Il ne s’agit certes pas encore deu couple 

aristotélicien acte/puissance, néanmoins on croise dès Platon l’idée que la nature humaine est une réalité à 

accomplir qui n’est pas d’emblée tout ce qu’elle peut et doit devenir. Cependant tout ce qu’elle a à être ne sera pas 

créé ex nihilo. 

L’articulation phusis/paideia n’a rien, on l’aura compris, de notre opposition moderne entre nature et culture. 

Platon, lui, propose un modèle de continuité. Le caractère de l’homme, compris comme l’ensemble de ces 



Phusis et paideia chez Platon. La fabrique d’une nature humaine idéale |  Laetitia Monteils-Laeng  
 
 
 

 
 

142 
M A R Z O  

2 0 1 2  

caractéristiques physiques, morales et intellectuelles sera en définitive le fruit de la compénétration de la phusis et 

de la paideia, qui fonctionnent, non pas comme deux éléments essentiellement distincts, étanches l’un à l’autre, 

mais comme deux facteurs dynamiques qui ne cessent d’interagir. Le problème est alors de savoir quel rôle joue le 

naturel au sein de la formation du caractère. S’agit-il d’un point de résistance ultime au-delà duquel aucun 

éducateur ne saurait aller ? S’agit-il d’un héritage dont il faut le plus possible diminuer les traces, étant donné qu’on 

ne saurait l’effacer dans son intégralité ? Peut-on modifier, contrôler, voire fabriquer des naturels ? Quelle est cette 

phusis qui opère comme une norme ? Quel lien esquisser entre la phusis1 et la phusis2 ? La question que nous 

posons, dans le cadre de cet article, est celle de la place, du statut et de la valeur de la phusis au sein de l’éducation 

morale platonicienne. 

 

1. Phusis vs paideia : le « naturel » comme limite de facto imposée à l’éducateur 

          

L’âme est naturellement malléable. Cette malléabilité permet de la former rationnellement, mais en même 

temps la rend perméable aux influences néfastes. La plasticité de l’âme doit être ainsi organisée, hiérarchisée, de 

manière à former un tout harmonieux et ordonné. Cela signifie qu’il ne faut pas déployer toutes les possibilités 

bigarrées, voire monstrueuses que contient virtuellement la psukhè, à l’image de la bête polycéphale et polymorphe 

que décrit le livre IX de la République1. De cette malléabilité il ne faudrait cependant pas en déduire que la psukhè 

soit vierge de toute détermination. Bien au contraire, en venant au monde, l’homme se voit attribuer un certain 

nombre de caractéristiques. La contingence qui le fait naître dans telle cité à telle époque, sous telle constitution, au 

sein de telle famille et de tel milieu déterminé compose une sorte de « lot » dont l’homme doit s’accommoder toute 

son existence. 

Au sein de ce « lot », le naturel (phusis1) tient une place particulière. Précédant la naissance de l’individu, il 

constitue la borne au-delà de laquelle aucune éducation ne saurait aller. Ainsi décrit, le naturel pourrait faire figure 

d’un « destin naturalisé », dans le sens où, non seulement il préexiste à toute action de l’individu concerné, mais 

aussi dans la mesure où il déterminera forcément dans une proportion plus ou moins grande son existence. La 

constitution naturelle du corps est présentée comme l’une des causes expliquant le caractère. Ainsi dans le cas du 

vice, le corps peut être en partie responsable des maladies de l’âme. Le naturel de l’homme, compris comme 

patrimoine physiologique, détermine alors son existence au moins en partie, en le prédisposant intellectuellement et 

moralement. Dans un texte du Timée la phusis semble être directement rabattue sur les déterminations 

physiologiques qui pèsent sur le développement intellectuel et moral de l’âme: 

 

Quant à celles [les maladies] de l’âme, elles ont pour cause l’état du corps et se produisent comme 
suit. La maladie de l’âme, c’est, il faut en convenir, la déraison et il est deux sortes de déraison, l’une est la 
folie, l’autre l’ignorance. Par conséquent, tout ce qu’on ne peut ressentir sans éprouver l’un ou l’autre 
accident doit être appelé maladie ; c’est ainsi que les plaisirs et les douleurs qui ont de l’excès doivent être, 
entre les maladies, tenues pour les plus graves qui affectent l’âme. L’homme, en effet, quand il est trop en 

                                                 
1 République, IX, 588c7-10. 



Laetitia Monteils-Laeng |  Phusis et paideia chez Platon. La fabrique d’une nature humaine idéale  
 
 
 

 

 

 
 

143
M A R Z O  

2 0 1 2  

joie ou celui au contraire que la douleur accable, impatient, ce qu’il choisit est hors de saison, de même 
que ce qu’il évite ; il ne peut ni voir ni entendre rien de droit ; c’est un forcené ; d’avoir part au 
raisonnement il n’est alors point du tout capable. [ …] Or celui chez qui le sperme vient à foison ruisseler 
autour de la moelle, ce qui fait une nature comparable à un arbre d’une fertilité démesurée, celui-là 
éprouve à toute occasion maints tourments, maintes voluptés aussi dans ses convoitises et les fruits 
qu’elles donnent ; il est en folie pendant la majeure partie de sa vie, par l’excès de ses plaisirs et de ses 
douleurs ; il a l’âme malade et insensée du fait de son corps ; malgré cela ce n’est point comme un malade, 
mais comme un méchant de son gré, qu’on veut le regarder. La vérité c’est que le dérèglement de la luxure  
provient pour la plus large part des propriétés d’une substance que la porosité des os laisse ruisseler dans le 
corps, l’inonder, au point d’entraîner une maladie de l’âme.2 (trad. J. Moreau légèrement modifiée). 

 

Certaines complexions physiologiques entraînent des dysfonctionnements psychiques et moraux irrémédiables. 

Dérèglements que l’on peut mettre au compte du naturel (phusis1) et qui, en guise de traitement, ne requièrent 

aucune éducation, celle-ci s’avérant inefficace en pareil contexte, mais bien une cure médicale. C’est donc le corps, 

au moins en partie, qui est responsable de ce qu’une volonté délibérée de faire le mal ne saurait assumer. Être 

méchant, c’est donc être malade, et la maladie émane du corps pour ensuite affecter l’âme. Ce texte du Timée  

accentue la causalité physiologique dans la constitution des vices. Les maladies de l’âme évoquées ici par Platon se 

traduisent par des affections psychologiques, telle que la propension aux douleurs et aux plaisirs excessifs. Mais 

plaisir et douleur sont considérés comme le résultat de processus corporels affectant l’âme qui, dans ce texte, est 

comme réduite à sa dimension unilatéralement passive, soumise à une phusis défectueuse. En effet plus les plaisirs 

et les peines sont intenses, plus ils entravent le bon fonctionnement de l’âme. Parfois, ils vont jusqu’à interdire au 

raisonnement (logismos) de fonctionner selon ses propres principes. Il y a une proportion entre le degré d’intensité 

des peines et des douleurs et la probabilité à ce qu’ils constituent les sources de motivations exclusives de l’âme. 

Pour illustrer ce que peut être cette folie (mania) naturelle, provoquée par un déséquilibre humoral, Platon 

prend pour exemple le sperme en excès qui vient ruisseler autour de la moelle3. Ce dérèglement engendre des 

affections excessives, et cela de manière quasi permanente. L’amplitude entre les plaisirs et les peines est alors très 

importante. Le sujet d’une telle maladie passe d’une volupté intense à une souffrance insoutenable. Ces affections 

engendrent à leur tour des excès au niveau du désir, et notamment des appétits : cette pression insoutenable fait 

osciller le sujet entre des moments de relative accalmie et des crises de furie. C’est sous la pression du corps que 

l’epithumia devient déréglée, que les sensations déforment la réalité, que le logismos est comme paralysé et que le 

choix est nécessairement mauvais. L’âme est « malade et insensée du fait de son corps », elle est rendue telle par le 

corps, elle perd toute faculté de réflexion et ne peut plus se fier à ses sensations. Certes, l’âme est comme malade du 

corps, et en ce sens, on peut dire qu’elle est vicieuse par nature4. 

                                                 
2 Timée, 86b-87a7.   
3 Sur le statut et l’importance de la moelle dans le Timée, voir l’article de Jean-François Pradeau, « L’âme et la moelle. Les conditions 
psychiques et physiologiques de l’anthropologie dans le Timée de Platon », Archives de Philosophie, 1998, p. 489-518.  
4 Ce texte semble dire que la restitution de l’équilibre doit passer par un traitement non pénal, mais médical, puisqu’il s’agit d’une pathologie et 
non d’un vice blâmable. Mais dans la mesure où Platon envisage lui-même la punition comme une médication (Gorgias, 476a-481a et 
République, 445a). cela ne signifie pas que l’homme injuste du Timée n’a pas à être puni pour ses méfaits, l’accent est simplement mis sur 
l’aspect physiologique du vice. Nous ne partageons donc pas les conclusions de Antony G. N. Flew, Crime or Disease, Londres, Macmillan, 
1973, p. 17 qui affirme qu’étant donné que Platon conçoit la crime comme une maladie et le châtiment comme une cure, une médication, le 
criminel doit lui-même être traité « comme une victime plutôt que comme un agent responsable ». 



Phusis et paideia chez Platon. La fabrique d’une nature humaine idéale |  Laetitia Monteils-Laeng  
 
 
 

 
 

144 
M A R Z O  

2 0 1 2  

 

2. De la phusis à la paideia : sélectionner et former les âmes 

   

Néanmoins sous le concept de phusis (nous entendons ici la phusis1) il ne faut pas seulement entendre la 

composition du corps, il faut compléter l’exposé essentiellement pathologique du Timée par l’évocation du naturel 

qui occupe la fin du Politique et le livre III de la République. En effet la notion de naturel (phusis)  déborde le cadre 

restrictif des données physiologiques. Ce qui nous est donné par la nature ne se limite pas à des conditions 

physiques garantissant ou non un bon fonctionnement du corps, il y a aussi chez les individus une différence de 

naturel, compris comme tempérament. Le naturel comprend alors également le patrimoine historique, familial et 

culturel que l’enfant reçoit en partage à sa naissance, si bien que le tempérament des parents en fait aussi partie. 

C’est pour cela que le contrôle des naissances, ce qu’on appelle l’ « eugénisme platonicien », ne se réduit pas à la 

sélection des corps viables, non tarés, mais passe également par un choix sélectif des parents qui vise à associer des 

tempéraments complémentaires de manière à éviter toute propension aux excès ou au défaut. Ainsi la phusis1 est 

irréductible à des données purement physiologiques. 

1. C’est justement parce que le naturel est déterminant dans la formation de l’âme que Platon propose une sorte 

de gestion des naissances destinée à favoriser l’émergence d’une génération de tempéraments vertueux. Quoique 

précédant la naissance, le naturel ne constitue pas un invariant incontrôlable. Bien au contraire, l’homme « n’est pas 

un produit fini, issu de la création divine »5, mais il est un vivant en devenir que l’on peut transformer. Il n’est pas 

non plus livré complètement au hasard, à la contingence, il est contrôlable et perfectible. Pour Platon, c’est avant 

même de naître que l’homme peut être voué à devenir mauvais. Pour prévenir la perpétuation de pareilles 

engeances, Platon mobilise toute une politique que l’on peut appeler « eugénique » qui a pour but d’améliorer 

moralement l’homme, ce qui passe à la fois par un contrôle prénatal et un suivi postnatal. La phusis et la paideia ne 

fonctionnent donc pas nécessairement comme deux facteurs contraires, voire rivaux, mais sont bien  

complémentaires, la seconde peut corriger les excès ou défauts de la première, mais aussi parfois la gâcher. 

Parce qu’elle fait référence à une humanité perdue, comme le montre le mythe du règne de Cronos et de Zeus6, 

la législation eugénique n’est pas contre nature, mais bien restauration d’une nature initiale perdue. Les lois, comme 

la paideia, ne s’articulent donc pas à la phusis comme à un élément dont il faudrait forcément réduire l’importance 

dans la formation du caractère, mais, au contraire, comme le montre le Politique, la paideia doit restaurer une 

certaine nature. La question est de savoir quels sont les liens de cette phusis (qui correspond à la norme, à la phusis 
2) avec la phusis comprise comme naturel (phusis1) ? Comme processus temporel, la procréation humaine est 

menacée de corruption. Fils de Zeus, les hommes s’engendrent mutuellement. Abandonnée à elle-même, l’espèce 

humaine manifeste en sa reproduction la dégradation inhérente à tout processus naturel, ce qui n’est pas sans poser 

de difficultés avec la phusis comprise comme norme. Mais dans ce contexte précis, le caractère corruptible de ce 

qui est naturel s’explique par la différence de régime d’avec le divin. Ce qui est naturel est voué à la 

                                                 
5 François-Xavier Ajavon, L’Eugénisme de Platon, Paris, L’Harmattan, 2001, p. 8. 
6 Politique, 269b-274e.  



Laetitia Monteils-Laeng |  Phusis et paideia chez Platon. La fabrique d’une nature humaine idéale  
 
 
 

 

 

 
 

145
M A R Z O  

2 0 1 2  

dégénérescence, parce qu’essentiellement temporel. 

Dans la perspective platonicienne, la régulation étatique des naissances va dans le sens d’un retour à une 

nature première (phusis2), la Cité intervient comme médiation. Le naturel ne représente ainsi pas un invariant dont 

on pourrait seulement modifier les effets a posteriori. L’homme est une réalité malléable, donc contrôlable et 

perfectible, et cela dès sa conception. Le contrôle peut donc avoir lieu avant la naissance en opérant un choix 

judicieux et équilibré des conjoints. Il s’agit de sélectionner les conjoints en associant non pas des naturels 

semblables, mais, au contraire, en unissant des tendances complémentaires, de manière à éviter une saturation due à 

l’accouplement de mêmes natures.  

Dans le Politique Platon distingue deux types de naturel : l’un est plutôt vif, fort, viril, il s’agit d’une « manière 

d’être fougueuse » (andreia phusis)7, tandis que l’autre est plutôt doux, posé, c’est une « manière d’être sagement 

modérée » (sophrona phusis). Néanmoins, non rectifiés par une éducation adéquate ou encore non tempérés ou 

raffermis par des alliances plus équilibrées, ces deux naturels risquent de glisser, le premier, vers la démesure et la 

folie, le second, vers une nature lâche, molle, paresseuse, pesante et lente. Pour éviter pareille dégénérescence, 

Platon préconise une sorte de mélange des naturels, de manière à produire des caractères plus équilibrés :  

 

Parce que le naturel fougueux, lorsque, durant nombre de générations, il a été engendré sans aucun 
mélange avec le naturel sagement modéré, c’est la règle qu’il soit en pleine force pour commencer, mais 
qu’à la fin il donne une abondante floraison de démences ! […] C’est au rebours, la règle, pour l’âme qui 
en vérité est à l’excès pleine de réserve et sans mélange de hardiesse fougueuse, que, après avoir été 
engendrée dans la même condition au cours de nombreuses générations, elle devienne plus nonchalante 
que ne le veulent les circonstances et qu’assurément elle finisse par être complètement estropiée.8 (trad. L. 
Robin).  

 

L’union des naturels fougueux aboutit à la naissance de naturels déments ; les naturels trop modérés, en se 

mariant entre eux, engendrent des naturels nonchalants. Les naturels deviennent de plus en plus défectueux par 

défaut ou par excès. Or l’espèce humaine ne peut se perpétuer de manière ordonnée seulement si une intelligence 

ordonnatrice contrôle le cours du temps en soumettant la procréation aux lois de l’intelligible. Telle est la tâche de 

l’eugénisme platonicien. Le politique doit ainsi réguler ce qui est spontané dans l’ordre des rapports amoureux, de 

manière à favoriser, sinon perpétuer, l’émergence de bons naturels (phusis1) au sein de la Cité. Cette pratique 

politique se fait sélection prénatale, ou encore gestion prévisionnelle des accouplements, ce qui permet de prévoir la 

qualité potentielle des enfants à naître. Il ne s’agit pas de créer un homme nouveau, mais de restaurer une humanité 

perdue en l’améliorant.  

2. Cette surveillance attentive concerne aussi le traitement a posteriori des naissances. La maîtrise du naturel, 

comme processus intégral de contrôle politique de la société, suit le jeune enfant depuis sa conception (dans le 

cadre du choix des conjoints) jusqu’à sa mise en place légitime dans le cadre social de la Cité. La paideia est alors 

le moyen de parachever le processus eugénique, en préparant le jeune enfant à prendre place dans la cité. 

                                                 
7 Id., 307c3. 
8 Id., 310d6-e3.  



Phusis et paideia chez Platon. La fabrique d’une nature humaine idéale |  Laetitia Monteils-Laeng  
 
 
 

 
 

146 
M A R Z O  

2 0 1 2  

Dans la République nous trouvons également les deux types de tempérament modéré et fougueux dégagés par 

le Politique, mais cette fois-ci mêlés, comme si l’individu concerné était la progéniture des deux naturels que le 

Politique distingue. La gestion post-natale des individus passe par une régulation de la tendance dominante 

assimilée soit à un naturel ardent (to thumoeides) soit à un naturel philosophe (to philosophos). De même que, dans 

la gestion prénatale, il fallait mêler les deux éléments pour donner naissance à une nature potentiellement vertueuse, 

il faut tempérer dans l’éducation la tendance dominante par une pratique qui va en réguler les possibles excès. Mais 

contrairement à ce que peut laisser penser le Timée, éducation et naturel ne s’articulent pas comme deux éléments 

extérieurs l’un à l’autre, ils se conditionnent réciproquement. Un naturel peut être ainsi développé par l’éducation, 

ou bien corrigé, mais jamais la paideia ne pourra effacer entièrement la phusis9. Symétriquement le naturel peut être 

gâché par une mauvaise éducation. Les qualités et les vertus ne se forment pas spontanément, elles ne sont donc pas 

des dons de la nature ou des dieux, même si le naturel ne peut être annihilé au profit de la seule éducation. 

Aux livres II et III de la République,  à l’occasion d’une interrogation sur le naturel (phusis) susceptible 

d’engendrer un bon gardien, Socrate distingue deux tempéraments ou deux natures qu’il estime devoir être réunis 

dans le bon gardien : le naturel philosophe et le naturel irascible qui correspond au thumoeides10 : 

 

Ne réfléchis-tu pas, dis-je, à ce qu’est, sous le rapport précisément de l’intelligence, la manière d’être 
de ceux qui, tandis qu’ils ont passé leur vie dans la pratique familière de la gymnastique, n’ont pas eu de 
contact avec la musique ? Ou la manière d’être de tous ceux qui auront fait l’inverse ? […] De sauvagerie 
et de dureté ; de mollesse et de douceur, inversement, répondis-je. Hé ! Oui je le sais bien, dit-il : les gens 
qui usent de la gymnastique sans modération en viennent à être plus sauvages qu’il ne faut, tandis que ceux 
qui font de même pour la musique parviennent, en revanche, à un degré de mollesse, qu’il serait plus beau 
pour eux de n’avoir pas dépassé. Il est, à la vérité, bien certain, repris-je, que cette sauvagerie pourrait être 
due à cette généreuse ardeur du naturel qui, soumise à une droite éducation, serait du courage, mais qui, 
tendue au-delà de ce qu’il faut, aura vraisemblablement tourné à la dureté et à l’insociabilité. […] Mais 
quoi ? La douceur n’est-elle pas due à un naturel philosophe ? Et, quand cette douceur est plus relâchée 
qu’il ne faut, la mollesse de ce naturel n’est-elle pas excessive ? Tandis que, si c’est de la belle façon qu’on 
l’a cultivée, ce naturel possède à la fois douceur et harmonie?11 (trad. L. Robin). 

 

Ce texte montre que le naturel (phusis1) peut et doit être corrigé par une éducation spécifique. Abandonné à 

lui-même, le naturel produit des tempéraments excessifs par leur agressivité ou leur mollesse. Sans le secours d’une 

éducation adaptée, la phusis glisse vers l’excès ou le défaut. Si, d’un naturel irascible (to thumoeides), on s’adonne 

à la culture exclusive du corps, en ne pratiquant que la gymnastique et en négligeant la culture de l’âme, le 

tempérament développé est nécessairement sauvage (agriotètos) et dur (skhlèrotètos). A l’inverse, si, d’un naturel 

philosophe (to philosophos), on ne cultive que l’âme en pratiquant, à l’exclusion de toute autre activité, la musique, 

on développe une certaine mollesse (malakia) et un tempérament trop doux (hèmeros). Les tempéraments naturels 

que sont le naturel irascible et philosophe sont gâchés s’ils ne suivent pas une formation adaptée : s’il est bien 

                                                 
9 Monique Dixsaut, op. cit., p. 254 : le naturel « signifie la limite de fait de l’entreprise éducative, elle indique ce qu’aucune éducation n’a le 
pouvoir de communiquer ni de transmettre. […] La définition a donc pour fonction de rabattre une prétention – celle de l’éducation  à être toute-
puissante ». 
10 Le terme de thumoeides apparaît ici indépendamment de la tripartition, il désigne un naturel différent du naturel philosophe, plus qu’une 
fonction de l’âme. 
11 Platon, République, III, 410c8-e3.  



Laetitia Monteils-Laeng |  Phusis et paideia chez Platon. La fabrique d’une nature humaine idéale  
 
 
 

 

 

 
 

147
M A R Z O  

2 0 1 2  

dirigé, le tempérament ardent (to thumoeides) favorise l’émergence du courage, mais devient d’une brutalité 

excessive si nul n’en prend soin ; le naturel philosophe, bien formé, peut développer une âme douce et ordonnée 

(kosmios), mais abandonné à lui-même, il n’engendre que mollesse. Platon additionne aux données naturelles les 

résultats d’une éducation qui peut s’avérer plus ou moins adaptée, et engendrer des âmes harmonieuses comme en 

désaccord complet. L’harmonie et le désaccord psychique sont suggérés dans ce texte par les figures de la tension 

excessive et du relâchement : le thumoeides apparaît ici comme susceptible de différents degrés de tension. Une 

tension excessive, développée par une inculture de l’âme et un surdéveloppement des capacités physiques, favorise 

les tempéraments sauvages et associables, un relâchement exagéré, encouragé par une négligence du corps, 

provoque à l’inverse un tempérament indolent. Or la sagesse n’est pas dans une mollesse dégradante, pas plus que 

le courage ne se situe dans une forme d’agressivité. 

L’éducateur ne crée pas des caractères de toute pièce, il doit composer avec le naturel (phusis1) qui participe à 

l’élaboration du caractère moral de l’individu. La phusis est un « élément » préexistant, la limite au-delà de laquelle 

ne saurait aller l’éducateur, ce qu’il ne saurait complètement effacer, mais qu’il peut seulement corriger. Un travail 

de sélection préalable doit d’abord être effectué : les naturels courageux et tempérants ne sont pas les seuls, il existe 

d’autres naturels, mais ceux-ci sont relégués dans les natures mauvaises qui ne seront appelées à aucune fonction 

importante dans la cité. En ce sens, le naturel dicte, dès son identification, le type de formation adéquate. 

L’éducation c’est aussi le tri et le rejet des indésirables par différents procédés qui vont du bannissement à la mise à 

mort. 

 

3. De la paideia à la phusis : le naturel comme modèle à imiter 

         

L’éducation ne fait qu’accomplir ce que contient virtuellement la phusis de l’individu. Encore faut-il un regard 

suffisamment acéré pour identifier à quel type de naturel on a affaire. Mais la tâche qui incombe à l’éducateur 

d’accomplir est en définitive comparable au processus naturel d’accroissement. 

En effet, l’éducation doit poursuivre en quelque sorte ce que la phusis ne fait qu’initier, et la formation qu’offre 

la Cité à ses futurs citoyens est alors à l’image de l’épanouissement des étants naturels. Certes la nature humaine ne 

se déploie pas avec la spontanéité d’une plante qui aboutit à son point de maturation sans aucune intervention 

extérieure ou normative. Mais ce n’est pas parce que la nature humaine doit se déployer sous l’égide de l’intellect 

(noûs) que son accomplissement n’a rien de naturel. En ce sens, pour être réussie, la paideia doit non seulement 

prendre en compte la qualité du naturel, compris comme phusis1, mais encore celui-ci doit même lui servir de 

modèle, entendu cette fois-ci comme phusis2. Le naturel compris comme ensemble de déterminations précédant la 

naissance rejoint finalement la nature définie comme référence : « Or, c’est seulement dans les caractères doués 

d’une noblesse originelle et auxquels a été donnée une culture en harmonie avec leur naturel, que les lois sont 

capables de faire prendre racine au lien dont je parle »12. L’éducation doit être « conforme à la nature » (kata 

                                                 
12Le Politique, 310a1-2 (trad. L. Robin) : « Το�ς δ’ ε�γενέσι γενομένοις τε �ξ �ρχ�ς �θεσι θρεφθε�σί τε κατ� φύσιν μόνοις δι� νόμων 



Phusis et paideia chez Platon. La fabrique d’une nature humaine idéale |  Laetitia Monteils-Laeng  
 
 
 

 
 

148 
M A R Z O  

2 0 1 2  

phusin), ce qui revient, quand les lois sont bonnes, à être « conforme aux lois » (kata nomous). C’est alors 

qu’intervient le regard acéré de l’éducateur qui se fait, dans ses conditions, sélectionneur de naturels:  

 

De plus, nous voulons que cet inspecteur de notre jeunesse ait le regard perçant, qu’il exerce sur 
l’éducation de la jeunesse une surveillance exceptionnelle, pour donner chez celle-ci de la rectitude aux 
dispositions naturelles en le tournant constamment  vers ce qui est bien,  en conformité avec les lois. 
(trad. L. Robin légèrement modifiée)13. 

 

Comme le souligne Dietrich Mannsperger14:  

 

L’éducateur doit être un homme clairvoyant et plein de sollicitude. Sa fonction au sein de 
l’éducation est d’établir au sein du naturel des enfants un gouvernement droit (kateuthunein), en faisant 
en sorte qu’il soit conforme aux lois (kata nomous) et au bien. Ce n’est pas une obligation morale, mais 
un perfectionnement significatif, à l’image de la nature qui doit atteindre la vertu. 

 

Les lois de la Cité, comprises comme ce qui est conforme à la nature (phusis2), servent de modèle à 

l’éducateur. Le regard tourné vers elles, il devine systématiquement où se situe le bien. De la même manière qu’il 

aura d’abord à étudier les rapports qui organisent de l’intérieur la phusis, avant de réaliser sa tâche, l’éducateur 

devra apprendre à aiguiser son regard. Alors, seulement, il pourra identifier les naturels des enfants dont il a la 

charge. 

La phusis comprise comme naturel sert finalement, non pas de repoussoir à la paideia, mais bien de modèle, de 

référence. Phusis1 épouse en définitive les contours de phusis2. Il n’ y a pas, d’un côté, un ensemble de 

caractéristiques singulières, différentes selon chaque individu, et, de l’autre, une nature universelle dans laquelle 

viendrait s’annihiler toutes les particularités. La vocation de la Cité platonicienne n’est pas de produire en série des 

hommes en tout point identiques, faisant fi de leurs particularités. Bien au contraire, l’ « eugénisme platonicien » 

n’a rien d’une machine à fabriquer un homme nouveau, puisqu’on n’éduque pas tous les naturels de la même façon. 

En un sens, la phusis dicte à l’éducation sa nature, son orientation et sa finalité. Il ne servirait à rien de tenter de 

métamorphoser par la contrainte un naturel ardent (thumoeides) en naturel philosophe, sa voie est comme toute 

tracée, et il sera, au mieux, un soldat gardien de la Cité. 

                                                                                                                                                             
�μφύεσθαι». 
13Lois, VII, 809a3 : « βλέπων δ� �μ�ν �ξ� κα� διαφερόντως �πιμελούμενος τ�ς τ�ν παίδων τροφ�ς κατευθυνέτω τ�ς φύσεις α�τ�ν, 
�ε� τρέπων πρ�ς τ�γαθ�ν κατ� νόμους.». 
14 Dietrich Mannsperger, Physis bei Platon, Berlin, Walter de Gruyter & Co., 1969, p. 221. 



Sílvio Mota Pinto | Una interpretación no-regularista de la causalidad humeana   
 
 
 

 

 
 

149
M A R Z O  

2 0 1 2  

Una interpretación no‐regularista de la causalidad humeana 
Sílvio Mota Pinto 
Departamento de Filosofía 
UAM‐Iztapalapa (México) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  

Resumen 
 
David  Hume  ha  sido  normalmente  interpretado  como 
defendiendo  una  concepción  regularista  de  la  causalidad. 
En este texto, propongo una interpretación no‐regularista de 
la  causalidad  humeana.  Una  primera  ventaja  de  esta 
interpretación sobre  la  interpretación estándar es que  logra 
explicar la crucial distinción entre leyes causales genuinas y 
meras  generalizaciones  accidentales.  Otra  ventaja  de  la 
interpretación  propuesta  aquí  es  que  muestra  más 
claramente  que  la  anterior  el  conflicto  del  empirismo  de 
Hume con la teoría de la representación heredada de Locke.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Palabras clave 
 
David Hume,  causalidad,  leyes naturales,  generalizaciones 
accidentales 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 

 

 

 

 



 



Sílvio Mota Pinto | Una interpretación no-regularista de la causalidad humeana   
 
 
 

 

 
 

151
M A R Z O  

2 0 1 2  

Una interpretación no‐regularista de la causalidad humeana 
Sílvio Mota Pinto 
Departamento de Filosofía 
UAM‐Iztapalapa (México) 
 
 

 
1. El problema de Hume 

 

Siguiendo la tradición de la modernidad que lo precedió, Hume se interesó por la pregunta sobre el origen del 

concepto de causalidad. ¿Tiene este concepto su fundamento en la experiencia o más bien deberíamos decir que está 

fundado en la razón? Para las tradiciones empirista y racionalista de la modernidad, estas dos cuestiones —la 

cuestión del origen de un concepto relacional como el de causalidad y la cuestión de la fundamentación del 

principio asociado a él (el principio de causalidad)— están íntimamente ligadas: la respuesta a la cuestión del 

origen del concepto señala al mismo tiempo la facultad que nos permite conocer el contenido de tal concepto. Así, 

por ejemplo, apelar a la experiencia como el origen de la causalidad significa afirmar que los sentidos son los que 

nos permiten conocer las relaciones causales entre sucesos en el mundo natural y que, por lo tanto, tal conocimiento 

es a posteriori. Por otro lado, mantener que la razón humana es la fuente del concepto de causalidad equivale a 

proponer que esta facultad es la que nos da conocimiento a priori de la causalidad natural.  

El primer tipo de respuesta a la cuestión del origen de la causalidad lo encontramos en la filosofía de John 

Locke. Compatible con su teoría empirista del origen de todas las ideas, Locke consideraba que también la idea o 

concepto de causalidad tiene su fuente en nuestra experiencia externa e interna. El siguiente pasaje corrobora la 

tesis lockeana sobre el origen sensible de la causalidad: 

 

In the notice, that our Senses take of the constant Vicissitude of Things, we cannot but observe, that 
several particular, both Qualities, and Substances begin to exist; and that they receive this their Existence, 
from the due Application and Operation of some other Being. From this Observation, we get our Ideas Of 
Cause and Effect. That which produces any or complex idea we denote by the general name, cause, that 
which is produced, effect. (Locke 1975, libro II, cap. XXVI). 

 

Así, por ejemplo, la aplicación de calor a una veladora causa el derretimiento de su cera. Relacionamos 

causalmente los dos sucesos, según Locke, a partir de la observación del primero seguida de la observación del 

segundo. La idea de la relación causal es para él, por lo tanto, una imagen temporal de una secuencia de sucesos: 

una especie de película que nos representa secuencias de sucesos ordenados temporalmente de cierta manera.  

El segundo tipo de respuesta a la cuestión del fundamento de la causalidad lo ejemplifica en la modernidad la 

filosofía de Gottfried Leibniz. De acuerdo con él, la causalidad es básicamente un principio fundamental de la 

racionalidad humana, por medio del cual nosotros inferimos un suceso mundano a partir de otros, según una cierta 

regla. Leibniz lo denomina principio de la razón determinante,1 por ejemplo, en el pasaje siguiente:  

                                                 
1 En muchas ocasiones, Leibniz lo llama principio de razón suficiente. Ver, por ejemplo, la Leibniz 1991, §§ 31-32.  



Una interpretación no-regularista de la causalidad humeana  |  Sílvio Mota Pinto 

 
 
 

 
 

152 
M A R Z O  

2 0 1 2  

The better to understand this point, we must take into account that there are two great principles of 
our arguments. The one is the principle of contradiction, stating that of two contradictory propositions the 
one is true, the other false; the other principle is that of the determinant reason: it states that nothing ever 
comes to pass without there being a cause or at least a reason determining it, that is, something to give an a 
priori reason why it is existent rather than non-existent, and in this wise rather than in any other. This great 
principle holds for all events, and a contrary instance will never be supplied: and although more often than 
not we are insufficiently acquainted with these determinant reasons, we perceive nevertheless that there are 
such. Were it not for this great principle we could never prove the existence of God, and we should lose an 
infinitude of very just and very profitable arguments whereof it is the foundation; moreover, it suffers no 
exception, for otherwise its force would be weakened. Besides, nothing is so weak as those systems where 
all is unsteady and full of exceptions. (Leibniz 2007, §§ 31, 32) 

 

Según Leibniz, hay dos principios que gobiernan la totalidad de nuestros razonamientos, a saber: el principio 

de no-contradicción y el denominado principio de razón determinante o suficiente. El primero gobierna nuestras 

inferencias deductivas sobre las verdades de razón como, por ejemplo, en la matemática, y el segundo guía nuestros 

razonamientos involucrando las verdades de hecho, esto es: los enunciados contingentes sobre los sucesos 

naturales.2 Así, a pesar de que las relaciones causales en el mundo natural son todas ellas contingentes, el principio 

que nos ordena buscarlas e investigarlas no es ni puede ser él mismo un principio a ser buscado e investigado en la 

misma experiencia, dado que sin él no habría experiencia, en el sentido de una totalidad de sucesos coordinada de 

manera harmónica, regular y estable; ésta es, según Leibniz, la razón por la cual el principio de razón suficiente no 

puede tener su fundamento en la experiencia.  

Un ejemplo de la aplicación leibniziana del principio de razón suficiente es su versión del argumento 

cosmológico a favor de la existencia de Dios; ahí la existencia del Ser Supremo es inferida como la razón 

suficiente, en el sentido de causa final, de la existencia de la totalidad del mundo natural.3 Una infinidad de mundos 

posibles hubiera podido haber existido. Sin embargo, existe el mundo actual. La razón suficiente de su existencia es 

que la voluntad del Ser Supremo eligió llevar a cabo la producción de este mundo, dado que es el mejor de los 

mundos posibles.  

 

2. Las tesis negativas de Hume sobre la causalidad 

 

Tanto la solución empirista de Locke como la solución racionalista de Leibniz al problema del origen del 

concepto de causalidad le parecen a Hume no completamente satisfactorias. Por un lado, la tesis de Locke del 

fundamento a posteriori de este concepto es falsa, según el autor del Tratado, porque hay un sentido en que el 

concepto de causalidad va más allá de nuestra experiencia presente y pasada. Si nuestro uso del concepto de 

causalidad se relaciona con el descubrimiento de las leyes causales que gobiernan el mundo natural y si, además, 

estas mismas leyes son verdaderas no solamente en el pasado y en el presente sino también en el futuro, entonces 

necesitamos del principio de causalidad para conectar la experiencia presente y pasada con la experiencia futura a 
                                                 
2 Ver, por ejemplo, Leibniz 1991, § 33. Ver también los §§ 36-37 para corroborar la aplicación que hace Leibniz del principio de razón suficiente 
tanto a los sucesos del mundo exterior, el cual es gobernado por la causalidad eficiente, como a los sucesos del mundo interior, donde impera la 
causalidad teleológica. Ambos tipos de causalidad nos ofrecen razones para creer en la existencia de relaciones causales entre sucesos naturales.  
3 Leibniz 1991, §§ 37-39; Leibniz 2007, §§ 7-8. 



Sílvio Mota Pinto | Una interpretación no-regularista de la causalidad humeana   
 
 
 

 

 
 

153
M A R Z O  

2 0 1 2  

través de la misma ley causal. Esto significa que Hume está de acuerdo con Leibniz en que el concepto de 

causalidad no puede ser meramente una imagen de una secuencia temporal de sucesos naturales, como lo había 

pensado Locke, sino que la generalidad temporal de las leyes causales requiere concebir este concepto organizador 

como una regla para inferir sucesos naturales a partir de otros sucesos naturales temporalmente anteriores o 

posteriores a los primeros (sus causas o sus efectos).  

Ésta es la razón por la cual Hume piensa que cualquier intento de fundar la causalidad en la experiencia resulta 

en una circularidad. De acuerdo con él, todo lo que nos permite concluir la experiencia presente y pasada acerca de 

una supuesta ley causal (C es la causa de E) es:  

(i) la contigüidad espacio-temporal entre sucesos del tipo C y E,4  

(ii) su respectiva ordenación temporal5 y finalmente  

(iii) la conjunción constante entre ellos.6  

El problema es que la conjunción constante de sucesos C y E que son contiguos y se suceden temporalmente 

no es suficiente para hacernos concluir sobre su conexión causal, ya que que necesitaríamos extender tal conjunción 

constante hacia el futuro y en general hacia todos los sucesos de estos tipos no-observados. Ahora bien, según 

Hume, tal extensión presupone justamente la aplicación del concepto de causalidad.7  

Esto significa que el concepto mismo de la totalidad de la experiencia (observada y no-observada; pasada, 

presente y futura) requiere del concepto de causalidad para que se pueda constituir completamente. Sin causalidad, 

tenemos un concepto meramente fragmentado de experiencia; no podemos tener la noción uniforme, estable y 

completa de experiencia de la que hablamos cuando nos referimos a la totalidad de los sucesos naturales. Si Hume 

tiene razón en esto, Locke se habrá equivocado al concebir la causalidad como una especie de conjunción constante 

de sucesos espacio-temporalmente contiguos y temporalmente ordenados, la cual podríamos simplemente extraer 

de nuestra observación presente y pasada, porque no se dio cuenta de que tal concepción presupone una proyección 

de la conjunción constante ya observada hacia una ley causal que cubre también todos los infinitos casos de 

conjunción entre C y E no observados. 

Como ya lo mencionamos, Hume tampoco está completamente de acuerdo con la tesis leibniziana según la 

cual la causalidad tiene su fundamento a priori en la razón. El punto de desacuerdo es sutil y tiene que ver con las 

diferentes concepciones de los dos filósofos sobre el dominio de la razón y la correcta aplicación de sus principios. 

De acuerdo con Leibniz, ésta es la facultad por excelencia de las reglas de razonamiento tanto en el dominio de las 

verdades de razón (el dominio de la matemática) como en el de las verdades de hecho (el dominio de las ciencias de 

la naturaleza). Ahora bien, Leibniz asume que la aplicación del principio de razón suficiente (la regla de la 

causalidad) es inmediata, en el sentido que no depende de ninguna experiencia previa; si tuviera razón, nosotros 

estaríamos en condiciones de aplicar tal principio a partir del momento en que pudiéramos razonar.  

                                                 
4 La proximidad espacial y temporal entre los sucesos del tipo causa y del tipo efecto, respectivamente.  
5 El que los sucesos del tipo C hayan precedido los sucesos del tipo E.  
6 El que hasta el presente todos los sucesos del tipo C observados hayan sido contiguos y hayan precedido a todos los sucesos del tipo E 
observados.  
7 Ver Hume 1888, libro I, parte III, sección 6 y Hume 1975, sección 4, parte I. Siempre que me reporte a la edición de las dos Investigaciones de 
Hume (Hume 1975) en este texto, me estaré refiriendo a la Investigación sobre el Entendimiento Humano.  



Una interpretación no-regularista de la causalidad humeana  |  Sílvio Mota Pinto 

 
 
 

 
 

154 
M A R Z O  

2 0 1 2  

Hume piensa que Leibniz está equivocado sobre las condiciones de aplicación del principio de causalidad. 

Según él, para que tal principio sea aplicable al mundo natural, ciertas condiciones empíricas deben ser satisfechas; 

éstas son las 3 condiciones mencionadas anteriormente (i, ii, iii), las cuales corresponden a la previa aplicación de 

los principios de asociación de ideas contigüidad y orden espacio-temporal, por un lado, y semejanza, por el otro, a 

una secuencia finita de pares de sucesos naturales ((C1, E1), (C2, E2), …, (Cn, En)). Según Hume, cualquier 

aplicación de la causalidad que no satisfaga a estas condiciones previas es ilegítima.  

Esto es lo que se concluye de su experimento de pensamiento acerca del marciano, cuyas capacidades mentales 

son semejantes a las nuestras y que, al llegar repentinamente a la Tierra, no es capaz de hacer inferencias causales. 

Solamente después de haber podido observar suficientes regularidades (aplicar los conceptos de espacio, tiempo y 

semejanza a los sucesos naturales) para formar sus creencias observacionales, podrá, de acuerdo con Hume, aplicar 

el principio de causalidad.8  

En el mismo sentido va la crítica de Hume al uso ilegítimo, pero explícitamente avalado por Leibniz, de la 

causalidad en el argumento cosmológico a priori a favor de la existencia de Dios; aquel que concluye tal existencia 

a partir de la búsqueda de una explicación racional de la existencia de la totalidad del mundo natural.9 Aquí como 

también en el caso del marciano que llega repentinamente a la Tierra, no están dadas las condiciones empíricas para 

la aplicación del concepto de causalidad, dado que no hay anterior contigüidad espacio-temporal, secuencia 

temporal y conjunción constante entre la supuesta causa (la existencia de Dios) y el supuesto efecto (la existencia 

de la totalidad del mundo natural). Si Hume tiene razón, Leibniz tampoco le atinó correctamente respecto al 

fundamento del principio de causalidad.  

 

3. La Solución de Hume 

 

¿Cuál es finalmente la solución humeana para el problema del origen de la única noción legítima de 

causalidad, aquella que tiene una aplicación natural en la vida cotidiana y en la ciencia? 

Nuestro autor piensa que la causalidad tiene su origen parcialmente en los sentidos y en la imaginación, una 

vez que el uso de tal concepto requiere la observación de regularidades entre pares de sucesos naturales de los tipos 

C y E (su contigüidad espacio-temporal, sucesión temporal y conjunción constante), parcialmente en la 

imaginación, en tanto nos provee de un hábito inferencial capaz de generalizar a partir de aquella base de 

regularidades empíricas, y parcialmente en el entendimiento, en tanto nos provee de una serie de reglas que nos 

permiten seleccionar las leyes causales y eliminar las llamadas generalizaciones accidentales. Hablaremos más 

sobre la sensibilidad del mecanismo inferencial causal propuesto por Hume en la sección 5.  

Así, tenemos, por un lado, la parte empírica del concepto de causalidad que está constituida por la observación 

de regularidades empíricas presentes y pasadas y, por otro lado, la parte a priori de tal concepto que está constituida 

por un mecanismo de inferencia, lo cual requiere de la primera parte para poder generar las leyes causales y en 

                                                 
8 Hume 1975, sección V, parte I.  
9 Hume 1980, parte 9.  



Sílvio Mota Pinto | Una interpretación no-regularista de la causalidad humeana   
 
 
 

 

 
 

155
M A R Z O  

2 0 1 2  

general inferencias sobre casos no observados. Locke estaba en lo correcto sobre el primer constituyente del 

concepto de causalidad, mientras que Leibniz tenía razón sobre el segundo. Sin embargo, ambos se equivocaron al 

pensar que solo era esencial a la causalidad el constituyente que cada uno de ellos defendían. De acuerdo con 

Hume, nuestro concepto de causalidad tiene por lo menos dos componentes: un elemento pasivo dado por la 

sensibilidad y otro elemento activo dado por la facultad de asociar ideas, la cual la tradición empirista de la 

modernidad denominaba imaginación. Es importante notar que el mecanismo de asociación ligado al concepto de 

causalidad actúa no solamente en la transición de lo observado a lo no observado, sino también entre pares de 

sucesos observados en tanto aplica a ellos relaciones espaciales y temporales (esto es, el principio de contigüidad 

espacio-temporal y orden temporal) y relaciones de semejanza (el principio de semejanza).10  

Ahora bien, el mecanismo psicológico postulado por Hume para explicar el funcionamiento del concepto de 

causalidad debe ser fundamentalmente capaz de transmitir la fuerza de nuestra creencia en las regularidades 

naturales observadas a la creencia en la proyección de tales regularidades sobre los casos no observados. Ésta es la 

razón por la cual su solución al problema sobre el origen del concepto de causalidad aparece tan mezclada con la 

discusión sobre la noción de creencia. Revisemos rápidamente la concepción humeana sobre la creencia.  

Según el autor del Tratado, una creencia es una especie de acto mental por medio del cual nosotros asentimos 

a un cierto contenido proposicional con mayor o menor fuerza, dependiendo de la mayor o menor seguridad con 

que creamos que tal contenido sea objetivamente verdadero. Así como la inmensa mayoría de los actos mentales en 

la psicología humeana, la creencia posee una componente cognitiva—a saber: una combinación de ideas o 

contenido proposicional—y una componente afectiva—a saber: un sentimiento o impresión (para utilizar la 

terminología humeana) de aceptación o rechazo de la verdad de tal contenido—, la cual sirve para explicar la 

intensidad de nuestra creencia que una cierta proposición es verdadera o falsa.11 Así, por ejemplo, si observamos 

directamente un objeto o suceso, inmediatamente formamos la creencia en la existencia del objeto o en la 

ocurrencia del suceso en cuestión. De manera análoga, a partir de la observación de suficiente contigüidad espacio-

temporal, orden temporal y conjunción constante entre sucesos C y E y de la creencia en tal conjunción constante, 

somos capaces de creer que los sucesos-C causan sucesos-E.  

¿Qué mecanismo psicológico sería capaz de explicar tal transmisión de la creencia de que ciertos contenidos 

proposicionales observados son verdaderos hacia la creencia de que ciertos otros contenidos proposicionales 

relacionados pero no observados son verdaderos? 

Hume propone que tal mecanismo inferencial es una especie de hábito o disposición de la imaginación, la cual 

toma como punto de partida la creencia en la verdad de las regularidades observadas y produce como resultado la 

creencia en la verdad de la proyección de tales regularidades sobre los casos no observados. Esto es literalmente lo 

que dice:  

 

 

                                                 
10 Sobre los 3 principios humeanos de asociación de ideas (contigüidad, semejanza y causalidad), ver Hume 1975, sección III y Hume 1888, 
libro I, parte I, sección IV.  
11 Ver Hume 1888, libro I, parte III, sección VII y Hume 1975, sección V, parte II.  



Una interpretación no-regularista de la causalidad humeana  |  Sílvio Mota Pinto 

 
 
 

 
 

156 
M A R Z O  

2 0 1 2  

Custom, then, is the great guide of human life. It is that principle alone which renders our experience 
useful to us, and makes us expect, for the future, a similar train of events with those which have appeared 
in the past. Without the influence of custom, we should be entirely ignorant of every matter of fact beyond 
what is immediately present to the memory and senses. We should never know how to adjust means to 
ends, or to employ our natural powers in the production of any effect. There would be an end at once of all 
action, as well as of the chief part of speculation. (Hume 1975, sección V, parte II) 

 

Un ejemplo de aplicación de la disposición causal sería el siguiente:  
(P1) Varias veces observé mi madre acercar sus manos al fuego y se calentaron. 

(P2) Cierta vez me acuerdo haber acercado mis manos al fuego y se han calentado. 

(…) 

 

(Pn) Muchas veces creo haber acercado mis manos al fuego y se han calentado. 

Observaciones 

pasadas:  

a. Contigüidad 

b. Sucesión 

c. Conjunción 

(Cf) Creo con seguridad que si acerco mis manos al fuego se calentarán.  Proyección al futuro 

 

A mi modo de ver, Hume ofrece dos tipos de justificación para la postulación de la disposición causal. La 

primera ya la hemos mencionado en la sección precedente; tratase del experimento de pensamiento del marciano 

dotado de capacidades intelectuales semejantes a las nuestras (que por lo tanto poseería una disposición causal) y 

que, sin embargo, inmediatamente después de llegar a la Tierra no es capaz de hacer inferencias causales. Según 

nuestro autor, es altamente plausible pensar que tal extraterrestre no será capaz de aplicar el concepto de causalidad 

a pesar de que, como nosotros, está equipado con la disposición causal. Lo que le falta al marciano es la 

componente observacional del concepto de causalidad, a saber: tal marciano no ha podido observar las 

regularidades empíricas que cada uno de nosotros hemos ya observado.  

En mi opinión, esta justificación sirve únicamente para mostrar que Leibniz, y los racionalistas que piensan 

que el concepto de causalidad no está sujeto a ciertas condiciones empíricas muy bien definidas de aplicación, están 

equivocados. No sirve, sin embargo, para mostrar que la disposición causal es capaz de producir lo que queremos 

que produzca, a saber: la creencia que adquirimos en la verdad de las leyes causales naturales. Pasemos entonces al 

segundo argumento esgrimido por Hume a favor del hábito o costumbre causal.  

La segunda justificación que el autor del Tratado nos ofrece para su hipótesis sobre la disposición causal es de 

tipo evolutivo. Según Hume, tal disposición es un mecanismo de respuesta rápida12—él lo llama de instinto, en 

contraste con los mecanismos cognitivos de respuesta lenta atribuidos en esta época a la razón—que ha permitido a 

especies como la nuestra sobrevivir en las situaciones concretas que hemos tenido que enfrentar juntamente con las 

otras especies en la lucha por los recursos disponibles. Así se expresa Hume sobre este punto:  

 

I shall add, for a further confirmation of the foregoing theory, that, as this operation of the mind, by 
which we infer like effects from like causes, and vice versa, is so essential to the subsistence of all human 
creatures, it is not probable, that it could be trusted to the fallacious deductions of our reason, which is 
slow in its operations; appears not, in any degree, during the first years of infancy; and at best is, in every 
age and period of human life, extremely liable to error and mistake. It is more conformable to the ordinary 

                                                 
12 Hume 1888, libro I, parte III, sección VIII y Hume 1975, sección V, parte II.  



Sílvio Mota Pinto | Una interpretación no-regularista de la causalidad humeana   
 
 
 

 

 
 

157
M A R Z O  

2 0 1 2  

wisdom of nature to secure so necessary an act of the mind, by some instinct or mechanical tendency, 
which may be infallible in its operations, may discover itself at the first appearance of life and thought, an 
may be independent of all the labored deductions of the understanding. As nature has taught us the use of 
our limbs, without giving us the knowledge of the muscles and nerves, by which they are actuated; so has 
she implanted in us an instinct, which carries forward the thought in a correspondent course to that which 
she has established among external objects; though we are ignorant of those powers and forces, on which 
this regular course and succession of objects depends. (Hume 1975, sección V, parte II). 

 

Esta segunda justificación de la hipótesis de la disposición causal ciertamente añade más plausibilidad a dicha 

hipótesis al sugerir que la posesión de un tal mecanismo de inferencia es el resultado de un proceso de adaptación 

de nuestra especie a un medio ambiente en donde había que competir con otras especies por la sobrevivencia. Lo 

que el argumento evolutivo definitivamente no muestra es que tal habilidad deba ser un mecanismo de respuesta 

rápida o instintiva, en el sentido de que no sería sensible al contenido conceptual o lingüístico y a las relaciones 

lógicas entre los contenidos proposicionales de las creencias causales que produce.  

Para ilustrar este punto, pensemos en los casos de proyección de leyes causales divergentes de las que serían 

naturales desde nuestra perspectiva conceptual como los que nos sugiere Nelson Goodman.13 Supongamos que la 

hipótesis:  

(H) todas las esmeraldas son verdes.  

es una proyección causal natural a partir de la observación de un número finito de instancias del tipo (O1) “esta 

esmeralda es verde”, (O2) “esta otra esmeralda es verde”, (O3) “aquella esmeralda es verde”, etc. Consideremos 

ahora el predicado ‘verzul’ definido como aquel que se aplica a los objetos observados antes del 2020, caso sean 

verdes o bien a los objetos observados del 2020 en adelante, caso sean azules. Ahora bien, toda la evidencia a favor 

de (H) se podría describir de la siguiente manera: (O1’) “esta esmeralda es verzul”, (O2’) “esta otra esmeralda es 

verzul”, (O3’) “aquella esmeralda es verzul”, etc. Si tal regularidad fuera proyectable en el futuro, tendríamos como 

resultado de la aplicación de nuestra disposición causal a ella la siguiente hipótesis causal:  

(H’) todas las esmeraldas son verzules. 

Sin embargo, sabemos que (H’) no es para nosotros proyectable en el futuro a partir de (O1’), (O2’), (O3’), etc. 

Pero, ¿cómo lo sabemos? Además, dado que la evidencia de la que disponemos para inferir (H) es la misma que 

tendríamos para inferir (H’), ¿cómo explica Hume que hagamos naturalmente la primera y nunca la segunda? Si la 

disposición mental propuesta por Hume para dar cuenta de nuestro uso del concepto de causalidad es un mecanismo 

de respuesta rápida no sensible al contenido conceptual y a las relaciones internas entre sus premisas y 

conclusiones, entonces no tendría como explicar el que nosotros infiramos naturalmente (H) y no más bien (H’). 

Por otro lado, si tal disposición es sensible a tales contenidos, entonces tendría una explicación para el porqué (H) 

es la conclusión natural a ser inferida por seres como nosotros, cuyo lenguaje incluye conceptos como esmeralda y 

verde pero no esmerosas14 o verzul. Para poder aspirar a resolver el problema planteado por Goodman—el nuevo 

enigma de la inducción, como lo ha denominado—Hume tendría que abdicar de su hipótesis de que la disposición 

                                                 
13 Goodman 1979, cap. III, sección 4.  
14 Predicado que se aplica a objetos observados antes del 2020, caso sean esmeraldas o bien a los objetos observados a partir de entonces, caso 
sean rosas.  



Una interpretación no-regularista de la causalidad humeana  |  Sílvio Mota Pinto 

 
 
 

 
 

158 
M A R Z O  

2 0 1 2  

causal es un mecanismo automático de respuesta rápida. Pero, ¿cómo funciona más precisamente tal mecanismo? 

Según el autor del Tratado, nuestro concepto completo de causalidad se constituye de un conjunto de 8 reglas, 

las cuales describe de la siguiente manera:  

 

1. Sucesos del tipo C y E deben ser contiguos;  
2. C debe preceder a E;  
3. debe haber una conjunción constante entre C y E;  
4. sucesos del tipo C siempre están relacionados con sucesos del tipo E;  
5. sucesos aparentemente distintos que se relacionan con E según las reglas anteriores deben poseer 

una propiedad común a partir del descubrimiento de la cual clasificamos a todos como sucesos del tipo C;  
6. sucesos aparentemente distintos que se relacionan con C según las reglas anteriores deben poseer 

una propiedad común a partir del descubrimiento de la cual clasificamos a todos como sucesos del tipo E;  
7. a alteraciones constantes y controladas en los sucesos del tipo C se siguen alteraciones constantes 

en los sucesos del tipo E;  
8. si sucesos del tipo C pueden existir sin producir sucesos del tipo E, entonces debe haber sucesos 

de otro tipo C’ que son también causas en conjunción con C de E.15 
 

Según Hume, este conjunto de reglas sería suficiente para dar cuenta de nuestras inferencias causales 

incluyendo los casos en que nos rehusamos a inferir que una generalización accidental como  

 

(GA) todas las pelotas de billar con algún color en el espectro de lo visible, al chocarse con otra pelota 
en un mesa plana y prácticamente sin fricción, trasmiten integralmente su dirección, sentido y velocidad a 
la segunda.  

 

es una genuina ley causal pero supuestamente también los casos divergentes propuestos por Goodman. La 

eliminación de (GA) debería seguirse de la reglas 5, 7 y 8; la eliminación de (H’) a partir de (O1), (O2), (O3), etc. 

debería seguirse de las reglas 5 y 6 que conciernen la semejanza entre sucesos del tipo C y del tipo E, de manera 

que su conjunción constante nos puede llevar a proyectarlos en el futuro. El punto es que el que seamos capaces de 

juzgar semejantes o diferentes entre sí sucesos que clasificaremos como del tipo C o del tipo E y, por lo tanto, 

proyectar su relación supuestamente causal en el futuro, presupone que estemos en condiciones de 

conceptualizarlos de manera uniforme y que además seamos sensibles a la relación causal más fuerte que una mera 

generalización accidental entre pares de conceptos. Pero, esto significa que el mecanismo causal tendría que ser 

también sensible al lenguaje en el cual tales conjuntos de sucesos son descritos. Ahora bien, no está claro que el 

mecanismo causal propuesto por Hume tenga tal sensibilidad. En la última sección, propondré una modificación de 

tal mecanismo, siguiendo una sugerencia del propio autor del Tratado, para intentar remediar este problema. Pero, 

antes consideremos una dificultad de otra índole para la solución humeana del problema del fundamento de la 

causalidad.  

 

 
                                                 
15 Hume 1888, libro I, parte III, sección XV. El lector cuidadoso ya se habrá dado cuenta que algunas de las reglas propuestas por Hume para 
explicitar el concepto de causalidad las usará John Stuart Mill en la explicitación de sus métodos para el descubrimiento de relaciones causales 
(Mill 2002). 



Sílvio Mota Pinto | Una interpretación no-regularista de la causalidad humeana   
 
 
 

 

 
 

159
M A R Z O  

2 0 1 2  

4. Circularidad de la solución humeana 

 

Al inicio de la parte II de la sección IV de la Investigación Hume afirma, contra Locke, que el intento de 

fundamentar la causalidad en la experiencia conduce a una especie de círculo vicioso, una vez que para pasar de las 

regularidades empíricas ya observadas entre sucesos a las no observadas (esto es, para pasar de la experiencia 

presente y pasada a la experiencia futura y, así, constituir la totalidad de la experiencia) requerimos de algún 

principio de inferencia semejante al de causalidad; la tradición lo ha denominado principio de uniformidad de la 

naturaleza. Esto significa que, según nuestro filósofo, la propuesta de fundar la causalidad en la experiencia implica 

un círculo vicioso, debido a que el propio concepto de experiencia (en sentido de la totalidad de la experiencia 

posible) presupone el concepto de causalidad. Ahora bien, la solución que propone Hume apela parcialmente a la 

experiencia; no se expondría al mismo tipo de circularidad viciosa? Examinémosla desde esta perspectiva.  

La manera como la solución humeana del problema del fundamento de la causalidad escaparía al círculo 

vicioso sería insistiendo en la distinción entre las representaciones mismas (conceptos y juicios) y los principios de 

asociación de representaciones,16 aquellos que permiten la constitución de nuevas representaciones a partir de 

representaciones más simples.17  En la teoría de la representación de Hume, la causalidad es un principio que nos 

permite construir juicios generales causales a partir de secuencias finitas de juicios que describen regularidades 

empíricas observadas entre sucesos naturales. Por lo tanto, se ubica en un nivel distinto de aquél donde estarían los 

juicios empíricos que manipula; es un principio constituidor de la totalidad de la experiencia.  

Teniendo en cuenta esta distinción de niveles, podemos entonces afirmar que en Hume el principio de 

causalidad explica nuestro conocimiento de las leyes causales naturales y, en este sentido, es una condición de 

posibilidad de nuestra experiencia completa del mundo natural pero, por otro lado, requiere la experiencia para 

poder ser legítimamente aplicado. Sin embargo, tal especie de circularidad no sería viciosa, una vez que la 

experiencia que necesitamos para la aplicación del principio de causalidad es la experiencia presente y pasada, 

mientras que la experiencia que es tornada posible por la aplicación sistemática de dicho principio es la totalidad de 

la experiencia posible.  

Según el autor del Tratado, la regla inferencial de la causalidad es la que torna posible la ampliación del 

dominio de la experiencia mucho más allá de nuestros sentidos y de nuestra memoria. 

 

5. La sensibilidad del hábito causal 

 

Regresemos ahora al problema de la sensibilidad del mecanismo causal propuesto por Hume para distinguir 

entre generalizaciones accidentales y leyes causales genuinas. A primera vista, el mecanismo mental completo 

asociado al concepto de causalidad se constituye, según nuestro autor, simplemente de la contribución de los 

                                                 
16 Los principios de asociación de ideas, como los denomina Hume.  
17 En el idealismo trascendental kantiano, esta distinción crucial se transformará en la diferencia entre los niveles empírico y trascendental: los 
juicios causales y aquellos que describen conjunciones constantes de sucesos empíricos están todos ellos en nivel empírico mientras que el 
principio de causalidad se sitúa en el nivel trascendental.  



Una interpretación no-regularista de la causalidad humeana  |  Sílvio Mota Pinto 

 
 
 

 
 

160 
M A R Z O  

2 0 1 2  

sentidos y la memoria (observación de regularidades empíricas presentes y pasadas entre sucesos naturales) más la 

contribución de la imaginación (una disposición inferencial que nos permite proyectar tales regularidades a los 

casos no observados).18 No obstante, Hume propone las 8 reglas ya mencionadas, lo que sugiere, principalmente si 

nos fijamos en las reglas 5 a 8, que él tiene en mente algo más que un mero algoritmo de generalización de 

regularidades empíricas observadas en el pasado y en el presente.   

Por otro lado, de su análisis y discusión de la noción de necesidad normalmente asociada al concepto de 

causalidad se desprende que, según él, no hay ninguna relación de conexión necesaria absoluta19 entre una causa y 

su respectivo efecto. En sus propias palabras:  

 

If we define a cause to be an object precedent and contiguous to another, and where all the objects 
resembling the former are plac’d in a like relation of priority and contiguity to those objects, that resemble 
the latter; we may easily conceive, that there is no absolute nor metaphysical necessity, that every 
beginning of existence shou’d be attended with such an object. If we define a cause to be, An object 
precedent and contiguous to another and so united with it in the imagination, that the idea of the one 
determines the mind to form the idea of the other; we shall make still less difficulty of assenting to this 
opinion. Such an influence on the mind is in itself perfectly extraordinary and incomprehensible; nor can 
we be certain of its reality, but from experience and observation. (Hume 1888, libro I, parte III, sección 
XIV) 

 

Esto equivale a afirmar que las relaciones causales entre sucesos naturales son todas ellas contingentes; su 

contingencia es, sin embargo, perfectamente compatible con la idea de que tales relaciones son físicamente 

necesarias, esto es: más fuertes que la mera coincidencia pero más débiles que la necesidad absoluta o metafísica.20 

De nuevo, tiene la palabra al autor de la Investigación:  

 

Here is a connected chain of natural causes and voluntary actions; but the mind feels no difference 
between them in passing from one link to another: Nor is less certain of the future than if it were connected 
with the objects present to the memory or senses, by a train of causes, cemented together by what we are 
pleased to call a physical necessity. The same experimental union has the same effect on the mind, whether 
the united objects be motives, volitions, and actions; or figure and motion. We may change the name of 
things; but their nature and their operation on the understanding never changes. (Hume 1975, sección VIII, 
parte I). 

 

Hume ofrece dos tipos de justificación para su tesis negativa según la cual no hay necesidad absoluta asociada 

a las leyes causales. La primera apela a la experiencia, al sugerir que ésta (nuestra experiencia presente y pasada) no 

                                                 
18 Ésta última disposición correspondería a una regla de generalización de la regularidad encontrada a partir de un número finito de instancias y 
correspondería a la regla 4 de las 8 mencionadas arriba. Algo así como:  
 
(RG)  C(a) � E(a), C(b) � E(b), …, C(n) � E(n) � (�x) (C(x) � E(x)) 
 
19 En el sentido leibniziano de una relación que ocurriera en todos los mundos posibles.  
20 Hume podría explicar tal diferencia en términos de la terminología leibniziana de los mundos posibles diciendo que las verdades absoluta o 
metafísicamente necesarias lo serían en todos los mundos posibles (por ejemplo, las verdades matemáticas), mientras que verdades sobre 
relaciones meramente accidentales entre sucesos lo serían tal vez únicamente en este mundo (por ejemplo, el hecho de que todos los objetos que 
tienen algún color dentro del espectro de lo visible están sujetos a la acción de la gravedad). Las verdades físicamente necesarias (por ejemplo, 
las leyes genuinamente causales) se distinguirían de estas últimas en tanto también valdrían en aquellos mundos posibles relevantemente 
semejantes al mundo real, a saber: en aquellos mundos posibles donde valieran las mismas leyes causales que gobiernan el mundo real.  



Sílvio Mota Pinto | Una interpretación no-regularista de la causalidad humeana   
 
 
 

 

 
 

161
M A R Z O  

2 0 1 2  

nos podría ofrecer ninguna evidencia de una conexión necesaria absoluta entre sucesos naturales (en su 

terminología, alguna impresión asociada a la idea de conexión causal necesaria en el sentido en cuestión). Nuestra 

experiencia del mundo real nos enseña únicamente como de hecho se relacionan los sucesos naturales, nada nos 

puede decir sobre la necesidad de su ocurrencia en todos los mundos posibles.21  

El segundo argumento humeano a favor de su tesis sobre la contingencia asociada a las relaciones causales 

naturales nos dice que tampoco la razón nos proporciona cualquier tipo de evidencia sobre la necesidad causal 

absoluta supuestamente ligada a pares de sucesos naturales. Esto se debe a que nuestra suposición de que una 

determinada conexión causal cualquiera no hubiese ocurrido no implica ninguna contradicción. Esto significaría 

simplemente que el mundo natural hubiera podido ser de otra manera o que, parafraseando a Hume, podríamos 

concebir de manera coherente el curso de la naturaleza y sus relaciones causales como distintas de las que 

efectivamente ocurren en el mundo real.22 Ahora bien, si podemos negar sin caer en contradicción los juicios 

causales genuinos y verdaderos en el mundo real, entonces la razón no nos puede ofrecer ningún motivo a priori a 

favor de la necesidad absoluta de la causalidad.  

Dado, entonces, que para Hume la necesidad absoluta no le puede servir para distinguir entre leyes causales y 

generalizaciones meramente accidentales y que el mecanismo de generalización que propone—lo que llamamos 

más arriba regla de generalización de regularidades empíricas observadas23—tampoco le sirve para trazar tal 

distinción, ¿cómo podría nuestro autor finalmente dar cuenta de dicha distinción? 

Recordemos, en primer lugar, que Hume es el primer en reconocer la dicotomía en cuestión. El siguiente 

pasaje del Tratado lo corrobora claramente:  

 

In almost all kinds of causes there is a complication of circumstances, of which some are essential, 
and others superfluous; some are absolutely requisite to the production of the effect, and others are only 
conjoin’d by accident. Now we may observe, that when these superfluous circumstances are numerous and 
remarkable, and frequently conjoined with the essential, they have such an influence on the imagination, 
that even in the absence of the latter they carry us on to the conception of the usual effect, and give to that 
conception a force and vivacity, which make it superior to the mere fictions of fancy. We may correct this 
propensity by a reflection on the nature of those circumstances; but ‘tis still certain, that custom takes the 
start, and gives a biass to the imagination. (Hume 1888, libro I, parte III, sección XIII). 

 

 

La mayoría de los comentaristas de Hume acepta la interpretación standard según la cual él defiende una 

concepción regularista de la causalidad, esto es: aquella que mantendría que la causalidad significa básicamente la 

conjunción constante de sucesos naturales observados más la regla de proyección o generalización hacia pares 

semejantes de sucesos no observados. Como este análisis de la causalidad es notoriamente insatisfactorio para 

establecer la distinción en cuestión, ellos juzgan la teoría humeana de la causalidad inadecuada. Éste es, por 

ejemplo, el caso de Barry Stroud, quien afirma en los siguientes pasajes:  

                                                 
21 Hume 1975, sección VII, parte I; Hume 1888, libro I, parte III, sección XIV.  
22 Hume 1975, sección IV, parte II.  
23 Ver nota 18. 



Una interpretación no-regularista de la causalidad humeana  |  Sílvio Mota Pinto 

 
 
 

 
 

162 
M A R Z O  

2 0 1 2  

But if Hume’s theory is true, then anyone who agrees that there is in fact a constant conjunction 
between phenomena (C) and (E) will come to believe Hume’s theory. That theory says that when we have 
found a constant conjunction between two sorts of phenomena (C) and (E), we will inevitably believe that 
phenomena of the (C) sort are the causes of phenomena of the (E) sort. (Stroud 1977, p. 92). 

 
Hume begins his discussion of causality by distinguishing causality from what I called ‘mere 

coincidence’. Two events can be related by contiguity and temporal priority without being thought of as 
causally connected. But when we have observed a number of events of the same kinds and found them to 
be constantly conjoined, he says we will come to believe that they are related causally. The repeated 
observation of similar phenomena precludes our thinking of them as occurring together merely 
coincidentally. (Stroud 1977, p. 93). 

 

Ahora bien, lo que me parece inadecuada en este contexto es la interpretación regularista de la causalidad 

humeana. Me explico. La última cita del Tratado sugiere que, aunque la aplicación no reflexiva del concepto de 

causalidad24 nos lleva a inferir juicios causales muchas veces equivocados, habría un mecanismo reflexivo más 

sensible al error por medio del cual ponemos a prueba los resultados obtenidos por el hábito causal. Este 

mecanismo perteneciente al entendimiento o a la razón está constituido de las 8 reglas mencionadas arriba: en 

particular de las 4 últimas, ya que las 4 primeras constituyen el hábito causal humeano. Esto es lo que nos dice en el 

siguiente pasaje:  

 

According to my system, all reasonings are nothing but the effects of custom; and custom has no 
influence, but by enlivening the imagination, and giving us a strong conception of any object. It may, 
therefore, be concluded, that our judgment and imagination can never be contrary, and that custom cannot 
operate on the latter faculty after such a manner, as to render it opposite to the former. This difficulty we 
can remove after no other manner, than by supposing the influence of general rules. We shall afterwards 
take notice of some general rules [the 8 rules mentioned above], by which we ought to regulate our 
judgment concerning causes and effects; and these rules are form’d on the nature of our understanding, and 
on our experience of its operations in the judgments we form concerning objects. By them we learn to 
distinguish the accidental circumstances from the efficacious causes; and when we find that an effect can 
be produc’d without the concurrence of any particular circumstance, we conclude that that circumstance 
makes not part of the efficacious cause, however frequently conjoin’d with it. But as this frequent 
conjunction necessarily makes it have some effect on the imagination, in spite of the opposite conclusion 
from general rules, the opposition of these two principles produces a contrariety in our thoughts, and 
causes us to ascribe the one inference to our judgment, and the other to our imagination. The general rule is 
attributed to our judgment; as being more extensive and constant. The exception to the imagination; as 
being more capricious and uncertain.25 (Hume 1888, libro I, parte III, sección XIII) 

 

La propuesta humeana es entonces que el concepto completo de causalidad se constituye de una parte no 

reflexiva debida a los sentidos, la memoria y la imaginación, que incluiría las impresiones asociadas a la secuencia 

de pares de sucesos naturales observados más las 4 primeras reglas (contigüidad entre C y E, secuencia temporal, 

conjunción constante, generalización de la conjunción constante), y de una parte reflexiva debida al entendimiento, 

la cual incluiría las 4 últimas reglas mencionadas. De acuerdo con lo que afirma nuestro autor en la cita, es 

justamente esta parte reflexiva la que nos permite corregir nuestros juicios causales irreflexivos y, a la larga, 

                                                 
24 En la cual intervienen, como ya lo sabemos, los sentidos, la memoria y la imaginación.  
25 El énfasis es mío.  



Sílvio Mota Pinto | Una interpretación no-regularista de la causalidad humeana   
 
 
 

 

 
 

163
M A R Z O  

2 0 1 2  

distinguir las leyes causales de las generalizaciones meramente accidentales.  

Antes de proseguir con la discusión sobre si Hume realmente cumple su promesa de mostrar como su conjunto 

de reglas de la lógica de la causalidad26 logra establecer la distinción mencionada, es necesario enfatizar que esta 

interpretación, según la cual las reglas de la causalidad son una aportación de la razón para sancionar o corregir los 

juicios causales irreflexivos de la imaginación, se aleja bastante de lo que hemos llamado algunos párrafos arriba la 

interpretación regularista de la causalidad humeana. De acuerdo con esta nueva propuesta, la cual me gustaría 

llamar interpretación no-regularista de la causalidad humeana, nuestra aplicación de tal concepto se caracteriza no 

solamente por la observación de regularidades y por la aplicación de un mecanismo automático de generalización 

sino que también pasa por el examen meticuloso de la relación supuestamente causal entre sucesos del tipo C y E, 

como conviene al uso meticuloso de este concepto en la ciencia.  

Hume no nos ofrece casi ningún ejemplo de la aplicación de las reglas de la causalidad, en particular de las 4 

últimas. No obstante, podemos intentar asimilarlas a las reglas que propone John Stuart Mill para la pesquisa de 

leyes causales, los llamados métodos de la investigación experimental.27 Tratase de 5 métodos, a saber: 1) método 

de la semejanza; 2) método de la diferencia; 3) método combinado de la semejanza y diferencia; 4) método del 

residuo; 5) método de las variaciones concomitantes. Si dejamos de lado el tercer método, ya que consiste de una 

combinación del primer y del segundo, nos quedamos con 4 métodos; veamos si existe alguna correspondencia 

entre ellos y las reglas 5-8 de Hume.  

 

Según Mill, los métodos (1), (2), (4) y (5) pueden ser descritos de la siguiente manera: 

 

Semejanza:  If two or more instances of the phenomenon under investigation have 
only one circumstance in common, the circumstance in which alone all the instances agree, is the 
cause (or effect) of the given phenomenon. 

Diferencia:  If an instance in which the phenomenon under investigation occurs, and 
an instance in which it does not occur, have every circumstance in common save one, that one 
occurring only in the former; the circumstance in which alone the two instances differ, is the 
effect, or the cause, or an indispensable part of the cause, of the phenomenon. 

Residuo:  Subduct from any phenomenon such part as is known by previous 
inductions to be the effect of certain antecedents, and the residue of the phenomenon is the effect 
of the remaining antecedents. 

Variaciones: Whatever phenomenon varies in any manner whenever another 
phenomenon varies in some particular manner, is either a cause or an effect of that phenomenon, 
or is connected with it through some fact of causation.28 

 

De antemano, dejaremos de lado también el método del residuo, una vez que presupone el conocimiento 

previo de relaciones causales; tratase simplemente de un método de aditividad de poderes causales. Comparando 

estas reglas con las que propone Hume, se podría inmediatamente concluir que las reglas 5 y 6 juntas corresponden 

más o menos al método de la semejanza; además, la regla 7 corresponde al método de las variaciones 
                                                 
26 En el Tratado, Hume se refiere al conjunto de reglas que propone como constituyendo una especie de lógica de la causalidad (Hume 1888, 
libro I, parte III, sección XV). 
27 Mill 2002, libro III, capítulo 8.  
28 Mill 2002, libro III, capítulo 8. 



Una interpretación no-regularista de la causalidad humeana  |  Sílvio Mota Pinto 

 
 
 

 
 

164 
M A R Z O  

2 0 1 2  

concomitantes. Respecto de la regla 8 de Hume, aunque estrictamente no corresponde a ninguno de los métodos de 

Mill, se aproxima más al método de las diferencias. Este método es interesante porque habla sobre las posibilidades 

de la ocurrencia y la no ocurrencia de uno de los relata de la supuesta relación causal (supuesta causa o supuesto 

efecto) y propone que si caso no ocurra uno de ellos el otro también no ocurre y si además está es la única 

diferencia entre los dos tipos de casos, entonces hay una relación causal entre ellos. De manera semejante, la regla 8 

habla de dos tipos de posibilidades: a) que C ocurre sin la ocurrencia de E, y b) que C y C’ ocurren y que además 

ocurre E y que además ésta es la única diferencia entre las dos posibilidades. La diferencia entre el método de Mill 

y la regla de Hume es que éste piensa que C y C’ son ambas causas de E y no únicamente C’; la otra diferencia es 

que Mill piensa simplemente que lo único que muestra su método sobre estas dos posibilidades es que hay una 

relación causal entre la circunstancia que distingue los dos posibilidades (C’) y la ocurrencia de E.  

Ambas reglas (el método de la diferencia de Mill y la regla 8 de Hume) sugieren aspectos distintos pero al 

mismo tiempo complementarios de la noción de causa como una especie de condición cuya ocurrencia es necesaria 

para que ocurra su respectivo efecto. Podríamos expresarlo de la siguiente:  

(CC) un suceso C causa otro suceso E si y solo si C no hubiera ocurrido, E no ocurriría.  

Esta caracterización de la causalidad no se puede extraer del método de la diferencia y tampoco de la regla 8, 

aunque ambas estén muy próximas a ella. En mi opinión, Hume la vislumbró completamente tanto en el Tratado29 

como en la Investigación, por ejemplo, cuando propuso su primera definición de causa:  

 

we may define cause to be an object, followed by another, and where all the objects similar to the first 
are followed by objects similar to the second. Or in other words where, if the first object had not been, the 
second never had existed. (Hume 1975, sección VII, parte II). 

 

Ahora bien, si modificáramos la regla 8 de manera a incorporar el análisis contrafáctico de la causalidad 

sugerido en las dos citas de Hume, creo que, contrariamente a lo que sostiene Stroud, la propuesta del autor del 

Tratado sería capaz de dar cuenta de la distinción entre leyes causales y generalizaciones accidentales. 

Consideremos las generalizaciones:  

 

Todas las esferas de oro tienen menos de 1km de diámetro.  
Siempre que paseo desnudo ocurre un temblor.  
Todos los que se encuentran en los salones de clase de la UAM hablan el español.  
 

Hay alguna relación causal entre la esfericidad áurea y el tamaño de su diámetro o entre mi pasear desnudo y 

la ocurrencia de un temblor o mismo entre el estar en los salones de clase de la UAM y el saber hablar el español? 

El test relevante para mostrar que no, como sugiere la definición propuesta por Hume, sería pensar en situaciones 

en donde el consecuente del condicional ocurre aun cuando su respectivo antecedente no ocurriera. De manea 

análoga, podríamos mostrar que en (GA) su color negro no es una propiedad relevantemente causal respecto a la 

transmisión del movimiento entre pelotas de billar.  
                                                 
29 Como muestra el pasaje en cursiva de la última cita del Tratado. 



Sílvio Mota Pinto | Una interpretación no-regularista de la causalidad humeana   
 
 
 

 

 
 

165
M A R Z O  

2 0 1 2  

Ahora bien, la eliminación de (H’) a partir de (O1), (O2), (O3), etc. se sigue de las reglas 5 y 6 y, de modo 

similar, la eliminación de (H) a partir de (O1’), (O2’), (O3’), etc. Pero, dado que (O1), (O2), (O3), etc. y (O1’), (O2’), 

(O3’), etc. describen la misma evidencia, ¿qué es lo que explica en nuestra práctica inductiva el proyectar (H) en el 

futuro y no (H’)? Aquí, creo que Hume tendría que negar que las dos secuencias de observaciones son idénticas; en 

este caso, él sería forzado a admitir que nuestra manera conceptual natural de concebir tal evidencia es la primera y 

no la segunda.  

 

6. Conclusión 

 

Si el análisis aquí propuesto del concepto humeano de causalidad es correcto, entonces podemos ver en este 

caso un ejemplo claro de la limitación de la teoría lockeana de las ideas, así como también de la concepción 

racionalista sobre el dominio de aplicación de la razón humana. Además, se torna insostenible la interpretación 

según la cual el hábito causal humeano no estaría sujeto a mecanismos racionales reflexivos de corrección y 

evaluación de juicios causales y, por lo tanto, según la cual sería insensible a la crucial distinción entre leyes 

causales genuinas y generalizaciones meramente accidentales. 30 

 

Bibliografía 

 

GOODMAN, N. 1979, Fact, Fiction and Forecast, Cambridge, Harvard University Press. 
HUME, D. 1980, Dialogues Concerning Natural Religion, Indianapolis, Hackett Publishing Company, Inc. 
HUME, D. 1975, Enquiries concerning Human Understanding and concerning the Principles of Morals, Oxford, 

Oxford University Press.  
HUME, D. 1888, A Treatise of Human Nature, Oxford, Clarendon Press.  
LEIBNIZ, G. 2007, Theodicy, Bibliobaazar. 
LEIBNIZ, G. 1991, Monadology: an Edition for Students, Nicholas Rescher (transl.), Pittsburgh, University of 

Pittsburgh Press.  
LOCKE, J. 1975, An Essay Concerning Human Understanding, Oxford, Clarendon Press. 
MILL, J. S. 2002, A System of Logic, Honolulu, University Press of the Pacific.  
STROUD, B. 1977, Hume, London, Routledge & Keagan Paul. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                 
30 Agradezco a la audiencia del II Simposio del Círculo de Filosofía de Naturaleza, realizado en la Universidad Panamericana, en la Ciudad de 
México, los días 14 y 15 de abril de 2011, por sus excelentes comentarios. 



 



Fernando Miguel Pérez Herranz |  A topological model for consciousness: the four original forms of consciousness 
 
 
 

 
 

167
M A R Z O  

2 0 1 2  

A topological model for consciousness: the four original forms of consciousness 
Fernando Miguel Pérez Herranz 
Universidad de Alicante 
 

 
 
 
 

Abstract 
 
In this second CFN (r) symposium I would like to stress the need 
to recover a way of thinking according to analogical logic as 
opposed to the (exhausted) univocal model of thinking that 
excludes science and refers to it only through the principle of non-
contradiction (neo-positivism); and as opposed to the 
(inconsistent) equivocal model of thinking in which "anything 
goes", so long as it is upheld by some human group 
(postmodernism.) I will deal with three issues:  
 
1) From the Scotist and nominalist criticisms to overcome the 
absolute omnipotence of God, the material substrate of the world 
becomes a meaningless power, ready for whatever human reason 
decides. Science is no longer knowledge at the service of 
intelligibility and will have no more unity than methodological 
unity; its resources will be: testing, experimenting, and 
quantifying within a logical argument that ensures the coherence 
of all these operations. This will also have ethical and moral 
implications; thus, the Kantian project, along the lines of Scotus 
and Luther, concentrates its efforts in proclaiming the autonomy of 
the moral world against the deterministic nature of physical laws. 
Nature ceases to be the bearer of values and goals - of dignity -, 
and, therefore, it is seen as corrupt nature (Luther, Calvin) which 
is entirely unable to entail legality, let alone to justify any moral 
standards that impose duties heteronomously to the consciousness.  
Aristotelian philosophy, analogical, takes into account unity in 
diversity. The exercise of human intelligence, of intelligibility, 
governs two key perspectives: 1) the purpose of intelligibility 
(practical philosophy) and 2) the form of intelligibility (theoretical 
philosophy, ontology or metaphysics in the Aristotelian sense, 
semiotics). The totality of knowledge has to do with the analogical 
unity of specifically diverse multiple notions. The analogical 
philosophy based on the Aristotelian model deactivates, 
consequently, the supposedly indefinite will of the subject; hazard, 
the principle of entities; the pure emergency, pure creativity.  
2) Secondly, I will propose a model for consciousness. In a paper 
presented at Urbino (Italy), I showed that research on the brain is 
characterized by the absence of a theorem of consciousness. There 
is nothing similar to the "the double helix theory" in molecular 
biology. Vilanayur Ramachandran suggests that this role could be 
played by mirror cells: "I predict that mirror neurons will do for 
psychology What DNA did for biology." But whether or not this is 
true, Ramachandran sets us on different path from standard 
programs: the theorem of consciousness must emerge not from the 
study of single brain and the physiological processes that occur 
within it, but from opening up to the investigation to the 
connection between two brains, at least. This proposal is inspired 
by the René Thom model to account for the predator/prey 
relationship. According to the biological interpretation of the 
model, a cat and a mouse are understood to form a topological unit 
or logos. These two actants [cat and mouse] are related in an 
irreversible manner, which implies the thesis of the unidirectional 
collision. The cat sees the mouse (J); it chases it (JRK); the 
mouse can escape or be eaten (bimodality); ( K ) and the cat 
sleeps, becoming its own prey (KSJ) (Fig. 1). 

 

 
[Identity: ”The predator is its own prey” Perception /Capture] 

Fig. 1. Thom's predator/prey model 
 

The model is justified by appealing to the theory of stable 
singularities. The transformations of points from unstable to stable 
can be understood as the collision of a wave front on a plane. As 
the wave front propagates on the plane it sweeps an area of space-
time. The surface, in turn, can be understood as another wave 
front. The complexity of the waves means that only certain 
sections can be studied. (Fig. 2) 
 

 
Fig. 2. Colliding waves 

 
The intuitive strategy that we will be presenting begins with the 
representation of the elliptical umbilical with its four singular 
points; the space between phases is plotted formula V ( x, y ) = x ² 
and - and ³ / 3 and then we join the paths oriented according to the 
eigenvectors of the isolated points, so that we obtain a figure like 
the one below where we can intuitively "see" how to connect all 
the attractors:  

 

 
Fig. 3. Connection of attractors 

 
 



A topological model for consciousness: the four original forms of consciousness | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 
 

 
 

168 
M A R Z O  

2 0 1 2  

The four actants that make up the morphology can be reduced by a 
smooth transformation to a maximum (the same applies to the 
hyperbolic umbilical). The question is whether one of the actants 
is interpreted as Subject or Instrument. I refer to Thom's 
interpretation of the indirect Messenger. 
3) Thirdly, I will establish a wider philosophical hypothesis: 
original consciousness is plural, because there are, at least, four 
ways to make contact with the two (self) consciousnesses that 
block the resonance between the Subject and Instrument actants. 
This hypothesis spans from topological to neurological 
hermeneutics, via semantic hermeneutics according to the Thom-
Petitot-Wildgen rule.  
Topological hermeneutics:  
The Elliptical umbilical, models the states of excitement, tension, 
and its opposite, resistance: E1: morphologies of tension  and 
penetration. E2: The opposite, the morphology of resistance (cf. 
SSyM, 112, 207). 
The Hyperbolic umbilical models the states of inhibition, 
expulsion and relaxation. H1: the morphology of expulsion. H2: 
The opposite, the morphology of relaxation, of the vault (la voûte).  
Neuronal Hermeneutics. The consciousness appears. This purely 
topological approach, can be read now as a morphological field in 
which two recurrent dynamic systems interact, whose product A 
� B is structurally unstable (two sets of attractors which collide 
and remain in a state of imbalance with respect to each other). 
This phenomenon is known as resonance (SSyM, 145). Thus the 
traditional model of consciousness (Crick, Korch ...) is displaced 
as the transition from the waking to the sleeping states and vice 
versa (the process of hysteresis) in favour of resonance or collision 
between two dynamic systems. Therefore we can now speak of 
"communicating brains".  
 
The four original forms of consciousness 
 
E. Elliptical consciousness-Instrumental 
E.1. A consciousness that affirms its status as the sole Subject and 
everything else - including the Other Subject-, appears to it as 
Messengers/Instruments. The Messenger/Instrument actant 
identifies with the Other that is not the Subject.  
 
E.2. A consciousness that resists becoming the Instrument and in 
turn affirms itself to be the sole Subject. The Instrument blends 
with the Subject.  
 
H. Hyperbolic consciousness - Corporal 
H.1. A consciousness of the subject that begins to stabilize by 
absorbing the element that is blocking it. In order to capture the 

object using instrument I, emanation of the subject, it is necessary 
to collapse the area between the instrument and the object, M, the 
mediator of the subject. This is the consciousness of the excluded 
party.  
 
H.2. If this part resists, M is protected by the other three actants. 
This is the all-encompassing and protective consciousness of the 
other actants. (Fig. 4). 
 

 
Fig. 4. The four original forms of consciousness with their 

opposites 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 



Fernando Miguel Pérez Herranz |  A topological model for consciousness: the four original forms of consciousness 
 
 
 

 
 

169
M A R Z O  

2 0 1 2  

Un modèle topologique pour la conscience : les quatre formes originaires de 
conscience 
Fernando Miguel Pérez Herranz 
Universidad de Alicante 
 

 
 

Résumé 
 
Au cours de ce deuxième symposium du CFN(r), j’aimerais 
souligner le besoin de recouvrer le mode de pensée obéissant à une 
logique analogique face au modèle (épuisé) de pensée univoque, 
qui déconnecte les sciences et les relie uniquement à travers le 
principe de non contradiction (néopositivisme) et face au modèle 
(inconsistant) de la pensée équivoque selon lequel « tout est 
permis » à condition d’être soutenu par un groupe humain 
(postmodernisme). Je développerai ensuite trois sujets : 
1er) A partir des critiques scotistes et nominalistes visant à sauver 
la toute puissance absolue de Dieu, le substrat matériel du monde 
est transformé en une puissance dépourvue de sens, à la 
disposition de la volonté de la raison humaine. La science cesse 
d’être un savoir pour l’intelligibilité et n’a plus d’autre unité que 
l’unité méthodologique ; ses ressources seront : essayer, 
expérimenter, quantifier… dans un raisonnement logique 
apportant de la cohérence à toutes ces opérations. Ceci aura 
également des conséquences éthico-morales. Ainsi, le projet 
kantien, dans la lignée scotiste et luthérienne, cherche à proclamer 
l’autonomie du monde moral face à une nature déterministe de lois 
physiques. La nature cesse d’être porteuse de valeurs et de fins - 
de dignité - et, par conséquent, elle est envisagée comme une 
natura corrupta (Luther, Calvin) incapable de comporter la 
moindre légalité et encore moins de concevoir des normes morales 
imposant des devoirs à la conscience, de façon hétéronome. 
La philosophie aristotélique, analogique, tient compte de l'unité 
dans la multiplicité. L’exercice de l’intelligence humaine, de 
l’intelligibilité régit deux perspectives fondamentales: 1) la fin de 
l’intelligibilité (philosophie pratique) et 2) la forme de 
l’intelligibilité (philosophie théorique, ontologique ou 
métaphysique dans le sens aristotélique et sémiotique). La 
globalité du savoir a trait à l’unité analogique de multiples savoirs 
spécifiquement différents. Par conséquent, la philosophie 
analogique aristotélique désactive la volonté prétendument 
indéfinie du sujet; le hasard, principe des entités ; la pure urgence, 
la pure créativité. 
2ème) Ensuite, je proposerai un modèle pour la conscience. Dans un 
séminaire présenté à Urbino (Italie), j’ai montré que les recherches 
sur le cerveau se caractérisent par l’absence d’un théorème de la 
conscience. Il n’y a rien de semblable au « théorème de la double 
hélice » en biologie moléculaire. Vilanayur Ramachandrán 
suggère que ce rôle peut être joué par les cellules miroir (mirror 
cells) : “I predict that mirror neurons will do for psychology what 
DNA did for biology”. Vrai ou pas, Ramachandrán nous mène par 
un chemin différent de celui des programmes standards : le 
théorème de la conscience doit provenir de l’étude, non pas d’un 
cerveau isolé et des procédés physiologiques qui s’y produisent, 
mais de l’ouverture vers la recherche de la connexion entre au 
moins deux cerveaux. Cette proposition s’inspire d’un modèle de 
René Thom pour prouver la relation prédateur/ proie. 
L’interprétation biologique du modèle signifie : un chat et une 
sourie forment une unité topologique ou logos. Ces deux actants 
[chat et souris] sont mis en relation de façon irréversible, ce qui 
implique la thèse de la confrontation unidirectionnelle. Le chat 
voit la souris (J), la poursuit (JrK). La souris peut fuir ou être 
dévorée (bio-modalité) (K), et le chat s’endort, devenant sa propre 
proie (KsJ). (Fig. 1). 
 

 
Fig. 1. Modèle prédateur/ proie de Thom 

 
La théorie des singularités stables justifie ce modèle. Les 
transformations de points instables en points stables peuvent être 
comprises comme la collision d'une vague d'ondes sur un plan. 
Lors de la propagation sur le plan, la vague d’ondes balaye une 
surface de l'espace-temps. À son tour, la surface peut s'étendre 
comme une autre vague d'ondes. La complexité des ondes fait que 
seules certaines sections puissent être étudiées. (Fig. 2). 
 

 
Fig. 2. Choc d’ondes 

 
La stratégie intuitive que nous allons présenter commence par la 
représentation de l’ombilique elliptique et de ses quatre points 
singuliers. L’espace est tracé avec des phases à partir du potentiel 
V(x,y) = x²y - y³/3 et les trajectoires orientées en fonction des auto-
vecteurs des points isolés sont unies, de façon à obtenir la figure 
suivante dans laquelle il est possible de « voir », de façon 
intuitive, comment sont connectés tous les attracteurs : 
 

 
Fig. 3. Connexion d’attracteurs 

 



A topological model for consciousness: the four original forms of consciousness | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 
 

 
 

170 
M A R Z O  

2 0 1 2  

Les quatre actants qui constituent la morphologie peuvent être 
réduits par de légères transformations à un maximum (de même 
que pour l’ombilique hyperbolique). Le problème est de savoir si 
l’un des actants est interprété en tant que Sujet ou Instrument. Ici, 
je fais référence à l’interprétation de Thom du Messager indirect. 
3ème) En troisième lieu, je vais établir une hypothèse philosophique 
plus large. La conscience originaire est plurielle car il existe, au 
moins, quatre modalités permettant que deux (auto) consciences 
qui bloquent la résonance entre les actants Sujet et instrument 
puissent entrer en contact. Il s’agit d’une hypothèse qui part de 
l’herméneutique topologique jusqu'à la neurologique en passant 
par l'herméneutique sémantique, selon la règle de Tom-Petitot- 
Wildgen.  
 
Herméneutique topologique :  
L’Ombilique Elliptique modélise les états d’excitation, de tension 
et leur contraire, la résistance. E1 : morphologies de tension et de 
pénétration. E2 : leur contraire, la morphologie de résistance. 
(SSyM, 112, 207). 
L’Ombilique Hyperbolique modélise les états d’inhibition, 
d’expulsion et de repos. H1 : la morphologie de l’expulsion. H2 : 
son contraire, la morphologie du repos, de la voûte. 
 
Herméneutique neuronale. La conscience apparait. Ce schéma est 
purement topologique, il peut maintenant être lu comme un champ 
morphologique dans lequel deux systèmes dynamiques qui 
présentent une récurrence interagissent, le produit AHB étant 
structurellement instable (deux complexes d’attracteurs qui 
s’entrechoquent et qui sont en situation de déséquilibre, l’un par 
rapport à l’autre). Ce phénomène est connu comme résonance 
(SSyM, 145), de sorte que le modèle traditionnel de la conscience 
(Crick, Korch…) est déplacé comme le passage de l’état de veille 
à l’état de sommeil et vice-versa (procédé d’hystérèse) à celui de 
résonance ou de choc entre deux systèmes dynamiques. Il est donc 
possible de parler de « cerveaux communicants ».  
 

Les quatre formes originaires de conscience 
 
E. Conscience elliptique-instrumentale 
E.1. La conscience qui s’affirme comme le seul Sujet et tout le 
reste (y compris l’autre Sujet) apparaissent comme des Messagers/ 
Instruments. L’actant Messager/ Instrument est identifié avec le 
Reste qui n’est pas le Sujet. 
 
E.2. La conscience qui se résiste à être un Instrument et qui 
s’affirme, à son tour, comme l'unique Sujet. L’Instrument est 
confondu avec le Sujet. 
 
H. Conscience hyperbolique-Corporelle 
H.1. La conscience du sujet qui entame sa stabilisation en 
absorbant l’élément qui l’entrave. Comme pour capturer l’objet 
avec l’instrument I (émanation du sujet), la zone entre l'instrument 
et l'objet M (partie médiatrice du sujet) doit s’effondrer, il s’agit de 
la conscience de la partie exclue. 
 
H.2. Si cette partie résiste, M est protégée par les trois autres 
actants. Il s’agit de la conscience englobante et protectrice des 
autres actants. (Fig. 4). 

 
Fig. 4 Les quatre formes originaires de conscience avec leurs 

contraires 



Fernando Miguel Pérez Herranz |  A topological model for consciousness: the four original forms of consciousness 
 
 
 

 
 

171
M A R Z O  

2 0 1 2  

Un  modelo topológico para la conciencia: las cuatro formas originarias de 
conciencia 
Fernando Miguel Pérez Herranz 
Universidad de Alicante 

 
 

 
Resumen 
 
En este segundo simposio del CFN(r) quisiera poner de relieve la 
necesidad de recuperar el modo de pensar según una lógica 
analógica frente al (agotado) modelo de pensamiento unívoco, que 
desconecta las ciencias y las vincula únicamente a través del 
principio de no contradicción (neopositivismo); y frente al 
(inconsistente) modelo del pensamiento equívoco en el que «todo 
vale», con tal de que esté soportado en algún grupo humano 
(posmodernismo). Me ocuparé de tres cuestiones: 
1ª) A partir de las críticas escotistas y nominalistas para salvar la 
omnipotencia absoluta de Dios, el sustrato material del mundo se 
convierte en una potencia carente de sentido, listo para lo que 
disponga la razón humana. La ciencia deja de ser un saber para la 
inteligibilidad y no tendrá más unidad que la unidad 
metodológica; sus recursos serán: ensayar, experimentar, 
cuantificar… dentro de una argumentación lógica que dote a todas 
esas operaciones de coherencia. Lo que tendrá también 
consecuencias ético-morales; así, el proyecto kantiano, seguidor 
de la línea escotista y luterana, concentra sus esfuerzos en 
proclamar la autonomía del mundo moral frente a una naturaleza 
determinística de leyes físicas. La naturaleza deja de ser portadora 
de valores y fines —de dignidad—, y, por lo tanto, se contempla 
como natura corrupta (Lutero, Calvino) imposibilitada para 
comportar legalidad alguna y menos aún de fundamentar normas 
morales que impongan deberes heterónomamente a la conciencia. 
La filosofía aristotélica, analógica, tiene en cuenta la unidad en la 
multiplicidad. El ejercicio de la inteligencia humana, de la 
inteligibilidad, rige dos perspectivas fundamentales: 1) el fin de 
la inteligibilidad (filosofía práctica) y 2) la forma de la 
inteligibilidad (filosofía teórica, ontología o Metafísica en el 
sentido aristotélico, semiótica)—. La totalidad del saber tiene que 
ver con la unidad analógica de saberes múltiples específicamente 
diversos. La filosofía analógica de cuño aristotélico desactiva, en 
consecuencia, la voluntad pretendidamente indefinida del sujeto; 
el azar, principio de los entes; la pura emergencia, la pura 
creatividad. 
 
2ª) En segundo lugar, propondré un modelo para la conciencia. En 
una ponencia presentada en Urbino (Italia), mostré que la 
investigación sobre el cerebro se caracteriza por la ausencia de un 
teorema de la conciencia. No hay nada parecido al «teorema de la 
doble hélice» en biología molecular. Vilanayur Ramachandrán 
sugiere que ese papel podrían jugarlo las células espejo (mirror 
cells): “I predict that mirror neurons will do for psychology what 
DNA did for biology”. Pero sea o no cierto, Ramachandrán nos 
pone en un camino diferente al de los programas estándar: el 
teorema de la conciencia habrá de venir del estudio no de un 
cerebro aislado y de los procesos fisiológicos que ocurren en él, 
sino de la apertura hacia la investigación de la conexión de dos 
cerebros, al menos. Una propuesta que se inspira en un modelo de 
René Thom para dar cuenta de la relación predador / presa. La 
interpretación biológica del modelo significa: sean un  gato y un 
ratón los que forma una unidad topológica o logos. Estos dos 
actantes [gato y ratón] se relacionan de manera irreversible, lo que 
implica la tesis del enfrentamiento unidireccional. El gato ve al 
ratón (J); lo persigue (JrK); el ratón puede huir o ser devorado 
(bimodalidad) (K); y el gato se duerme, convirtiéndose en su 
propia presa (KsJ). (Fig. 1). 

 
Fig. 1. Modelo predador / presa de Thom 

 
El modelo se justifica apelando a la teoría de singularidades 
estables. Las transformaciones de puntos inestables en estables, 
puede entenderse como el choque de un frente de onda sobre un 
plano. El frente de ondas al propagarse sobre el plano barre una 
superficie del espacio-tiempo. La superficie, a su vez, puede 
entenderse como otro frente de ondas. La complejidad de las 
ondas hace que sólo puedan estudiarse ciertas secciones. (Fig. 2) 
 

 
Fig. 2. Choque de ondas 

 
La estrategia intuitiva que vamos a presentar comienza con la 
representación de la umbílica elíptica con sus cuatro puntos 
singulares; se traza el espacio de fases a partir del potencial V(x,y) = 
x²y - y³/3 y unimos las trayectorias orientadas según los 
autovectores de los puntos aislados, de manera que se obtiene una 
figura como la siguiente en la que se «ve» intuitivamente cómo se 
conectan todos los atractores: 
 
 

 
Fig. 3. Conexión de atractores 

 



A topological model for consciousness: the four original forms of consciousness | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 
 

 
 

172 
M A R Z O  

2 0 1 2  

Los cuatro actantes que conforman la morfología pueden reducirse 
mediante transformaciones suaves a un máximo (lo mismo vale 
para la umbílica hiperbólica). La cuestión es si uno de los actantes 
es interpretado como Sujeto o como Instrumento. Remito a la 
interpretación de Thom del Mensajero indirecto. 
3ª) En tercer lugar, estableceré una hipótesis filosófica más 
amplia: la conciencia originaria es plural, porque hay, al menos, 
cuatro modalidades de entrar en contacto dos (auto) conciencias 
que bloquean la resonancia entre los actantes Sujeto e 
Instrumento. Una hipótesis que se abre desde la hermenéutica 
topológica hasta la neurológica, pasando por la hermenéutica 
semántica según la regla de Tom-Petitot-Wildgen.  
Hermenéutica topológica:  
La Umbílica Elíptica, modeliza los estados de excitación, tensión 
y su inversa, resistencia: E1: morfologías de tensión  y 
penetración. E2: su inversa, la morfología de resistencia. (SSyM, 
112, 207). 
La Umbílica Hiperbólica modeliza los estados de inhibición, 
expulsión y relajamiento. H1: la morfología de la expulsión. H2: 
Su inversa, la morfología del relajamiento, de la bóveda (la voûte). 
Hermenéutica neuronal. Aparece la conciencia. Este esquema 
puramente topológico, puede ser leído ahora como un campo 
morfológico en el que interactúan dos sistemas  dinámicos que 
presentan recurrencia, cuyo producto AΗB es estructuralmente 
inestable (dos complejos de atractores que entrechocan y quedan 
en situación de desequilibrio, uno respecto del otro). Éste 
fenómeno es conocido como resonancia (SSyM, 145). De manera 
que se desplaza el modelo  tradicional de la conciencia (Crick, 
Korch...) como el paso de estado de vigilia al estado de sueño y 
viceversa (proceso de histéresis) al de resonancia o choque entre 
dos sistemas dinámicos. Por eso ya podemos hablar de «cerebros 
comunicantes».  
 
 
 
 

Las cuatro formas originarias de conciencia 
 
F. Conciencia elíptica-Instrumental 
E.1. La conciencia que se afirma como único Sujeto y todo lo 
demás —incluido el otro Sujeto—, se la aparecen como 
Mensajeros/Instrumentos. El actuante Mensajero/Instrumento se 
identifica con lo Otro que no es Sujeto. 
 
E.2. La conciencia que se resiste a ser Instrumento, y que se 
afirma a su vez como único Sujeto. El Instrumento está 
confundido con el Sujeto. 
 
I. Conciencia hiperbólica-Corporal 
H.1. La conciencia del sujeto que inicia su estabilización al 
absorber el elemento  que lo impide. Como para capturar el objeto 
mediante el instrumento I, emanación del sujeto, es necesario que 
se colapse la zona entre el instrumento y el objeto, M, la parte 
mediadora del sujeto. Es la conciencia de la parte excluida. 
 
H.2. Si esta parte resiste, M queda protegida por los otros tres 
actantes. Es la conciencia englobadora y protectora de los demás 
actantes. (Fig. 4). 
 

 
Fig. 4. Las cuatro formas originarias de conciencia con sus 

inversas 
 
 
 
 
 
 
 



Fernando Miguel Pérez Herranz |  Un modelo topológico para la conciencia: las cuatro formas originarias de conciencia  
 
 
 

 
 

173
M A R Z O  

2 0 1 2  

Un  modelo topológico para la conciencia: las cuatro formas 
originarias de conciencia 
Fernando Miguel Pérez Herranz 
Universidad de Alicante 
 

 
 

0. Planteamiento 
1. La Lógica analógica 
2. Modelo topológico para la conciencia 
      2.1. Modelo predador / presa de René Thom 
      2.2. Espacio ‐ escala gaussiano y teoría de singularidades  
      2.3. El Modelo umbílico para la conciencia  
3. Las cuatro formas originarias de conciencia 

3.1. Hermenéutica topológica 
3.2. Hermenéutica sintáctico‐semántica 
3.3. Hermenéutica neuronal 
3.4. Hermenéutica antropológica 
3.5. Hermenéutica mítico‐histórica 

 
 
 

0. Planteamiento 

 

Después de algunos años de compartir con vosotros la experiencia del Círculo de Filosofía de la Naturaleza 

(repensada o renovada, recuperada o reconstituida) CFN(r), a la vez un foro de debate y un punto de encuentro de 

experiencias e investigaciones en simposios como el que celebramos —bajo la entusiasta e inteligente dirección de 

Miguel Espinoza, a quien felicito por proporcionarnos esta interesantísima vivencia—, me parece que el mayor 

homenaje que se puede hacer al Círculo es tratar de clarificar, en lo que a cada uno nos corresponda, cuestiones que 

se han planteado durante este tiempo y que unas veces se presentaban muy estimulantes y otras como barreras y aun 

impedimentos para fertilizar las discusiones o, simplemente, los intercambios de información. Por mi parte, quisiera 

poner de relieve la necesidad de recuperar el modo de pensar según una lógica ANALÓGICA frente al agotado 

modelo de pensamiento UNÍVOCO que desconecta los saberes unidos formalmente a través del principio de no 

contradicción, y frente al inconsistente modelo del pensamiento EQUÍVOCO en el que «todo vale» siempre que se 

pertenezca a alguna institución.  

 

Por un lado, frente al conjunto de posiciones filosóficas que, para simplificar, llamaré neo-positivistas y que se 

caracterizan por el uso de una Lógica Unívoca, que arranca de la tradición escotista. Por otro, frente al conjunto de 

posiciones que podríamos denominar posmodernistas y constructivistas y que se caracterizan, a su vez, por el uso 

de una Lógica Equívoca de cuño nominalista y ockhamista. Defenderé que una Filosofía repensada o renovada de la 

Naturaleza FN(r) ha de moverse en los límites de una Lógica Analógica, y ésta es la razón de mayor peso para 

conectar con Aristóteles. En esta ponencia me limitaré a una breve definición del pensamiento analógico y 

propondré como ejemplo un modelo topológico para la explicación de la conciencia; concluiré que la conciencia no 

es un concepto unívoco como quieren las investigaciones en la órbita del programa de Francis Crick con la 



Un modelo topológico para la conciencia: las cuatro formas originarias de conciencia |  Fernando Miguel Pérez Herranz 

 
 

 
 

174 
M A R Z O  

2 0 1 2  

colaboración del Cristof Koch a partir de 1990.1 Un programa de este tipo puede describir funciones mentales 

específicas: memoria, atención, intención, introspección… que se corresponden con procesos físicos específicos del 

cerebro, pero no puede explicar por qué hay experiencia subjetiva. 

 

1. Lógica analógica 

 

Desde Aristóteles a santo Tomás, la naturaleza ha sido entendida, típicamente,2 como una entidad que posee 

cierta autonomía respecto del hombre; una entidad que posee una consistencia y una capacidad de obrar bien 

perteneciente a fuerzas internas, bien recibida de un Arquitecto divino, de Dios o de cualquier otra entidad 

englobadora del mundo. En cualquier caso, sea por semejanza, sea por gracia divina, el ordo praeceptorum legis 

naturae se corresponde con el ordo rerum naturalium, cuya normatividad no es creada por la razón, aunque ésta sí 

puede descubrirla (por ejemplo, santo Tomás, Summa theologica, I-II, 91, 2-3; 94,2). De ahí el recelo que siempre 

tuvieron el cristianismo medieval y luego el catolicismo con la manipulación tecnológica de la naturaleza. Leibniz 

también sigue esta línea: la naturaleza se rige por un orden racional que la convierte en buena y valiosa.3  

Pero la línea dominante siguió las reglas de Bacon y de Descartes, que dejaban las puertas abiertas a la 

operatividad sin restricciones sobre el mundo. “La ciencia del hombre es la medida de su potencia, porque ignorar 

la causa es no poder producir el efecto” (Novum organum, I, 3); “Y de esta suerte hacernos como dueños y 

poseedores de la naturaleza” (Discurso del método, sexta parte). A partir de las críticas escotistas y nominalistas 

para salvar la omnipotencia absoluta de Dios, el sustrato material del mundo se convierte en una potencia carente de 

sentido, listo para lo que disponga la razón humana. La ciencia deja de ser un saber para la inteligibilidad y no 

tendrá más unidad que la unidad metodológica; sus recursos serán los de ensayar, experimentar, cuantificar… 

dentro de una argumentación lógica que dote a todas esas operaciones de coherencia. Lo que tendrá también 

consecuencias ético-morales; así, el proyecto kantiano, seguidor de la línea escotista y luterana, concentra sus 

esfuerzos en proclamar la autonomía del mundo moral frente a una naturaleza determinística de leyes físicas. La 

naturaleza deja de ser portadora de valores y fines —de dignidad—, hasta contemplarse como natura corrupta 

(Lutero, Calvino), imposibilitada de comportar legalidad alguna y a fortiori de fundamentar normas morales que 

impongan deberes heterónomos al sujeto, convertido él mismo en fuente de moralidad. 

La filosofía aristotélica, analógica, tiene en cuenta la unidad en la multiplicidad, que no se reduce a 

interdisciplinariedad. Aunque su objeto sea el todo, no se identifica con el saber total, sino con la unidad de todos 

los saberes: el intento de constituir la totalidad orgánica y organizada (filosóficamente) de los saberes 
                                                 
1 J. Horgan, “¿Puede explicarse la conciencia?”, Investigación y Ciencia, nº 16, 1994, págs. 70-77. 
2 Ser genérico significa hacer cosas típicas. Típico aquí significa “con probabilidad no nula y que evita las cosas raras”. Por ejemplo, en el 
parque, no es típico pasear y encontrarse con el presidente de los Estados Unidos; pero sí lo sería en el Capitolio. Todos los sistemas son típicos 
en algún sentido. Una manera de comprender la tipicidad es perturbar algunos puntos del sistema y ver qué ocurre. En la teoría de sistemas 
dinámicos no lineales, Smale se hizo la pregunta de si en cualquier sistema estable sólo pueden hallarse fuentes, sumideros, sillas, espirales y 
ciclos, según la clasificación de Poincaré; Thom respondió con una clasificación más fina de los cambios no lineales en sistemas que dependen 
de parámetros y que sufren cambios bruscos y discontinuos, la llamada Teoría de las Catástrofes elementales. 
3 ¿Cómo poner límites al proceso de destrucción de la naturaleza, proceso ligado a la civilización capitalista, que es la base histórica que ha 
generado la cultura ético-política constitucional? Es una de las grandes cuestiones con las que se topa la tradición filosófica de cuño escotista-
nominalista. Otras cuestiones: ¿Cómo poner límites al individualismo estructuralmente implicado en las Constituciones democráticas, liberales? 
¿Cómo poner límites al principio de soberanía de los estados nacionales, que son la base efectiva y el ámbito de aplicación de las Constituciones 
democráticas?… 



Fernando Miguel Pérez Herranz |  Un modelo topológico para la conciencia: las cuatro formas originarias de conciencia  
 
 
 

 
 

175
M A R Z O  

2 0 1 2  

humanos y de las actividades inteligentes que dirigen los comportamientos humanos. Ésta fue la enorme obra 

de Aristóteles, que sigue siendo el punto de referencia, porque define las perspectivas de la inteligibilidad en que 

las diversas ciencias desarrollan sus verdades internas: considerando que todo saber propio de una cosa es un 

comportamiento humano que compromete la responsabilidad del Sujeto que lo ejerce, y supone la realidad, la 

existencia (el ser) de su objeto. De manera que el ejercicio de la inteligencia humana, de la inteligibilidad, rige dos 

perspectivas fundamentales: 1) el fin de la inteligibilidad (filosofía práctica: “Pues no investigamos para saber qué 

es la areté, sino para que seamos buenos” (Ética a Nicómaco, 1103b27-28) y 2) la forma de la inteligibilidad 

(filosofía teórica, ontología o Metafísica en el sentido aristotélico, semiótica: “Todos los humanos, por naturaleza 

propiamente humana, a lo que aspiran es a ser lúcidos”, como traduce espléndidamente Gómez Pin el texto de 

Metafísica, 980a22. La totalidad del saber tiene que ver con la unidad analógica de saberes múltiples 

específicamente diversos: 

 

De lógico que era —escribe Barreau—, Aristóteles se hace filósofo en sentido pleno, es decir, que 
encadena las diversas ciencias, fijadas cada una a su género, bajo la autoridad de una filosofía primera, que 
es la única que puede asegurar que, a través de sus pasos inductivos, o bien alcancen el ente o bien 
expresen el ente en la asombrosa profusión de sus aspectos.4 

 

La filosofía analógica de cuño aristotélico desactiva, en consecuencia: la voluntad pretendidamente indefinida 

del sujeto; el azar como principio de los entes; y la pura emergencia, la pura creatividad. 

 

2. Modelo topológico para la conciencia 

 

Propondré un ejercicio de pensamiento analógico —desarrollo de la propuesta de René Thom y Jean Petitot de 

una Semiofísica—, justo en el ámbito en que lo humano y lo físico se dan cita: la conciencia. 

En un trabajo anterior,5 mostré que la investigación sobre el cerebro se caracteriza por la ausencia de un 

teorema de la conciencia, entendiendo por teorema un resultado que sintetiza múltiples cursos de investigación al 

modo del teorema de Pitágoras o del teorema de la «doble hélice». ¿Se encuentra algo parecido al teorema del ADN 

en neurobiología para la conciencia? Vilanayur Ramachandrán sugiere que ese papel podrían jugarlo las células 

espejo (mirror cells).6 Esté o no en lo cierto, Ramachandrán nos propone una vía muy diferente a la del programa 

estándar: el teorema de la conciencia no habrá de venir del estudio de un cerebro aislado y de los procesos 

fisiológicos que ocurren en él, sino de la apertura de la investigación hacia la conexión con otros cerebros. Y para 

ello hay que sortear «la trampa cartesiana», su mayor obstáculo. Y decimos trampa porque procede del uso de la 

lógica unívoca que inaugura la modernidad en la mayoría de los campos de la razón. Su argumentación toma esta 

                                                 
4 H. Barreau, Aristóteles, Edaf, Madrid, 1978, pág. 108. 
5 F. M. Pérez Herranz, “El teorema de la conciencia y el Proyecto Cerebro Humano” en F. J. Serrano Bosquet (ed.), Ciencia, Tecnología y 
Sociedad, MacGraw Hill, México, 2010, págs. 217-240. 
6 “I predict that mirror neurons will do for psychology what DNA did for biology”, V. Ramachandran, “Mirror neurons and imitation learning as 
the driving force behind ‘“the great leap forward’” in human evolution”, en www.edge.org/3rd_culture/ramachandran/ramachandran_p1.html. 
Sobre células espejo: Rizzolatti G. (y otros) (1997), “Object representation in the ventral premotor cortex (area F5) of the monkey”, Journal of 
Neurophysiology, nº 78, pp. 2226-2230. G. Rizzolatti y C. Sinigaglia, Las neuronas espejo, Paidós, Barcelona, 2006; M. Iacoboni, Las neuronas 
espejo. Empatía, neuropolítica, autismo, imitación o de cómo entendemos a los otros, Katz, Madrid, 2009… 



Un modelo topológico para la conciencia: las cuatro formas originarias de conciencia |  Fernando Miguel Pérez Herranz 

 
 

 
 

176 
M A R Z O  

2 0 1 2  

forma: ni la sociedad es algo natural del hombre ni el hombre es un ser social por naturaleza; el hombre es un 

individuo separado tanto de la sociedad como del resto de individuos, definidos según la distinción ex natura rei. 

De manera que si los individuos son mutuamente indiferentes entre sí, el hecho de la conciencia hay que explicarlo 

a partir de cada individuo, como quiere Descartes. De estos postulados se sigue la necesidad de las teorías del pacto 

en sociología y de la percepción en psicobiología.  

Para salvar este mecanicismo, apelamos a los modelos geométrico-topológicos, sugeridos por la propia 

investigación neurofisiológica. Así, Rodolfo Llinás7 considera al cerebro como un sistema semicerrado, modulado 

por los sentidos, que simula (y no traduce) la realidad, por lo que ha de ser de alguna manera isomorfa (representa 

la realidad), aunque no homomorfa (con la misma apariencia) con ella para poder predecir las interacciones del 

organismo con su entorno. Antonio Damasio afirma que ser conscientes del mundo que nos rodea, saber lo que 

sabemos y saber que lo sabemos es un acontecimiento neuronal en el interior del cerebro, pero a condición de que 

interactúe con el cuerpo8... El propio Rizzolatti llama a su teoría de la creación de mapas del espacio, «teoría 

promotora de la atención»9… Todos ellos hablan de mapas, de espacios, de geometrización del ambiente, etc. ¿Y 

cómo podría ser de otro modo?  

Pues bien, el modelo que voy a considerar tiene como marco el espacio local en el que entran en contacto dos 

organismos que se emiten frentes de ondas de tal manera que los actantes de uno de ellos no pueden absorber los 

actantes del otro (y eventualmente de los dos). Una propuesta que tiene como inspiración el modelo Predador / 

Presa de René Thom.  

 

2.1. Modelo predador / presa de René Thom 

 

Thom construyó un modelo topológico para dar cuenta de los procesos de ataque y captura que se producen en 

la Naturaleza. Lo resumiré de manera intuitiva (el lector puede auxiliarse de una cartulina y un alfiler). Una 

ecuación de tercer grado tal como x³ + ux + v = 0, que corresponde geométricamente al «pliegue», tiene tres, dos, y 

una soluciones, lugar de los puntos singulares del potencial cúspide: V = x4/4 + ux2 /2 + v = 0. ¿En qué lugares se 

encuentran estos puntos? El pliegue puede dividirse —algebraicamente según el tipo de las soluciones, y 

físicamente mediante el expediente del alfiler—, en tres regiones: a las tres soluciones corresponden tres agujeros; a 

dos soluciones, dos agujeros; y a una solución, un agujero. Tanteemos sobre el pliegue y demos nombres a las 

partes más relevantes. Supongamos que pasamos de un punto a dos puntos y luego a tres puntos; repitamos la 

acción hasta lograr formar un círculo (Fig. 1). 

 

                                                 
7 R. Llinás, El cerebro y el mito del yo, Belacqua, Barcelona, 2003. 
8 Damasio, A. R.: El error de Descartes, Crítica, Barcelona, 1996; En busca de Spinoza, Crítica, Barcelona, 2005. «Si no hay cuerpo, no hay 
mente» es su eslogan. 
9 G. Rizzolatti (et al.,), “Reorienting attention across the horizontal and vertical meridians: Evidence in favor of a premotor theory of attention”, 
Neuropsychologia, 25, 1987, págs. 31-40.  



Fernando Miguel Pérez Herranz |  Un modelo topológico para la conciencia: las cuatro formas originarias de conciencia  
 
 
 

 
 

177
M A R Z O  

2 0 1 2  

 
Fig. 1. Singularidad cúspide y puntos singulares 

 

Si se va de J a K por s se atraviesa el pliegue una vez; si se hace por r se entra en una zona en la que aumentan 

los agujeros: dos y hasta tres. Un punto, el O, es el centro organizador de ambas zonas, y son los parámetros u y v 

los que, al aumentar o disminuir, hacen cambiar las trayectorias.10 

Si se proyecta ahora la figura sobre el plano Σ de coordenadas (x, u), se reflejan el punto O y un máximo 

(máx) y un mínimo (mín) del pliegue; si se proyecta la figura sobre los planos α, (α1... αn) de coordenadas (x, v), 

que son diversos cortes de la variedad M, se observa cómo la curva pliegue tiene un máximo y un mínimo antes de 

llegar al plano que atraviesa el punto O, a partir del cual los planos sólo recogen una línea continua sin máximos ni 

mínimos; si, por último, se proyecta sobre el plano β o de control, se obtiene el conjunto de bifurcación o parábola 

semicúbica 4a³ + 27b², de coordenadas (u, v). Llámese Γ al ciclo completo e interprétese biológicamente, según la 

acción de «cazar/capturar », siendo el «gato» y el «ratón» sus atractores. Entonces el ciclo se manifiesta en la 

proposición lingüística: «el gato ha cazado / capturado al ratón». 

i) Tramo JrK. Al inicio del proceso hay dos actantes: el sujeto [el gato], que se crea en J, y el objeto [el ratón], 

que será capturado en K. 

ii) Punto K. Al terminar el proceso sólo hay un actante: el sujeto [el gato] que triunfa en la catástrofe, al 

capturar en K a la presa. 

iii) Inversión del ciclo Γ. Si se da la vuelta topológica a la singularidad —esto es, se sube un escalón en la 

pirámide ecológica—, lo que era predador en J, se convierte en presa de otro predador en K. «El ratón se come al ... 

» 

iv) Eje Ov. En el momento del apresamiento, la energía aumenta y luego comienza a decrecer; el psiquismo 

del animal está completamente dominado por la imagen de la presa, o proceso de alienación. Esto permite a un ser 

vivo ser diferente de un ser espacial: así se introduce el imaginario en el modelo. 

v) Eje Ou. El predador «ve» a la presa que entra en su campo de percepción y lo incita a perseguirla. 

vi) Punto J. La catástrofe de percepción es el producto del reconocimiento de la presa exterior, y la imagen 

psíquica de la presa se proyecta en la forma exterior, cesando la alienación: el apresador vuelve a ser 
                                                 
10 R. Thom, Stabilité structurelle et morphogénèse, Inter Editions, París, 19722. Traducción castellana, Estabilidad estructural y morfogénesis, 
Gedisa, Barcelona, 1987, págs. 307 ss. (SSyM). 



Un modelo topológico para la conciencia: las cuatro formas originarias de conciencia |  Fernando Miguel Pérez Herranz 

 
 

 
 

178 
M A R Z O  

2 0 1 2  

(semánticamente) él mismo y se lanza en persecución de la presa. 

vii) Tramo JsK. Describe el momento posterior de la persecución de la presa por parte del predador. Una vez 

que éste alcanza la presa, la desgarra, la come y comienza la digestión, el sujeto y el objeto se confunden: es el 

momento del dormir, del sueño: «El predador es su propia presa». 

viii) Ciclo Γ. Tras recorrer el arco KsJ volvemos al punto v). 

 

La interpretación biológica significa: el gato y el ratón forman una unidad topológica, un logos. Estos dos 

actantes [gato y ratón] se relacionan de manera irreversible, lo que implica la tesis del enfrentamiento 

unidireccional. El gato ve al ratón (J); lo persigue (JrK); el ratón puede huir o ser devorado (bimodalidad) (K); y el 

gato se duerme, convirtiéndose en su propia presa (KsJ) (Fig. 2). 

 
Fig. 2. Modelo predador / presa de Thom 

 

El modelo Predador / Presa para los organismos tridimensionales en forma de toro topológico muestra la 

“anulación de la (auto)conciencia en la identificación con la presa”. Naturalmente, el animal (predador) posee 

«conciencia»: la conciencia de ser un atractor diferente de su presa, al menos en el periodo de percepción, 

persecución y captura (o, eventualmente, fracaso). (Los gorilas incluso se autorreconocen, aunque sólo sea cuando 

estén fuertemente vinculados a un entorno humano, como han mostrado los experimentos de Gordon Gallup con 

primates). Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina llama a esta conciencia animal (auto)conciencia, para distinguirla de la 

conciencia de tipo humano.11 ¿Cuál es la diferencia? La aparición de la conciencia humana —es nuestra 

hipótesis— comporta una complicación del modelo, por cuanto la «presa» deja de ser tal presa, no es absorbida por 

el predador, quedando enfrentados los dos organismos, según el fenómeno físico llamado resonancia,12 en el que se 

acoplan dos sistemas dinámicos. La competición entre resonancias, un fenómeno poco estudiado, nos conduce al 

fenómeno de catástrofes en interacción.13 Pues bien, la explicación de la conciencia humana resiste al fenómeno de 

                                                 
11 “3º.- que podremos decir, un poco abruptamente, que los animales dispondrían de autoconciencia pero que no la estabilizan mediante la 
conciencia, sino mediante otros dispositivos”, escribe Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina, “¿La Fenomenología del espíritu como 
bildungsroman?”, Eikasía, nº 15, 2007, pág.  
12 “Cuando entran en interacción libre dos sistemas dinámicos Z y B, que presentan recurrencia, el sistema producto A×B es estructuralmente 
inestable; en  general, si C y C’ son los atractores presentados por A y B en el momento del acoplamiento, el atractor producto C×C’ sufrirá una 
catástrofe catabólica y degenerará en un atractor K de dimensión más pequeña conocido en dinámica con el nombre de resonancia”. SSyM, 
pág.145. 
13 Si se hiciera que las dos catástrofes entraran en interacción libre la morfología inducida tendría (q1 + 1) (q2 + 1) puntos críticos, y la 



Fernando Miguel Pérez Herranz |  Un modelo topológico para la conciencia: las cuatro formas originarias de conciencia  
 
 
 

 
 

179
M A R Z O  

2 0 1 2  

resonancia, y exige un modelo diferente en el que los atractores dominantes queden con-frontados. La conciencia 

no es (auto)conciencia, sino «conciencia de otra conciencia». Esta es la diferencia con la fenomenología de la 

percepción, dada a escala de las (auto)conciencias. Un modelo que se encuentra cercano a los planteamientos 

fenomenológicos de Maurice Merleau-Ponty y Jan Patočka. 

 

2.2. Espacio - escala gaussiano y teoría de singularidades  

 

El modelo que propongo apela a la teoría de singularidades estables. En breve resumen: Las transformaciones 

(bifurcación o metamorfosis, como dice Arnold) de los puntos inestables de un sistema en puntos estables, puede 

entenderse como un frente de onda sobre un plano. El frente de ondas al propagarse sobre el plano barre una 

superficie del espacio-tiempo; y la superficie, a su vez, puede entenderse como otro frente de ondas. La 

complejidad de las ondas hace que sólo puedan estudiarse ciertas secciones. En la figura 3 señalamos 

transformaciones de algunas de esas secciones que corresponden a las singularidades estudiadas por Thom: 

 

 
Fig. 3. Choque de ondas 

 

El interés de los modelos de singularidades reside en que se puede prescindir de multitud de variables. Por esta 

razón, se vinculan de manera natural con los modelos aristotélicos, que también prescinden de multitud de variables 

ligadas a la materia.14 Estos modelos remiten a un esquema operatorio de «eliminación de variables». La Teoría de 

las Catástrofes, que llamamos Teoría de las Singularidades Topológicas para evitar equívocos, utiliza el teorema 

Splitting (Descomposición) para separar la parte estable de una función de la parte inestable. Así, la función 

potencia V(x) se descompone en una parte estable ±x², y una parte en la que se concentra toda la inestabilidad o 

germen: V(x) = (ger) + ±x². Pero nada dice, claro, sobre la determinación de esa parte inestable o germen. El 

concepto de corrango de la teoría de Singularidades es el número de direcciones en las que degenera un punto 

crítico, la información interesante en estos sistemas. Esto tiene que ver con los modelos topológicos que inauguró 

Poincaré para dar cuenta del problema de los tres cuerpos: En vez de estudiar las trayectorias de los planetas 

persiguiéndolas por todos los puntos por los que pasa, traza un plano Β —llamado sección de Poincaré—

                                                                                                                                                             
complejidad se comporta entonces de manera multiplicativa. Ignoro si existe una realización concreta de semejante situación”. SSyM, pág. 147. 
14 “Las sustancias aristotélicas no vienen caracterizadas por una determinada agregación de partes materiales, sino por sus respectivas formas 
(…) Esto quiere decir que, al adoptar el concepto de sustancia de Aristóteles como concepto de objeto, se pone de manifiesto la importancia de 
los aspectos estructurales de los objetos, lo cual hace posible, entre otras cosas, entender cómo los objetos de la experiencia ordinaria 
caracterizables por medio de un determinado comportamiento, determinados rasgos, estructuras, etc. puede ser concebidos como individuos 
determinados, aun cuando el número de sus componentes esté indeterminado, o dichos componentes cambien permanentemente”, F. J. Soler Gil, 
Aristóteles en el mundo cuántico, Comares, Granada, 2003, pág. 66. 



Un modelo topológico para la conciencia: las cuatro formas originarias de conciencia |  Fernando Miguel Pérez Herranz 

 
 

 
 

180 
M A R Z O  

2 0 1 2  

transversal a las órbitas y espera a ver qué ocurre: Si las órbitas pasan por el mismo punto, hay soluciones T-

periódicas; si no coinciden exactamente, pero se mantienen en un toro, hay soluciones cuasi-periódicas; si llenan el 

plano (o salen de él y luego vuelven, de manera aleatoria), se dirá que la solución es caótica. De este modo, en vez 

de estudiar una trayectoria en tres dimensiones, se estudia un plano bi-dimensional, donde se recogen los impactos 

que las trayectorias marcan cada vez que pasan por él. 

La teoría de las singularidades se ha desarrollado en un campo insospechado quizá para Thom: la investigación 

de las imágenes de los modelos de ordenador. Hasta ahora, las imágenes solían servir como información adicional 

en forma de ejemplo para iluminar la oscuridad de un texto o de determinadas ecuaciones. Pero con los ordenadores 

las imágenes se transforman ellas mismas en sujetos que necesitan explicación. Ya ocurría algo de esto en 

astronomía (los bucles de los planetas), o en mecánica cuántica (estelas de electrones…), pero se ha hecho mucho 

más interesante en neurobiología, por ejemplo, para la interpretación de las neuroimágenes encontradas a partir del 

uso de los nuevos métodos no invasivos: el magnetoencefalograma (MEG), la tomografía por emisión de positrones 

(PET), la resonancia magnética (MRI), la resonancia magnética nuclear funcional (RMNf), etc.  

Aquí, la cuestión decisiva es la introducción de un «parámetro de escala». Es decir, los puntos de la imagen 

sólo pueden ser interpretados por la escala, que introduce un nuevo concepto: la imagen-escala, la imagen que 

forma un espacio-escala. La cuestión es entender qué sucede entre dos escalas diferentes, qué mecanismos ocurren 

en los cambios generales de escala. Si suponemos que la imagen está desplegada como una función y nos 

interesamos por las propiedades de esta función, esto es, sus puntos críticos y algunos subconjuntos de puntos con 

el mismo valor, entonces estos puntos nos ofrecen una descripción de las imágenes. Por ejemplo, una imagen 

bidimensional con sus puntos máximos, mínimo y sillas. Ahora bien, ¿cómo detectar estos puntos críticos? Las 

matemáticas han desarrollado métodos muy eficaces desde el cálculo diferencial hasta la teoría topológica de 

singularidades. Y entre estos métodos destaca la teoría de las catástrofes de R. Thom, que permite localizar en el 

espacio-escala las desapariciones y creaciones de lugares llamados puntos catastróficos. En los últimos años se ha 

propuesto modelos muy interesantes sobre la estructura deep de la escala gaussiana.15 

 

2.3. El modelo umbílico para la conciencia  

 

 A partir del modelo de la predación de Thom, defenderé la siguiente hipótesis de partida: que la conciencia 

responde a topologías complejas umbílicas, en las que, además de sujeto / destinatario y mensaje, hay instrumentos 

o mediadores indirectos.16 

 

Hipótesis 1: Si la (auto)conciencia —conciencia animal— es una figura propia de las morfologías 
cuspoides, con acoplamiento de resonancia, la conciencia humana pertenece a las morfologías umbílicas y 
resiste la resonancia. 

                                                 
15 Véase, por ejemplo, A. Kuijper, The Deep Structure of Gaussian Scale Space Images, PhD thesis, Utrecht University, 2002.  
16 La posición central que desempeña el «instrumento» en el desarrollo del cerebro humano puede justificarse desde la teoría del exocerebro de 
Roger Bartra. El cerebro habría que entenderlo como un sistema abierto a circuitos culturales externos —instrumentos— de los que depende, 
aun parcialmente, para su funcionamiento. R. Bartra, Antropología del cerebro: la conciencia y los sistemas simbólicos, Valencia, Pre-textos, 
2006. 



Fernando Miguel Pérez Herranz |  Un modelo topológico para la conciencia: las cuatro formas originarias de conciencia  
 
 
 

 
 

181
M A R Z O  

2 0 1 2  

Una vez que hemos determinado los puntos singulares de la umbílica elíptica y de la umbílica hiperbólica,17 

nos preguntamos: ¿Qué ocurre si dos singularidades umbílicas (elípticas o hiperbólicas) se proyectan la una sobre la 

otra? Y tendremos como modelo empírico las proposiciones de las neuronas-espejo. Interpretaremos el choque de 

ondas desde la hermenéutica propuesta por Thom, Petitot y Wildgen. La estrategia intuitiva comienza con la 

representación de la umbílica elíptica con sus cuatro puntos singulares; después se traza el espacio de fases a partir 

del potencial V(x,y) = x²y - y³/3; y se unen las trayectorias orientadas según los autovectores de los puntos aislados. 

Se obtiene así una figura como la siguiente, en la que se «ve» intuitivamente cómo se conectan todos los atractores: 

 
Fig. 4. Conexión de atractores 

 

Los cuatro actantes que conforman la morfología pueden reducirse mediante transformaciones suaves a un 

máximo: en el plano de control las funciones tienen tres puntos silla y un mínimo local si a>0 o un máximo local si 

a<0. Los parámetros que despliegan el potencial los he definido en otro lugar: a) El postulado de Darwin o de 

unidad de los organismos terrestres; b) el postulado de Hebb o de continuidad neuronal; c) el postulado de Shafer o 

de discontinuidad muscular. El parámetro a, que representa la selección natural, puede entenderse o bien 

aumentando, al modo del darwinismo social, o bien disminuyendo, al modo del culturalismo, hasta anularse por un 

esfuerzo de las culturas humanas: medicina, seguridad social, mantenimiento de los individuos no productivos, 

etc.). El parámetro b lo consideramos inalterable, para un momento dado de la vida del desarrollo neuronal del 

individuo que situamos en la edad adulta. La singularidad puede representarse dando valores: a =1, b=0, y variando 

el postulado de Shafer c de –10 a -65: 

 

 
Fig. 5. Atractores de la singularidad elíptica 

 

La conciencia, diremos, aparece fenoménicamente cuando el actante dominante y único de un frente de ondas 

choca con otro frente de ondas y no puede absorber todos los actantes de este otro frente. Aquí no se propaga la 
                                                 
17 J. Callahan, “Singularities and Plane Maps I”. American Mathematical Monthly, nº 81, 1974, págs. 211-240; y “Singularities and Plane Maps 
II: Sketching Catastrophes”, nº 84, 1977, págs. 765-803. 



Un modelo topológico para la conciencia: las cuatro formas originarias de conciencia |  Fernando Miguel Pérez Herranz 

 
 

 
 

182 
M A R Z O  

2 0 1 2  

catástrofe por resonancia, sino que queda «paralizada»: uno de los actantes de cada onda de choque queda 

enfrentado al otro sin posibilidad sistemática de absorberse como ocurría en el modelo Predador / Presa. La 

respuesta, entonces, no puede ser tan «simple» como en este modelo. Y lo mismo es válido para las umbílicas 

hiperbólicas. 

 

 
Fig. 6. Atractores de la singularidad hiperbólica 

 

¿Qué sentido puede darse a estas dos morfologías?  

 

3. Las cuatro formas originarias de conciencia 

 

De manera que ahora podemos establecer una hipótesis neurofilosófica más amplia: no hay una sola forma de 

conciencia, como ha querido la fenomenología en su reducción hacia el sujeto trascendental, sino que la conciencia 

originaria es plural, al menos, según dos formas duales de conciencia. Pues son cuatro las modalidades en las que 

pueden entrar en contacto dos (auto)conciencias al ser bloqueada la resonancia y quedar enfrentados los dos 

actantes sin posibilidad de absorción del uno por el otro. Esta situación hace que la conciencia no sea perceptual, 

sino con-frontada. Una hipótesis que se abre desde la hermenéutica topológica hasta la neurológica, pasando por la 

hermenéutica semántica según la regla de Tom / Petitot / Wildgen,18 y que puede corroborarse en los ámbitos 

antropológico y mítico-histórico. Vayamos por partes: 

 

i) Hermenéutica topológica 

 

La obra de Thom —además de sus descubrimientos matemáticos en el campo del cobordismo— ha puesto de 

relieve la significación de las formas que se propagan en el campo de las formas salientes al desplegar la propuesta 

de Petitot de una Semiofísica, Física del sentido o investigación de las formas significantes. De esta manera se 

podría hablar de una teoría de la inteligibilidad: únicamente algunas de las configuraciones posibles tienen sentido. 

Y son estas formas las que refuerzan el vínculo entre los organismos que ahora pueden «reconocerse» como 

significativos.19 En Estabilidad estructural y morfogénesis, Thom interpretó la singularidad umbílica hiperbólica 

como el «rompimiento de una ola» y, en general, con el sentido de las acciones de envolver, recubrir y proteger; y 

la umbílica elíptica como la extremidad de un chorro líquido o los órganos en punta de que está revestido un ser 

vivo: cilios vibrátiles, filamentos móviles…y, en general, con el sentido de las acciones de pinchar, penetrar y 
                                                 
18 Cf. R. Thom, Modèles mathématiques de la morphogenèse (MMM), Ch. Bourgois, París, 1980. J. Petitot, Physique du Sens, Editions du 
CNRS, París, 1992. W. Wildgen, Catastrophe Theoretic Semantics. An Elaboration and Application of René Thom's theory, Benjamin, 
Amsterdam, 1982. 
19 Y de ahí su conexión con la fenomenología: el concepto de intencionalidad, que reúne elementos del sujeto y del medio, construyendo un 
objeto significativo, pero eliminando todo subjetivismo, y apelando a choques de ondas, regidos por estructuras geométrico-topológicas. 



Fernando Miguel Pérez Herranz |  Un modelo topológico para la conciencia: las cuatro formas originarias de conciencia  
 
 
 

 
 

183
M A R Z O  

2 0 1 2  

atravesar.20 Veamos, entonces, las cuatro modalidades de interpretación que caben en estas dos singularidades: 

 

a) Umbílica Elíptica: La aplicación de la umbílica elíptica en su disposición de cuatro puntos críticos de 

V(x,y), al espacio base —el espacio en el que se proyecta—, lo convierte en una fibra lagrangiana21 con tres puntos 

silla y un mínimo en la aplicación más compleja. Por transformaciones suaves los tres puntos sillas se confunden en 

el punto de contacto, y queda un mínimo. 

 

E) EXCITACIÓN, TENSIÓN / RESISTENCIA 

E.1. Es la morfología de los órganos con punta, cilios vibrátiles, flagelos, pelos, puntas, pinchos, púas, 

aguijones…, es decir, de las morfologías de la tensión y de la penetración.22 

 

E.2. La forma invertida. Desde el espacio base se reconstruye la variedad topológica; el mínimo se entrelaza 

con el máximo y posteriormente con los puntos silla. Es la morfología de la resistencia. 

 

b) Umbílica Hiperbólica: La aplicación de la umbílica hiperbólica en su disposición de cuatro puntos 

críticos de V(x,y), al espacio base —el espacio en el que se proyecta—, lo convierte en una fibra lagrangiana con 

dos puntos silla, un máximo y un mínimo (en la aplicación más compleja). Si por transformaciones suaves los dos 

puntos sillas y el mínimo se confunden en el punto de contacto, entonces queda un máximo. 

 

H) INHIBICIÓN, EXPULSIÓN / RELAJAMIENTO 

H.1. Representa la morfología de la expulsión de una parte de la singularidad. 

H.2. La forma invertida. Desde el espacio base se reconstruye la variedad topológica; el máximo se entrelaza 

con los tres puntos silla. Es la morfología del relajamiento, de la bóveda (la voûte).23 

 

ii) Hermenéutica sintáctico-semántica 

 

 Petitot y Wildgen han ampliado la hermenéutica de estas singularidades para el lenguaje literario y 

cotidiano. De manera que podemos hablar de la regla hermenéutica  Thom/Petitot/Wildgen: 

a) La estructura de la frase refleja la estructura dinámica de la catástrofe exterior: Morfologías 

arquetípicas o lógos de Thom: 

b) Las trayectorias se interpretan como infraestructuras topológicas, sistemas de lugares y 

posiciones, que definen contenidos locales que constituyen una dimensión autónoma y primaria del 

sentido: La catástrofe de conflicto corresponde a la oposición cualitativa, la conjunción y la disyunción; la 

                                                 
20 R. Thom, SSyM, especialmente págs. 98-112. MMM, págs. 188-189. 
21 Cf. V. I. Arnold, Mecánica clásica. Métodos matemáticos, Paraninfo, Madrid, 1983; Ecuaciones diferenciales ordinarias, Rubiños, Madrid, 
1995; Singuaridades de cáusticas y de frentes de ondas, Rubiños, Madrid, 2000. V. Arnold, A. Varchenko y S. DGoussein-Zadé, Singularités des 
applications différentiables. I. Classification des points critiques, des caustiques et des fronts d’onde, Mir, Moscú, 1986.  
22 SSyM, págs. 112, 207. 
23 MMM, págs. 188-189, 206… 



Un modelo topológico para la conciencia: las cuatro formas originarias de conciencia |  Fernando Miguel Pérez Herranz 

 
 

 
 

184 
M A R Z O  

2 0 1 2  

catástrofe de bifurcación, a la oposición privativa; la bifurcación da lugar a la negación, y la cúspide, al 

conflicto (dialéctico): Principio semiótico de Petitot.24 

c) Los atractores estables de una catástrofe elemental se interpretan como entidades semánticas 

estáticas, que están envueltas por procesos, eventos, actividades. Sus realizaciones características son 

nombres, adjetivos, y términos. Los accidentes dinámicos que se suceden a lo largo del conjunto de 

bifurcación son fundamentalmente verbos y expresiones verbales.25 Actúan como el centro dinámico de 

una forma gestalt. Los arquetipos semánticos son locales, y suponen, por consiguiente un sustrato: el 

sustrato espacio-tiempo. Los atractores pueden ser interpretados como entidades u objetos, pero también 

como agentes, que interactúan, poseen instrumentos…: Principio de correlación de Wildgen. 

 

Se obtienen así las cuatro singularidades siguientes: 

 

E) MENSAJERO INDIRECTO: AGRESIÓN / RESISTENCIA 

E.1. Se parte de cuatro atractores: el Sujeto a1 que emite un Mensaje a4 a través de un Mensajero a2 a un 

Destinatario a3; el Mensajero va junto al Sujeto, que se escinde, emitiendo un atractor, que es capturado por el 

propio Mensajero; pero el estado conseguido es metaestable, por lo que el Mensajero se dirige al Destinatario, que 

captura al atractor-Mensaje y libera al Mensajero, que ya puede alejarse. Más formalmente: a1 emite a4; el atractor 

a2 lleva, conduce o transporta al atractor a 4, que es encerrado por a3; el atractor a4 es tomado por a3 y a4 desaparece 

en el campo de a3, dejando libre a a2. Por la dificultad de acceder a él de manera inmediata (cúspides), ha de 

establecer una conexión con mediadores. La razón puede encontrarse en la resistencia de materiales, en la lejanía 

entre atractores, en la poca afinidad ideológica, etc. Se requiere, por lo tanto, de un intermediario; por ejemplo, de 

un mensajero a4, cuya función es instrumental respecto de a1. Representa la morfología del mensajero indirecto. 

 

E.2. En su forma invertida, representa la resistencia a enviar el Mensaje, y a aislar al atractor a1. 

 

H) PREHENSIÓN / RECEPTÁCULO 

H.1. En esta singularidad hay tres atractores: un Sujeto, un Objeto y un Instrumento. Estos dos forman un 

complejo metaestable que, al aproximarse al Sujeto, se deshace y el Sujeto captura al Objeto: la acción de atraer 

hacia sí algo y quedárselo, de ponerse o colocarse un Objeto. Para capturar el objeto mediante el instrumento I, 

emanación del sujeto, es necesario que colapse la zona entre el Instrumento y el Objeto. Puede ocurrir que: el 

Sujeto tenga éxito y capture al Objeto mediante el Instrumento. La parte mediadora, M, queda fuera de la 

morfología. Representa la figura de lo expulsante / expulsado.26 

 

H.2. Si no es el caso, la parte mediadora del sujeto M, queda encajonada entre S, O y I. Representa la 

                                                 
24 Petitot, J., “Topologie du carré sémiotique”, Etudes Littéraires, Québec, Université de Laval, 1977.  
25 En el sentido de Ternière: “Los verbos gobiernan la oración”. Wildgen, W., “Archetypical Dynamics in Word Semantica: An application of 
Catastrophe Theory” en H. J. Eikmeyer y H. Reiser, Words, Worlds and Contexts, New Jork, 1981. 
26 MMM, pág. 206. 



Fernando Miguel Pérez Herranz |  Un modelo topológico para la conciencia: las cuatro formas originarias de conciencia  
 
 
 

 
 

185
M A R Z O  

2 0 1 2  

morfología de la protección. 

 

(iii) Hermenéutica neuronal: Aparece la conciencia 

 

Pues bien, ahora demos un paso más, y supongamos un campo morfológico en el que interaccionan atractores 

de dos figuras morfológicas diferentes, y que quedan en situación de desequilibrio. La (auto)conciencia, diremos, 

pertenece tanto al Emisor como al Destinatario, que tratan de absorber o de repeler la fuerza de los atractores de la 

onda de choque a la que se enfrenta. (Este esquema, puramente topológico, lo hemos leído como un campo 

morfológico en el que interactúan dos catástrofes que entran en interacción).  

 

Hipótesis 3. Se desplaza el modelo tradicional de la conciencia (Crick, Korch...) definido como paso 
de estado de vigilia al estado de sueño y viceversa (proceso de histéresis), al de choque entre dos sistemas 
dinámicos dotados de singularidades topológicas, resistentes a la resonancia. Por eso ya podemos hablar 
de «cerebros comunicantes».  

 

Si consideramos que el conjunto de atractores poseen las morfologías elíptica e hiperbólica, podemos 

establecer dos tipos de conciencia: la conciencia elíptica y la conciencia hiperbólica, cada una de las cuales son 

duales, es decir, están conjugadas. Pues sólo surge la conciencia por bloqueo de la resonancia entre los actantes que 

han quedado confundidos. 

 

E. Conciencia elíptica-instrumental 

E.1. La conciencia que se afirma como único Sujeto. El resto de actantes —incluido el Sujeto de la otra onda 

de choque— se aparecen a esta conciencia como puros mediadores: Mensajeros/Instrumentos. El actante Mensajero 

/ Instrumento se identifica con lo Otro que no es Sujeto. Es la conciencia del vencedor. 

 

E.2. La conciencia que se resiste a ser Instrumento, y que se afirma a su vez como único Sujeto. El 

Instrumento está confundido con el Sujeto. Es la conciencia del rebelde. 

 

La morfología E.1 responde a la morfología E.2 y entran en recurrencia sin que ninguna morfología absorba a 

la otra. 

 

H. Conciencia hiperbólica-corporal 

H.1. La conciencia del Sujeto que inicia su estabilización al absorber el elemento que lo impide. Como para 

capturar el objeto mediante el instrumento I, emanación del sujeto, es necesario que se colapse la zona entre el 

instrumento y el objeto, M, la parte mediadora del sujeto. Es la conciencia de la parte excluyente y excluida. 

 

H.2. Si esta parte resiste, M queda protegida por los otros tres actantes. Es la conciencia englobadora y 

protectora de los demás actantes. 



Un modelo topológico para la conciencia: las cuatro formas originarias de conciencia |  Fernando Miguel Pérez Herranz 

 
 

 
 

186 
M A R Z O  

2 0 1 2  

La morfología H.1 responde a la morfología H2 e igualmente entran en  recurrencia (Fig. 7). 

 

 
Fig. 7. Las cuatro formas originarias de conciencia con sus inversas 

 

iv) Hermenéutica antropológica  

 

Si el esquema anterior puede ser aplicado al  campo de las conciencias epíricas ha de encontrarse en sus 

contenidos. Veamos si esta hermenéutica puede aplicarse a las figuras básicas o comunes de las culturas humanas 

conocidas: 

 

E) CONCIENCIA INSTRUMENTAL (vincere / rebellare) 

E.1. La conciencia que se afirma como único Sujeto y absorbe al resto de actantes. Es la conciencia del 

vencedor, que reduce a Instrumento al vencido. Y el vencido —el esclavo— se convierte en Mensajero/ 

Instrumento… 

La antropología está repleta de cantos al vencedor.27  

 

E.2. Pero esa conciencia tiende a desaparecer como (auto)conciencia si no es reactivada por la conciencia de 

quien se niega a ser Mensajero/Instrumento y reivindica, a su vez, su lugar como Sujeto. Es la conciencia del 

rebelde o insumiso, que se niega a ser reducido a instrumento… 

En antropología encontramos también abundantemente la figura del rebelde.28 Hegel trató la recurrencia entre 

E.1 y E.2 como las figuras de conciencia del Señor y el Siervo. 

 

H) CONCIENCIA CORPORAL (rejicere / tegere)29 

H.1. La conciencia de un Sujeto que se afirma al entrar en situación metaestable con el Objeto por 

medio de un Instrumento, que elimina o expulsa la parte interior de la morfología. Esta parte protegida se 
                                                 
27 Recordemos este momento del vencedor moderno (que se reflexiona como Instrumento) del Quijote: “Que si viene vencido de los brazos 
ajenos, viene vencedor de sí mismo; que, según él me ha dicho, es el mayor vencimiento que desearse puede”. Cervantes, Don Quijote de la 
Mancha, IIª parte, cap. LXXII. 
28 Un poema del Cancionero de Unamuno lo resume espléndidamente: Vive la liberté! Cualquier esclavo./ «No serviré!» gritó no bien naciera/ 
una conciencia de sí misma, lumbre/ de las tinieblas del no ser; la cumbre/ del cielo tenebroso ardió en la hoguera/  del conocer fatal; toda la 
esfera/ en su seno sintió la reciedumbre/ de haber sido creada, pesadumbre/ de la nada, su madre, y á la fiera/  voz de reto los mundos en sus 
gonces/ rechinaron de espanto y ese grito/ perdura sin cesar en las edades;/  y esclavos los mortales desde entonces/ cantan, puesta la vista al 
infinito,/ sombras de libertad, las libertades. 
29 Rejicio, rejicere (re y jacio = arrojar) = hacer desalojar (César), desprenderse de (Plauto). Tejo, tegere = los bosques lo protegen en su fuga 
(César…) 



Fernando Miguel Pérez Herranz |  Un modelo topológico para la conciencia: las cuatro formas originarias de conciencia  
 
 
 

 
 

187
M A R Z O  

2 0 1 2  

niega a ser mera parte del equilibrio del otro Sujeto. ([S, I, O, M] no produce conciencia por sí misma). Es 

la conciencia de separación del cuerpo. Se presentan dos situaciones: 

 

· o bien se destaca la conciencia del excluyente (H.1a) que deja en situación inestable la 

conciencia del excluido (S,I,O). 

· o bien la conciencia de la parte excluida que resiste en su morfología para obtener su Objeto 

por medio de algún Instrumento: es la conciencia del nómada, del aventurero, del 

desarraigado… (H.1b). 

 

De igual manera, la antropología está repleta de casos de desarraigados, expulsados, etc. 

 

H.2. Pero esta conciencia tiende a anularse si no es reactivada, por lo que es necesaria la incorporación de la 

parte que los separa, y que sirve de intermediario. Es la conciencia del protector que encierra a su protegido y lo 

inmoviliza. (Fig. 8). 

 

 
Fig. 8. Las cuatro formas originarias de conciencia antropológica 

  

Los cantos al dios, al héroe o al príncipe protector recorren los testimonios antropológicos sin excepciones. 

  

v) Hermenéutica mitológico-histórica 

 

La hermenéutica antropológica habrá de ser confirmada (o refutada) a través de las figuras de aparición de la 

conciencia que podemos inducir a partir de los textos que se han conservado en las culturas con escritura, o de los 

testimonios de antropólogos —frailes misioneros, mercaderes, conquistadores…— sobre pueblos ágrafos. Me 

detendré aquí en algunos escritos clásicos —bíblicos y helenos— para confirmar la tesis presupuesta.  

 

A) Comencemos por los textos bíblicos de la tradición semítica.  

 

La conciencia de Eva respecto de Yavé 

 

El momento originario de formación de la conciencia se encuentra en el episodio que narra la «tentación de 



Un modelo topológico para la conciencia: las cuatro formas originarias de conciencia |  Fernando Miguel Pérez Herranz 

 
 

 
 

188 
M A R Z O  

2 0 1 2  

Eva por la serpiente», que sirve de mediadora entre Eva y Dios. La conciencia de Eva surge de su enfrentamiento 

con la acción de Dios por medio de la serpiente. Es una conciencia de tipo E.2 (conciencia del rebelde): 

 

Y dijo la serpiente a la mujer: «No, no moriréis; es que sabe Dios que el día que de él comáis se os 
abrirán los ojos y seréis como Dios, conocedores del bien y del mal» … (Génesis, 3:4). 

 

Lo que la serpiente viene a decir a Eva es lo siguiente: en el Edén, Adán y tú sois meros Instrumentos para 

Dios; y tenéis prohibido constituiros como Sujetos, porque le absorberíais y os identificaríais con Yavé mismo, que 

quedaría así neutralizado (y entonces se pasaría a las figuras cuspoides). Pero el dictado de Yavé ha sido muy 

tajante, y establecido con anterioridad: ha creado a Adán como Instrumento para el cuidado del Edén: 

 

Tomó, pues, Yavé Dios al hombre, y le puso en el jardín de Edén para que lo cultivase y guardase, y 
le dio este mandato… (Génesis, 2:15).  

 

Yavé ha puesto a Adán en el Edén a imagen suya, sí, pero como mediador instrumental para el cultivo y la 

guarda del Paraíso. La serpiente despierta la conciencia de Eva: «Dios quiere que seáis Instrumentos y no Sujetos». 

 

Al verse ante la rebelión de su criatura, Dios cae en la cuenta de que Eva también es otra conciencia, una 

conciencia que despierta; así que Dios no tiene más remedio que responder como conciencia herida y vencedora 

(E.1), cuya resolución es arrojar a Adán y Eva del Paraíso: 

 

Y le arrojó Yavé Dios del jardín del Edén, a labrar la tierra de que había sido tomado. Expulsó al 

hombre y puso delante del jardín del Edén un querubín, que blandía flameante espada para guardar el 

camino del árbol de la vida (Génesis, 3:23-24).  

 

La conciencia de Caín respecto de Yavé  

 

Después de la conciencia de Eva se origina la conciencia de Caín, despertada al confrontarse con la conciencia 

de Dios, que él ha confundido con la eliminación de un mediador para hacerse con el Objeto. Es una conciencia de 

tipo H.1, conciencia del excluido, del exiliado. Pero, puesto que el mediador es irreductible. “«¿Dónde está Abel tu 

hermano?». Contestóle: «No sé. ¿Soy acaso guardián de mi hermano?»…”, la conciencia de Caín es la conciencia 

del errante, del nómada… (H.1a). En todo caso, esta parte excluida pertenece al sistema: 

 

«Demasiado grande es mi castigo para soportarlo. Puesto que me arrojas hoy de la tierra cultivable, 
oculto a tu rostro habré de andar fugitivo y errante por la tierra, y cualquiera que me encuentre me matará». 
Pero Yavé dijo: «Si alguien matare a Caín será siete veces vengado». (Génesis, 4:3-16).  

 

Caín despierta a la conciencia de quedar protegido por Yavé. Aunque, a  la vez, Caín, como antes Adán, no sea 

para Yavé sino un Instrumento del Sujeto - Dios, que conforman una estructura morfológica de tipo E.1: 



Fernando Miguel Pérez Herranz |  Un modelo topológico para la conciencia: las cuatro formas originarias de conciencia  
 
 
 

 
 

189
M A R Z O  

2 0 1 2  

Y le arrojó Yavé Dios [a Adán, (S1)] del jardín del Edén, a labrar (O/I) la tierra (S2) de que había sido 
tomado. (Génesis, 3:22).  

 

A pesar del proceso de conflicto, y de los intentos de reducción o absorción de una conciencia por la otra, las 

dos conciencias quedan ya enfrentadas en equilibrio estable, de manera que ninguna de ellas absorba a la otra 

(característica de las morfologías umbílicas). Caín es consciente de sí respecto de Dios a la vez que Dios es 

consciente de sí respecto de Caín. Resuena aquí el grito del Zaratustra de Nietzsche: “¡Oh gran astro! ¡Qué sería de 

tu felicidad si no tuvieras a aquellos a quienes iluminas!” (Así habló Zaratustra, prólogo). Es significativo que 

Nietzsche transforme a Dios–Sujeto en un Objeto —el Sol—, pero al que se atribuye propiedades humanas como la 

felicidad, según la figura retórica de la prosopopeya. 

 

Para afirmarse como Sujeto privilegiado, Dios propone un pacto a los descendientes de Caín: cómo ser 

Instrumentos privilegiados de Dios.30 (Es el triunfo de las acciones umbílicas frente a las acciones cuspoides, 

podríamos decir).  

 

La conciencia de Lucifer respecto de Yavé 

 

Claro que Yavé ya había tenido ocasión de ser consciente de sí, por mediación del Ángel Lucifer,31 si 

interpretamos en ese sentido los textos de Isaías y Jeremías. Cronológica, aunque no narrativamente, sería la 

primera figura de tipo elíptico E.2: La conciencia del rebelde, la de aquel que quiere ser Sujeto en paralelo con el 

Sujeto dado:  

 

Al cielo subiré, por encima de las estrellas de Dios elevaré mi trono (…) escalaré las alturas de las 
nubes, me igualaré al Altísimo. (Isaías, 14:13-14).  

 

Es la conciencia de quien se niega a ser siervo y grita: Non serviam (No serviré): 

 

Porque desde antiguo quebrantaste tu yugo, rompiste tus coyundas y dijiste: No serviré”. (Jeremías, 
2:20).32 

 

Hay dos textos espléndidos sobre esta figura. Uno se encuentra en Ezequiel: 

 

Fueme dirigida la palabra de Yavé, diciendo: Hijo de hombre, canta una elegía al príncipe de Tiro y 
dile: Así habla el Señor, Yavé: Eras el sello de la perfección, lleno de sabiduría y acabado en belleza. 
Habitabas en el Edén, en el jardín de Dios, vestido de todas las preciosidades; el rubí, el topacio, el 
diamante, el crisólito, el ónice, el berilo, el zafiro, el carbunclo, la esmeralda y el oro te cubrían; llenaste tus 
tesoros y tus almacenes. El día en que fuiste creado, te pusieron junto al querube, colocado en el monte santo 

                                                 
30 Las figuras morfológicas umbílicas permiten explicar el pacto como una estructura, resuelto por choque de conciencias, y no de la manera 
artificial que se inicia con los franciscanos del siglo XIV, cristaliza en Hobbes y es desbordada por Rousseau en su concepto de voluntad general. 
31 Los ángeles aparecen en diversos momentos de la narración bíblica; Génesis (3:24; 32:24-33), Tobías (12:15); Daniel (7:10; 17:49), Lucas 
(caps. 1-2), Hechos (12:1-19)…  
32 En psicoanálisis correspondería al histérico. 



Un modelo topológico para la conciencia: las cuatro formas originarias de conciencia |  Fernando Miguel Pérez Herranz 

 
 

 
 

190 
M A R Z O  

2 0 1 2  

de Dios, y andabas en medio de piedras de fuego. Fuiste perfecto en tus caminos desde que fuiste creado 
hasta el día en que fue hallada en ti la iniquidad. Por la muchedumbre de tus contrataciones, se llenaron tus 
estancias de rapiñas, y pecaste, y te arrojé del monte santo y te eché de en medio de las piedras de fuego, ¡oh 
querube protector! 

Ensoberbecióse tu corazón de tu hermosura y se corrompió tu sabiduría por tu esplendor; por tierra te 
he derribado, ante los reyes te he colocado, y te entregué en espectáculo a los reyes por la muchedumbre de 
tus iniquidades; en la injusticia de tu comercio, profanaste tus santuarios, y yo haré salir de en medio de ti un 
fuego devorador y te reduciré a cenizas sobre la tierra a los ojos de cuantos te miran (Ezequiel, 28:11-18). 

 
Y el otro, en la gran batalla del Apocalipsis: 

 

Se paró el dragón delante de la mujer, que estaba a punto de parir, para tragarse a su hijo en cuanto le 
pariese. Parió un varón, que ha de apacentar a todas las naciones con vara de hierro, pero el Hijo fue 
arrebatado a Dios a y a su trono (…) Hubo una gran batalla en el cielo: Miguel y sus ángeles peleaban con 
el dragón, y peleó el dragón y sus ángeles, y no pudieron triunfar ni fue hallado su lugar en el cielo. Fue 
arrojado el dragón grande, la antigua serpiente, llamada Diablo y Satanás, que extravía a toda la redondez 
de la tierra, y fue precipitado en la tierra, y sus ángeles fueron con él precipitados. (Apocalipsis 12:7-9). 
(Fig. 9). 

 

 
Fig. 9. Las cuatro formas originarias de conciencia hebrea 

 

Variaciones 

 

Y si la conciencia surge de la confrontación de dos figuras, esa misma conciencia desaparece cuando una de 

ellas no le opone resistencia y se deja absorber por la otra convirtiéndose en Instrumento. Así ocurre en el episodio 

de Abraham y su hijo Isaac en el monte Moriah. Abraham, que ha formado su conciencia enfrentada a la conciencia 

de Yavé —por ejemplo, al pedirle cuentas por su decisión de destruir Sodoma (Génesis, 18, 23ss), deja de tener 

conciencia cuando recibe la orden de sacrificar al único hijo que le queda. Abandona la conciencia y se convierte 

en Instrumento absoluto (Génesis, 22). Diríamos que las morfologías de tipo umbílico se transforman en cuspoides 

y entonces un actante puede absorber a todos los demás, provocando acontecimientos de identidad, no de 

conciencia. 

También pueden darse situaciones interesantes al incorporar terceras conciencias, que pueden llegar a ser 

incluso imaginarias, como en el episodio del centurión. Al convertir Dios al mundo en un puro Instrumento de su 

fuerza, el Sujeto estimulado como conciencia admite su papel de Instrumento. La conciencia del vencedor (en el 

psicoanálisis correspondería al amo) es asumida por la conciencia del vencido, aquí, la conciencia del centurión:  

 



Fernando Miguel Pérez Herranz |  Un modelo topológico para la conciencia: las cuatro formas originarias de conciencia  
 
 
 

 
 

191
M A R Z O  

2 0 1 2  

El centurión y los que con él guardaban a Jesús, viendo el terremoto y cuanto había sucedido, 
temieron sobremanera y se decían: Verdaderamente, éste era el Hijo de Dios. (Mateo, 27: 54). 

 

B) Continuamos con los textos cosmogónicos y teogónicos de la tradición helena: 

 

Primera gran figura de conciencia: Prometeo 

 

La preparación de la aparición de la conciencia se inicia con el robo del fuego por Prometeo que se lo ofrece a 

los hombres.33 Durante la Edad de Oro los hombres, nacidos directamente de Gea (que también ha engendrado a los 

dioses), habitan lugares comunes con los dioses, comparten las comidas y celebran banquetes juntos en la llanura de 

Mecone, cerca de Corinto, donde la naturaleza ofrece viandas y manjares de modo espontáneo [como en el Paraíso 

hebreo].  

Excursus. Pero antes de proseguir hemos de hacer una reflexión sobre los inicios de las Cosmogonías y 

Teogonías, pues contienen intuiciones muy fértiles sobre la estructura del mundo. Dos de los tres principios vitales, 

Cielo (Urano) y Tierra (Gea), abren el espacio de la vida, de la lucha entre opuestos, en la que se desenvolverán sus 

hijos, los Titanes: 

 

Madre de todas las divinidades primordiales, conoce los secretos del tiempo, sabe lo que, disimulado 
en la oscuridad de sus repliegues, aparece poco a poco.34 

 

Pero toda esa vitalidad exige una dotación de energía, de una Dinámica, representada por un tercer principio: 

el Eros primordial. Una energía de la que se alimentan los dioses, los hombres, los animales y las plantas. Las 

primeras figuras morfológicas, por tanto, se encuentran en las figuras del Predador / Presa y del Mensajero 

(morfologías de tipo cuspoide). Hasta el triunfo de Zeus, todos los acontecimientos se desenvuelven en luchas de 

destrucción del enemigo, lo que se puede simbolizar con el triunfo de Zeus sobre los Titanes, inmovilizándolos al 

dejar caer sobre ellos una montaña de peñascos (Teogonía….). En estos relatos no ha aparecido aún la conciencia, 

sino las (auto)conciencias que pretenden absorberse las unas a las otras. Las luchas y los combates entre las 

diferentes generaciones de dioses —de Urano a Zeus— pueden representarse según el modelo Predador / Presa. La 

conciencia humana, como decimos, apela a la confrontación de la morfología del Mensajero a través de 

Instrumentos, exige el requisito de imposibilidad de absorción de uno de los actantes, el enfrentamiento entre dos 

máximos, la imposibilidad de trazar un camino en el que un máximo absorba al otro; o entre dos mínimos, 

mediados por una separatriz, que impide que sean absorbidos por la figura principal. La disyunción es excluyente: o 

se es Sujeto o se es Instrumento. 

Pues bien, teniendo en cuenta estos conflictos, decimos que la primera figura de conciencia surge con 

Prometeo en su confrontación con Zeus, porque así lo quiere el propio Zeus: 

 

                                                 
33 El Prometeo de Hesíodo, Esquilo y Platón, cf. C. García Gual, Prometeo: mito y tragedia, Hiperión, Barcelona, 1979. Jaeger, Paideia, L. 
Séchan, El mito de Prometeo, Eudeba, Buenos Aires, 1960… 
34 J. P. Vernant, El universo, los dioses, los hombres, Anagrama, Barcelona, 2000, pág. 29. 



Un modelo topológico para la conciencia: las cuatro formas originarias de conciencia |  Fernando Miguel Pérez Herranz 

 
 

 
 

192 
M A R Z O  

2 0 1 2  

Y Zeus, que sabe planes eternos, lo advirtió y no ignoró a trampa [que le tendía Prometeo]. Pero 
preveía en su ánimo desdichas para los hombres mortales, que iban a cumplirse… (Teogonía, 507-616).35 

 

Antes, la propia astucia (mêtis) había sido absorbida por Zeus al «tragarse» a Metis, su esposa, y después al dar 

a luz a Atenea. Con Prometeo surge una conciencia irreductible a la (auto)conciencia de Zeus. El dios tronante 

estaba utilizando a Prometeo como un Instrumento para la distribución del animal sacrificado —un toro soberbio—, 

pero Prometeo hace el reparto tratando de engañar a Zeus, y se presenta él mismo como Sujeto del reparto y no 

como Instrumento del mismo.36 Instrumento y Sujeto quedan en posición de confrontación e imposibilitan la 

resonancia entre los dos subsistemas A×B: La conciencia de rebeldía E.2 estimula la conciencia del vencedor E.1. 

Este duelo abre dos cuestiones fundamentales para la aparición de la conciencia: 

 

1) Primero: el castigo de Zeus, que retira el fuego / Mensaje (de tipo morfológico mariposa) y hace abandonar 

a los hombre la cómoda vida de la llanura de Mercone. Prometeo rescata el fuego para los hombres, lo que 

significa, en nuestros términos, que los humaniza,. ¿Por qué? Porque a la situación de ser meros Sujetos que 

alcanzan los Objetos (alimentos, placeres…) de manera directa, le añade el Instrumento que los deja en otra 

situcción difernte, una situación ambigua  en la que han de decantarse por ser Sujetos o ser Instrumentos. Esta 

situación responde a la morfología E.1. Algunos hombres, por medio de esos Instrumentos, quedarán sometidos a 

otros hombres; pues Zeus les ha ocultado el bíos (trigo, cebada…) y, si quieren alimentarse de estos productos, 

habrán de cultivarlos y utilizar herramientas (el Centauro Quirón enseña a Aquiles, por ejemplo, a usar la armas, a 

cazar, a razonar, etc.). 

2) Segundo: ahora bien, como corolario, si las conciencias humanas se explican por su relación con los 

Instrumentos, que son de una estructura más compleja que la (auto)conciencia animal de la que se parte, en el 

límite, los propios seres humanos pueden ser utilizados como Instrumentos. En general, los neurobiólogos 

evolucionistas en sus análisis de la conciencia parten de una conciencia animal de base (Edelman, Damasio, 

Crick…); esa estructura se hace muy compleja al incorporar el Instrumento que exige un control técnico; pero, en el 

límite, exige también el control de aquellos individuos que se han reducido a Instrumentos (esclavos, siervos…).37 

Prometeo se enfrenta a Zeus en el terreno de su posición como Sujeto, que esa es la astucia (mêtis) humana. 

Zeus, al sentirse engañado por Prometeo, lo castiga mediante una situación en la que se haga imposible la propia 

autoconciencia, mediante una actividad simple de recurrencia indefinida. Prometeo proviene de los Titanes, cuyo 

carácter rebelde es bien conocido. Así Platón: 

 

(…) y ya en el final mismo, despreocuparse de los juramentos, de los compromisos y, en general, de 
los dioses, imitando y reproduciendo con ello lo que se llama la antigua naturaleza de los Titanes, quienes 
volvieron de nuevo a aquel su primer estado donde llevaban una penosa existencia en la que las desgracias 

                                                 
35 Hesíodo, Teogonía, traducción de Aurelio Pérez, Bruguera, Barcelona, 1970. 
36 García Gual lo deja entrever en su comentario: “En su parcialidad, Prometeo pone en peligro el orden dictado por Zeus al descomponer el 
equilibrio entre hombres y dioses —equilibrio que no es, desde luego, sino el sometimiento total de éstos a aquéllos”, Prometeo, op. cit., pág. 41. 
37 Siempre que se afirma que las herramientas son prolongaciones de los sentidos (ojo, mano…) habría que recordar que el hombre también es 
en muchas ocasiones prolongación de las herramientas. Para el pensamiento morfológico, tanto el Instrumento como el Sujeto forman parte 
de la estructura. 



Fernando Miguel Pérez Herranz |  Un modelo topológico para la conciencia: las cuatro formas originarias de conciencia  
 
 
 

 
 

193
M A R Z O  

2 0 1 2  

no acababan nunca. (Platón, Leyes, 71b). 
 

Segunda gran figura de conciencia: Ulises  

 

La Odisea, el viaje a Ítaca de Ulises, es un bellísimo canto al despertar de la conciencia helena. Tras Prometeo, 

Ulises es la segunda figura de aparición de la conciencia en su enfrentamiento con (auto)conciencias que se le 

oponen, y ante las que siempre saldrá vencedor, aunque con grandes esfuerzos (ayudado a veces por otras 

conciencias que las envuelven: diosas y dioses). Uno de los enfrentamientos más celebrados de Ulises es el que se 

produce con el Cíclope; ahora bien, en un primer momento, entendemos que es una figura que se encuentra bajo el 

modelo Predador / Presa, siendo las estrategias utilizadas por Ulises racionales, pero no pertenecen al 

enfrentamiento de conciencias. Las estrategias de Ulises se mueven entre el razonamiento y la ironía. Así, en el 

momento culminante del engaño por parte de Ulises al presentarse como Nadie (nadie = útis; astucia = mêtis; que 

fonéticamente es muy parecido a meteco, extranjero). Diremos que aquí se produce una transformación de 

linealización de la razón, que pertenece al nivel oral-escritural, no al morfológico-semántico, vinculado al sentido 

(Este episodio abre las puertas más a la Lógica que a la Topología). 

La aparición de la conciencia de Ulises tiene lugar con mucha más nitidez, me parece, en el episodio que lo 

enfrenta con Circe. La maga queda sorprendida ante la astucia de Ulises, capaz de resistirse a sus hechizos 

(encantos), una resistencia que le impide transformar al navegante en animal:  

 

¿Quién eres tú de los humanos? ¿Dónde están tu ciudad y tus padres? Porque hasta ahora ningún oro 
ha resistido estos bebedizos” (Odisea, X, 323 y ss). 

 

Ulises se niega a convertirse en Instrumento de la hechicera, una figura que pertenece a la morfología E.2, lo 

que incita a la aparición de la conciencia rebelde de Circe como E.1. Circe, que habita la isla Eea (en los confines 

orientales del mundo) y mediante filtros maléficos convierte a todos los marineros que caen por aquellas costas en 

animales, en Instrumentos para su provecho material y su vida afectiva. Pero Ulises se resiste a la absorción, lo que 

lleva como consecuencia la aparición de la conciencia de Circe en su perspectiva E.1 de vencida. Así quedan 

estables las dos conciencias: la de Ulises y la de Circe. De manera que han de llegar a una especie de acuerdo para 

no someterse ni para rebelarse; vivirán amorosamente durante un tiempo, semánticamente proyectados ya hacia 

morfologías cuspoides. 

Otro pasaje en el que se narra el despertar de la conciencia, esta vez según la morfología de expulsión H.1a, es 

el que enfrenta a un Ulises disfrazado de mendigo con un mendigo real al entrar en el palacio de Ítaca. Ulises, desde 

la morfología H.2, arroja, expulsa a Iro del palacio.  

 
Quédate ahí sentado, guardándote de los perros y los cerdos, y no quieras ser rey de extranjeros y 

mendigos, siendo tan mísero, no sea que te atraigas a mayor daño (Odisea, XVIII, 105). 
 

 

 



Un modelo topológico para la conciencia: las cuatro formas originarias de conciencia |  Fernando Miguel Pérez Herranz 

 
 

 
 

194 
M A R Z O  

2 0 1 2  

La tercera gran figura de la conciencia: Dionisos 

 

Dionisos, el dios errante, vagabundo, extranjero, nómada, viajero…, interpretado en los términos de la 

semántica topológica, nos ofrece una sorpresa. Aparentemente su conciencia estaría vinculada a morfologías del 

exilio y del nómada H.1; sin embargo, y según nuestra interpretación, Dionisos simboliza la representación genuina 

del vencedor, E.1. El sabio profesor M. Detienne insiste en que Dionisos es un dios del panteón griego: es 

extranjero de las ciudades en las que se presenta, pero nunca está tratado como un bárbaro.38 Dionisos ha nacido del 

cuerpo (muslo) de Zeus, tras haber absorbido, esta vez por hiper-resplandor, a su esposa, Semele, hija de Cadmo.39 

Por esta razón, Dionisos se niega a ser un simple hijo natural de Semele: necesita hacerse reconocer su cualidad de 

poder divino, de ser hijo de Zeus y de vengar a su madre. Dionisos —un divino resentido— se presenta como un 

Sujeto que jamás admite ser instrumentalizado, independientemente de que su poder muestre su aspecto nocturno y 

monstruoso. Su conciencia es siempre la del vencedor (Nietzsche lo ha mostrado indirectamente), por medio de un 

poder con dos modalidades: la manía, el furor y el vino, por el que los hombres olvidan los males cotidianos. 

Una de las formas de conciencia de Dionisos se origina en su choque con Licurgo, a quien enloquece y 

convierte en Instrumento de muerte de su propio hijo, el niño-vid. A las hijas del rey Orcómene las instrumentaliza 

hasta el punto de que una de ellas, Leucipe, le ofrece a su propio hijo como víctima. Y a Cadmo le ordena llegar al 

límite de la impiedad: saquear el templo panhelénico de Apolo. 

Otra forma de conciencia se origina en su enfrentamiento contra Penteo. Dionisos utiliza sus Instrumentos, que 

son las bacantes, pandillas de mujeres que combaten a golpes de tirso, hasta despedazar a Penteo, que pretendió en 

vano convertir a Dionisos en Instrumento. 

 

Cuarta figura de la conciencia: Edipo 

 

Edipo es la figura por antonomasia de la consolidación de la conciencia, en la que se conjugan todas las figuras 

propuestas. Edipo representa, además, el momento de reflexión de la conciencia, que no es autorreferente, sino 

respecto de otra conciencia: la del oráculo. Edipo le pregunta: «¿Quién soy?»; es decir, en nuestros términos: «¿Soy 

Sujeto o Instrumento?». La respuesta del oráculo cubre las morfologías básicas (cuspoides) y de ahí su pregnancia: 

«Matarás a tu padre y te casarás con tu madre». Es decir: “No te convertirás en Instrumento de Layo” (E.2/E.1); al 

unirte a Yocasta protegerás el reino de Tebas frente a su dispersión (H.1b/H.2); escaparás a la protección de tus 

padres (putativos) (H.2); y te alejarás, autoexiliado y nómada (H.1b). Los equívocos del oráculo le harán poner 

ahora todas esas proposiciones en primera persona: “Mi propia conciencia de Sujeto o de Instrumento, de parte 

excluida o de parte protectora (E.2 y H.2), de arrojar a la Esfinge o de ser arrojado y expulsado del reino por mis 

conciudadanos” (H.1a).  

                                                 
38 M. Detienne, Dioniso a cielo abierto, Gedisa, Barcelona, 2003, págs. 28 y ss. Eurípides, Las bacantes, 39-40. 
39 El rey Cadmo que, por cierto, permanece durante siete años al servicio de Ares (es decir, sin conciencia respecto de él) por haber dado muerte 
al dragón que custodiaba la fuente de Ares. Cf. Vernant, op. cit., pág. 159). 



Fernando Miguel Pérez Herranz |  Un modelo topológico para la conciencia: las cuatro formas originarias de conciencia  
 
 
 

 
 

195
M A R Z O  

2 0 1 2  

En rápido resumen, veamos cómo Edipo atraviesa todas las figuras de la morfología de la conciencia:40 

 

E.2 / E.1: Edipo / Layo. Edipo se rebela ante el intento de Layo por instrumentalizarlo (ha de dejarle pasar 

primero, como cualquier siervo); quedan enfrentados dos mínimos, y hay una reducción a la eliminación de uno de 

ellos. La conciencia de Edipo es efímera, no va más allá de dar muerte a Layo. 

E.2 / E.1: Edipo / Esfinge. La Esfinge es una conciencia que envuelve a todas las conciencias de la ciudad de 

Tebas (aún no es la conciencia de la divinidad cristiana que envuelve a todas las criaturas). Edipo, no se deja 

instrumentalizar por la Esfinge, pues Edipo muestra el lugar que ocupa como Sujeto, no es un mero mediador del 

mensaje de la Esfinge y la obliga a su autodestrucción. 

E.1 / ?: Edipo / Tiresias. Es una figura ambigua, mediadora (doble cúspide) del esfuerzo de una conciencia por 

instrumentalizar a la otra, pero ésta actúa como un atractor cuspoide; no hay fenómeno de resonancia. (Se asemeja a 

las figuras que relacionan hombres y animales).  

 

H.2 / H.1a: Edipo frente a las conciencias que lo envuelven (imaginariamente): Creonte y Tiresias. De rey 

protector, Edipo pasa a disponer que Creonte abandone la ciudad. 

E.1 / ¿?: Edipo / criado de Layo y testigo del crimen de Edipo. 

E.1 / E.2: Mensajero de Corinto / criado de Layo. Discuten sobre la posición de Sujeto en la entrega del niño 

Edipo. 

H.2 / H.1b: Mensajero de Corinto / Edipo: queda nómada y errante. El Mensajero es la conciencia que 

envuelve el secreto, que lo protege, pero que al alcanzar el objeto, hace desaparecer el elemento mediador, Edipo 

que se autoexilia. 

H.2b / H.1: Edipo / Teseo. Acogido por Teseo en Atenas, Edipo adquiere ya definitivamente la conciencia de 

meteco que marca su último período de vida. 

H.2 / H.1a: Habitantes de Colono / Edipo. En Colono será expulsado por los habitantes del santuario de las 

Erinias. 

 

BIBLIOGRAFÍA 

 
a) Sobre cerebro y conciencia 
 
F. M. Pérez Herranz, “¿Podemos cambiar? Determinismo y libre albedrío”, Eikasía, nº 13, 2007, págs. 1-28.  
--- “Sobre determinismo y libre albedrío. A propósito del libro de Miguel Espinoza, Théorie du déterminisme 

causal,” Eikasía, nº 16, 2008, págs. 1-37. 
--- “Hegel y el cerebro: «El ser del espíritu es un hueso»”, en AA.VV., La Fenomenología del Espíritu de Hegel. 

200 años después, Eikasía, Oviedo, 2008, págs. 73- 150.  
--- “Del sujeto descentrado. Reflexiones en torno al materialismo fenomenológico”,  Eikasía, nº 23, 2009, págs. 1-

24.  
--- “Deconstrucción de la Naturaleza: morfologismo y libre albedrío”, Eikasía, nº 27, 2009, págs. 301-346.  
--- “La teoría de las categorías y el «cerebro topológico»”, conferencia invitada en el 1° Simposio internazionale di 

                                                 
40 Sobre Edipo, la literatura al uso es interminable. Véase un resumen en M.S. Ruipérez, El mito de Edipo, Alianza, Madrid, 2006. 



Un modelo topológico para la conciencia: las cuatro formas originarias de conciencia |  Fernando Miguel Pérez Herranz 

 
 

 
 

196 
M A R Z O  

2 0 1 2  

«Semioscienze e Morfoscienze», celebrado en Urbino (Italia), los días 2-4 de septiembre de 2010. 
--- “Cerebro, formación de la subjetividad y ego trascendental”, Eikasía, nº 34, 2010, págs.  509-530. 
--- “El teorema de la conciencia y el Proyecto Cerebro Humano” en F. J. Serrano Bosquet (ed.), Ciencia, Tecnología 

y Sociedad, MacGraw Hill, México, 2010, págs. 217-240.  
 

b) Sobre Semántica topológica 
 

AA.VV., Littérature et théorie du chaos, Presses Universitaires de Vincennes, 1994. 
Bernárdez, E.: “De la «lingüística catastrofista» a la lingüística cognitiva”, Revista de Filología Alemana, 2, 

Editorial Complutense, Madrid, 1994, págs. 181-199. 
Brandt, Per Aage, “Agonistique et analyse dynamique catastrophiste du modal et de l'aspectuel”, Poetica et 

Analytica, 6, 1989, págs. 80-91. 
Pérez Herranz, F.M., “La Teoría de las Catástrofes de René Thom, nuevo contexto determinante para las ciencias 

morfológicas”, El Basilisco, 16, 1994, págs. 22-42. 
Pérez Herranz, F.M.,  Lenguaje e intuición espacial, Instituto Gil-Albert, Alicante, 1996.  
Pérez Herranz, F.M, “Argumentación y Filosofía de la Naturaleza. La argumentación «perceptiva»”, Eikasía, 35, 

2010, págs. 223-250. 
 Pérez Herranz, F.M. y López Cruces, A.J., “Poemas «visualizados» a través de la teoría de las catástrofes de R. 

Thom”, Actas del Primer Congreso Internacional de Ontología, Publicacions de la Universitat Autònoma 
de Barcelona, 1994, págs. 543-555.  

Pérez Herranz, F.M. y López Cruces, A.J., “Para una formalización «topológica» de la semántica”, Estudios de 
lingüística, nº 10, Universidad de Alicante, 1995, págs. 281-314. 

Petitot, J. (dir), Logos et Théorie des catastrophes, Patiño, Genève, 1988.  
Petitot, J., “Topologie du carré sémiotique”, Etudes Littéraires, Québec, Université de Laval, 1977.  
Petitot, J., Physique du Sens, Editions du Centre National de la Recherche Scientifique, Paris, 1992. 
Pottier, B., Semántica general, Gredos, Madrid, 1992. 
Tesnière, L., Éléments de Syntaxe, Klincksieck, París, 1969. 
Thom, R. Esbozo de una Semiofísica. Física aristotélica y teoría de las catástrofes, Gedisa, Barcelona, 1990. 
Thom, R., Modèles mathématiques de la morphogenèse, Ch. Bourgois, París, 19802. 
Wildgen, W., “Archetypical Dynamics in Word Semantica: An application of Catastrophe Theory” en H. J. 

Eikmeyer y H. Reiser, Words, Worlds and Contexts, New Jork, 1981. 
Wildgen, W., Catastrophe Theoretic Semantics. An Elaboration and Application of René Thom's theory, Benjamin, 

Amsterdam, 1982. 
 



Héctor Velázquez Fernández | Auto organización, complejidad y naturaleza: hacia una revaloración de la forma aristotélica  
 
 
 
 

 

 
 

197
M A R Z O  

2 0 1 2  

Auto organización, complejidad y naturaleza: 
hacia una revaloración de la forma aristotélica 
Héctor Velázquez Fernández 
Universidad Panamericana 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  

Abstract 
 
The  complexity  understood  as  sciences  of  complexity, 
complexity  as  method  and  complexity  as  worldview 
represents  a  new  comprehension  of  reality  described  as  a 
whole  structure  coordinated  as  an  evolutionary  dynamic 
system.  The  nature  described  as  evolutionary  complexity 
coincides  with  Aristotelian  formal  cause  in  the  way  to 
understand  the  relationship between change and  structure; 
and according to me, it could suggest a new understanding 
of the formal cause.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Resumen 
 
La  complejidad,  entendido  como  método,  ciencia  y 
cosmovisión,  representa  una  nueva  lectura  de  la  realidad 
entendida  como  un  todo  dinámico,  abierto  a  la  novedad 
evolutiva pero compatible con  las estructuras ya existentes. 
El  estudio  de  la  naturaleza  como  un  sistema  complejo 
evolutivo  adaptativo  coincide  en  parte  con  la  noción 
aristotélica de causa formal, por lo que parece oportuna una 
revaloración contemporánea de la causa formal.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 



 



Héctor Velázquez Fernández | Auto organización, complejidad y naturaleza: hacia una revaloración de la forma aristotélica  
 
 
 
 

 

 
 

199
M A R Z O  

2 0 1 2  

Auto organización, complejidad y naturaleza: 
hacia una revaloración de la forma aristotélica 
Héctor Velázquez Fernández 
Universidad Panamericana 
 
 

 
 
 

Introducción 

 

La investigación física de la naturaleza tuvo desde los llamados calculadores de Oxford en el siglo XIV un 

propósito más o menos claro: superar la explicación aristotélica del mundo material. Desde entonces algunos 

intentos fueron más agresivos y otros menos combativos: lo mismo lo pretende la dinámica galileana que la teoría 

corpuscular de la materia de Robert Boyle.  

Aristóteles ha sido denunciado por los cultivadores de la ciencia moderna, desde sus inicios, como un pensador 

recurrentemente proclive a la explicación del mundo en función de causas exóticas, ocultas, sutiles, formales. Que 

escapan a la mensurabilidad y el control instrumental.  

En cierto sentido, la realidad es para la ciencia moderna el resultado de una combinación entre instrumentación 

y teoría matemática; requisito para la descripción física. Es decir, la combinación entre experiencia concreta, 

instrumental; y teorización físico-matemática universalizable.  

Para la ciencia moderna la referencia a lo que consideran causas ocultas, por subyacentes a los fenómenos, se 

basa en la explicación aristotélica que más tarde se convertiría en fantasmagóricos homúnculos, genios malignos o 

entidades que causan fenómenos sin necesidad de contacto o interacción mecánica. Lo cual consideran inaceptable. 

Esto hacía de la causalidad formal un inteligente recurso epistemológico que pretendía dar cuenta de la 

integración de los elementos de una realidad material entre sí, pero que palidecía ante la enumeración de dichos 

elementos, pues parece perder sentido la existencia de causalidades formales aglutinantes que no permiten su 

identificación analítica mediante la instrumentación científica ni la estandarización universalizante de la descripción 

matemática.  

 

1. Ciencia moderna y forma aristotélica 

 

La ciencia moderna desconfía de la causalidad formal porque ésta pretende ser más explicativa, por esencial, 

que los elementos analíticos y matematizables de los fenómenos físicos. 

La identificación de la causalidad formal en un fenómeno permite en el pensamiento aristotélico la 

jerarquización de los conocimientos: mientras más formal es una causa, más explicativa e importante se vuelve 

entre los demás elementos causales. La subalternancia entre los conocimientos también depende, según el 

pensamiento aristotélico, del menor o mayor acercamiento al carácter formal causal.  



 Auto organización, complejidad y naturaleza: hacia una revaloración de la forma aristotélica |  Héctor Velázquez Fernández 

 
 
 

 
 

200 
M A R Z O  

2 0 1 2  

Y dentro del mundo material, los comportamientos y tendencias se refieren irremediablemente a los factores 

esenciales o formales, que dan pie a los demás criterios causales de un fenómeno material: es la causa formal la que 

determina qué tipo de elementos pueden integrarse en un mismo fenómeno, la que explica las interacciones de ese 

fenómeno con otros, la que regula el futuro de las tendencias que de un fenómeno se esperan. 

La causa formal es en términos generales, la guía esencial de lo que un objeto es, lo que puede llegar a ser, y la 

ruta para deducir los posibles orígenes de un fenómeno. Es al mismo tiempo criterio de inteligibilidad y de 

despliegue; es estabilidad y determinación. Y en ese carácter radical fincó el aristotelismo el fundamento de la 

esencia como principio de conocimiento. 

Pero la ciencia moderna no pudo homologar el carácter esencial de la causa formal con los nuevos recursos de 

la matematización física de la realidad. Y entonces emprendió un proyecto aún más ambicioso: la búsqueda de un 

nuevo criterio de inteligibilidad de la naturaleza y de universalización de su conocimiento. 

La inteligibilidad la encontró en la descripción de la naturaleza como un conjunto de partes en interacción en 

función de causalidades externas mecánicas; y la universalización en la matematización de las realidades físicas.  

La sustitución de la forma dio paso entonces a un nuevo criterio epistemológico: el análisis como elenco de las 

partes protagonistas de un fenómeno; y la síntesis como criterio de unificación de dichas partes. Este acceso a la 

realidad no necesitaba ya de la causa formal, bastaba con la posibilidad de distinguir los elementos protagonistas y 

el criterio que los hacía interaccionar: el todo no sería más que la suma de las partes. 

Esta superación de la formalidad aristotélica se anunció con varias ventajas, sobre todo dentro del 

mecanicismo: la racionalidad ensayaba cómo en la medida que más se avanzaba en la instrumentación y la 

matematización de la física, más era posible jerarquizar tanto el protagonismo de los elementos en interacción, 

como los criterios que los mantenía dentro de un mismo fenómeno. 

Así, era posible identificar elementos más protagonistas que otros, y criterios de interacción más relevantes 

que el resto. De la combinación de ambos factores, elementos y criterios de interacción entre ellos, nacía entonces 

el fenómeno. Y la posibilidad de jerarquizar tantos elementos y criterios fueran apareciendo. 

 

2. La racionalidad moderna 

 

La racionalidad científica moderna se entrenó entonces en la identificación de elementos centrales, derivados 

y tangenciales: los centrales serían aquellos elementos que no pueden no estar en un fenómeno dado; los derivados, 

aquellos que podemos conocer pero que no constituyen a los demás elementos; y los tangenciales, contextos o 

referencias que no tienen especial protagonismo como elementos.  

Con los criterios de interacción pasó algo semejante: ya era posible entonces clasificarlos en criterios causales 

centrales, criterios periféricos y criterios tangenciales. Y así, elementos, junto con criterios de interacción, habían 

dado origen a una nueva perspectiva de jerarquización epistemológica, basada en los descubrimientos de la 

acelerada instrumentación, y en la físicomatemática: la clasificación en causalidades centrales, causalidades 

periféricas y causalidades tangenciales.  



Héctor Velázquez Fernández | Auto organización, complejidad y naturaleza: hacia una revaloración de la forma aristotélica  
 
 
 
 

 

 
 

201
M A R Z O  

2 0 1 2  

Y no era necesaria ya la causalidad formal, imposible de ser analizada mediante instrumentación no 

universalizable y no matematizable. En cambio, con la nueva perspectiva, se podía apostar hacia el avance de la 

identificación de elementos mediante nuevos instrumentos, y la posibilidad de universalizar los criterios de 

interacción encontrados, mediante la teorización físico matemática. 

Y con ese recurso, poner entre paréntesis causalidades que no fueran suficientemente protagonistas por 

periféricas e incluso desdeñar las que sólo fueran tangenciales. La jerarquía ahora estaría clara y sin necesidad de 

distinguir entre causas formales y causas no formales. 

Sobra decir el atractivo que esta visión de la realidad despertó entre los filósofos naturales modernos: permitía 

el análisis, la síntesis y el pronóstico; el progreso y la superación de conocimientos pasados; hacía inútil la 

referencia a las tradiciones explicativas no experimentadas, como la causal formal.  

Y como ya se mencionó, para entender el todo había que reunir sólo las partes y sus reglas de integración, que 

desde luego eran ajenas a todo conjunto de partes reguladas por ellas. Esto es, se comportaban como reglas que 

advenían desde fuera a elementos y materia, cuya entidad implicaba poco dinamismo, si no es que nulo. En una 

lectura de la realidad tal, es necesario quitar a la materia todo tipo de comportamiento espontáneo. Y sólo explicar 

configuraciones detonadas desde fuera, con la materia como objeto pasivo y receptor de dichas interacciones. 

Hasta aquí el repaso somero de la superación causal aristotélica dentro de la ciencia moderna del siglo XVII en 

adelante. Para esta superación de la causa formal, la realidad se compone de elementos en interacción, y dicha 

interacción permite la jerarquización entre incidencias centrales, derivadas y tangenciales.  

 

3. La racionalidad compleja 

 

Pero tal superación de Aristóteles no parece haber cerrado el último de los argumentos a favor de la causalidad 

formal. La epistemología contemporánea que entiende la naturaleza como un sistema complejo evolutivo 

adaptativo, en cierto sentido ensaya otro modo mucho muy diferente del que intenta identificar interacciones 

causales o elementos centrales, derivados y tangenciales.  

La complejidad supone la investigación sobre un problema que los mismos griegos habían planteado ya: 

encontrar la raíz de la unidad del todo múltiple, y más aún, la raíz de la emergencia de la unidad de un todo como 

resultado de la actividad coordinada de las partes.  

Pero el estudio de la complejidad contemporánea ha sumado diferentes elementos para la interpretación de la 

realidad, que en buena medida hacen inútil la jerarquización planteada por la ciencia moderna entre interacciones 

centrales, derivadas y tangenciales, y apuesta en cambio por enfoques que de alguna manera recuerdan la 

formalidad aristotélica. 

Descripciones como emergencia y holismo, no sólo enfatizan la insuficiencia de la lectura del mundo físico en 

función de partes mecánicas y funcionamientos fundamentales, sino que obligan a intentar una nueva epistemología 

más integradora y menos jerarquizante. (Ludwig von Bertalanffy (1901-1972), Ilya Prigogine (1917-2003) y Edgar 

Morin (n. 1921). 



 Auto organización, complejidad y naturaleza: hacia una revaloración de la forma aristotélica |  Héctor Velázquez Fernández 

 
 
 

 
 

202 
M A R Z O  

2 0 1 2  

Los teóricos de la complejidad contemporánea, como es sabido, insisten en distinguir entre simple conjunto de 

elementos enumerados por la instrumentación científica propia de la ciencia moderna (a lo que llaman multiplicidad 

o complicación), y el resultado de interacciones para formar un todo (llamado complejidad).  

Así, complejidad implicaría el proceso por el que un sistema se hace un uno funcional, en virtud de la 

probabilidad, el caos, el determinismo, etc.; mientras que la complicación sería la cantidad de elementos en 

interacción, que difícilmente constituirían un sujeto que fuera más que la mera suma de las partes. 

La base epistemológica de la complejidad supone entonces en su lectura nociones como orden, coherencia, 

unidad, estructura, organización, información, significado, contexto, irreversibilidad, memoria, emergencia, 

autopóiesis, entre otras. 

Uno de los ejes fundamentales de la lectura de la naturaleza como un sistema complejo, está representado por 

la información, es decir, el conjunto de criterios de interacción que dan origen a una organización.  

 

4. Complejidad, información y forma aristotélica 

 

La información consiste en una serie de parámetros que se almacenan, codifican y decodifican, se transmiten y 

se integran, de modo que hacen posible la aparición de patrones de interacción, su continuidad en el tiempo y la 

capacidad de asimilar entornos y crear redes de interacción novedosas.  

Dentro del estudio de la complejidad, la información es uno de los elementos fundamentales que han mostrado 

la inoperancia de la descripción moderna de los sistemas naturales como simple agregación de partes como fruto de 

la interacción externa. 

La información ha introducido elementos de comprensión que van mucho más allá de los explotados por la 

ciencia moderna. Entre ellos, la conclusión de que la naturaleza actúa, no en función de causalidades lineales, donde 

dado un punto causal, se puede establecer si la incidencia causal es central, derivada o tangencial, según la distancia 

respecto del fenómeno causal dado.  

La información funciona como un patrón comunicado que posibilita las interacciones presentes, pero también 

aglutina las futuras. Y de esta combinación se desprende dentro del estudio contemporáneo de la complejidad que la 

concausalidad que da origen a los fenómenos naturales no opera según un criterio lineal de interacción,  sino con 

base en la incorporación de otros factores causales, que se unen al modo de una red donde cada uno de los nodos 

vincula al resto y crea la estructura reticular.  

En una configuración reticular no hay nodos privilegiados, ni centrales, ni derivados ni tangenciales. Sino que 

están compareciendo todos por igual: todos hacen la red y todos mantienen la posibilidad de incrementar con base 

en la información las interacciones holísticas de un sistema. 

Bajo esta idea, el sistema natural es para la complejidad algo mucho más rico que la mera suma de elementos 

en interacción: es un núcleo de instrucciones internas, abiertas a la interacción externa en función de lo que ya se es. 

Una suerte de libertad restringida que se asemeja mucho a la noción de forma aristotélica, porque dicha interacción 

abierta al exterior da origen a una organización estable, que sigue cambiando en el tiempo pero no hacia cualquier 



Héctor Velázquez Fernández | Auto organización, complejidad y naturaleza: hacia una revaloración de la forma aristotélica  
 
 
 
 

 

 
 

203
M A R Z O  

2 0 1 2  

futuro posible, sino sólo hacia las configuraciones que sean solidarias con las formas ya acontecidas.  

La aparición de la complejidad como criterio para entender la naturaleza ha dado pie a diversas perspectivas. 

Se ha tomado la complejidad como un método para acceder a los sistemas naturales; pero también se le considera 

como un conjunto de ciencias, e incluso como toda una cosmovisión.  

Como método, la complejidad se anuncia al modo de una nueva gramática de la realidad donde a partir de 

neologismos, grafismos y guiones, se aprende a leer la realidad sin separación sujeto-objeto; pues se asocia esa 

lectura más con un canon de condiciones de posibilidad (al modo kantiano). Y se apuesta, en cambio, por un 

pensamiento relacional, reticular, donde el conocimiento sea para el sujeto más una hermenéutica y propedéutica, 

que un canon o reglas a cumplir.  

Aunado a ello, las ciencias de la complejidad o la complejidad como ciencia supone el estudio de 

comportamientos caóticos, atractores fijos, periódicos y extraños, fenómenos de autoorganización, rupturas de 

simetría, bifurcación, estados cercanos y lejanos del equilibrio, estructuras disipativas, fenómenos de autopóiesis, 

sinergia, emergencia, lógicas no clásicas, simulación, probabilidad, patrones (y no simplemente leyes naturales), 

inteligencia y vida artificial, etc., que muestran los sistemas naturales como dinámicos, y no estáticos; en los que el 

tiempo, la irreversibilidad y la relatividad, así como la incertidumbre, la inestabilidad, las bifurcaciones, etc., son 

ahora el parámetro para investigar la naturaleza. 

Pero cuando la complejidad se convierte en toda una cosmovisión, se asume una perspectiva de conjunto donde 

no necesariamente debe introducirse un lenguaje técnico propio de las ciencias de la complejidad, sino una lectura 

de conjunto donde el mundo sea visto como un entramado de relaciones, en los más dispares campos, como la 

sistémica de la salud, administración sistémica de empresa, etc.  

En una perspectiva de este tipo se buscan las pautas que conecten las realidades entre sí para llegar a una 

visión holística en la que no están separados los componentes de la realidad porque ésta se presenta como un todo 

cambiante, al modo de una forma dinámica y no como una sustancia estática. 

 

5. La naturaleza como un sistema complejo 

 

La complejidad busca sustituir la racionalidad parmenídea a cambio de una más heraclítea. La complejidad 

intenta conocer la vida y el dinamismo inerte tal y como son, y al mismo tiempo tal y como podrían ser en el 

tiempo; no como mera sorpresa, sino entendida como un programa; de ahí la relevancia de la información como 

categoría de despliegue de la naturaleza.  

Un enfoque tal sólo es posible con una visión de frontera, inter y transdisciplinar, y no sólo entre ciencias de la 

naturaleza; sino por ejemplo, entre las ciencias y el arte,  pues por ejemplo la simulación computarizada tiene un 

papel preponderante en el estudio de los desarrollo de los posibles estados futuros, ya que aventura el resultado 

tendencial en condiciones que no podemos emular sin la ayuda de este recurso informático. 

Hablar de la naturaleza en clave de complejidad implica una racionalidad no reductiva sino prospectiva, en 

donde este mundo exige al mismo tiempo el estudio de lo real y lo posible; y lo posible como fundamento de lo 



 Auto organización, complejidad y naturaleza: hacia una revaloración de la forma aristotélica |  Héctor Velázquez Fernández 

 
 
 

 
 

204 
M A R Z O  

2 0 1 2  

real, de la emergencia y la creatividad1. 

Lo complejo no intenta llegar a lo elemental, a lo básico, a lo central, como sí lo intenta la epistemología de la 

ciencia moderna, donde todo se funde y se reduce en un pensamiento claro por reductivo; con certeza y evidencia. 

Sino que apunta a lo radical (donde aparecen las incertidumbres y antinomias). Y por ello su epistemología se 

compone más bien de núcleos agregados en niveles moleculares y a su vez estos en niveles globales.  

Es verdad que el pensamiento complejo parece a primera vista una pérdida, confusión o dificultad, porque se 

pierde lo que tradicionalmente aparecía claro a nuestros ojos como algo neto, armónico o evidente; ante lo cual lo 

complejo aparece como ilusorio, confuso y ambiguo. Por eso, desde las categorías de la racionalidad moderna, la 

complejidad aparece como una mezcla entre orden, desorden y organización.  

Sin embargo, la racionalidad compleja aventaja en poder epistemológico explicativo a otras alegorías sobre la 

naturaleza. La complejidad logra aglutinar fenómenos distantes que son igualmente causales, al margen de su 

distancia. En una visión de racionalidad moderna, hay elementos más relevantes que otros; mientras que en un 

sistema complejo las incidencias causales son globales y cualquier fenómeno tiene que ver con cualquier otro.  

 

6. Forma, auto organización y naturaleza 

 

La lectura de la naturaleza como un sistema complejo revalora la causalidad reticular, no jerárquica; es un 

rescate de la alteridad, la diferencia y la agregación de unos fenómenos con otros. En este sentido, la naturaleza se 

presenta como un entramado de causalidades más que como un conjunto de partes desarticuladas o articuladas en 

función de un solo parámetro, como lo es el del mecanicismo. 

La complejidad permite incluir el cambio de las estructuras naturales en el tiempo, y permite leer el universo 

como un proceso evolutivo donde ningún elemento ni fenómeno deja de ser protagonista2. 

Si el cosmos se revela cambiante, evolutivo, y por la epistemología de la complejidad asumimos que ningún 

fenómeno es menos protagonista que otro, quiere decir que todo surgimiento de novedades naturales se incorpora 

con toda su fuerza al entramado causal reticular, donde ningún fenómeno es menos que ninguno.  

Esa es la base del papel que la autoorganización desempeña en la comprensión de la naturaleza como un 

sistema complejo. La capacidad de la naturaleza para mantener e innovar estructuraciones, sólo es posible si se 

procede de una estructuración anterior.  

La autoorganización depende de una serie de reglas concausales que mantiene los patrones desde los que surge 

y los hace solidarios con los que habrán de aparecer. Opera una modelización como reiteración de estabilidad en las 

estructuras naturales, junto con cierta direccionalidad que restringe los estados futuros a desplegarse. Mantiene una 

verdadera combinación entre lo que se es y lo que se puede llegar a ser a partir de lo que ya se es.  

Si nada permaneciera en la sucesión temporal del desarrollo de cada uno de los momentos de la naturaleza, 

                                                 
1 MALDONADO, E., “Esbozo de una Filosofía de la Lógica de la Complejidad”, en MALDONADO, E., (Ed.), Visiones sobre la complejidad, 
El Bosque, Colombia, 2001, pp. 9-27. 
2 FELTZ, B., CROMMELINCK, M, GOUJON, Ph., Auto-organisation et emergence dans les sciences de la vie, Ousia, Bruxelles, 1999; 
ARTIGAS, M., La mente del universo, EUNSA, 1999. 



Héctor Velázquez Fernández | Auto organización, complejidad y naturaleza: hacia una revaloración de la forma aristotélica  
 
 
 
 

 

 
 

205
M A R Z O  

2 0 1 2  

ésta se autocrearía a cada fracción de tiempo que transcurriera en el sistema, porque no existiría antecedente suyo 

alguno. Pero, paradójicamente, si no hay verdadera actualización de potencia a acto —pues la potencia no sería 

antecedente del acto ante esta absoluta novedad—, entonces el movimiento o cambio del universo sería simple 

modificación accidental, no direccional, sino sujeta a la accidentalidad, pues el estado logrado después de tal 

transformación sería un resultado del acaso.  

Un sistema en tales condiciones hace también imposible la noción de evolución: como siempre se conservaría 

la misma caoticidad como cualidad de todo el universo, no se puede decir que las nuevas configuraciones son 

evolución de las anteriores; en efecto, son cualitativamente tan caóticas como las que les dieron origen.  

Por ello, si no hay autoorganización, no se puede esperar que el universo en su conjunto esté evolucionando, 

sino que al modo de un gran caleidoscopio, en él se estarían simplemente combinando todas sus variables de forma 

tan caótica y errática, que en cada momento de su desarrollo nos presentaría una configuración -por ejemplo, la 

actual- que en otro momento de la flecha del tiempo será absolutamente diferente.  

Lo que sugiere que si el universo no fuera autoorganizado no sería inteligible, pues no se podría relacionar el 

estado anterior con el posterior, ni la captación de la naturaleza en un primer momento con el de un segundo 

momento.  

 

7. Conclusión  

 

La noción aristotélica de forma, entendida como acto, como lo que se es ya, y desde el que se es, supone una 

estabilidad que no necesariamente en fijista, sino constante.  

La autoorganización contemporánea supone dentro de la lectura de la naturaleza como un sistema complejo, que la 

aparición de novedades no se da de modo absolutamente ciego si se le contrasta con el entorno en el que surge. Hay una 

cierta continuidad y una cierta restricción: no todos los futuros posibles se vuelven reales, sino sólo los que sean 

compatibles con las condiciones anteriormente existentes.  

De esta forma, la sugerente caracterología de la causalidad formal en Aristóteles se vuelve un interesante reto al 

intelecto que puede verse interpelado para rastrear en qué medida la inteligencia humana ya había acuñado categorías para 

explicar la sustentabilidad dentro del cambio, el futuro en función de lo que ya se fue; o la permanencia del orden no 

obstante su carácter evolutivo.  

De cualquier manera y sin ánimo de discursos relacionales anacrónicos,  parece conveniente una revaloración de las 

tesis causales formales aristotélicas, pues una lectura que permita identificar unas características constantes que aglutinen 

la realidad como un todo estable, aunque no fijista, tal y como lo sugiere la forma Aristotélica, podría arrojar más luces a 

la intención epistemológica de la complejidad.  

La complejidad pretende entender al universo como un núcleo transparente a nuestra inteligencia, al modo de una 

racionalidad materializada con patrones de despliegue plural; evolutivo, pero coherente. La intuición aristotélica sobre la 

causa formal parece tener mucho que decir aún al respecto en la intelección contemporánea del mundo3. 

                                                 
3 VELAZQUEZ, H., ¿Qué es la naturaleza? Introducción filosófica a la historia de la ciencia, Porrúa, México, 2007, cap. 8. 



 



 
 
Xavier Verley | Epistémologie ou philosophie de la nature?  
 
 
 
 

 
 

207
M A R Z O  

2 0 1 2  

Epistémologie ou philosophie de la nature? 
Xavier Verley 
Université de Toulouse‐Le Mirail   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Résumé 
   
Ce  texte  écrit  en  1986  a  été  lu  et  approuvé  par  Jean 
Largeault.  Son  but  était  de  montrer  quʹil  est  possible 
dʹétudier  la  science  en  y  introduisant  une  dimension 
métaphysique.  Lʹépistémologie  prétend  comprendre  la 
science comme sʹil sʹagissait dʹune simple méthode ou dʹune 
théorie de la connaissance à la manière des idéalistes et des 
positivistes. Jʹai voulu montrer dans ce texte quʹil existait un 
courant  de  pensée,  la  philosophie  de  la  nature  dont  Jean 
Largeault  était  un  défenseur,  qui  redonnait  un  sens  à  la 
notion  de  contenu  appliquée  à  la  science.  Lʹontologie  ne 
pouvait  se  déduire  des  systèmes  logiques  comme  le 
croyaient  les  adeptes  de  la  sémantique  logique  (Tarski, 
Carnap,  Hintikka,  Kripke):  Largeault  croyait  au  contraire 
que  le  contenu  des  théories  scientifiques  ne  peut  être 
compris que si  la science ne se  limite pas à  la construction 
logique  de modèles  déduits  d’une  théorie,  ou  à  la  simple 
description d’un donné mais inclut lʹexplication et le recours 
aux  formes  proposées  par  les  géomètres.  Le monde  et  la 
nature  ne  peuvent  être  réduits  à  des  projections  ou  de 
simples constructions mentales.   

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 



 



 
 
Xavier Verley | Epistémologie ou philosophie de la nature?  
 
 
 
 

 
 

209
M A R Z O  

2 0 1 2  

Epistémologie ou philosophie de la nature? 
Xavier Verley 
Université de Toulouse‐Le Mirail 
 
 

 
 
 

Introduction 

 

A quelques mois d’intervalle, deux livres importants1, devraient attirer l’attention de ceux qui croient que 

philosophie et science vivent et se fortifient en posant des questions de choses et inversement se tarissent, 

succombent quand elles s’en tiennent à des énigmes et spéculations purement verbales. A ceux qui croiraient encore 

avec les néopositivistes que la philosophie doit borner son ambition à l’analyse des langages de la science, les 

ouvrages récents de Jean Largeault enseignent avec vigueur et persuasion que la métaphysique traditionnelle, loin 

d’être un discours insensé, offre suffisamment de concepts et d’idées pour penser les plus récents développements 

de la science. Il ne saurait être question ici de discuter d’idées qui sont toujours soigneusement analysées et 

embrassent à la fois l’histoire de la philosophie et l’histoire des sciences. Il s’agit plutôt de découvrir une pensée 

dont l’originalité est de donner une signification scientifique à la métaphysique traditionnelle et une signification 

métaphysique à la science actuelle. 

Quand on se croit familier du paysage épistémologique, on s’aperçoit que l’auteur déjoue toute tentative pour 

l’apparenter à une famille. Il récuse autant l’épistémologie de Popper et Quine que celle des positivistes, 

néopositivistes et postnéopositivistes parce qu’il y découvre des présupposés soit idéalistes, soit nominalistes. Son 

Enquête sur le nominalisme lui a montré les risques d’une philosophie qui entend réduir et économiser les entités 

lorsqu’il s’agit de penser. En revanche, il s’arrête et revient fréquemment à certains philosophes qui semblaient 

abandonnés au bon vouloir des chercheurs de thèse: Meyerson, Poincaré, Cournot, Renouvier, Bousinesq, Boutroux 

sont relus, redécouverts, dépoussiérés et leurs problèmes deviennent les nôtres. Parmi les contemporains, il se réfère 

souvent à René Thom qu’il considère autant comme philosophe que comme mathématicien alors que ce dernier est 

plutôt mal reçu dans le monde philosophique universitaire. Les distinctions traditionnelles en épistémologie et 

métaphysique restent sans prise sur ce philosophe à la pensée intempestive qui commence par récuser les 

prétentions de la première à comprendre ce que fait la science. Sur quelles raisons se fonde cette distance non 

seulement à l’égard de l’épistémologie moderne mais à l’égard de toute épistémologie? Qu’est-ce qui empêche 

l’épistémologie en général de penser la science? Sur quoi repose la métaphysique, censée redécouvrir le réel que 

manque l’épistémologie? 

 

 

 

                                                 
1 Jean Largeault, Principes de philosophie réaliste, Klincksieck, 1985, Systèmes de la nature, Vrin, 1985, Leçons de métaphysique, Univ Partis 
XII, Val de Marne, 1984. 



 
 

Epistémologie ou philosophie de la nature? | Xavier Verley 

 
 

 
 

210 
M A R Z O  

2 0 1 2  

Epistémologie, idéalisme et irrationalisme 

 

Jean Largeault juge l’épistémologie « inintéressante » et « stérile » parce qu’en réalité elle est inséparable de 

l’idéalisme qui se définit autant par le rejet de l’objet que par le primat du sujet. Épistémologie et idéalisme sont à 

la recherche de fondement: fonder c’est coïncider avec l’immédiat qui, pour eux, n’est que représentation ou 

concept et non réalité ou objet. Ainsi l’épistémologie positiviste, en excluant le réel de sa recherche, est bien 

d’inspiration idéaliste: elle considère comme non existant ce qu’on ignore. N’existe que ce qui est immédiat, à 

savoir les sensations (Mach) ou les symboles (Duhem). 

Mais idéalisme et épistémologie reposent sur un autre présupposé: l’immédiat qui constitue le critère de la 

vérité est du côté du sujet de la connaissance et non de l’objet. Ici, la distinction, voir la séparation du sujet et de 

l’objet devient le préalable à toute connaissance. Quand il s’agit d’atteindre le vrai, le rôle du sujet et de ses 

opérations mentales l’emportent sur l’objet: « Traditionnellement l’idéalisme sépare un sujet d’un objet. Nous 

atteindrions du vrai par des opérations mentales qui n’ont pas forcément de rapport à un objet. »2 A l’opposition 

sujet/objet s’ajoute celle de l’opinion et de la science: quand le sujet échoue à assimiler des objets à des catégories, 

il parle alors d’opinion et considère de tels résidus comme des « déchets intellectuels »3 mais cette attitude est loin 

d’être la règle pour la connaissance scientifique qui tente progressivement de rendre compte de la variabilité des 

apparences. 

L’étude des différents courants de pensée passés et présents de ce qu’on convient d’appeler épistémologie 

laisse l’auteur insatisfait. Ainsi, Meyerson, souvent invoqué pour montrer le rôle des principes de conservation et de 

symétrie qui rendent possible la réduction du temporel à du spatial, se voit reproché le maintien d’un donné 

inintelligible. La connaissance part d’un donné inintelligible pour le rendre intelligible. Les positivistes qui 

critiquent Meyerson se contentent de la légalité ou de recherche de lois et remplacent l’ontologie qualitative du sens 

commun par une ontologie quantitative (particules, forces). La science se développe par un mouvement 

d’identification et d’unification visant à réduire et anéantir la variabilité et la multiplicité phénoménale: « La 

science est donc une passion inutile et contradictoire. Elle s’achève en se supprimant par l’idéalisme et le 

solipsisme. »4 Mais comme il subsiste de l’irréductible à l’identique et de l’incompréhensibilité dans le donné, la 

science serait vouée à l’échec. L’auteur ne saurait s’en tenir à une philosophie de la science qui aboutit à l’échec. Il 

s’agit d’une « épistémologie pessimiste »5 qui n’a finalement pas réussi à s’affranchir des présupposés idéalistes. 

Si l’on néglige l’idéalisme de Brunschvicg (« idéalisme des professeurs ») qui traduit un recul de la philosophe 

alors que la science progresse, on rencontre la philosophie analytique sur laquelle comptent certains pour rénover 

l’épistémologie. Mais Jean Largeault qui a une connaissance précise, technique et profonde de ce courant, ne le 

juge pas selon le même critère. Il n’en attend rien pour une compréhension accrue non seulement de la méthode 

mais encore de la réalité que cherche à expliquer la science: « Les analyses logiques de l’espace, du temps, de la 

causalité, de la conscience et du corps, convergeraient avec la métaphysique traditionnelle. D’aucuns voient là-

                                                 
2 Il aime citer le mot de Laudan : « L’épistémologie est une vieille discipline : jusqu’aux années 20 ce fut même une grande discipline. » PPR, p. 
9. 
3 LM, p. 109. 
4 PPR, p. 9. 
5 PPR, p. 83. 



 
 
Xavier Verley | Epistémologie ou philosophie de la nature?  
 
 
 
 

 
 

211
M A R Z O  

2 0 1 2  

dedans le paradigme d’une nouvelle épistémologie. Elle n’aide à comprendre ni les opérations qu’on fait en science, 

ni les objets qu’on y étudie. »6. Le cas de Quine illustre cette conjonction, voire cette complicité entre épistémologie 

et idéalisme. Bien que formaliste, l’idéalisme du philosophe américain repose sur l’idée qu’une théorie de la 

connaissance ne peut s’effectuer sans le langage qui permet de former correctement des énoncés et sans la logique 

qui permet d’effectuer des déductions valides. Ce que nous connaissons des choses se réduit à des réactions 

comportementales que manifestent nos phrases d’observation, formées à partir de la théorie de la quantification et 

d’élément ensemblistes. Ces choses ne sont plus comprises à partir de significations (notion aussi confuse pour 

Quine que celle de cause pour Comte ou d’induction pour Popper) mais à partir de schémas formels. L’enfant garde 

un contact direct avec le réel mais au fur et à mesure de son développement, il s’instruit de plus en plus par les mots 

et ce au détriment des choses. Choses, significations apparaissent comme l’inintelligible même quand la 

connaissance est réduite à un processus logico-linguistique7. 

Reste la philosophie de Popper que ce dernier qualifie de « réalisme critique ». Contre les néopositivistes, il a 

montré que la science ne pose pas simplement à la philosophie des problèmes de formalisation, de réduction de 

ternes ou d’énoncés au moyen de définitions. Pour lui la philosophie n’est pas simplement une question de mots 

mais de choses. Largeault dénonce sans ambages l’ambiguïté de l’épistémologie popperienne: « La valorisation de 

l’objectivité, les proclamations réalistes, se mêlent à un idéalisme fondamental, qui se manifeste à propos de 

l’induction, laquelle ne soulève aucune difficulté pour un réaliste. »8 En substituant le faillibilisme, doctrine qui 

prétend qu’on ne peut avoir de preuve satisfaisante au justificationisme, il maintient les choses à distance du sujet 

qui reste porteur des critères de la rationalité: « Il pense que prouver est quasiment impossible et que les théories 

approchent du vrai. La recherche du vrai déclaré hors d’atteinte, se confond avec le doute sceptique, 

euphémiquement déguisé en faillibilisme. »9 Bien que Popper n’ait cessé de mettre en garde contre l’irrationalisme 

de Feyerabend et Kuhn, Jean  Largeault, à la suite de Stove, lui attribue des tendances irrationalistes: d’abord parce 

qu’il est enclin à confondre les questions de logique du langage des théories avec les données historiques et 

sociologiques mais aussi parce qu’il ne reconnaît que les raisonnements déductifs puisqu’un raisonnement qui 

infère de l’observé à l’inobservé ne prouve rien. Aussi les raisonnements scientifiques ne sont ni prouvés, ni 

probables. Rejetant les procédures inductives, Popper s’enferme dans un déductivisme qui l’éloigne de la 

connaissance vraie: « Le déductivisme est une thèse du tout ou rien: ou bien A implique B, ou bien ils sont 

incompatibles, hors de cela aucun lien logique significatif entre A et B. »10 Si le faillibilisme conduit à 

l’irrationalisme, c’est que selon Largeault, la science ne recherche pas les paradoxes et les contrexemples mais elle 

est un discours unitaire dont l’idéal serait de pouvoir s’autojustifier. La raison se définit par son exigence d’unité et 

non par son pouvoir de faire surgir des contradictions. La critique popperienne du justificationisme met en péril 

l’unité reconstruite par le sujet connaissant, et, partant sépare la raison des choses. 

 

                                                 
6 PPR, p. 13. 
77 S’il faut en croire M. Dummett (Frege, Philosophy if Language, 1973) l’essentiel de l’épistémologie tourne depuis Frege autour des problèmes 
de la signification et de la vérité. L’épistémologie serait devenue de la sémantique de sorte que connaître reviendrait à interpréter. 
8 PPR, p. 185. 
9 PPR, id. 
10 PPR, p. 187. 



 
 

Epistémologie ou philosophie de la nature? | Xavier Verley 

 
 

 
 

212 
M A R Z O  

2 0 1 2  

Epistémologie et réalisme se rencontrent dans l’idée que la connaissance doit être fondée dans le sujet 

connaissant. Même si l’épistémologie de Popper ne croit plus à la nécessité de fonder le savoir sur une base 

empirique inébranlable, elle conserve une place trop importante à la déduction. A vouloir fonder la connaissance 

mathématique et physique, on perd de vue que la connaissance vraie n’est pas une simple question de preuve. Il 

n’est guère étonnant que les recherches sur les preuves formelles ou empiriques aient conduit le plus souvent à des 

énigmes ou paradoxes. En se proposant d’établir la non-contradiction syntaxique des mathématiques par des 

moyens faibles, le programme de Hilbert se heurte aux résultats négatifs de Gödel. Bien que ceux-ci révèlent 

seulement une propriété interne des formalismes, on parle de limites de la raison. 

Pour fonder les énoncés des sciences de la nature, il faut justifier l’induction, c’est-à-dire prouver leur validité 

par des moyens analytiques: il en sort des énigmes bien connues sur les corbeaux noirs (Hempel) ou les émeraudes 

vertes (Goodman). Dans le premier cas, ne disposant plus de la notion d’objet mathématique, on ne peut établir leur 

validité qu’en montrant leur non-contradiction. Dans le second cas, comme la perception ne livre pas d’objet mais 

seulement un divers sensible, un X, l’impasse est inévitable: « De l’impossibilité d’un fondement formaliste pour 

les mathématiques et d’un fondement logique de l’induction, les esprits forts ont conclu que les sciences publient 

l’échec de la raison. Les penseurs académiques détectent des échecs, appuient sur le manque de solutions. »11 

Largeault pense que le plus souvent les philosophes idéalistes se complaisent à chercher des antinomies et à 

entretenir un certain scepticisme en proclament l’échec de la raison. 

Le scepticisme naît quand on s’obstine à prouver ce qui ne peut l’être. En concentrant la recherche sur les 

preuves, on surestime l’acquisition de la certitude au détriment du succès dans l’explication: « Les prétendues 

limites de la raison et les impossibilités de fonder n’empêchent pas les savants de travailler. Pourquoi? Non point 

seulement parce que la majorité d’entre eux se contentent d’un pragmatisme sommaire. Les prétendus échecs ne 

sont pas la faute à la raison mais à l’épistémologie. Ce machin idéaliste devrait soit disparaître, soit se fondre dans 

l’ontologie. »12 Quand l’épistémologie se contente d’assurer l’infaillibilité et la sécurité de la connaissance, soit par 

élimination de l’objet comme dans le positivisme, soit par construction subjective comme dans l’idéalisme, l’échec 

est inévitable13. La philosophie de la connaissance ne peut éviter l’irrationalisme que si elle s’ouvre aux choses et à 

la nature qu’elle a délaissées depuis trop longtemps. 

 

La philosophie de la nature. Le primat de l’ontologie 

 

Les travaux de Largeault ne se contentent pas d’établir un diagnostic critique de l’épistémologie: ils ouvrent 

des perspectives, lancent des conjectures et contribuent ainsi à revigorer la philosophie dont on proclame un peut 

partout la crise non sans quelque complaisance. Enfermer la philosophie de la connaissance dans la recherche des 

fondements ne peut que la maintenir dans l’impasse: idéalisme et formalisme fondent la connaissance sur la 

                                                 
11 PPR, p. 12. 
12 PPR, id. 
13 « La philosophie idéaliste a pour pain quotidien les problèmes de droit, de possibilité ou de fondement. La connaissance de l’objet ne dépend 
pas de l’objet, la connaissance de la vérité ne dépend pas de la vérité, c’est la vérité qui dépend de la connaissance. Il faut doubler la 
connaissance de la vérité d’une autre connaissance qui assure la première et ainsi de suite. » PPR, p. 12. 



 
 
Xavier Verley | Epistémologie ou philosophie de la nature?  
 
 
 
 

 
 

213
M A R Z O  

2 0 1 2  

connaissance et non sur l’objet14. La connaissance se réduit à un acte du sujet qui lie des représentations ou des 

symboles. L’auteur souligne les résultats négatifs auxquels conduisent ces courants et propose de partir des choses 

et du réel.  

Il procède à un renversement complet de la perspective idéaliste dominante depuis Kant: au lieu de commencer 

par une logique transcendantale qui détermine les conditions subjectives de possibilité de la connaissance, la 

philosophie de la nature part de l’objet. L’épistémologie comme l’idéalisme sont victimes de leur introversion qui 

les font se détourner du réel et des choses. Si l’on veut comprendre pourquoi la connaissance vraie est non 

seulement possible mais effective, il faut partir du réel, c’est-à-dire de la Nature et des choses. 

En rétablissant le primat de l’ontologie, Largeault n’ouvre pas pour autant la connaissance à un réel 

impensable, étranger à la connaissance. On ne peut entendre l’ontologie au sens ensembliste des anglo-saxons: chez 

eux on parle d’ontologie quand on postule des conditions pour que les phrases d’un langage aient un sens ou une 

valeur de vérité. L’objet de la connaissance est le réel lui-même, c’est-à-dire la Nature dont l’esprit est une partie. 

Accorder le primat à l’objet qui appartient à la Nature n’implique pas qu’il soit réduit à un X inconnaissable. Sujet 

et objet sont indissociables parce qu’ils dépendent du tout, autrement dit de la Nature et du réel; l’Etre est donc 

d’abord du côté de la nature qui enveloppe sujet et objet. C’est pourquoi « La vérité est une propriété de l’Etre 

avant d’être une propriété de la connaissance: on ne peut penser que ce qui est. »15 L’objet et le Réel ce n’est pas 

l’autre: l’objet est le même que le sujet non pas parce qu’il s’en déduit mais parce que tous deux se définissent par 

leur appartenance à l’Etre. 

Ainsi la connaissance devient elle-même un processus naturel. Il est donc absurde de croire que la science doit 

commencer par une révolution copernicienne et que l’opinion n’est qu’une simple ignorance. La connaissance ne 

peut se réduire à l’acte de légiférer en imposant l’unité à un divers inconnaissable. Si l’unité vient des 

représentations, du jugement et des catégories immanentes au sujet, elle ne peut atteindre le réel qui reste étranger à 

la connaissance: « Connaître une chose, c’est la capturer, la devenir, se laisser assimiler par elle. La forme du sujet 

connaissant s’accroît de la forme de l’objet connu. De cette parenté fondamentale entre la pensée et les choses, 

entre le sens et le senti, l’intellect et son objet, suit un refus de dévaluer le sensible. »16 Rien n’est donc plus 

étranger à la philosophie de la nature que le doute ou la négation du sensible ou de la pensée. 

La philosophie de la nature esquissée dans les ouvrages de Largeault renoue avec l’origine même de la 

philosophie lorsque la pensée (Nous) n’est pas séparée de l’être et ne peut donc saisir de l’inexistant. Les 

présocratiques affirment que la pensée ne peut accéder au vrai que si elle est en accord avec l’être. Elle n’exige pas 

seulement l’intervention d’un organisme mais requiert aussi la nature qu’elle soit animée ou non. La pensée ne part 

pas donc d’une scission: si elle saisit le réel c’est parce qu’elle en vient. On peut dire que la philosophie est 

physique parce qu’il y a encore unité entre science et perception. A l’époque classique on retrouve chez Descartes et 

Leibniz le lien de la philosophie aux sciences pour comprendre la Nature et l’être: « Celles-ci (les sciences) 

s’enracinent dans les principes généraux qui paraissaient homogènes avec elle. La physique se rattachait aux 

                                                 
14 L’auteur cite souvent Gilson : « L’idéalisme tente de fonder, parce que, ayant commencé par vider la connaissance de l’objet qui la règle, il lui 
faut encore trouver un sens au mot vérité » PPR, p. 15, note 8; « L’absurdité consiste à chercher dans la connaissance la condition de la 
connaissance et dans la vérité la justification. » E. Gilson, L’être et l’essence, p. 217 Cité par Largeault PPR, p. 12. 
15 LM, p. 31. 
16 PPR, p. 255. 



 
 

Epistémologie ou philosophie de la nature? | Xavier Verley 

 
 

 
 

214 
M A R Z O  

2 0 1 2  

mathématiques et à l’expérience perceptive, la philosophie était la théorie qui en faisait l’unité. »17 A partir de Kant 

disparaît l’idée de l’accord de l’intelligence et de la nature. Le positivisme et le scientisme du XIXè représentent un 

appauvrissement de la connaissance puisque l’objet est réduit à un ensemble de lois qui détermine un domaine. 

Largeault renoue avec ce sentiment d’unité de la nature, présent déjà chez les présocratiques, qui motivait les 

recherches métaphysiques de la tradition. Cette réciprocité de l’être et de l’un rend caduc toute dissociation entre 

science et métaphysique puisque pour chacune il importe avant tout de connaître des choses et de retrouver le réel. 

Sa philosophie de la nature est réaliste parce qu’elle pose l’être en premier et partant elle peut se réclamer de 

Parménide: « Parménide se demande ce qu’il y a, il prend pour thème l’expérience immédiate de l’Etre. Au lieu de 

dire que le réel est eau ou air, il dit que le réel est être. Parménide n’a pas pu vouloir dévaloriser le sensible ou les 

étants. C’est par eux que nous avons l’expérience de l’être. »18 Quand la pensée est tournée vers les étants, la 

séparation science/philosophie perd toute signification et on ne peut plus soutenir que la première s’en tient au 

particulier et à l’apparent, la seconde au général et à l’essentiel ou encore que la première s’en tient au comment 

quand l’autre révèle le pourquoi. La philosophie de la nature rejette la pertinence de cette opposition puisque le 

sujet connaissant est immergé dans la nature. Si l’être est premier, on ne peut penser que ce qui est; aussi science et 

métaphysique se rassemblent parce qu’elles convergent vers l’ontologie: « L’un des objectifs de la philosophie 

naturelle est de recenser les lois et les méthodes valables en plusieurs parties de la physique ou en plusieurs 

disciplines; elle procède par analogie, elle dégage des principes, des règles et des propriétés communes. Une théorie 

physique comporte une ontologie et un logos génératif. L’ontologie inclut toujours les mêmes éléments: des sources 

et des champs; le logos génératif consiste en les équations qui relient sources et champs (e.g les lois de Gauss et 

d’Ampère-Maxwell, les deux autres décrivant les rapports entre E et B), à quoi s’ajoutent les équations du 

mouvement qui relient certaines trajectoires aux forces et aux champs (loi de force de Lorentz, interaction des 

champs et d’une particule). Il faut que des notions, telles énergie et quantité de mouvement, correspondent à une 

réalité universelle, pour être définie dans tous les domaines de la physique. Cela donne à conjecturer une unité 

profonde de la nature. »19 A l’unité de la nature correspond une unité de la connaissance qui condamne les tentatives 

d’annexion de la vérité aussi bien par la philosophie que par la science. 

 

Explication et description 

 

L’unité de la nature n’est pas postulée mais conjecturée. En reconnaissant le rôle des conjectures, Largeault ne 

rejoint pas pour autant Popper puisqu’il ne s’agit pas de falsifier des hypothèses, ni d’acquérir la sécurité et 

l’infaillibilité mais de retrouver l’unité de l’objet par delà la diversité des apparences. 

Pour atteindre cet objectif la philosophie de la nature examine les deux voies à partir desquelles nous 

découvrons des choses: la description qui joue un rôle important dans les sciences comme l’anatomie et 

l’explication qui permet de remonter aux entités. La première se propose de constituer une phénoménologie en 

donnant une image des choses alors que la seconde « simplifie, retranche des éléments, en introduit d’autres, plus 

                                                 
17 PPR, p. 69-70. 
18 PPR, p. 242. 
19 PPR, p. 234. 



 
 
Xavier Verley | Epistémologie ou philosophie de la nature?  
 
 
 
 

 
 

215
M A R Z O  

2 0 1 2  

ou moins cachés ou extérieurs à ce que l’on veut expliquer (des antécédents, des causes). »20 La description traduit 

ce qui est représenté dans le langage ordinaire sans chercher à en rendre compte alors que l’explication cherche des 

raisons à ce qui est observé en posant des entités ou processus. Entre l’observe et le non observé, l’explication 

introduit des relations nécessaires: « La grande différence entre décrire et expliquer réside dans ce caractère de 

nécessité rationnelle, difficile à élucider et qu’on identifie parfois à une déduction logique. »21 On croit souvent que 

la différence entre description et explication réside dans l’antériorité de la première sur la seconde. En réalité elles 

se chevauchent car une description contient déjà des éléments explicatifs et une explication des éléments 

descriptifs. Ne peuvent être surpris que ceux qui persistent à croire que dans une théorie la phénoménologie précède 

l’ontologie. La description n’est ni pure, ni neutre, ni complète; elle suppose l’observation mais cette dernière 

renferme une charge théorique puisqu’on utilise souvent des termes provenant d’autres théories. 

En faisant appel à des entités ou processus invisibles, l’explication inclut une composante ontologique. En 

recherchant un principe unitaire qui engendre la variété des phénomènes au niveau de la description, elle comporte 

une composante de générativité que l’on obtient au moyen de formalismes qui incluent un algorithme génératif. 

Dans les formalismes logiques les règles de déduction permettent d’engendrer les phrases vraies alors que dans les 

formalismes géométriques la générativité provient d’un groupe de transformations (groupes de transformations de 

Galilée, de Lorentz dans la relativité restreinte). En plus de la générativité on peut ajouter la prédiction qui engendre 

une sorte d’explication à condition que la morphologie22 soit projetable sur l’axe des temps. Enfin l’explication peut 

résulter de la mise en correspondance de deux morphologies: quand celle d’un domaine peut être étendue à un 

domaine plus vaste, la description de ce dernier se réduit au premier et sert à l’expliquer: c’est ce qui se produit 

entre la thermodynamique  et la mécanique statistique. 

Bien qu’il soit important de prétendre distinguer rigoureusement description et explication, on peut dire que les 

théories scientifiques renferment une phénoménologie qui décrit les événements se succédant de manière 

irréversible; et une partie explicative qui fait appel à des principes d’unité qui révèlent l’identité et la symétrie 

derrière la diversité des apparences. Les positivistes s’en tiennent essentiellement à la générativité logique parce 

que l’élément ontologique de l’explication a dû souvent être abandonné. Un phénomène n’est expliqué que lorsqu’il 

se déduit logiquement d’une loi. Comme ils cherchent avant tout la certitude, ils privilégient la description ou la 

déduction logique. La science s’en tient à la recherche de lois provenant de relations régulières entre nos 

perceptions et de théories grâce auxquelles on unifie les lois: « Nous pouvons annuler toute référence à une réalité 

dont l’expérience nous échappe. Doctrine modeste puisqu’elle insiste sur nos limites; que nous sommes bornés aux 

données de nos sens et de notre intelligence; présomptueuse puisqu’elle nous invite à tenir pour rien ce dont nous 

ne savons rien. »23 

 

                                                 
20 PPR, p. 20. 
21 Id. 
22 Par morphologie, il faut entendre un ensemble de phénomènes ou de formes discrètes qui se produisent dans un espace-substrat, l’espace-
temps par exemple. Cette notion s’applique à la description des processus : « L’usage libre de ce mot vient de la topologie où l’on appelle 
morphologie d’une catastrophe l’ensemble des points de l’espace de l’espace de contrôle obtenus par projection des points critiques dégénérés 
des potentiels qui définissent un processus. » PPR, p. 60. 
23 PPR, p. 37. 



 
 

Epistémologie ou philosophie de la nature? | Xavier Verley 

 
 

 
 

216 
M A R Z O  

2 0 1 2  

La recherche des causes 

 

En reconnaissant une égale nécessité à la description et à l’explication, la philosophie de la nature ignore les 

restrictions posées par la raison idéaliste et positiviste qui interdisait d’expliquer les choses qu’on voit par celles 

qu’on ne voit pas. Pour Hume nous ignorons comment la nature agit; il est donc illusoire de croire qu’on a expliqué 

quand on recourt à la notion de cause puisque nous n’avons pas d’impression correspondant au pouvoir qu’elle est 

censée communiquer à son effet. Les propriétés par où les causes agissent demeurent inintelligibles. Nous ne 

pouvons qu’observer et décrire le retour constant et l’enchaînement de certains événements: « C’est une causalité 

sans cause d’aucune sorte »24 Alors que Hume assigne à la causalité une origine empirique, Kant lui attribue une 

origine a priori: elle devient un mode nécessaire de représentation des phénomènes, c’est-à-dire une condition 

suffisante déterminante. »25 

On peut être surpris par l’association de l’idéalisme et du positivisme. Largeault y voit deux tentatives 

répondant à un seul objectif, la déréalisation de l’objet, pour la faire dépendre de la connaissance du sujet, de ses 

sensations et opérations mentales. En concentrant ses analyses critiques sur l’idée de cause et de substance, il heurte 

les positions idéalistes aujourd’hui dominantes, selon lesquelles l’esprit connaissant ne peut être certain que des 

relations qu’il construit ou qu’il constate dans ces perceptions Aux yeux de beaucoup, la philosophie analytique, le 

positivisme et toutes ses variantes, apparaissent comme une position forte. Largeault en montre la faiblesse car ces 

philosophies ne nous font pas avancer d’un pas pour saisir ce que fait la science. Trop soucieuse de fondement, 

l’épistémologie semble ignorer que la pensée scientifique ne s’en est jamais tenue aux conseils de prudence des 

idéalistes et positivistes: « Cette doctrine ne fait pas bon ménage avec les sciences, notamment avec la physique. Au 

lieu de se limiter à rassembler des connexions inflexibles entre les phénomènes et d’en donner une expression 

fonctionnelle quantitative, la physique essaie d’en pénétrer les mécanismes. Par exemple on y parle de forces, 

d’actions à distance, par contact, etc. Conformément à leur positivisme, les épistémologues désapprouvent les 

savants qui vont au-delà des lois et qui transportent dans la réalité extérieure des représentations qui nous sont 

données par l’expérience interne: ainsi les forces entre les corps seraient issues d’une analogie injustifiable entre les 

phénomènes externes et ceux que nous observons dans notre propre corps. On objecte à la notion de force d’être la 

projection de notre sentiment de l’effort musculaire ou d’une prégnance biologique (« anthropomorphisme des 

causes et des forces »). »26 

La philosophie de la nature de Largeault se réclame du réalisme et se propose de restituer à la composante 

ontologique de l’explication les concepts qui lui font défaut. Si les notions de cause et de substance sont 

nécessaires, c’est parce que les questions de causes sont aussi des questions de choses27. Expliquer par les causes, 

dit parfois l’auteur, c’est expliquer par les choses, à savoir par ce qui est28. Il voit là la possibilité d’une convergence 

                                                 
24 SN, p. 172. 
25 « Depuis Aristote les philosophes ont peu contribué à élucider la cause. Ils dépensent le plus clair de leurs efforts à montrer que les causes 
véritables nous sont cachées. Ils ont cru Hume qui partait du principe que les causes doivent se révéler à la simple perception du regard. Pour les 
idéalistes ce qui ne s’observer pas n’existe pas. Les positivistes décident donc qu’une ontologie du substrat causal est inutile. » SN p. 128. 
26 SN, p. 173. 
27 « Les scientifiques ont contribué à chercher dans les causes même lorsqu’ils donnent l’adhésion à une méthologie positiviste. Les analyses de 
Hume sur l’induction et la causalité n’ont eu aucun impact sur eux. » SN, p. 55. 
28 « Quand on a expliqué par les causes, on explique soit par les choses (causes transitives), soit par les formes. La forme c’est la fonction de la 



 
 
Xavier Verley | Epistémologie ou philosophie de la nature?  
 
 
 
 

 
 

217
M A R Z O  

2 0 1 2  

entre la science contemporaine et la métaphysique traditionnelle. A Hume et Kant, il préfère les métaphysiciens 

comme Platon, Aristote et Leibniz dont les concepts de forme, de cause et de substance permettent de penser ce que 

fait la science actuelle. 

Positivistes et idéaliste prétendent parler au nom de la raison et en même temps ils réduisent la cause à une 

relation de consécutivité ou une relation a priori. Pour Brunschvicg la métaphysique n’a pas besoin de se fonder sur 

la causalité, confinée à une expérience de l’esprit humain, puisque les causes ne supposent aucun substrat. Largeault 

part au contraire de la distinction aristotélicienne et souligne sa pertinence pour l’intelligence de la physique. Pour 

comprendre comment la nature agit, comment se produisent les phénomènes dans tout changement, il faut partir de 

la célèbre théorie des quatre causes: « La physique demande des causes transitives (champs, prégnances), des 

propagations d’espèces (particules virtuelles, supports de prégnance), des causes formelles (symétries) et des causes 

matérielles (conditions initiales, espace-susbtrat, permanences. »29 La cause efficace ou motrice et la cause finale 

sont extérieures à l’objet ou l’événement. Dans la première, la cause reste extérieures à l’effet; elle ne coïncide avec 

l’effet ni dans l’espace, ni dans le temps. Dans l’effet quelque chose de nouveau semble s’être produit. Pourtant on 

ne peut les séparer totalement et s’il y a identité on n’explique plus le changement sans lequel l’appel aux causes 

perd son sens. Les causes efficaces « recouvrent le processus déclenchant (l’étincelle qui enflamme un mélange de 

gaz, et les conditions permanentes (la configuration globale d’une puits de potentiel, l’affinité de l’oxygène et de 

l’hydrogène). »30 En produisant quelque chose de distinct d’elle, la cause s’est propagée dans l’effet et pour agir elle 

s’est déployée dans l’effet. Ces causes soulèvent une difficulté redoutable car on doit admettre à la fois une 

discontinuité puisque l’effet est nouveau par rapport à sa cause et une continuité sinon on ne comprendrait pas 

comment la cause se propage dans l’effet. La causalité dite efficiente ou transitive31 résiste à l’intelligence 

rationnelle et conserve un caractère mystérieux parce qu’elle garde comme l’avait noté Meyerson « un pied dans le 

monde de la volonté ou de l’action anthropomorphique ». »32 C’est sans doute son origine qui la rend si difficile à 

comprendre malgré sa familiarité. 

La cause finale apparaît aussi comme une cause externe; elle s’unit à l’objet ou l’événement au terme du 

processus. Cette sorte de cause demeure indispensable en physique et il convient de les admettre comme une 

« hypothèse nécessaire ». Sans elle c’est la philosophie de la nature qui risque d’être inintelligible: « Les premières 

formulations des principes de stationarité, présentés comme des principes de maximum et de minimum (Leibniz, 

Euler, Maupertuis) sont imprégnés de finalité: « La conception de Maupertuis apparaît comme une parcelle de foi 

religieuse tombée dans la mécanique » (Mach). On commence par croire que la mécanique se dérive de principes 

métaphysiques. Plus tard Lagrange montre que ces principes métaphysiques peuvent aussi bien se déduire des lois 

de la mécanique. »33 

Avec les causes matérielles et formelles, on touche aux constituants essentiels, immanents à la réalité physique. 

La première correspond au substrat permanent ou encore à la condition initiale. Chez Démocrite la cause matérielle 

                                                                                                                                                             
chose, déterminée par son essence, non par la simple apparence extérieure, c’est ce par quoi l’objet opére.. » SN, p. 180-1. 
29 SN, p. 180. 
30 PPR, p. 118. 
31 « Autrefois on appelait transitives ces causes parce qu’elles agissent en se transmettant. Elles passent dans l’effet et éventuellement se 
propagent à d’autres effets (propagation d’une épidémie). » PPR, P. 119. 
32 PPR, p. 119. 
33 SN, p. 117. 



 
 

Epistémologie ou philosophie de la nature? | Xavier Verley 

 
 

 
 

218 
M A R Z O  

2 0 1 2  

représentait les atomes et le vide et chez Empédocle les quatre éléments. La seconde, propriété géométrique, est 

inséparable de l’objet et du milieu; sans elle l’objet n’existerait pas. C’est dire son importance pour la philosophie 

de la nature et Largeault ne manque pas de souligner leur pouvoir d’intelligibilité pour la physique. Contre les 

positivistes et les scientistes, il fait valoir que les causes formelles exercent un rôle de premier plan dans 

l’explication en physique; il n’y est pas question seulement de masses, de forces mais aussi de formes. Le 

mouvement des objets a lieu dans l’espace qui est d’abord affaire de géométrie. Dans la mécanique ancienne, la 

forme est un cadre vide dans lequel corps et forces viennent se loger. Dans la mécanique nouvelle la place et 

l’importance de la géométrie s’accroissent puisque les forces s’analysent en formes. La causalité efficace fait valoir 

le rôle des forces et la causalité formelle celui des formes34. D’où la question, des formes ou des forces, sont les 

plus fondamentales? 

 

Le passage de la cause efficace à la cause formelle 

 

En expliquant par les forces, on fait appel à des entités cachées et ainsi on déroge à certains principes 

nominalistes d’économie qui interdisent de faire appel à des entités théoriques abstraites parce qu’inobservables. En 

mécanique quand on parle de force ou de champ qui associe espace et force, on entend la cause efficace qui n’est 

pas intelligible en elle-même: « L’énigme majeure est la cause efficace. »35 Quand on réduit les causes à des 

conditions immédiates ou lorsqu’on les remplace par des relations de succession, on escamote la difficulté. Mais 

lorsqu’on croit, comme l’auteur, que la cause d’un phénomène n’est pas simplement un autre phénomène, on doit 

convenir de la réalité de la cause efficace et de la possibilité de la rendre intelligible en démontrant qu’elle peut être 

traduite en cause formelle36.Le point de vue de la causalité formelle apparaît non seulement dans la physique 

moderne mais aussi dans la géométrie sous-jacente à la mécanique classique où l’on parle surtout de forces et 

d’accélérations. Les lois de Kepler décrivent les propriétés géométriques des trajectoires issues de l’observation: 

« Seconde loi de Kepler: est-ce la géométrie qui crée la force ou bien la force qui crée la géométrie? »37 Newton 

explique les propriétés  des mouvements des corps célestes par des forces, c’est-à-dire par une cause efficace: la 

force d’attraction dérivée d’un potentiel, est proportionnelle à la masse et inversement proportionnelle au carré de la 

distance au centre du soleil: « Les propriétés dynamiques s’entrelacent avec les propriétés géométriques. »38 Les 

forces sont considérées d’un point de vue mathématique; bien qu’inintelligibles en elles-mêmes, elles offrent 

l’avantage de se laisser géométriser. Mathématiquement on peut les représenter par des lois quantitatives précises: 

« La mécanique ne conserve-elle que la cause efficace? Non pas. D’après la première loi où n’interviennent pas de 

forces appliquées, la trajectoire est imposée par la géométrie de l’espace qui agit cause formelle. L’équivalence des 

repères en mouvement relatif uniforme découle des propriétés de groupe des changements de coordonnées 

                                                 
34 « La physique était la science de la matière, la géométrie la science des formes. » SN, p. 52. 
35 SN, p. 221. 
36 « La physique contemporaine est plus réaliste que cela; sous un nom ou l’autre (champs, forces, interactions) elle admet les causes 
génératrices ou propagatives, elle recourt aux causes efficaces, et, en faisant la théorie, les élève à la cause formelle. Il semble, d’après la 
physique récente, que les causes efficaces s’analysent en causes formelles, ce qui s’accorde avec ce que pensaient Platon et Aristote. Si la nature 
est intelligible, les causes efficaces, une fois venues à la théorie, ne peuvent pas manquer de se réduire à des formes. » SN, p. 222. 
37 SN, p. 175. 
38 SN, p. 181 « A partir de la connaissance du potentiel newtonien et en exprimant l’énergie cinétique en coordonnées polaires, on peut écrire un 
lagrangien d’où l’on tire l’expression des moments, et de là un hamiltonien.. » id. 



 
 
Xavier Verley | Epistémologie ou philosophie de la nature?  
 
 
 
 

 
 

219
M A R Z O  

2 0 1 2  

galiléens. La cause efficace (seconde loi) est plus opaque. Et quelle est la raison de la formule qui décrit la 

gravitation? Newton distinguait les forces des causes. La première appartient à la physique qui procède 

mathématiquement et contrôle ses conjectures par l’expérience. Les secondes relèvent de la métaphysique. »39 

Ne reconnaissant que les forces, Kant n’admet que la causalité efficace. Il préfère le dynamisme qui explique 

par les forces au géométrisme qui part de l’espace comme principe d’explication du mouvement car on ne retient 

alors que le changement de position. Les forces d’inertie, véritables causes formelles, sont rejetées. Elles sont 

fictives parce qu’elles naissent des propriétés de repère. 

La physique relativiste où la gravité est considérée comme une propriété de l’espace-temps (relativité 

générale) géométrise plus que celle de Newton ce qui fait dire à Largeault, contre l’idéalisme et le positivisme 

dominant, que la causalité formelle est partout présente dans la physique moderne: « Les considérations de forme 

ont été, depuis 1905, à l’origine de tous les progrès de la physique. On comprend mieux la gravité depuis qu’on l’a 

géométrisée. La géométrie aide à comprendre les interactions fondamentales, les défauts des milieux ordonnés, 

etc. »40 Non seulement la science moderne n’exclut pas les causes mais elle tend à donner un statut ontologique aux 

formes. Le passage de la causalité efficace à la causalité formelle rend-il la première totalement intelligible? S’agit-

il d’une réduction réussie? 

Si cette transformation est possible, cela signifie que l’on peut passer de la consécution temporelle à une 

consécution logique ou structurelle qui implique un rapport entre une forme et ses parties. Pour déduire l’effet de sa 

cause, il faut disposer d’une théorie ou d’un formalisme permettant de connaître la raison de l’effet: « Ainsi aux 

raisons dans les théories correspondent les causes dans la réalité. Les causes dans la réalité sont des forces, des 

actions, des propagations d’action. Elles sont attachées à des objets étendus. Les raisons n’ont aucune de ces 

propriétés. Reste que en découvrant et en analysant des causes efficaces, les théories les rendent intelligibles et ces 

causes se transforment en causes formelles. »41 En théorie newtonienne, ce sont les corps et les particules qui 

agissent à condition d’admettre aussi les forces fictive ou d’inertie. Si on quitte le point de vue des forces pour celui 

de l’énergie, on passe en théorie hamiltonienne où l’on considère moins l’action causale et les termes de l’action 

que les positions et les moments: ici ce qui compte c’est l’invariance après transformation. Passer d’un formalisme 

de causalité efficace à un formalisme de causalité formelle permet d’obtenir une plus grande richesse en relations, 

un degré de cohérence systématique plus élevé et de mieux voir la raison profonde des phénomènes. Ces deux 

formalismes interviennent à des niveaux différents: le premier est mieux approprié à des données locales dans la 

mesure où l’action vient d’un individu spécifié et se communique à un autre individu spécifié. Dans le second les 

individus s’effacent au profit de la forme ou de la structure de l’action. La forme ou logos a un caractère 

impersonnel et intemporel. Passer du premier au second n’implique pas une réduction ou encore une élimination: 

« Ils permettent de calculer les mêmes quantités pour les mêmes grandeurs. Mais il arrive que celles qu’on calcule 

par un formalisme de causalité efficace soient une approximation de celles du formalisme de causalité formelle (e.g 

faire la comparaison de la mécanique newtonienne avec la relativité restreinte ou générale). »42 Puisqu’on peut 

                                                 
39 SN, p. 139 
40 PPR, p. 55 
41 SN, p. 179. 
42 SN, p. 182. 



 
 

Epistémologie ou philosophie de la nature? | Xavier Verley 

 
 

 
 

220 
M A R Z O  

2 0 1 2  

expliquer autant par les formes que par les forces, peut-on dire que le statut ontologique de la forme soit égale à 

celui de la force? 

Sur ce point Largeault se rapproche de Thom qui interprète la forme comme un « logos génératif »43. Le terme 

« logos » a l’avantage de suggérer autant la forme que l’action de sorte que l’explication par les formes dispense de 

recourir à un démiurge ou à une Ame du monde. Il serait donc inexact de parler de platonisme si on entend dire que 

le platonisme explique en réduisant à une forme. Ici les formes agissent: « Nous penserions que les formes 

n’agissent pas toutes seules, proprio motu. Néanmoins les formes agissent: courbure de l’espace, forces fictives, 

points singuliers. »44 L’immanence et l’action des formes dans le réel empêche que la causalité efficace se réduise à 

la causalité formelle. On ne passe pas de la cause à l’effet par une inférence logique semblable à celle qui unit 

l’antécédent au conséquent. Si cela était possible, cela signifierait que cause et raison sont identiques et que 

principe de connaissance et principe de réalité se confondraient et l’existence se déduirait de l’essence: « S’il y a 

identité, il y a analogie: une cause est à ses effets comme une raison à ses conséquences. Une raison implique ses 

conséquences. De même une cause contient ses effets. S’ensuit-il que tous les jugements sont contenus dans les 

concepts, et les énoncés synthétiques deviennent analytiques. Le même rapport (de principe à conséquence, de 

cause à effet dans le système de Spinoza, est celui entre Dieu et le monde, la substance et ses accidents. »45 

Transformer la cause efficace en cause formelle conçue comme essence n’implique pas qu’on puisse déduire 

l’existence de l’essence. La forme ne peut engendrer la chose à titre de cause efficace. La consécution temporelle ne 

peut se traduire totalement en consécution logique parce que l’existence est une activité et l’essence une forme 

atemporelle. Ainsi le passage de la cause efficace à la cause formelle renvoie aux rapports de l’être et du devenir46 

 

Le principe de causalité et le déterminisme 

 

Le principe de causalité revêt plusieurs formulations: d’abord que tout événement a une cause et Leibniz 

comprend le principe comme signifiant que tout est intelligible: la cause est identifiée à la raison de sorte que le 

principe de causalité équivaut au principe de raison suffisante. Il faut alors admettre la prescience et la 

prédétermination de l’avenir: connaissant l’état présent on peut prédire l’état à venir aussi loin que l’on veut. Il 

s’énonce ensuite comme principe d’équivalence entre la cause et l’effet, « causa aequat effectum »: l’effet est 

proportionné à la cause car si l’effet excédait la cause, cet excédent serait sans cause. Le principe de causalité 

suppose une métaphysique identitaire et unitaire; au changement on substitue la permanence pour des processus 

locaux. 

Le déterminisme apparaît comme une conséquence du principe de causalité. Il peut prendre un sens local 

lorsqu’on ne prend en considération que des systèmes isolés qui forment un tout complet. Cette hypothèse de 

l’isolement doit permettre d’éliminer l’action de facteurs extérieurs sur le système sinon on pourrait observer des 

                                                 
43 PPR, p. 119. 
44 SN, p. 180. 
45 Id.  
46 « La notion de cause renferme d’ailleurs un élément indéterminé et illimité que les sciences ne parviendront vraisemblablement jamais à 
épuiser et que les métaphysiciens traduiraient peut-être en disant que causer c’est exister. Tout est cause mais tout n’est pas cause de n’importe 
quoi. Tel est le sens que je trouve à l’adage thomiste « operatio sequitur esse » Causer est une extension de l’acte d’être. D’où la vanité des 
espoirs de « définir » les causes et de faire des causes en général une théorie universelle et globale » Les origines du positivisme (OP) p. 6. 



 
 
Xavier Verley | Epistémologie ou philosophie de la nature?  
 
 
 
 

 
 

221
M A R Z O  

2 0 1 2  

effets sans causes. Sous sa forme laplacienne, il prend un sens global et implique qu’à chaque moment de l’histoire 

un seul événement est nécessaire: « De la possibilité de prédire à court terme le comportement d’une situation 

expérimentale, on passe à considérer la possibilité de prédire le comportement de tout l’univers à l’infini. »47 Le 

déterminisme laplacien postule que les événements futurs sont calculables moyennant la connaissance du présent et 

des lois d’évolution. Connaissant exactement les conditions initiales ou causes et la loi d’évolution d’un système 

dynamique peut calculer et prédire le déroulement du processus. Quand on a posé les causes du mouvement et 

qu’on connaît le lien causal de l’antécédent au conséquent, la trajectoire est fixée de manière unique48. L’expression 

mathématique du déterminisme, par le recours aux modèles différentiels, permet de décrire la nature à condition 

qu’une légère modification des conditions initiales ne modifie pas la trajectoire. Il ne montre pas comment la nature 

agit, ni ne spécifie comment l’effet s’est produit. Il exprime le vœu secret de toute explication, c’est-à-dire le 

passage de la cause efficace à la cause formelle ou de l’existence à l’essence: à l’action de la nature, il substitue un 

« logos génératif »49. Le déterminisme laplacien prolonge l’idéal leibnizien où l’avenir est contenu dans le présent, 

ce qui rend le temps superflu. En l’associant à l’idée de calcul et de prédiction, il semble qu’on assiste au triomphe 

de la raison. 

Et pourtant il arrive que connaissant les conditions initiales d’un mouvement, des comportements irréguliers 

peuvent apparaître qui échappent aux prises du calcul: l’usage des équations différentielles n’implique pas 

nécessairement la prédictibilité. Aux méthodes quantitatives on substituera des méthodes qualitatives qu’offre la 

dynamique qualitative. Ces mouvements chaotiques turbulents dans l’espace et le temps ne sont pas rebelles à toute 

forme. Ils manifestent des ordres apériodiques qu’on appelle « chaos déterministe » et implique l’existence d’un 

déterminisme avec imprédictibilité: c’est ce que Popper n’a pas vu.50 L’évolution d’une turbulence révèle qu’il y 

perte de corrélation entre les états initiaux très voisins et les états asymptotiques très écartés: ainsi l’avenir échappe 

même lorsqu’on connaît la loi d’évolution et les conditions initiales. Pour expliquer les phénomènes on introduit les 

attracteurs étranges: ce sont des régions bornées de l’espace qui finissent par attirer toutes les trajectoires. Ils se 

définissent aussi par la propriété de dépendance sensitive par rapport aux conditions initiales et permettent de 

représenter et mesurer la notion de chaos. Que le déterminisme n’implique pas la prédictibilité ne prouve pas le 

désordre et l’aléatoire dans la nature puisqu’une légère perturbation des coefficients du système ne déstabilise pas 

l’attracteur. S’il y a stabilité structurelle, autrement dit résistance aux perturbations, le processus peut être 

représenté par des équations différentielles déterministes. On se trouve donc devant un paradoxe qui infirme la 

version laplacienne du déterminisme: il peut y avoir déterminisme sans prédictibilité, c’est-à-dire sans qu’on puisse 

déduire  les effets des causes. 

La philosophie de la nature qu’offrent les ouvrages de J. Largeault ne repose pas sur une métaphysique de 

l’essence qui prétendrait à l’intelligibilité totale: elle rencontre des obstacles et se heurte même à des apories; le 

passage de la cause efficace à la cause formelle, l’existence d’un déterminisme sans prédictibilité révèlent une 

                                                 
47 SN, p. 225. « Le déterminisme, au contraire de la causalité est, en principe, indifféremment local ou globalisé puisqu’il peut s’entendre de la 
totalité de l’évolution de l’univers. La causalité est toujours localisée. » SN, p. 178. 
48 L’unicité de la trajectoire qui découle d’un théorème d’existence et d’unicité des solutions traduit le fait que des causes identiques (similaires) 
produisent des effets identiques similaires. » PPR, p. 128. 
49 SN, p. 177. 
50 Que le déterminisme puisse s’accompagner de l’imprédictibilité permet de le dissocier du fatalisme auquel on l’a souvent associé. La science 
ne prouve ni le fatalisme, ni le hasard. 



 
 

Epistémologie ou philosophie de la nature? | Xavier Verley 

 
 

 
 

222 
M A R Z O  

2 0 1 2  

nature douée à la fois de stabilité structurelle et du pouvoir de s’écarter de l’équilibre. 

 

Les apories fondatrices de la philosophie de la nature 

 

Pour rendre le réel intelligible, la philosophie de la nature procède comme la science et rencontre les mêmes 

apories fondatrices: l’unité et la diversité, l’être et le devenir, le même et l’autre. La nature ne peut être expliquée 

rationnellement que si on découvre une nécessité,  c’est-à-dire une identité. L’explication scientifique y parvient en 

spatialisant le temps. Meyerson a souligné le rôle de l’identification et de l’unification51. 

Pour expliquer un type de changement, le mouvement par exemple, la mécanique commence par des les causes 

agissantes (forces) et aboutit à des principes de conservation et des causes formelles. Il s’agit en quelque sorte 

d’éliminer le temps qui sépare la cause de l’effet pour ensuite les identifier52. Cela ne peut se faire que si le 

changement ne se produit pas vraiment dans le temps mais dans l’espace: on le réduit à un déplacement et ainsi 

apparaissent des formes liées à des principes de conservation, de symétrie et d’invariance. 

Les principes de conservation font apparaître le rôle essentiel des formes dans la nature: la conservation de 

l’énergie, de la quantité de mouvement, du moment angulaire, de la charge électrique sont des principes 

universellement valides: ce sont à la fois des exigences a priori et l’expression de l’ordre de la nature. 

Les considérations de symétrie confirment l’importance de la recherche de l’identité et de l’invariance en 

physique. On sait que les lois physiques ne changent pas quand on déplace le système de coordonnées par une 

transformation globale de l’espace-temps (Galilée et Lorentz). L’idée de symétrie vient de la théorie des groupes: 

elle permet de découvrir un ordre en raison de la conservation d’une propriété sous des transformations d’un type 

donné. Les objets de la physique contemporaine entretiennent des relations étroites avec la géométrie de l’espace-

temps. Leurs propriétés dérivent d’une invariance par transformation (transformation de parité, par inversion du 

système de coordonnées, par rotations). Les transformations de symétrie qui changent un objet en lui-même 

montrent le bien fondé de l’explication scientifique qui réduit le changement à un déplacement, le divers à 

l’identique, le devenir à l’être: « Le plus souvent, on atteint la formulation la plus profonde d’une loi physique, i.e 

d’une relation causale quand on est capable de la rédiger en assertions d’existence d’une symétrie. En insistant sur 

l’identité, Meyerson voyait juste. »53 L’importance de la symétrie dans les lois de la physique confirme la portée des 

principes d’invariance; en passant aux équations on supprime l’asymétrie cause-effet. 

Pour la philosophie de la nature, rendre intelligible c’est réduire le temporel à du spatial parce que seul 

l’espace renferme des symétries. On ne découvre de symétrie dans le temps que si on la suppose réversible, 

circulaire: « Le temps n’est rien de réel, juste une apparence qu’on élimine par des changements de géométrie. 

Image mathématique parfaite de la prédétermination et de l’éternité simultanée dans un formalisme conforme au 

« principe du langage permanent. »54 On ne peut donc faire du temps un principe d’explication puisqu’il produit la 

                                                 
51 De la raison, Meyerson dit ceci : « Elle n’a qu’un moyen d’expliquer ce qui ne vient pas d’elle, c’est de le réduire au néant. » Quand R. Thom 
dit que pour rendre intelligible, il faut « spatialiser le concept », il retrouve une idée analogue. 
52 « L’idée de cause implique une identité ou une similarité, extraite par abstraction ou sélection entre des circonstances distinctes dans le temps 
et éventuellement dans l’espace. » SN, p. 117. 
53 PPR, p. 5. 
54 SN, p. 121. 



 
 
Xavier Verley | Epistémologie ou philosophie de la nature?  
 
 
 
 

 
 

223
M A R Z O  

2 0 1 2  

diversité, le multiple, l’autre alors que la raison recherche l’identité qu’elle trouve dans l’espace. L’espace ne 

supporte pas la contradiction puisque le même objet ne peut occuper des points distincts, ni des objets distincts 

occuper les mêmes points. Pour comprendre le temps on transforme l’asymétrie temporelle présente dans la cause 

efficace et on retrouve ainsi la symétrie de la forme. 

Pourtant J. Largeault ne croit pas qu’on puisse réduire la causalité à une identité sinon ce serait nier le 

changement et le devenir. De même que la cause efficace conserve son caractère énigmatique, le déterminisme sans 

prédictibilité demeure un obstacle à l’explication. L’auteur ne verse pas pour autant dans l’irrationalisme comme 

cela arrive chez Meyerson. 

 

Conclusion: La nature, les formes et la raison 

 

Plutôt que d’échecs, J. Largeault préfère parler d’obstacles à la raison. De ce que tout dans l’univers n’est pas 

susceptible d’être compris par une raison en quête d’identité, il ne s’ensuit pas qu’on soit condamné au scepticisme 

ou contraint de verser dans l’irrationalisme. L’exemple des Grecs avec la découverte des irrationnelles et toutes 

sortes de paradoxes rappelle la nécessité de relativiser les prétendus échecs de la raison. A la différence de la 

philosophie de Popper, la philosophie de la nature n’admet pas que le rationnel soit dans le sujet et l’irrationnel dans 

la nature. A la différence du positivisme, elle ne conçoit pas la natue comme un système de lois construites par 

l’esprit. L’irréductibilité de la cause efficace à la cause formelle et le déterminisme sans prédictibilité ne prouvent 

pas que la nature travaille sans ordre55: « Devant ces résultats, on se demande comment la nature qui engendre de 

l’ordre et des symétries visibles, peut aussi travailler d’une manière approchée. Il apparaît que la nature est moins 

stable, et les écarts à l’équilibre plus dangereux et plus probables, qu’on ne croyait. Les Grecs avaient raison dans 

leur terreur du devenir. La découverte que l’ordre prend parfois l’apparence du stochastique risque de troubler. 

Croire le déterminisme périmé est une vue fausse et simpliste. »56 L’auteur ne croit pas que la science ou la 

philosophie, même lestée de métaphysique, parviendront à démontrer l’identité du réel et du rationnel. Au mieux on 

peut croire à leur convergence asymptotique. Cela implique que la raison ne peut être extérieure à la nature. 

En effet la raison explique les choses au moyen de formes ou « logoi » mathématiques qui engendrent une 

nécessité non pas épistémique mais ontologique, provenant de ce que la raison n’est pas séparée des choses: « La 

nécessité sous-jacente à l’explication revêt une forme mathématique, elle tient aux concepts: principe de moindre 

action, de conservation, entrelacement de la réalité physique (propriétés des solides, des milieux conducteurs, etc.) 

et de la géométrie. La nature peut être rendue rationnelle parce qu’elle l’est déjà. »57  Ceci n’est concevable qu’à 

partir du principe d’unité de la nature: non seulement on peut dire qu’il existe un parallélisme entre les dynamiques 

physiques et les dynamiques mentales mais on peut ajouter que l’intelligence travaille comme la nature ou l’imite. 

Les formes mathématiques ne sont pas construites et appliquées par la raison à une nature indifférente à l’ordre. Les 

                                                 
55 « Les embarras actuels autour du déterminisme semblent être « la faute aux mathématiques » puisque l’irrégularité se manifeste dans les 
dynamiques abstraites. La mathématique et la nature se rencontrent pour créer de l’irrégulier, l’une par des concepts et des moyens rigides, 
l’autre par des a peu près, dans l’animé comme dans l’inanimé. Ou bien peut-être que es mathématiques sont plus riches que la nature et que par 
exemple des hamiltoniens presque intégrables, à plus de deux degrés de liberté, pour lesquels les régions de stochasticité ne sont pas isolées par 
des trajectoires régulières, sont inutilisables en physique. » SN, p. 93. 
56 SN, p. 228. 
57 PPR, p. 59. 



 
 

Epistémologie ou philosophie de la nature? | Xavier Verley 

 
 

 
 

224 
M A R Z O  

2 0 1 2  

mathématiques sont tout autre choses qu’un langage, rôle auquel les réduisent les philosophies idéalistes et 

positivistes et encore moins à des tautologies. Ce sont à la fois des sciences causales, des sciences de l’espace et de 

la nature: « Mathématiser ne consiste pas forcément à transformer en un calcul formel ou combinatoire la structure 

d’un domaine. Identifier les notions mathématiques et les notions physiques est incorrect. Les séparer dépouille la 

physique de son intérêt en la réduisant à des manipulations symboliques et à du bricolage expérimental. Le 

conventionnalisme en sort. Le langage mathématique colle à des faits physiques. E.g un rotationnel localement 

signifie l’absence de tourbillons (le flux ne fait pas tourner les vecteurs) etc. En utilisant ce concept, on bénéficie du 

réseau de théorèmes où il figure. On sent qu’un concept physique est autre chose qu’un concept mathématique 

affublé d’une interprétation qui marche. La première conjecture qui vient à l’esprit est que les mathématiques sont 

le langage de la physique parce qu’elles sont d’abord celui de la nature. »58 Si les concepts mathématiques 

permettent de décrire le logos des choses, c’est qu’elles n’en sont pas séparées. Les équations n’expliquent pas la 

nature intime du réel mais sa structure. Elles décrivent des relations à partir desquelles ont peut en engendrer 

d’autres. 

La philosophie de la nature de J. Largeault retrouve l’inspiration du grand rationalisme qui refuse de dissocier 

physique et métaphysique, la nature et la raison, les formes et le réel. Rien de moins dogmatique que cette 

philosophie qui se garde bien de trancher impérativement à propos de certaines controverses récentes: 

« L’escroquerie est de prétendre que l’état actuel des sciences impose l’un des termes de l’option: déterminisme et 

indéterminisme se rencontrent dès l’antiquité et ne dépendent pas de ce que les savants seraient capables de prouver 

ou de réfuter. Cela étant, les indices de vraisemblance qu’on tirerait des développements de la dynamique parlent en 

faveur du déterminisme. »59 Son rejet du scientisme traduit un sens aigu des problèmes qui apparaissent aussi bien 

dans la philosophie que dans la science. Rien d’étonnant à cela quand on sait à quel point la pensée scientifique ou 

philosophique est inséparable du risque. Des deux côtés on avance une conjecture à partir d’une réalité réfractaire 

aux affirmations péremptoires. 

 

 

                                                 
58 PPR, p. 84. 
59 SN, p. 230. 




	Página 1
	Página 2
	Página 3
	Página 4
	Página 5



