revistadefilosofia.org

REVISTA DE FILOSOFIA




La seleccion de originales para publicacién, se someten de manera sistematica a un in-
forme de expertos externos a la entidad editora de la revista y a su consejo de editorial.
Estos informes son la base de la toma de decisiones sobre su publicacién o no, que co-
rresponde en Gltima instancia al Consejo de Redaccién de la revista y a la Direccion de
la misma.

BASES DE DATOS QUE RECOGEN LA REVISTA EIKASIA

B Dialnet
DICE

( B n F BIBLIOTEQUE NATIONALE DE FRANCE

RI REGESTA IMPERII

————  AKADEMIE DER WISSENSCHAFTEN UND DER LITERATUR MAINZ



Director ejecutivo:
Dr. Roman Garcia

Secretaria de redaccion:

Noemi Rodriguez
Pelayo Pérez

Consejo de Redaccién

Dr. Fernando Pérez Herranz (Univer
sidad de Alicante), Dr. Patricio Pe-
nalver (Catedratico Filosofia, Univer-
sidad de Murcia), Dr. Alberto Hidal -
go TuiAdn (Universidad de Oviedo),
Dr. Roman Garcia (Dr. en Filosofia.
Director Instituto de Estudios para la
Paz), Dr. Rafael Morla (Catedratico
de Filosofia, Universidad de Santo
Domingo, RD.), Dr. Antonio Pérez
(Universidad de la Laguna), Dr. Ri-
cardo Sanchez Ortiz de Urbina, Dr.
Felicisimo Valbuena (Universidad
Complutense de Madrid), Dr. Jose
Antonio Lépez Cerezo (Universidad
de Oviedo), Dr. Silverio Sanchez Co-
rredera, Dra. Alicia Laspra (Universi-
dad de Oviedo), Dr. Pablo Huerga
Melcén, D. Mariano Arias, Dr. Jaco -
bo Mufoz (Catedratico de Filosofia
de la Universidad Complutense de
Madrid.) Dr. Félix Duque (Catedrati -
co Historia Moderna Universidad
Auténoma Madrid), Dr. Luis Alvarez
Falcén (Universidad de Zaragoza).

ISSN:1885-5679

© de la edicioén:
Eikasia Ediciones

Maquetado y diseito
Fran F. Yebra

Edita

Eikasia Ediciones
Bermudez de Castro 14 bajo
Oviedo.

C.P: 33011

Espafia.

Teléfono: +34 984 083 210
Fax: +34 985 080 902

www.eikasia.es
eikasia@eikasia.es






Articulos

Fernando Miguel Pérez Herranz.
La perspectiva «natural» de André Le Noétre en los Jardines de Vaux le Viconte.
Nota editorial.

Miguel Espinoza.
Discurso de bienvenida al segundo simposio del Circulo de Filosofia de la
Naturaleza.

Miguel Espinoza.
Discours de bienvenue au deuxieme symposium du Cercle de Philosophie de la
Nature.

Juan Arana.
El problema de la causalidad en la mecanica cuantica.

Cevriye Demir Giines.

Sur la nature nécessaire de la liberté chez Jean-Paul Sartre.
Resumen/Abstract

Miguel Espinoza.

La realidad ultima: d&tomos y vinculos sustanciales.
Resumen/Abstract

Philippe Gagnon.
Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature.

Alfredo Marcos.

Biologia sistémica y filosofia de la naturaleza.
Resumen/Abstract

13

15

17

35

47

61

95



Maria Teresa Méarquez-Blanc.

Causalidad, Identidad y Determinismo.
Resumen/Abstract

Alicia Mercado.

Abstraction de la matiere et besoin de la métaphysique.Hommage a Carlos Llano.
Resumen/Abstract

Laetitia Monteils-Laeng.

Phusis et paideia chez Platon.La fabrique d’une nature humaine idéale.
Resumen/Abstract

Silvio Mota Pinto.

Una interpretacion no-regularista de la causalidad humeana.
Resumen/Abstract

Fernando Miguel Pérez Herranz.
Un modelo topoldgico para la conciencia: las cuatro formas originarias de

conciencia.
Resumen/Abstract

Héctor Velazquez Fernandez.
Auto organizacion, complejidad y naturaleza:hacia una revaloracion de la forma

aristotélica.
Resumen/Abstract

Xavier Verley

Epistémologie ou philosophie de la nature?
Resumen/Abstract

111

127

139

149

167

197

207



Fernando Miguel Pérez Herranz | La perspectiva «natural» de André Le Notre en los Jardines de Vaux le Viconte. Nota editorial

La perspectiva «natural» de André Le Noétre en los Jardines

de Vaux le Viconte. Nota editorial.

Fernando Miguel Pérez Herranz
Universidad de Alicante

El Circulo de Filosofia de la Naturaleza (CFN) continla su andadura y muestra sus investigaciones y
reflexiones una vez més en esta revista, EIKASIA, que las acoge con gran generosidad, lo que agradecen los
miembros del Circulo en cuantas ocasiones se les presentan. En este nimero se relinen las ponencias que
expusieron algunos de sus miembros en la Universidad Panamericana de México durante los dias 14 a 16 de abril
de 2011. No es comodo defender en estos tiempos una Filosofia de la Naturaleza, inmovilizada por la tenaza
universitaria que conforman el neopositivismo cientificista y € posmodernismo sociologicista. Cientificistas y
neopositivistas vienen desterrando la idea de Naturaleza desde e siglo xix, embriagados por el espectacular
desarrollo de las ciencias tanto en el plano tedrico como en el de sus aplicaciones: el electromagnetismo y los
motores o el radar; la quimicay la dinamita o los fertilizantes; etc. Los posmodernos, que toman a Th. Khun como
mentor, hacen lo propio, y afirman que la Naturaleza es un constructo de la Cultura;, a esta tesis afiaden la
consideracion de que la Ciencia es un mero epifenémeno de la sociedad; y si no es de buen tono hablar de ciencia
aria y ciencia judia, podria hablarse de ciencia burguesa y ciencia proletaria, de ciencia reaccionaria y ciencia
progresista, y aun de ciencia de género... ¢Nos estaria permitido decir que es «natural» que asi ocurra? Cada época,
cada tiempo o kairds, tiende a gestionar sus logros y sus perversiones, asi como a hacerse cargo de la herencia
recibida, y tiende a confundir la estructura de su propia gestioén con los criterios internos de aquello que gestiona.
Los neopositivistas diran que todo lo que hacen los cientificos es inconmensurable con cualquier norma o valor
externo a sistema l6gico que los acoge y que, en consecuencia, nadie puede intervenir en su mundo, excepto para
asentir respetuosamente a todos sus protocolos; y los posmodernos diran que los cientificos no hacen mas que lo
gue lasociedad o sus €lites consideran de interés.

La debilidad de los argumentos reside, me parece, tanto en uno como en otro caso, en el concepto de
«totalizacion» del que se apropian tacitamente: «Todo |o que sabemos es producto de la Ciencia» / «Todo lo que
sabemos es producto de la Sociedad». Pero esta totalizacién a la que remiten no es un concepto cientifico ni
sociolégico, sino filoséfico, y es en este terreno en € que ha de ser discutido. El problema, con sus consiguientes
peligros, se encuentra, por o tanto, en la perspectiva que se adopte. Por decirlo a modo de comparacién: si nos
situamos en € pico de una montafia y desde alli describimos, explicamos o teorizamos sobre la totalidad de la
superficie del cono que se divisa, podemos creer que hablamos del Todo; pero incluso si fuera posible llevar a cabo
esa labor y que toda esa superficie fuese transparente al conocimiento cientifico o sociolégico, esto no implicaria
que se pueda categorizar desde ali la propia cordillera en la que se encuentra la montafia, y menos aun la totalidad
delatierrao del universo mismo. Y si no se puede realizar con estas ideas de Ciencia o de Sociedad, no es extrafnio
que haya cientificos, sociélogos, fil6sofos, intelectuales y un publico cultivado que se pregunten por la posibilidad
de desplazar las ideas de Ciencia y Sociedad por la de Naturaleza, que englobara todas las perspectivas. Claro es
gue si la pretension de esta idea es la de llevar a cabo el mismo tipo de totalizacién, reconvertiriamos los esl 6ganes
anteriores en otro tan improductivo como aquellos: «Todo lo que sabemos es producto de la Naturaleza». Pero con
un inconveniente: que la idea de Naturaleza no puede competir con las ideas de Ciencia y Sociedad. Primero,
porgue los éxitos de la ciencia permiten a los neopositivistas llenar curriculo tras curriculo; y, segundo, porque las
criticas y denuncias de los posmodernos permiten a los politicos y gestores conocer las trampas, los intereses, las
especulaciones 0 los fraudes de los gestores de las ciencias: empresarios, universitarios o Institutos de
investigacion. Lainterrogacion a la que los defensores de la Naturaleza como idea articuladora de la investigacion
sobre el mundo ha de contestar es: ¢Qué saber o accion ofrece el estudio de la Naturaleza que supere o desborde las
ideas de Ciencia y Sociedad? Quizalo mas conocido parala opinién publica es un conjunto de especulacionesy de
buenas intenciones, la posicion del alma bella de la sociedad industrial global: un testimonio a favor de la
cooperacion orientada hacia la sostenibilidad o el recordatorio de limites biofisicos, una llamada de atencién sobre
la degradacion de servicios béasicos como el agua dulce o la pérdida de la riqueza de los suelos y las enfermedades
asociadas a estas catéstrofes, etc. Ahora bien, la interrogacion a la que se ha de contestar es de este tenor: ¢La
Filosofia de la Naturaleza ofrece modelos, realmente aternativos a la ciencia estandar neopositivista o a los
programas de accién palitica, que vayan més ala de la sociologia? Porque si lo que ofrece es simplemente la
reivindicacion de Aristételes, de Tomas de Aquino o de los roméanticos alemanes del siglo Xix, no parece que sea

MARZO
2012




MARZO
2012

La perspectiva «natural» de André Le Notre en los Jardines de Vaux le Viconte. Nota editorial | Fernando Miguel Pérez Herranz

suficiente para penetrar en la dura piel de los programas esténdar del neopositivismo o del posmodernismo; puede
guedar como un residuo valioso quiza parala historiade las ciencias o de lafilosofia.

Miguel Espinoza lo ha dicho con perspicacia, a recordar la clausula aristotélica «en tanto que», que es la
expresion del método analdgico: podemos estudiar este 0 aquel sistema en tanto que epistemdlogos, ont6logos,
filésofos de la naturaleza... sin que nos veamos obligados a aceptar la tesis del relativismo. Hay cuestiones que
pertenecen ala esencia, y otras, a accidente; hay cuestiones en las que no se puede dar marcha atrés (por ejemplo,
la energia atdbmica), pero también las hay en las que no se puede conceder nada a contrario (por gemplo, la
inteligibilidad); y sin descartar otras en las que es conveniente negociar (por gjemplo, €l papel de laaxiomatica o €l
de la industria). Pero en Filosofia de la Naturaleza nos topamos con una cuestion preambular, de la que pueden
prescindir neopositivistas y posmodernos en sus campos. ¢Qué queremos decir con la idea de Naturaleza? Porque
asi como €l neopositivista 0 el posmoderno no tienen por qué hacerse cargo de qué sealaciencia, si lacienciaeslo
que hace € cientifico, €l filésofo de la naturaleza se encuentra ante el problema de identificar su propio perfil, aquel
desde €l que realiza sus investigaciones, del saber «en tanto que»: ¢Qué es, pues, la Naturaleza?

La respuesta mas agresiva y aun beligerante nos la ofrecié en los inicios de la modernidad, como es bien
sabido, Baruch Spinoza, aquel holandés nieto de exiliados espafioles expulsados por los Reyes Catdlicos, para
agradar a la Europa cristiana antisemita. Spinoza, que tanto sabia de guerras entre dioses, a los que defendian los
guerreros manu militari y los clérigos manu argumentatio, supo como neutralizar el despropésito de los
monoteismos en combate, mediante la cldusula Deus sive natura: Dios o Naturaleza. Porque Dios y la Naturaleza
son la misma cosa (ergo, si ustedes pelean en nombre de Dios, por favor, jdegen de pelear en nombre de la
Naturalezal). Los insultos, los malentendidos, el odio, las guerras, las destrucciones... entre los partidarios de los
dioses Unicos quedan asi neutralizados. no hay causa final ni hay mandatos ordenados por una voluntad divina
(potentia absoluta dei), ensefia Spinoza. La solucion del sefardi fue radical y contundente; pero, como é mismo
sabia, toda determinacién es ya una negacion, y en la definicion genética de Naturaleza arrastraba su propia
negacion, pues Spinoza se vio obligado a desdoblar el concepto de Naturaleza, lo que significaba que volvia a
meterse en €l artificioso problema de la distincion de los dos tipos de dioses que la tradicion ontoteol gica
arrastraba desde Filon de Alegjandria: una Naturaleza naturans y una Naturaleza naturata:*

Pues creo que ya consta, por |o anteriormente dicho, que por Naturaleza Naturante debemos entender
lo que es en si y se concibe por si, 0 sea, los atributos de la substancia que expresan una esencia eterna e
infinita, esto es, Dios, en cuanto considerado como causa libre. Por Naturaleza Naturada, en cambio,
entiendo todo aquello que se sigue de la necesidad de la naturaleza de Dios, 0 sea, de cada uno de los
atributos de Dios, esto es, todos los modos de los atributos de Dios, en cuanto considerados como cosas
que son en Dios, y que sin Dios no pueden ser ni concebirse” (Spinoza, Etica, |, Escolio de la proposicion
XXIX).

Esta separacion entre natura naturans y natura naturata ha sido interpretada de mdltiples maneras y, me
parece, no se ha sabido o podido clausurar, ni siquiera encauzar de una manera clara. Y menos aun puede
clausurarse por decreto o mediante eufemismos. Y si lo Natural se dice a menos de dos maneras. natura naturans y
natura naturata, ¢por qué lo Sobre-natural, por ejemplo, no puede decirse también de otras muchas, alguna de ellas
coincidiendo, por jemplo, con la natura naturans? Porque la consideracién de que la natura naturans es ontologia
genera, frente ala especia (naturata), no seria mas que un proceso de secularizacion de la potentia absoluta Del,
una operacion intelectual muy fina que realizé hace algunos afios Vidal Pefia,? apoyandose en una teoria general
ontol dgica elaborada por Gustavo Bueno, aunque partia del propio Spinozay de la tradicion judeocristiana —Filon
de Algjandriay Agustin de Hipona— de manera que se apoyaban circularmente la una sobre la otra. Pero Spinoza,
que sigue las pautas epistemol égicas impuestas en € discurso de la modernidad, entiende la ciencia de manera
univoca como los nominalistas.® Asi que el gran avance de Spinoza a afirmar la unidad Dios o Naturaleza queda
ralentizado, si no paralizado, por un concepto de ciencia que no permite mas método que el matematico y utilizado
en una sola direccién, la cartesiana y, después, con € triunfo del método algebraico-geométrico, la newtoniana,

1 Una distincion que se encontraba, por cierto, en la tradicion del pensamiento hispano. Por gemplo: “Lo que algunos llaman Naturaleza, eso
Ilamo yo Dios; no es otra cosa Naturaleza sino voluntad y mandamientos de Dios’. Juan Luis Vives, Tratado de socorro de pobres, Pretextos,
2006, pag. 127. Bien sé que no faltaran fil6sofos que dijesen que hay una natura naturans, y que esta es el mesmo Dios, y que otra es natura
naturata, la cua es el efecto natural que por su voluntad se hace y obra en las criaturas, mas yo no quiero que nos detengamos en esto, sino
mirar e fundamento de donde todo procede, que es Dios’ (A. De Torquemada, Jardin de flores curiosas, Salamanca, 1570, fol. 4r).

2\idal Pefia, El materialismo de Soinoza, Revistade Occidente, Madrid, 1974.

3 Cf. André de Muralt, La apuesta de |a fil osofia medieval . Estudios tomistas, escotistas, ockamistas y gregorianos, Marcial Pons, Madrid, 2008.



Fernando Miguel Pérez Herranz | La perspectiva «natural» de André Le Notre en los Jardines de Vaux le Viconte. Nota editorial

fortalecida por sus impresionantes éxitos en |a fisica terrestre y del sistema solar. El hominalismo se convierte en
dogmay lacritica de Spinoza quedainutilizada. Ya es posible prescindir incluso de la Naturaleza: no es necesaria ni
la naturans ni la naturata: «Todo lo que sabemos es producto de la ciencia»”; y todo saber que no alcance los
criterios impuestos por la ciencia de cufio newtoniano y su método hipotético-experimental no serd mas que un
pseudo saber, incluido € filoséfico, como concluye Kant apodicticamente a partir de las premisas de la nuevafisica.
La diaéctica trascendental —y sus ldeas Alma, Cosmos y Dios— no es mas que pura especulacién que puede
garantizarse a efectos puramente practicos, pero no tedricos. Y la ciencia, ademas, se convierte en criterio para €
resto de saberes, como pretenderan Locke o Hume. Y s el cientifico (scientific), término propuesto por William
Whewell (1833), reemplaza a filésofo natural, la Ciencia (Science) neutraliza, reemplaza y anula e concepto de
Naturaleza y el nominalismo triunfa absolutamente en su version neopositivista. La Unica resistencia que se
presenta como alternativa proviene de laiglesia catdlico-romana, que se siente deslegitimada si en el cosmos no hay
mas criterio que € de los resultados de la experimentacion acogidos por la 16gica, que es la gran apuesta de los
anglosgjones y norteamericanos protestantes, de Russell a Quine. Las matematicas pierden €l carécter de saber que
todavia tenian para Gdlileo y se reducen a mero lenguaje, a lenguaje légico, en e que se expresa las observaciones
y los experimentos realizados en los gabinetes y en los laboratorios. Todo [0 que no encaje o se encuadre en estas
estructuras |6gicas —como les ocurre a las disciplinas de la Forma: e arte, la estética, incluso la ética...— serén
flatus vocis. De manera que los cientificistas impiden cualquier confrontacion con nadie que no sean ellos mismos,
porque no se enfrentarian méas que a sinsentidos. (Y tantas veces con razén. Por gjemplo, en lo que atafie a la
cuestion sobre las mateméticas o lafisica, piedra de toque de muchas discusiones en ciencia, en epistemologia o en
Filosofia de la Naturaleza. Es muy usua que muchos de sus discutidores apenas si han recorrido las mateméticas o
lafisica més alla de algunos tépicos y vulgaridades. La siguiente anécdota es muy representativa de este asunto: en
un congreso, € ponente trataba nada menos que de axiomatizar la mecénica cuanticay alguien del publico le hizo
una pregunta, en la que le llamaba la atencion sobre la diferencia que hay entre las funciones, que poseen soluciones
numeéricas, y las ecuaciones diferenciales, cuyas soluciones suelen ser funciones. La respuesta del ponente es
preferible que lavalore € lector: «Y usted, (qué entiende por ecuacién diferencial ?».

La otra manera de entender la ciencia, propia del posmodernismo, que identifica cualquier saber con
«sociedad», con «historia», con «producto humano», no necesita hacer ninguna referencia a la Naturaleza. La
caracteristica de la edad posmoderna de transicién a Imperio —en términos de Hardt y Negri— es precisamente la
desaparicion de los dualismos modernos, la desaparicion de las negaciones y contradicciones (externas) a la
realidad social. Todo esta incluido en € sistema artificial y no existe nada exterior al mercado mundial, incluyendo
la propia naturaleza. F. Jameson lo resume con claridad, y nos exime de proseguir el argumento: “El
posmodernismo es o que queda cuando se completa € proceso de modernizacion y la naturaleza desaparece para
siempre”.

Es cierto que todo lo que construye y crea € hombre se separa de la naturaleza y adquiere un grado de
autonomia; pero «separado» no quiere decir «segregado», pues todo lo creado por e hombre sigue estando
intercalado con la naturaleza. La bomba atémica es un resultado muy artificioso de la ciencia, desde luego; pero su
explosion hace desaparecer la misma naturaleza —el atolén Bikini, por ggemplo— en el radio en € que actla la
radioactividad generada. Podriamos asi hablar de la naturaleza desolada, como aparece en la novela de Cormac
McCarthy The road (2006).

Me parece que la labor de una Filosofia de la Naturaleza que no sea mera vuelta a la fisica prenewtoniana,
aristotélica o roméantico-especulativa, ni un bastién de pura resistencia ideolégica o religiosa contra € nominalismo
triunfante —epistemolégico o politico—, no puede ser sino el pensamiento de quienes conjugan Naturaleza con
Ciencia por un lado, y Naturaleza con Sociedad, por otro, sin perjuicio de vincularla con otras multiples ideas que
sean pertinentes (Estética, Lenguaje, Historia, Simbolismo, Ideologia...).Y asi puede comprobarse en e gercicio
mismo de la mayoria de los articulos publicados en este nimero. El articulo de Laeticia Monteils-Lang es una
muestra muy convincente de este método a conjugar las ideas de Naturaleza y Paideia. Los articulos de Héctor
Veldzquez y M. Teresa Blanc discuten uno de los nicleos centrales de la Filosofia de la Naturaleza: 1a diferencia del
concepto de causalidad en Aristételes y la ciencia moderna; y ambos ponen €l acento en el nominalismo como
filosofia responsable de la deriva que toma la ciencia en la modernidad. Esta cuestion, soslayada por los
neopositivistas, que admiten como «natural» el concepto de ciencia predicado por Bacon y Descartes y realizado
por Newton, deberia quedar despejada en el CFN, pues de lo contrario impedira avanzar y ofrecer aportaciones
desde la Filosofia de la Naturaleza a saber de nuestra época.

Un g emplo paradigmético es el aportado por Alfredo Marcos con motivo del Proyecto Genoma Humano, que
fue considerado como un éxito sin precedentes llevado a cabo por la ciencia. Mas paraddjicamente este éxito ha
sido muy frustrante por las excesivas expectativas a las que dio lugar, de manera muy significativa en las ciencias

MARZO
2012




La perspectiva «natural» de André Le Notre en los Jardines de Vaux le Viconte. Nota editorial | Fernando Miguel Pérez Herranz

médicas, que no se han visto cumplidas a pesar de los 90.000 mil millones de délares de inversiones publicas y
privadas en el campo de la biologia molecular y €l trabajo de practicamente todos los laboratorios y universidades
del mundo. Ahora la discusion vuelve a centrarse no en e desarrollo de las técnicas, sino en el de la conjugacion
Naturaleza/ Técnica: “Los sistemas vivos son producto conjunto de naturalezay técnica’.

Para ilustrar la conjugacion Naturaleza / Ciencia prepondré un gemplo a escala corpérea humana y que
cualquiera puede reconstruir por si mismo: la conjugacion entre Naturaleza / Geometria / Artificio a partir de los
Jardines adyacentes al palacio de Vaux-le-Vicomte, que se encuentra a unos pocos kilémetros de Paris. La antigua
propiedad del superintendente de Luis XIV, Nicolas Fouquet, era atravesada por un rio de nombre Anqueuil (o
Ancoeur o Almont). En aquellas luchas por mostrar € poder a través del esplendor de las posesiones, €l jardinero
real André Le Notre fue encargado de disefiar y construir sus jardines. Le Nétre separa mediante un canal lo que
venia perteneciendo hacia siglos a la Naturaleza y lo que, de la misma manera, venia perteneciendo a la
civilizacion. Aquella obra permite a visitante contemplar una panoramica esplendorosa de interconexion
Naturaleza / Artificio. Tras recorrer €l e central de norte a sur que conecta el palacio con la estatua de Hércules
Farnesio, €l observador se encuentra con un canal que se corta en perpendicular a su marcha; hacia €l oeste se
encuentra con un peguefio muro de contencidn que limita el canal puede ver mas al4, un bosgue de arboles que
arrancan de la misma orillas del rio, ramajes caidos sobre e agua espesa y turbulenta que arrastra arenas,
hojarasca... y no puede adivinar ni siquiera una carpa como las que ha contemplado en el estanque del palacio. Al
este, y en contraste con la escena anterior, € visitante puede observar también un agua que corre, pero ahora
limpiday cristalina; y alo lgos, dentro de un marco idilico, puede divisar un puente romanico, vestigio de otra
época muy anterior a la de la construccién de los jardines. Y, sorprendentemente, si le parecio que las aguas del
oeste vertian hacia el oeste, ahora le parece que las del este corren hacia el este. jUn rio cuyas aguas corren hacia
dos sitios opuestos! ¢Qué ha pasado con €l rio? La ingeniosa canalizacion de André Le Nétre, aprovechando el
arroyo Ru d’ Andy, que desemboca en el rio Anqueuil, permite percibir dos rios «naturales» que nacen jen la mitad
deun cana! [Fig. 1]. Unaobra de ingenieriay perspectiva que se cruzaen esaregion natural y que se convierte, ala
vez, en el simbolo de la configuracién del poder del Superintendente Fouquet que esta echando un pulso a su
enemigo Colbert, con €l rey Luis XIV en e centro de la balanza'y como punto de equilibrio. Un simbolo que se
desmoroné a los pocos dias de mostréarselo al Rey —el sefidlado 17 de agosto de 1661—, que no consintio tal
osadia. La historia puede continuarla el lector cuando €l Rey se apropia de la idea de Fouquet y de Le Nétrey la
pone en marcha en los jardines de Versalles. Una historia que se revive cada vez que € politico de turno construye
un Museo, un Palacio de Congresos, un Parque urbano o un Instituto de Investigacién. ¢Como separar lo que hay de
naturaleza, de cultura, de historia, de simbolismo...? Esa seria, justamente, una de las tareas de la Filosofia de la
Naturaleza, segin |o argumentado hasta aqui.

Fig. 1a Fig. 15 Fig. 1c

He comenzado por la parte final que un turista tipico suele visitar; y lo hago por una razén perceptiva. Pues €l
visitante, cuando llega a ese punto ya ha sido «educado y deseducado» cien veces por las numeras perspectivas que
se le han ido imponiendo y, alavez que lo orientan, lo desorientan. ¢Qué esta ocurriendo en el paseo? Pues que Le
No6tre ha disuelto la perspectiva que los grades artistas italianos del siglo xv han introducido: la perspectiva de
Alberti, de Brunelleschi... Las ciudades italianas, las grandes ciudades europeas habian ido incorporando en sus
monumentos, palacios, iglesias, jardines... esta perspectiva geometrizante. Y asi, cuando Le Notre disefia estos
jardines, Descartes esta a punto de concluir su Geometria. Pero las perspectivas del matemético y del paisgjista son
muy diferentesy en cierto modo contradictorias. Sobre la perspectiva artificial de Descartes, segln los canones que
haintroducido €l Renacimiento, Le N&tre esta desplegando una perspectiva «naturalista», que tiene su fundamento

MARZO en ladeformacion que ya conocia Euclides, por cierto. El teorema V111 de laOptica dice:

2012



Fernando Miguel Pérez Herranz | La perspectiva «natural» de André Le Notre en los Jardines de Vaux le Viconte. Nota editorial

Las magnitudes iguales y paralelas situadas a distancias del ojo no se ven proporcionamente a las
distancias.*

Fig. 2

Tras la demostracion (que adjunta un dibujo [Fig. 2]), Euclides concluye: “Luego las magnitudes no se ven en
proporcion alas distancia’, y cabe afiadir, sino en proporcion a los angulos. De modo que si contemplamos la luna
cercana al horizonte se nos aparece muy grande, y si la contemplamos en el zénit, se nos presenta muy pequefiita
(para comprobar que €l tamafio de la luna es el mismo, cologquemos un plano intermedio, que puede ser una hoja de
papel, y hagamos en ella un pequefio agujero de unos 5 mm.; entonces la luna, tanto en el horizonte como en lo més
alto del cielo, se verd ocupando la misma superficie).

Ahora se entiende por qué comenzamos por € final: porque para Le Notre € trabajo sobre € canal hade ser su
principio; tiene que llevar claro en su imaginacion, es decir, en el contexto de modelizacion, la presenciadel canal y
del trabajo sobre € rio. Y s la perspectiva albertiana lanzada desde la escalinata del palacio permite contemplar las
Grutas solo cuando se alcanza €l fina de los jardines, la perspectiva topol 6gica nos ensefiard, asombrosamente, que
las Grutas no se elevan sobre |os soportes de piedra que creemos contemplar, sino que a aproximarnos a ellas se
van separando y reculando y que su apoyo no era més que unailusion. De manera que el disefiador de los jardines,
en vez de seguir estrictamente €l juego de la dptica renacentista, cuya culminacién era la Geometria de Descartes,
superpone sobre ésta una perspectiva «natural», segin la escala del cuerpo (humano) que pasea por esos jardines,
entre parterres bordados y parterres de pradera, entre las fuentes y los canales, entre los estanques y las grutas, con
el fin de que vayan siendo descubiertos a medida que el «cuerpo» del visitante avanza o retrocede, a medida que se
desvia haciala izquierda o hacia la derecha, a medida que se detiene a aspirar el perfume de unas flores o pierde su
mirada hacia la lejania del bosque. Merleau-Ponty lo ha sefidlado con su finura intelectual caracteristica:® «El
pintor, el artista aporta su propio cuerpo». Al recorrer los jardines, el invitado, lldmese Luis X1V o llamese John
Smith, aportan su cuerpo a la vision de los jardines y des-geometrizan la obra de arte. Y sobre esa des-
geometrizacion lineal, la topologizan en cientos y miles de nuevas perspectivas, esta vez, naturales. Cuando €l
espectador entra en el escenario, en la escultura, en la obra de arte, se cambia la perspectiva lineal, como puede
experimentar el mismo observador si visita el Museo Guggenheim de Bilbao a entrar en el interior de la escultura
llamada La materia del tiempo de Richard Serra.®

Laidea de Naturaleza no es gjena a laidea de Artificio o Cultura, ni ésta de aquella. Esta conjugacion de la
idea de Naturaleza con €l resto de ideas es, me parece, un ambito propio y adecuado para legitimar una Filosofia de
la Naturaleza que no pretenda constituirse en un totalitarismo epistemoldgico u ontolégico méas de cuantos se
mueven en los ambitos de la comprension —de lainteligibilidad— del mundo en que vivimos. Y en ello estamos.

4 Euclides, Opti ca, editada junto a Catéptrica y Fenémenos, Gredos, Madrid, 2000, p. 142.
5MauriceM erleau-Ponty, “L’ adl et I'esprit”, Les Temps modernes, 184-185, 1961.
5 La materia del tiempo de Richard Serra es una escultura topol dgicamente fantéstica, de la que hemos de hablar en otra ocasion.

MARZO
2012







| Discurso de bienvenida al segundo simposio del Circulo de Filosofia de la Naturaleza

Discurso de bienvenida al segundo simposio del

Circulo de Filosofia de la Naturaleza.
Miguel Espinoza

Ciudad de México, 14 de abril de 2011.

Estimados Colegas, Queridos Amigos,

En nombre de todos los miembros del Circulo de Filosofia de la Naturaleza quisiera expresar nuestro
profundo reconocimiento a las autoridades de la Universidad Panamericana asi como a aquéllas de la Facultad de
Filosofia de esta casa de estudios por €l interés manifestado hacia nuestra reunion. Sin la generosidad de Héctor
Veldsguez, nuestro anfitridn, y sin su compromiso sin fala hacia nuestra sociedad desde el comienzo de su
incorporacion, no estariamos aqui hoy.

Hace un afio, al iniciar el Primer Simposio del Circulo en Paris, no pude sino hacer notar lo feliz y 1o poco
previsible del encuentro dado que fisicamente estamos tan alejados unos de otros. Y conscientes del esfuerzo que
significa preparar una ponenciay programar un largo vigje de esta indole, durante la Mesa Redonda, a fina de las
jornadas, propusimos intentar la organizacion de un segundo simposio dos afios més tarde, es decir, en 2012. Asi se
comunico esta idea en la breve resefia del simposio enviada a grupo € 10 de marzo de 2010. Pero una horas
después de mi mensaje recibi esta carta de Héctor Velazquez, que tengo € gusto de leerles:

«Querido Miguel: Ademés de agradecer |a oportunidad de haber participado en nuestro primer simposio, y a
reserva de detallar después méas razones en su favor, quisiera adelantar la propuesta de celebrar entre abril y mayo
de 2011 el segundo encuentro de nuestro Circulo, en la Universidad Panamericana, de la ciudad de México. Creo
que hacerlo cada afio nos permitira afianzar una iniciativa que por las multiples actividades de todos nosotros
podria correr €l riesgo de "enfriarse”. Es solo unaidea, pero creo que vale la pena tomarla en cuenta. Envio atodos
un cordia saludo». Todos estuvimos de acuerdo, de manera espontanea y entusiasta, para reunirnos agqui a afio
siguiente, tiempo que ya paso.

A continuacion presento algunos elementos de la breve historia del Circulo destinados, en particular, a quienes
no son miembros de @ y empiezan a conocerlo. Antes del 6 de agosto de 2008 «Circulo de Filosofia de la
Naturaleza» fue el nombre de un proyecto, aunque, como toda posibilidad, estaba enrielada por una realidad y un
pasado especificos. A partir de esa fecha, € Circulo fue una iniciativa compartida por catorce personas a quienes
tuve € reflgjo de invitar. Y aceptaron incorporarse actuando probablemente més por generosidad y amistad que en
conocimiento de causa de lo que se estaba imaginando. Si se tiene en cuenta solamente lo cuantitativo visible, hay
gue decir que somos ahora setenta miembros de varios paises y hemos intercambiado alrededor de mil quinientas
cartas, publicamente, por intermedio de nuestro sitio Internet, sin contar las numerosas comunicaciones privadas
gue se han ido desarrollando. Hemos publicado dos vol imenes colectivos en |a revista fil osofica espafiola Eikasia y
es éste nuestro segundo simposio, que dara lugar a un tercer volumen. Estamos asi consiguiendo construir, sobre

MARZO
2012




Discurso de bienvenida al segundo simposio del Circulo de Filosofia de la Naturaleza |

bases solidas, una sociedad filosofica y cientifica que esta realizando dia a dia lo que queriamos. desenterrar los
problemas y los temas de la filosofia de la naturaleza injustamente ocultados tanto por la ciencia como por la
filosofia recientes en un momento en que su necesidad se hace sentir de manera notable.

Probablemente algunas personas se pregunten qué interés puede tener e desenterrar la filosofia de la
naturaleza. ¢Acaso no basta el desarrollo de las ciencias naturales? ¢Queé se puede agregar o hacer de otra manera?
&Y acaso algunos cientificos no han mostrado que pueden ser profundos? ¢Y qué puede ser la filosofia de la
naturaleza s no una epistemologia, una filosofia de la ciencia? Esperemos que quienes escuchen nuestras
conferencias se den cuenta de que cada una de €ellas responde a su manera a estas preguntas, explicita o
implicitamente.

Agradecemos a Jorge Moran de la Universidad Panamericana y a Silvio Pinto de la Universidad Auténoma
Metropolitana — |ztapalapa el haber aceptado amablemente nuestra invitacién a dar una conferencia, o que tenia
como objetivo hacer aln mas visible |a participacién de nuestros colegas de las universidades mexicanas.

Confiamos en que estas jornadas satisfaran nuestras esperanzas, 1o que nos permitira, qué duda cabe, guardar

para siempre un grato recuerdo del simposio, de esta universidad y del pais que nos acoge.

MARZO
2012



| Discours de bienvenue au deuxieme symposium du Cercle de Philosophie de la Nature

Discour s de bienvenue au deuxieme symposium du

Cercle de Philosophie dela Nature.
Miguel Espinoza

Mexico, le 14 avril 2011.

Chers Collégues, ChersAmis,

Au nom de tous les membres du Cercle de Philosophie de la Nature j’aimerais remercier les autorités de
I"’Université Panaméricaine, ainsi que celles de la Faculté de Philosophie de ce bel établissement, de I'intérét porté a
notre réunion. Sans la générosité de Héctor Velasguez, notre héte, et sans son engagement sans faille envers notre
société depuis |e début de son incorporation, nous ne serions pasici aujourd’ hui.

Il'y aun an, au moment d'inaugurer le Premier Symposium du Cercle a Paris, j’ai fait remarquer le caractére
heureux et peu prévisible de la rencontre attendu que physiquement nous sommes si éloignés les uns des autres. Et
conscients de I’ effort qui signifie la préparation d' une conférence et la programmation d’ un long voyage, pendant la
Table Ronde, vers la fin des journées, nous avons propose I’ organisation d'un deuxiéme symposium deux ans plus
tard, c'est-a-dire, en 2012. L'idée a é&é communiquée dans un bref compte rendu du symposium envoyé a
I’ensemble des membres le 10 mars 2010. Mais quelques heures plus tard j’al regu cette lettre de Héctor Velasquez
gue jevous lis avec plaisir:

«Cher Miguel: Jaimerais tout d’abord exprimer ma reconnaissance d’avoir eu la possibilité de participer a
notre premier symposium. Ensuite, et devant laisser pour plus tard les détails de la justification en sa faveur,
j’amerais avancer la proposition de célébrer notre Deuxiéme Symposium vers avril-mai 2011 a I’Université
Panaméricaine de Mexico. || me semble que des réunions annuelles nous permettraient de consolider une initiative
qui autrement, étant donné nos multiples activités, pourrait se refroidir. Pour I'instant ceci est seulement une idée,
mais je pense qu’'elle vaut la peine d’ étre considérée. J envoie a tous mes salutations cordiales». Nous avons tous
été spontanément d’ accord et enthousiastes pour hous réunir ici I’ année suivante, temps déja écoul é.

Je présente maintenant quelques ééments de la bréve histoire du Cercle destinés, en particulier, a ceux qui
n'en sont pas membres et qui commencent a le connaitre. Avant le 6 aolt 2008 «Cercle de Philosophie de la
Nature» fut le nom d'un projet bien que, comme toute possibilité, elle était canalisée par une réalité et un passé
spécifiques. Aprés cette date le Cercle fut une initiative partagée par quatorze personnes que j'ai eu le réflexe
d'inviter. Ils acceptérent de S'y incorporer en agissant probablement davantage par générosité et amitié qu'en
connaissance de cause de ce que j'avais a I’ esprit. Si on ne tient compte que du quantitatif visible, il faut dire que
nous sommes maintenant soixante-dix membres de plusieurs pays et que nous avons échangé environ mille cing
cents lettres, publiquement, par I’ intermédiaire de notre site Internet, sans compter |es nombreuses communications
privées entre nous. La revue philosophique espagnole Eikasia nous a consacré deux numéros speciaux et celui-ci

est notre deuxiéme symposium dont les textes feront I’ objet d’un troisiéme numéro spécial de cette méme revue.

MARZO
2012




Discours de bienvenue au deuxieme symposium du Cercle de Philosophie de la Nature |

Nous voici donc en train de construire, sur des bases solides, une société philosophique et scientifique qui réalise
jour aprés jour ce que nous voulions: tirer de I’oubli les problémes et les themes de la philosophie de la nature
injustement enterrés aussi bien par la science que par la philosophie récentes, alors qu'aujourd hui sa nécessité
saute aux yeux.

Il est posible que certaines personnes se demandent quel peut bien ére I'intérét d’ exposer alalumiére du jour
la philosophie de la nature. Le développement des sciences naturelles n’est-il donc pas suffisant? Que peut-on
gjouter ou faire autrement? Et certains scientifiques n’ ont-ils pas montré qu’ils pouvaient étre profonds? Et que peut
bien étre la philosophie de la nature sinon épistémologie ou philosophie des sciences? Ceux qui écouteront nos
conférences se rendront compte que chacune d'entre elles, a sa fagon, répond a ces questions, explicitement ou
implicitement.

Nous remercions Jorge Moran de |'Université Panaméricaine et Silvio Pinto de I'Université Autonome
Métropolitaine — | ztapalapa d’ avoir accepté aimablement notre invitation a faire une conférence, ce qui avait pour
but de rendre encore plus visible la participation de nos coll égues des universités mexicaines.

C'est avec confiance que nous espérons que ces journees satisferont nos attentes, ce qui nous permettra de
garder pour toujours, personne n’ en doute, un agréable souvenir du symposium, de cette université et du pays qui

nous accueille.

MARZO
2012



Juan Arana | El problema de la causalidad en la mecanica cuantica

El problema de la causalidad en 1a mecdnica cuantica

Juan Arana
Universidad de Sevilla

1. Causalidad y azar en la ciencia clasica

Para poder aclarar como ha afectado la mecéanica cuantica a los conceptos de causalidad y azar, hay que tener
en cuenta que esta teoria no surgié como consecuencia de una maduracion conceptual de la propia fisica o de los
que la cultivaban. Todo lo contrario: nacid y crecidé a contrapelo de la mentalidad dominante, y en cierto modo
sigue teniendo en contra las preferencias personales de la mayoria de los que bregan con ella. Sus creadores
cuestionaron y redefinieron las principales categorias de determinacion, pero no por gusto, sino por necesidad. Casi
todos hubieran deseado otra cosa muy diferente. Es una teoria que s6lo ha contado de un modo parcial y
provisional con las simpatias de sus gestores y destinatarios. Seria mas exacto decir que han aprendido a resignarse
a ella. Su fuerza ha residido desde el principio y hasta el presente en los hechos. El mundo es como es, no como les
gustaria que fuese a los que se encargan de estudiarlo. Y hay muchos a los que no gusta la imagen resultante. A
pesar de que la llamemos ciencia empirica, los que la crean casi siempre han pospuesto la experiencia a
consideraciones logicas, ontoldgicas e incluso estéticas. En este banquete los hechos han figurado siempre como
parientes pobres, cuya presencia no se puede obviar, pero de los que se espera una presencia complaciente y
discreta. Sin embargo, a veces la prima del pueblo rompe el protocolo y hace que salgan a la luz algunos conflictos
soterrados. Algo parecido ocurrié en esta ocasion: la naturaleza dijo «jNoO!» a la camisa de fuerza que pretendia
imponérsele. Y lo hizo como ella sabe, produciendo resultados inesperados en los experimentos y suscitando
fenémenos refractarios a las rutinas teodricas autorizadas. Hubo que buscar alternativas, empezando por las mas
aceptables y terminando por las menos gratas. La discontinuidad cuantica pertenecia a esta ultima clase.

A finales del siglo XIX y comienzos del siglo XX la actitud dominante en lo que respecta a causalidad y azar era
bastante clara. Una mayoria cualificada de fisicos creia en la vigencia irrestricta del principio causal, y confinaba el
azar en un ambito estrictamente epistemoldogico: pensaban que todo estd perfectamente determinado por causas
fisicas, aunque el conocimiento de todas las leyes relevantes y la medicién exacta de las magnitudes involucradas
fueran de hecho inalcanzables. No menos inaccesible resultaba el problema de resolver satisfactoriamente los
calculos pertinentes. En tales condiciones, la tinica estrategia pragmaticamente viable era apelar a simplificaciones
estadisticas. Al usar ese expediente se aplicaba expresa o implicitamente tres supuestos complementarios:

1) Que, mas alla de las insuficiencias tedricas y practicas del conocimiento humano, existen vinculos objetivos
entre todo lo que ocurre en el universo, de manera que en conjunto constituye un despliegue tinico perfectamente
trabado.

2) Que, a pesar de dichas insuficiencias, nuestras mentes son capaces de formular con propiedad el postulado
del principio causal.

3) Que los procesos de determinacion objetiva de la realidad son compatibles con (e incluso propician)

aproximaciones parciales, de la mano del concepto de azar y a través del instrumento de las leyes estadisticas.

MARZO
2012




MARZO
2012

El problema de la causalidad en la mecéanica cuantica | Juan Arana

2. Lacrisisdelaconciencia causal

Constituia una sorprendente coincidencia que el mundo fuera susceptible de doble lectura: determinista una,
probabilista otra. Presuntamente objetiva aunque en la practica inalcanzable la primera, parcialmente verdadera y
accesible a la capacidad cognitiva de nuestra especie la otra. Tal vez fue Franz Exner, miembro de la escuela
vienesa de fisica, el primero en manifestar que todo aquel montaje resultaba inverosimil. Asi al menos lo entendid

su distinguido seguidor, Erwin Schrodinger:

Aunque hemos descubierto que las leyes fisicas son de caracter estadistico, lo que no implica
necesariamente la determinacion estrictamente causal de los procesos moleculares individuales, sin
embargo la opinién general es que, en realidad, descubririamos que el proceso individual —por ejemplo, la
colisiéon de dos moléculas de gas— esta determinado por una rigida causalidad [...] Fue Franz Exner, un
fisico experimental, quien por primera vez, en 1919, con perfecta claridad filoséfica, lanzé una critica
contra la manera como todo el mundo aceptaba, como algo dado por sentado, el determinismo absoluto de
los procesos moleculares. Lleg6 a la conclusion de que aquello era ciertamente posible, pero de ninguna
manera necesaria y, examinando mas de cerca, ni siquiera muy probable (Schrodinger, 1975: 21-22).

Aqui habia una grieta solapada que minaba la racionalidad cientifica, y los motivos de que aflorara y creciera
no deben ser achacados al desarrollo de la mecanica cuéntica, porque, aunque casi coincidieron en el tiempo y el
espacio, en realidad, la crisis de la causalidad clasica precedio ligeramente y no sucedié al surgimiento de la nueva
teoria. La observacion de Schrodinger que acabo de citar lo indica indirectamente. En 1919 ya se habian
descubierto las discontinuidades cuanticas, y en Munich, Gotinga y Copenhague se buscaba con afdn una nueva
teoria. Pero Exner, Hasenohrtl y otros pioneros del indeterminismo fisico se movian en el marco clésico. El propio
Schrodinger se inclinaba mucho mas hacia el indeterminismo en 1921, cuando tomé posesion de su céatedra en
Zirich y pronunci6é las palabras que acabo de citar, que después de 1927, cuando desarrolld6 la mecénica
ondulatoria. La ola de conversiones al acausalismo que tuvo lugar por esta época no afectd a los pioneros de la
nueva teoria, sino a figuras representativas de la vieja doctrina, como Schottky o Nerst (Forman, 1984). Hay
indicios de que el fendmeno tiene que ver principalmente con la desmoralizacion que provocoé la catastrofe de la
primera guerra mundial y la popularizacion del pesimismo irracionalista, expuesto con tanta fuerza por Oswlad

Spengler y otros.
3. El postulado causal en los creador es de la mecanica cuantica

En realidad, la introducciéon de la hipdtesis cuantica vino de la mano de Planck y Einstein, dos fisicos
enormemente creativos, pero afectos de todo corazon al racionalismo causalista, del que no quisieron abdicar hasta

el fin de sus vidas. Bastara un par de citas para ilustrarlo:

Y ahora debo declarar explicitamente mi creencia de que la causalidad estrictamente dindmica debe

merecer nuestra preferencia, simplemente porque la idea de un Universo gobernado por leyes dindmicas le



Juan Arana | El problema de la causalidad en la mecanica cuantica

da una mas amplia y profunda aplicacién que la idea meramente estadistica, la cual restringe desde el
principio el alcance del descubrimiento; en efecto, en la fisica estadistica existen tan sélo leyes que se
refieren a grupos de fendomenos. Los acontecimientos particulares, como tales, son admitidos y
reconocidos expresamente, pero la cuestion de su seriacion gobernada por leyes es considerada absurda
basandose en fundamentos a priori. Esta forma de proceder no me parece que sea satisfactoria, y no he
sido capaz de encontrar ni el mas leve motivo que obligue a renunciar a la aceptacion de un universo
estrictamente gobernado por leyes, si bien sea un problema a tratar el descubrimiento de la naturaleza de

las fuerzas fisicas o espirituales que nos rodean (Planck, 1961: 104).

El individuo que estd totalmente imbuido de la aplicacion universal de la ley de la causalidad no
puede ni por un instante aceptar la idea de un ser que interfiera en el curso de los acontecimientos...
siempre, claro estd, que se tome la hipdtesis de la causalidad verdaderamente en serio (Einstein, 1983:

226).

La evidencia es irrecusable: en modo alguno cabe presentar la mecanica cuantica como una construccion
urdida desde el principio por una mentalidad antideterminista. Ocurre mas bien lo contrario. En una carta de 1919
dirigida a la esposa de su amigo Max Born, Einstein comentaba lo siguiente: «Lo que usted llama “materialismo de
Max” es sencillamente su modo causal de ver las cosas, que siempre responde a la pregunta de “;por qué?”, pero
nunca a la de “;para qué?”» (Einstein, Born, 1973: 25). Por aquellos afios ambos hombres pensaban de la misma
manera. Luego se produjo entre ellos una divergencia creciente, de lo cual levant6 acta el mismo Einstein en otra
carta de 1944: «En nuestras perspectivas cientificas nos hemos vuelto antipodas. Tt crees en el Dios que juega a los
dados y yo creo en la ley y la ordenacion total de un mundo que es objetivamente y que yo trato de captar de una
forma locamente especulativay (Einstein, Born, 1973: 189). Su colega se habia dejado arrastrar por la evidencia de
los hechos. El no; por eso califica su propia actitud de «locamente especulativa». Si los hechos se atrevian a
desafiar la infalibilidad del principio causal, peor para ellos. O peor para Einstein. En cualquier caso no tenia
intencioén de transigir ni tampoco lo hizo. Lo curioso es que, mientras la evidencia fictica se ha mantenido
obstinadamente adversa desde entonces, las simpatias de muchos fisicos han acompafiado al terco solitario que se
neg6 a aceptarlo. Autores tan dispares como Gerard 't Hooft (2001: 28) y a su manera el propio Roger Penrose

(1996: 256) echan miradas nostalgicas al viejo campeon de la racionalidad causal.

4. Determinismo y continuidad

Es bien conocido el hecho que desencadeno este vuelco de la mentalidad dominante: la correcta inteligencia
del espectro de radiacion del cuerpo negro hizo que Max Planck propusiera una discontinuidad basica en los
procesos de trasferencia de energia. Era una discontinuidad mintscula en comparacion con las cantidades
involucradas en cualquier proceso macroscopico, pero no dejaba de suponer un contratiempo importante,

precisamente por afectar al nivel mas basico conocido de la realidad fisica. Por algin tiempo se pens6d que la

MARZO
2012




MARZO
2012

El problema de la causalidad en la mecéanica cuantica | Juan Arana

continuidad podria ser restablecida mediante refinamientos tedricos o gracias a descubrimientos experimentales
relativos a procesos aun mas elementales. Pero tras la aplicacion que hizo Einstein de la hipdtesis cuantica a la
naturaleza de la luz, la crisis se agravo en lugar de superarse. El problema fue debatido en la primera reunion
Solvay que tuvo lugar en 1911 y al término de la misma Henri Poincaré dictamind con mucha sagacidad que la
ruptura de la ley de continuidad ponia en un brete el mismo principio causal (Arana, 2001: § 69).

Conviene valorar adecuadamente la trascendencia filosofica de aquellas discusiones. El modelo clasico
continuista desembocaba en la ley de Rayleigh-Jeans, contradicha por la evidencia empirica, reflejada por la ley de
Wien (otro de los futuros oponentes a la mecanica cudntica estandar). Que los hechos contradigan una ley fundada
en teorias bien establecidas y favorezcan otra que estd en pugna con la teoria no es insolito en la historia de la
ciencia. Pero hay principios tan comin y firmemente recibidos que, en lugar de ser considerados como leyes
empiricas de alto nivel, se pretende convertirlos en postulados necesarios de la razon, incluso (de acuerdo con la
conceptuacion kantiana) en juicios sintéticos a priori. Que una evidencia factica pueda problematizarlos resulta
escandaloso, pero si los hechos son suficientemente inequivocos, al final no hay mas remedio que aceptarlo. Entre
1910 y 1925 un nimero creciente de fisicos se atrevid a dar ese paso crucial. Cabria reconstruir el proceso
conceptual teniendo en cuenta no sélo la ley de continuidad y el principio causal, sino también el principio de
identidad. En efecto: pretender que ninglin experimento u observacion sirva para desmentir la idea de que todo
tiene una causa fisica (y aqui el apellido es importante), es mas o menos lo mismo que declarar contradictoria la
presencia de un evento desconectado del resto del acontecer cosmico. La forma mas directa de evitar que eso ocurra
es convertir la historia del universo en algo tan bien integrado que constituye algo asi como un solo factum de
proporciones gigantescas: un conglomerado disperso en apariencia, pero en el fondo un todo monolitico. El efecto
esta ligado necesariamente a la causa, porque causa y efecto forman parte indisoluble de lo mismo. No es, desde
luego, la tnica forma de concebir y acreditar el principio causal, pero es la tinica que le confiere una validez
incuestionable. El monismo fisico expresa la identidad subyacente de todo lo que ocurre, y en su vinculacion
necesaria causas y efectos se manifiestan como fundamentalmente idénticos, puesto que constituyen fachadas
contrapuestas de una identidad sin fisuras. ;Y de qué modo cabe asegurar la identidad disimulada de la causa y el
efecto? Es evidente que nada mejor para ello que la ley de continuidad, porque estatuye que entre pasado y
presente, motor y movil, antecedente y consecuente, nunca hay una distancia que permita problematizar la
equivalencia de los términos, sino un gradiente que difumina y en Gltimo término elimina cualquier atisbo de
inidentidad. Recuérdese que la continuidad de una funcién es requisito indispensable para que sea derivable, es
decir, para que podamos describir con toda exactitud su evolucion por medio de cambios de valor que pueden hacer
a voluntad mas y mas pequefios, hasta volverse practicamente nulos si hacemos que el entorno en que se producen
sea, ¢l mismo, infinitesimal. Cuando la causa y el efecto estan suficientemente cerca, llegan a parecerse todo lo que
queramos, y la continuidad asegura la posibilidad de acercarlos hasta disolverlos en un bafio de identidad.

Esa fue la razon de que las ecuaciones diferenciales se convirtieran en el instrumento par excellence de la
ciencia en la época en que el principio causal adquirid su maximo crédito y también explica la resistencia de los
fisicos a abandonarlas. Y, en efecto, no descansaron hasta que, de la mano de Schrédinger, encontraron una que

también se adecuaba al nuevo escenario de presunta discontinuidad. Una matematica de la discontinuidad, como el



Juan Arana | El problema de la causalidad en la mecanica cuantica

algebra de matrices que ided Heisenberg, no tenia para ellos ni la mitad de atractivo.

Intentaré presentar la misma idea con un ejemplo. Supongamos que vivimos dentro de una cultura mitica y nos
preguntamos por qué la Tierra se mantiene quieta en mitad del firmamento en lugar de precipitarse en los abismos
cosmicos como las piedras que caen o las cataratas que se desploman. Una posible explicacion es que hay una
deidad menor, Atlas, que lleva el globo terraqueo sobre sus esforzados hombros. La idea satisface, puesto que hay
una continuidad: alli mismo donde termina nuestra esfera empieza el sobrehumano musculo que la sustenta. ;Y por
qué no se hunde Atlas con toda su carga? Porque Zeus ha puesto un sélido terreno bajo sus pies. De nuevo hay aqui
una tranquilizadora continuidad. La serie Tierra — Atlas — Suelo cdsmico no esta rota. Pero si preguntaramos qué
sostiene el suelo, ya nos estamos poniendo pesados. Zeus es el dios supremo y nadie puede quitar lo que éI pone.
Puede que sea asi, pero la continuidad de la explicacion ha sido quebrada. La quiebra hubiera sido mucho mas
inaceptable si Atlas, por miedo a mancharse, hubiera pretendido dejar un hueco de algunos centimetros entre sus
hombros y la Tierra, o si el dios Hermes le hubiera prestado sus alas tobilleras para que pudiera revolotear a
algunos metros del suelo. Introducir discontinuidades entre agentes y pacientes de la relacion causal siempre es
doloroso, pero resulta intolerable si provienen de instancias subalternas. Parece que este tipo de situacion se ha
presentado con frecuencia. En India, por ejemplo, algunas tradiciones ensefian que la Tierra descansa sobre cuatro
elefantes parados sobre el dorso de una tortuga. La tortuga, a su vez, guarda equilibrio sobre una cobra. No consta
qué o quién aguanta a la cobra, y haria falta un zoo inmenso para acallar a todos los preguntones compulsivos.

Evitar cualquier solucion de continuidad supone caer en un laberinto interminable. Hay posibilidad de evitarlo
si decretamos que preguntar por el ultimo eslabén denota un temperamento metafisico rechazable. Lo malo del
asunto, sin embargo, es que el espectro del infinito no s6lo aparece al final de la cadena, sino también en medio de

ella, como demostrd en su momento Zenon de Elea.

5. Causalidad y discontinuidad

La tultima consideracion formulada nos lleva de nuevo a la mecanica cuantica. Para que la flecha recorra todo
su camino, ha de salvar primero la mitad y antes la mitad de la mitad, la mitad de la mitad de la mitad, y asi
sucesivamente. La dificultad para conseguirlo es soportable si se acepta la ley de continuidad y la aplicabilidad del
calculo infinitesimal a la fisica. De lo contrario, no hay modo de evitar otra de las paradojas de Zenon: la flecha esta
quieta cuando se encuentra en un lugar cualquiera, y deslocalizada cuando se mueve. Aqui se encuentra
precisamente el punto crucial de la nueva doctrina: la imposibilidad de atribuir simultdneamente a los cuerpos el
concepto de localizacion en el espacio y el de movimiento. La localizacion implica la identidad del objeto consigo
mismo en lo que atafie al Gltimo y mas tangencial atributo (el lugar que ocupa); el movimiento, la ruptura de dicha
identidad mediante un cambio de atribucion. Si hubiese estricta continuidad entre las diversas posiciones ocupadas
por el mdvil y también en la misma variabilidad de movimiento, cabria refutar o al menos soslayar la paradoja de la
flecha con el apoyo del tindem Newton-Leibniz. Pero entonces tendrian que satisfacer las exigencias de la
continuidad sin macula todas las nociones que la fisica emplea para conceptuar el cambio: espacio, tiempo,

velocidad, aceleracién, momento, fuerza... y energia. Este ultimo resultd ser el pilar mas débil del edificio. Los

MARZO
2012




MARZO
2012

El problema de la causalidad en la mecéanica cuantica | Juan Arana

demas acabaron contagidandose de su fatiga, en lugar de compensarla. El punto de no retorno se produjo cuando
Niels Bohr introdujo discontinuidades en los presuntos movimientos del electron dentro del atomo.

Imaginemos por un instante lo que supone aplicar el principio causal en un contexto de discontinuidad. Un
electron esta en la tercera orbita y pasa a la segunda. Para ello necesita desembarazarse de un exceso de energia, lo
que consigue mediante la emision del cuanto correspondiente. ;Cudndo y por qué se producird el preceptivo
acontecimiento? El cudndo y el porqué estan intimamente entrelazados, pero para correlacionarlos con exactitud la
discontinuidad de los flujos energéticos supone un obstaculo mayor. Como escribié Rutherford a Bohr a raiz de su
propuesta: «Me parece que usted deberia suponer que el electron sabe de antemano donde va a pararse». Tratemos
de plantear el dilema en los términos mas simples: «algo» tiene que ocutrir «dentro» o «fuera» del electron para que
el cambio de ubicacion se produzca. Ahora bien, ese «algo» se sitiia desde el punto de vista energético (ergo causal)
por debajo del umbral que la discontinuidad cuéntica establece como irresoluble (el cuanto de accion de Planck).
Por consiguiente, la «causa» no tiene otro remedio que «emigrar» fuera del ambito fisico, en el sentido de que
tenemos que situarla donde ya no resulta objetivable. Si es asi, la Ginica posibilidad de restaurar el sentido clasico de
la causalidad es postular (y a ser posible demostrar) la existencia de procesos fisicos subcuanticos. Acudiendo al
ejemplo precedente, tendriamos que encontrar la «cobra subcuantica» debajo de la «tortuga cuantica»; de otro modo
no habria otro remedio que reformular en profundidad el principio causal. Poincaré en 1912 y Rutherford en 1913
vieron con toda nitidez esta palmaria consecuencia, obscurecida sin embargo en el debate subsiguiente. En 1927 no
hubo mas remedio que acogerla por el procedimiento de urgencia. La cuestion se habia embrollado tanto que para
disipar algunos espejismos fue necesario que John von Neumann propusiera un discutido teorema que excluia la
presencia de causas ocultas. No obstante, los elementos de juicio disponibles eran suficientemente esclarecedores
para que cualquiera llegara a la misma conclusion sin grandes sofisticaciones matematicas, como demuestra la

siguiente observacion de Alfred Landé:

Continuando de esta forma se hace evidente que la hipotesis de las causas ocultas nos pediria que
creyésemos, primero, que cada uno de los 4tomos estd predestinado a presentar una reaccidon
predeterminada ante cada posible ensayo futuro con un filtro, y segundo, que los destinos de los diversos
atomos estan coordinados entre si de tal modo que nos presenten unas relaciones estadisticas determinadas
(mas las fluctuaciones gaussianas) entre los numeros correspondientes a los que hayan pasado y los que
hayan quedado bloqueados, todo ello en armonia con la teoria matematica de los errores; lo cual exigiria
una prevision del alcance verdaderamente fantastico, un fraude gigantesco montado por un mal demonio
dedicado a fingir la existencia de aleatoriedad donde habria orden oculto. No se necesita la demostracion
de von Neumann para ver que ante una distribucion estadistica cualquiera, cuantista o precuantista, las
cadenas causales no llevan a ninguna parte; cosa que deberia expulsar toda esperanza de restaurar la
causalidad individual a un nivel mas profundo, subcuantico (Landé, 1968: 51).

Todas las pegas que David Bohm y tantos otros han puesto a la demostracion de Neumann, asi como las
refinadas limitaciones que le han encontrado dejan intacta la cuestion esencial. Si en la naturaleza hay
discontinuidades no resolubles, no es licito aplicar un sentido del principio causal que remite, a través de la
continuidad, a la identidad monista de la realidad natural. La discontinuidad cuantica, si verdaderamente es un dato

basico, impone un modelo de universo fisico mds disperso, menos laplaciano y, en ultimo término, menos



Juan Arana | El problema de la causalidad en la mecanica cuantica

parmenideo que el que defendian los ultimos representantes de la fisica clasica.

6. L os dos modelos causales de la ciencia clasica

Se ha discutido mucho sobre si la modelizacion dominante de la teoria, la Interpretacion de Copenhague, tiene
0 no tiene un caracter idealista. Me he ocupado del asunto en otro lugar (Arana, 2000) y defendido que sus
representantes en modo alguno apuestan por desligar la fisica de sus referentes reales. Es verdad que algunos de
ellos, como Heisenberg y Jordan, apelaron a argumentos tomados del neopositivismo para desembarazarse del
realismo ingenuo de sus criticos, lo cual no es Obice para que haya que pueda valorarse su posicion como un
realismo matizado, un poco en la linea de lo que muchos afios después Bernard d’Espagnat propuso llamar
«realismo lejanoy'. Sostengo que no es mas realista quien pretende que los conceptos de la fisica clasica reflejan
fielmente la estructura de la realidad, que el que emplea la realidad como piedra de toque para estudiar hasta qué
punto dichos conceptos la objetivan con fidelidad y en qué medida la falsean. No obstante, si cefiimos la discusion
al problema causal, no perderemos del todo la posibilidad de iluminar ese otro aspecto del contencioso. Lo
importante, en Gltimo término, no es si la mecanica cuantica confirma o atenua la validez del principio causal, sino
si a través de ella conseguimos avanzar en el conocimiento de la genuina presencia de causalidad en el mundo.

Ante el impasse en que desembocd el planteamiento etiologico clasico como consecuencia de la
discontinuidad cuantica se tuvo que escoger entre dos opciones. La fisica clasica usa, en efecto, dos tipos de leyes:
deterministas y estadisticas. Estas ultimas son a su modo tan deterministas como las otras, pero a diferencia de ellas
lo que determinan son poblaciones de objetos pertenecientes a determinadas clases tomadas globalmente, mientras
que las primeras pretenden prescribir el ser o el devenir de cada objeto particular perteneciente a ellas. Si me dicen
que al cumplir 60 afios mi esperanza de vida es de 22 mas, nadie me garantiza que los viva de hecho. Pero si la
afirmacion es correcta, entonces eso es lo que en promedio subsistiran todos los componentes de mi generacion que
han llegado a los 60. Las leyes deterministas predeterminan (si son buenas) a los individuos y por ende también a
los colectivos formados por ellos (aunque a veces sea demasiado engorroso efectuar las totalizaciones
correspondientes). Las leyes estadisticas predeterminan a los colectivos y afectan a sus miembros individuales tan
solo a titulo de probabilidad o propension. En este ultimo sentido determinan menos que las otras, pero solo son
buscadas y apreciadas en la medida en que predeterminan también.

Cuando los fisicos se decidieron a asumir que la discontinuidad cuédntica podria llegar a ser un rasgo objetivo
del universo, perdieron la confianza en el hallazgo de leyes deterministas para regir los procesos donde tales
discontinuidades desempefiaban un papel relevante, pero trataron de inmediato de encontrar leyes estadisticas y, en

efecto, las hallaron por doquier. Agrupaciones homogéneas de atomos radiactivos, electrones excitados, espines

' «Si quiero persistir en mi actitud realista me veo incitado, pues, a optar por un realismo no fisico que puedo denominar teoria de lo real velado,
eleccion que sigue siendo aun muy indeterminada, pero que, sin embargo, posee una significacion. Entiendo por realismo no fisico, o teoria de lo
real velado, todo realismo que no satisfaga la esperanza [...] que describe el postulado del realismo fisico [concepcion segln la cual es posible
describir la realidad independiente tal como es en verdad, y ello por medio de la fisica]. [...] Llamaré “realismo proximo” a toda vision del
mundo en la cual todos los elementos de la realidad se supone que estan adecuadamente descritos por nociones que son para nosotros cercanas y
familiares. Llamaré “realismo lejano” a toda perspectiva que no satisfaga dicha condicion» (d’Espagnat, 1983: 127).

MARZO
2012




MARZO
2012

El problema de la causalidad en la mecéanica cuantica | Juan Arana

alineados, particulas en interaccion, etc., siguen fielmente las prescripciones estadisticas que los investigadores
detectan tanto por medio de experimentos y mediciones, como a través de calculos y deducciones. Existe, como es
natural, una diferencia importante entre las leyes estadisticas de la fisica clasica y las de la mecanica cuantica:
aquéllas se basan en simplificaciones en principio superables, es decir, se detectan después de renunciar a una
informacion que no tiene por qué ser inalcanzable, o a un seguimiento mds pormenorizado de los procesos
estudiados que tal vez en otras circunstancias sea posible hacer. Las nuevas leyes estadisticas cuanticas no disfrutan
del mismo horizonte de perfectibilidad, puesto que adquirir la informacioén necesaria para determinar individuos y
no solo poblaciones estd en contradiccion con las limitaciones derivadas de la discontinuidad cuantica. Contintia
siendo legitimo especular con la existencia de tales especificaciones, pero para llegar a objetivarlas habria que
derribar tanto la mecanica cuantica como la verdad de los hechos que la avalan, lo cual, no hace falta repetirlo, era y

sigue siendo una posibilidad extraordinariamente remota.

7. Un nuevo sentido para el determinismo causal

Pero la cosa no acaba aqui. Quiza lo mas interesante de todo lo que se refiere a la cuestion causal ha sido el
descubrimiento de un nuevo tipo de ley determinista radicalmente diferente del usual. Se podria incluso hablar de
un dualismo legal y causal en mecénica cuantica, que los fisicos empezaron a detectar a raiz de la aparicién en 1926
de la mecanica ondulatoria. A diferencia del grupo que trabajaba en Gotinga y Copenhague, Schrédinger escogi6 el
lenguaje de las ecuaciones diferenciales en derivadas parciales. Tal instrumento exige que exista al menos una
magnitud continua, que fue simbolizada en este caso con la letra griega ¥, y cuya evolucion espaciotemporal era
perfectamente gradual y estaba completamente predeterminada por la ecuacion que lleva el nombre de su
descubridor. En cambio, no estaba claro al principio su significado fisico, aunque desde luego su comportamiento
era el de una onda que se propaga sin interrupciones en el ambito que le corresponde”. La vieja guardia de la fisica
echo las campanas al vuelo, puesto que vio la ocasion de desterrar las discontinuidades cudnticas y restaurar el
principio causal en todo su vigor. La primera confrontacion se produjo en una conferencia de presentacion del
nuevo formalismo celebrada en la Universidad de Munich. Heisenberg estaba de paso en la ciudad y asisti6 a ella.
Manifest6 en el debate que, puesto que la mecanica ondulatoria no cuestionaba el caracter elemental del cuanto de
accion, en modo alguno era licito considerarla como una vuelta a la vieja descripcion determinista. Los
acontecimientos se precipitaron a partir de ese momento. La idea de Schrodinger de que los «saltos» cuanticos
pudieran corresponder a stbitos «empaquetamientos» de sus «ondas» se mostrd inviable tras la tensa discusion que
mantuvo en Copenhague con Bohr, y poco después el mismo Bohr propuso el principio de complementariedad,
Heisenberg encontro sus relaciones de indeterminacién y Max Born desarroll6 la interpretacion probabilista de la
onda W. A partir de entonces y hasta ahora el debate sobre como interpretar fisica y filos6ficamente la teoria
cuantica ha sido incesante. Pero en definitiva sigue estando vigente —y con la misma firmeza que al principio— la

idea de que en lo relativo a eventos individuales sélo es posible hacer prondsticos probabilistas, no obstante lo cual

% El cual por cierto no es el espacio-tiempo de la fisica, sino un espacio de configuracion especial.



Juan Arana | El problema de la causalidad en la mecanica cuantica

hay algo paraddjicamente entretejido con ellos que evoluciona con perfecta continuidad y determinacion. Una
descripcion aproximada de la situacion seria la siguiente: hemos definido una serie de conceptos (posicion en el
espacio-tiempo, masa-energia, velocidad, momento, etc.) como si se pudieran atribuir con ilimitada precision a las
entidades que estamos estudiando. No obstante, la discontinuidad de los procesos a nivel elemental obliga a que la
precision efectivamente alcanzable sea siempre unilateral: si medimos con mucha precision la posicion, se
desenfoca el momento y, si nos interesa afinar en la medicion de la energia, la localizacion temporal quedara
emborronada, etc. Es un hecho que se ha comprobado hasta la saciedad, pero admite diversas interpretaciones, entre
las que destacaré dos:

1) Los conceptos tienen un valor objetivo de verdad, es decir, los electrones, protones, etc., realmente estan en
un lugar exacto y a la vez tienen una cantidad de movimiento precisa, pero la teoria nos prohibe medirlos con
precision al mismo tiempo, obviamente porque la naturaleza no nos pone fécil el empefio. Tal vez una teoria mas
completa o/y unos dispositivos experimentales mas refinados conseguiran algiin dia romper la barrera. Es mas o
menos la posicion de Einstein y otros criticos a la version «oficialy.

2) Los conceptos tienen un valor de verdad limitado, de manera que cuando queremos atribuirlos con gran
precision a la realidad, la falseamos. Lo inico que hace la mecéanica cuéntica es incorporar dicha limitacion a la
teoria fisica, y procurar seguir adelante con una descripcion realista, pero parcial y restringida, de una realidad que
de otro modo se nos escaparia o quedaria enterrada bajo nuestros prejuicios conceptualistas.

Hay muchas otras opciones que en este momento seria enojoso detallar. Se trata, obviamente, de una discusion
filosofica y muchos cientificos la consideran carente de sentido o al menos estéril. Pero hay poco riesgo de que tales
espiritus lleguen a asomarse jamas a este texto. En todo caso no escribo para ellos. Sin embargo, a mi y al
hipotético lector complice nos interesa bastante lo que ellos, como profesionales de la mecanica cuantica, hacen.
Que es mas o menos lo siguiente: aceptan que conceptos objetos de discusion Si pueden ser atribuidos a los entes
que componen el universo (fotones, electrones, atomos, incluso moléculas, etc.). Pero en vez de determinarlos con
precision eligen moverse en el terreno de lo virtual y contemplan el conjunto de todos los valores posibles de las
controvertidas magnitudes, valorando la probabilidad de que el sistema se encuentre en cada uno de ellos segln la
informacion disponible. Por ejemplo: habra un 57% de probabilidad de que el electron pase por primera rendija de
una pantalla que hemos puesto ante €l y un 63% de que lo haga por la segunda. Si no levanto el velo que cubre el
misterio de cudl de las dos posibilidades ha sido actualizada, puedo contemplar que a todos los efectos —a
despecho de su presunta y permanente localizacién en un punto concreto— el electrén ha pasado por ambas
rendijas a la vez, y de manera que un 57% de €l lo ha hecho por la primera y un 63% lo ha hecho por la segunda.
Mas aun: estoy en condiciones de pronosticar como esas hipotéticas vidas posibles del electron se proyectan hacia
adelante tomando simultaneamente todas las bifurcaciones que se abren ante ¢l. Después de unas cuantas pantallas
semejantes, sus expectativas de acabar finalmente en alguno de los posibles destinos finales habran evolucionado, y
jaqui esta el portento!, han evolucionado suave y deterministicamente. En este aspecto todo funciona como una
maquina bien engrasada que desconoce las rupturas y sobresaltos cuanticos. De hecho (y salvando las matizaciones
técnicas de rigor) eso es lo describe con precision la ecuacion schrodingeriana: como se superponen, interaccionan

y codeterminan las diversas posibilidades que se abren (ponderada y no indiscriminadamente) ante un o un conjunto

MARZO
2012




El problema de la causalidad en la mecéanica cuantica | Juan Arana

de objetos fisicos y a lo largo de una evoluciéon mas o menos prolongada. Debe quedar bien entendido que la magia
solamente se mantiene mientras el velo de la ignorancia mantiene oculto lo que realmente ha hecho el electréon en
cada uno de los pasos presumiblemente dados (si es que realmente lo ha hecho, punto mas que dudoso). En el
mismo momento que una mano indiscreta enciende la luz, dispara la camara y registra el dato, la ecuacion colapsa
y disciplinadamente encontramos que se ha actualizado una y tan sélo una de las muchas posibilidades en principio
abiertas. Dicho del modo mas paradojico: el electron pasa por ambas ventanas excepto si nos empefiamos en
comprobar por cual de ellas lo hace; entonces s6lo pasa por una de ellas, y el resto de lo que ocurra con él ya no
sera igual. Se acepta entonces que el electron se encuentra realmente (aunque para alguien de criterio mas
escrupuloso seria preferible decir: a cualquier efecto relevante) en una superposicién ponderada de todos los
estados que se le pueden atribuir potencialmente, en tanto no le forcemos a actualizar una de sus potencias con
exclusion de las que son incompatibles con ella. La teoria proporciona en definitiva dos tipos de procedimientos
epistémicos, segin nuestra curiosidad sea vehemente o limitada. Quien quiera anticipar la respuesta a sus preguntas
debe pagar por ello con la renuncia al determinismo; quien desee retener el determinismo, debe reprimir sus ansias
de saber qué es lo que de hecho ha efectuado el objeto estudiado. Roger Penrose resume esa curiosa doblez

epistemologica de la siguiente manera:

El proceso determinista U parece ser la parte de la teoria cuantica de mayor interés para el trabajo de
los fisicos; no obstante, los filésofos estan mas intrigados por la reduccion R del vector de estado (o, como
a veces se le describe graficamente: colapso de la funcién de onda) no determinista. Ya consideremos R
simplemente como un cambio en el “conocimiento” disponible del sistema, o ya lo tomemos (como yo lo
hago) como algo “real”, disponemos realmente de dos modos matematicos completamente distintos para
describir como cambia con el tiempo el vector de estado en un sistema fisico. En efecto, U es
completamente determinista, mientras que R es una ley probabilista; U mantiene la superposicion
compleja cudntica, pero R la viola totalmente; U actia de una forma continua, pero R es descaradamente
discontinuo (Penrose, 1991: 317).

Hay una larga némina de filésofos, en la que destacan Karl Popper, Mario Bunge y varios otros, que han
protestado serena o coléricamente contra esta aparente mezcolanza indiscriminada de ontologia y epistemologia. La
acusacion de idealismo estd en el aire y no faltan quienes, haciendo virtud de la necesidad, asumen la imputacion
con todas sus consecuencias, desde el eminente fisico Eugene Wigner hasta los recientes expositores Brice
Rosenblum y Fred Kuttner (2010). La discusion es tan enrevesada como interesante, pero voy a procurar zafarme
de ella en la medida que no sea obligado para dirimir la cuestion de la causalidad. Al fin y al cabo, el principio
causal es susceptible de reinar o de no hacerlo tanto en el mundo de Berkeley como en el de Hobbes. Hay no
obstante dos puntos que no es licito eludir: la presencia y funciones del sujeto del conocimiento y el estatuto del

azar.

8. Un estatuto diferente para €l azar

El segundo asunto es mas facil de tratar. Entre los ultimos representantes del punto de vista clasico se
MARZO

2012 considerada al azar como una cuestién meramente epistémica y se asimilaba a un conocimiento incompleto, aunque



Juan Arana | El problema de la causalidad en la mecanica cuantica

satisfactorio (e incluso homologable) por razones practicas. El azar cuantico también es epistémico (en un sentido
trivial todos los conceptos que usamos lo son), pero no es licito descartar que también sea algo mas: un
procedimiento para caracterizar de un modo no necesariamente incompleto ciertos rasgos de la realidad, en cuyo
caso poseeria un correlato ontologico. No es que la teoria lo asevere explicitamente, pero tampoco prohibe (como
de alguna forma hacia la interpretacion ortodoxa de la fisica clasica) que lo casual corresponda en parte al en si del
universo. Para decirlo de una forma provocativa, la mecanica cuantica es mas tolerante que la mecanica clasica a la
hora de calibrar el alcance del concepto de azar. ;Y por qué habria de ser de otro modo? No hay ninguna
contradiccion en conjeturar que la realidad sea un conjunto de entidades y procesos que no acaban de confluir en un
unico principio relevante tanto del ser como del devenir. Alla cada cual con su opcidn preferente por la unidad o la
dispersion. En todo caso, la discontinuidad cuantica impone una especie de censura que impide resolver la cuestion
en el ambito de la fisica. Ignoramus et ignorabimus. La cuestion debe ser transferida a la metafisica, disciplina para
la cual ningin hueso es tan duro que no merezca la pena intentar roerlo. Esto no es idealismo: es pura y
simplemente sensatez informada.

Es un hecho innegable que la semantica de la palabra azar (y de las voces sindnimas) ha oscilado a lo largo de
la historia entre lo ontologico y lo epistémico: azar de los entes que no estan rigidamente encadenados en un
esquema causal o legal, y azarosa aproximacion conceptual a entes que s6lo conocemos imperfectamente. Casi con
seguridad el azar nunca dejard de estar presente en todo lo que tiene que ver con nuestras descripciones y
pronosticos, ahora bien, ;estard justificado alguna vez excluirlo de la valoracion objetiva de la realidad? Hay que
resignarse a trabajar siempre con fotografias borrosas. (Es un problema de la camara nada mas, o de la camara y
también del objeto fotografiado? Los autores que son proclives a detectar derivas idealistas en algunas
interpretaciones de la mecanica cuantica se aferran de vez en cuando a una concepciéon decimononica de azar, y por
eso cuando emplean la palabra piensan sistematicamente en limitaciones subjetivas del conocimiento. Seria muy
conveniente, para evitar recaer en criterios de valoracion caducos, recordar que el concepto de azar ha presupuesto
repetidas veces a lo largo de la historia propiedades que en absoluto dependen de la imperfeccion del conocimiento
humano, sino que evocan condiciones objetivas. Excluir por principio la validez de tales conceptuaciones es un
sintoma de dogmatismo apriorista. Las extrafas propiedades de los objetos fisicos que tienen que ver con la no
localidad y el entrelazamiento cuédntico avalan la sospecha de que el problema no estd en el uso particular que
damos a los conceptos fisicos fundamentales (espacio, tiempo, masa y energia) ni tampoco a los procedimientos
fisicos de medida, sino en la entrafia misma de dichos conceptos. Hay, en efecto, miltiples y crecientes evidencias

de que la introduccion de nociones relacionadas con el azar es insoslayable para hacer un uso realista de aquéllos:

La idealizacion tiene lugar al acercarnos a la realidad mediante determinados conceptos que resultan
satisfactorios para darnos una descripcion de los fendémenos; es asi como obtenemos el rostro o perfil de la
realidad. Es lo que sucede, por ejemplo, en la mecanica con los conceptos de lugar, tiempo, velocidad,
masa, fuerza. Con ellos delimitamos la imagen de la realidad; o, si se quiere, la estilizamos, ya que al
mismo tiempo renunciamos a todos aquellos aspectos de los fendmenos que no se pueden abarcar con
aquellos conceptos (Heisenberg, 1974: 252).

Tampoco conviene olvidar que, como fue establecido en capitulos precedentes, la nociéon de azar es

MARZO
2012




MARZO
2012

El problema de la causalidad en la mecéanica cuantica | Juan Arana

esencialmente relativa. No estamos hablando de un azar genérico esencial, sino de azar cuéntico, un azar que se
presenta y cuyo alcance se limita al uso de los medios explicativos proporcionados por esta teoria. Extrapolarlo
fuera de ella carece de validez y sentido. Desde el punto de vista filosoéfico la cuestion a decidir es si, como
pretenden sus mas destacados creadores, los limites impuestos por la mecanica cuantica a la determinabilidad de la
realidad son o no los mismos que los limites objetivos de los conceptos fisicos clasicos en general. Yo me inclino
decididamente a aceptar que si, por los argumentos que he intentado exponer. Una vez que se admiten tales limites,
sera imprescindible hablar de azar en fisica en tanto no se disponga de recambio conceptual para las magnitudes
fundamentales clasicas, que de acuerdo con el enunciado del principio de correspondencia también desempefian una

funcion insustituible en mecanica cuantica:

La teoria cuantica se caracteriza por el reconocimiento de una limitacion esencial de las ideas fisicas
clasicas cuando se las aplica a los fendmenos atdmicos. La situacion que con ello se crea es de una
naturaleza peculiar, puesto que nuestra interpretacion de los datos experimentales se apoya de manera
fundamental en los conceptos clasicos (Bohr, 1988: 98).

9. Causalidad cuéanticay subjetividad

Los criticos de la interpretacion de Copenhague consideran inadmisible la intromision de elementos subjetivos
en procesos donde en buena logica realista deberian brillar por su ausencia. Su principal empefio es disociar este,
digamos, «anadido hermenéutico», de la parte «propiamente cientifica» de la teoria, a la que en cambio no ponen
reparo alguno. Einstein, al que dichas voces discordantes tratan con particular respeto, censuraba no tanto la justicia
de la version propuesta por Bohr y Heisenberg como la pretension de que sea imposible superar los limites
impuestos por la mecanica cudntica mientras no abandonemos los conceptos clasicos de la fisica. Discrepaba
porque era partidario de no poner ninguna limitacién al principio causal, y no porque viera en sus adversarios una
peligrosa inclinacion hacia el idealismo. Al fin y al cabo, en su misma linea estaba Schrodigner, quien como
cultivador privado de la filosofia profesaba un idealismo radical (Schrodinger, 1958). Popper en cambio, no puso
mayor reparo a abandonar la versiones mas estrictas del principio causal, desarrollando toda una teoria de las
propensiones (Popper, 1992) y argumentando en pro del indeterminismo (Popper, 1986). Pero estaba decidido a
purgar la mecénica cuantica de elementos subjetivo-idealistas, lo cual le llevo a sostener con Bohr pretenciosas
controversias, ¢ incluso se animé a proponer un experimento mental no demasiado bien concebido, que mas tarde
reconocié que como el mayor error cometido en toda su vida. Durante afios decidié callar para reponerse del
disgusto, pero cuando finalmente se decidio a hablar (en el tercer volumen del Post Scriptum a la Légica de la
investigacion cientifica) profundizé atin mas en un antideterminismo que le aproximaba a los defensores de la
Interpretacién de Copenhague, al tiempo que seguia rechazando sus pretendidas contaminaciones subjetivistas. En
otras palabras, coincidia con ellos casi al cien por cien en la valoracién ontoldgica de la fisica y muy en particular
en el alcance y sentido del principio causal. Pero reafirmaba su decision irreversible de establecer una separacion

muy neta entre el sujeto del conocimiento y la plasmacion objetiva de las teorias.



Juan Arana | El problema de la causalidad en la mecanica cuantica

La perspectiva de que las teorias no son nada mas que instrumentos o artificios para calcular, se ha
puesto de moda entre los teodricos cudnticos, debido a la doctrina de Copenhague de que la teoria cuantica
es intrinsecamente ininteligible porque s6lo podemos entender «imdgenes» clasicas, tales como las
«imagenes de particulas» o las «imagenes de ondas». Yo creo que ésta es una doctrina equivocada e
incluso perversa (Popper, 1985: 64).

La defensa popperiana del «sentido realista» de las teorias cientificas se basa en que ¢él relativiza en cambio los
sistemas conceptuales, de los que puede haber distintas alternativas intercambiables que no alteran el significado

profundo de las teorias:

El sistema conceptual, por otro lado, es intercambiable y es uno entre los varios instrumentos posibles
que pueden usarse para formular la teoria. El sistema conceptual proporciona simplemente un lenguaje
para la teoria; quiza un lenguaje mejor y mas simple que otro, quiza no (Popper, 1985: 65).

Esta actitud le impide calibrar la importancia que tiene para la mecéanica cuédntica (y no sélo para la
interpretacion de Copenhague o cualquier otra) el problema de los conceptos clasicos, los limites objetivos de su
uso y su inevitabilidad debido a la ausencia de alternativas concebibles e nociones tales como espacio, tiempo,
masa o energia. No reconocerlo asi obliga a Popper a recaer en el realismo ingenuo, descartando el modelo
ondulatorio y aferrandose al corpuscular (Popper, 1985: 33) y negandose a aceptar la no-localidad cuantica (Popper,
1985: 47). Es curioso como una tesis aparentemente relativista (la intercambiabilidad de los sistemas conceptuales)
aboca a una concepcion absolutista, en el sentido de que no se reconoce la existencia de limites objetivos al uso de
un sistema conceptual dado (el de la fisica clasica), lo cual a su vez convierte el realismo ingenuo que se niega a
renunciar a tales conceptos en una forma de idealismo solapado. En el experimento de la doble rendija, la exigencia
de pretender que el electron siempre esta localizado, parece obligar a conferirle una suerte de conocimiento de si la
rendija por la que no pasd estaba cerrada o abierta. Para evitar esta caida en lo subjetivo Popper afirma, en cierto

modo que quien «sabe» no es el electron, sino el dispositivo experimental en su conjunto:

Asi, la particula pasara a través de una sola ranura y, en cierto sentido, permanecera imperturbada por
la otra ranura. En lo que influye la otra ranura es en las propensiones de la particula relativas a toda la
disposicion experimental, no a la particula en si: las propensiones a alcanzar uno u otro punto en la
segunda pantalla (Popper, 1985: 169).

Simplificando al maximo mi réplica, pregunto: ;Qué mas da que quien «sepa» (que la otra ranura esta abierta o
cerrada) sea la particula que atraviesa la ranura o la ranura que es atravesada por la particula? El uso de los
conceptos clasicos siempre acaba obligando a confundir las fronteras de lo objetivo y lo subjetivo, de manera que, o
relativizamos el valor de verdad de los conceptos clasicos como hacen Bohr y Heisenberg, o acabamos otorgando a
la realidad que hemos identificado con dichos conceptos prerrogativas psiquicas y aptitudes portentosas.

Mario Bunge ha sido uno de los autores mas beligerantes contra las concomitancias subjetivo-idealistas de la
teoria. Su diagndstico se basa en la pretension se que encierra un ultimo tipo de dualidad (fisico-filosofica) que hay

que depurar para, al menos en este aspecto, retornar a un planteamiento no dual:

MARZO
2012




MARZO
2012

El problema de la causalidad en la mecéanica cuantica | Juan Arana

La mecénica cuantica, probablemente la mas potente de todas las teorias cientificas, es también la de
filosofia mas débil. Esta debilidad reside basicamente en la incapacidad de enunciar inambigua y
persuasivamente cudles son los referentes genuinos de la teoria. Y esta incapacidad deriva de un deseo de
complacer a una filosofia que oscila entre el subjetivismo no diluido y el realismo integro (Bunge, 1978,
110).

El elemento «filosoéfico» incorporado por le Interpretacion de Copenhague y otras constituiria una adherencia
parasita, apta tan sélo para producir confusion y error. La Unica estrategia recomendable para remediarlo es

proceder a una radical depuracion que elimine tales anadidos:

La receta para construir versiones estrictamente fisicas de la MC es ésta: «Tomese la formulacion
estandar, purguesela de sus elementos subjetivistas, y finalmente reorganicese l6gicamente lo que queday.
Los elementos subjetivistas son, desde luego, el concepto de observador y todas las nociones relacionadas
con él, particularmente las de observable y propiedad subjetiva (Bunge, 1978, 117).

Notese que, mientras Einstein, Planck, Schrodinger, De Broglie, Bohm, etc., cuestionaban la formulacion
estandar misma, por las restricciones que imponian a la vigencia del principio causal, Bunge respeta dicha
formulacion (y por tanto asume las restricciones), pero objeta la presentacion que se da a la teoria y propone
liberarla de contaminaciones espurias. Se trata, por tanto, de un asunto mas bien CoOSMético, sin pretender disminuir
la trascendencia que ello pueda tener. Uno no deja de lamentar que la filosofia se haya visto reducida a ser algo asi
como una leve costra de liquen que afea la nobleza de las piedras que cubre y engana a los incautos, haciéndoles
creer que la consistencia de lo que hay debajo es muy otra. Se afioran los tiempos en que la filosofia era tosca pero
fuerte herramienta capaz de hendir esas mismas piedras y descubrir lo que contenia su interior. Mas arriba sostuve
que la reformulacion del principio causal (o de su aplicabilidad) llevado a cabo por la mecéanica cuantica no se
aplica unicamente a la propia teoria que hace uso de él, sino que de alguna manera afecta a los conceptos
fundamentales que forman el esqueleto semantico de las teorias fisicas pasadas (las clasicas), presentes (la propia
mecénica cuantica) y ;futuras? (en la medida que no sepan forjar nociones alternativas mas poderosas o como
minimo menos hipotecadas por las relaciones heisenberguerianas de indeterminacion). Un primer balance de los 80
afios largos que han pasado desde que fue propuesta confirma esta expectativa, puesto que salvo la insélita (y ya
amenazada) supervivencia de la teoria de la relatividad general, no aparece en la selva de las ciencias fisico-
quimicas ninguna planta o retofio que no pertenezca a la estirpe cuantica.

Bunge ha juzgado imperativo renovar las bases conceptuales de la fisica, no ya para hacer realidad los suefios
de Einstein y de quienes quisieron llegar mas lejos que Bohr y Heisenberg, sino para ejercer la salutifera depuracion
que aconseja. La piedra angular del nuevo edificio seria la nocion de cuantdn, que suplantaria con ventaja los
términos demasiado desgastados de onda y corplsculo (Bunge, 1967). Enriquecen el reforzado panorama
semantico otros conceptos novedosos, como el de hylén y pedion (Bunge, 1978: 144). Ya he confesado antes mi
reticencia a aceptar de no mediar poderosas razones una nueva (;y cudntas van?) revolucion léxica, pero en este

caso exacerba mi pereza lo poco que se me promete si la venzo:



Juan Arana | El problema de la causalidad en la mecanica cuantica

En cualquier caso, tenga o no andlogo clasico una férmula cudntica, no deberia interpretarse en
términos clasicos sino seglin los axiomas de interpretacion de la teoria. Y estas suposiciones (denominadas
también «reglas de correspondencia» y en ocasiones «definiciones operacionales») deberian ser literales
antes que metaforicas, a la par que objetiva antes que centrada en el observador. [...] [Cuando se emplean
conceptos referentes al observador] entonces T sera una teoria psicofisica mas bien que estrictamente
fisica. [...] cuanto mds persistan en emplear imdgenes heuristicas tanto menos comprenderan la teoria
(Bunge, 1978: 146-9).

Es dificil sustraerse a la impresion de que la propuesta de Bunge supone un mero «maquillaje» sin
consecuencias practicas. Nada tiene que ver con la experiencia ni tampoco con su valoracion, sélo con lo que le
gusta o disgusta con respecto a la supuesta tara especulativa o lingiiistica de las teorias. Los términos que introduce
no sirven para llegar mas lejos, sino simplemente para «barrer debajo de la alfombra» los elementos que encierran
connotaciones subjetivistas, aunque, por otro lado, viene a reconocer que dichos elementos tienen o tuvieron una
componente heuristica que ahora ya parece devaluada, puesto que la teoria ha entrado en una fase donde es mas
importante «comprenderla» que proseguirla con heuristicas discutibles desde la ortodoxia objetivista que Bunge y
otros filésofos de la ciencia defienden. Es llamativo el empeflo que muchos autores han puesto para «borrar» al
sujeto de la interpretacion de la mecanica cudntica, una vez que su «presenciay no fue estorbo para que los
creadores de la teoria hicieran su trabajo (con seguridad uno de los mas arduos de toda la historia de la ciencia). La
mas paradojica interpretacion de la mecanica cuantica es la de los muchos universos, y para justificarla David

Deutsch argiiia en 1986:

La interpretacion de de Everett es la unica en la que se considera que el observador es una parte
intrinseca del universo que €l estd midiendo (Davies, Brown, 1989: 124).

Puede que eso sea un gran mérito, mas sin duda nunca se ha pagado un precio mayor para obtenerlo, ni creo
que tampoco se haga en el futuro: nada menos que desdoblar la realidad hasta limites inimaginables. Todos
sabemos que las interferencias subjetivas constituyen un impedimento mayor para lograr mantener la objetividad de
una investigacion. Sin embargo Rudolf Peierls, otro gran conocedor de la teoria, puso en mi opinion el dedo en la
llaga cuando observd: «Mire, la descripcion cuantica se realiza en términos del conocimiento. Y el conocimiento
requiere alguien que conozca» (Davies, Brown, 1989: 102). Cualquiera compartira de todo corazén la aversion a
que el «yo» se inmiscuya en la formulacion de una teoria fisica y amenace con asumir cierta eficacia causal en la
marcha de los acontecimientos fisicos, cuando no un papel protagonista. Pero al mismo tiempo nadie puede negar
que el sujeto cognoscente representa una (cuando no «lay) condicion de posibilidad de cualquier empresa cognitiva.
Pretender prescindir de €l recuerda a la historia de la compaiiia ferroviaria que, vistas las estadisticas de accidentes,
decidid suprimir el «ltimo vagon» de sus trenes, porque en él la probabilidad de descarrilamiento era mayor.

Resulta incomodo que la indeterminacion (mas bien la determinacion aleatoria) en la descripcion de los
eventos fisicos venga siempre acompaiiada de un acto de objetivacion efectuado por un sujeto cognoscente (sin
perjuicio de que recurramos a otros factores mas objetivos, como desdoblamiento de universos, de coherencia
cuantica, etc.). (Hay que echar al sujeto la culpa de que desaparezca el entrelazamiento cuantico, aflore la no-

localidad, se pierda buena parte de la informacidn, se actualice alguna de las posibilidades presentes y se eliminen

MARZO
2012




MARZO
2012

El problema de la causalidad en la mecéanica cuantica | Juan Arana

todas las demads, etc.? Lo cierto es que las cosas habrian ocurrido de otro modo si no se hubiese producido esa
intervencion. Mirese como se mire, eso suena a eficacia causal. No es un enigma facil de solucionar y mucho
menos en el presente contexto. Me permitiré a pesar de todo una pequefia sugerencia. Para mantener al sujeto
cognoscente alejado de los procesos, digamos, fisicos, habria que exigir que éstos no se entremezclaran con los
procesos cognitivos en cuanto tales, aunque, como es obvio, todo proceso cognitivo también es un proceso fisico (si
quien lo ejerce es un animal o un ser humano y no un espiritu puro). Pero esta comoda regla de oro que ordena la
separacion se rompio en el mismo momento en que se empez6 a no distinguir con claridad la realidad misma de lo
fisico con los conceptos que usamos para objetivarla. Eso ocurre cuando se confunde «el electron mismo,
propiamente dicho» con un corptsculo, una onda, o bien la ecuacion de Schrédinger que describe su
comportamiento antes de objetivarse como tal. Al hacerlo, ya hemos introducido al sujeto cognoscente en el
proceso fisico, convirtiéndolo €0 ipso en un proceso fisico-cognitivo. Nada mas logico que la presencia del
cognoscente dentro del proceso estudiado acabe objetivandose también. Para mantener al sujeto fuera de las
ecuaciones (o de su colapso) habria que renunciar a intercambiar entre si la realidad y los conceptos. Pero en ese
caso habria que detenerse antes de que los efectos distorsionantes del cuanto universal de accidon alcancen una
magnitud comparable con la de los trocitos de universo que pretendemos conocer. La mecénica cuantica ha
asumido el reto de intentar llegar mas lejos de lo que esos conceptos dan objetivamente de si. Lo menos que cabria
esperar es cierta fusion de la instancia cognoscente y la conocida. Otro de los protagonistas del debate, John Taylor,

comentaba:

Tengo muchas dudas sobre la interpretacion en términos de conciencia principalmente porque le lleva
a uno a una regresion infinita (Davies, Brown, 1989: 155).

Es completamente natural, puesto que la regresion infinita es una marca de la casa cuando la conciencia esta de
por medio. La tnica forma de evitarlo es dejarla fuera del campo de estudio; pero para eso tendriamos que

renunciar a trabajar con conceptos que claramente han sobrepasado su fecha de caducidad.

10. Conclusion: causalidad y azar en e mundo cuantico

El advenimiento de la mecénica cuantica ha revolucionado el panorama de las ciencias de la naturaleza, pero
tampoco son de despreciar las repercusiones filosoficas que ha tenido, tanto en el orden ontolégico como en el
cognitivo. Todavia no esta nada claro cudles seran sus efectos en esos dos ambitos, puesto que ni la ontologia ni la
teoria del conocimiento han acabado todavia de digerir su presencia. Por el momento es mas sencillo sefialar qué
cosas habra que plantear de manera muy diferente a como hasta ahora se habia hecho. Es incuestionable que ha
problematizado seguramente para siempre ciertas escisiones que se habian convertido en otras tantas vacas sagradas
de nuestra cultura. La primera es la separacion tajante entre lo objetivo y lo subjetivo, pero también entre lo
contingente y necesario, causal y azaroso, ontologico y epistemologico, etc. Seria equivocado concluir que, dado

que tales divisiones sen menos nitidas de lo que se presumia, lo mejor seria prescindir por ellas y sustituirlas por



Juan Arana | El problema de la causalidad en la mecanica cuantica

otras. Equivocado porque, por otro lado, la principal ensefianza de la mecéanica cuéntica es cdmo avanzar cuando no
existen recambios para piezas cruciales defectuosas. Como precisar con conceptos borrosos, como ser objetivos en
contextos permeables a lo subjetivo, como no renunciar a un criterio realista de verdad alli donde no parece haber
mas que mediaciones de todo tipo. Por primera vez en dos siglos una generacion de investigadores supo asumir un
desafio ante el que flaqued nada menos que Immanuel Kant: mantener contra viento y marea los puntos de anclaje
del mundo fenoménico en la realidad de lo en si.

En lo que se refiere a los conceptos de causa y azar, hemos podido descubrir que sus relaciones son mucho
mas sofisticadas de lo que cientificos y filésofos habian sido capaces de concebir. Hay causas y también leyes, y las
conexiones que forjan son verdaderamente eficaces, pero también multidimensionales. El contingentismo radical, el
determinismo reduccionista, la separacion tajante de diversos ambitos sometidos a principios y leyes
desconectados, son ejemplos de opciones tedricas que probablemente hayan quedado desbancadas para siempre por
obra y gracia de esta teoria. Admitir eso suponia para Einstein pensar que Dios, mas que sutil, era malvado. Pero
probablemente minusvalor6 la capacidad de la mente humana para profundizar en esquemas realmente sofisticados.
Y para que en el mundo quepa todo lo que hemos ido descubriendo que contiene, es imprescindible renunciar a
esquemas causales y legales demasiado simples. Y el de Einstein, como el de la ciencia y la filosofia de su época, lo
era. Mientras no consigamos enriquecerlo, la comprension cabal de la mecéanica cuantica seguira siendo una tarea

pendiente.

Bibliografia citada

Arana, J., «/Es idealista la Interpretacion de Copenhague de la mecanica Cuantica?», Ontology Sudies 1 (2000),
pags. 185-202.

CC, Materia, Universo, Vida, Madrid, Tecnos, 2001.

Bohr, N., La teoria atémica y la descripcion de la Naturaleza, Madrid, Alianza, 1988.

Davies, P. C. W., Brown, J. R., El espiritu en el &tomo, Madrid, Alianza, 1989.

Deutsch, D., La estructura de la realidad, Barcelona, Anagrama, 2002.

Einstein, A., Sobrela teoria de la relatividad, Madrid, Sarpe, 1983.

Einstein, A., Born, M., Correspondencia (1916-1955), México, Siglo XXI, 1973.

d’Espagnat, B., En busca deloreal. La vision de un fisico, Madrid, Alianza, 1983.

Forman, P., Cultura en Weimar, causalidad y teoria cuantica 1918-1927. Adaptacion de los fisicos y matematicos
alemanes a un ambiente hostil, Madrid, Alianza, 1984.

Heisenberg, W., La imagen de la naturaleza en la fisica actual, Barcelona, Seix Barral, 1969.

——, Didlogos sobre la fisica atémica, Madrid, B.A.C., 1972.

——, Mas alla delafisica. Atravesando fronteras, Madrid, B.A.C., 1974.

Hooft, G., Particulas elementales. En busca de las estructuras mas pequefias del universo, Barcelona, Critica,
2001.

Landé, A., Nuevos fundamentos de la mecanica cuantica, Madrid, Tecnos, 1968.

Planck, M., ;Adonde va la ciencia?, Buenos Aires, Losada, 1961.

Popper, K., Post Scriptum a la Légica de la investigacion cientifica. Vol. 111. Teoria cuéntica y € cisma de la
Fisica, ed. de W.W. Bartley I1I, Madrid, Tecnos, 1985.

Rosenblum, B., Kuttner, F., El enigma cuantico. Encuentros entre la fisica y la conciencia, Barcelona, Tusquets,
2010.

Schrédinger, E., La mentey la materia, Madrid, Taurus, 1958.

——, ¢Qué esuna ley dela naturaleza?, México, F.C.E., 1975.

Smolin, L., Las dudas de la fisica en € siglo XXI. ¢Es la teoria de cuerdas un callején sin salida?, Barcelona,
Critica, 2007. Mo1z







Cevriye Demir Glnes | Sur la nature nécessaire de la liberté chez Jean-Paul Sartre

Sur la nature nécessaire de la liberté chez Jean-Paul Sartre

Cevriye Demir Giines
Département de Philosophie, Faculté des Lettres
Université Gazi, Turquie

Résumé Mots clés
Dans cette étude nous nous focalisons sur les modalités de J.-P. Sartre (1905 — 1980) ; liberté ; étre-en-soi ; étre-pour-soi ;
I'étre, I'étre-en-soi et I"étre-pour-soi qui sont la fondation de conscience ; nécessité ; libre arbitre.

I'idée de liberté chez Jean-Paul Sartre. Nous essayons, d'une
part, de décrire son explication de la source de I'étre comme
la condamnation de I'Homme — étre de conscience — a la
liberté, et, d’autre part, nous essayons de montrer la
réalisation de soi par I'Homme qui pergoit sa liberté aussi
comme une limite de son existence par le biais de ses
possibilités.

MARZO
2012






Cevriye Demir Glnes | Sur la nature nécessaire de la liberté chez Jean-Paul Sartre

Sur la nature nécessaire de la liberté chez Jean-Paul Sartre

Cevriye Demir Giines
Département de Philosophie, Faculté des Lettres
Université Gazi, Turquie

Introduction

Chez Sartre, la nature de la liberté est paralléle a la réalisation de sa propre essence de I’étre, la conscience
et ’'Homme. Pour cette raison, il faut montrer a priori le sens de la conscience, de 1’étre et de la liberté chez Sartre.
Il commence son livre La Transcendance de I’Ego ou il analyse la conscience et I’ego par ces mots : “Nous
voudrions montrer ici que I’Ego n’est ni formellement ni matériellement dans la conscience : Il est dehors, dans le

1

monde; ¢’est un étre du monde, comme 1’Ego d’autrui.”” D’aprés ces opinions du philosophe frangais, on peut dire
qu’il ne prend pas I’Ego en considération avec son c6té déterminant dans la vie formelle, matérielle ou psychique et
ne pergoit point I’Ego comme un étre de conscience. Alors que la conscience et I’ego ne sont pas les mémes choses,
ils ne se rejettent pas car la source de I’ego, c’est la conscience qui pense aux activités psychiques du passé. Alors,

qu’est-ce que c’est, la conscience? Et quelle est sa relation avec I’ego?

Selon Sartre, étant une présence sans nuance et claire pour I’Homme, la conscience a une existence
absolue étant donné que c’est sa propre conscience. Ce qu’il la rend absolue, c’est d’étre consciente de sa propre
existence. L’objet de la conscience est par nature en dehors d’elle-méme. La conscience n’appartient a soi. Et le soi
n’appartient ni a I’objet ni a la conscience. Le soi n’est qu’une chose pour la conscience. Dans ce sens, Sartre place
la conscience dans un champ transcendantal impersonnel et considére que le soi n’est qu’un produit réfléchi. D’un
autre coté, il ne considére pas le soi dans le méme plan que le cogito contrairement a Descartes. Pourtant la
conscience réfléchie doit quand méme exister pour 1’apparition du soi. En résumé, le soi est pour Sartre un étre dont
la réalité est exactement comme les étres mathématiques et qui se montre avec une conscience réfléchie et un acte
réflexif. C’est-a-dire, le soi ne dépend pas de la conscience et n’est pas une forme formelle de la conscience mais il
est I’ego qui se montre d’une maniére passive et active et qui est I’ensemble des actes, des situations et des
qualités.” Les concepts de conscience et d’ego ne peuvent pas se comprendre tous seuls indépendamment de 1’étre
ou de DI’existence car ’existence se montre dans les actes de I’'Homme en tant qu’étre-pour-soi défini par la

conscience.

Sartre distingue deux modalités de I’étre; [’étre-en-soi et [’étre-pour-soi. 1l propose aussi une troisieéme

modalité en tant qu’extension de 1’étre-pour-soi : I 'étre-pour-autrui. Dans son livre, L’Etre et Le Néant défini par

! Jean-Paul Sartre, La Transcendance de | "Ego, trad. en turc, Serdar Rifat Kirkoglu, éd. Alkim, p. 45, Istanbul, 2003.
% ].-P. Sartre, ibid, pp. 49-67.

MARZO
2012




MARZO
2012

Sur la nature nécessaire de la liberté chez Jean-Paul Sartre | Cevriye Demir Giines

Derrida comme “I’onto-phénoménologie de la liberté™

, Sartre considere que /’étre-en-soi qui appartient au champ
des choses indépendantes de la conscience n’est qu’une plénitude, une cloture et une immanence existantes et
absolues. Il n’est ni activité ni passivité mais n’est que la contingence pure. L 'étre-en-soi est 1’étre du phénomeéne et
un manque absolu de relation et n’appartient pas a 1’étendue ni au temps, qui sont des concepts propres a I’Homme.
Donc, [’étre-en-soi est hors du temps et en méme temps il est ce qu’il n’est pas la conscience®. Le fait que /’étre-en-
soi est propre a soi veut dire qu’il est ce qu’il est (I’étre est ce qu’il est). La plénitude de /’étre-en-soi avec lui-
meéme est infinie. Sartre appelle cela I’identification de /’étre-en-soi avec soi-méme. Car selon lui, le principe
d’identité est 'extrémité du rassemblement. Celui qui est identique est plein avec soi-méme. Dans ce sens, pour
Sartre “il n’y a aucun vide ni aucune fracture dans I’étre par lesquels le néant pourrait fuir. La caractéristique de la
conscience, au contraire, c’est qu’elle est une décompression d’étre. Il est impossible en effet de définir la

13

conscience comme coincidence avec soi: “... la conscience ne coincide pas avec elle-méme d’un point de vue

réfléchi qui change le phénoméne de conscience qu’elle dégage.’

Le caractére de [’étre-pour-soi qui se produit par la négation de soi et la néantisation de soi de /’étre-en-
soi et qui est considéré comme défini par la conscience est le fait qu’il ne se coincide pas. Sartre appelle cela 1’état
d’étre en équilibre entre la présence a soi, donc ’identité et I’unité comme une synthése de la multiplicité. Selon
Sartre, toutes ces descriptions nous donnent la loi d’étre de pour-soi, c¢’est-a-dire “devenir soi-méme sous la forme
de la présence 4 soi”. Dans ce contexte, I’existence de la conscience est d’exister avec une distance a soi-méme
comme présence a soi et cette distance qu’elle garde dans sa propre existence est le néant. Le néant est toujours un
ailleurs, il est toujours une nécessité d’exister sous la forme d’un ailleurs de pour-soi. 1l est une nécessité d’exister
qui s’inflige constamment une incohérence de I’étre. Le néant est le vide de I’étre, il est la chute de /’étre-en-soi

vers soi-méme afin de créer [ 'étre-pour-soi. ¢

Chez Sartre, [’étre-en-soi est absolu et n’existe que d’aprés soi-méme. C’est a dire, il est « I’étre est soi ».
Il n’a de lien avec aucun étre. Selon Sartre, [ 'étre-en-soi n’est pas un étre qui est produit de ce qui est possible ou
de ce qui est nécessaire. “L’étre est sans limite soi-méme et se consume en étant soi-méme”. Etant donné que Sartre
voit [’étre-en-soi dans le champ phénoménal, ce qui existe dans ce champ ne peut jamais se produire d’un autre
existant. Cela est la contingence de I’étre-en-soi. En d’autres termes, /’étre-en-soi ne peut pas étre dérivé du
possible qui est un état de /’étre-pour-soi. L’étre-en-soi n’est jamais possible ou impossible, il ne fait qu’exister.

Tout cela indique que I ’étre-en-soi est un étre de trop qui n’a pas été créé et qui n’a pas de raison d’existence.’

Cet état de [ ’étre-en-soi est absurde et en méme temps, il est un étre “de trop”. La rencontre de [/ ’étre-pour-

soi et [’étre-en-soi montre précisément la rencontre avec cette situation absurde. Le roman intitulé La Nausée de

* Zeynep Direk, Bir Entelektiiel Olarak Jean-Paul Sartre (‘Jean-Paul Sartre En Tant Qu’Intellectuel), Dogu Bati, Entellektiieller I (Les
Intellectuels I), vol. 35, p. 122, Ankara, 2006.

* I.-P. Sartre, 2003, pp. 17-18.

3 J.-P. Sartre, L 'Etre et le Néant trad. en turc, Turhan Ilgaz, Gaye Cankaya Eksen, éd. ithaki, p. 134, istanbul, 2009.

¢ J.-P. Sartre, ibid, pp. 137-139.

7 1.-P. Sartre, 2009, p. 44.



Cevriye Demir Glnes | Sur la nature nécessaire de la liberté chez Jean-Paul Sartre

Sartre décrit la rencontre de I’Homme avec cet étre absurde. Le protagoniste de ce roman, Roquentin, se rend
compte qu’il est aussi un des objets dans ce monde et trouve son existence ridicule et inutile®. Sartre fait Roquentin
dire ceci: “Nous étions un tas d’existants génés, embarrassés de nous-mémes. Nous n’avions pas la moindre raison
d’étre 13, ni les uns ni les autres, chaque existant, confus, vaguement inquiet, se sentait de trop par rapport aux
autres. De trop: c’était le seul rapport que je pusse établir entre ces arbres, ces grilles, ces cailloux.” (La Nausée,
181) Par conséquent, on peut dire que I’Homme trouve 1’histoire de sa propre existence en rencontrant / 'étre-en-soi.
Sartre ne voit pas cette rencontre existentielle comme une nécessité car selon lui, exister, c’est juste “dtre-1a”.° Alors

il faut que ! ’étre-pour-soi qui démontre le monde, donc la conscience, apparaisse.

L’étre-pour-soi est créé par la négation et la néantisation de [’étre-en-soi. Par cet acte de négation,
I’Homme avec conscience qui est 1’étre-pour-soi apparait. L’apparition de I’acte de négation ne peut se comprendre
que par I’acceptation du fait que 1’étre précede le néant et I’essence. Il est impossible de comprendre I’Homme qui
est un étre avec conscience comme identique avec soi-méme car la nature de la conscience n’est pas adaptée a cela.
La conscience ne peut pas €tre définie avec soi-méme et se tourne toujours vers un objet en dehors d’elle-méme.
C’est a dire, comme 1’indique Sartre en s’inspirant de Husserl, chaque conscience est la conscience de quelque
chose. Sartre indique cela en disant qu’il ne s’agit pas de contenu de conscience qui est indépendant de son objet.
Par exemple, « une table n’est pas dans la conscience, méme a titre de représentation. Une table est dans 1’espace, a
coté de la fenétre, etc. »'® Par conséquent toutes les choses de la conscience doivent étre considérées avec les choses

en dehors d’elles-mémes.

Sartre voit [’étre-pour-soi comme la fondation unique du néant. Parce que la possibilité de 1’étre est le
néant et il se montre avec la réalité de ’'Homme.'' Alors, a quoi cela ressemble, la réalité de ’'Homme? Cette
acceptation de Sartre, qui essaie de définir ’'Homme par ses attitudes négatives et ses aspects principaux; avoir,
faire et étre, sera un point de départ important dans notre approche du probléme de liberté de L’Homme et nous

aidera dans la description de son projet de liberté ontologique.

Tout d’abord, on démontre quel genre d’étre est ’Homme par ses attitudes négatives. Par exemple, la
«hontey est une condition négative pour I’Homme. Selon Sartre, j’établis une relation avec ma propre intimité par
le biais de la «honte» et découvre conséquemment un aspect de ma propre existence. Cependant, la «honte» n’est
pas toute seule une relation établie avec moi-méme mais elle est une “honte” par rapport a un autrui. La raison de
cela est le fait que je fais un geste maladroit ou vulgaire. Mais la véritable raison du fait que j’ai “honte”, c’est que
j’ai levé ma téte et j’ai vu quelqu’un. J’ai, donc, “honte” de moi tel que j’apparais a autrui. Et, par ’apparition

méme d’autrui, je suis mis en mesure de porter un jugement sur moi-méme comme sur un objet. Parce que

8 Kenan Giirsoy, J.-P. Sartre Ateizminin Dogurdugu Problemler (Les Problémes Causés Par I’Athéisme de Sartre), éd. Akgag, Ankara, 1991, p.
20.

° K. Giirsoy, ibid, p. 21.

1 J.-P. Sartre, 2009, p. 26.

' J.-P. Sartre, 2009, p. 140.

MARZO
2012




MARZO
2012

Sur la nature nécessaire de la liberté chez Jean-Paul Sartre | Cevriye Demir Giines

j’apparais a autrui comme un objet. Sartre considére 1’état d’avoir “honte” apergu a cause d’un autrui comme une
reconnaissance, une acceptation. Donc, je reconnais et accepte que je sois comme autrui me voit. En ce sens, chez
Sartre, autrui n’est pas un objet donné dans une expérience comme chez Kant mais il est un étre dont les émotions,
les opinions, les demandes et le caractére sont importants par rapport a nos expériences. Donc, autrui est celui dont
je suis 1’objet. Il est moi sans qu’il ne soit moi a I’origine. '%. Le résultat nécessaire d’une comparaison entre moi et

autrui doit étre [ 'étre-pour-autrui. C’est exactement de ce point de vue que “L’enfer, c’est les autres”.

Lalibertéet sanature

Selon Sartre qui essaie de décrire le fait que I’'Homme qui a été projeté de I’au-dela du présent vers ce
monde est ce qu’il fait de soi d’aprés son projet, ’Homme est un étre qui est ce qu’il fait de soi. L’Homme dont
le comportement n’est pas défini par les conditions physiques, est “une passion inutile car, étant un néant, il est
un trou dans le monde physique”.”* Cependant, "'Homme est libre et il est né libre. Il n’est prédéterminé ni par

son corps, ni par son passé ni par la société.

Il n’est pas possible de parler d’une liberté dans un étre rempli de trop de soi dans le champ de /’étre-en-
soi. Pourtant, il s’agit d’une négation dans le champ de /’étre-pour-soi ou la conscience se détache de [ ’étre-en-soi.
Donc I’'Homme établit une relation d’abord avec la non-existence par I’intermédiaire de la négation. En
conséquence de quoi, la carence et le néant de 1’étre se montrent comme un aspect positif chez I’Homme. C’est
grice & ce néant que 1’Homme peut devenir libre."* Et cela nous montre qu’il s’agit d’une relation forte entre
I’existence et la liberté de ’Homme. Pour Sartre, I’existence de ’'Homme n’est liberté parce qu’il ne peut jamais
échapper a son devoir de se faire. Il est condamné a étre libre. Le premier endroit ou apparait la liberté c’est le
moment ot [’étre-en-soi se néantise.'” La conscience nous montre qu’il s’agit d’une néantisation dans la réalité et
grice a la conscience, I’Homme réalise I’acte de choisir. Dans ce contexte, Sartre pergoit I’Homme comme une
conscience projetée vers les possibilités de soi. Pourtant cette conscience est une conscience vide et ce vide sera
ensuite rempli par cette possibilité. Par conséquent, le “néant” est un des concepts importants qui créent la liberté.
A ce stade, on se rappelle du principe de Lucréce selon lequel “rien ne sort de rien ni ne va vers le néant” et
I’idéologie de Sartre, dans la mesure ou elle fait grand cas du néant, pourrait donc étre considérée comme une

pensée irrationnelle.'®

Les faits que I’Homme est un étre avec des possibilités, qu’il est en mesure de dépasser I’ordre de

causalité du monde déterministe et de rompre sa conscience du passé, qu’il se tourne toujours vers le futur et qu’il

12 J.-P. Sartre, 2009, pp. 308-316.

" Comme le rappelle, en interprétant Sartre, Miguel Espinoza. Voir son livre Théorie du déterminisme causal, L’Harmattan, Paris, 2006, p. 12.
4 Walter Biemel, Jean-Paul Sartre, trad. en turc, Veysel Atayman, éd.Alan, Istanbul, 1984, pp. 126-127

' Peter Kunzmann, Franz Peter Burkard et Franz Wiedmann, Atlas de la philosophie, Le Livre de Poche, Paris, 1993, p. 201.

' Voir, par exemple, M. Espinoza, 2006, p. 13.



Cevriye Demir Glnes | Sur la nature nécessaire de la liberté chez Jean-Paul Sartre

est toujours a la recherche des possibilités sont les indicateurs de sa liberté.'” Sartre ne considére pas I’Homme
comme une partie du monde déterministe quand il le décrit comme “possibilité”. 11 désire ouvrir, pour I’Homme, un
nouveau champ indéterministe dans la nature qui est déterminée par des chaines de causalité. Dans ce champ
indéterministe, ’Homme est soumis a des choses qu’il détermine et il n’est pas a se soumettre a une loi autre que
les régles fixées par soi-méme. En accord avec ce caractére a lui, ’'Homme est condamné a choisir et a créer sa
propre essence. Donc, il est possible de dire que le probléme de la liberté est considéré, chez Sartre, comme

acceptation de I’Homme comme un étre de possibilité et sa condamnation a 1’ensemble de ces possibilités.

Sartre détermine tout un champ différent de réalité pour I’Homme dans la réalité naturelle qui crée les
individus et il indique aussi que I’Homme a une réalité historique. Parce que c’est 1’histoire qui crée les individus.
C’est a dire; “les individus ne naissent pas et n’apparaissent pas dans un monde qui leur fait une condition abstraite,
mais apparaissent dans un monde dont ils ont toujours eux-mémes fait partie, par lequel ils sont conditionnés, et
qu’ils contribuent eux-mémes a conditionner, de la fagon dont la mére conditionne son enfant et dont cet enfant la
conditionne aussi dés qu’il est en gestation.”'® Les phrases citées nous montrent que Sartre ne considére pas la

premiére réalité comme un conditionnement naturel mais comme un conditionnement humain.

Laliberté comme condition de |’ action

En considérant dans L’Etre et le Néant que ’idée de liberté est une condition de 1’action, Sartre exprime
dés le départ la nature nécessaire de la liberté. Parce que “agir, c’est modifier la figure du monde” et c’est une
relation intentionnelle. Par exemple, quand un ouvrier place de la dynamite dans les carriéres de pierre, il agit car il
réalise son devoir et cause ’explosion. C’est a dire, il réalise un projet de conscience d’une maniére intentionnelle.
Méme si tous les résultats de I’action ne sont pas prévus ici, la concordance du résultat a 1’intention est une
condition suffisante a une action. Selon Sartre, aucun état de fait ne peut motiver aucun acte tout seul parce que
I’acte est une projection de pour-soi vers ce qui n’existe pas. En outre, aucun état de fait ne peut déterminer la
conscience. Le pour-soi n’a aucun état autre que la néantisation. Sartre dit: “il faut accepter que la condition
indispensable et essentielle de toute action est la liberté de 1’étre agissant” a partir du moment ou un acte de

néantisation de la conscience fait partie intégrante d’un objectif."’

En se basant sur cette idée, Sartre décrit comment les partisans du libre arbitre ou les partisans de la pensée
déterministe qui n’acceptent pas le libre arbitre s’approchent de la relation entre 1’action et la liberté. Selon lui, ceux
qui acceptent le libre arbitre cherchent les états de décision ou il ne s’agit pas d’une certaine raison préalable. Ils
cherchent les motifs et les mobiles. D’un autre c6té, les déterministes opposent cette approche en disant que

I’action sans motif n’existe pas et que méme le plus petit comportement a des motifs et des mobiles qui donnent du

17 J.-P. Sartre, 2003, p. 24.
'8 J -P. Sartre, Existentialisme, trad. en turc, Astm Bezirci, éd. Say, istanbul, 1993, p. 110.
19 J.-P. Sartre, 2009, pp. 553-554.

MARZO
2012




MARZO
2012

Sur la nature nécessaire de la liberté chez Jean-Paul Sartre | Cevriye Demir Giines

sens a ce comportement. Selon Sartre, les partisans de la liberté qui acceptent que I’acte en cours et la liberté soient
identiques, le transforment en quelque chose d’absurde. De méme, les partisans de la vision déterministe prennent
des raccourcis car ils arrétent leurs recherches la ou ils doivent démontrer le motif et le mobile. Toutefois, selon lui,
il est possible de rendre ces deux concepts sensibles dans 1’intégralité du non-existant sans considérer séparément le

motif et le mobile.?’

Chez Sartre, il est difficile de décrire la liberté parce que la liberté, qui ne dépend ni des lois de la nature ni
des principes logiques, n’a pas d’essence. La libert¢ qui a un caractére ontologique n’a pas d’aspect normatif
contrairement a la vision de Kant. La liberté n’est pas quelque chose a faire parce que Kant disait dans sa Critique
de la Raison Pratique que la liberté est la condition de loi morale et sa raison d’existence. D’un autre coté, selon
Sartre, on ne doit pas nécessairement confronter la loi morale a une expérience de la liberté parce que la liberté est
une partie intégrante de 1’existence humaine. L’homme la porte sur ses épaules comme une charge inséparable de
soi. En d’autres termes, pour Sartre, I’lhomme est comme Sisyphe qui porte la liberté sur ses épaules comme un
rocher a chaque étape de sa vie et qui est condamné a porter ce fardeau sans cesse quelle que soit la forme de sa
voie. 2! Alors, ’Homme doit assumer la responsabilité¢ de chaque décision librement prise et cela signifie que la

limite de la liberté est toujours soi-méme.

Alors, comment le soi qui est définit comme condamné a la liberté peut prendre conscience de cette
liberté? Selon Sartre, le soi apprend sa liberté par le biais de ces actes et prend la conscience de la liberté d’une
maniére nécessaire.” Cependant, I’Homme prend conscience de la liberté¢ dans I’angoisse. Chez Sartre, on sait que
la réalité humaine est un étre qui peut effectuer une rupture néantisant avec le monde et avec soi-méme et que
I’existence de la possibilité d’une telle rupture veut dire la liberté car la négation vient au monde avec la réalité
humaine. La néantisation de /’étre-en-soi et son apparition comme étre-pour-soi est la liberté. Le pour-soi se
débarrasse de son existence ainsi que de son essence par le biais de la liberté. Ainsi le pour-soi est quelque chose
d’autre de cela au-dela des choses susceptibles d’étre dites sur soi-méme et cela est la preuve qu’il vient avant
I’essence de son existence. C’est aussi I’indicateur du fait que I’Homme est condamné a exister au-dela de son
essence et des motifs et des mobiles de son acte. Par conséquent, la condamnation de I’Homme a ’existence est
aussi sa condamnation a la liberté. Ces deux situations ne peuvent jamais étre séparément considérées. Cela veut
dire aussi que la liberté n’a pas de limite autre qu’elle-méme; en fait, ’Homme ne peut pas arréter d’étre libre. La
liberté, qui veut dire que le pour-soi annule 1’en-soi qu’est 1’étre, n’est pas I’existence mais le besoin d’exister. **
Toutefois, selon Sartre, les approches déterministes essaient d’étouffer la liberté de I’Homme sous le poids de
I’existence mais cet effort échoue quand 1’angoisse ressentie face a la liberté apparait. Selon Sartre, “I’Homme est

libre car sa réalité n’est pas suffisante, il est libre parce que ce dont il a été rompu et ce qu’il fut sont séparés, avec

20 J.-P. Sartre, 2009, p. 555.

21 J.-P. Sartre, 2003, p. 25. Rappelons que d’aprés I’ceuvre intitulée “Le Mythe de Sisyphe” de A. Camus, le héros qui fut condamné par les
dieux 4 faire rouler éternellement un rocher jusqu’en haut d’une colline dont il redescendait chaque fois avant de parvenir a son sommet.

22 J.-P. Sartre, 2009, p. 557.

2 H.J. Blackham, Six Existentialist Thinkers (Six Penseurs Existentialistes), trad. Ekin Ussakli, Ankara, 1961, p. 131.



Cevriye Demir Glnes | Sur la nature nécessaire de la liberté chez Jean-Paul Sartre

un néant, de ce qu’il est et de ce qu’il sera.” La liberté est un néant qui force ’Homme a faire sa propre réalité, soi-
méme. En ce sens, I’lhomme se choisit; rien ne le fait de I’extérieur. L’Homme a été abandonné a la nécessité de se
rendre un étre sans 1’aide d’une force extérieure. En ce sens, ’'Homme n’est pas parfois libre et parfois un esclave

mais il est toujours libre ou non-existant car il n’est pas un étre prédéterminé. **

Le fait que I’Homme est condamné a la liberté par une nécessité ontologique nous conduit au probléme de
la liberté de I’arbitre. Sartre critique a cet égard Descartes qui considére que I’arbitre est libre en prenant aussi en
considération le fait que I’esprit a des passions. Descartes considére I’Homme comme un étre libre et déterminé,
conditionné (par ses passions). De ce point de vue, on a discuté comment la liberté oriente les passions. La sagesse
stoicienne suggere sur ce sujet d’établir une concordance avec les passions afin de les dominer. Par conséquent,
“I’Homme est considéré comme un pouvoir libre entouré par I’ensemble des processus définis.” Sartre rejette ce
point de vue en raison du fait que I’arbitre et les passions définies ne peuvent pas avoir de I’influence sur I'un et
I’autre vu que leurs natures sont différentes. > En outre, Sartre semble s’opposer également a quelques idées de
Descartes telles que celle-ci : “la liberté de notre volonté se connait sans preuve, par la seule expérience que nous en
avons.” > Descartes définit, dans Les Principes de la philosophie, le sujet pensant comme un étre qui comprend
avec la pensée et qui décide avec l’arbitre. Pour que le sujet pensant prenne une décision, I’arbitre est aussi
important que la compréhension. Mais 1’information basée sur la compréhension doit toujours précéder la décision
de Parbitre. L’illusion de ’'Homme est équivalente a I'utilisation abusive de sa liberté.”” En d’autres termes, la
liberté de I’arbitre chez Descartes n’est pas préalable a, ni indépendant de, I’acte de compréhension, contrairement a

la pensée de Sartre.

L'étre-pour-autrui et lalimite delaliberté

Chez Sartre, étant un pour-soi a la base, la liberté est le fait que ’Homme choisit d’une maniére nécessaire
sans préciser sa sélection. La liberté ne se produit que par la sélection. En ce sens, la liberté est d’étre condamnée a
choisir continuellement. Méme dans la peur qui est 1’'une des conditions involontaires, I’Homme choisit sa liberté.?®
L’Homme assume sa liberté et ses responsabilités venant par sa liberté comme un fardeau et il est inévitable pour
lui de rencontrer les autres car il n’est pas un étre seul et cette situation nécessaire rend la libert¢ de ’Homme

limitée. Rencontrer autrui se passe sans une sélection. Donc un étre qui s’impose se produit. %

Dans L Etre et Le Néant, Sartre considére a priori autrui comme une personne qui m’est un objet. “Cette

femme que je vois venir vers moi, cet homme qui passe dans la rue, ce mendiant que j’entends chanter de ma

4 J.-P. Sartre, 2009, pp. 558-560.

5 ] .-P. Sartre, 2009, p. 561.

26 Descartes, Les Principes de la philosophie, (39).

2 Descartes, Les Principes de la philosophie, trad. Mesut Akin, éd. Say, Istanbul, 1992, p. 77-80.

2 Philippe Cabastan, Une liberté infinie, Sartre, Désir et Liberté (éd.Renaud Barbaras) Puf, Paris, 2005, pp. 28-31. MARZO
# J.-P. Sartre, 2009, pp. 653-654.




Sur la nature nécessaire de la liberté chez Jean-Paul Sartre | Cevriye Demir Giines

fenétre sont pour moi des objets”. Autrui se présente & moi comme “présence en personne”. En d’autres termes,
autrui est la personne dont je vise les émotions, les opinions, les demandes, le caractére dans mes expériences car
autrui n’est pas que la personne que je vois mais aussi la personne qui me voit. En d’autres termes, autrui est 1’étre
pour qui je suis I’objet. Moi, je suis “I’étre vu par autrui”. Etre vu par autrui alors veut dire que je suis un étre
vulnérable dans une liberté qui n’est pas ma propre liberté. Et cela est le signe que je suis en danger devant la
liberté d’autrui. Je pergois autrui comme objet libre et conscient et a partir de ce moment autrui devient la condition

nécessaire de toute pensée que je vais former sur moi.*

Selon Sartre, la raison de la limite imposée sur I’Homme est le fait qu’il ne le comprend pas comme
I’action d’autrui mais comme le moi d’autrui, “objet-autrui”. La limite de I"'Homme libre dans I’état de 1’étre-en-soi
est soi-méme, alors qu’avec ’apparition d’autrui, la limite de cette liberté devient la liberté d’autrui. Et cela veut
dire que la liberté ne peut étre limitée que par une autre liberté. Ainsi, Sartre pense que la limite de la liberté
s’impose par la condamnation a la liberté et la limitation de la liberté par d’autres libertés. Avec 1’existence
d’autrui, le moi se trouve dans les déterminations qui ne sont pas choisies par lui-méme. Pourtant la véritable liberté
n’est pas d’obtenir tout ce qu’on veut mais décider soi-méme de vouloir. *' Par conséquent, la caractéristique la plus

importante de la liberté basée sur le choix est le fait qu’elle n’est pas prédéterminée.

Conclusion

Sartre fond I’idée de la liberté par la théorie de I’étre ontologique et définit ’'Homme d’abord comme néant
dans la modalité de I’étre d’en-soi et le considére ensuite comme pour-soi sur un plan de conscience séparée du
monde physique. Dans cette modalité de I’étre, I’individu se trouve condamné a la liberté dans I’ensemble des
possibles —ou il n’y a aucune détermination—. Cette condamnation cause chez lui une angoisse et la liberté
devient un fardeau. Cependant, ’'Homme qui rencontre autrui devient malheureux suite a la perception de soi-

méme comme objet-&tre qui est chosifié par autrui.

Sartre ne considere pas la condamnation de I’Homme a la liberté ou sa chosification comme une limite ou
une obstruction de la liberté mais, au contraire, comme un étre loin de toute détermination dont la limite est encore
fixée par soi-méme. Il a considéré I’apparition d’autrui comme une autre liberté qui limite ma liberté, et, s’il n’a pas
accordé un sens négatif a cette situation, c’est parce selon notre auteur la liberté n’est pas pour I’Homme le fait

d’obtenir ou de faire ce qu’il veut mais de décider de vouloir.

Méme si Sartre a 1’air de baser ses idées de la liberté sur une fondation ontologique solide, il n’a pas pu
échapper a certaines contradictions. Il a rendu I’Homme malheureux en transformant la liberté en un fardeau qu’on

doit porter nécessairement en condamnant ’Homme a la liberté d’un point de vue ontologique. Dans son livre

Motz 3 J -P. Sartre, 2009, pp. 343-365.

3 J.-P. Sartre, 2009, pp. 655-608.



Cevriye Demir Glnes | Sur la nature nécessaire de la liberté chez Jean-Paul Sartre

célébre, L’Etre et le Néant, il accepte que I’ontologie ne soit pas en mesure de formuler toute seule la morale et
c’est une nécessité de passer au champ moral. D’un mot, il semble possible de décrire I’Homme congu par Sartre

comme une conscience malheureuse qui se pense libre dans le monde déterministe.

Bibliographie

Walter Biemel, Jean-Paul Sartre, trad. en turc, Veysel Atayman, éd.Alan, Istanbul, 1984.

H.J. Blackham, Six Existentialist Thinkers (Six Penseurs Existentialistes), trad. Ekin Ussakli, Ankara, 1961.

Philippe Cabastan, Une liberté Infinie, Sartre, Désir et Liberté (éd. Renaud Barbaras) Puf, Paris, 2005.

Descartes, Les principes de la philosophie, trad. Mesut Akin, éd. Say, Istanbul, 1992.

Zeynep Direk, Bir Entelektiiel Olarak Jean Paul Sartre (Jean-Paul Sartre en tant qu’intellectuel), Dogu Bati,
Entellektiieller I (Les Intellectuels I), vol. 35, Ankara, 2006.

Miguel Espinoza, Théorie du déterminisme causal, L’Harmattan, Paris, 2006.

Kenan Giirsoy, J.-P. Sartre Ateizminin Dogurdugu Problemler (Les Problémes causés par I’athéisme de Sartre), éd.
Akcag, Ankara, 1991.

Peter Kunzmann, Franz Peter Burkard et Franz Wiedmann, Atlas de la philosophie, Le Livre de Poche, Paris, 1993.

J.-P. Sartre, La Transcendance de I’Ego, trad. en turc, Serdar Rifat Kirkoglu, éd. Alkim, p. 45, Istanbul, 2003.

J.-P. Sartre, L ’Etre et le Néant, trad. en turc, Turhan Ilgaz, Gaye Cankaya Eksen, éd. Ithaki, Istanbul, 2009.

J.-P. Sartre, Existentialisme, trad. en turc, Astm Bezirci, éd. Say, Istanbul, 1993.

MARZO
2012






Miguel Espinoza | La realidad Ultima: atomos y vinculos sustanciales

La realidad altima: atomos y vinculos sustanciales

Miguel Espinoza

Universidad de Estrasburgo

«I do not profess to know what matter is in itself, and feel no confidence in the divination of those “esprits forts”
who, leading a life of vice, thought the universe must be composed of nothing but dice and billiard-balls. I wait for
the men of science to tell me what matter is, in so far as they can discover it, and am not at all surprised or troubled at
the abstractness and vagueness of their ultimate conceptions: how should our notions of things so remote from the
scale and scope of our senses be anything but schematic? But whatever matter may be, I call it matter boldly, as I call
my acquaintances Smith and Jones without knowing their secrets: whatever it may be, it must present the aspects
and undergo the motions of the gross objects that fill the world». Jorge Santayana.

Abstract

Concerning the essence of ultimate reality, the history of
ideas has handed down to us four natural philosophies:
atomism, hylomorphism, electromagnetism and the
mathematism of spacetime. In this essay I propose some
thoughts on atomism, a doctrine which has given us a good
deal of substantial scientific knowledge on nature. It is as if
from the beginning of rational thought biological evolution
has sown in man one of the essential intuitions to
understand the world, i.e. that every object is a compound of
ultimate elements. But I do not state that a system is a whole
equal to the sum of its parts, and that is why the truth of
atomism is only partial and needs to be corrected and
completed. Attention will be called to the fact that the main
problem of an atomism aspiring to explain the natural
hierarchy from ultimate components (emergentist atomism)
is a lack of appreciation of the value of the relation among
components. Now if there are ultimate components of the
Universe, how should we imagine them or conceive of them
so that natural systems be as they are? As a contribution to
the answer to this question I will set up a list of the
properties the ultimate components of the Universe should
have — if they exist — so that nature, natural hierarchy, be as
itis. .

Key words: Ultimate reality; Emergentist atomism;
Category of relation; Substantial Chain (Vinculum
substantiale); Natural hierarchy.

Resumen

En lo que concierne a la realidad ultima, la historia del
pensamiento nos ha legado cuatro filosofias naturales: el
atomismo, el hilemorfismo, el electromagnetismo y el
matematismo del espaciotiempo. Este articulo es una
reflexion sobre la hipotesis atomista. Es a esta doctrina a la
que debemos una parte sustancial del conocimiento
cientifico de la naturaleza. Es como si desde el comienzo del
pensamiento racional la evolucion bioldgica hubiera
plantado en el hombre una de las intuiciones indispensables
para entender el mundo, a saber, que todo objeto es un
compuesto de elementos ultimos. Pero no afirmo que un
sistema sea un todo igual a la suma de sus partes, y por eso
la verdad del atomismo es solo parcial y tiene que ser
corregida y completada. Haré notar que el problema
principal del atomismo que aspira a explicar la jerarquia
natural a partir de los ultimos componentes del Universo
(atomismo emergentista) es una falta de apreciacion del
valor de la relacion entre los componentes. Ahora bien, si
existen altimos componentes del Universo ;como hay que
imaginarlos o concebirlos para que los sistemas naturales
sean como son? Para contribuir a la respuesta estableceré
una lista de las propiedades que tendrian que tener los
altimos componentes, si existieran, para que la naturaleza,
la jerarquia natural, sea como es.

Palabras-clave: Realidad ultima; Atomismo emergentista;
Categoria de relacién; Vinculo sustancial (Vinculum
substantiale); Jerarquia natural.

MARZO
2012







Miguel Espinoza | La realidad Ultima: atomos y vinculos sustanciales

La realidad altima: atomos y vinculos sustanciales
Miguel Espinoza

Universidad de Estrasburgo

Introduccién

Existe en filosofia en general y en filosofia de la naturaleza en particular una convergencia de puntos de vista y
de razonamientos mayor de la que se tiende a suponer, y finalmente las grandes opciones no son numerosas. En lo
que concierne a la realidad ultima, la historia del pensamiento nos ha legado cuatro filosofias naturales: el
atomismo, el hilemorfismo, el electromagnetismo y el matematismo del espaciotiempo. Es la hipdtesis atomista la
que nos ocupara esta vez. Es a ella a la que debemos la mayor parte del conocimiento cientifico de la naturaleza. Es
como si desde el comienzo del pensamiento racional en las diferentes civilizaciones, y no sélo en la Antigiiedad
Clasica Occidental, la evolucion natural hubiera plantado en el ser humano una de las intuiciones indispensables
para entender el mundo, a saber, que todo objeto es un compuesto de elementos. Sin embargo, no afirmo que un
cuerpo, un sistema, sea s6lo un compuesto de elementos donde el todo seria igual a la suma de sus partes. Por eso la
verdad del atomismo es solo parcial y tiene que ser completada, pero la historia del pensamiento ha mostrado que
hay en ¢l una parte definitiva de la verdad sobre el mundo. En efecto, uno de los resultados ontoldgicos mas
significativos de la fisica y de la quimica es que los cuerpos estan compuestos de partes cada vez mas pequeiias,
alcanzando magnitudes espaciales y temporales extremadamente diminutas. Llevando al limite este procedimiento
analitico, no parece insensato especular que hay, tal vez, ultimos componentes del Universo.

Recordemos que la fisica relativista y la fisica de particulas elementales han revelado que la materia es capaz
de efectuar transformaciones extremas. Segln la teoria especial de la relatividad, la masa y la energia son
mutuamente transmutables. Por su parte, la fisica de particulas elementales, gracias a las observaciones permitidas
por los grandes aceleradores, muestra también que el fondo de la naturaleza no esta hecho de entidades irreducibles
sino que en €l proliferan sistemas de entidades que se transmutan con gran rapidez. Hay particulas que pueden ser
creadas a partir de la energia o desaparecer en energia. Asi, la fisica reciente nos hace pensar que si hay tltimos
componentes del Universo, éstos no son fragmentos indestructibles de materia, no son sustancias en el sentido
clasico en que los 4&tomos han sido vistos como sustancias.

Ahora bien, si lo que desaparece en la transformacién de una particula se encuentra en otra particula, si la
materia se transforma en energia, entonces es pensable —aunque aqui las opiniones de los fisicos divergen— que
tales transformaciones son posibles porque existe un sustrato sustancial, una materia o energia universal, sustrato
que se conserva invariante, ocurra lo que ocurra. Y entonces nuestra pregunta se itera: jes esta materia o energia
universal de naturaleza atdmica? Considerando que el terreno es fisicometafisico, y puesto que los limites de la
experimentacion no son los limites de la naturaleza, no hay, y nunca habra, una verificaciéon empirica determinante

ni a favor ni en contra de la hipdtesis seglin la cual existen ultimos componentes del Universo de esencia atémica.

MARZO
2012




MARZO
2012

La realidad dltima: &tomos y vinculos sustanciales | Miguel Espinoza

El problema que propongo es el siguiente: si existen atomos en tanto que ultimos componentes del Universo
entonces ;como tienen que ser, como hay que imaginarlos o concebirlos de tal manera que los sistemas naturales,
sea cual sea su nivel de emergencia, tengan las propiedades y comportamientos que manifiestan?

En primer lugar, daré una definicion genérica del atomismo y continuaré indicando una serie de aporias que
afecta a toda concepcion atomista. Luego haré notar que el problema principal del atomismo emergentista, es decir,
del atomismo que aspira a explicar la jerarquia natural a partir de los Gltimos componentes del Universo, es una
falta de apreciacion del valor de la forma de las cosas, es decir, de la relacion entre los componentes. Finalmente,
estableceré una lista de las propiedades que tendrian que tener los tltimos componentes, si existieran, para que la

naturaleza, la jerarquia natural, sea como es.

1. Principios dela doctrina atomista

Defino el atomismo mediante los cinco principios siguientes, invariantes en toda doctrina atomista. Estos
principios estan ontoldgica y 16gicamente vinculados entre ellos:

El primer principio de la tradicion atomista es un axioma ontoldgico: afirma la existencia de ultimos
componentes discretos del Universo. En la Antigiiedad Clasica la razon fue dada por Leucipo y Demécrito: (I) el
devenir de las cosas es inexplicable si no se aprehende la sustancia, es decir, lo invariable, lo idéntico, lo eterno
detras de lo variable, diverso y efimero. (II) Dado que las sensaciones como lo rojo, lo caliente y lo dulce, por ser
variables, no son sustancias, (III) la unica cualidad sustancial de la materia que le qued6 a los primeros atomistas
fue la ocupacion del espacio, la extensién. Ahora bien, (IV) es inconcebible que la materia extensa que ocupa el
espacio sea divisible al infinito porque en ese caso desapareceria, lo que es absurdo. (V) Se sigue necesariamente
que todas las cosas estan compuestas, en Gltima instancia, por una multiplicidad de elementos ultimos — detras de
ellos no hay nada.

El segundo principio de la tradicioén atomista es un axioma racional que implica una exigencia ontologica: se
trata de la conservacion de la sustancia, la idea de que aunque en todo devenir algo cambia, también algo queda,
porque “nada sale de la nada... ni desaparece en la nada” (Lucrecio). Lo que queda a través del devenir, sea cual
sea su naturaleza, son siempre los ultimos componentes en un nuevo arreglo. En efecto, si hubiera creacion y
aniquilacion en sentido estricto, no habria orden natural, el principio de causalidad seria inoperante, no sabriamos a
qué atenernos y el conocimiento seria imposible.

El tercer axioma de la tradicion atomista afirma la emergencia de sistemas: los ultimos componentes del
Universo se unen y se separan repetidamente, separaciones que explican la degradacion o desaparicion de las cosas
en tanto que unidades complejas, como le ocurre al hombre cuando muere, y nuevas uniones de los ultimos
componentes formando nuevos sistemas que pueden ser cada vez mas complejos, sistemas susceptibles de
desarrollar nuevas propiedades y nuevos comportamientos presididos por leyes emergentes.

El cuarto principio es un razonamiento de una importancia metafisica tan grande, que ¢l solo basta para darse
cuenta de que el atomismo no puede ser toda la verdad acerca de la realidad ultima que entra en la composicion de

los sistemas naturales. Lo expongo asi: si s6lo los tltimos componentes de las cosas son sustanciales, entonces se



Miguel Espinoza | La realidad Ultima: atomos y vinculos sustanciales

sigue necesariamente que toda otra cosa, todo lo compuesto por atomos, es s6lo un epifenémeno y no una verdadera
realidad.

El quinto y ultimo principio estipula que no hay devenir, que no hay cambio, movimiento ni modificacion de
ninguna clase sin que haya un desplazamiento de atomos. Se trata, en particular, de la mejor definiciéon del
atomismo mecanicista y materialista: se afirma que nada en absoluto puede ocurrir, por ejemplo, ninguna actividad
inorganica, vital o psiquica, sin desplazamiento atomico.

Desde un punto de vista atomista, sin estos axiomas hay que abandonar toda esperanza de comprension
racional del mundo. Los principios que acabo de enumerar definen todo atomismo, pero existen varias especies de

¢l seglin la naturaleza de los atomos considerados. Repasemos brevemente las especies principales.

2. Especies de atomismo

(D Los atomos de Leucipo y de Democrito tenian s6lo dos propiedades, una forma geométrica completada por
un gancho para facilitar la unidn, y un peso que los hacia caer paralelamente hacia la tierra.

(II) Al comienzo de la Edad Moderna se planteo el problema de la relacion entre los dtomos y las matematicas.
Para algunos los atomos eran de naturaleza matematica, para otros, habia que separarlos nitidamente de las
matematicas. Newton atribuy6 a los atomos dos propiedades, la solidez —eran particulas minimas ultrasélidas,
razén por la cual no se podian dividir— y la sensibilidad a la gravitacion, razon por la cual, por ejemplo, la luz,
siendo atémica, debia desplazarse mas rapidamente en un medio denso que en uno transparente.

(IIT) Boscovi¢, en cambio, vio los atomos como centros de fuerza, puntos desde donde emanaban y hasta
donde se dirigian los otros atomos. Al encabezar la ontologia con los centros de fuerza y no con la materia, esta
concepcion se encuentra en la base de todas las ontologias menos materialistas (o mas espiritualistas, si se prefiere)
posteriores —piénsese, por ejemplo, en la monadologia leibniziana.

(IV) Segun la monadologia, los tltimos componentes del Universo son psiquicos. Por eso, en lugar de un
atomismo materialista se obtiene un atomismo panpsiquista, y asi como el materialismo llega a ser gradualmente
incapaz de explicar lo menos material, asi, inversamente, el panpsiquismo llega a ser gradualmente incapaz de
explicar lo menos psiquico.

(V) Las particulas de la fisica contemporanea son electromagnéticas y en su concepcion se abandonan varias
de las propiedades de las particulas de la fisica clasica. Por ejemplo, al tener las particulas de la fisica cuantica un
comportamiento corpuscular y ondulatorio, ya no estan puntualmente situadas en el espacio y en el tiempo. No son
cerradas como las moénadas y son interiormente afectadas por el campo en que estan, y modifican, a su vez, el
campo en que estan.

(VI) Los atomos de Whitehead, concebidos como infimos organismos y no como corpusculos materiales,
retoman las propiedades notables de apertura, de sensibilidad al entorno y la ausencia de localizacién puntual en el
espacio y en el tiempo de las particulas segin la concepcion electromagnética. Pero eso no es todo: ademas, como

las ménadas, los dtomos whiteheadianos son, al menos en parte, entidades psiquicas, “gotas de experiencia”,

MARZO
2012




MARZO
2012

La realidad dltima: &tomos y vinculos sustanciales | Miguel Espinoza

atomos de duracion mas que 4tomos de extension espacial (esta mezcla de algunas propiedades de las particulas de
la fisica contemporanea y de algunas propiedades de la monadologia hace que no basta con enunciar la concepcion
de Whitehead para que sea entendible).

Cada concepcion atomista tiene ventajas y desventajas en funcion de lo que se quiere explicar. Ahora bien,
desde el punto de vista de nuestro problema —la explicacion de la jerarquia natural— ninguna es completamente

satisfactoria, sea por insuficiencia ontologica, sea por falta de claridad conceptual.

3. El atomismo emer gentista

Desde el punto de vista de la jerarquia natural el atomismo puede ser reduccionista o emergentista. De acuerdo
con el primero, lo tnico real son los Gltimos componentes, mientras que toda otra cosa, todo compuesto, es s6lo
fendmeno, una apariencia construida y por lo tanto dependiente de los drganos de deteccion y de las facultades del
organismo que percibe. La verdadera realidad es homogénea, monétona, sin jerarquia porque todo existe en el
mismo plano. El atomismo reduccionista es inverosimil y la razon principal de su inverosimilitud se deja ver en
conexioén con nuestro objetivo de explicacion de la jerarquia natural: al desconocer la jerarquia real, fisica, el
atomismo reduccionista no satisface precisamente a una de la exigencias principales que se le imponen a la filosofia
natural, i.e. la explicacion de la formacion de tal jerarquia. Explicar un objeto no significa ignorarlo, fingir que no
existe. Pasemos entonces al atomismo emergentista, plausible porque reconoce esta jerarquia.

La intuicion principal del atomismo emergentista es que todo lo que existe estd hecho de entidades ultimas o
atomos cuya composicion explica el surgimiento de sistemas que tienen propiedades, comportamientos y leyes que
no existen en las partes componentes. Los niveles de emergencia varian segin los emergentistas, pero
reconozcamos al menos los niveles matematico, fisico, quimico, bioldgico, psicologico, simbolico y social en una
cadena de seres que se conoce cada dia mejor. Mencionemos, por ejemplo, el estrato algebraicogeométrico del
Universo, las particulas elementales y los campos, los quarks, los atomos, las moléculas, las macromoléculas, las
células, los organos, los organismos, el sistema nervioso central, el hombre, los sistemas de simbolos y las
sociedades.

Lo insatisfactorio de esta vision, descriptivamente razonable, es que en su estado actual es poco explicativa: se
constata la existencia de estratos y de sistemas de diferentes grados de complejidad que manifiestan
comportamientos diferentes. Se muestra que hay aspectos matematicos en los objetos fisicos, elementos fisicos en
las reacciones quimicas, propiedades fisicas y quimicas en los seres vivos, componentes organicos en los seres
pensantes; sin embargo, a pesar de los progresos recientes, en cada caso no se sabe por ejemplo como, causalmente,
continuamente, lo animado surge de lo inorganico, lo sensible de lo animado, ni como el intelecto nace del sistema
nervioso central. Tampoco se explican hoy de manera satisfactoria las relaciones en sentido inverso: por ejemplo,
coémo lo social y lo cultural influyen causalmente sobre el entendimiento, el cual remodela la percepcion y el
cerebro, cerebro remodelado que remodela a su vez los estratos fisicos y quimicos, los cuales modifican el arreglo
de los ultimos componentes. Aqui nos faltan las leyes, y de manera mas fundamental atin — ésta es una de mis tesis

principales — nos faltan los conceptos que tienen que servir de puente para describir la causalidad entre los



Miguel Espinoza | La realidad Ultima: atomos y vinculos sustanciales

diferentes estratos de la misma materia o capacidad ultima. Llama la atencion que las disciplinas destinadas a
servir de puente como la bioquimica, la biosociologia, la psicofisiologia, la psicolingiiistica, etc. descubren a su vez
sus propios problemas en su propio estrato y tienden a independizarse, complicando el cuadro emergentista. ;De
qué estan hechas, pues, todas las cosas, como son los atomos que las componen, y en virtud de qué vinculos

sustanciales se unen para formar sistemas diferentes?

4. Losvinculos sustanciales

Habiendo dado una idea del atomismo, paso ahora a examinar el problema de la relacion. El reconocimiento de
una jerarquia natural significa la conciencia de la existencia de sistemas emergentes, es decir, de sistemas dotados
de propiedades, comportamientos y leyes inexistentes en las partes componentes. Y si esto es asi, quiere decir que el
todo es mas que la suma de sus partes. La idea contraria, el reduccionismo, es la afirmacion segtin la cual el todo es
la suma de sus partes. Ahora bien, ;como entender que el todo sea mas que la suma de sus partes? Ocurre que
ademas de las partes en tanto que ultimos componentes estan las relaciones entre ellas: las partes interactan. Un
sistema es, en consecuencia, un todo compuesto de partes y de relaciones. La tradicion atomista, mayoritariamente,
ha desatendido a las relaciones. El resultado es que actualmente, para describir las relaciones entre los componentes
de un sistema y segun de qué se trate, nuestros conceptos son pobres o inexistentes. La relacion es un acto, es causal
e implica lo que el acto logra hacer. Los objetos vinculados tienen algo en comun gracias a la actividad mutua de la
relacion. Es porque las entidades tienen algo en comtin que el todo que forman es mas que la suma de sus partes.

Se puede pensar un objeto desde diferentes puntos de vista y cada uno aporta informaciones importantes. Una
de estas perspectivas consiste en centrarse sobre las propiedades esenciales del objeto que lo distinguen de las otras
cosas de su entorno. Se asume que el sistema es un objeto relativamente cerrado, con bordes relativamente nitidos
que definen un interior y un exterior. El interior estd compuesto de elementos que tienen entre ellos relaciones
internas. Luego el sistema, a través de su borde, interactia con otros sistemas de su entorno con los cuales
desarrolla relaciones externas. En esta visién se considera que los objetos tienen una gran autonomia, que las
relaciones externas, precisamente por ser externas, no son internas, constitutivas del ser del objeto. Se detienen en
la frontera del objeto y a partir de ahi, una vez efectuada la colision, el sistema, solo, se encarga del resto, es decir,
se sigue construyendo a su manera.

Muy diferente es la idea que uno puede hacerse de un sistema si se lo estudia desde el punto de vista de la
relacion, de la interaccion. Aqui la localizacion puntual del sistema en el espacio y en tiempo, asi como su
insensibilidad o incompatibilidad con los otros sistemas del entorno, tienden a desaparecer. Si lo principal es la
relacion, entonces un sistema es un conjunto o un nudo de relaciones, la frontera del sistema se pone borrosa, lo que
borra, en consecuencia, la distincion nitida entre lo interno y lo externo. Esto significa que las relaciones modifican
el niicleo mismo de los sistemas, y si el nucleo esta modificado por las relaciones, entonces el sistema se encuentra
ahi donde estan las relaciones, tan desplegado como ellas. De esta manera todo sistema, como un ser vivo, es capaz

de representar su entorno. El énfasis en la relacion, en la interaccion y por lo tanto en la apertura de todos los

MARZO
2012




MARZO
2012

La realidad dltima: &tomos y vinculos sustanciales | Miguel Espinoza

sistemas, la toma de conciencia de la falta de demarcacion estricta entre lo interno y lo externo, significa, en efecto,
darse cuenta de que entre lo inorganico y lo vivo hay una mayor continuidad de lo que tiende a imaginarse.
Piénsese, por ejemplo, en el vinculo sustancial entre un quantum de electricidad y su entorno, el campo
electromagnético. La realidad en general parece tener mas propiedades tipicas de la materia viva de las que se le
atribuyen. Si lo interno y lo externo no se distinguen clara y distintamente, entonces las unidades ultimas nacen
(aunque no de la nada), se desarrollan y mueren (sin desaparecer en la nada) en contacto intimo y sustancial con el
entorno.

Recapitulemos: hay razones de varios 6rdenes para subrayar la importancia de la relacion, pero en filosofia
natural la principal es ésta: sin un concepto adecuado de relacién son incomprensibles tanto la jerarquia natural
como el hecho de que las cosas sean mas que la suma de sus partes. Asi, es la comprension de la relacion Sui
generis entre atomos lo que puede explicar que algunos formen tal o cual molécula; es la comprension de la
relacion sui generis entre moléculas lo que puede explicar que algunas formen tal o cual macromolécula o célula, y
asi sucesivamente hasta los estratos mas elevados de la jerarquia.

El poder causal de las relaciones explica que cada componente y cada nivel imponga su forma a los
componentes y a los niveles contiguos: un nivel dado, por ejemplo el estrato bioldgico compuesto de elementos
biologicos, influencia causalmente al nivel psiquico, y este, a su vez, impone su orden al estrato bioldgico. Esto nos
obliga a reconocer que los tltimos componentes, considerados sin las relaciones, no son partes stricto sensu de todo
lo que existe: lo que es realmente parte de una cosa, sea cual sea, son |0s Ultimos componentesy las relaciones entre
ellos que forman el nivel contiguo inferior de la cosa considerada. Asi, las partes de una célula no son las moléculas
sino las moléculas y sus relaciones.

Hasta ahora ha estado al alcance de las ciencias la elaboracion de un conocimiento, por lo general satisfactorio,
de los mecanismos explicativos de lo que ocurre en cada nivel de la jerarquia natural, pero los especialistas
reconocen que lo que ocurre entre los niveles estd aun cientificamente oscuro. Pensemos por ejemplo en el
problema de la relacion entre lo que llamamos lo inorganico y lo vivo, o en aquél de la relacion entre lo cerebral y
lo consciente. Enfrentado a este género de problemas, ésta es una de mis tesis: como no se ha reconocido la
importancia de las relaciones, no se tienen los conceptos idoneos ni siquiera para describirlas (como tuve ocasion de
decirlo antes en otro contexto).

Todo sistema concreto fisico tiene una estructura, una disposicion espacial de los componentes. La disposicion
es una serie relaciones. La estructura, siendo un arreglo espacial, admite una descripcion algebraicogeométrica. Ast,
en parte, las matematicas ayudan a entender la naturaleza de las relaciones. Dado que la estructura de un sistema es
su esqueleto, mas abstracto que el sistema completo en carne y hueso, y dado que la descripcion
algebraicogeométrica de la estructura es alin mas abstracta y universal que la estructura completa, se sigue que las
matematicas son el esqueleto del esqueleto del sistema real, fisico, concreto. Por eso el conocimiento
algebraicogeométrico de una estructura es necesario, pero no suficiente, para conocer las relaciones de un sistema
natural concreto. Mientras mas rico y complejo sea el contenido de las relaciones, menos suficiente serd la
descripcion matematica del sistema.

Pero el problema mas serio no es la insuficiencia epistemoldgica que acabo de sefialar sino el estatuto



Miguel Espinoza | La realidad Ultima: atomos y vinculos sustanciales

ontologico de la estructura algebraicogeométrica y su relacion con las partes relacionadas. Pues, o bien la
matematica de un grupo de elementos es derivable de los componentes, y entonces esto ocurre en virtud de una
especie de fuerza que emana de ellos, pero esta emanacion, si existe, es un misterio, o bien la estructura geométrica
no se deriva de los componentes, y entonces no se entiende la union de lo algebraicogeométrico y de los
componentes. He aqui un punto importante. Notese que la manera en que la matematica estructura la materia es un
problema dificil en la tradicion atomista ya que si se piensa, como lo postularon Nicolds de Cusa y Galileo, que la
materia es matematica, entonces se sigue una contradiccion: los atomos, como la extensién geométrica, deberian ser
infinitamente divisibles. La situacion es menos dificil para el hilemorfismo porque segiin esta doctrina no hay
materia sin forma, la materia, sola, no es sustancial; toda sustancia es materia formada, y la forma o estructura
algebraicogeométrica es separable de la materia so6lo en el intelecto pero no en la realidad. En cambio dentro de la
tradicion atomista, la estructura matematica, asi como la fuerza que veremos a continuacion, en tanto que enlaces
entre los elementos que forman un todo, han sido a menudo aceptadas s6lo por razones pragmaticas y positivistas:
son calculables y ttiles para la prevision de los fendmenos, pero la concepcion no es inteligible.

La naturaleza es inteligente, abunda en estructuras Optimas o casi-Optimas, optimizacion que asegura la
estabilidad de las funciones de los sistemas. Es en la descripcion y en la explicacion de las relaciones de las formas
optimas o casi-Optimas que las matematicas son particularmente pertinentes, y en ese sentido el estudio de los
sistemas naturales desde un punto de vista matematico es un programa de investigacion valido e interesante. Pero el
panmatematismo, la reduccion de lo real a los aspectos matematicos de la estructura, no ha sido probado, y si se
pretende que sera probado en el futuro, la idea es vacia, porque al futuro uno puede prestarle lo que quiera.
Naturalmente, aparte de la estructura matematica existe la materia-energia y sus enigmas, la sensacion, las
cualidades secundarias y los valores.

Otra relacion paradigmatica entre los componentes es la fuerza. Se desconfia de la fuerza porque no sélo tiene
un origen antropomorfico sino que ademas es una entidad inobservable, una cualidad oculta, metafisica. Y la Unica
razon por la cual ha sido admitida en la fisica desde el siglo XViI y hasta la aparicion de la fisica relativista, es
porque sus efectos son medibles y expresables cuantitativamente. De no ser asi, la aduana fisica no la habria dejado
entrar. Pero los fisicos, a través de los siglos, han estado satisfechos con ir reduciendo el nimero de fuerzas hasta
hacerlas desaparecer todas. Para los antiguos, la trayectoria de una piedra lanzada al aire se explica por la accion de
dos fuerzas, una violenta que la da el movimiento hacia arriba, y otra natural, la atraccion hacia abajo. Antes de que
se imaginara la gravitacion universal newtoniana se consideraba que el movimiento de los astros resultaba de la
accion combinada de una fuerza de atraccion y de una fuerza tangencial. Luego de acuerdo a la fisica newtoniana,
todo movimiento se explica por una fuerza Unica, la gravitacion universal. En la fisica relativista, la gravitacion en
tanto que fuerza desaparece y se estipula que todo movimiento se despliega enrielado por la curvatura del
espaciotiempo. Finalmente, en fisica cuantica se intenta abandonar el término “fuerza” reemplazandolo por el de
interaccion. Pero eso no es todo porque la fuerza parece persistir en el concepto de campo, nocion tltima de la
fisica. En ella se combina la fisica del continuo, la fuerza, con la fisica del discontinuo, las particulas. Desde el

punto de vista de la fisica clasica, el campo electromagnético es continuo y se propaga de manera ondulatoria,

MARZO
2012




MARZO
2012

La realidad dltima: atomos y vinculos sustanciales | Miguel Espinoza

mientras que desde el punto de vista de la teoria cuantica de campos, éstos se componen de particulas. Aunque esta
mezcla de continuo y de discontinuo hace que la nociéon no sea clara, tiene el mérito de reconocer el rol
fundamental de las conexiones entre las particulas.

Los vitalistas introdujeron la nocion de fuerza vital, pero como no tiene efectos medibles ni permite la
prevision de hechos cuantitativamente verificables, se la ha tratado de pseudocientifica. ;Hay fuerzas o energias
psiquicas? Su estatuto es el mismo que el de las supuestas fuerzas vitales. Este género de vinculos sustanciales ha
sido victima de la exigencia de cantidad y de prevision empirica. Si algo se puede contar, existe; si no, no. Si la
conclusion de un razonamiento es una prevision cuantitativamente exacta, el razonamiento es explicativo; de no ser
asi, no explica. No digo que haya fuerzas vitales y psiquicas, pero, primo, no se ve porqué habria que seguir
repitiendo, con los iniciadores de la moderna fisicamatematica, la tesis metafisica seglin la cual sélo las cualidades
primarias son naturales, fisicas, reales. Esto es falso si reconocemos, con toda objetividad, las diferentes
propiedades de las cosas que revela la jerarquia natural. Secundo, seria pretencioso e insensato suponer que ya
conocemos todas las fuerzas y todas las energias del Universo. De hecho es muy probable que los enigmas
persistentes se deban a nuestra ignorancia de algunas formas de fuerza o de energia. Lo que se impone entonces es
que en vez de precipitarnos a condenar los vinculos sustanciales diferentes de las nociones medibles de la fisica
porque no son medibles o porque son metafisicos, al contrario, se estudie su plausibilidad. Para realizar este
objetivo hay pistas interesantes en la historia de la filosofia de la naturaleza. En el pensamiento moderno y
contemporaneo hay tres que menciono a continuacion.

He dicho que para entender los seres de la jerarquia natural la ontologia debe contener, ademas de 4tomos,
vinculos sustanciales, particularmente visibles en los seres vivos. Los vinculos sustanciales pueden concebirse
como una conexion que favorece la acomodacion mutua de las particulas, &tomos o moléculas, razon por la cual,
por ejemplo, el ser vivo es un objeto armonico. Después de la Edad Media, la importancia del vinculo sustancial ha
sido retomada principalmente por las monadas leibnizianas, y mas cerca de nosotros en el tiempo, por las entidades
actuales whiteheadianas y la ontologia thomiana de formas salientes y pregnantes: todas ellas tienen la capacidad
de no ser indiferentes a los objetos del entorno. Pero lo anterior no significa que estos cientificos o filésofos hayan
resuelto satisfactoriamente el problema de la emergencia de objetos reales en tanto que todos o formas sustanciales
compuestos de unidades ultimas. De acuerdo al Leibniz de la monadologia (posteriormente tendié a modificar su
opinion, sin resolver la dificultad), un objeto no puede sustentar sus propias caracteristicas porque no es en si
mismo una unidad real sino un agregado de unidades reales, de monadas, razon por la cual la unidad del objeto
emergente, en tanto que unidad, es s6lo fenomeno. Luego hay en Whitehead una contradiccion patente: un objeto es
un conjunto armonico de entidades actuales, una sociedad descrita como algo que se autosustenta, lo que es
incompatible con su principio ontologico: sus atomos, las entidades actuales, son las Unicas razones, las Unicas
sustancias. Se sigue que un objeto puede autosustentarse —ser una sustancia, tener autonomia— sélo en un sentido
derivado. La ontologia thomiana entre forma saliente y forma pregnante o pregnancia —ontologia que quedo en un
estadio esquematico— retoma y generaliza la distincion fisica entre los objetos puntualmente situados en el espacio

y en el tiempo como los cuerpos solidos, y el campo en fisica, el cual, como un fluido, no tiene situacién puntual.



Miguel Espinoza | La realidad Ultima: atomos y vinculos sustanciales

Notese que la pregnancia no necesita un soporte diferente de ella misma y que a veces un mismo objeto puede tener
sea el rol de forma saliente, sea el rol de forma pregnante.

Lo interesante de estas ontologias cualitativas es que no ceden a las exigencias reduccionistas cuantitativas y
antimetafisicas de la metodologia de la fisica. Merece la pena elaborarlas en vistas de la comprension de la jerarquia
natural. Y al hacerlo, me parece indispensable evitar el panpsiquismo leibniziano y la tendencia whiteheadiana
hacia el panpsiquismo. En esas filosofias se afirma que las ménadas y las entidades actuales, es decir los ultimos
componentes del Universo, son conjuntos de percepciones, pero la percepcion y la carga de subjetividad que
conlleva es una categoria que pertenece al dominio del aparato psiquico, a una unidad sustancial mayor que los
atomos o particulas ultimas. Mi punto de vista es que la percepcion no es ultima sino una actividad derivada de una

relacion causal natural.

5. Una concepcion de los Gltimos componentes del Univer so

Es hora de presentar una sintesis de las propiedades que tendrian que tener los Gltimos componentes del
Universo — si los hay — de tal manera que sus combinaciones hagan que las diferentes clases de sistemas naturales
tengan la riqueza de aspectos y de comportamientos que nuestra experiencia revela. En esta sintesis tengo en
cuenta, en primer lugar, lo que la fisica reciente revela. En segundo lugar, considero ciertas exigencias racionales
determinadas por la manera en que el atomismo, una tradicion eminentemente racionalista, concibe la razén:
busqueda de unidad en la multiplicidad, de identidad en la diversidad y de reduccion de la complejidad. En tercer
lugar y sobre todo, la lista que sigue retne un cierto numero de caracteristicas importantes que tendrian que tener
los atomos para que la jerarquia natural sea como es. No todos los elementos de esta lista estan explicitamente
justificados por las discusiones precedentes, pero todos son compatibles con las conclusiones, al menos parciales, a
las que hemos llegado.

(I) El primer punto es una objecion sefialada por Aristoteles, relacionada con lo real y nuestra manera de
representarlo. Seglin los primeros atomistas, es inconcebible que la materia que ocupa el espacio sea, en efecto,
infinitamente divisible porque desapareceria, lo que es absurdo. De alli concluyeron que toda cosa estd compuesta,
finalmente, por una multiplicidad de atomos. Ahora bien, todo lo real es extenso y la extension es una cantidad
infinitamente divisible. Asi los atomos, siendo reales, son extensos, y en consecuencia, divisibles al infinito:
contradiccion. La unica salida que veo a esta paradoja consiste en imaginar que todo lo que es matematicamente,
intelectualmente divisible al infinito no es tal en realidad. En otras palabras, no toda propiedad de los sistemas de
simbolos es una imagen correcta de lo real. Se sigue que los atomos serian entidades notables porque siendo reales
y extensos, serian sin embargo indivisibles.

(I1) Los tultimos componentes del Universo tendrian que ser simples, porque si fueran compuestos, entonces
sus componentes, a condicion de no ser a su vez complejos, serian los verdaderos ultimos constituyentes del
Universo.

(IIT) Si existen atomos de un mismo tipo al origen de toda cosa que se combinan para formar sistemas

MARZO
2012




La realidad dltima: &tomos y vinculos sustanciales | Miguel Espinoza

diferentes, entonces los atomos tendrian que ser capaces de cambio interno (paso de la potencia y acto).

(IV) Los tltimos componentes del Universo tendrian que estar hechos de una misma materia-energia que
tuviera, intrinsecamente, la posibilidad de formar los diferentes géneros de materia que se conocen: inorganica,
viva, psiquica. Pues en efecto, si los atomos fueran materiales en el sentido fisicoquimico de materia, el atomismo
materialista seria incapaz de explicar lo vivo y lo psiquico. Y si los atomos fueran psiquicos, el atomismo
espiritualista no podria dar cuenta de la materia extensa.

(V) Es visible, al menos desde el nivel atdmico, que el todo es mas que la suma de sus partes. Piénsese en la
estructura de los 4&tomos, en aquélla de las moléculas y en la estructura de las células. Puesto que es el poder causal
de las relaciones o vinculos sustanciales el que explica que un todo sea mas que la suma de sus partes, los ultimos
componentes no podrian ser cerrados, insensibles a su entorno. Tendrian que ser capaces de afectar causalmente a
otras particulas y de ser causalmente afectados por ellas. La sensibilidad al entorno que permite al estrato superior
de un sistema controlar al estrato inferior reduce drasticamente los grados de libertad de las particulas de este
ultimo, e inversamente, esta sensibilidad permite al estrato inferior controlar y reducir los grados de libertad de las
partes del estrato superior.

(VI) Los ultimos componentes del Universo tienen relaciones causales complejas y de diferentes o6rdenes
porque de otra manera no se concebiria como estas unidades podrian formar parte de sistemas emergentes. No hay
sistema organizado sin orden y jerarquia y, por lo tanto, sin subordinacion de elementos a una estructura o causa
formal, a un principio organizador.

(VII) Las particulas ultimas, si existen, estdn siempre necesariamente en estado de devenir. Primero por una
razén intrinseca: todo lo que existe esta llegando a ser. Segundo, porque la sensibilidad de las particulas a su
entorno en devenir exigiria de ellas el devenir. No se puede ser sensible al devenir ni explicarlo quedando
inmutable.

(VIII) Esta sensibilidad, estos vinculos sustanciales, harian que el borde de los componentes ultimos no sea
una barrera infranqueable para las relaciones externas, sino una frontera abierta que permitiria a la particula
modificarse como consecuencia del poder causal de la relacion, borde que permitiria a la particula, a su vez, influir
causalmente sobre su entorno. Los atomos no podrian ser elementos cerrados, indiferentes a su entorno.

Finalmente, ;hay, en la naturaleza, componentes ultimos? La idea segtn la cual hay una realidad tltima agrada
a la razdn, pero no hay manera de verificar su esencia, atbmica o no, porque los limites de la naturaleza no son ni

los limites de nuestros conceptos ni los limites de la experimentacion.

Bibliografia

Aristoteles, Fisica, edicion francesa Les Belles Lettres, Paris, 1990.
Ruder Josip Boskovi¢, A Theory of Natural Philosophy, MIT Press, Cambridge, Mass., 1966.
John Dalton, 1808, A New System of Chemical Philosophy, S. Russell, Manchester, edicion Citadel Press, New
York, 1964.
Norma Emerton, The Scientific Reinterpretation of Form, Cornell University Press, Ithaca, 1984.
Miguel Espinoza, Théorie de|’intelligibilité, 2a édition Ellipses, Paris, 1998.
Mo’ Miguel Espinoza, Théorie du déterminisme causal, L’Hamattan, Parfs, 2006.



Miguel Espinoza | La realidad Ultima: atomos y vinculos sustanciales

Ivor Leclerc, The Nature of Physical Existence, Allen and Unwin, Londres; Humanities Press, Nueva York, 1972.

G. W. Leibniz, La Monadologia, 1714, edicion Aubier Montaigne, Paris, 1972.

Christoph Liithy, John E. Murdoch and William R. Newman (eds), Late Medieval and Early Modern Corpuscular
Matter Theories, Brill, Leiden, 2001.

Emile Meyerson, |dentité et réalité, 1908, edicion Vrin, Paris, 1951.

Isaac Newton, Mathematical Principles of Natural Philosophy, 1687, edicion University of California Press,
Berkeley, Los Angeles, Londres, 1999.

Jean Perrin, Les atomes, 1913, edicion Flammarion, Paris, 1991.

Abel Rey, La maturité de la pensée scientifique en Grece, Albin Michel, Paris, 1939.

C.C.W. Taylor, The Atomists. Leucippus and Democritus. Fragments, A Text and Translation with Commentary,
University of Toronto Press, Toronto, 1999.

René Thom, Esquisse d une sémiophysique, Inter Editions, Paris, 1988.

Andrew G. Van Melsen, From Atomos to Atom, Dusquesne University Press, Pittsburgh, 1952.

Alfred North Whitehead, Process and Reality, Macmillan Publishing Co., Nueva York, 1929.

MARZO
2012






Philippe Gagnon | Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature

Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de

la Nature
Philippe Gagnon

University of St. Thomas. St. Paul, Minnesota

Metaphysically, things in the world are to be thought of as puppets pushed
around by the forces of God or nature. Brian Ellis

Denn es ist nicht gesagt, was wir als ausreichende Analogien zu unsern
Farben ansehen sollen, um das sagen zu kdnnen. Es ist hier dhnlich, wie
wenn man von infrarotem ‘Licht’ spricht; er ist guter Grund dafiir, es zu
tun, aber man kann dies auch fiir einen Miflbrauch erkldren. Ludwig
Wittgenstein.

1. Introduction

Il semble que la science contemporaine ait cessé de traiter du « monde » comme d’un tout producteur, au sens
ou les anciens savaient encore 1’appréhender, pour ne considérer le plus souvent que des mécanismes explicatifs
qui, pour ceux qui sont épris du désir de connaitre et s’interrogent sur 1’étre des choses, ne réglent rien du tout.

11 est indéniable que la philosophie de la science a été fortement conditionnée, pendant prés de deux siécles,
par la maniére dont le philosophe écossais David Hume posa le probléme d’une connaissance de la nature. Sa
solution consista essentiellement a tenir que 1’expérience, qu’il tenait fermement séparée des définitions et vérités
connues a priori, est la seule source de notre connaissance sur I’ordre plus intime qui est derriére les manifestations
d’effets dans la nature, auxquels nous attribuons des causes. Dans 1’épistémologie de Hume, jamais ne démontre-t-
on la présence d’un effet comme enchainement univoquement nécessaire a partir d’une cause, alors que savoir
certainement ce serait VOir une connexion surgir d’une autre'. Parmi les présupposés qui commandent une telle
position, il est une conviction relative au caractére ultimement inconnaissable du réel qui nous entoure. Kant n’aura
qu’a pousser plus loin pour y arriver. Celle-ci a conduit au développement de 1’ontologie moderne des « lois de la
nature » comme régularités fondant I’expérience a partir d’une observation extrinséque. La position de Hume
dépend d’une volonté conséquente de désubstantifier la nature, d’en faire quelque chose qui ne serait pas sans
rappeler I’illusion bouddhique, ou le maya de ’hindouisme”. En pareil cas, ce qui advient en elle est contingent, au
sens ou les disciples de Hume banissent la nécessité de la nature.

Depuis plusieurs années, le philosophe australien Brian David Ellis s’est fait connaitre par une série de travaux

qu’il a par la suite qualifiés de « new essentialism », caractérisant ainsi lui-méme sa contribution écrite comme une

! An Enquiry concerning Human Understanding, E. STEINBERG (éd.), Indianapolis, Hackett Publishing, 1987, sect. IV, § 1, p. 17.
2 Ainsi que le remarqua avec sa perspicacité habituelle C. HARTSHORNE, Insights and Oversights of Great Thinkers, New York, SUNY Press,
1983, p. 145.

MARZO
2012




MARZO
2012

Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature | Philippe Gagnon

nouvelle tendance. Dans son livre The Philosophy of Nature: A Guide to the New Essentialisn?, Ellis commence
son introduction en nommant un certain nombre de philosophes qu’il considére avoir été¢ ses devanciers, ces
derniers, outre Aristote, étant surtout Kripke, Putnam, Dretske, Tooley, Armstrong, Bhaskar, Shoemaker, Fales et
Cartwright pour ne mentionner que les plus connus. Il n’est pas clair du tout que ces derniers souscrivent tous aux
implications de quelque « nouvel » essentialisme ainsi que 1’a remarqué Stephen Mumford’. Avec le méme critique,
on reconnaitra de plus volontiers la valeur négative de cette attaque contre le passivisme huméen, sans doute la plus
vigoureuse qu’on puisse trouver dans la littérature, mais en admettre le versant positif posera davantage de

problémes.

2. Construire une ontologie

Pourquoi parler d’essentialisme ? Ellis désigne par « essence » un ensemble de caractéristiques qu’une entité
présente dans la nature ne saurait perdre sans cesser d’exister. Ainsi, a ses yeux, les choses non seulement existent
mais elles existent en tant que ceci ou cela. Nous venons de le dire, il rattache son effort a celui d’ Aristote, pour qui
les choses avaient une densité et une forme intrinséque de puissance causale. Ellis ne cherchera pas cependant a
reproduire la philosophie d’Aristote en entier, ou a simplement 1’actualiser. La en effet ou le Stagirite est conduit a
chercher des types naturels (natural kinds) et a attribuer une nature aux objets du monde pris dans leur hiérarchie
jusqu’aux manifestations les plus hautes, le nouvel essentialisme refusera cette idée lorsqu’elle tente de gagner tout
le terrain jusqu’a attribuer une telle nature aux plantes ou aux animaux. Les concepts biologiques seront présentés
comme des concepts-grappe (cluster), au sens ou leur seul intérét pour la connaissance scientifique serait de
chercher une essence typique sans s’interroger sur I’essence individuelle®.

C’est dire que les types (kinds) biologiques sont ici présentés comme des types sans essences. Notre concept
biologique d’espéce est un concept-grappe générique. Ces types génériques ne sont pas, selon Ellis,
catégoriquement distincts les uns des autres comme le sont les types chimiques. Si nous prenons en exemple
I’espéce « éléphant », nous verrons qu’elle a un nombre de sous-espéces qui sont des sous-grappes de la grappe
¢éléphant, suffisamment distincts pour étre distingués morphologiquement et assez différents génétiquement pour
correspondre a divers types d’animaux. Si nous incluions tous les ancétres de 1’éléphant actuel, nous verrions que
les grappes morphologiques et les grappes génétiques qui les expliquent se modifient en reculant dans le temps, et
éventuellement empiétent (overlap) les unes sur les autres.

Aprés avoir distingué entre les propriétés possédées par les objets naturels, a la différence des prédicats qui
sont des attributions purement linguistiques, Ellis fait remarquer que les choses sont constituées, a un niveau

suffisamment ¢lémentaire, de telle facon qu’elles réagiront, entreront en interaction, et surtout que, une fois fixées

* Montréal/Kingston, McGill/Queens University Press, 2002 (désormais abrévié PN).

* Cf. « Kinds, Essences, Powers », Ratio, 18, 4, déc. 2005, p. 421 et 423.

* La logique et la théorie de la science d’ Aristote reposaient sur une « ontologie biologique » ainsi que la nomme J. LARGEAULT, La logique, 1%
éd., Paris, P.U.F., 1993, chap. I, surtout p. 5-7; les classes et catégories n’y étaient pas de simples « objects of thought » mais, a travers le
principe de portée existentielle des propositions universelles, des énoncés relatifs a I’organisation méme des choses, reflétée et incluse sous un
concept de maniére monosémique et univoque, cf. sur ce point J.-L. LEONHARDT, Le rationalisme est-il rationnel ?, Lyon, Parangon, 2009,
p. 119-122.



Philippe Gagnon | Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature

dans un de ces types, elles seront les mémes a travers tout I’univers. A I’encontre de cette position, dans la doctrine
passiviste de Hume et ses continuateurs, les propriétés que Ellis nomme dispositionnelles ne sont jamais imputables
a la nature intrinséque des choses, mais leur sont imposées de 1’extérieur’.

Ellis se propose de défendre une ontologie appariée au réalisme métaphysique, et il croit que celle-ci doit
commencer par consulter I’image scientifique du monde’. 11 dit vouloir défendre une théorie des universaux qu’il
voudra dotée des caractéristiques suivantes : (1) parcimonie, au sens ou il s’agit d’une ontologie de propriétés et de
relations indépendantes du langage, ce qui signifie également non tirée de la logique®, (2) diversification des
universaux en catégories qui permettent de modéliser la richesse du monde, avec des universaux (a) substantifs,
ayant des instances qui sont membres des types d’objets naturels, (b) dynamiques, dont les instances sont membres
des types d’événements naturels, et finalement (c) des universaux de propriétés, dont les instances sont des tropes
(variante contemporaine du « mode » usitée en épistémologie’), ou si on préfére des instanciations de propriétés ou
de relations réelles. 11 y est donc admis en principe que les universaux sont classifiables de maniére hiérarchique.

Ellis ne veut pas que sa proposition d’une théorie réaliste et essentialiste de la nature ne soit assimilée a une
version de I’aprioricité. Ainsi, dire par exemple qu’un « célibataire est un homme non marié » ne renseigne pas sur
le monde, un des termes de 1’expression décrivant et désenveloppant en quelque sorte ce qui est contenu dans
I’autre. Dire cependant qu’une substance (a défaut d’un meilleur terme pour le moment) est composée de tels autres
¢éléments, en tant qu’universaux d’un ordre moins ¢levé mais d’une extension plus grande — ce que Ellis nommera
« infimic species» et nous espéces infimiques — ¢’est décrire comment cet objet est tel qu’il nous est connu et he
pourrait pas étre autrement. Une espéce d’un type naturel K sera tout type naturel dont les membres font partie par
inclusion de la classe C(K) des membres de K. Les espéces infimiques d’un type naturel K sont toutes les espéces

de K qui sont sans sous-espéces.

3. Une nécessité hypothétique

Qu’est-ce que cela devra signifier dés lors que nous considérerons la question du statut de nécessité des lois de
la nature ? Ellis Iillustre en faisant remarquer que, dans le célebre exemple de Quine, le célibataire comme homme
non marié est une vérité de dicto, puisque 1’état de célibat ne passe pas le test de I’appartenance a une typologie

naturelle. Les électrons en revanche existent dans un type naturel, que nous ayons connaissance de ce qui leur arrive

¢ Nous avons marqué notre accord avec ’idée que les propriétés des choses ne leur sont pas imposées du dehors, cf. ici méme dans le numéro
d’aolit 2009, « Les limites du vivant sont-elles riches d’une legon ? », p. 166 s. Pour aider a caractériser le sens de « disposition » dans le présent
contexte, M. J. GARCIA-ENCINAS écrit ce qui suit : « Dispositions are attributed to substances by virtue of their possible behaviour: when one
ascribes a disposition to a substance, one indicates how the substance would behave if the appropriate circumstances pertained. », « Singular
Causation without Dispositions », Theoria, 70, 2011, p. 36.

7 « Essentalism has been congtructed as a metaphysic for scientific realism. » (Scientific Essentialism, Cambridge, Cambridge University Press,
2001, p. 53, aussi p. 63 ; désormais abrévié SE) ; ID., « Constructing an Ontology » in Topic in General and Formal Ontology, P. VALORE (éd.),
Milan, Polimetrica, 2006, p. 15-26. On lit en p. 16 de ce dernier texte : « [...] | start with the assumption that the world is fundamentally a
physical world, i.e. a world of physical things, having only physical properties» (nous soulignons).

¥ Voir sur ce point B. ELLIS, « Universals, the Essential Problem and Categorical Properties » Ratio, 18, déc. 2005, p. 463.

° Cf. J. HEIL, « Modes and Mind » in Tropes, Universals and the Philosophy of Mind, S. GozzANO et F. ORILIA (éds.), Francfort, Ontos, 2008,
p-19s.

MARZO
2012




MARZO
2012

Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature | Philippe Gagnon

ou que nous les ignorions. Si en revanche nous ne savons pas ce qu’est un homme non marié, nous ne saurons pas
non plus ce qu’est un célibataire.

Pourquoi, demandera-t-on, 1’énoncé « les électrons sont de charge négative » n’est-il pas analytique ? La
différence avec 1’énoncé sur les célibataires est que, supposant que quelqu’un ignore qu’ils sont de charge négative,
il ne s’ensuit pas qu’il doive ignorer entiérement ce que sont les électrons. Il n’est pas impossible — encore que
cela serait étrange en réalité — de concevoir la situation de qui saurait qu’ils sont les plus 1égers des leptons, qu’ils
sont émis lors de la désintégration [, sans savoir que leur charge est négative.

Ellis n’hésitera pas a s’aventurer dans certaines des questions ouvertes de la logique modale tout autant que de
I’ontologie. Reconnaissant la distinction entre deux types de nécessité, de re et de dicto, il insistera sur le fait que,
puisque nous ne sommes pas autorisés a décréter nous-mémes 1’appartenance a un type, c’est que la nature se doit
de ’avoir déja fait. Pour lui donc, la nécessité de re serait la vraie nécessité métaphysique, alors que ’autre type de
nécessité ne serait que de convention, celle des définitions, et plus généralement de ces vérités que I’épistémologie
qualifie d’analytiques.

La nécessité peut se dire de diverses maniéres. On peut parler d’une nécessité logique, d’une nécessité
formelle ou d’une nécessité métaphysique. Une nécessité peut étre hypothétique, ou absolue, c’est-a-dire
nécessairement nécessaire comme dira la logique modale. Que peut bien &tre une nécessité métaphysique ? Elle se
doit d’étre un moyen terme entre d’une part une nécessité logique, dans laquelle en vertu de la considération méme
des termes ou des prémisses, on Se doit de conclure, et d’autre part une pure et simple contingence.

Ces remarques de Ellis appelleraient des considérations sur la méréologie et le holisme que nous ne pourront
toutes livrer ici. Notons tout de méme le holisme qui est li¢ a la situation du célibataire. On n’a pas souvent
remarqué en effet que 1’impossibilité de la traduction chez Quine, et son internalité de la signifiance, se monnaie sur
un seul exemple de référence ostensive : quiconque, en présence d’un aborigéne, verrait deux dindes et un lapin,
puis deux poules et un lapin, saurait ce que veut dire « gavagai », a moins qu’on entre dans des nuances qui
commencent a problématiser les contours des objets et les diverses maniéres possibles de se rapporter a eux. En fait,
c’est la qu’est toute la question. Ellis ne veut pas que ’appartenance a un type soit décrétée par nous, mais
uniquement par la nature. Seulement, a considérer successivement 1’atome, la molécule, 1’organe, etc. saurait-on
dire avec tant d’aplomb ou se trouvent les frontiéres de I’individualité ? Méme dans notre expérience sensorielle
macrophénoménale, sait-on si bien sans I’introduction d’un biais qu’est-ce qui différencie un cygne d’un canard'® ?

Ellis va se poser la question : si les propriétés des électrons sont Py, P,, P, ... P,, 1’électron ne sera-t-il pas ce
qui a toutes ces propriétés ? Si donc P, était la propriété d’étre négativement chargé, que les électrons aient charge
négative ne serait-elle pas une proposition analytique ? Il répondra négativement, parce qu’une telle définition
réelle est corrigeable, alors que la définition nhominale (celle du célibataire) ne I’est pas. Ainsi admet-il sans
difficulté que la recherche empirique puisse trouver que les électrons possédent une des propriétés que nous
considérons essentielle, et donc comme faisant partie de leur définition réelle. Si nous trouvions qu’ils différent

légérement en masse, nous devrions admettre qu’ils peuvent différer en certaines maniéres. Peut-étre méme

1 A propos du « ugly duckling theorem » de S. WATANABE, consulter Knowing and Guessing, New York, Wiley, 1969, p. 376-379.



Philippe Gagnon | Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature

devrions-nous avouer que rien n’a la masse spécifique de I’électron. La définition de « célibataire » n’est pas
vulnérable a la réfutation empirique, car rien de ce qu’on peut découvrir & leur propos ne suggérera qu’ils ne sont
pas des hommes non mariés. Ainsi les définitions réelles, a différence des hominales, sont ouvertes (open-ended).
Les propriétés connues de 1’électron peuvent étre Py, P,, P;, ... P,, mais il pourrait y avoir d’autres propriétés
essentielles a découvrir qu’il faudrait inclure dans définition réelle. En un sens, nous ne savons pas ce que sont
vraiment les électrons'’.

Parvenu en ce point, il faut reprendre son souffle. Que Ellis, ayant admis tout cela, ne sache pas tirer les
conséquences de cette réflexion pour sa théorie de la nécessité naturelle laisse songeur. La question a poser sera de
se demander si ce ne sont pas tous les objets scientifiques qui sont dans ce cas. Pour le dire autrement, comment
peut-on n’accorder que si peu d’attention a la sous-détermination des théories par les faits ?

Sur ce point, Ellis partira en guerre contre les entités platoniciennes (la téte de Turc habituelle !) et répondra
que bien des entités théoriques qui ont été inventées ne doivent pas étre toutes prises pour réelles, citant la machine
de Carnot'?. 1l y a toutefois une différence entre la machine de Carnot et le cas qui nous occupe. Comme le note S.
Psillos, de telles machines idéales (celle de Turing pourrait étre invoquée) sont proposées par qui sait bien qu’il
s’agit d’une idéalisation’, tout comme il en fut pour le démon de Laplace, et des autres démons dont Popper dira
qu’ils furent des étre imaginaires qu’il s’agit maintenant de physicaliser, capitalisant sur la tendance contemporaine
de physicaliser la géométrie, et méme les mathématiques'*.

La mise sous silence de la sous-détermination a été remarquée par Psillos : ce qui compte pour le réalisme,
c’est qu’il y ait quelque chose comme des électrons, et non la particule douée de charge telle qu’elle nous est
présentement connue'”. Que ferons-nous en effet de ces imprudentes affirmations a 1’effet que, supposant m comme
masse de 1’électron, il n’y a pas d’objet dans notre monde qui puisse &tre M2, puisque tout contrefactuel
conditionnel qui en parlerait ne pourrait étre que vrai mais vide'® ? La recherche récente semble au contraire nous
indiquer que le spin et la charge sont découplables en certains cuprates supraconducteurs'”.

Ainsi lorsqu’on a dit qu’une vérité de re est non linguistique alors qu’une vérité de dicto le serait, on n’a
encore qu’exprimé l’intention derriere le réalisme, soit la correspondance entiére avec la chose. Dire que si nous
devions référer ostensivement aux électrons en disant « cette sorte de particule » ils seraient tout de méme
négativement chargés est faux : ils seraient I’opposé de la charge qui les attire, mais quelque chose pourrait nous

faire découvrir qu’ils sont guidés dans le vide quantique par un nuage de photons (qualifiés de virtuels puisque leur

"SE, p. 35

12 ( Physical Realism », Ratio, 18, 4, déc. 2005, p. 377-380.

13 S. PSILLOS, « Scientific Realism and Metaphysics », Ratio, 18, déc. 2005, p. 401-404.

' Plus généralement, I’usage d’étres « surplombants » représente une ligne de démarcation importante en histoire des idées : « Le Démon, en
d’autres termes, ne doit pas étre représenté comme un esprit désincarné, se tenant a ’extérieur du systéme physique qu’il est censé prévoir, mais
a I’inverse comme I’incarnation physique, si I’on peut dire, d’un esprit. [...] le Démon doit prédire le systéme de 1'intérieur, plutdt que de
I’extérieur. [...] Les physiciens 1’ont tacitement présupposée [cette condition] depuis une trentaine d’années au moins. » (K. R. POPPER,
L’univers irrésolu. Plaidoyer pour I'indéterminisme, trad. R. BOUVERESSE, Paris, Hermann, 1984, p. 30) Il est maintenant possible aux
mathématiciens de faire des expériences, comme I’illustre le cas de Mandelbrot, ainsi que le fait remarquer T. CRILLY, 50 Mathematical |deas,
Book Sales, 2009, p. 100.

' Cf. « Scientific Realism and Metaphysics », p. 390-391 et 394.

6 SE, p. 66.

"7 Cf. P. ANDERSON, « The Charge-Spin Separated Fermi Fluid in the High T. Cuprates: A Quantum Protectorate », Science, 21 avril 2000,
p. 481.

MARZO
2012




Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature | Philippe Gagnon

existence est si courte qu’elle échappe a la mesure), si bien que leur qualité inverse tout juste mentionnée pourrait
étre secondaire en importance. Il n’y a en effet ultimement de réalité ni du négatif ni du positif. Notre esprit
fonctionne par un mouvement de dialectisation et de balancement tout comme de bivaluation, mais il reste
problématique de transférer ces traits directement sur la nature, sans plus, lorsqu’on s’est avisé de tous ces multiples
étages de mise en ordre. On ne peut en rester a cette seule affirmation selon laquelle ce qui n’est pas négativement
chargé ne serait pas un électron. Le truc, c’est que Ellis a choisi une propriété qui est a cheval sur la ligne entre
analyticité et synthéticité. Depuis Empédocle jusqu’a Nietzsche que I’on médite sur ces attractions et répulsions si
étonnantes dans la nature, et donc indirectement sur 1’ontologie du plenum, qui fut une telle inspiration pour 1’école
de Descartes puis Huygens. L’idée de charge négative est tellement « grosse », si on nous permet d’user de ce
terme, qu’elle est quasi-analytique simplement a évoquer 1’électron, n’en déplaise a Ellis. Son exemple tout juste
évoqué de qui connaitrait plusieurs propriétés de 1’électron sans savoir qu’il est de charge négative nous semble
purement rhétorique. Lorsque quelqu’un comme Dirac s’entéte a chercher 1’électron positif, c’est parce qu’une
exigence abstraite n’est a ses yeux pas satisfaite.

Prenons 1’exemple des mesures faites sur le spectre de I’atome d’hydrogéne'®. Le spectre de ce dernier vient de
la transition entre des états d’énergie quantifiés, ainsi que du moment angulaire qui, lui aussi quantifié, provient du
mouvement orbital autour du noyau, du spin de I’électron et du spin du noyau. Dans les expériences de Rabi, Nafe
et Nelson une erreur de 0,26% fut enregistrée en calculant la différence de séparation de fréquence entre les
moments magnétiques du proton et du deutéron et celui de 1’¢électron. Ce sont les valeurs de 1’élusif électron qui
étaient en cause, ce qui produisit une différence entre les mesures de ces trois physiciens et les prédictions de la
théorie de Dirac. Tout dépendait de la séparation entre les valeurs des moments magnétiques de 1’électron et du
proton. La tendance fut d’adopter la valeur donnée par Dirac, qui ne prenait en charge que le spin et le moment
magnétique, alors que la masse et la charge doivent étre également justifiées. C’est 1’électrodynamique quantique
qui permit d’y voir plus clair, en faisant du photon le médiateur des charges électromagnétiques : 1’¢lectron interagit
avec son propre champ magnétique, et c’est dans le nuage de photons qui I’entoure que la création et ’annihilation
de particules a lieu.

11y a donc une différence entre dire que 1’atome réalise une opposition dans 1’établissement des charges et dire
que les espéces infimiques des types génériques nous sont connues sous forme de tropes comme instances de
propriétés, soit des faits singuliers ou des états de chose se devant d’exister partout ou la propriété est instanciée,
avec pour exemple d’un trope la charge positive, que nous trouverions instanciée dans les protons, les positrons et
les ions. On dira des particules chargées positivement qu’elles ont le pouvoir d’attirer celles chargées négativement.
I1 est exact que le concept de charge est dans 1’état actuel de nos connaissances un concept fondamental, mais cela
signifie seulement que rien de plus simple ne nous est disponible pour décrire une classe de phénoménes. De tels

concepts ne sont essentiels que de maniére épistémique et temporellement située, et ils charrient avec eux une

MARZO
2012

' Sur ce qui suit, cf. J. RIGDEN, Hydrogen: The Essential Element, Cambridge/Londres, Harvard University Press, 2003, p. 161-170.



Philippe Gagnon | Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature

ontologie processuelle et non une ontologie substantive ; pour le dire avec Hecht : « Nous le connaissons par ce
qu’il fait et non par ce qu’il est — ou si I’on préfere, il est ce qu’il fait il n’y a rien d’autre a en dire. »

La position de Ellis n’est d’ailleurs pas délivrée d’un empirisme assez peu subtil, le fait qu’il s’en prenne a
Locke n’y change rien. La maniére dont nous avons unifié¢ les faits scientifiques est, le plus souvent, en les
soumettant a des exigences abstraites de cohérence. Qui par exemple découvrirait, sans une énorme chaine
d’inférences antérieures, que la gravitation s’inverse pour les entités soumises a la force forte, qui lorsque éloignées
les unes des autres s’attirent non pas moins, en raison inverse du carré de la distance, mais plus ? Dans le premier
cas, ou I’on parle de charges de signes inverses, on affirme que quelque chose se doit de représenter une symétrie,
d’étre éventuellement décomposable en un groupe d’opérations, alors que dans le second cas, alors qu’il est
question de trope, on affirme que la charge positive est douée d’une sorte de maximalité spécifique qui la fait
exister partout dans ’univers parce qu’une nécessité impose qu’il en soit ainsi. Jusqu’ou poussera-t-on cette
nécessité ? Si on tire la lecon du travail de Dirac, on verra bien encore une fois que c’est a partir des raisons
auxquelles les choses doivent obéir que 1’électron positif fut découvert, et qu’il n’aurait pu I’étre si tous s’étaient
écriés devant 1’état alors atteint par la théorie quantique : « que voila une nécessité métaphysique. »

Le tatonnement ici n’est pas différent de celui qui tenterait de recréer un effet de couleur, il se donnera des
termes extrémes, des oppositions d’ensemble, et procédera en les combinant et en notant les résultats. Dans le cas
de I’'imagination d’une couleur hors de ce spectre visible, le phénomeéne est donné tout entier et il n’y a pas un trait
abstrait qu’on pourrait sélectionner a partir d’une situation pour le mettre dans le modéle. On reproduit la nuance
exacte ou alors rien du tout, et on cherchera tant qu’on ne 1’aura pas atteinte, ¢c’est comme il en va pour les cristaux,
d’ailleurs Ruyer, qui a parlé du cristal réalisant directement les mathématiques, a aussi développé cette idée de la

0

couleur comme une sorte d’équivalent des transcendentaux®. C’est comme établir une géométrie, dira

Wittgenstein®'.

3.1 Larégulation par |'expérience

La legon de ces développements est, en intention, de soutenir que le fait pour les lois d’étre ainsi nécessaires ne
signifie pas qu’elles sont connaissables a priori. Il nous faut découvrir les propriétés essentielles des types naturels
et a quelle sorte de comportement ils disposent leurs porteurs. Comme Putnam 1’observa, les définitions en sciences
ne sont normalement pas analytiques, a quoi il s’empressa d’ajouter que ce n’est ni le bon point de vue a interroger
ni le bon bindme & adopter’. Dans le but de défendre une théorie de la signification qui ne la rende pas interne a
I’esprit, il imagine une terre-jumelle, ou I’« eau » ou ce que 1’on tient pour tel, serait XYZ et non H,O. Or, c’est le

point essentiel, admettant que leur composition chimique différe, les deux pensées, référant a la premiére puis a la

1 « We know it by what it does and not by what it is-if you like, it is what it does, and that’s that. » (E. Hecht, Physics: Calculus, vol. 2, Pacific
Grove, Brooks/Cole, 2000, p. 610) Nos remerciements a Stoyan Tanev qui nous a fait part de cette citation.

2 Cf. Le monde des valeurs, Paris, Aubier, 1948, chap. VIIL.

2l L. WITTGENSTEIN, Remarks on Colours, § 86 et III, § 35, G. E. M. ANSCOMBE (éd.), trad. L. MCALISTER et M. SCHATTLE, Malden,
Wiley/Blackwell, 1991. En SE, p. 41, ELLIS appelle cela conventionnalisme.

22 « Minds and Machines » in Mind, Language, and Reality, Cambridge, Cambridge University Press, 1997, p. 381.

MARZO
2012




MARZO
2012

Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature | Philippe Gagnon

seconde, méme si elles impliquent la position identique de toutes les molécules des deux cerveaux, celui du terrien
et du terrien-jumeau, visant celle du liquide ayant les propriétés XYZ et celle de notre eau, seraient des pensées
différentes. Méme si les terriens ne savent pas que 1’eau est H,O, ils signifient la méme chose que le scientifique
qui le saurait. Par contre, les terriens-jumeaux ne désignent pas la méme chose que les terriens qui se référent a
H,O%. Ellis inverse le sens de I’expérience de pensée de Putnam. Pour lui, dire que quelque chose existe sur une
autre planéte que la ndtre et a les mémes propriétés, étant également constitué comme H,O, sans que ce soit de
I’eau, est impossible. Tout ce qui est composé de deux atomes d’hydrogéne et d’un atome d’oxygéne est de ’eau,
peu importe ou 1’on puisse se trouver dans I’univers. Or, comme on 1’a selon nous correctement objecté, I’eau ne
peut étre un désignateur rigide pour H,O**. On passe donc de la nécessité d’une détermination extérieure & 1’esprit
connaissant, a ’affirmation que cette détermination peut étre remplie jusqu’au dernier degré, et ceci apres, nous
venons de le voir, avoir admis que nos définitions doivent étre ouvertes.

La question qui se posera immédiatement est celle de savoir s’il est possible aux choses de paraitre autres
qu’elles ne sont. Bref, parvient-on ici a sauver le concept de « phénoménes » ? Ellis reconnait que notre langage est
classificatoire en entier, si bien qu’il peut exister une distance entre ce que nous nommons et ce qui est. Nous avons
déja vu qu’il ne retient des types que ceux qu’il considére vraiment fondamentaux et ne suit pas Aristote en
créditant la forme exprimée par le végétal ou ’animal d’un degré de réalité supérieur a celle de ses composants
inanimés. En ce sens, malgré 1’opposition initiale a la théorie empiriste sensualiste de Hume, avec son habitude
psychologique et son idée de conjonction constante, on peut dire que Ellis se situe dans le sillage de Locke en
postulant un groupe de propriétés qu’avec R. Boyd nous pourrions nommer homéostatiques®, puis d’autres qui
n’ont pas plus de réalité que ces prédicats purement linguistiques déja mentionnés.

Au début de son The Philosophy of Nature, Ellis reconduit également la distinction entre qualités premiéres et
qualités secondes. Ces derniéres sont relatives a la maniére dont nous sommes affectés par les choses, et elles ont
ceci de particulier qu’il ne serait pas possible de les réifier sans tomber a quelque degré dans le probleme de la
prédication vague. Qu’est-ce que la couleur bleue ? Une oscillation autour de 460 nm répondrait le physicien. Ou
commence-t-elle, et ou se termine-t-elle ? A poser la question, nous devrions décider au vu d’une fourchette de
possibilités de telle maniére que nous ne saurions nous en sortir sans poser le probléme beaucoup plus difficile de la
«normalité » en matiére d’usage des facultés naturelles a notre espéce. Nous pouvons disserter, en vertus
d’expériences behaviorales, ou encore de la présence ou de 1’absence de récepteurs photosensitifs, sur la vision
expérimentée par un animal autre qu’humain, mais nous ne pouvons pas parler d’autres couleurs que de celles dont
nous avons I’expérience perceptive.

Ellis va brievement reprendre le proces des qualités secondes, et affirmer que ces dernicres disparaitraient si
les étres vivants et conscients que nous sommes disparaissaient. Cette assertion lui permettra de caractériser

davantage sa position en affirmant que 1’ontologie de son essentialisme consiste a ajouter des pouvoirs causaux aux

# « The Meaning of “Meaning’ » in Mind, Language, and Reality, surtout p. 238-247.

* Cf. p. ex. J. SEARLE, Intentionality: An Essay in the Philosophy of Mind, Cambridge, Cambridge University Press, 1999, p. 203-204.

¥ Cf. « Homeostasis, species, and higher taxa » in R. WILSON (éd.), Species: New Interdisciplinary Essays, Cambridge, MIT Press, 1999,
p. 141-185.



Philippe Gagnon | Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature

qualités premiéres de Locke, ce qui situe en quelque sorte axiomatiquement 1’essentialisme dans le prolongement
de I’effort réducteur cherchant a identifier des rapports quantitatifs et transposés numériquement réduisant le
phénoméne a un ordre de relations idéales. De ce point de vue, il peut étre curieux de lire des assertions impliquant
des rapports quantitatifs, tel le spin semi-intégral, qui se voient élevés au rang de propriétés essentielles de la
nature, parce que dans ce cas c’est la loi d’un rapport défini qui présiderait a I’organisation des choses et non leur
structure intime®®. Si les qualités premiéres seules ont une existence objective, I’affirmation a I’effet que la
suppression des étres sensibles et conscients entrainerait celle des qualités secondes conduirait par le fait méme a
supprimer tout autant les qualités premiéres. Un monde de grandeurs qui ne sont pas grandeurs de quelque chose
n’aurait aucune maniére de nous étre représenté par le moyen de nos sens. Comme 1’a noté J. Heil, un monde qui ne
serait fait que de qualités premiéres ne serait pas différent de ... rien ! Les choses ne peuvent étre constituées que de
pouvoirs causaux, il faut qu’il y ait quelque chose & mouvoir, il faut une épaisseur de matérialité®’.

En définitive, dire que les qualités secondes disparaitraient si nous disparaitrions, ¢’est poser la question de
savoir ce que peut bien signifier, par exemple, 700 nm pour chacun d’entre nous, disons rouge, mais c’est aussi se
demander quel est le pouvoir que peut recéler une longueur d’onde hors de notre spectre visible™. Signifie-t-elle
une couleur pour un étre autre que nous ? Nous ne pouvons en parler qu’en étendant la sensation de couleur qu’il
nous est donné d’expérimenter, puis en imaginant quelques-uns de ces mélanges de couleurs que recense
Wittgenstein, ainsi que la question qu’il pose qui est de savoir que pourraient comprendre du daltonisme des
daltoniens® ? (Nietzsche pour sa part s’est demandé si I’ceil des Grecs n’était pas aveugle au bleu et au vert™.)
Peut-étre comprendraient-ils qu’il leur manque quelque chose, mais alors cela serait sans réalité aucune, une sorte
de fantdme de manque, du méme type que ce monde qui ne serait fait que de qualités premiéres.

En plus, on doit dire que les grandeurs, enregistrées et mémorisées, sont stockées dans un « esprit » universel
et impersonnel, puisqu’a un esprit seul elles peuvent signifier quelque chose. C’est la lecon de 1’usage
épistémologique du symbolisme et de 1’inévitable recours a une forme de méta-langage pour parler d’un langage-
objet : par le fait méme, c’est I’intuition, qu’on aurait pu croire bannie, qui trouve le moyen de se réintroduire®’. Le
schéme de préhension mis en ceuvre lorsque nous nombrons reste intérieur a 1’esprit, ainsi que Berkeley 1’a fait
valoir®.

Lorsqu’il discute des exemples d’« intrinsicalité », Ellis fait appel 4 un corps qui a une masse intrinséque®’. La
masse au repos d’un objet serait sa masse intrinséque, celle qu’il aurait s’il n’était pas en mouvement relativement a
nous. De méme, nous apprenons qu’un électron a un spin qui est une de ses propriétés intrinséques en tant que

composante de moment angulaire propre a toutes les particules de ce type. S’il est vrai que la masse est invariante

% On voit en effet ELLIS faire un pas supplémentaire dans ’abstraction, déclarant que I’essentialiste parlant d’« essence réelle », a la différence
de Locke, ne parlera pas d’observables mais de « kind essences », PN, p. 56.

7 Cf. « Kinds and Essences », Ratio, 18, 4, déc. 2005, p. 415.

8 J. HEIL dans « Modes and Mind », p. 17, fait du range une fourche.

* Remarks on Colours, § 77, cf. 111, §127.

0 Cf. Aurore, § 426.

3! Cf. M. BOURDEAU, Pensée symbolique et intuition, Paris, PUF, 1999, p. 83 n. 1, 103 et 122.

32 Cf. Towards a New Theory of Vision, § 109 in Philosophical Writings, D. ARMSTRONG (¢éd.), New York, Collier Macmillan, 1974, p. 328.

¥ PN, p. 52.

MARZO
2012




MARZO
2012

Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature | Philippe Gagnon

par changement de référentiel, pour définir une grandeur telle que I’énergie il faut préciser la position de
I’observateur. La physique la plus récente évitera souvent I’expression « masse au repos », alors qu’a partir de
m, =—————oum, désigne la masse relativiste et #71,, la masse au repos évaluée sur une balance lorsque
1=V
2
C
nous-méme sommes en repos dans notre référentiel, on fera de la masse inertielle une donnée relative, et on

introduira pour rendre compte de 1’énergie cinétique additionnelle pour un objet en mouvement le correctif
2 . - . . , - b . N . .
1-V /', avec I'impulsion relativiste donnée par p =m v. Ceci nous dit non pas ce que signifie cette masse en
c

son « intrinsicalité » pour paraphraser ’anglais de Ellis, mais tout au plus que quelque chose se doit d’étre
indépendant de 1’accord intersubjectif entre des observateurs ¢éloignés dont la vitesse et la position n’est pas la
meéme. Rien ici ne précise ce qu’est la composition ultime de cette matiere. Einstein disait lui-méme que 1’exigence
de covariance générale retire au temps et a I’espace les derniers vestiges de 1’objectivité physique™.

Ce dont on parle c’est d’une propriété inertielle de la maticre, au sens de sa résistance au changement d’état, a
vitesse constante ou au repos, relativement & un observateur. En relativité, lorsqu’on passe a la théorie générale,
I’énergie peut n’étre pas précisément définie, en 1’absence d’une loi de conservation, alors que la masse inertielle
demeure ; connaissant cette masse inertielle, on peut déterminer son énergie intrinséque par E = mocz. La masse
se présente comme mesure d’un contenu d’énergie, mais elle n’y est pas équivalente, alors que, par exemple, la
vitesse d’un corps en physique classique, mesurant son énergie cinétique, ne signifiait pas non plus que la vitesse
équivaut a I’énergie cinétique®. C’est le concept d’énergie qui fait le travail, et non celui d’un quelque chose qui
serait la masse invariable et qui pourrait étre exprimé indépendamment de ces transformations. Certes, on peut dire
qu’il n’y a de masse que m,,, la masse au repos, mais d’une part elle fait figure de point de départ d’un calcul, et
d’autre part dans un espace-temps courbe de type riemannien, loin d’étre intrinséque, la masse mesure un couplage
avec le reste du systéme, la masse inertielle devenant une grandeur variable d’un champ de matiére, en dépendance
de ’équation covariante du champ®®. Si la relativité générale est prise comme théorie de la matiére, la masse
inertielle variera continfiment en dépendance d’autres variables qui représentent I’environnement ou le systéme
évolue.

Cela pose un ensemble de problémes. Soit a considérer 1I’exemple donné par Michael Tooley : imaginons un
monde contenant 10 types de particules fondamentales. Les rapports qu’elles entretiennent entre elles sont en
dépendance des types de particules interagissant. Si on tente de modéliser les interactions impliquant deux types de
particules, nous serons en présence de 55 possibilités. Supposons que 54 ait été découvertes, une pour chaque cas,
qui ne sont pas interreliées. Si on ajoute la précision que le déterminisme du monde est rigide, si bien que les
particules X et Y telles que présentement distribuées n’ont aucune chance d’interargir dans le passé, le présent ou

I’avenir, alors en pareil cas, selon ce philosophe, il serait juste de conclure qu’il existe une loi hon dérivée relative a

3% Cf. « Grunlage der allgemeinen Relativititstheorie », Annalen der Physik, 49, 1916.
35 Cf. M. SACHS, « On the Inertial Mass Concept in Special and General Relativity », Foundations of Physics Letters, 1, 2, 1988, p. 164.
3 « On the Inertial Mass [...] », p. 167



Philippe Gagnon | Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature

I’interaction des particules X et Y*’. De cette parabole, on retiendra que la condition stipulée par Ellis a I’effet que
les propriétés dont il traite sont des universaux au sens d’Aristote, existant seulement si une instance de ces
propriétés existe®, ne semble pas satisfaite. Plus généralement, la question est de savoir que faire de généralisations
vraies mais vides, sans instances confirmatrices « positives». On répond généralement quune généralisation vraie
mais vide ne peut étre considérée comme une loi que si elle est dérivable de généralisations vraies non vides. Pour
le dire autrement, dans (VX)(FX — GX) on n’accepte que difficilement d’envisager ’implication a partir d’un
antécédent faux, a la différence de I’'usage courant relativement a 1’établissement des tables de vérités autour de
I’implication philonienne, aussi nommée matérielle.

Ellis est conduit a affirmer que les propriétés sont inhérentes aux choses, mais que leurs instances ne sont pas
les choses elles-mémes®’. Cela donne une allure par moments alambiquée aux fondements ontologiques de cet
effort essentialiste. Ainsi par exemple nous est-il dit que, a la différence de ce que croyait Locke, les propriétés
dispositionnelles qui ne sont pas perceptibles incluront toutes les sources de toute pouvoir et de tout ordre dans le
monde. L’énoncé, on le remarquera, est intégralement affecté du quantificateur existentiel. Face a ces « pouvoirs
causaux » il existe les qualités secondes dont nous avons parlé, celles dont les effets sont perceptibles.

Le probléme se précise lorsque nous sommes placés devant I’affirmation que, a co6té de ces pouvoirs causaux
et qualités premiéres lockéennes, il existe des capacités intrinséques dans les objets du monde physique qui leur
permettent de résister au changement et aux influences causales. Telle serait la masse inertielle tout juste
mentionnée. La masse gravitationnelle serait un pouvoir causal, soit celle d’un objet capable de générer un champ
gravitationnel. Ce qui pour Ellis est remarquable, c’est qu’on ne peut dire d’aucune de ces propriétés qu’elles ont la
passivité que leur aurait reconnue Locke.

Une ambiguité surgira en ce point devant nos yeux. Pour Ellis, le pouvoir causal est quantitatif et il peut
s’exprimer mathématiquement®. Il déclarera dans la méme foulée secondaire et sans grande importance la
distinction entre le discret et le continu*'. Continuant & batir son ontologie contre Hume, il affirmera que 1a ot pour
les huméens le pouvoir causal dépend de lois causales, dans sa vision les choses ont un pouvoir causal
essentiellement, ce qui signifie que les lois ont une forme de nécessité métaphysique*. On s’attend donc en pareil
cas a ce que les lois soient dérivées des choses, en d’autres termes que 1’ensemble des choses détermine le
comportement du monde comme faisant systéme. Or, sur ce point nous verrons Ellis nous dire que I’histoire, la
localisation, 1’environnement, bref le contexte d’un objet ne change rien a ses propriétés intrinséques. Il ira méme
jusqu’a parler d’« une propriété possédée par une chose indépendamment des autres choses® ». La tendance qui se

manifeste alors est celle de la quéte d’une sorte de noumeéne ineffable derriére la chose. C’est, remarquera-t-on, trés

7 « The Nature of Laws », Canadian Journal of Philosophy, 7, 4, déc. 1977, p. 669.

B PN, p. 43.

¥ Cf. PN, p. 46; aussi SE, p. 25.

PN, p. 48.

41PN, p. 57.

2PN, p. 50-51.

# «[...] a property something has independently of any other thing», PN, p. 51. Comparer avec, & six années de distance : « For everything

influences or is influenced by other things in various ways. But, in great many cases, these influences may be ignored for the purposes of MARZO
analysis or theory construction. », The Metaphysics of Scientific Realism, Montréal/Kingston, McGill/Queens University Press, 2009, p. 82.




Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature | Philippe Gagnon

exactement la pente qu’a suivie Hume, celle de la désolidarisation des phénomenes. C’est ici que le bat blesse,
puisqu’il s’agit d’un présupposé objectiviste, a I’effet que les choses se tiennent en isolation autarcique. Une telle
chose n’aurait de sens que dans le cadre d’une interprétation aristotélicienne de la substance comme vmokeiugvov
ou subjectum en latin. Or, si Ellis ne I’a pas refusée, il a interdit le chemin qui en suivrait le déploiement jusqu’aux
manifestations les plus élevées de 1’indépendance qui permet I’identification d’une chose comme substance. Dans
le Tractatus, Wittgenstein s’en est sorti en faisant du monde non un monde de choses, ou encore moins de
substances, mais d’états de chose en dépendance d’un régne de formes logiques arbitrant le compossible et
I’incompossible. Il y a 1a un refus d’identifier monde et substance du monde, sans qu’il s’agisse de nier qu’il y ait
une substance du monde ; seulement, celle-ci est située en opposition diamétrale a ce qu’il en est chez Ellis.

Descartes n’avait pas notre connaissance de la constitution moléculaire de la matiére, et il a proposé dans la
seconde des Meditationes de Prima Philosophia de penser & un morceau de cire pour tenter de nous éveiller a la
difficulté de circonscrire cet éventuel tissu de rapports matériels qui constitue un substrat. Son exemple aujourd’hui
doit étre repensé, et c’est ce que proposa Bergson dans le cadre des débats qui allaient conduire a I’adoption de la
théorie atomique, en passe d’étre confirmée un peu plus tard par Perrin. Il est remarquable que, a la différence de
Descartes, I’exemple de Bergson soit spécifiquement centré autour du temps que prendre un cube de sucre pour
fondre dans un verre d’eau*. Nous comprenons que la nature des choses nous est difficile a concevoir, allons-nous
la loger dans la réalité moléculaire ? Celle-ci est loin d’étre clarifiée : nous possédons des nombres quantiques sirs
pour les atomes d’hydrogene mais pas tellement plus. Nous expliquons obscurum per obscurius en tentant de nous
élever au-dessus. Quiconque tenterait de solutionner 1’équation de Schrédinger pour les molécules les plus simples
comprendrait immédiatement. Elle ne peut étre solutionnée exactement que pour 1’atome d’hydrogene, ou pour un
atome qui n’a qu’un électron, complétant le tout grace a une variété de méthodes d’approximation existantes qui
permettent de trouver des solutions pour des systémes plus complexes. Parler de ce qui demande des jours de calcul
a un ordinateur de trés grande puissance comme s’il s’agissait d’une chose présente devant nous est plutdt...
détonnant. On doit en tirer que I’explication ultime devrait étre (notez le déontique) exprimée en termes d’atomes,
ou de petites particules, mais méme cela n’est pas clair. On ne gagne pas en clarté lorsqu’on voit Ellis déclarer,
nous I’avons déja dit, que la distinction entre continu et discret est inimportante.

Il restera a se demander ce que peut signifier cette indépendance des objets les uns par rapport aux autres dans
le cadre d’une physique qui n’a pu progresser qu’en envisageant 1’univers extérieur comme un systéme propageant
des interactions non nulles dans I’épaisseur de son étendue. Déja Faraday, souscrivant a une tradition priorisant la
force et la causalité active®, que Ellis dit vouloir défendre lui aussi, passait le plus clair de son temps & se demander
si, par exemple, la terre subissant I’effet de la gravitation en présence d’un objet massif comme le soleil, ne devait
pas elle aussi étre considérée comme 1’affectant en retour*®. De méme, Mach s’interrogea sur la présence des étoiles

fixes qui se doivent d’avoir un role causal a jouer dans le mouvement de rotation de I’eau dans la chaudiére de

* Voir le commentaire de G. CHAZAL, Formes, figures, réalité, Seyssel, Champ Vallon, 1997, p. 24-25.
MARZO # Cf. P. M. HARMAN, Metaphysics and Natural Philosophy: The Problem of Substance in Classical Physics, Sussex/New Jersey, Harvester
2012 Press/Barnes & Noble, 1982, p. 82.
¢« On Some Points of Magnetic Philosophy » in Experimental Researchesin Electricity, vol. 3, Londres, Quaritch, 1855, p. 570-574.



Philippe Gagnon | Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature

Newton et puis du pendule de Foucault, principe qui joua un réle plus important que 1’expérience de Michelson et
Morley dans la genése de la théorie de la relativité généralisée®’.

Si nous pressions la question, nous aurions a rendre compte d’une des nombreuses distinctions proposées par
Ellis, celle entre des types naturels fixes et d’autres qui sont variables. Les particules fondamentales représentent
ainsi a ses yeux un type fixe, alors qu’un morceau de fer, ou un morceau de cire pour rester branché sur les mémes
exemples, a cette capacité d’exister sous différents états. Ces remarques, ou certains ne verront rien de bien
particulier, représentent une gageure. En fait, il y a autant de raisons d’affirmer, & prendre par exemple une
molécule d’eau, que ces états que nous nommons solide, liquide, puis gazeux peuvent, au niveau microscopique,
n’étre absolument pas comparables. Ce n’est qu’une habitude, celle de les voir suivre 1’un de 1’autre en succession,
qui permet de nommer le tout du nom unique d’une éventuelle « substance ». C’est Hume ici qui a raison : rien
n’« exige » ce passage, alors qu’une bien mal comprise « mémoire » chimique assure le passage de la configuration
moléculaire de 1’état gazeux, au moment ou les molécules H,O maintiennent un angle entre leurs éléments H-O-H
de 105° a celle de Iétat liquide au moment ou cette méme configuration semble décomposer et recomposer sa
forme, jusqu’a 1’état solide alors que la glace se construit d’anneaux plissés ou chaque molécule H,O est entourée
par quatre autres molécules formant un tétrahédre. Nous ne trouverions d’ailleurs pas grande chose a en dire si nous
en restions a la considération de ce qui est censé la constituer, ces atomes particuliers d’hydrogene et d’oxygene. La
propriété de liquidité est dite « survenante » (Supervenient) a leur égard*®.

Pour asseoir encore davantage la distinction nécessaire a son systéme entre propriétés essentielles et propriétés
accidentelles, Ellis parlera du nombre d’électrons sur les couches orbitales d’un atome d’uranium. Ces 92 électrons
lui appartiennent en propre, alors que tout état d’excitation ou de perturbation doit étre considéré comme

1¥. L’idée est fort intéressante, méme fascinante. L’atome « tendrait » a la rédintégration a un type. Il

accidente
introduirait dans notre expérience une sorte de figure d’intemporalité, si tant est que 1’on puisse en trouver une. Il
n’est pas vrai, contrairement & une croyance spontanée, que tous les atomes connus devront nécessairement se
désintégrer. Des objets constitués de platine, d’or, d’iridium, de rhenium, de molybdéne, de tungsténe resteront
identiques indéfiniment si rien ne les altére. Certains métaux résisteront a la corrosion en vertu de leurs propriétés
¢électrochimiques, ou parce qu’a leur surface se trouve une couche mince d’oxydes qui les protége de la corrosion et
méme réapparait si on la détruit. Au vu de ces considérations, doit-on penser que le mouvement perpétuel est, au
moins, figuré par certains de ces oscillateurs que rien jamais n’arrétera dans leur course, a des vitesses pour nous
inimaginables ? Ellis a 1’idée bizarre d’introduire la demi-vie de certains éléments parmi de telles propriétés
essentielles. Ainsi la désintégration oo d’'un monceau minuscule d’uranium est fort lente, parce que des milliards de
noyaux ont chacun une particule o qui risque de s’échapper. S’il y a un milliard de chances contre une de libération

d’une particule o dans une année, et si nous observons un noyau un milliard d’années ou un milliard de noyaux

47 Cf. P. DAVIES et J. GRIBBIN, The Matter Myth, New York, Simon & Schuster, 1992, p. 95-8.

* « Liquidity is a supervenient property because any two physically indiscernible molecular systems under the same conditions have to have the
same degree of liquidity, but the property as such is realizable by a vast number of substances, molecular states and combinations of
temperature and pressure. » (M. WEBER, « Fitness made Physical: The Supervenience of Biological Concepts Revisited », Philosophy of
Science, 63, 3, sept. 1996, p. 419-420)

PN, p. 54.

MARZO
2012




MARZO
2012

Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature | Philippe Gagnon

pour un an, nous avons des chances similaires de voir une désintégration a. Observons 1 000 milliards de noyaux
pendant un an, et nous aurons des chances d’observer 1 000 désintégrations. Outre qu’il n’y ait guére de sens a
parler de I’essence d’un phénoméne statistique, témoignant de 1’absence de véritable considération pour

I’explication statistique, cela a au moins le mérite de nous forcer a considérer le probléme.

4. Laplacedel historicité dansla construction del’ explication

La maniére dont Ellis est prompt a tirer des conclusions assez grandioses sur la modalité du nécessaire
relativement a la structure des éléments composant la matiére pourra paraitre imprudente au vu de certaines
observation. Considérons un instant la question de la structure du tableau périodique. Dans les connaissances en
astrophysique qui s’offrent a nous, en 1’état présent de développement du savoir, une série de questions peuvent et
peut-&tre méme doivent surgir dans I’esprit a 1’égard des premiers moments de 1’évolution de la matiére. Déja L.
Henderson dans The Fitness of the Environment (1913) avait attiré 1’attention sur les propriétés étonnantes de
I’atome de carbone, capable de se lier avec lui-méme, et sur celles plus générales de la molécule d’eau. Plus on
considére cette derniére, plus les questions nous viennent a I’esprit, comme on a encore tenté d’en rendre compte
récemment’’.

Si nous nous reportons au premiéres minutes qui suivent 1I’explosion du big bang, nous verrons nos mod¢les
suggérer que le carbone, qui est aujourd’hui le quatriéme élément en termes d’abondance cosmique, apres
I’hydrogeéne, I’oxygene et I’hélium respectivement, n’y existe pas encore, pas plus que 1’oxygeéne d’ailleurs. On ne
trouverait nul d’entre eux lors des trois premieres minutes. Il y a quelque chose dans la structure des éléments 1égers
qui a empéché la formation initiale des éléments lourds. Initialement, des photons de haute énergie sont transformés
en protons. Puis ceux-ci se combinent en isotopes de I’hydrogene, soit le deutérium (2H de masse 2), le tritium (3H
de masse 3) et les particules a (de masse nucléaire 4 et équivalant aux noyaux d’hélium, réunissant 2 protons et 2
neutrons). Il n’y a pas de masse stable de niveau 5 qui ait été alors produite. Elle seule aurait permis, par fusion, la
formation immédiate du carbone et de I’oxygeéne’'.

Cette absence d’une masse stable de cinquiéme niveau est certainement liée de trés prés aux propriétés
ultérieures du processus de composition cosmique des €léments qui prennent un temps long pour en arriver a la
présence des éléments lourds. L’absence d’une gradation successive d’un seul niveau dans les masses nucléaires
signifie qu’au lieu d’un ordonnancement régulier en échelle, nous sommes en présence d’un saut de quatre, ce qui
rend difficile et pratiquement impossible la composition des noyaux lourds antérieurement a leur période
d’incubation dans les étoiles. Sans un pareil « défaut » du tableau périodique, nous aurions vu la composition des

¢léments se produire rapidement, jusqu’aux métaux, sans 1’abondance de carbone et d’oxygeéne dont fait montre

30 Cf. J. FINNEY, « An Introduction to the Properties of Water » in R. LYNDEN-BELL, S. CONWAY-MORRIS, J. BARROW, J. FINNEY et C. HARPER
Jr., Water and Life: The Unique Properties of H,O, Boca Ranton, CRC Press/Taylor & Francis, 2010, p. 29-47.

*' Cf. A. GuTH, The Inflationary Universe, New York, Basic Books, 1997, p. 97-98 ; également O. GINGERICH, « *God’s Goof” and the Universe
that Knew we were Coming » in Science and Religion: Are They Compatible?, P. KURTZ (éd.), New York, Prometheus, 2003, p. 53. L’A. tire
des conclusions sur le principe anthropique et le théisme qui ne font pas partie de notre présent propos. G. GAMOV pour sa part avait, dans My
World Line (1950), ironisé sur ce Dieu semblant improviser au petit bonheur, considérations qui servent de point de départ a Gingerich.



Philippe Gagnon | Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature

I’univers tel que nous le connaissons. Sans ces derniers, ¢’est la vie, encore une fois telle que nous la connaissons,
qui aurait ét€¢ empéchée d’apparaitre. On est libre de spéculer sur la vie qui aurait pris d’autres formes, mais ces
propos n’appartiennent pas a la science expérimentale.

Il est d’ailleurs une question quelque peut différente qui, elle aussi, gagne a étre posée. Prenons un atome :
existe-t-il tel que se le représente I’ordre de notre tableau périodique, ou est-il un moment d’une composition
cosmique qui a des points d’appuis plus systémiques, ou d’équilibre, faisant appel a un niveau plus élevé de
symétries, tel que le carbone ? Pourquoi en effet s’il y a un rapport au nécessaire dans la charge et la masse, puis le
spin de 1’¢lectron, devons-nous parler de sa charge actuelle ? Certes, pour nous faire une représentation scientifique
du passé, certaines choses doivent ne pas bouger. C’est la condition ceteris paribus partout rencontrée. Ainsi avons-
nous sans doute besoin de poser en principe que, une fois connue la masse de I’atome d’hydrogéne, celle-ci ne
bouge plus. Toutefois, parcourir le tableau périodique par en haut, ¢’est retracer 1’histoire d’une composition. On
peut douter de ce que, par exemple, la combinaison de trois noyaux d’hélium-4 (particules o) & un moment donné,
quelque part, lesquels se sont agrégés dans un temps inimaginablement court, pourrait refluer sur 1’ensemble du
cosmos et lui dicter un « régne » cosmique ou le carbone se met a acquérir de I’importance. Il n’y a pas 1a non plus
d’équivalent du génome qui porterait 1’histoire d’une randomwalk. C’est dire que des lois et des principes abstraits
de symétrie y ont sans doute quelque chose a voir. Ces derniers semblent en pareil cas étre tout ce qui compte. La
structuration de la matiére donne I’impression de tatonner autour de lois qu’elle devra tot ou tard reproduire.
S’appuyer sur la structure ainsi réalisée, et la déclarer elle nécessaire, c¢’est nous semble-t-il poser le probléme a
I’envers et qui plus est sans justification.

Le tableau périodique n’a une cohérence qu’approximative, il ne semble pas obéir & une loi qu’on puisse
déterminer sans consulter 1’expérience. Et pourtant il le devrait. Cela pourrait sembler donner raison a Ellis dont
I’emphase va a considérer comment une chose est constituée plus que la loi qui détermine son organisation.
Pourtant, ce sont alors les affirmations a I’effet qu’il faut commencer par consulter I’image scientifique du monde
qui risqueraient de se trouver en reste’>. Ce que le tableau veut exprimer c’est une cohérence d’ensemble, si bien
que la régle qui veut que les atomes croissent par ajout de couches successives en dépendance du principe de
superposition de Pauli, qui eut historiquement le sens d’une régle empirique pour rendre compte d’anomalies
spectroscopiques dans la théorie de Bohr, ne I’a plus pour nous suite a sa reformulation dans le cadre de la
statistique de Fermi-Dirac™.

Si nous nous avisons de considérer tout ensemble, et que nous posions la question: qui est-ce qui
individualise ? Et ensuite : il individualise quoi ? nous verrons que le plus spécifique des « individus » naturels, ou
plus prudemment des candidats naturels a 1’individualité, se doit d’étre 1’atome. E. Grosz a pu dire, réfléchissant
sur certaines idées de G. Simondon, que la vie se distingue de 1’ordre physique en ce que le vivant n’atteint jamais
le statut de permanence et de stabilité rencontré dans les agrégats matériels qui « cristallisent » les forces

préindividuelles nécessaires a leur apparition. La vie montrerait un processus d’individuation qui jamais ne cesse,

2PN, p. 63.
33 Cf. M. MassiNI, Pauli’s Exclusion Principle: The Origin and Validation of a Scientific Principle, Cambridge, Cambridge University Press,
2005, p. 21.

MARZO
2012




MARZO
2012

Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature | Philippe Gagnon

I’organisme ne coincidant & aucun moment avec lui-méme, faisant de lui davantage une singularité, lieu de
rencontre de forces inharmonisables, plutdt qu’un individu. Seuls les systémes matériels atteindraient dans certains
cas cette identité a soi que nous sommes portés a attribuer spontanément au sujet™’. Ces considérations ont quelque
chose d’essentiel dans la réflexion sur une ontologie. Dans les régnes végétal et animal qui viennent complexifier le
tableau, I’individualité est portée par I’espéce, qui semble n’avoir de regard que trés limité pour le porteur. C’est
d’ailleurs une des observations qui conduisirent tant Darwin que Wallace a s’interroger sur la sagesse du travail de
la Providence : si I’individu peut étre sacrifié¢ par milliers pourvu que vive I’espéce, quel type de bonté cela peut-il
bien refléter ? Il y a cependant une différence a maintenir entre le régne végétal et celui de 1’animalité. Non
seulement le végétal seul est-il autotrophe, mais la notion d’espéce ne rend pas compte de tout. Ainsi a-t-on observé
récemment que 1’extension de I’individu est peut-&tre plus grande que nous ne 1’avions pensé auparavant. D’un
organisme se reproduisant par clonage (herbe, vigne, éponge, coraux), on ne saurait dire qu’il obéit aux critéres de
compétition interspécifique parce que non seulement il ne représente qu’une seule espéce, mais on peut méme dire
qu’il ne s’agit que d’un individu gigantesque. Certains trembles (populus tremuloides) peuvent occuper plus de 100
acres, avec des bosquets dont on estime qu’ils peuvent persister un million d’années™.

L’animal doué d’un systéme nerveux complexe est pour sa part confronté a un nombre incalculable de choix
possibles et il dépendra en conséquence beaucoup moins d’un type ou d’une espéce pour fixer ces réponses, alors
qu’une part immense de son effort, en particulier relativement aux critéres de 1’action « bonne », consistera a tenter
de regrouper celle-ci sous des universaux plausibles, qu’il soit d’ailleurs réflexivement conscient ou non.

On pourrait penser que nous allons alors de I’exclusion de tous les possibles a une extrémité, rendue
obligatoire par la présence a un type, a une réalité de I’action libre qui n’est que fort indirectement commandée par
la nature des choses a 1’autre extrémité. Ce serait sans compter avec d’un coté les possibilités indéfinies de
transmutation et d’exploration des zones de stabilité a un bout de ce continuum, et avec a 1’autre bout les exigences
de I’agir qui sont beaucoup plus restrictives qu’il ne pourrait sembler si nous ne faisions que considérer la diversité
et la relativité des coutumes comme plusieurs I’ont fait depuis Montaigne.

Certes, nous I’avons déja noté, et Ellis ne cesse de parler de substances actives par opposition au passivisme, il
est possible de parler de « tendance » a la rédintégration d’un type, du travail ou de I’effort d’une molécule qui irait
a maintenir sa forme. C’est ce qu’a défendu avant Ellis Raymond Ruyer®®. Mais en pareil cas il faut se décider, car
alors c’est la distinction initiale entre 1’entité appartenant a un type stable et aisément universalisable et celle a
laquelle ne correspond aucun concept précis au sens ou elle n’instancie pas un universel mais I’interaction de
plusieurs d’entre eux — c’est cette distinction rappelée au début qui devra étre mise en cause. Si Ellis serait
probablement d’accord a dire que le présupposé de plusieurs, dont fameusement Kelvin, a I’effet que 1’élaboration
d’un modeéle mécanique est une condition sine qua non de tout véritable progrés scientifique n’est pas de ceux qui
ont un caractére de nécessité, cela devrait normalement conduire a remettre également en question, en méme temps

que le passivisme des entités fondamentales, leur mise en analogie avec le fonctionnement mécanique inertiel. Sur

34 Cf. « Deleuze, Bergson, and the Concept of Life », Revue internationale de philosophie, 241, 3, 2007, p. 298.
3 F. BOUCHARD, « Causal Processes, Fitness and the Differential Persistence of Lineages », Philosophy of Science, 75, 2008, p. 562-563.
*% Dieu desreligions, Dieu dela science, Paris, Flammarion, 1970, p. 232.



Philippe Gagnon | Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature

ce point cependant, ce que Ellis nomme pouvoir causal n’est en rien apparenté a ’efficacité de 1’action consciente
et intentionnelle. Contrairement a ce qui se produit chez Ruyer, on ne saurait dire que sa position fasse passer la
catégorie ultime d’intégration cosmologique du mécanisme au psychologique. Ellis dirait sans doute que la science
n’autorise pas a partir de la conscience telle que nous 1’expérimentons. Pourtant, lutter contre la théorie de la
passivité ne doit pas équivaloir a la pure et simple description de la structure matérielle des entités qui composent
’univers. Ce serait 1a une autre version du passivisme sans plus’’. En d’autres termes encore, qu’est-ce que cela
peut bien signifier de dire que la nature est douée de puissance ? Ne doit-on pas voir 1a un des traits qui, amplifiés,

permettront I’apparition de la conscience telle que nous 1’éprouvons ?

5. Ladimension del’ épistémique

Ellis donne comme exemple de dispositions, en se référant aux travaux d’autres chercheurs en son domaine, la
solubilité dans I’eau, la toxicité, la friabilité au sens d’étre cassant. Il insiste sur le fait que ce n’est pas tant le
rapport fonctionnel joué par un processus qui compte, puisque ce qui est en situation d’interaction causale peut &tre
successivement actif puis passif, et remarque que pour un huméen la causation est une instance d’une régularité
universelle d’un certain type, au sens ou les lois de la nature différant, et donc les régularités, ce sont les
dispositions des choses qui seraient par le fait méme changées. Si en revanche pour un essentialiste les dispositions
dépendent de pouvoirs causaux intrinséques, de la maniére dont sont arrangés et constitués les composants
fondamentaux, on ne peut varier la disposition des choses qu’en variant leur constitution. Certains éprouveront
certes une réelle sympathie pour cette proposition dans la mesure ou elle tente de s’affranchir une fois pour toutes
du caractére évanescent et plus ou moins fantdmatique qui est tout ce qui resterait de 1’univers si nous acceptions
que son comportement puisse étre subverti a tout moment en passant par de quelconque lois intemporelles flottant
dans quelque domaine virtuel ou nouménal inconnaissable.

Si cependant on ne peut varier la disposition qu’en modifiant la constitution, cela signifie que nos efforts de
description ne pourraient atteindre I’ultime réalit¢ des choses et de cette maniére, si cela était avéré, le concept
méme de progres de la représentation scientifique des choses ne saurait se poser. Une théorie reste une entité
logico-linguistique. Elle ne peut attribuer aux choses des prédicats qui ne correspondraient a aucune propriété
réelle. Mais d’un autre coté, parler des propriétés des choses directement prises comme si elles nous étaient tout
bonnement accessibles et que nous n’avions qu’a ouvrir les yeux pour les voir, cela est outrancier. Lorsque nous
atteignons une explication, il n’est pas besoin que celle-ci soit ultime, parce que si nous devions nous en tenir a un
tel réquisit, nous ne pourrions agir efficacement sur le monde extérieur qu’a la seule condition d’en connaitre

jusqu’au plus bas degré la composition : chaque mouvement du plus 1éger atome, pour paraphraser la phrase célébre

7 ELLIS affirmera que la variabilité des types naturels est fonction de la complexité. Ainsi les entités faisant partie des types les plus simples
n’ont aucune variabilité, ayant leurs pouvoirs, capacités et propensions essentiellement sans pouvoir acquérir de nouveaux pouvoirs (SE, p. 21).
Lorsqu’il nous dit que I’atome de cuivre ou le proton ne peuvent apprendre de nouveaux « trucs », on peut lui demander en retour : comment
saurions-nous cela ? En considérant des atomes a part les uns des autres ? S’ils sont indiscernables, ils sont selon la loi logique de Leibniz
identiques. Or Ellis rejette les connaissance obtenues par le langage et la logique. De plus, quelle différence y a-t-il entre « étre passif» et
«n’avoir aucune variabilité » ?

MARZO
2012




MARZO
2012

Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature | Philippe Gagnon

de Laplace, se devrait de nous étre accessible sans quoi nous pourrions douter de toute proposition qui se donne a
nous comme savoir.

Cette question pose en retour celle de la simplicité explicative. Ellis n’en finit pas de répéter qu’il n’y a pas,
pour faire une philosophie de la nature, a considérer des lois de la nature ou un Dieu qui puissent surplomber
I’ordre du monde et en changer la réalité. Il est toutefois possible de penser le probléme en I’inversant. Que
faudrait-il faire pour modifier les pouvoirs causaux donnés avec I’€tre des substances naturelles les plus
élémentaires, appartenant aux espéces infimiques ? La réponse obvie a la question est que nous changeons
continuellement la disposition naturelle des choses. Un atome ou une molécule font partie de ce que nous utilisons
comme matériau pour des projets d’assemblage divers impliquant les éléments stables du tableau périodique. Le
vivant, pour sa part, a trouvé le moyen de rendre partiellement indifférent & son propre projet la destination
« naturelle » de I’atome considéré comme un oscillateur qui n’entrera que dans les réactions qui sont calculables ou
prévisibles en vertu de ses propriétés intrinséques. Lorsque nous expliquons, nous n’avons pas besoin de trouver le
degré dernier et le plus bas de composition, sous peine de nous trouver en présence d’un mécanisme explicatif
n’atteignant rien. Il existe ce que Herbert Simon a proposé de nommer la « quasi-décomposabilité », et c’est elle qui
permet, en s’appuyant sur certains crans d’arrét objectifs, de valablement modéliser a partir de strates de réalité qui
font partie d’un réseau total®. En revanche, il est difficile d’établir que la « découpe » faite dans le réel, ce que
Howard Pattee nomme la « coupure épistémique », correspond de fait 4 une frontiére naturelle en tous les cas™.
Ainsi, s’il est possible que nous nous abusions en requérant de 1’explication un caractére ultime qu’elle ne se doit
pas de posséder, comme si I’explanans lui-méme devait étre expliqué, sans arrét dans une pareille régression, il
reste vrai de dire, en contrepartie, que les frontiéres des modeles que nous proposons de la réalité ne saisissent de
celle-ci que certains aspects et que toute borne proposée a un systéme a quelque chose de relatif.

Cette intuition juste autour de la quasi-décomposabilité devrait pouvoir nous aider a identifier une composante
qui fait défaut dans le systéme de Ellis. Le monde a certes un ensemble de propriétés, et il est composé de types que
nous pouvons tenter de classifier. Les grandes distinctions initiales cependant, déja documentées, autour de
I’exclusion de I’espéce biologique et du vivant directement pris de la classe des universaux véritables, devrait
donner a réfléchir en ce sens que ’effort classificatoire de Ellis s’y monnaie comme tendance a chercher 1’inclusion
dans un de ces types et, ainsi, & détruire d’une main ce qu’on a posé de 1’autre. C’est trés bien de dire que le monde
ne doit pas étre fait de substances passives, mais tout vouloir enfermer sagement dans un type, c’est refuser de
reconnaitre I’antagonisme du connaissant réel et de ’agent capable d’action efficace dont I’effort consiste le plus
souvent a tisser de maniére complexe une trajectoire au sein de ces types, de fagon a «lire» la structure méme de
I’univers dans une direction qui sache correspondre a la maximisation des possibilités de cette méme action
efficace. Nous reviendrons sur ce point.

Remarquons, pour continuer a considérer un instant les exemples favoris de Ellis, que si pour les essentialistes

la charge de 1’électron est une authentique propriété, et non quelque chose de contingent en vertu de tout le reste de

% Cf. The Sciences of the Artificial, 3¢ éd., Cambridge, MIT Press, 1996, p. 207-210. Ellis lui-méme 1’exprime dans le texte que nous citons en
note 43, infra.
%9 Cf. « The Physics of Symbols: Brindging the Epistemic Cut », Biosystems, 60, 2001, p. 5-21.



Philippe Gagnon | Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature

I’environnement ot il se trouve ou bien de stipulations extrinséques des lois de la nature, on peut découvrir chez lui
une certaine hésitation lorsque vient le temps de discuter des perturbations mineures de cet ordre intrinséque. Ainsi
nous dira-t-on que ’acidité n’est pas une propriété que 1’on puisse changer en changeant les lois de la nature, car les
mémes substances seraient acidiques si elles existaient dans un autre monde. En réalité, Ellis nous semble maintenir
un équilibre quelque peu incohérent entre deux positions théoriques sur ce point : il s’appuie d’une part sur Kripke
pour maintenir un rapport entre le constat et la nécessité¢ a laquelle la nomination affectée de modalité permet de

s’élever, du prédicat dépassé en direction de la propriété®

, mais il traite assez cavaliérement la sémantique sous-
jacente des mondes possibles®'. Lorsque les chimistes quantiques et les spécialistes de la chimie physique cherchent
a bombarder I’ordre connu pour le faire «céder», ils adoptent I’attitude d’esprit inverse, que nous pourrions qualifier
d’anti-conventionnaliste. En effet, plutét que de tenter de reproduire un ordre connu, ils cherchent plutét a trouver
un ordre sous-jacent, d’un niveau plus élevé et qui le dériverait®’. Trouverait-on celui-ci d’ailleurs que nous ne
serions pas au bout de nos peines, puisque la théorie quantique montre que certains états agrégés se réaliseront
indépendamment de notre « théorie du tout » et qu’ils ne dépendent pas des entités supposées fondamentales au
premier niveau de composition®. Parler de 1’acidité, c’est parler de 1’état ot une paire d’électrons est déplacée, de
ce qui réagit avec une base, qui elle donne une paire d’¢lectrons et accepte des ions H. Ellis, nous ’avons vu,
considére que 1’état excité ne constitue pas un type. Nous croyons, contrairement a ses théses, qu’il est parfaitement
possible pour les mémes substances de n’étre pas acidiques dans un autre monde possible. Prenons un acide qui soit
un électrolyte, donc une substance contenant un ou plusieurs atomes H et produisant des ions H" mobiles lorsque
dissous dans 1’eau. Il est parfaitement possible d’imaginer un monde dans lequel une molécule ne donnerait pas
aussi libéralement ses ions H™.

Dans la théorie de Brensted-Lowry 1’acide est un type, pour parler comme Ellis, dont la tendance est de donner
un proton et la base, inversement, est comprise comme un accepteur de proton. On y atteint une grande abstraction,

puisque 1’on peut s’y passer de toute référence a une catégorie particuliére d’ion ou de solvent. Un composé tel que

 Cf. SE, p. 54.
" Au dire de S. MUMFORD, il 1’abandonne entiérement, cf. « Kinds, Essences, Powers », p. 432. Dans The Metaphysics of Scientific Realism,
3 101-103 il tente de répondre a ceux qui I’ont qualifié¢ de « Meinongien », en particulier Armstrong.

Ce faisant, ils ne pourront, le voudraient-ils, s’en tenir aux universaux de Ellis, censément tous exprimables en termes quantitatifs. Prenons par
exemple 1’étude d’un effet qualitatif, le golt sucré. Pour étre évaluable par ’expérimentation, il doit étre transformé en quelque chose de
quantifiable. Or on trouvera bien des édulcorants dont la saveur sera reliée a leur ressemblance structurale avec la forme spatiale des molécules
sucrées. On verrait aisément cependant que les formes de certaines molécules sucrées (par exemple la thaumatine ou la monelline) n’ont pas de
relation entre elles ou avec les hydrates de carbone qui font partie de notre vulgate commune. Quelle aurait été notre capacité a assigner en ce
cas une probabilité pour ces molécules de causer en nous cette sensation ? On doit la considérer trés faible. Si on procéde en sens inverse, et
qu’on se demande, non pas quelles sont les lois structurelles de la chimie que nous connaitrions toutes ex hypothesi, mais plutdt partant de notre
sensation d’un gout sucré, quelle est la classe de phénomenes a laquelle nous puissions la réduire au moins approximativement, a appliquer les
lois les mieux connues, nous n’aurons comme réponse que de chercher du c6té de ce qui a formule de type CnH2nOn (ou n sera situé entre 3 et
7). Comment ne pas voir que cela ne nous apprend encore que fort peu ? Tout ce qui peut étre fait est d’assigner une probabilité en vertu de ce
qui est dicté en la circonstance par les théories les mieux établies. Cette assignation sera subjective. Elle n’aura d’intérét que moyennant une
renormalisation ultérieure de I’hypothése au vu de I’évidence faisant intervenir le théoréme de Bayes et reflétant des expériences de génie
chimique franchement tatonnantes. Méme constat donc que pour une couleur si on nous permet de se servir encore de cette analogie. Une seule
mesure d’un systéme physique ne livrerait pas de base suffisante a la détermination d’un état. Pourtant un état ultérieur suivra bel et bien de
celui-ci, antérieur. Si nous supposons connues les mesures des masses d’un systéme physique, a partir des coordonnées de position ou de
vélocité, aucune prédiction des couleurs qu’il serait capable de produire ne s’ensuit. C’est uniquement par 1’ajout de termes non mécaniques,
telles que des charges déterminées par des champs électrodynamiques, que nous pouvons nous faire une représentation du phénomene, ou pour
le dire autrement comprendre sa compléte inexistence dans les termes de la mécanique classique.
 Cf. R. LAUGHLIN et D. PINES, « The Theory of Everything », Proceedings of the National Academy of Sciences, 97, 1, 4 janv. 2000, p. 29.

MARZO
2012




Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature | Philippe Gagnon

le chloride d’hydrogene (HCI) y devient un acide en vertu du fait qu’il peut donner un proton et non parce qu’il
contient des ions H'. C’est une théorie affectionnée de la part de ceux qui travaillent intensément sur des solutions
aqueuses. Or elle n’est applicable qu’a des systémes ou 1’on retrouve des protons en solution, si bien qu’elle n’est
d’aucune utilité pour des solvents non protoniques, tel le tétroxyde de diazote (N,O4). Lorsque I’intérét s’est
déplacé vers les réactions dans des solvents non aqueux, une définition qui ne prendrait pas en compte le proton est
devenue désirable. On a alors parlé du systéme de solvent, un acide étant un solute donnant un cation (ion +), alors
qu’une base fourni un anion (ion -). Quels en sont les avantages pour des solvents qui ne contiennent pas de
protons ? Essentiellement d’avoir permis de comprendre le comportement de composés chimiques instables dans
I’eau. Ce systéme par contre n’est applicable qu’a des réactions en solution, et s’il a permis d’étendre I’idée d’acide
et de base aux solvents non protoniques, il a di étre élargi.

Dans théorie de Lewis, la présence d’un solvent est tout a fait secondaire et la question de savoir si la
neutralisation aura lieu dépend de la disposition des électrons dans les réactants. Toutes les bases y sont considérées
comme ayant en commun une paire d’électrons qui peuvent entrer en liaison. Les acides en revanche ont des
orbitales inoccupées. On rend compte de la neutralisation par la formation de liaisons covalentes. Cette théorie est
tellement générale qu’elle permet souvent de deviner si des composés réagiront, sans toutefois remplacer
I’expérience puisque des désaccords entre prédiction et expérience se sont produits. Une autre maniére de
I’exprimer serait de dire que le chimiste se sert d’une théorie en dépendance de ce qu’il étudie et des possibilités de
déduction uniforme eu égard a 1’objet considéré.

Ellis envisage 1’objection selon laquelle les composés chimiques n’auraient pas de pouvoir causal essentiel.
Selon celle-ci leur pouvoir (1) dépendrait entiérement des structures atomiques ou se trouve I’essence des types
moléculaires, et de plus (2) ces structures moléculaires étant des propriétés catégorielles, les lois des
comportements chimiques devraient alors étre considérées comme contingentes. Cet argument, nous dit Ellis, est en
défaut a cause de la prémisse (2) ; en effet, les structures atomiques ne sont pas des propriétés catégorielles, parce
qu’une structure exige des éléments causalement connectés. Ellis défend donc I’existence de pouvoirs causaux
présents sous les structures moléculaires. Ces lois sont a posteriori, mais selon lui ceci n’implique pas leur
contingence. On pourrait déterminer par exemple que le sucre est soluble dans I’eau si nous en savions assez a
propos des pouvoirs causaux des composants subatomiques des atomes A et B, leur arrangement respectif et la
manicre dont ils sont disposés a interagir. La conséquence en est qu’une propriété d’une chose ou type naturel
possédée nécessairement peut ne pas étre une propriété essentielle des entités de ce type®. Ellis revient ainsi sur son
affirmation faite dans Scientific Essentialism d’apres laquelle les propriétés essentielles d’un type incluent toutes les
propriétés intrinséques et les structures qui le font le type de chose qu’il est. Il corrige cette affirmation en arguant
que les propriétés essentielles d’un type incluent toutes et seulement les propriétés intrinséques et les structures qui
le font ce qu’il est. Si le sucre est soluble dans 1’eau et doux au got, ces traits n’en sont pas des propriétés

essentielles. La composition de 1’eau n’implique pas non plus qu’elle ait la capacité de dissoudre le sucre.

MARZO
2012

% The Metaphysics of Scientific Realism, p. 112-113. Cf. notre note 39, supra.



Philippe Gagnon | Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature

Selon Ellis, le probléme de I’induction, pour un essentialiste, n’est pas de justifier I’inférence de « tous les A
observés sont des B » & « tous les A sont des B ». Si nous croyons que ces A appartiennent a un type naturel, et que
cette propriété B est une propriété essentielle d’un A, la justification prendra soin d’elle-méme. Le seul probléme
qui se posera sera celui de ’échec d’une telle inférence. Si I’induction est prise en défaut, on devra recenser les
explications possibles, éliminer les alternatives, en disant par exemple que les A ne représentent pas une classe d’un
type naturel, ou qu’un A n’est aussi un B que par accident, ou que les exceptions ne sont pas en réalité des A, ou
sont en fait des B, On reste étonné que Ellis puisse nous faire lire cette réflexion et réussir 4 ne pas mentionner
I’abduction non plus que I’inférence a la meilleure explication. Car en effet, ce sont des théories qui seront
contrastées, et nous devons d’abord les posséder, étant ouverte la question de savoir d’ou elles viennent. Dire que
les choses font partie d’un type naturel ne nous dit pas ce qu’elles font dans telle ou telle circonstance. On rencontre
ici le méme probléme que I’explication par « Intelligent Design» en biologie évolutionniste, soit de devoir
reconnaitre que le fait de conférer aux choses un degré de forme ou de pattern ne nous apprend rien quant a savoir
ce que cette forme signifie lorsqu’elle devra interagir avec la néguentropie de la matiére®.

C’est méme 1a une des idées essentielles qui nous permette de passer de I’état de contingence indépassable,
liée & un empirisme sensualiste primaire, en direction d’un rapport de nécessité. Ce monde qui nous entoure peut
étre 1égérement perturbé, de fagon non pas a altérer dans tous les cas mais a découvrir les aspects les plus
importants de la substance des choses qui nous entourent.

A ce stade de notre enquéte, nous ne refuserons pas la nécessité essentialiste, mais nous croyons devoir
affirmer que la nécessité qui seule s’impose est de nature logique. La meilleure, et ultimement la seule, maniére de
vérifier la contraignance d’une conclusion, qui est ce que poursuit une science pleinement maitre de ses moyens,
c’est de chercher une situation dans un monde possible ou cette conclusion, donnée comme nécessaire en vertu de
telles prémisses spécifiées, pourrait ne pas s’ensuivre avec nécessité. Ce qui est impossible, c’est d’avoir telle autre
conclusion que celle-ci étant données et admises telles prémisses®”.

Pour se sortir d’embarras, Ellis maintiendra un certain rapport avec I’inconnaissable, ou 1’agnosticisme pour le
dire autrement. En plus de reconnaitre que les propriétés catégorielles sont plus simplement caractérisées en ce
quelles ne sont pas qu’en ce qu’elles sont®, il précisera en affirmant que les propriétés catégorielles sont
imaginables, qu’il est possible de dessiner le contour idéalisé de ce qui les posséderait, alors que les dispositions ne
s’imposent pas aux choses de 1’extérieur. Pour savoir quelles sont les dispositions, il faudra que les entités qui les
possédent en leur plus intime tissu aient interagi avec d’autres entités. Bref, c’est dans 1’action seule que cela se
révéle. Nous croyons cette précision importante, et méme nous irions jusqu’a dire qu’en un autre contexte elle

pourrait étre salutaire.

% SE, p. 287.

% Cf. sur ce point la derniére partic du livre de A. OLDING, Modern Biology and Natural Theology, New York, Routledge, 1990. Il est
intéressant de remarquer que 1’ouvrage, dont I’auteur est décédé, fut écrit avant la vague qui conduisit & de nombreux débats autour de
I’Intelligent Design qui durent encore.

" Pour une présentation de cette approche, on consultera avec profit J. NOLT, Informal Logic: Possible Worlds and Imagination, New York,
McGraw-Hill, 1984, p. 57, 66, 85, 156, 193-195 et 205-206; cf. aussi « Possible Worlds and Imagination in Informal Logic » Informal Logic, 6,
2, juil. 1984, p. 14-17.

PN, p. 68.

MARZO
2012




MARZO
2012

Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature | Philippe Gagnon

Ellis s’est demand¢ si un monde autre que le ndtre pourrait étre doté d’une ontologie plus riche. Sa réponse est
négative. Imaginer un monde doté de quelques ingrédients de plus, c’est imaginer une espeéce dans un genre, lequel
serait toujours le monde dont nous faisons 1’expérience. Les types naturels spécifiques y seraient différents tout au
plus. La question alors est de se demander: si nous poussions cette ligne de raisonnement, est-ce que nous
n’aboutirions pas a prendre le contre-pied de I’idée de désignateur rigide de Kripke, n’admettant pas que certaines
entités resteraient identiques au cas ot le monde ne connaitrait pas de «miracle» majeur®’, ce qui est requis pour que
la raisonnement scientifique ait prise sur les choses ?

Ellis nous fournira une importante précision en remarquant que la nécessité naturelle ne peut se définir
simplement a partir de I’idée de vérité dans des mondes possibles suffisamment similaires, mais doit tout autant
subir une épreuve de vérité. C’est a la nature des choses qu’on doit attribuer ultimement la nécessité naturelle, au
contenu d’un monde, qu’il soit possible ou non’’. En recensant certaines des objections qu’on lui fit, celle de J.
Bigelow en particulier, qu’un énoncé tel que «s’il y avait une biére froide devant moi, je la boirais» n’est pas
permissible parce qu’il requiert le méme monde que celui dont nous avons 1’expérience passée, mais avec presque
rien de différent et qui donc contiendrait en plus un « petit miracle », Ellis rétorque qu’il n’est pas besoin de geler
aussi rigidement le pass¢’'. En demandant qu’on dégéle ce passé, il ouvre donc la porte & une exploration des
possibles. Si cependant nous ne pouvons focaliser que sur le seul monde réel que nous connaissions, sous peine de
délirer, c’est parce que, comme Thomas d’Aquin I’avait vu, la pluralité des mondes ne pourra toujours s’envisager
qu’a partir d’une perspective une’’. Si on peut faire varier légérement le monde dans le but d’en explorer les
possibles, et si le passé (dans une terminologie sur laquelle nous reviendrons) n’interdit pas entiérement la
rétrodiction aveugle, on reste pris avec le probléme de se demander ou peut se trouver dans une telle vision la
contingence inanalysable, celle qui correspond a notre besoin d’user de la causalité pour rendre compte du caractére
irréversible de notre expérience consciente du monde ?

Rappelons une fois de plus nos propos antérieurs sur la charge de 1’électron. Intuitivement, la plupart
pensent que c’est un fait contingent que des charges de méme signe se repoussent. Pour Ellis, c’est une nécessité
métaphysique. Si nous pensons parfois qu’une loi aurait pu étre autre qu’elle ne I’est ¢’est, dira-t-il, parce que nous
ne sommes pas de bons juges des possibilités métaphysiques et que nous sommes ainsi portés a penser que tout ce
qui est concevable est possible. Pour lui, la concevabilité n’est pas un bon test de la possibilité. Cela dépend de nos
capacités mentales, alors que ce qui est réellement possible dépend du type de monde que nous habitons’.

Ellis tente de déjouer I’objection qui verrait dans son propos une inférence essentialiste indomptée en notant
que son argumentation ne vise pas tel ou tel électron, mais plutdt 1’assertion que, étant données des instances du
type auquel ceux-ci appartiennent, il existera des instances spécifiques de certaines propriétés quantitatives qui se

devront d’étre instanciées. Si les électrons existent, leur masse et leur charge se devront d’exister avec eux’*. Cela

% Cf. S. PsILLOS, Causation and Explanation, Montréal/Kingston, McGill/Queens University Press, 2002, § 3.3.1, p. 92-96.
0 SE, p. 277.

M SE, p. 281.

2 Somme de théologie, I, qu. 47, a. 3, resp.

B SE, p. 54.

™ Cf. SE, p. 276.



Philippe Gagnon | Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature

est une consécution qui ne fait que majorer la difficulté que nous avons identifiée. Comme nous 1’avons vu, ceci ne
peut que s’insérer dans un systéme de cohérence rationnelle, dont il faut toujours se rappeler qu’il a d’abord fait
I’objet d’une Einklammerung méthodologique et ne pas oublier non plus le degré de «world-making» (selon
I’expression de Goodman) et de modélisation qui est entré dans sa composition (ce qui devrait conduire a le pendre
par certains aspects cum grano salis). Il a pu également faire 1’objet d’une stipulation, comme le fit Einstein & qui il
est méme arrivé de combattre le rapport d’expérience de Michelson et Morley parce que celui-ci aurait fait de la
vitesse de la lumiere une loi empirique et non 1’étalon de tout le reste du systéme obtenu en étant postulé de
maniére a éviter la contingence du sensible au profit de I’intelligible’.

Prenons I’exemple d’Einstein écrivant a Solovine qu’on n’a pas a s’attendre a priori a un ordre tel qu’il se
découvre a nous. A-t-il raison de dire que I’ordre sur lequel s’appuie la théorie de la gravitation de Newton n’est
pas posé par nous et est de ce fait distinct de ce que serait 1’ordre des mots d’une langue’® ? Ceci a des implications
concernant la question de savoir si ce n’est pas plutdt cet ordre linguistique qui est premier avec son arbitraire du
signifiant (les molécules porteuses de I’information génétique peuvent varier le porteur sans changer 1’ordre, ce qui
fait que I’ordre est alors en définitive inséré dans une référence par triangulation qui I’exige en vertu de la ternarité
peircéenne)”’. Pour la science, le monde n’est pas un monde de choses mais d’entités qui sont toutes le résultat
Gm, xm

5 2 , le carré est une des
r

d’une abstraction simplificatrice. Ainsi, lorsque nous « trouvons » que F =

relations qui font fonctionner 1’équation mais il reste a se demander si la précision croissante des mesures ne
pourrait pas trouver le rapport non vérifié, reportant le tout sur la constante G, ajoutant ou retranchant des décimales
jusqu’a ce que le bel édifice s’ébranle. Des expériences conduites dans des mines, a quelques kilométres sous la
terre, semblent indiquer qu’une différence de 1’ordre de 1% dans la valeur de cette constante est avérée’™. En ce
sens, le monde peut étre dit obéir aux relations inamovibles mais uniquement en ce qu’elles s’expriment
théoriquement, ¢’est dire qu’on découvre a travers des rapports constants (car ¢’est la seule maniére) ce qu’il en est

du monde, on valide par I’équation la réalité, et ¢’est un mythe de dire que nous pourrions faire le contraire’.

6. Retour sur la question d’uneréalisabilitéintégrale

Il reviendra ici a se demander comment cela peut étre harmonisé a certaines autres affirmations, par exemple
I’idée qu’un pouvoir causal pourrait exister en une seule occasion et ne faire montre d’aucune régularité. Si on
réussissait a établir cette idée, peut-étre (tel nous semble étre le raisonnement de Ellis) aurions-nous asséné un coup
fatal a la vision huméenne qui repose toute entiére sur 1’idée de régularité ? Que 1’on prenne cependant le chemin

qui est celui de Hume, qui laisse en effet échapper 1’essentiel en se formulant & partir de 1’habitude psychologique

7> Sur ce point, cf. H. OHANIAN, Einstein’s Mistakes, New York, Norton, 2008, p. 104-105.

7 Consulter la lettre du 30 mars 1952 in A. EINSTEIN, Lettres & Maurice Solovine, trad. M. SOLOVINE, Paris, Gauthier-Villars, 1956, p. 103.

"7 Cf. notre article ici méme en aotit 2009 déja mentionné en note 6 supra, § 3, p. 157-159.

8 Cf. M. GERSHTEYN et al., « Experimental Evidence that the Gravitational Constant varies with Orientation », Infinite Energy, 55, mai-juin
2004, p. 26-28 ; A. HsUI, « Gravitational Measurement of the Newtonian Gravitational Constant », Science, 237, n® 4817, aott 1987, p. 881-883.
7 Cf. O. COSTA DE BEAUREGARD, Le temps déployé, Monaco, Le Rocher, 1988, p. 161.

MARZO
2012




MARZO
2012

Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature | Philippe Gagnon

d’une conjonction constante —jusqu’a reposer sur une dialectique de salon et non une logique analytique de
laboratoire comme 1’a justement dit C. Tresmontant™—, ou que ’on prenne le chemin de Ellis affirmant que la
chose cause en vertu de ce qu’elle est, si on doit reconnaitre que le second chemin est prometteur, il ne faut pas
toutefois manquer ce qui est le vrai probléme rendant I’extrinsécisme inacceptable. Comment définirait-on la
modalité du nécessaire autrement que comme ce qui se produit le plus souvent (et ToAvg) ? Ou encore: ce qui se
produit toujours s’il n’y a pas empéchement ? C’est ainsi qu’ Aristote proposait de le caractériser®.

Ellis affirme que la quéte scientifique ne consiste pas seulement en une tentative de cerner 1’essence et les
propriétés nécessaires d’une chose, mais qu’il s’agit méme de comprendre ce qui fait qu'une chose est ce qu’elle
est™. Cet énoncé doit étre selon nous contesté et il pose probléme de plus d’une maniére. Ce qui fait qu’une chose
est ce qu'elle est n’a jamais été, entendu métaphysiquement, une question pour la science. Il faut se méfier
grandement, surtout de la part de Ellis qui est prompt a stigmatiser le manque d’imagination, de ce présupposé a
I’effet que nos devanciers ne savaient pas que leurs modéles étaient des modéles™. Dés la naissance de la science
moderne, les propos du cardinal Bellarmin et la préface de Osiander au De revolutionibus orbium codestium de
Copernic sont 1a pour témoigner du contraire.

Dans une lecture leibnizienne d’une signature de complexité, que nous allons introduire a I’instant, ou dans
I’indéfini nombre des prédicats on verrait que cette chose est ce qu’elle est en vertu de son histoire et des
résistances de la matiére, il ne saurait s’agir uniquement d’essence mais tout autant d’existence®, alors que, comme
I’a montré Aenishénslin, la ou Leibniz proceéde en cherchant des choses indiscernables aprés les avoir circonscrites
dans une méme espece, Wittgenstein étudie les choses indiscernables en considérant celles qui ont une méme forme
logique™.

Ainsi la causalité peut n’étre comprise ni dans les termes d’une régularité ignorante de la nature d’un substrat,
ni dans ceux d’universaux qui auraient des rapports entre eux et qui n’existeraient jamais d’aucune fagon sans
instanciation, a la maniére de D. Armstrong pour qui il ne saurait y avoir d’« ontological free lunch ». Pour ce
philosophe, si des B existent (par exemple une molécule de méthane) et qu’ils entrainent 1’existence des A (atomes
de C et H), nous n’ajoutons rien de nouveau en postulant des A au-dessus des B*’. Dans la proposition de

Armstrong, un énoncé tel que « tous les métaux chauffés prennent de I’expansion » met en jeu une necessitation

% Sciences de I’ univers et problémes métaphysiques, Paris, Seuil, 1976, p. 188. On consultera avec profit tout le chapitre 7 de cet excellent
ouvrage, ou 1’on trouve I’articulation d’une position consonante a celle de Ellis en sa face négative et anti-huméenne, mais sans avaliser la
naturalisme mal situé (misplaced concreteness aurait dit Whitehead) de son versant positif.

81 Métaphysique v1, 2 (1027a 20-21) ; Premiers analytiques1, 30 (87b 19-22). J. LADRIERE, « La temporalité du possible », Science et Esprit, 53,
1, 2001, p. 22 suggere de tenter de penser la temporalité a partir de la modalité, comme conséquence d’une disposition ontologique et non
comme son mode¢le. En p. 29 s., il tente de rapprocher la réalisation d’un possible dans la nature et la décision dans la sphére de 1’action.

82 « The scientific quest to discover the real essences of the various natural kinds is therefore not just a search for their identifying properties,
structures, or ways of behaving. The scientific task is to discover what makes a thing the kind of thing it is and hence to explain why it behaves
or hasthe propertiesit has. » (SE, p. 55)

% Les propos de H. MARGENAU, rédigés dans les années 50, prennent une allure de réelle sagesse en regard des frivolités écrites sur la théorie
quantique, lorsqu’il fait remarquer que cette derniére a radicalisé un trait déja présent dans la science classique, d’une distance entre le terme
théorique et son référent, marquant une continuité malgré les ruptures en effet profondes qu’elle a occasionné, cf. The Nature of Physical
Reality, Woodbridge, Ox Bow Press, 1977, p. 420.

8 G. W. LEIBNIZ, Nouveaux essais sur I’ entendement humain, cité par M. AENISHANSLIN, Le Tractatus de Wittgenstein et I’ Ethique de Spinoza,
Bale, Birkhéuser, 1993, p. 45 (il n’y a jamais eu deux choses parfaitement semblables encore qu’on puisse les ranger en espéces).

% e Tractatus de Wittgenstein [....], p. 46.

% Cf. SE, p. 64.



Philippe Gagnon | Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature

nomologique exprimée par N (F, G) ou F et G sont des variables de second ordre dont la portée s’applique a des
universaux de premier ordre.

La causalité peut étre comprise différemment, comme la communication d’une information, ce qui dans I’ordre
des espéces biologiques implique la reconstruction ontogénétique d’un type modelé dans la phylogenése. La
question est de savoir gqu’est-ce qui constitue cette information transmise. L’information ne se définit que par
contraste avec un bruit, elle se dégage sur un fond ou il est possible de la reconnaitre. On pourrait penser que le
texte, quasi-typographique, des instructions chimiques formées par la disposition et les liaisons des purines et
pyrimidines des acides nucléiques dans les cellules représente cette information. Un regard plus attentif montrera
que de nombreuses mutations s’y produisent et que, sur les durées de la spéciation biologique, 1’apparition d’au
moins une centaine de telles mutations dans 1’organisme d’un mammifére supérieur tel que nous sommes est a
toutes fins pratiques une certitude. Comment se fait-il que nous ne soyons pas en régle générale affectés plus
gravement, si on pense que dans le cas de la drépanocytose, ou anémie falciforme, la simple substitution dans la
formation de I’hémoglobine d’un adénine (A) a un thymine (T) dans le sixiéme codon peut avoir des conséquences
aussi dramatiques ? C’est que ces erreurs de copie du texte génétique se sont produites dans les portions de loin les
plus abondantes de I’ADN, qui représentent des introns, ou segments de géne non codants. Ceci a contribué¢ a nous
rendre attentifs au fait qu’une dialectique, encore fort mal comprise, se doit d’exister entre introns et exons, si bien
que le candidat idéal pour abriter des zones de redondance qui permettraient de protéger un message contre le
brouillage di au bruit pourrait trés bien en définitive étre cette portion la plus importante du génome pourtant
encore récemment qualifiée de « junk ». C’est ce que pense et défend G. Battail dans son méritoire travail encore
peu connu®’. Dans le portrait d’ensemble qui se présente a nous, qui est loin d’avoir été unifié, on doit donc tenir
compte de la possibilité de se servir de la redondance pour protéger I’intégrité de la forme d’une information (en
tant qu’entité idéale détachée de la valeur sémantique que lui donnent les porteurs humains), de la présence de
codes correcteurs d’erreur, tout comme de la vraisemblance de la theése selon laquelle certains de ces produits d’une
transcription fautive ne sont pas tant réparés que désactivés. Ceci indique que 1’organisme semble avoir inventé une
distance par rapport a lui-méme, une sorte de représentation fort primitive de son propre étre face au monde
extérieur. Déja P. Vendryes dans un bel ouvrage avait vu que 1’aléa peut avoir comme contre-effet de forcer a
mettre en place une sorte de réserve®. On pourrait méme parler d’une réfraction en métaphysique contemporaine de
la thése du microcosme.

Ce qu’il faut voir cependant, c’est que cela introduit un hiatus entre le réquisit posé par Armstrong d’une
exemplification nécessaire de tout universel dans un type. Ce dernier a beau stipuler qu’il ne doit pas y avoir de free
lunch en ontologie, notre rapport a I’expérience ne fonctionne pas par stipulation. Plus généralement, une situation

dans laquelle rien n’est jamais pareil & rien, en ontologie, représenterait la position nominaliste la plus radicale, a

87 Résumé de fagon assez technique dans An Outline of Informational Genetics, San Rafael, Morgan & Claypool, 2008. La chose avait été vue
par M. P. SCHUTZENBERGER, « La théorie de I’information » in Information et communication, A. LICHNEROWICZ, F. PERROUX et G.
GADOFFRE (dir.), Paris, Maloine, 1983, p. 15-16 (reproduit in (Euvres complétes, J. BERSTEL, A. LASCOUX et D. PERRIN (éds.), Paris, Institut
Gaspar-Monge, 2009, tome 10, p. 49-50).

% Vers de la théorie de I’homme, Paris, P.U.F., 1973, p. 78-84 ; voir aussi ID., Déerminisme et autonomie, Paris, Colin, 1956; de méme que
I’éclairant commentaire de J. FOURASTIE in Jean Fourastié entre deux mondes, Paris, Beauchesne, 1994, p. 56-58.

MARZO
2012




Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature | Philippe Gagnon

I’image de cet éclair mentionné par Harré®. Méme des matérialistes comme Armstrong ont raison de la trouver
extréme. Si la causalité est I’information transmise, ainsi qu’on I’a parfois proposé™, il est insensé d’en parler
comme d’une pouvoir causal qui serait présent dans la plus furtive instance d’agitation moléculaire, dans chaque
produit infinitésimal du mouvement brownien.

Drailleurs, c’est I’ensemble de la réflexion sur les limites de la connaissance et la nécessité de passer a une
contribution du sujet qui se verrait interrogée sur ce point. Non seulement le principe d’indétermination de
Heisenberg pourrait-il en théorie étre prouvé par 1’usage d’ondes sonores et des transformées de Fourier tout autant
que par une localisation corpusculaire (alors qu’on sait que Heisenberg rejetait 1’ontologie continuiste de
Schrodinger et avouait n’y rien comprendre)’’, mais a s’avancer sur ce chemin on aurait a se demander si
I’incapacité de percevoir des grandeurs conjuguées sans les perturber n’est pas due a notre incapacité de tirer
quelque chose du bruit environnant’®. En changeant de support, en transférant 1’information sur une mémoire”,
nous pourrions échapper aux limites prétendiiment indépassables du principe de Heisenberg ou a tout le moins
douter du caractére d’interdit des seules expériences de pensée sur lesquelles il fut établi & 1’origine’. Nous ne
’attaquerions certes pas de face, mais nous nous servirions de la mise en forme comme d’une mise en ordre, si bien
que la révocation en doute de la capacité du démon de Maxwell d’extraire de 1’ordre d’un environnement sans le
perturber se verrait déplacée par une ruse qui semble en effet avoir été celle du vivant, conformément a ce qu’avait
intuitionné Bergson dés Matiére et mémoire. Voila qui rattache la discussion a 1’équipement normal mentionné
précédemment.

Plus récemment, Ellis a tenté de donner 1’état de son effort d’ontologie formelle en réaction a la physique
quantique. I affirme entre autres que les transitions d’états indéterminés a déterminés sont temporellement
irréversibles, en contradiction avec la symétrie temporelle”. Que les lois mécaniques soient T-symétriques ne régle
pas la question de savoir si le temps est essentiellement réversible. Ellis fait observer qu’il n’y a pas de processus
connu de « reflation » qui serait inverse du processus de collapse d’une onde de probabilité. Certes, les ondes sont
T-symétriques (-t y est substituable a t), mais [’absorption d’énergie qui compléte le processus implique le collapse
de I’onde et c’est ce dernier qui est temporellement irréversible. A un niveau plus fondamental, toujours épris de
classification, Ellis distingue entre processus continus et discontinus, revenant sur une distinction qu’il avait écartée
un peu vite comme nous I’avons vu’®. Le monde est au fond composé de potentiels de réalisation en particules
d’ondes qui sont des entités définies par leurs structures et les potentialités qu’elles autorisent. Ces structures ne
sont pas des structures de quelque chose, Ellis se disant « réaliste ontique-structurel ». Il fait de la relativité non une

théorie prise en défaut, mais une théorie capable d’expliquer les transferts d’énergie continus mais non

% The Philosophies of Science, 2¢ éd., Oxford, Oxford University Press, 1985, p. 106, 123.
% Cf. J. COLLIER, « Causation is the Transfer of Information » in Causation and Laws of Nature, H. Sankey (dir.), Dordrecht, Kluwer, 1999,
p. 214-246.
' E. MAOR, « How I got to Understand Heisenberg’s Uncertainty Principle », Math Horizons, avril 2009, p. 5-8 ; ¢f. M. KUMAR, Quantum, New
York/Londres, Norton, 2010, p. 212.

86 °2 J. CRAMER, « The Transactional Interpretation of Quantum Mechanics », Reviews of Modern Physics, 58, 3, juil. 1986, p. 652.
% Cf. C. H. BENNETT, « The Thermodynamics of Computation—a Review », International Journal of Theoretical Physics, 21, 1982, p. 905-940.
% J. MUGA, R. MAYATO et I. EGUSQUIZA, « Introduction » in Time in Quantum Mechanics, I, G. MUGA et al.(éds.), 2° éd., Berlin,
Springer, 2010, p. 4.

MARZO o8 - N .

2012 The Metaphysics of Scientific Realism, p. 74.

% The Metaphysics|...], p. 84.



Philippe Gagnon | Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature

I’instantanéité qui semble impliquée par la destruction du vecteur d’états’’. Ainsi les valeurs de la fonction d’onde
v sont traitées comme des potentiels de réalisation, et donc classifiées comme propriétés dispositionnelles. 11 est
conduit a affirmer que pour ce type de réalisme ondulatoire «la directionnalité temporelle n’a rien a voir avec la
direction de croissance de 1’entropie, ou avec la psychologie humaine. Elle n’est dépendante que de I’irréversibilité
des processus causaux physiques’®.»

11 lui restera a nous expliquer comment un temps défini d’'une maniére purement physique, par 1’absorption en
un point d’un train d’onde, peut intégrer I’extension proposée par J. A. Wheeler de I’expérience de choix derriére ce
collapse aux aspects complémentaires de la réalité quantique expérimentale. En effet, la détermination quant a
savoir lequel des aspects d’onde ou de particule sera enregistrée dans 1’expérience des fentes de Young peut étre
reportée au moment Ultérieur a I’arrivée du photon qui a déja interagi avec ’appareil aux doubles fentes. Si on
laisse les franges d’interférences a elles-mémes, la décision du physicien d’observer ou non le systéme au moment
ou les particules se cognent a I’écran détermine si oui ou non la lumiére se comportait alors a la maniére de
particules ou d’ondes 4 un moment antérieur. Cette derniére a été expérimentalement vérifiée”.

Ce que la théorie nous apprend par ailleurs, c’est que les électrons se trouvent dans des états, dont on peut
apprécier la probabilité au moyen de solutions de 1’équation de Schrodinger, alors que ’amplitude de la fonction
d’onde mise au carré livre une probabilité de présence, parfois nommée densité en frangais. Puisqu’il s’agit de
mécanique ondulatoire, comme pour ’analyse harmonique, il y a une infinité de solutions qu’on peut obtenir,
lesquelles auront toutes une probabilité. Il existe ainsi dans le domaine quantique un nombre élevé d’états vides,
qu’on nommera virtuels, qui feront en sorte que tout changement pour la molécule sera donné par la transition de
I’un de ces états a un autre. Il existe ainsi un canevas trans-spatio-temporel, un univers lu a rebours, qui contient
toutes les possibilités, déployées intemporellement, ou omni-temporellement, qui guident et permettent le pilotage
de I’actuel. L’objet quantique est ainsi absorbé dans un régne de nécessité, qui est lui aussi la seule maniére de nous
le représenter. Mais cela n’est pas au premier chef en dépendance de la nécessité hypothétique dérivée par Ellis

directement de 1’actuel et des propriétés dispositionnelles des choses.

7. Quelques questions-limite sur ce qui nous oblige a parler de cause et de temps

Dire comme Mumford qu’il faut donner raison a Armstrong et affirmer qu’une instanciation d’un universel,
a quelque moment ou lieu que 1’on voudra, suffit & ce qu’il existe omnitemporellement, nous semble soit une pure
absurdité, ou soit un énoncé parfaitement vide posant par pétition de principe que tout absolument réalise un

universel'”. Certes, des particules d’échange en théorie quantique des champs coordonnent les distributions

7 The Metaphysics|...], p. 86.

%% «[...] their temporel directedness has nothing to do with the direction [sic] entropy increase, or with human psychology. It hasto do only with
theirreversibility of physical causal processes. » (The Metaphysics|...], p. 91.)

% Cf. W. WICKES, C. ALLEY et O. JACUBOWICZ, « A ‘delayed choice’ Quantum Mechanics Experiment » in Quantum Theory and
Measurement, J. WHEELER et W. ZUREK (éds.), Princeton, Princeton University Press, 1983, p. 457-461 ; P. DAVIES- J. GRIBBIN, The Matter
Myth, p. 213 ; aussi W. SEAGER, Theories of Consciousness, Londres, Routledge, 1999, p. 235-239.

1%« Kinds, Essences, Powers », p. 433 note 9.

MARZO
2012




MARZO
2012

Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature | Philippe Gagnon

énergétique dans un espace que nous imaginons vide. La théorie dite de supersymétrie a réussi a coordonner
mathématiquement des particules de spins divers dans une représentation unifiée, si bien que le dualisme forces
d’échanges et particules peut s’estomper progressivement. Ce qui cependant est dicté par la théorie encore en
développement, c’est pour chaque type de particule d’avoir une contrepartie abstraite. La théorie n’a pas d’exigence
pour chaque particule qui pourrait exister, elle n’unifie que des types de celles-ci. Si dans le temps de cligner les
paupiéres un électron fait 1016 révolutions, ce qui pour nous n’est qu’une poussiére temporellement représente pour
cette particule une véritable éternité. Or se rend-on compte de ce qu’implique 1’affirmation que tout le bruit produit
dans la « musique » de la nature doit s’évaluer en termes de correspondance a un universel ? Les formes se réalisent
en fait sur un fond de bruit qui, certes, peut représenter une musique pour des étres qui seraient différents de nous,
qui pourraient s’aviser d’une cohérence qui nous manque totalement (ainsi de la thése de 1’infinité des mondes si
attirante en philosophie de la nature), mais il faut qu’elle soit prouvée pour nous sinon a quoi bon disserter dessus ?
Cela entrainerait a dire que la nature a autant de formes qu’elle n’a pris de configuration dans chaque moment de
son déploiement temporel (une femtoseconde vaut 10-15 sec !).

C’est un point de vue qui revient a valoriser 1’inconnaissable. Tout ramener au noumeéne, ce serait placer la
structure du monde dans un état d’ineffabilité, ce qui est en effet la maniére dont les généralisations en physique
procédent, qu’il suffise de penser a Einstein héritier de la tendance germanique a la généralisation'”', qui montre
qu’une intuition peut étre juste méme si plusieurs des conséquences de cet antécédent pour le moment faux sont
elles-mémes fausses' ! Dire comme nous ’avons présenté plus haut que ’antécédent d’une loi de la nature ne doit
pas étre faux, c’est encore insuffisant parce qu’il faudra en plus préciser & quel moment nous 1’avons considéré. Il
est curieux qu’exigeant la nécessité métaphysique a tout propos, Ellis exprime tant de réserves sur I’usage du
raisonnement contrefactuel au dernier chapitre de Scientific Essentialism. Seule la causation comme transfert d’une
quantité de forme conservée permet de se passer du recours au raisonnement contrefactuel'®.

Pour contrer la difficulté que nous venons de mentionner, qui rend difficile de connaitre les dispositions des
choses avant qu’elles ne les aient manifestées, et qui rend encore plus difficile de penser de quelle maniére on
pourrait entiérement éliminer la régularité ou la fréquence de 1’acte méme de leur discernement, Ellis parlera de
propriétés bloc-structurelles (block structures), soit ces propriétés qui dépendent de relations entre des choses qui
auraient des identités indépendamment de ces relations'®. Ces derniéres n’existent que si et seulement si les choses
constituantes existent et sont reliées de certaines maniéres appropriées. Par exemple, une structure moléculaire
serait une bloc-structure existant si et seulement si ses atomes constituants sont reliés de maniére appropriée. Ces
propriétés bloc-structurelles ne sont pas seulement dispositionnelles. Une structure atomique ou moléculaire peut
exister si et seulement s’il est un atome ou une molécule disposés a se comporter d’une certaine maniére dans
conditions appropriées et préspécifiées, mais ce n’est pas la ce qui en fait un atome ou molécule de ce type. Son

essence serait structurelle et non dispositionnelle, mais nous ne pourrions inférer cette structure que par le

"' Voir la lettre du 4 nov. 1916 a W. De Sitter ou Einstein parle de « mein Verallgemeinerungsbedurfnis ».

121 e tout est documenté de maniére fort intéressante dans H. OHANIAN, Einstein’s Mistakes, loc. cit.
193 Cf. W. SALMON, « Causality without Counterfactuals », Philosophy of Science, 61, 2, juin 1994, p. 297-312.
1% PN, p. 69.



Philippe Gagnon | Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature

comportement d’un atome. La structure existerait cependant indépendamment de la disposition a se comporter. Non
seulement nous semble-t-il y avoir ici inflation ontologique, mais on devra en plus se demander si cette ontologie
rend justice a I’intégralité du phénoméne tel qu’il nous est donné de I’éprouver. La question est de savoir si le
modele de I’explication est celui de la tension antagoniste, ou ago-antagoniste au sens de 1’équilibre de tensions
opposées, ou celui de la passivité minérale, de 1’archétype qui intemporellement se contenterait d’osciller en ne
faisant rien d’autre, roulant la pierre de Sysiphe a jamais vers nulle part.

Sur ce point, si on se souvient de la question de savoir si les atomes se comportent de la méme fagon dans une
de nos synthéses, au sens de la communication par causalité efficiente d’une forme imposée aux choses évoquée
plus haut, ou s’ils différent lorsque présents dans le vivant, nous trouverions, peut-étre a notre surprise, que Ellis se
devrait d’étre rangé du coté des passivistes. Il serait de ceux qui, dans le sillage du Schrédinger de What is Life?,
partent a la recherche des propriétés de cristaux apériodiques, cherchant a établir la stabilité relative du vivant sur
une forme de solidité. Il a beau dire qu’il n’est pas interdit de considérer le jeu d’interaction de propriétés entre
elles, il reste qu’une vraie enquéte sur la nature se devra de mettre au jour la source de ses pouvoirs, et que celle-ci
reviendra en définitive a les faire s’insérer dans une catégorie objective d’universaux ou, I’esprit pouvant désormais
se trouver au repos, il soit possible de dire que rien n’est a poursuivre ou a conquérir de ce qui pourrait
analogiquement se dire d’un agent intentionnel.

Revenons sur un probléme tout a fait fondamental, celui de I’ordre. On peut en identifier certaines variantes.
(1) Ainsi de la contingence, soumettant I’essence a 1’existence et les mettant néanmoins de ce fait en « ordre », celle
qui faisait dire au philosophe des science R. Nogar que les naturalistes « pieux » envers 1’univers lui-méme (tels
qu’aujourd’hui C. Sagan ou R. Dawkins et a son époque G. G. Simpson) manquaient la question essentielle, qui est

105

celle de la dépendance dans 1’exister . (2) La centralité de I’ordre a travers tous les mondes possibles, notion qui

permet a J.-L. Gardies de dire que Hume s’est trompé sur la non dérivabilité de normes a partir de faits'®, ou
encore a Malebranche de dire que 1’action juste se doit de mériter sans quoi la structure méme de toute action ou de
toute pensée serait en contradiction avec elle-méme (Traité de morale, 1684). (3) L’ordre de ce qui existe et qui, en
tant que tel, projette comme au devant de lui une exigence, tissant un Umwelt vital. Pour apercevoir ce probléme, il
faut en quelque sorte que 1’esprit soit une sorte de lieu de passage et qu’il soit situé entre un monde de faits et un
monde de valeurs. Il est difficile de souscrire a la position — et c¢’est pourtant celle de Ellis — de qui le laisserait
entiérement au dehors.

Ellis a la suite de D. Armstrong élabore une théorie des universaux ultimement vide, une sorte de monde
berkeleyen sans Dieu. On trouverait la méme difficulté chez John Leslie, prenant appui sur Spinoza et en réécrivant
les impasses : tout devient qualitatif et Dieu doit passer le test de I’individu. En effet, une autre des options
possibles serait de faire des structures matérielles des patterns, s’étendant des structures en treillis jusqu’aux
systémes de capture et de réutilisation de 1’énergie d’ionisation rendue disponible lorsque, dans une minuscule

fraction de seconde, le mouvement de 1’électron est capturé par le vivant comme réserve pour ses réactions

19 The Lord of the Absurd, New York, Herder & Herder, 1966, p. 74-81.
1% " erreur de Hume, Paris, P.U.F., 1987, p. 34 et 46.

MARZO
2012




Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature | Philippe Gagnon

enzymatiques. Pour John Leslie, ['univers est une immense image tenue ensemble dans une pensée qui ne peut étre
que celle d’un infinite mind'”’. Sur ce point, Leslie a parfaitement raison : il est impossible de penser une pure
multiplicité matérielle, c’était déja 1a un des théorémes de Proclus et c’est le probleme du vinculum qui a
longuement retenu Leibniz et dont le couronnement se trouve dans ses lettres a Des Bosses. Leslie pose cette
commensurabilité des esprits et des structures physiques en absorbant celles-ci dans ceux-la, nous invitant a
imaginer un ingénieur qui, d’une simple régle a calcul et d’un mouvement de va-et-vient, est capable d’obtenir des
résultats doués d’existence physique et pourtant obtenus par changements d’échelle entiérement immanents'®.
Nous avons parlé de Bergson qui avait noté comment la perception d’une couleur telle que rouge devrait, lorsque
nous apprenons le nombre de ses vibrations périodiques, nous aider a saisir 1’esprit en acte de compression du
temps sans qu’il lui ait été possible a nul moment de compter et de discriminer ces vibrations, ayant simplement
changé d’échelle.

Pour asseoir une telle théorie, Leslie semble réduire le changement au déplacement local, et traiter le
quadrivecteur d’Einstein-Minkowski comme s’il était intuitivement visualisable (& 1’encontre des propos
d’Einstein). Se réclamant du panthéisme, il est curieux de remarquer que Leslie n’a pas non plus une ontologie de
Iesprit qui soit averroiste et qui lui soit appariée, puisqu’il parle de la conscience d’un « existant singulier'® ». La
vision qu’il défend est dés I’abord fondée sur une « exigence éthique » (ethical requiredness), une thése difficile a

pénétrer, articulée déja dans Infinite Minds'"’

et présentée de fagon un peu plus digestible dans Immortality
Defended. 1l faudrait se demander si ’ensemble du propos ne repose pas sur une extension sans bornes et cosmique
a partir d’une analogie tirée de 1’expérience de la douleur portée a I’infini. Leslie ne semble pas se rendre compte,
lorsqu’il affirme qu’un univers ou la réalisation du bien et de I’enjoyment n’est pas a un optimum (un des problémes
de sa théorie est de distinguer cela d’'un maximum, mais nous n’y insisterons pas ici) doit étre subordonné a un
autre univers qui en autorise davantage, de ce qu’une telle « souffrance » peut trés bien n’avoir aucun correspondant

scientifique'"!

. Ce que nous pouvons apercevoir par introspection, ¢’est une expérience qualitative de souffrance
morale qui en effet pose I’exigence de 1’esprit, mais par investigation phénoménologique immédiate, et non a partir
de ce qui est scientifiquement assignable. Ainsi le soldat au combat que nous imaginerions perdant une jambe peut
ne pas ressentir de douleur, mais il ne sera pas indifférent & une autre sorte de souffrance s’il s’imagine, méme
furtivement, au-dela de I’expérience de la guerre passant le reste de ses jours diminué aupres des siens.

Dans son chapitre sur les espéces, Leslie rencontre la méme difficulté que Ellis et il tente lui aussi de
solutionner le probléme des block-universals, a la différence de Ellis de maniére a ce que tout devienne intégré au
temps posé par le quadrivecteur relativiste. C’est un temps qui serait rejeté par Bergson, et par N. Wiener, parce

qu’il reléve encore de la fiction cinématographique exposée dans L’ Evolution créatrice''”.

17 Cf. Immortality Defended, Malden/Oxford, Blackwell, 2007, chap. 1 et p. 83.
1% | mmortality Defended, p. 5.
19 | mmortality Defended, p. 9.
MARZO 10 Oxford, Oxford University Press, 2002.
2012 """ Ainsi que S. FREUD I’a bien vu, cf. Civilization and Its Discontents, trans. J. STRACHEY, New York, Norton, 1962, p. 25.
"2 F WORMS (éd.), Paris, P.U.F., 2007, chap. IV ; N. WIENER, Cybernetics, 2° éd., Cambridge, MIT Press, 1973, chap. 1.



Philippe Gagnon | Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature

En effet, exister dans une dimension additionnelle, s’il est vrai que cela permet parfois en sciences une
merveilleuse simplification'”®, ne livrera peut-8tre pas cet effet en ce cas-ci, car en appeler a une cinquiéme
dimension c’est signifier que nous aurons un moment fait partie de ce qui fut possible en vertu des dispositions des
¢léments ultimes de la réalité. Cela est pourtant indifférenciable d’un hasard, puisque la manifestation qui a donné
la singularit¢ de concaténation d’un systéme nerveux particulier n’a rien de nécessaire ni d’essentiel. Il est
indifférent de ce point de vue que Leslie mette tout cela sous le compte de Dieu ou que Ellis défende une version du
naturalisme matérialiste sophistiqué de type australien, puisque les conséquences ne différent pas
fondamentalement.

Le probléme que ni Leslie ni Ellis ne permettent de poser est celui qui, au dire de Bergson, représente notre
expérience la plus immédiate du monde et dont on ne voit pas qu’il devrait étre interdit a la science d’y faire retour.
Pourquoi dans 1’univers de Ellis les molécules créeraient-elles des réseaux qui les font exister en situation de haute
néguentropie, ou de haute improbabilité ? Que gagnent-elles ainsi a ne pas rester dans leur situation naturelle ou
essentielle ? Rien n’est proposé en matiére de réponse autre qu’une pure description.

L’intuition de Nietzsche fut un moment de se demander : pourquoi le pluriel au lieu du schéme d’intégration
catégoriel kantien ne serait-il pas 1’objet le plus riche ? Cette méme intuition est chez Bergsonm, avec son univers
qui est une composition musicale improvisée et a jamais inconnaissable a priori. On notera d’ailleurs que Bergson
utilisait sa critique de la carence imaginative pour signifier I’inverse de Ellis, c’est-a-dire pour stigmatiser la
tentation de tirer le possible du réel donné.

0. Costa de Beauregard propose que 1’incognoscibilité face au possible soit modérée et non pas déclassée
comme le suggéra Bergson, repris plus prés de nous par Prigogine. La clef peut se trouver du c6té de I’invention de
ce systéme matériel et énergétique de la conscience intentionnelle. Si prédire a 1’aveugle est difficile mais permis,
cela n’a pas a étre considéré impossible pour autant. Symétriquement, rétrodire a I’aveugle, ce qui semble interdit
en vertu de la directionnalité unique du transfert causal, doit étre permis mais sévérement réprimé'">. C’est ici
d’ailleurs que la contribution de Ellis pourra s’insérer avantageusement, la structure présente de 1’univers ne devant
pas étre considérée comme autorisant n’importe quoi. On peut se divertir comme R. Kurzweil a imaginer une vie
basée sur du silicone, mais si 1’intelligence qui en porte le concept trouve souvent, méme le plus souvent, par
intuition, cela ne peut étre une chimeére puisque 1’expérience de comprendre au sens de «prendre ensemble» suppose
la chute de l’attention de haut niveau qui reconduit dans cette mystérieuse logique de 1’exister ensemble ago-
antagoniste qui est en définitive celle du corps''®, un moment contemplée par Nietzsche comme contenant la
« grande logique ».

C’est une chose pour les darwiniens d’avoir établi I’arbre de descendance généalogique universelle'’, et ¢’en

est une autre de déclarer que le film de I’évolution rejoué a ’envers (Gould) ne ressemblerait en rien a ce que cet

13 Cf. M. KAKU, Hyperspace, New York, Anchor Books, 1994, p. 86 ou est présenté I’exemple tout a fait remarquable des équations de
Maxwell.

"' Cf. K. ANSELL-PEARSON, Viroid Life: Perspectives on Nietzsche and the Transhuman Condition, New York, Routledge, 2002, p. 142.

'3 Cf. Le Second Principe de la Science du Temps, Paris, Seuil, 1963, p. 23 s.

"¢ D. GELERNTER, The Muse in the Machine, New York, Free Press, 1994, chap. 4 et 5.

""" Cf. E. SOBER, Reconstructing the Past, Cambridge, MIT Press, 1991, p. 21-25.

MARZO
2012




MARZO
2012

Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature | Philippe Gagnon

arbre établi et recense. Certains schémas d’optimalité, qui supposent quelque chose de complexe et de plus
fondamental que les bloc-structures sans qu’il ne s’agisse des espéces infimiques, orienterait par attraction les
embranchements causaux, faisant office d’état attracteur appliqué non seulement a des trajectoires de points-masse
mais a des propriétés précisément bloc-structurelles inventoriées quant a leurs dispositions émergentes a caractére
sociétal. C’est le concept de valence axiologique contemplé un moment par Ruyer''®. Lesprit doit s’y introduire
parce que la pure facticité ne peut pas fonder la nécessité. On n’atteindrait au mieux que cette révérence pour
I’existant de Nogar, mais ce serait d’existentialisme qu’il s’agit alors.

Pour conclure, nous reviendrons sur 1’idée de Ellis, exprimée dés le début de son The Philosophy of Nature,
a I’effet que si nous cessions d’exister il n’existerait plus de couleurs. Cela présuppose qu’il y ait un sens a dire que
le monde pourrait continuer a exister comme fait sans une pensée qui le pense, sans qu’aucun jugement ne puisse en
rendre compte.

Dire cela, ce serait s’opposer aux conclusions de la physique contemporaine. Toute mise en ordre prise dans
les phénomeénes, pensons a un simple cube de glace dans un verre d’eau et envisageons-le a I’inverse de I’exemple
de Bergson alors qu’il est toujours anisotrope par rapport au verre d’eau, est une sorte d’inversion de ses fronticres
réifiées en unités d’information, captées et prises par une conscience. Est-ce que cela signifie qu’un esprit I’a mis en
forme ? Dire qu’on a gelé de 1’eau ne nous fait en rien avancer. C’est le mérité assuré de Ellis de nous avoir rendus
sensibles aux dispositions des choses qui prédéterminent ici un changement d’état. Nul ne sait la réponse a la
question tout juste posée. On peut étre agnostique sur ce point, mais on n’en devra pas moins reconnaitre qu’il
n’existe pour nous aucune maniére pensable de faire en sorte qu’une information lue a8 méme la réalité ne soit pas
de l'ordre d’un ensemble de signaux. Ceux-ci ne peuvent I’étre que pour une conscience dans la mesure ou
I’irréversibilité temporelle de 1’univers, méme si la physique ne peut I’établir au sens de lui trouver quelque
équation, est la condition méme d’une lecture de la réalité. Comme 1’avait remarqué Bergson, nous n’arriverions
jamais a une couleur s’il s’agissait pour nous d’en discriminer la réalité qualitativement reconstruite simplement par
transposition. Quelque chose le fait en nous. Nous n’arriverions jamais a comprendre ce que peut signifier 1016
révolutions d’un électron dans 1 seconde, pour reprendre un autre de nos exemples antérieurs, alors que pour
percevoir et discriminer en appelant le pattern correspondant il faut prés de % sec (les neurones isolés de myéline
peuvent au mieux s’approcher de 300 km/h). Pourquoi alors prendre de telles réalités qui sont mentales d’un bout a
I’autre — comme 1’est la régle a calculer de 1’ingénieur dont se sert Leslie pour illustrer ce point —, en d’autres
termes des exemples remplis de concepts comme s’il s’agissait de faits bruts élémentaires et mécaniques au sens de
I’empirisme du fait pur ? On peut certes, lorsque 1’on médite sur une version contemporaine des paradoxes de
Zénon, parler de kinesthésie dans le cas d’un quart-arriére qui atteint son receveur avec un ballon qu’il doit envoyer
la ou sera le receveur, ce qui est un difficile probléme de calcul différentiel résolu spontanément, mais il n’en reste
pas moins que ce dont on parle encore une fois ¢’est d’un équipement normal. De méme, lorsqu’on pergoit une

couleur on parle d’un équipement normal. Qui dit équipement normal dit stabilité structurelle d’un génome qui

18 Cf. La cybernétique et I’ origine de I’information, 2° éd., Paris, Flammarion, 1968, p. 85. Cf. O. COSTA DE BEAUREGARD, Le temps déployé,
Monaco, Le Rocher, 1988, p. 130-131.



Philippe Gagnon | Remarques sur le projet essentialiste de Brian Ellis en Philosophie de la Nature

reconstruit a chaque génération cette structure qu’on pourrait dire ontique. Il est sr que 1a, en ce point, il y a une
structure causale du réel qui fait qu’un systéme nerveux trés complexe et un ensemble de neurones sont nécessaires
a cette inscription des possibilités de 1’étre percevant la couleur. Le probléme lancinant pour une psychologie
évolutionniste c’est de nous expliquer de quelle maniére le qualia, ou qualitatif pur, aurait été sélectionné alors
qu’il ne sert a rien. La seule chose a laquelle il peut servir ¢’est ce que Elitzur appelle le bafflement, s’étonner de sa

propre capacité'"”.

8. Conclusion

Lorsqu’on se positionne contre la déduction de propriétés parce qu’on ne doit jamais les chercher en
s’appuyant sur le langage, on se positionne par le fait méme contre une éventuelle logique majeure qui serait
responsable de la disposition rationnelle du donné, qui serait celle qui aurait construit ce monde. Parler d’un monde
de faits huméens déconnectés, ce qui est en effet difficile a penser, en plus de jeter par terre les axiomes de la
logique médiévale — tout s’abimant dans le hasard si le vrai en venait a impliquer le faux — c’est tout de méme se
mettre en situation paradoxale en refusant qu’il y ait une prise de la logique sur les choses qui soit plus profonde
que la logique superficielle des implications langagiéres'”’. Il n’est pas interdit de penser ici a une langue pure, une
sémiotique du réel lui-méme qui donnerait la priorité au sémantique, au sens, sur le syntaxique ou ce qui est
ordonné a partir des syncatégorémes, et c’est peut-étre cela I’intuition de Wittgenstein, qui expliquerait d’une part

1121

ses attaques répétées contre la théorie de Russell =, et d’autre part sa sympathie finale a 1’endroit de ce que disait P.

0. Runge sur I’impossibilité phénoménologique d’un blanc transparent (et ainsi de la recomposition du blanc per¢u

par la méthode de Newton'*

), ce qui est sans doute aussi pour le philosophe autrichien une maniére d’exprimer la
vérité finale d’une interprétation panthéiste de la nature'”. Les catégories fondamentales de notre rapport au
monde, celles des formes de tout objet possible, selon le Tractatus, ne sont pas seulement 1’espace et le temps, mais
tout autant la couleur'?*. Entre I’ontologie de Ellis, nous parlant d’un nuage d’hydrogéne censément nécessaire alors
que nous le voyons se lancer dans une course folle de composition, complétée par une théorie des universaux
excluant le possible et le virtuel, et celle d’'un monde gravitant autour d’une forme logique, nous n’imposerons au

lecteur aucune conclusion, mais nous prendrons la liberté de lui rappeler qu’il faut en effet choisir.

9 Cf. A. C. ELITZUR, « Consciousness and the incompleteness of the physical explanation of behavior », Journal of Mind and Behavior, 10,
1989, p. 1-19.

120 On aimera consulter la stratégie si différente de C. F. VON WEIZSACKER, The Unity of Nature, trad. F. ZUCKER, New York, Farrar, Straus, and
Giroux, 1980, p. 175.

121 Cf. J. HINTIKKA, On Wittgenstein, Belmont, Wadsworth, 2000, p. 19-25.

122 Tel qu’analysé par A. LEE, « Wittgenstein’s Remarks on Colours », Philosophical Investigations, 23, 3, juil. 1999, p. 236.

'2 Cf. D. PEARS, Wittgenstein, Londres, Collins, 1971, p. 89.

124§ 2.0251 : « L’espace, le temps et la couleur (la capacité d’étre coloré) sont des formes des objets. » (trad. G.-G. GRANGER, Paris, Gallimard,
1993, p. 36), cf. 2.0131.

MARZO
2012






Alfredo Marcos | Biologia sistémica y filosofia de la naturaleza

Biologia sistémica y filosofia de la naturaleza

Alfredo Marcos
Universidad de Valladolid

Abstract

In biology, the reductionist approach has been prevalent
during the second half of the twentieth century. Thanks to it,
we have known great scientific achievements. But its
limitations have also emerged. The HGP was guided by this
approach. It was a great scientific success. However, it was
also frustrating in some way. The reason for this paradox is
to be found in the excessive expectations placed on it. This
situation has led to a revolution in post-genomic biology.
Currently biology is moving away from the excesses of
reductionism, and approaching a more systemic stance. In
this spirit Systems Biology (SB) was born. We are right now
beginning to explore the philosophical consequences of all
these events. The present text is intended as a modest
contribution to this task. From my point of view, the SB
affects several main issues of philosophy of nature. It forces
us to revisit notions such as those of system, complexity,
organization and function. It affects the debate about the
ontology and axiology of living beings, about reductionism
and holism. It modifies also the debate on causation, on
determinism, chance and freedom. It has to do as well with
the distinction between being and genesis, with the
discussion on the philosophical significance of evolution.

Résumé

En biologie, 1'approche réductionniste a été dominante au
cours de la seconde moitié du XXe siecle. Merci a elle, nous
avons connu de grandes réalisations scientifiques. Mais ses
limites sont également apparues. Le Projet Génome Humain
a été guidé par cette approche. Il a été un grand succes
scientifique. Toutefois, il a été également un peu frustrant.
La raison de ce paradoxe se trouve dans les excessifs espoirs
placés sur lui. Cette situation a conduit a une révolution
dans la biologie post-génomique. Actuellement, la biologie
est en train de se délaisser des exces du réductionnisme, et
en s'approchant vers une position plus systémique. Clest
dans cet esprit que la SB est née. Maintenant, nous
commengons a explorer les conséquences philosophiques de
tous ces événements. Le présent texte se veut une modeste
contribution a cette tiche. De mon point de vue, le SB affecte
plusieurs grandes questions de la philosophie de la nature.
Il nous oblige a revoir des notions telles que celles du

systeme, complexité, organisation et fonction. Elle affecte le
débat sur l'ontologie et axiologie des étres vivants, sur le
réductionnisme et I'holisme. Il modifie également le débat
sur la causalité, sur le déterminisme, le hasard et la liberté. Il
a a faire aussi bien avec la distinction entre l'étre et la
genese, et avec la discussion sur la signification
philosophique de 1'évolution.

Resumen

En biologia ha prevalecido el enfoque reduccionista durante
la segunda mitad del siglo xX. Gracias a €l se han
conseguido grandes logros. Pero también han aparecido sus
limitaciones. El PGH se guid por este enfoque y resulté un
gran éxito cientifico. Pero también una frustracion. La causa
de esta paradoja hay que buscarla en las excesivas
esperanzas que se habian depositado en él. Esta situacién ha
dado lugar a una revolucion en la biologia post-gendémica.
La biologia de los ultimos afios se distancia de los excesos
reduccionistas y adopta enfoques sistémicos. De este
espiritu nace la Systems Biology (SB). Estamos empezando a
explorar las  consecuencias filosoficas de  estos
acontecimientos. El presente texto pretende ser una modesta
aportacion a esta tarea. Desde mi punto de vista, la SB afecta
a varios debates propios de la filosofia de la naturaleza.
Afecta al debate sobre la ontologia y axiologia de los seres
vivos, sobre su posible reduccion a componentes
moleculares, sobre el holismo, también al debate sobre la
causalidad, sobre el determinismo, el azar y la libertad, a la
distincion entre el ser y la génesis, a la discusion sobre la
importancia filosofica del evolucionismo, nos obliga a
reconsiderar las nociones de sistema, complejidad,
organizacion y funcion.

MARZO
2012







Alfredo Marcos | Biologia sistémica y filosofia de la naturaleza

Biologia sistémica y filosofia de la naturaleza

Alfredo Marcos
Universidad de Valladolid

1. Introduccién histérica (1952-2003)

“Thereis a revolution occurring in the biological sciences’. Con esta frase da comienzo un articulo publicado
en 2003 en la revista Genome Research®. Si queremos dar nombre a esta revolucién cientifica, podriamos hablar de
la revolucién post-gendmica. La biologia habia cubierto en esa fecha un trayecto de cincuenta afios que coincide
casi exactamente con la segunda mitad del siglo XX. El inicio de este tramo histérico coincide con €
descubrimiento de la estructura del ADN, de sus funciones genéticas y del codigo genético. Esto sucedié durante
los afios cincuenta del siglo pasado. En 1952 Alfred Hershey y Martha Chase llevaron a cabo experimentos que les
permitieron concluir que son los &cidos nucleicos, y no las proteinas, los encargados de almacenar y transmitir la
informacion genética. En 1953 James Watson y Francis Crick, en colaboracion con Maurice Wilkins y Rosalind
Franklin, descubren la estructura del ADN. Segun publican Watson y Crick en la revista Nature, la molécula tiene
forma de doble hélice. Dicha estructura permite explicar su funcién genética, pues cada una de las dos hebras de la
doble hélice sirve modelo para generar la complementaria. La identificacion del cédigo genético estaba lista a
principio de los afios 60. Fue resultado del trabajo conjunto de muchos cientificos, entre los que se cuenta el premio
Nobel espafiol Severo Ochoa.

La serie de éxitos cientificos logrados por los bidlogos de esta época dispard las expectativas. Comenzé a
cundir la idea de que habiamos dado con las claves Ultimas de la vida. Se abria ante nosotros una perspectiva de
conocimiento y dominio hasta entonces impensada. La orientacion de la investigacion biomédica cambio
drasticamente. Los fondos parainvestigacion, asi como |os recursos humanos, se dirigieron con preferencia hacia el
ambito en plena ebullicién de la bioquimica, la biologia molecular y la genética molecular, muchas veces en
detrimento de otros campos més clasicos de las ciencias de la vida, como podian ser lafisiologia, € evolucionismo,
laecologiay, en general, las ramas mas naturalistas de la biologia.

El sesgo filosofico también cambi6. La nueva biologia trgjo de la mano una clara inclinacién hacia el
reduccionismo. En 1972 este sesgo era ya patente y, para algunos, preocupante. Dos de los padres de la teoria
sintética de la evolucion, Theodosius Dobzhansky y Francisco Ayala, convocaron un congreso que tuvo lugar este
afio en Italia, para hablar sobre los “problemas de la reduccién en Biologia’? A é asistieron notables biélogos y
filosofos de la época, entre los que se cuentan figuras de primera linea como Peter Medewar y Karl Popper. Se
trataba de instrumentar una primera barrera intelectua frente a avance imparable del reduccionismo. Ayala

distinguid tres tipos de reduccionismo, €l metodolégico, € epistemoldgico y el ontolégico. Lo cierto es que €

M. Ehrenberg et al., “ Systems Biology Is Taking Off”, Genome Research, 2003 13 (11), 2003, 2377-2380.
2Th. Dobzhansky y F. Ayala, Sudies in the Philosophy of Biology. Reduction and Related Problems, Macmillan, Londres, 1974.

MARZO
2012




MARZO
2012

Biologia sistémica y filosofia de la naturaleza | Alfredo Marcos

avance de las posiciones reduccionistas se estaba produciendo desde lo metodoldgico hacia lo ontolégico.
Comenzamos dando la bienvenida a métodos moleculares que producen importantes descubrimientos, pero
acabamos aceptando que todo el &mbito de lo vivo se reduce, en € plano ontol 6gico, a moléculas.

La imagen que se estaba formando era simple y atractiva: los seres vivos son el producto de la informacion
genética, quereside en el genoma, €l cua esta formado por unaristra de genes, o sea fragmentos de ADN, cada uno
de los cuales sirve para sintetizar una proteina. Toda la dinamica de la vida quedaba reducida a su base genético-
molecular. A partir de ahi, las posibilidades ingenieriles encaminadas hacia la produccion y la terapia parecian tan
NUMErosas como proximas.

Laresistencia que pudieron oponer a estaimagen los cientificos y filésofos reunidos por Ayalay Dobzhansky,
u otros en lamisma linea, fue més bien tenue, y no pudo vencer lo que podriamos llamar € signo de lostiempos. La
corriente reduccionista seguia avanzando inexorablemente a la sombra de los éxitos innegables de la genética
molecular. Quiza el mas claro exponente de esta corriente fue el famoso libro de Richard Dawkins titulado EI gen
egoista®. En & se produce ya de modo claro la reduccién ontol dgica de todo lo vivo alo genético. Los organismos
son meros vehiculos instrumentalizados por los genes. Han perdido todo peso ontol dgico. Lo que de verdad existe
son los genes, € resto es epifendmeno, vehiculo, apariencia 0 como maximo instrumento. La via de la verdad esté
pavimentada con biomoléculas, la de la apariencia con tejidos, organismos y ecosistemas. Todo esta en los genes,
toda la informacién, todas las instrucciones necesarias para construir los vehiculos que les permiten vigjar de una
generacion a otra, hasta casi 1os lindes de la inmortalidad. El flujo de informacién, como la causalidad, solo conoce
un sentido, desde los genes hacia el organismo, bottom-up, y la seleccion natural sélo hace diana en los genes.

En esta atmoésfera cobra perfecto sentido € [lamado Proyecto Genoma Humano (PGH). Si todo esta en los
genes, conozcamos a fondo, exhaustivamente, 10s nuestros, y sabremos todo lo que se precisa para mangjar la vida
humana, o0 al menos sus patologias. Podremos diagnosticar 1os males, incluso predecirlos, y posiblemente curarlos
mediante terapias génicas. Estas esperanzas se fraguaron y fueron transmitidas al pablico durante la época de auge
de la perspectivareduccionista.

Laidea del PGH fue madurando durante los afios 80 y se puso en marcha en 1990. Hay que considerar que un
proyecto de este calibre depende no sélo del estado de las ciencias biolégicas, sino también de la capacidad de
computacion de los ordenadores, e incluso de la coyuntura politica y econémica. En  momento en que esta
constelacién de factores fue favorable, la maguinaria se pudo en marcha, liderada, significativamente, por uno de
los descubridores de la estructura del ADN, James Watson. EI PGH fue un proyecto de investigacion, uno de los
mas grandes, la cara visible de la big science en € Ultimo tramo del siglo xx, algo andlogo a lo que supuso €l
Proyecto Manhattan medio siglo antes. Pero fue algo méas que eso. Produjo una nueva forma de hacer biologia. A su
sombra se desarroll6 la bioinformética y las [lamadas omic-sciences, las ciencias dmicas. El sufijo oma, procedente
del griego, se refiere a una totalidad. Asi, el Proyecto Gen-oma Humano buscaba la identificacién de todos los

genes humanos. No se trata de una teoria sobre los genes, lo cual estaria en €l campo de la genética, sino de una

® R. Dawkins, The Selfish Gene, OUP, Oxford, 1976.



Alfredo Marcos | Biologia sistémica y filosofia de la naturaleza

identificacién completa de latotalidad de los genes humano, que por €llo se sitllaen el campo de la gendémica.

En 2001 se present6 con toda suerte de honores politicos y mediéticos, en varios paises simultdneamente, un
borrador de resultados, y en 2003 aparecio la secuenciacion completa del genoma humano. Por hablar en términos
kuhnianos, se trataba de un éxito indudable de lo que entonces era ciencia normal, desarrollada dentro del
paradigma dominante. Y, sin embargo, € mismo afio, Genome Research se permite publicar un articulo encabezado

por la perturbadora frase que hemos citado: “ There is a revolution occurring in the biological sciences’.

2. Labiologia post-gendmica (2003-)

La situacién parece un poco paraddjica. En € PGH se invirtieron del orden de los 90.000 millones de délares.
Absorbié € trabajo de muchos cientificos de todo € mundo durante més de una década. En 2003 el PGH era
considerado a todas luces como un gran éxito de la ciencia. Incluso antes de o previsto habia logrado €l objetivo
propuesto, la secuenciacion de nuestro genoma. Pero, por otra parte, empezaban a asomar signos de decepcidn. En
cierto sentido e PGH resultaba también un fracaso, ya que las gigantescas expectativas médicas que se habian
instalado en la opinién pablica no se vieron cumplidas. Al parecer, no todo estaba en los genes.

Para empezar, se encontraron genes en un nimero inferior al previsto. Se especulaba en los inicios del PGH
con unos 100.000, pero sorprendentemente resulté que no tenemos ni siquiera 30.000. Muy pocos para tanta carga
informativa como se les atribuia. Ademas, parte del material genético parece poco significativo. Junto a llo, se
descubrié que la expresion de los genes estd modulada por otros genes y por factores epigenéticos, que forman
parte también del patrimonio hereditario. Por afiadidura, la expresion genética esta condicionada por patrones de
desarrollo y por factores ambientales. Siimese a ello € hecho de que en la construccién de un solo rasgo fenotipico
pueden estar implicados muchos genes, y un solo gen puede trabajar en la de varios rasgos.

He aqui la paradoja. Exito y fracaso a un tiempo. ¢Como interpretarlo? En realidad el PGH constituy un gran
éxito de la investigacion bioldgica. Si embargo, no satisfizo todas las esperanzas puestas en é. De ahi es
sentimiento de fracaso. Pero estas esperanzas se basaban en una perspectiva reduccionista. Recordemos: todo esta
en los genes. El sentido de fracaso, pues, no deriva del propio PGH, sino de la distancia entre sus resultados y las
expectativas generadas por la mentalidad reduccionista. Tenemos que ser todavia méas precisos. e reduccionismo
metodolégico nos ha aportado importantes resultados y una ingente cantidad de datos, pero el reduccionismo
ontolégico a la postre se ha revelado como erréneo. Simplemente, no es verdad que todo esté en los genes. No es
cierto que los organismos sean meras maquinas de supervivencia controladas por los genes. La metéfora del gen
egoista confunde mas que orienta. Denis Noble ha propuesto recientemente que pasemos a la metéfora del gen

cautivo en e interior del organismo®.

4D. Noble, The music of life, OUP, 2006.

MARZO
2012




Biologia sistémica y filosofia de la naturaleza | Alfredo Marcos

Mas ala de los genes, € nivel epigenético resulta de primera importancia, asi como las proteinas y las vias
metabdlicas en las que operan. La célula en su conjunto y € ambiente en € que vive tienen influencia sobre €l
desarrollo de los tgjidos y del organismo. EI mismo organismo posee una cierta autonomiay es agente de su propio
desarrollo y comportamiento. Llega incluso a modificar el comportamiento de sus partes y hasta de sus genes.
Desde un punto de vista aun més amplio, €l entorno en e que viven los organismos ha de ser tomado en
consideracion para entender los fendmenos biol dgicos. Todos estos niveles tienen su propia dinamica auténoma y
consistencia ontol égica. Hemos descubierto que son irreductibles a la base genético-molecular. Por ello hablamos
ya de hiologia post-gendmica. Por eso se han puesto en marcha proyectos para estudiar € epigenoma, €
proteinoma, € metaboloma... Por esta razon, tras el PGH, han aparecido una serie de disciplinas conocidas como
6micas (omic sciences). En cooperacion, entre todas estan produciendo una enorme cantidad de datos que se pueden
gestionar solo gracias € avance en paralelo de la bioinformatica. Coincide la aparicién de estas disciplinas con €l
auge de la biologia del desarrollo, con la nueva sintesis entre esta y las teorias evolucionistas y con € crecimiento
otras ramas naturalistas de las ciencias de la vida como la etologiay sobre todo la ecologia.

De este modo hemos cambiado la perspectiva, estamos haciendo ya otro tipo de biologia. Utilizando palabras
de Thomas Kuhn, € paradigma ha cambiado. Es justo decir que “hay una revolucion en marcha dentro de las
ciencias biolégicas’. Los genes han degjado de ser obsesién Unica. Es lavida en su complegjidad jerérquica, en todos
sus niveles, en sus aspectos dinamicos, relacionales, no lineales, la vida desde una perspectiva holista, sintética y
sistémicala que ha pasado a ocupar €l centro de lainvestigacion. Paraddjicamente, el éxito del PGH, €l éxito de una
metodol ogia reduccionista, ha producido la quiebra de una ontologia reduccionista, porque ha puesto en evidencia
los limites de esta Ultima.

Unade las principales lineas de investigacion dentro de este nuevo ambiente mas holista es la llamada systems
biology (SB), biologia de sistemas o biologia sistémica’. ¢Qué implicaciones puede tener esta nueva forma de hacer

biologia paralafilosofia de la naturaleza?

3. El punto de vista filosofico

Hacer biologia es tarea de hidlogos. Pero tal vez hardn una mejor ciencia mediante el didlogo interdisciplinar
con fisicos y mateméticos. Incluso la filosofia puede favorecer € desarrollo de las ciencias de la vida en esta
agitada época de cambio. No olvidemos que € padre de la biologia, Aristételes, fue también un gran filésofo. Y €l
mismo Darwin dedicé particular atencién a lafilosofia de su tiempo. Quiero decir, que un didlogo entre filésofos y
bidlogos puede ser beneficioso para ambas partes. En e momento actual, dicho didlogo puede aportar fundamentos
filosoficos ala SB, y puede a un tiempo recoger sugerencias procedentes de la SB para profundizar en lainteleccién
filosofica de la naturaleza. O'Malley y Dupré sostienen que la filosofia puede contribuir positivamente en algunas

tareas de la SB. Veamos, segun ellos, qué elementos puede aportar.

M;oﬁzzo 5 L. Alberghina y H.V. Westerhoff, Systems Biology: Definitions and Perspectives, Springer Verlag, Berlin, 2005; F.C. Boogerd et al, Systems

Biology. Philosophical Foundations, Elsevier, Amsterdam, 2007.



Alfredo Marcos | Biologia sistémica y filosofia de la naturaleza

“Systems Biology thus encapsulates some of the oldest philosophical tensions in biology and perhaps can be
interpreted as just their latest manifestation”. Asi pues, seglin estos autores, se puede esperar una contribucién Util
de la filosofia a la SB “because there are some key philosophical tensions that could seriously hamper the
development of Systems Biology, it seems that making some special philosophical efforts in these crucial early days
of Systems Biology would be worthwhile”.

Estos esfuerzos filoséficos se concentran especialmente sobre el concepto de sistema: “Identifying and
conceptualizing the systems central to each inquiry is clearly a basic philosophical issue integral to the success of
the science’. Dicha tarea puede especificarse en tres preguntas clave: i) “What is a system?ii) What biological units
map on to systems? iii) How do Systems constrain individual components?”®.

En larespuesta que demos a estas preguntas se juegan muchas de las posibilidades de la SB, asi como algunos
debates filosoficos de importancia. Por jemplo, la SB no considera los organismos como simples cimulos de
moléculas o instrumentos de sus genes. Esto abre oportunidades para una biologia més acorde con una ontologia
razonable y para una ética respetuosa con los vivientes, incluso para una ciencia mas humana y humanistica. Es
dificil objetar ante la manipulacién biocingenieril de los seres vivos desde una perspectiva estrictamente
reduccionista, |0 es menos desde un punto de vista mas holistico.

No obstante, € cambio de perspectiva no esta exento de riesgos. A través de las tres preguntas recién citadas
expondré cuales son estos riesgos y haré algunas sugerencias para evitarlos. El riesgo principal, ami parecer, es que
€l organismo viviente pase de ser considerado como “agregado de moléculas biotecnol 6gicamente disponible’ a ser
tomado como simple “parte no sustancial del Gran Ecosistema biopoliticamente disponible”. Dicho de otro modo,
quiza corremos hoy €l riesgo de transitar desde una filosofia de la naturaleza de corte excesivamente reduccionistay

mecani cista a otra de signo opuesto, excesivamente halista.
4. La cuestion conceptual: Qué esun (bio)sistema

La primera de las tres cuestiones es de naturaleza conceptual. El término “sistema’ deriva del griego. Quiere
decir composicion. Pero no se refiere a una mera yuxtaposicion de elementos. Un sistema esta constituido por
elementos com-puestos que mantienen relaciones entre si. El sistema consta de los elementos y de las relaciones.
Posee propiedades que derivan de estas relaciones y que no pueden ser obtenidas simplemente por yuxtaposicion o
suma de los elementos. Existen sistemas naturales, como el sistema solar 0 los ecosistemas. También los hay
artificiales, como por ejemplo un sistema informatico. Pero € objeto de nuestra reflexion aqui son especificamente
los sistemas vivos. En principio, todos ellos eran naturales, pero actuamente muchos sistemas vivos son un
producto conjunto de naturaleza y técnica. Ademés no se puede descartar la futura produccion artificia de auténtica
vida. Pero ni un sistema planetario, ni tampoco un computador son sistemas vivientes. Por tanto, la cuestion
conceptual que interesa a la SB no es smplemente “¢qué es un sistema?’, sino mas especificamente “¢qué es un

5 O'Malley y Dupré, “Fundamental Issuesin Systems Biology”, BioEssays 27 (12), 2005, 1274-1275.

MARZO
2012




Biologia sistémica y filosofia de la naturaleza | Alfredo Marcos

biosistema?’

L os sistemas vivos tienen caracteristicas especificas. A diferencia de los artefactos comunes, los vivientes no
resultan del ensamblaje de piezas preexistentes. Estan compuestos de partes, no de piezas. Y estas partes aparecen
durante un proceso de diferenciacion, a tiempo que se desarrolla e sistema mismo. En otras paabras, los
biosistemas tienen una historia, una filogénesis y ontogénesis, una evolucién y un desarrollo. Y aqui reside
primer riesgo filosdfico para la SB. Los sistemas vivos no son simplemente sistemas, son un tipo peculiar de
sistema. Para diferenciarlos tal vez deberiamos llamarlos biosistemas. Desde € punto de vista académico, esto
significa que la SB deberia avanzar en colaboracion con la perspectiva evolucionistay con la biologia del desarrollo
y la embriologia. Parece que en este sentido, la SB esta Ilamada a colaborar con la también naciente perspectiva
Evo-Devo.

No obstante, seria erréneo fijarse en una sola de las caras del asunto. Es verdad que los biosistemas son
dindmicos, pero también lo es que conservan su identidad a lo largo de toda su vida. En gran medida es la base
genética la que permite dicha estabilidad, porque permanece desde €l inicio de la vida de un organismo hasta el
final de lamismay se repite en todas sus células. Aunque es cierto que no todo esta en 10s genes, esta constatacion
no deberia llevarnos a extremo opuesto. Desde mi punto de vista, la informacion biol égica no reside en los genes,
ni en ninguna otra ubicacion concreta del organismo. La informacion es una relacion. Asi 1o he escrito en diversos
lugares’. Esta relacion implica un mensaje genético, un contexto celular y una funcion de referencia. Mas, a
escoger los genes como “mensgj€”’ en la relacion informacional, nuestra eleccion no es arbitraria. Se trata de
biomoléculas muy especificas y flexibles, cuya modificacion, por leve que sea, puede resultar critica para €l
organismo. Pediria, aqui, tan solo un poco de equilibrio. La critica a reduccionismo es adecuada, pero no
deberiamos olvidar la especificidad del materia genético y su contribucién a la identidad y estabilidad del
organismo. También es acertado € acento puesto sobre la dindmica, pero no deberiamos olvidar los factores de
estabilidad e identidad alo largo de la vida de cada organismo y a través de las generaciones.

Lo mismo vale respecto a acento puesto en las relaciones. no hay que olvidar laimportancia de los elementos
mismos. Hemos dicho que los sistemas estén constituidos por elementos y relaciones. A menudo se sostiene que la
SB se centra en las relaciones mas que en los elementos. También en este caso el exceso produce un riesgo.

Pondré un gemplo histérico. Mientras que las otras escuelas quimicas estudiaban las propiedades de las
sustancias, la quimica newtoniana del siglo xviiI decidié examinar todas las relaciones entre sustancias, con una
vocacion de exhaustividad similar a la de las actuales ciencias émicas. Este proyecto de investigacion se convirtid
pronto en una via muerta. La quimica newtoniana del Xxviil se agotd répidamente en e desarrollo de tablas
relacionales. Para estudiar las propiedades de una sustancia quimica no hace fata testar todas sus posibles
relaciones con otras. Hoy la potencia de computacién es inmensamente superior ala que existiaen € xviil. Tal vez
por ello nos sintamos tentados de nuevo a afrontar este reto de la compilacién de tablas relacional es exhaustivas. En

realidad, existen dos corrientes dentro de la SB. Una més empirica, pragmaticay computacional, y otra mas tedrica.

MARZO
2012

" A. Marcos, “Bioinformation”, en G. Terzisy R. Arp (eds.), Information and Living Systems, MIT Press, Cambridge MA, 2011.



Alfredo Marcos | Biologia sistémica y filosofia de la naturaleza

Las relaciones deben, por supuesto, ser estudiadas, pero con un cierto sentido de pertinencia. Quiza no sea
necesario perderse en proyectos exhaustivos. Ahora bien, el sentido de pertinencia que nos indica qué relaciones
tienen relevancia biolégicay cuédles no, derivade lateoriay de la ontologia, no de |os meros registros empiricos.
Permitaseme extenderme un poco sobre la importancia del sentido. Es verdad que los biosistemas son
complejos. En ellos las partes se vuelven las unas hacia las otras, se pliegan. De ahi la complejidad (cum-plexum)
de los sistemas. Pero, una vez mas, encontramos en los biosistemas particularidades que no se dan en los demas
sistemas. La complejidad de los biosistemas es mas funcional que estructural. Poseen una organizacion que va mas
alla del simple orden. Nada puede ser definido como biosistema si carece de una complgjidad con sentido, de una
compleiidad orientada. Y el sentido, o la orientacion, viene dado por lafuncién. Por jemplo, las proteinas han sido
caracterizadas desde Schrodinger, como cristales aperiddicos. La proteina presenta organizacion funcional, més que
orden estructural. Su complejidad —sus plexos o plegamientos— esta orientada hacia una funcién, como por
giemplo el transporte de oxigeno. A su vez la funcién ha de referirse siempre a una sustancia. Asi, incluso la
hemoglobina falciforme tiene una funcién si consideramos € bienestar de un organismo humano en zonas de
malaria endémica. A menudo describimos como funcional la divisién celular que se verifica con normalidad en un
tegjido. Sin embargo € mismo proceso bioldgico nos parece disfuncional cuando se da en un tumor. En suma, algo
es funcional 0 no en relacién a un viviente concreto. Desde el punto de vista ontolégico diriamos por referencia a
una sustancia. Asi pues, la SB implica necesariamente problemas ontolégicos. La renuncia a una reflexion
ontol gica constituiria un riesgo parala SB, que se perderia en simples registros empiricos de interacciones. Podria
incluso conducir ala frustracion de las expectativas abiertas. Sin ontologia, los sistemas podrian ser tomados como
meros grupos convencionales de elementos. De este modo, la complejidad y la funcionalidad dependerian en dltima
instancia de nuestra perspectiva, més que de la realidad de las cosas (en la linea interpretativa que Cummins

propone paralateoriade las funciones). Y esta observacion nos lleva ala segunda pregunta filosofica.

5. Lacuestion dela sustancia: Qué entidades biolégicas pueden contar como biosistemas

Esta segunda cuestion tiene un carécter mas empirico. Se trata de ver qué entidades biol 6gicas cumplen con las
caracteristicas que hemos atribuido a los biosistemas. Es decir, qué unidades bioldgicas son en realidad sustancias
funcionales, complejas, generadas mediante evolucion y desarrollo. Yo diria que las sustancias por excelencia son
los organismos. Un animal, una planta, un hongo, una bacteria, una persona... En consecuencia, cada organismo
viviente es, paradigmaticamente, un biosistema. Es €l principal punto de referencia de la funcionalidad y la
complejidad.

No obstante, como se sabe, la vida esta estructurada jerérquicamente. Otros niveles de la vida pueden contar
también como biosistemas. En sentido primario 1o son los organismos, pero en un cierto sentido derivado o
secundario también son biosistemas las partes de los organismos: sistemas como el digestivo, miembros u érganos
como €l corazoén, tejidos como € epitelio, y células integradas en metazoos y metafitos. En un sentido todavia mas

degradado pueden contar como biosistemas también entidades como los simbiontes, los organulos celulares y los

MARZO
2012




MARZO
2012

Biologia sistémica y filosofia de la naturaleza | Alfredo Marcos

virus.

No sé exactamente dénde habria que colocar en esta escala otras unidades superiores de organizacién, como
las poblaciones, las colonias, las familias, clanes, y otras entidades sociales, y, en definitiva, los ecosistemas. Pero,
naturalmente, no son biosistemas en un sentido tan paradigmatico o primario como |os organismos.

El caso de |as especies y |0s taxones superiores presenta, asimismo, dificultades. No creo que puedan ser vistos
como biosistemas, sino mas bien como entidades abstractas, es decir, conceptos, con base real.

El esclarecimiento de todo esto implica un trabajo filosdfico. Se trata de construir una ontologia que distinga
claramente, por un lado, las entidades abstractas, como los conceptos, y por otro las concretas, como los
biosistemas. Y, dentro de estas Ultimas, habria que distinguir niveles. Es decir, debemos distinguir entre un sentido
primario y paradigmatico de biosistema, atribuible sdlo alos organismos, y un sentido secundario o derivado, quiza
analdgico, atribuible a otras entidades biol 6gicas, sean inferiores o superiores a organismo. Dada esta ontologia, la
SB seria ciertamente una ciencia de los vivientes.

Querria ampliar un poco la reflexion sobre los niveles superiores a organismo. Seglin la imagen del gen
egoista, €l gen es la auténtica sustancia. El organismo queda “des-sustancializado”. Y con ello devaluado. Pero
quizd ahora vamos hacia el ecosistema como Unica sustancia real, con un resultado similar en cuanto a la
importancia del organismo. ¢COmo evitar esta deriva? ¢Como reconocer su justo peso ontoldgico a los ecosistemas
y aotras entidades sociales sin devaluar |o0s organismos?

Se podria pensar, segun la presente moda intelectual, que en realidad |os niveles méas importantes son siempre
los mas elevados o inclusivos. Nos viene ala mente con frecuencia unaimagen espacial: o pequefio forma parte de
lo grande, las células de los tejidos, los organismos de los ecosistemas. Sostendré, a menos como hipétesis de
trabajo, que esta imagen representa un riesgo para la filosofia de la naturaleza y también para la propia SB. Los
organismos, es cierto, estan constituidos por moléculas, céulas, tejidos, 6rganos y miembros, algunos de ellos
agrupados en sistemas. Pero hay que afiadir que los organismos estan también formados por elementos sociales,
demogréficos y ecosistémicos. Pongdmoslo asi: cada uno de nosotros, como organismo, esté hecho de células, pero
también de sociedad y de ecosistema. En términos mas filosoficos, diriamos que no somos mera materia de la
sociedad o del ecosistema, sino que, a la inversa, los organismos estamos formados también por materia
ecosistémica y socia. Esta nueva visualizacién permite dar la importancia justa a las grandes entidades, como los

ecosistemas, pero sin destruir, devaluar o instrumentalizar 10s organismos vivientes.



Alfredo Marcos | Biologia sistémica y filosofia de la naturaleza

Yalor

persona
organismao

familia

otras entidades sociales

arganos
: ecosistema
tejidos

células

moléculas

6. Lacuestion dela causalidad: Cémo un biosistema € er ce influencia sobre sus componentes

Esta tercera cuestién tiene que ver con la causalidad. A menudo se distinguen dos tipos de causalidad en los
seres vivos: causalidad ascendente (bottom+up) y descendente (top-down). Denis Noble ha propuesto un tercer tipo
de causalidad que él denomina middie-out. La del primer tipo se da cuando los cambios ocurridos en alguna de las
partes causan efectos en €l conjunto del sistema. La segunda ocurre si €l sistema mismo es capaz de causar efectos
sobre todas 0 algunas de sus partes. Para el tercer tipo de causalidad podemos partir de cualquiera de los niveles de
la jerarquia biologica. Se encuentra entonces que la actividad de este nivel, por gjemplo tisular, produce efectos
hacia abajo y hacia arriba sobre niveles adyacentes. Segiin Noble, es precisamente este tercer tipo de causalidad el
que resulta mas préximo al espiritu de la SB.

Creo que podemos apuntar dos criticas a estas ideas. En primer lugar, pienso que no hay simetria entre las
formas de causalidad ascendente y descendente. En contra de la creencia més extendida, €l segundo tipo es mas
empirico, el primero més tedrico y especulativo. Todos tenemos experiencia directa de causalidad descendente (top-
down), ya que nosotros, como organismos que somos, producimos mediante nuestra accion, muchas veces libre,
efectos sobre nuestros componentes. Por ejemplo, podemos cambiar la posicion de nuestro cuerpo, la flexion de un
brazo o el contenido de colesterol de nuestra sangre. En la direccion opuesta, bottom-up, solo podemos registrar las
correlaciones estadisticas y las sucesiones temporales, sobre las que proyectamos e concepto de causa-efecto

gracias a conjeturas tedricas. En realidad, la experiencia directa de la causalidad bottom-up —como sugirié Hume-

MARZO
2012




MARZO
2012

Biologia sistémica y filosofia de la naturaleza | Alfredo Marcos

no esta a nuestro alcance. Por gjemplo, se puede sentir un cierto estrés o una cierta relgjacion tras un cambio
hormonal. Esta informacion hace referencia a la sucesion o correlacion de acontecimientos (cambio hormonal-
molecular —> cambio animico-sistémico), pero no tenemos ninguna experiencia directa de la relacién causal entre
elos. Latranquilidad o el estrés, como sentimientos, son completamente heterogéneos respecto de las hormonas o
los neurotransmisores, como moléculas. Nietzsche® sostuvo que en estos casos damos un salto radical de un orden a
otro totalmente distinto. Si existe la causalidad en un sentido empirico, esa es la causalidad top-down, es decir,
desde €l biosistemas, como finy sentido, hacia sus partes.

Esto no quiere decir, por supuesto, que no exista causalidad bottom-up, sino que es un tipo de causalidad que
nosotros reconocemos de modo més indirecto, tedrico y especulativo que la causalidad top-down. Una biologia
focalizada sobre sistemas es una ciencia que debe tener en cuenta todas las direcciones de la causalidad, sin olvidar
cual esprimariay cud derivada segin el orden de nuestro conocimiento.

La segunda observacion critica afecta al concepto de causalidad middle-out, propuesto por Noble. Segln creo,
introduce una inclinacion relativista poco benéfica para la SB. Todos los niveles de la jerarquia biol6gica tienen
capacidad para causar efectos sobre otros niveles. Pero no todos tienen la misma importancia causal, desde €l
momento en que no todos presentan e mismo grado de sustancialidad. Habiamos convenido en que son
precisamente los organismos los que deben ser considerados como biosistemas en un sentido mas propio. Son ellos,
por lo tanto, los agentes causales mas importantes para la explicacion biol 6gica, tanto en sentido descendente como
ascendente.

La oportunidad que nos abre la SB para una comprensién filosofica de la naturaleza viva se realizard més
plenamente si se asocia con una ontologia que podriamos llamar “pluralismo no homogéneo”. Lo cua equivale a
reconocer realidad ontoldgica y capacidad causal a todos los niveles de la vida, pero de manera especial a los

organismos.

7. Conclusion: SB y nueva Filosofia de la Naturaleza

“The science of systems biology —segin afirman Boogerd et al.— appears to have much more philosophical
consequences than molecular biology, which has been the biological science of the last decades’®. La biologia
molecular buscaba los componentes moleculares de los vivientes, pero no intentaba explicar como dichos
componentes, con su funcionamiento conjunto, producian la vida. Tenia, segin los mencionados autores, un sesgo
claramente reduccionistay carente de consecuencias filosoficas distintas de las que pudieran surgir de lafisicay la
quimica. En cambio, a centrar nuestra atencién en los biosistemas, como hace la SB, algunos de los tépicos
filosoficos que configuran nuestra imagen de la naturaleza resultan afectados. Aparece asi, ante nuestros 0jos, una
filosofia de la naturaleza marcada por o propiamente bioldgico y no sélo por lo fisico.

No trataré aqui de obtener consecuencias sustantivas, y mucho de menos de defenderlas con argumentos. Tan

8 E Nietsche, Sobre verdad y mentira en sentido extramoral, Tecnos, Madrid, 1998 [Uber Wahrheit und Lige im auBermoralischen Sinn, 1873]
° F.C. Boogerd et al, Systems Biology: Philosophical Foundations, Elsevier, Amsterdam, 2007, p. 334.



Alfredo Marcos | Biologia sistémica y filosofia de la naturaleza

sblo dejaré apuntados |os debates de interés para la filosofia de la naturaleza que €l nuevo paradigma de la SB nos
dejaabiertos.

Es bastante obvio que la SB nos invita a reabrir el debate sobre €l reduccionismo, debate que no podré ser
resuelto de una manera simple, con un si 0 un no. Hemos visto como Francisco Ayala nos ensefié a distinguir entre
diferentes tipos de reduccionismo: metodolégico, epistemoldgico y ontoldgico. La posicién en e debate sobre €l
reduccionismo deberia modularse en funcion de esta tipologia. Asi, la biologia molecular ha logrado impresionantes
éxitos cientificos con una metodologia reduccionista. También es cierto que sus limites han llegado a aparecer, de
ahi la necesidad de un cambio de perspectiva hacia una biologia mas sistémica. Esto quiere decir que €
reduccionismo metodolégico es adecuado en muchos casos, si bien debe ser complementado con otros métodos.
Todo €ello apunta hacia un pluralismo metodoldgico en las ciencias de la vida. En un sentido muy similar ha
argumentado recientemente Sandra MitchelI*°, quien aboga por un “integrative pluralism’.

En & campo de reduccionismo epistemoldgico, s algo nos ensefia la SB es que no podemos esperar
reducciones tedricas a gran escala, que cada nivel de la organizacion biol dgica tiene su propia autonomiay debe ser
tratado segUin teorias propias. Si bien, tiene sentido intentar la creacion de teorias que conecten niveles contiguos.
Aqui también e pluralismo resultalo més recomendable.

Se puede decir que €l debate sobre el reduccionismo en e plano metodolégico y epistemol égico afecta sobre
todo a la filosofia de la ciencia, pero cuando pisamos € plano ontoldgico la filosofia de la naturaleza resulta
inevitablemente afectada. Nos preguntamos qué tipo de entidades alberga el mundo natural. Podriamos zanjar la
cuestion hablando de atomos y de moléculas, quiza de fuerzas o de energia. Pero la SB parece reconocer ademés la
presencia de otro tipo de entidades, a saber, |0s biosistemas, con peso ontol égico propio.

En resumen, en e plano metodoldgico el reduccionismo esta [lamado a convivir con otros enfoques. En
plano epistemol 4gico se puede esperar reduccion entre teorias solo en pequefia escala; ha quedado obsoleto el suefio
de la gran teoria unificada de todo. Pero en e plano ontoldgico e reduccionismo resulta simplemente un error
filosofico. Parafraseando a Shakespeare, hay mas cosas en la naturaleza que todos las que se atreva a sofiar la
biologia molecular... Estan también los biosistemas.

Esto nos lleva a otro debate de evidente interés para |a filosofia de la naturaleza, €l debate sobre la causalidad.
Tras € pluralismo ontolégico, que reconoce sustancialidad a los vivientes, quiza también deberiamos abrir una
ventana al pluralismo causal, con e reconocimiento de que las relaciones causales corren de abajo a arriba y
viceversa, de que cada organismo estd condicionado por lo que hacen sus partes, asi como las partes por €l
comportamiento sistémico del organismo. Las ideas de concausalidad, no linealidad y retroalimentacion deberian
ser integradas en la descripcion de la naturaleza, especialmente de la naturaleza viva. La pluralidad aristotélica de
las causas, que incluye causas eficientes y finales, también deberia ser activada. Nada entenderiamos de la
complejidad y organizacion de los sistemas vivos S no pusiéramos estas caracteristicas en relacion con la
funcionalidad y laforma de vida de cada organismo.

0's, Mitchell, Unsimple Truths, Chicago University Press, Chicago, 2009.

MARZO
2012




Biologia sistémica y filosofia de la naturaleza | Alfredo Marcos

Con la irrupcién del paradigma sistémico en hiologia queda tocada también la cuestion del determinismo,
ligada a las del azar y la libertad, todas ellas esenciales para la filosofia de la naturaleza. La no linealidad de los
sistemas vivos hace que buena parte de su comportamiento no sea predecible desde |a simple observacion de la base
molecular. Los componentes de los sistemas vivos a menudo se comportan de modo distinto en condiciones de
aisamiento in vitro que en su posicion natura in vivo. Ello se debe a que su comportamiento est4 condicionado no
solo por sus propiedades moleculares, sino también por las interacciones que llegan a establecer. De tal modo que
algunas propiedades de los biosistemas resultan emergentes respecto de las de sus componentes. La cuestion es
complicada. El mismo concepto de emergencia ha dado lugar a distinciones y matices. Pero 1o que es obvio es que
este debate ha de ser tenido en cuenta por los filésofos naturales para construir una imagen adecuada de la
naturaleza, en laque € azar y la libertad quiza reclamen su lugar. Y de ahi se derivarén consecuencias también para
laaxiologiay lafilosofiamoral.

Hasta aqui hemos registrado las implicaciones que puede tener para la filosofia de la naturaleza € transito
desde un paradigma dominado por la biologia molecular hasta uno dominado por la SB. Pero la biologia de las
Ultimas décadas no se reduce a biologia molecular. También ha mantenido su presencia el enfoque evolucionista.
Para algunos, incluso, la biologia entera ha de estar marcada por dicho enfoque. Es bien conocido e dictum de
Theodosius Dobzhansky segiin €l cual “nothing in biology makes sense except in the light of evolution”. Pues bien,
la biologia sistémica pretende ofrecer explicaciones del comportamiento actual de los biosistemas, a margen
precisamente de cud haya podido ser su origen y filogénesis. “It is important to realize —aclaran Boogerd et al.—
that systems biology tries to understand life asit is now, while it does not focus on evolutionary biology”**.

Esto no significa, obviamente, negar el evolucionismo, sino afirmar que a menos una parte de la biologia
puede operar con autonomia respecto de las teorias evolucionistas. La traduccion filosofica de esta opcion
podriamos hacerla en términos de ser y génesis. En la filosofia griega, a menos desde Platon, se conoce la
diferencia entre el ser y la génesis. Se sabe que cada uno de estos aspectos de la redidad natural requiere una
explicacion distinta. Y se discute sobre la relacion entre ambos aspectos. Asi, por gjemplo, Aristételes afirma: “Otra
cuestion que no podemos olvidar es si conviene més hablar sobre la génesis de cada ser, tal como los anteriores
solian hacerlo, o sobre cdmo es, pues hay una gran diferencia entre un procedimiento y otro. Parece que debemos
comenzar, como hemos dicho anteriormente, por tomar primero los fenémenos que se dan en cada género, después
Sus causas Yy, a continuacion, tratar sobre su génesis’ . Quiza estas frases podrian firmarlas tranquilamente los
actuales defensores de la SB. Y Aristételes concluye: “La génesis se debe a ser y no e ser a la génesis'™. Es
Ilamativo que la deconstruccion posmoderna se haya llevado a cabo mediante la reduccién del ser ala génesis, es
decir, mediante la conversion del evolucionismo en una especie de horizonte metafisico Ultimo, y la aplicacién de la
criticageneal dgica, al estilo nietzscheano. A laluz de la SB habria quiza que reconsiderar estas cuestiones.

Por ultimo, si la SB tiene algo que decir sobre algunos temas de filosofia de la naturaleza, tamhién es cierto

" F.C. Boogerd et al, Systems Biology: Philosophical Foundations, Elsevier, Amsterdam, 2007, p. 325
WARZO 2 Aristételes, De Partibus Animalium 640a.
2012 2 Aristoteles, De Partibus Animalium 640a 18-19; también en De Generatione Animalium 778b 5, donde esta citando a Platon, Filebo 54a8-9y
c4.



Alfredo Marcos | Biologia sistémica y filosofia de la naturaleza

que los fil6sofos podriamos decir algo sobre algunas tendencias inherentes ala SB. Recordaré tres de ellas que a mi
modo de ver comportan un cierto riesgo. En primer lugar, como ya se ha sugerido més arriba, la caracterizacion que
Noble hace de la causalidad middle-up introduce una cierta tendencia relativista. El realismo de las funciones y de
los sistemas podria asi diluirse en un relativismo incluso subjetivista, conforme al cual los biosistemas, més que
realidades objetivas, serian configuraciones que € bidlogo selecciona convencionalmente. Creo que, si cediese a
estatendencia, la SB habria perdido una buena parte de su atractivo intelectual.

En segundo lugar, existe en la SB una cierta tendencia hacia la blsqueda de explicaciones mecanicistas,
muchas de €ellas instrumentadas a través de model os computacionales. Laidea que subyace es que si sabemos como
producir un comportamiento sistémico, aungue sea en un modelo in silico, entonces hemos explicado tal
comportamiento. Sé que la idea tiene tras de si una antigua tradicion filosofica. Se supone que si sabemos producir
o simular un fenémeno, entonces entendemos el fenémeno y sus causas. En cierto modo es asi. Pero cuando nos
encontramos con sistemas muy complejos, como |os sistemas vivos, y con réplicas también complegjisimasin silico,
las cosas cambian. Se da cada vez con mayor frecuencia que sabemos hacer algo, pero no sabemos como |o hemos
hecho. Quiero decir, no entendemos profundamente | as relaciones causales. Por €llo, la posibilidad de reproducir un
comportamiento celular complejo mediante un modelo in silico no siempre es garantia de que hayamos
comprendido |as conexiones causales.

Soy consciente de lo intrincado del tema y de lo Igos que nos llevaria seguir este hilo. Por €ello lo degjo
sencillamente anotado y paso a la tercera tendencia de la SB que a mi modo deberia ser evitada. El rechazo de los
excesos del reduccionismo debe ser bienvenido. Pero podria generar un movimiento pendular que nos lleve a un
holismo excesivamente radical, como se ha sefialado mas arriba. El riesgo es mayor habida cuenta de que €
holismo constituye hoy dia una moda social que va desde €l arte hasta la politica. Cualquiera que haya visto la
hermosa pelicula Avatar, de James Cameron, sabe a qué me refiero. Y en € terreno de la politica se habla con
frecuencia de contrato con la Naturaleza o de los derechos de la Tierra, que incluso son recogidos como tales en el
ultimo texto constitucional de Ecuador. Entre las ciencias biolégicas, es natural que la ecologia adopte una
perspectiva holista. La SB, por su parte, presta méas atencion a nivel de los organismos, incluidos los unicelulares.
Pero no se puede descartar que, impulsada por la inercia anti-reduccionista y por la moda socia, acabe en
posiciones mas holistas, con € riesgo consiguiente de devaluacion de los organismos. No seria un caso Unico.
También la llamada Evo-Devo, que nace con idea de integrar el evolucionismo con la biologia del desarrollo, ha
derivado en los Ultimos afios hacia lo que ya se conoce como Eco-Evo-Devo.

Como sucedia con € reduccionismo, el riesgo respecto a holismo no reside en el plano metodol égico, donde
la pluralidad ha de ser bienvenida, sino en la conversion de una metodologia concreta en una ontologia exclusiva.
Por supuesto, tiene sentido estudiar la influencia del medio en la expresién fenotipica de los genes durante el
desarrollo. Lo que no resulta tan adecuado es degradar el organismo ontoldgicamente, esta vez a favor del
ecosistema egoista. El didlogo entre bidlogos y fildsofos, en suma, resulta imprescindible para aprovechar a fondo
las oportunidades que abre la SB y para evitar |os riesgos que comporta.

MARZO
2012







Maria Teresa Marquez-Blanc | Causalidad, Identidad y Determinismo

Causalidad, Identidad y Determinismo

Maria Teresa Marquez-Blanc

Abstract

The Aristotelian causality is irreducible to the empiricist’s
conception of causality. We have inherited several problems
from the modern conception of causality. In order to
confront them it is necessary to expose the fundamental
differences between the Aristotelian theory of causality and
the modern, empiricist idea of causality, and, in particular,
the relationships between the principle of causality and the
principle of identity, as well as the difference between a
predictive causality and an explanatory one. In modern
philosophy, law takes the place of cause. Given that often
scientists and philosophers are no longer interested by the
question: why things are produced as they are, but only by:
how natural phenomena succeed each other, a simple
description of things satisfies the empiricist and idealistic
demand of perception. The idealist’s demand of simplicity
concerning natural laws annihilates the complexity of the
causal relationships present in living beings. Such causal
relationships are not equivalent to the set of motive causes
which, without the orientation of formal and final causes,
are insufficient to explain (i) the variety and stability of
nature, and (ii) the generation and corruption of things and
beings.

A mi padre y a mi nieto Alexander

Resumen

La causalidad aristotélica es irreducible a la causalidad de la
concepcion empirista. Varios son los problemas que la
concepcion moderna de la causalidad nos ha dejado. Para
poder enfrentarlos es necesario mostrar las diferencias de
fondo entre la teoria de la causalidad aristotélica y la
causalidad moderna y empirista, particularmente, la
relacién entre el principio de causalidad y el principio de
identidad, asi como la diferencia entre una causalidad
predictiva y una causalidad explicativa. En la filosofia
moderna, la ley sustituye a la causa. Puesto que ya no
interesa el por qué sino sélo el como se suceden los
fendmenos de la naturaleza, la mera descripcion satisface la
demanda empirista e idealista de la percepcion visual. La
exigencia de simplicidad idealista de las leyes de la
naturaleza anula la complejidad de las relaciones causales
presentes en los seres vivientes, las cuales no se limitan a
una causa eficiente que, sin las causas formal y final, se
revela insuficiente para explicar la variedad y la estabilidad
de la naturaleza, asi como la generacién, la corrupcion y la
desaparicion de los organismos biologicos.

MARZO
2012







Maria Teresa Marquez-Blanc | Causalidad, Identidad y Determinismo

Causalidad, Identidad y Determinismo

Maria Teresa Marquez-Blanc

1. Introduccién

Uno de los temas de la Filosofia de la Naturaleza que renueva su actualidad y su pertinencia dada la crisis
metafisica profunda que vive la sociedad contemporanea, es el de establecer una teoria que dé cuenta sin
contradiccion de larealidad del cambio y de aquello que permanece, o sea, de la afirmacion conjunta de la realidad
(y no una de simple apariencia, o fenémeno), de un principio de cambio y del principio de identidad. La solucién a
este problema ha sido, desde Aristételes, el que, siendo € cambio una realidad del Universo, éste supone algo que
cambie (la sustancia), conservando la individualizacion en la identidad como garantia de la continuidad y de
estabilidad. Si no, y como lo pensaba Heraclito, no habria ninguna regularidad en la naturaleza. Cada cambio seria
el surgimiento de un nuevo ser desprovisto de causa, es decir, sin unarazédn de ser. Laidentidad asi se disuelve en
una sucesion de puntos sin relacion entre ellos, los que aparecerian y desaparecerian instantdneamente. En ese
sentido, Hume no esta lejos de la tesis de Heraclito.

Para Heraclito, lo Unico que tiene realidad es el cambio, el movimiento perpetuo. Nada es estable. Para
Parménides a contrario, lo Unico que posee realidad es aquello que no cambia. El cambio no es sino una apariencia
sin estabilidad, por lo tanto, sin realidad. El Ser esinmutable e inmévil. Esta idea serd retomada por Platon y servira
de base a la distincion entre mundo sensible y mundo inteligible. Ciertamente, el movimiento esta en todo €l
Universo, ciertamente que e cambio no se detiene jamas. Y sin duda nunca nos bafiamos dos veces en la misma
agua de un rio como sostenia Heréclito, pero esta manera de abordar la naturaleza no da cuenta de aguello que

Parménides atribuyd al Ser, y que fue el esbozo de la sustancia: 1a permanencia, la estabilidad.

Las caracteristicas de la sustancia, los criterios de inteligibilidad de la naturaleza y los criterios de
significacion cognitiva son mutuamente dependientes. Por ejemplo, para los griegos herederos de
Parménides, €l criterio de inteligibilidad eslo invariable y € rol que tienen los elementos invariables en un
sistema. A la inmutabilidad de los nimeros o de las formas debe corresponder un arquetipo o esencia
inmutable, y finalmente la sustancia es concebida como el sustrato idéntico detras de los cambios. Al
contrario, aquéllos que han seguido a Heréclito dan a los sentidos un valor elevado y afirman que €l
cambio es inteligible en la medida en que es la manifestacion de la conexion, de la continuidad o de la
unidad de los contrarios. Cuando, por gjemplo, se dice que €l comienzo y € fin son un punto coman sobre
el circulo, o que e camino que sube y e camino que desciende son e mismo camino, la unidad en la
oposicion es € hecho de que la referencia de los contrarios es € mismo objeto. Este criterio de
inteligibilidad postula la existencia de una natural eza cambiante pero estable en la continuidad, conexion o
unidad de contrarios.*

* Miguel Espinoza, Théorie de I’intelligibilité, Editions Universitaires du Sud, Toulouse, 1994, pp. 180-181.

MARZO
2012




Causalidad, Identidad y Determinismo | Maria Teresa Marquez-Blanc

Platon, en su intento por resolver la aporia de ambas doctrinas, elabora su teoria de las Ideas, tomando de
Parménides la inmutabilidad del ser que é atribuye a las ideas las cuales son eternas, perfectas, no sujetas a
cambio, lo que las hace inteligibles. Asi, e mundo inteligible se sitlia en oposicion al mundo sensible de cuya
imperfeccion da cuenta e cambio permanente. Cambio 0 movimiento incesante que hace de las cosas de este
mundo palidos reflgjos de aquel mundo de Ideas inalterables, que el alma puede contemplar una vez efectuado €l
paso del mundo sensible a mundo Inteligible. La teoria de Platon, de un carécter mistico evidente, ha gjercido en
todas las épocas una influencia notable en razén de su dualismo de la materia y del espiritu, de lo sensible y lo
inteligible, del cuerpo y del alma. Distinciones que se postulan en conflicto, en oposicién, en unalucha en medio de
la cual no solo se encuentra el hombre, sino que estas tensiones afectan el hombre mismo.

La solucién de Platon a las teorias de Heréclito y de Parménides tuvo como consecuencia en el plano
epistemol 6gico la creencia eminentemente idealista en que lo Unico que puede ser materia del conocimiento son las
I deas que se manifiestan en nuestras representaciones mental es mediante la reminiscencia

Es lo propio de todo idedismo el afirmar que lo que Unico que conocemos Son nuestras propias
representaciones mentales, y en ningin caso el mundo exterior. Por esto todo idealismo es a mismo tiempo un
subjetivismo que deriva en relativismo o en escepticismo, dado que del mundo exterior no podemos tener més que
impresiones sensoriales, Unicaredidad alacual €l ama o lamente tienen acceso.

Asi € empirismo, en su blsqueda por € fundamento del conocimiento, lo establecié en las impresiones
sensoriales que recibimos del mundo exterior o sensible. De Locke a Hume, pasando por los sensualistas como
Condillac, la tesis de que € conocimiento no puede ser sino que “ conocimiento de nuestras ideas’ , de nuestras
representaciones mentales, perdura en el tiempo. De aquello de lo cual no tenemos una experiencia sensible, sea no
existe, (Berkeley), seano lo podemos conocer (Hume).

Paralelamente, el idealismo racionalista de Descartes afirma las ideas innatas, o primeros principios gque
congtituyen el pensamiento y hacen posible el conocimiento. Mucho mas fiel a Platon en su distincion radical de la
sustancia extensa (la materia) y de la sustancia pensante (el alma o la mente), su idealismo lo conduce a identificar
las mateméticas con las ldeas eternas e inteligibles. El suefio de la Mathesis Universalis, que apasionara a los
racionalistas de la época moderna, tiene como fundamento la certeza que s6lo las matematicas revelan el Ser en su
realidad eterna e inmutable, Unica realidad digna de ser conocida, o de merecer el nombre de conocimiento.

En consecuencia, la filosofia moderna es resueltamente idealista. Pero €l virgje idealista del siglo xvi no es,
propiamente hablando, una reaccion directa contra el realismo aristotélico, sino que es més bien la consecuencia del
nominalismo que conduce ala escol &stica ala decadencia, y que se habiaimpuesto contra el realismo aristotélico de

latradicion tomista.

El acance critico del nominalismo medieval ha sido asimilado por la ciencia moderna: a partir del

Renacimiento la inteligibilidad de lo singular no es puesta en duda por nadie (al menos por aquéllos que

emprenden construir la ciencia de hechos). La distincion cartesiana del pensamiento y de la extension va

también en e sentido nominalista puesto que pensamiento y conceptos son incorporados a sujeto y

MARZO excluidos del dominio del objeto. Abandonados los razonamientos sobre las esencias por ser consideradas
estériles, no quedan ya sino dos fuentes del conocimiento: la experiencia que da (representaciones de) los



Maria Teresa Marquez-Blanc | Causalidad, Identidad y Determinismo

objetos, y la légica, que permite purificar, para luego organizar rigurosa y mecanicamente, las
representaciones de las cosas que nos vienen de los sentidos. ES por esto que puede decirse, que la “via
moderna’ es de inspiracion nominalista.?

Que esta reaccion idedista haya podido impulsar €l origen de la ciencia moderna cuyo principio es € de “
estudiar” la naturaleza resulta sorprendente. El encuentro paradojal de la metafisica platonica con € interés por la
observacién del mundo natural en un contexto histérico favorable® va a conducir ala constitucién de lacienciaen e
sentido de lo que se hadenominado “ la cienciamoderna’ . Lafilosofiay la ciencia modernas, a partir del siglo xvi,
se orientan en direcciones distintas, pero su punto de encuentro se da en la unién de las mateméticas con lafisica.

De los iniciadores de la ciencia moderna (Galileo, Bacon, Kepler, Brahe, etc.), no se puede decir que sean
idealistas en sentido estricto ya que no se puede hacer ciencias se parte del principio de que lo Unico que podemos
conocer son nuestras propias representaciones mentales. Todos ellos ven en la observacion apoyada en las
mateméticasy en el célculo, la manera de conocer objetivamente el mundo natural. Todos siguen inconscientemente
el camino trazado por Aristételes del estudio de la naturaleza basado en la observacion®, la cual era, para e
Estagirita, “principio del movimiento”. Las mateméticas, en la época moderna, son de la competencia del filésofo,
mientras que e estudio de la natural eza se postula explicitamente como de la competencia de la ciencia. La ruptura
fundamental de la época moderna no es, como tanto se ha dicho y ensefiado, entre la filosofia y la teologia, sino
entre lafilosofiay la ciencia®. Para convencerse de ello basta echar un vistazo a los temas tratados por |os fil 6sofos
de la época. Desde Descartes a Hume racionalistas y empiristas no dejan de tratar temas propiamente teol égicos, e
incluso cuando es cuestion de la naturaleza, ésta es tratada en su relacién a orden divino o sobrenatural. La
distincién misma de lo natural y lo sobrenatural es el resultado de la distincion entre filosofia y ciencia. Cuando
Bacon escribe que la ciencia debe dedicarse al estudio de la naturaleza, no existia aln el término “ciencia natural” .
Esta expresion es bastante tardia. Hasta €l siglo xix la ciencia es comprendida como “filosofia de la naturaleza” —
philosophiae naturalis—. En general, y dependiendo del enfoque que se utilice, se suele decir que la ciencia
moderna es el fruto de la introduccién de las mateméticas en el estudio de la naturaleza por parte de Galileo, y esto
es ciertamente lo que caracteriza el paso de una ciencia de cufio metafisico a una ciencia fundada en la mediday el
caculo. Se agrega en ocasiones, a F. Bacon, como €l iniciador de un método inductivo, que, a decir verdad, no

parece haber gjercido la influencia que algunos historiadores de la ciencia del siglo xx le han atribuido. En lo que

2 “|_a portée critique du nominalisme médiéval a é&té assimilée par la science moderne: & partir de la Renaissance I’intelligibilité du singulier ne
fait plus de doute pour personne (du moins pour ceux qui entreprennent de construire des sciences de faits). La distinction cartésienne de la
pensée et de |’ étendue va auss dans le sens nominaliste puisque pensée et concepts sont ramenés dans le sujet et exclus du domaine de I’ objet.
Les raisonnements sur |es essences étant abandonnes comme stériles, il ne reste que deux sources de connaissance : I’ expérience qui donne des
(représentations des) objets singuliers; la logique permet d'épurer puis d’ organiser rigoureusement et mécaniquement les représentations des
choses qui nous viennent des sens. C'est pourquoi on peut dire quela*“ viamoderna’ est d'inspiration nominaliste”. J. Largeault, Enquéte sur le
nominalisme, Editions Nauwelaerts, Louvain, 1971, p. 14.

3 Cfr. A.N.Whitehead, Science and Modern Wbrld, Londres, 1985.

4 M. Espinoza, a propésito de Aristételes, no deja de recordarnos que “Aristételes pasd mucho tiempo observando e desarrollo de huevos, y no
el comportamiento de bolas de billar. La vison del mundo de Aristételes es la del bidlogo que busca el orden y la organizacion, actitud que
consiste en explicar lo inferior por lo superior, es decir, en explicar lo que es simple e incompleto como un sistema inmaduro que aspira a una
mayor complejidad y perfeccion.” M. Espinoza, Théorie du déterminisme causal, L' Harmattan, Paris, 2006, p. 59.

5 Ciertamente, la manera de ver el paso de la filosofia medieval a la filosofia moderna, depende de los criterios que se tengan en cuenta. La
influencia del nominalismo me parece fundamental en la crisis de la filosofia y la teologia (la Reforma), pero me parece que es el componente
idealista del nominalismo el que resulta decisivo en la separacion de la ciencia y la filosofia, porque esta separacion es de origen metafisico
concerniente al lugar de la naturaleza como objeto de conocimiento.

MARZO
2012




Causalidad, Identidad y Determinismo | Maria Teresa Marquez-Blanc

concierne propiamente a la constitucion de la ciencia moderna, la figura de I. Newton parece ser mucho méas

relevante. Como lo explica H. Velazquez:

Las explicaciones de conjunto, de orden metafisico, serian para Newton de una envergadura tal que
no deberian estar alabase del conocimiento cientifico. No es la ciencia la que deberia preguntarse sobre la
naturaleza Ultima de esas realidades, como una especie de continuacion de su investigacion sobre el
mundo; los planteamientos metafisicos en todo caso, serian el fin de la cienciay no su punto de partida. “
Los Principios” compendian deducciones matemdticas derivadas de la teorizacién de esas
experimentaciones, gracias a las cuales establece la dindmicay la astronomia como ciencias.’

Si bien la filosofia de la naturaleza, tal como se constituye a comienzos de la época moderna, sigue la
inspiracion aristotélica, la reforma metafisica de la eliminacién de la teoria causa de Aristételes que los
escol &sticos habian sistematizado en la teoria de las cuatro causas ( formal, material, eficiente, et final), no conserva
de dla sino la causa eficiente, la Unica causa que podia acomodarse con el idealismo metafisico que parece
gobernar e mundo, y que se traduce en la identificacion de la materia con la extensién. Un mundo del cual €l
hombre ya no sdlo deja de ser e centro sino que, dividido en dos, se encuentra, a partir de ese momento,
perteneciendo a dos universos incompatibles: el mundo del pensamiento y €l mundo de la materia. Criatura
angelical por su intelecto, criatura animal por su materialidad. El dualismo del aimay del cuerpo es la ruptura més
radical con e aristotelismo. No es de extrafiar que las ciencias humanas hayan sido hasta ahora las que més
dificultades hayan encontrado para constituirse en ciencias. Formando parte a medias de la naturaleza, escapando a
la necesidad que las leyes fisicas establecian para dar cuenta de la estabilidad del Universo, el ser humano ha
sufrido toda suerte de reducciones, tanto materialistas como espiritualistas, destinadas a resolver el problema del

determinismo y lalibertad o € libre abedrio, sin lograr hasta ahora dar una respuesta satisfactoria.

2. El determinismoy la causalidad en la época moderna

El determinismo, en general, afirma que la estabilidad del Universo tiene como fundamento e que todo
cambio en las entidades que lo pueblan depende necesariamente de determinaciones o condiciones previas que
explican las caracteristicas y propiedades de dicho cambio en €l futuro. El determinismo mecanicista de la época
moderna es una sintesis de las concepciones de la causalidad de Descartes y de Hume. Es decir, por una parte, de la
reduccion de la causalidad a la causa eficiente operada por Descartes, y por otra, de la causalidad entendida como
sucesion en e tiempo y contigliidad espacial de lacausay € efecto, que es la reduccion de la causalidad llevada a
cabo por Hume, y que conducira finalmente ala sustitucién de la causa por laley.

Si no hay entre los hechos ninguna relacion necesaria distinta de la de sucesion y contigliidad, como afirma
Hume, se sigue que, para que tengamos conocimiento de la relacién de causalidad entre dos hechos de la naturaleza,
basta la descripcién de la sucesiéon y de la contigliidad. Y esto es consecuente con la posicién idealista segin la cual
no hay conocimiento de una realidad objetiva, sino sdlo de experiencias subjetivas. Desde esta perspectiva, €

MARZO
2012

5 Héctor Velazquez F., ¢Qué esla Naturaleza? E. Porrlia, México, 2007, p. 77.



Maria Teresa Marquez-Blanc | Causalidad, Identidad y Determinismo

conocimiento de un fendmeno se da en la percepcion visual o sensorial del modo en que éste se redliza. La
observacion y la descripcion sustituyen la comprension de los hechos. La explicacion de los movimientos y de los
cambios en la naturaleza ya no depende de la respuesta a por qué tal hecho tiene lugar, sino del como los
fendmenos se nos presentan.

Para los modernos, € conocimiento del mecanismo fundado en la intervencion de la sola causa eficiente,
bastaba como explicacion del cambio pero no daba cuenta de su inteligibilidad. La objecion que habia planteado
Leibniz al sefialar en la Monadologia que la percepcion y aquello que depende de ella no puede ser explicado por
razones mecanicas, esto es por figuras y movimientos’, apuntaba no sdlo a la exigencia de inteligibilidad de los
hechos, sino a los criterios pertinentes para la comprension de los mismos. La descripcion del movimiento o la
descripcién de un hecho puede ser enunciado por una ley, pero ni laley ni € conocimiento del mecanismo dan una
explicacion de las causas que intervienen y hacen posible el cambio. El que las leyes de la naturaleza hayan
ocupado €l lugar de la explicacion causal muestra cuan profundo fue e cambio de significado que sufrio €

concepto de causalidad durante la época moderna. Como bien lo explica E. Meyerson:

Asi, la causa de un fenémeno, es la ley, la regla empirica que gobierna toda clase de fendémenos
analogos. Esta regla nos indica que ta conjunto de fendbmenos produce tal otro conjunto. Como no
podemos observar mas que en el tiempo y sucesivamente, la ley empirica es en redidad una ley de
sucesion de fendbmenos. Y desde luego, esta formula de Berkeley equivale a aquélla enunciada un poco
més tarde por Hume; a saber, que el concepto de causa, la causalidad se reduce a la sucesion.?

La versién del determinismo moderno con la cual estamos més familiarizados es la de Laplace, concepcion

que pone el acento en el valor predictivo del determinismo mecanicista. Segiin Laplace:

Una inteligencia que en un instante dado conociera todas las fuerzas que animan la naturaleza y la
situacion respectiva de los seres que la componen, si ademas fuera lo suficientemente vasta para someter
estos datos a andlisis, abarcaria en la misma formula los movimientos de los cuerpos més grandes del
Universo y los del &omo mas liviano: nada seria incierto para €ella, y el futuro, como el pasado, estaria
presente a sus 0jos.”

El determinismo mecanicista de Laplace tiene mucho de la teologia (0 del deismo) de Descartes y de

Newton.’® H. Velazquez lo describe muy acertadamente en estos términos:

En el espacio absoluto newtoniano (...) la espacialidad se convierte en la expresion mas acabada de
Dios. Sélo tiene fundamento un espacio absoluto, si se convierte en el escenario de la ubicuidad del Ser
Superior, condicion para que pueda estar en todas partes a la vez y de manera perpetua, y actuar sobre
todas y cada una de esas partes del universo. (...) Newton [lamaba al espacio infinito €l “ sensorium Dei” ,
un lugar en el que Dios percibe y comprende todo cuanto existe por su presencia simultanea en todos
sitios. Dios conoceria en su sola presencia todo lo acontecido en €l universo, sin necesidad de un 6rgano

" GW. Leibniz, Monadologie §17, Livre de Poche, 1991, p. 132.

8 Emile Meyerson, ldentité et réalité, Librairie Félix Alcan, Paris, 1938, p. 2.
9 Laplace, Ensayo filostfico sobre las probabilidades, ed. B. Aires, 1947.

10 Cfr. A.N. Whitehead, Adventures of Ideas, 1926.

MARZO
2012




Causalidad, Identidad y Determinismo | Maria Teresa Marquez-Blanc

para percibir la totalidad de lo creado. Y € tiempo absoluto serd para Newton € reflgjo fisico de la
eternidad divina: si todos los seres estén en el espacio y en el tiempo, también estaran a mismo tiempo en
Dios.™*

En el determinismo mecanicista, € rasgo predictivo de la causalidad muestra una clara dependencia de la
teoria cartesiana de la identificacion de la materia con la extensién. Tanto el futuro como el pasado parecen
desplegarse en €l espacio a partir de un punto que no es otro que €l presente de la eternidad divina. Laplace se sitdia
desde un punto de vista exterior a Universo. El Universo es visto desde la perspectiva divina de la eternidad de
Dios, lo que da como resultado una vision de la causalidad atemporal. Situacién problemética puesto que fuera del
tiempo no hay causalidad. Todo es acto puro. Es por este olvido de la teoria del Acto y la Potencia de Aristételes,
teoria que constituye la armadura o la justificacion de la causalidad, que se llega a tantos absurdos, como los
derivados de lateoria de Hume, o como aquellos concernientes ala finalidad que hacian reir en e siglo xix.

El determinismo de orden metafisico de Leibniz se traduce en una especie de determinismo l6gico segun el
cua en la estructura misma de la proposicion (praedicatum inest subjecto) est4 contenido el determinismo
particular de cada sustancia individual'? (la ménada). En lo que coinciden el determinismo de Leibniz con el de
Laplace, es en que hacen del valor predictivo e fundamento del valor explicativo de la causalidad. Ella no va del
presente al pasado, es decir, del consecuente a antecedente como en la causalidad aristotélica; sino que va del
antecedente al consecuente.

La metafisica de Leibniz posee una base aristotélico-tomista que le hace reconocer laimportancia del principio
de cambio evitando la reduccion cartesiana del cambio afiguray movimiento en €l espacio. ParaLeibniz, el cambio
no solo es cuantitativo, sino que es cuditativo. La ménada, version leibniziana de la sustancia aristotélica, esta
determinada por una finalidad que le es propia. Segin J. Rivelaigues™, la ménada esta animada por una suerte de
“programa interno” que la conduce a la plenitud de su identidad individual. La ménada a nivel forma no recibe
ninguna determinacion externa. Al mecanicismo cartesiano de la explicacion por figura'y movimiento, Leibniz

sustituye la nocion de fuerza.™ Tal como lo explica M. Espinoza,

en el sistemaleibniziano, lafuerza es el agente principal de la naturaleza. Ser es actuar. El caractér de
la sustancia es la accion. La base de la realidad es un principio activo, la fuerza. La extension y la
impenetrabilidad son solamente atributos cuya pasividad contrasta con la actividad de la fuerza, que es el
verdadero carécter que define la realidad Ultima. En lenguaje aristotélico, la fuerza es una forma
sustancial .

" Héctor Velazquez F.,cQué esla Naturaleza?, op. cit., p. 81.

2 Un desarrollo interesante de la inesse en Leibniz se encuentra en J.-B. Rauzy, La Doctrine leibnizienne de la vérité, aspects logiques et

ontologiques, Vrin, Paris, 2001.

13 Cf. Jacques Rivelaigues, * LaMonadologie de Leibniz’ In GW. Leibniz, La Monadologie, Le livre de Poche, Paris, 1991.

14 «Un autre trait qui contribue & I'intelligibilité dans le systéme de Leibniz est que la grandeur, force primitive, ainsi que la somme de

I’ensemble de forces dérivées, restent constantes : elles se conservent. Plus tard, au XI1X® siécle, la conservation de la force était devenue le

principe le plus important de la physique, au point que les savants n’ont pas hésité a définir cette science comme I’ é&ude des transformations des

forces. » M. Espinoza, Théorie de I’intelligibilité, op. cit., p. 55.

5 « Dans le systéme leibnizien, la force est I’ agent principal de la nature. Etre ¢’ est agir. Le caractére de la substance, ¢’ est I’ action. La base de
MARZO laréalité est un principe actif, la force. L’ étendue et I'impénétrabilité sont seulement des attributs dont |a passivité contraste avec |’ activité de la

2012 force qui est le véritable caractére définitionnel de laréalité ultime. En langage aristotélicien, la force est une forme substantielle. » M. Espinoza,
op. cit., pp. 54-55.



Maria Teresa Marquez-Blanc | Causalidad, Identidad y Determinismo

Ambos determinismos, tanto el de Laplace como € de Leibniz, mas que afirmar €l principio de causalidad,
afirman la continuidad en el Universo, que es una de las caracteristicas del determinismo de la época moderna. Se
trata de un determinismo que pone el acento en el futuro, en la posibilidad de la prediccidn, o del conocimiento que
podemos tener del futuro. Es un determinismo que da prioridad a factor predictivo de la causalidad por sobre €l
factor explicativo, lo que es consecuencia de la reduccidn de la causalidad ala sola causa eficiente.

En si —precisa J. Largeault— el determinismo no es explicativo si explicar consiste en indicar causas
eficientes. Este no elucida € funcionamiento mecénico. Si hay uno, lo sustituye por un logos generativo.
Las condiciones iniciales esquematizan causas, y laley de evolucidn no especifica ningn modo de accion
o de produccién de efecto.’®

En cambio, el determinismo causal de inspiracién aristotélica pone el acento en la explicacion de los hechos
que se encuentra en las causas antecedentes. La atencion esta asi dirigida hacia €l pasado puesto que la causa
consgtituye la explicacion de un hecho que es una consecuencia, y esto en razon de la actualizacion de lo que se
encuentra en potencia en aguello que llamamos causa. Respecto al futuro, €l determinismo causal, y contrariamente
a lo pretendido por e determinismo mecanicista, sdlo permite afirmar que un hecho A tendra consecuencias
determinadas en el futuro, las cuales serén efectos necesarios del hecho A (causa) dada la continuidad que existe en
la naturaleza, pero no permite afirmar con certeza las caracteristicas particulares (la forma) del efecto. El
determinismo causal ho permite establecer las consecuencias de manera absoluta. La creencia en que el futuro serd,
0 ha de ser como el pasado, es una induccion valida a un cierto nivel de la realidad cuyo fundamento se encuentra
en la causalidad misma (de semillas de tomates plantadas en la tierra apropiada (causa), sabemos que
(necesariamente) saldran tomates (efecto), pero no melones). Y esto no es asi porque e futuro deba ser como €l
pasado, sino porque |os tomates son la actualizacion del fruto que se encuentra en potencia en la semilla, y porque,
como lo hacia ver Tomas de Aquino, en todo efecto se conserva algo de la naturaleza de la causa, que es lo que
autoriza a hablar de necesidad en la relacion causal. Larelacion de causalidad se da en € pasgje de la potencia a
acto.

Sin embargo, si bien podemos afirmar que de semillas de tomates plantadas en condiciones apropiadas para
producir el paso de la potencia a acto saldrédn tomates, no podemos saber ni la cantidad ni la calidad de los frutos
que las semillas producirén en el futuro. De un hecho o accién dados, gracias a conocimiento y ala experienciaque
tengamos, podemos prever o suponer un efecto esperado o previsto: llevo unacartaa correo, la echo a buzon, y si
todo pasa como se debe 0 esta previsto, la carta llegara al destinatario en un plazo determinado, pero si (por otras
causas), la carta se extravia, se pierde en un rio, o selalleva el viento, €l principio de causalidad no pierde en nada
su validez. Lo gque ocurra con la carta en cualquiera de las situaciones descritas no deja de ser €l efecto de causas
determinadas y precisas. Poco importa |o que ocurra, la causalidad no pierde en nada de su capacidad explicativa

para establecer la inteligibilidad del hecho. En cambio, lo que si es afectado es la posibilidad de prediccion

1 «En soi le déerminisme n'est pas explicatif, s expliquer consiste & indiquer des causes efficaces. Il n'éucide pas le fonctionnement
mécanique, Sil y en aun, il y substitue un logos génératif. Les conditions initiales schématisent des causes, et la loi d'évolution ne spécifie
aucun mode d’ action ou de production d’ effet.» J. Largeault, Systémes de la nature, Vrin, 1985, p. 177.

MARZO
2012




Causalidad, Identidad y Determinismo | Maria Teresa Marquez-Blanc

correcta. La capacidad predictiva de la causalidad es més bien restringida. En principio, dada la regularidad que
existe en la naturaleza, si se tiene conocimiento de las cuatro causas que intervienen en el devenir de los seres
naturales se puede saber cuales seran los efectos. Sin embargo, la prediccion exacta de los efectos exige el
conocimiento de todas las causas en juego, asi como de todas las eventualidades posibles (el determinismo de
Laplace). La verdad es que es imposible tener conocimiento exacto de todas las causas que intervienen en todos los
hechos del Universo. Es decir, de todas las causas que hacen posible el pasaje de aquello que esta en potencia a su
actualizacién.

Todo los seres en e mundo natural sufren modificaciones y ateraciones, no de manera aeatoria, debido a un
azar inexplicable, sino porque toda entidad esta sometida a una cantidad enorme de influencias o de interacciones
causales. En la concepcién empirista de la causalidad, entendida como sucesion temporal y reducida ala sola causa
eficiente, queda excluida la concurrencia de multiples causas actuando y produciendo un efecto en vistade un fin.

H. Velazquez opone a la racionalidad moderna representada por el determinismo laplaciano una “racionalidad
compleja’ que rompe con el postulado de laidentidad del pasado y e futuro fundada en € axioma: mismas causas,

mismos efectos. Segun é, en laracionalidad moderna

la posibilidad de deducir o pronosticar €l estado de un sistema a partir del andlisis de las condiciones
actuales pierde sentido (...). El estado futuro de un sistema no es la repeticion del estado actual, y es
précticamente imposible reconocer en el estado actual del sistema las condiciones anteriores del mismo.
Cada etapa de despliegue de un sistema complegjo es fruto del estado anterior y su interaccion con las
condiciones del entorno. El resultado es una realidad que cambia en cada segmento de tiempo en donde
ademas de la interaccion, se revelan como igualmente generadoras del todo, todas y cada una de las
relaciones de los elementos entre si.*’

El principio de causalidad, tal como lo postulé Aristételes, tiene como objetivo el dar una explicacion de un
hecho (efecto) por sus causas. Causas que anteceden a efecto. Es la cantidad y la calidad de los tomates las que han
de ser explicadas por las causas, y esa explicacion sdlo puede ser € resultado de una blsgueda en € pasado de
aquellas condiciones pertinentes para hacer inteligible el efecto o consecuencia en cuestién.

El determinismo mecanicista fundado en la sola causa eficiente, que en la fisica moderna se traduce por la
fuerza, en e contexto humeano hace de la causalidad € fundamento de un determinismo de tipo legal que se
desenvuelve en € tiempo asegurando la identidad del pasado con el futuro. En realidad, |a filosofia moderna hace
del principio de causalidad la manifestacion tangible del principio de identidad en el tiempo, entendido éste como la
solucion al problemadelo Unoy lo Mdtiple.*®

Hemos buscado —escribia Meyerson— las causas de los fenémenos, y las hemos buscado con la
ayuda de un principio que, |0 sabemos, no es otro que el principio de identidad™ aplicado ala existencia de

" Héctor Velazquez F., ¢Qué esla Naturaleza?, op. cit., p. 161.
18 « Méme limité & des applications locales, le déterminisme conserve des traces d’ avoir longtemps exprimé un sentiment de I’ unité et du tout. »
J. Largeault, Systemes de la nature, op. cit., p. 149.
MARZO % M. Espinoza hace notar que « el mismo Meyerson estaba consciente de lo paraddjico que es afirmar, por una parte, que seglin esta causalidad-
2012 identidad, explicar un cambio significa mostrar, gracias a los grandes principios de conservacion, que de manera subyacente a lo que cambia
todo quedaigual, siendo que, por otra parte, la causalidad fue concebida por los antiguos como Aristétel es precisamente para explicar €l cambio



Maria Teresa Marquez-Blanc | Causalidad, Identidad y Determinismo

los objetos en e tiempo. La fuente Ultima de todas las causas, ho puede ser entonces sino idéntica a si
misma. Es el universo inmutable en el espacio y el tiempo, la esfera de Parménides, imperecedera 'y sin
cambio.?’

Y Meyerson no deja de hacer notar la*“ extrafia semejanza’ que é observa entre la“ esfera de Parménides’ y
lo que él denomina“ la nebulosa de Laplace” , pero cuya diferencia esté en que la esfera de Parménides es de orden
metafisico, mientras que la nebulosa de Laplace constituye una “ hipétesis cientifica’ que se apoya en “ hechos
particulares’ , y que pretende “ indicar e estado fisico de una parte limitada del universo en un momento

determinado.” Sin dejar de precisar que “esfera y nebulosa, ambas son (en efecto), concepciones causales.”

3. Reduccionismoy principio de identidad

Lajustificacion del reduccionismo aparece en la historia del pensamiento como una respuesta a problema de
lamultiplicidad de entidades en virtud del postulado de laidentidad. El Universo entero, es asi concebido como una
substancia inmutable en la cual la multiplicidad de las entidades son sdlo accidentes de la sustancia Unicay real. Asi
se eliminan las sustancias individuales dgjando sélo una Unica sustancia homogénea “substrato del devenir,
subyacente a las apariencias cambiantes’.#

La reduccion de la causalidad al principio de identidad obedece a la exigencia impuesta por € postulado de la
simplicidad de las leyes que gobiernan e universo. Simplicidad® de las leyes que no implica necesariamente una
simplicidad de la naturaleza. La exigencia de simplicidad en la formulacion (linglistica) de las leyes de la
naturaleza es una exigencia legitima a nivel tedrico, pero vale la pena preguntarse si es igualmente legitimo
extrapolar esta exigencia de simplicidad al orden natural, puesto que el universo entero, asi como cada una de las
entidades que lo conforman, no parecen gozar de la simplicidad que se les atribuye. Mé&s bien parece ser que a
medida que avanzamos en el conocimiento, dichas entidades nos revelan una complejidad ante la cual 1os marcos
tedricos heredados de |a fil osofia moderna se muestran incapaces para hacerlainteligible.

Si e Universo entero es de naturaleza compleja, valdria la pena preguntarse si tiene sentido buscar en la
naturaleza una simplicidad que es propia a la belleza y valor de las matematicas (sobre todo cuando se ha visto en
elas la encarnacién del mundo de las Ideas eternas de Platon), pero que no tiene por qué constituir la bellezay €
valor del mundo natural. Nuestro mundo seria bien pobre y aburrido sin las cualidades secundarias. Que €l libro de
la naturaleza esté escrito en lenguaje matemético, como decia Galileo, no quiere decir que esté escrito Unicamente

en lenguaje matemaético.

y €l movimiento.» M. Espinoza, “Meyersony €l rol delacausalidad y del determinismo en laciencia’, Thémata, Revista de Filosofia, 40, 2008.
2 « Nous avons cherché |es causes des phénoménes, et nous les avons cherchées a I’ aide d’ un principe qui n’est, nous le savon, que le principe
d'identité appliqué a I’ existence des objets dans le temps. La source ultime de toutes les causes ne peut donc étre qu’identique a elle-méme.
C'est I'univers immuable dans |’ espace et |e temps, |a sphére de Parménide, impérissable et sans changement. » E. Meyerson, Identité et Réalité,
Félix Alcan, 1938, p. 257.

2L Cf. Jean Largeault, Systémes de la nature, op. cit., p. 37 note 9.

2 Lanocion de simplicidad en este contexto carece de toda precision, y mereceria a ella sola més que un articulo.

MARZO
2012




MARZO
2012

Causalidad, Identidad y Determinismo | Maria Teresa Marquez-Blanc

En la naturaleza, la complejidad de las criaturas no va de lo simple alo complejo, sino de lo complejo a lo
infinitamente complgjo. La famosa navaja de Occam constituye uno de aquellos dogmas que los nominalistas
establecieron para evitar de pensar la complegjidad de la naturaleza. Los resultados han sido nefastos. A fuerza de
buscar en e orden de la naturaleza una simplicidad fundada en un principio de identidad de inspiracion pitagorica,
se haido de reduccion en reduccién en todos los dominios del conocimiento, y asi nos hemos ido aejando de la
redidad propia a nuestro mundo®. Realidad de la cual los humanos también formamos parte porque somos
naturaleza. Y naturalezas muy complejas puesto que somos ademas personas. De ahi que a algunos les parezca tan

dificil aceptar larealidad del determinismo causal y de lalibertad sin contradiccién.

Unavez més es (itil de retornar a los Antiguos, escribe Espinoza, y en particular aAristételes para ver
como concibe la unidad. Todo aquél que piense que € mundo, o que un conjunto de fendmenos posee una
estructura unitaria, no esta obligado a postular la monotonia, la reduccién a un componente Unico. Segln
Aristételes, la unidad de una cosa estd asegurada por su esencia. La cosa es mas que su esencia; digamos
gue la esencia se completa con una serie de detalles. La esencia del hombre es la animalidad y la
racionalidad, pero es también bipedo, etc. Reconocer que las cosas tienen una unidad es reconocer que son
totalidades organizadas. Se sigue de esto que € pensador mecanicista, cuando habla de unidad, puede
postular que el mundo tiene una esencia, que esta organizado, y que podemos distinguir su logos y su
racionalidad, es decir sus leyes. En cambio la negacién de la unidad inteligible del mundo implica el
escepticismo. La negacion de la unidad y del alcance ontoldgico de la explicacién hecha por escépticos,
sofistas y positivistas, puede ir acompafiada por un gesto, un suspiro, pero No por un conocimiento.?

4. Causalidad e identidad.

La concepcion del conocimiento en tanto que acto de la inteligencia humana que debe restituir la unidad
originaria de la multiplicidad propia a la naturaleza, hace del principio de causalidad una extension (una forma) del
principio de identidad. Identidad de la causa y del efecto, con e fin de asegurar la continuidad en la sucesion
temporal de la causalidad empirista. Y estamos |gjos de una teoria causal seguin el modelo aristotélico-tomista. La
materia misma no posee ninguna actividad causal. La causa material de Aristételes®™ simplemente no tiene lugar. A
partir de Hume, la causalidad substituye a las causas.?® Lo que importa no son ya las causas mismas, sino la realidad
dela causalidad.

Existe una diferencia tedrica fundamental entre lateoria causal aristotélicay la causalidad de los modernos. La
teoria causal tiene como objetivo la explicacion del cambio y de la novedad (de la generacion y de la corrupcion de

lo seres naturales). Es decir, se parte del hecho de que hay cambio y variaciones reales (no en apariencia) en el

2 « Larecherche d'unité, o’ un monde réglé par une rationalité, est récemment devenue le probléme de la réduction. L'un de ses aspects est |a
réduction scientifique. Le fait que jusqu’a présent, aucune discipline n’a été intégralement réduite a une ou a plusieurs des disciplines qui lui
servent de fondement, est avancé comme preuve qu'il n’y a pas un monde mais une multiplicité de mondes régis par des rationalités différentes.
Il 'y aurait quatre ou cing mondes: le monde matériel de la physique, le monde animé de la biologie, etc.» M. Espinoza, Théorie de
I"intelligibilité, op. cit., p. 80.

24 M. Espinoza, Théorie de 'intelligibilité, op. cit., pp. 81-82.

% « Le remarquable est qu Aristote ne concevait pas la matiére comme quelque chose de passif. La matiére aristotélicienne (différente de
I’ espace) peut agir, causer, elle peut étre cause, ¢’ est la cause matérielle. (...) La cause matérielle d' Aristote n’est pas seulement la matiére dont
la chose est faite, elle est condition nécessaire de I’ existence de la chose, ce sans quoi elle ne serait pas. Cette nécessité remonte du conséquent
delacausalité, (del’effet), vers son origine. » Jean Largeault, Systémes de la nature, Vrin, 1985, p. 19.

% Jean Largeault, Systémes de |a nature, op. cit., p. 16.



Maria Teresa Marquez-Blanc | Causalidad, Identidad y Determinismo

mundo natural; que &l pasado no es idéntico al futuro, y que no puede serlo, porque lo que se agrega no constituye
una suma de idénticos. En lateoria causal de Aristételes el cambio y la causalidad no se explican sdlo mediante la

causa eficiente:

No hay que hacerse ilusion —escribe A. Mansion— sobre los medios utilizados por la naturaleza para
gjercer su dominacién sobre la materia. Un rol importante le corresponde aqui a las causas eficientes. En
lugar de acordar, como lo hicieron sus predecesores, un valor idéntico a todos |os términos que uno puede
distinguir en € seno de una serie de fendmenos encadenados unos a otros, Aristételes destaca entre esos
términos algunos de entre ellos a los cuales reconoce un valor superior mientras que todos los otros
convergen hacia ellos: son los fines. Pero el fin es una forma realizada, fuente de actividad que tiende a un
fin ulterior parecido al primero, y asi, bgjo la formalidad de causa eficiente, modela la materia en vista de
este nuevo fin. Como causa activa, puede ser vista como un antecedente, pero la caracteristica de su
actividad se encuentra en su actividad. Aristételes no la considera bajo la relacién de la eficiencia, y ni
siquiera piensa en la necesidad absoluta que deriva de su accién como ocurre en €l caso de las causas
motrices de especies distintas de sus efectos. El desea, ante todo, hacer resurgir laimportancia de laforma:
todo parte de ladefinicién y delaidea; €l ciclo de las generaciones se prosigue “de un principio a otro, de
aquel que tiene ya una naturaleza a una forma nueva, y a un fin semejante: e hombre engendra el hombre,
y laplanta, laplanta.®

En la concepcién moderna de la causalidad, la diferencia y la novedad son degjadas de lado como cosa
insignificante. El principio de causalidad de los modernos postula que debe haber una identidad entre la causay €
efecto, ya que en €l efecto no puede haber mas materia o energia que en la causa. Pero si esto fuese asi, en virtud
misma del principio de identidad no podria haber diferencia alguna entre la causa y efecto, y € principio de
causalidad desapareceria en la identidad sofiada por Parménides. Y, como bien sostenia Boutroux, este tipo de

identidad entre lacausay € efecto eliminala causalidad:

¢Como concebir que la causa o condicion inmediata contiene verdaderamente todo lo que se requiere
para explicar e efecto? Ella no contendra jamas aquello en lo cual € efecto se distingue de ella, esta
aparicion de un elemento nuevo que es la condicién indispensable de un efecto de causalidad. Si € efecto
es desde todo punto de vista idéntico a la causa, entonces no hace sino uno con €lla'y no es un efecto
verdadero.®

La teoria causal aristotélica postula cuatro causas que no pueden disociarse en la produccion de un efecto. La
sola causa eficiente, que para los modernos corresponde a la fuerza, ciertamente brinda una justificacion a
movimiento de particulas y permite responder a cdmo de la ciencia moderna. Pero la causa eficiente por si sola es
insuficiente para dar respuesta a porqué. En realidad, si el conocimiento no es mas que e descubrimiento de la
identidad oculta detras de las apariencias, bastaria conocer €l cémo tiene lugar un fenémeno. Bastaria la
descripcién. Bastaria € enunciado de leyes descriptivas. El porqué en la reduccion identitaria carece de sentido, ya
que toda explicacion se encuentra en lareduccién de la multiplicidad ala Unidad.

Y sin embargo, siempre queda un problema por resolver: si todo conocimiento se explica por la reduccién a

Z A. Mansion, Introduction & la Physique Aristotdicienne, Editions de I’ Ingtitut Supérieur de Philosophie, Louvain-la-Neuve, 1987, pp. 287-
288.
% E. Boutroux, De la contingence des lois de |la nature, F. Alcan, 1874, p. 29.

MARZO
2012




Causalidad, Identidad y Determinismo | Maria Teresa Marquez-Blanc

principio de identidad, ¢cémo puede explicarse la generacion de nuevos seres en la naturaleza, como se explica €l
surgimiento de la novedad, € nacimiento de seres distintos o diferentes en una misma especie?
Para A. Farges la solucién a este problema depende de la aceptacidn de la introduccion de un factor nuevo y

distinto que se incorpora operando €l pasgje de la potenciaa acto de un nuevo ser, y su argumento es €l siguiente:

Aquello que comienza es un ser que pasa de la posibilidad a la existencia. ¢Puede pasar
completamente solo sin contradecir €l principio de identidad? Toda la cuestion esta ahi. El principio de
identidad afirma que un ser esidéntico asi mismo (1=1), y que no puede cesar, por si mismo y solo, de ser
idéntico a si mismo, sin contradecirse a si mismo puesto que el mismo se postularia ser otro que no es. No
solamente uno es igual uno, sino que no puede jamas devenir mas uno 0 MENOS UNO por si Mismo, y sin
una adicidn o una sustraccion extranjeras, sino, el ser ya no seria idéntico a si mismo, puesto que podria
valer ya mas, ya menos, por su propio valor. Luego, como €l ser que comienza pasa de la posibilidad ala
existencia, puedo representarlo antes de ese pasgje por 0 de existencia, y después por la cifra 1. Si ese
pasgje se opera solo y sin causa, tendré la ecuacion absurda 0 = 1. Absurdidad que desaparece solamente
por la intervencion de un factor extranjero: 0 + X = 1. Si no se quiere quedar en € absurdo y en la
contradiccion, hay que admitir la necesidad de ese nuevo factor X sea cua sea su naturaleza, a que
llamamos causa, y decir, que todo lo que comienza ha de tener una causa.®

Esta introduccién de un factor nuevo, que la causalidad reducida a la identidad no puede aceptar, me parece
fundamental para poder pensar la singularidad y la individualidad propias a cada ser, evitando tanto la creacién
continua (que fue una de las soluciones de algunos modernos como Malebranche) como los saltos bruscos que
destruyen la continuidad y la regularidad en la naturaleza. A. Lalande, por su parte, y con €l fin de restablecer el
sentido aristotélico de la causalidad, precisa que

la causalidad verdadera no es un salto brusco de un fenémeno a otro fenémeno sino la transformacién
del primero en el segundo, 0 mejor dicho, la continuacion de un estado del mundo en otro estado. Y
agrega: no hay continuacion o transformacion més que sobre la base de unaidentidad parcial .

Asi puede comprenderse laafirmacion de A. Farges (que no es un idealista), cuando no deja de sefidar que:

El principio de causalidad no es pues, en el fondo, sino el principio de identidad aplicado a mismo
ser, no ya fuera del tiempo y desde un punto de vista estético, sino en la duracién sucesiva, y desde un
punto de vista dinmico, de la misma entidad.®

Cuando A. Farges sostiene que el principio de causalidad es una forma del principio de identidad, lo hace
pensando en las sustancias individuales de la metafisica realista de Aristételes. En cambio, cuando E. Meyerson y
los idedlistas en general sostienen la reduccién del principio de causalidad a principio de identidad, 1o hacen
pensando en una sustancia extensa desprovista de individualidad. Una especie de gigantesca sopa primordial que
constituye una materia indefinida, cuya version mistica es el Uno. Vemos pues que la relacion entre el principio de

causalidad (o la causalidad simplemente) y €l principio de identidad, puede y debe ser mantenida, pero a condicién

WARZO  Albert Farges, Etudes Philosophiques, T. IX La Crise de la Certitude, Berche et Tralin Libraires, Paris, 1908, p. 151.
2012 ® A Lalande, “Remarques sur la causalité’, Revue de Philosophie, 1890.
3 A. Farges, Etudes Philosophiques, op. cit., p. 151.



Maria Teresa Marquez-Blanc | Causalidad, Identidad y Determinismo

de conservar las sustancias individuales, y sin afirmar por ello una identidad absoluta entre ambos principios, o

cual conduce a reduccionismo cientifico.

5. Conclusion

Saber el porqué de algo no se opone al saber € como algo se produce. Conocer las causas de un hecho
cualquiera no excluye € saber como algo ocurre. Oponer el mecanicismo a las causas que le dan movimiento y
sentido a movimiento conduce a la reduccion del conocimiento a la pura descripcion de fendmenos, excluyendo la
explicacién de hechos. Y no es exacto afirmar que la descripcién de un hecho constituya conocimiento del hecho en
cuestion. Las exigencias cognitivas y racionales propias a nuestra naturaleza humana no se satisfacen con lasimple
descripcién de los hechos. Por nuestra particular complejidad, que incluye la libertad, forma de autodeterminacion
que nos es propia 'y sin la cual no seriamos lo que somos, la descripcion sola no nos es suficiente. Buscamos
razones, causas, como explicacion de los hechos, y o hacemos naturalmente. El tratar de entender, de comprender
el porqué de las cosas es nuestra marca de inteligencia, de racionalidad.

Y si consideramos los hechos, por la fuerza de estos mismos estamos obligados a aceptar que sélo puede haber
cambio y continuidad, es decir, preservacion ddl principio de identidad, si se acepta que hay una multiplicidad de
sustancias individuales sujetas al cambio o a la ateracion y no una sola sustancia que se nos presenta a la
percepcion bajo distintas apariencias (fendmenos), lo cua significa a aceptar la posicién de E. Meyerson, del
idealismo y de la fenomenologia, es decir, la reduccién de todo conocimiento a principio de identidad. EI cambio al
cual estan sujetos los seres naturales es un cambio determinado por la finalidad en funcién de la forma. Este afecta

alasubstancia formal mente en su dimension material, y esirreversible.

El orden propio a universo material no es otro que la recurrencia regular de los fenémenos generales
de la naturaleza segun los cuales este mundo prosigue indefinidamente el curso que le conocemos. Este
orden siendo €l bien de este conjunto, es también su fin hacia el cual convergen todas las actividades de las
naturalezas particulares. Sin imaginar una Naturaleza Unica, suerte de aima del mundo mal definida,
podemos concebir, sin embargo, €l cosmos como una unidad, pero una unidad de orden solamente; como
tal, el todo tiende asi a su propia conservacién por las actividades multiformes de sus partes, cada una
independiente en su individualidad, pero todas en relacién con € conjunto, en cuanto realizaciones —a
menudo efimeras— de las especies permanentes, de las cuales la armoniosa yuxtaposicion permite a todas
y acada una de ellas de desarrollarse libremente.*

32 A. Mansion, Introduction & la Physique Aristotélicienne, Editions de I’ Institut Supérieur de Philosophie, Louvain-la-Neuve, 1987, p. 279.

MARZO
2012







Alicia Mercado | Abstraction de la matiere et besoin de la métaphysique. Hommage a Carlos Llano

Abstraction de 1a matiere et besoin de la métaphysique.

Hommage a Carlos Llano
Alicia Mercado

Université Catholique de Louvain

Abstract

This articleis a tribute to Carlos Llano Cifuentes and the
primary objective is to study the importance of Metaphysics
(or First Philosophy), having in mind the context of the
Philosophy of Nature and considering the theme of
abstraction. To achieve this purpose, and following Llano,
one examines the problem of rationalism derived from
Kant’s doctrine, one unravels the risk that it represents to
the First Philosophy and then one treats the mathematical
issue related to the abstraction topic. In order to easily
distinguish the type of abstractionwith regards to
Metaphysics, it is necessary to featurethe material
abstraction; key issue in the development of rationalist
Metaphysics or realist Metaphysics. Once the subject of two
possible Metaphysics is reached, we inquire about the kind
of Metaphysics that is necessary for the development of a
complete Philosophy. Finally we make explicit the required
qualities for Metaphysics according to Llano’s viewpoint.

Resumen

El presente articulo es un tributo a Carlos Llano Cifuentes,
tiene como objetivo principal tratar el tema de la
importancia de la metafisica (o filosofia primera), teniendo
en mente el contexto de la Filosofia de la Nnaturaleza, esto a
partir del tema de la abstraccion. Para ello, siguiendo a
Carlos Llano se aborda el problema del racionalismo de
origen kantiano, se desentrafia el riesgo que él representa
para la filosofia primera para luego emprender el estudio
del aspecto matematico liado al tema de la abstraccion. Para
distinguir con facilidad el tipo de abstraccién que atafie a la
metafisica, se acude al tema de la abstraccion de la materia;
punto algido en la elaboracion de una metafisica racionalista
o realista. Planteada la problematica de dos metafisicas
posibles, se acude a la pregunta sobre la metafisica necesaria
para la plenitud del desarrollo de la filosofia. Por tltimo, se
explicitan las cualidades convenientes para la metafisica
desde la 6ptica de Llano.

MARZO
2012







Alicia Mercado | Abstraction de la matiere et besoin de la métaphysique. Hommage a Carlos Llano

Abstraction de la matiere et besoin de la métaphysique’.

Hommage a Carlos Llano
Alicia Mercado

Université Catholique de Louvain

Introduction

Afin de traiter le théme de I’abstraction de la matiére et de la nécessité de la métaphysique, nous avons
structuré notre texte de la fagcon suivante: divisé en trois parties dont les deux premiéres sont principaement
consacrées a la présentation du probleme de départ et a établir e lien entre nos deux sujets, a savoir, I’ abstraction de
lamatiere et la nécessité de la métaphysique, de sorte arester le plus proche possible de la pensée llaniste.

Tout d’ abord, dans la premiére partie, nous mettrons en évidence I’ origine du probléme qui voile la conscience
de I'importance de s'intéresser ala Métaphysique, a savoir, les conséguences négatives provenant de la philosophie
kantienne, lesquelles affectent la philosophie premiére. En d autres termes, nous expliciterons le rationalisme
kantien, c’ est-a-dire que nous aborderons Kant d aprés les considérations de Llano pour réfuter ce qui a ébranlé la
métaphysique mais sans pour autant supprimer ce qu’il y a de juste dans la doctrine de Kant. Nous présenterons la
nuance nécessaire qui permet d’ envisager une nouvelle optique sur la métaphysique. Une telle différence subtile est
directement liée aux mathématiques et a leur maniere de conceptualiser. A ce stade nous serons déja au seuil du
théme de |’ abstraction parce qu’ abstraire et conceptualiser sont des synonymes pour Llano.

La seconde partie se concentrera sur les explications que I on peut donner de I abstraction de la matiere. Nous
traiterons de maniere succincte les trois types d’ abstraction qui en fait peuvent se ramener a deux grands types:
celui qui correspond aux mathématiques et celui qui est nécessaire pour la métaphysique. Nous serons alors préts a
introduire la maniére dont la métaphysique pourrait se développer afin de permettre un déploiement plus
convenable, tant pour elle-méme que pour |’ ensemble de la philosophie.

Latroisiéme et derniére partie expliciterala réponse ala nécessité de la métaphysique.
Premiére partie: Origine du probléme
1. Kant selon CarlosLlano

Nous affirmons d’emblée que le professeur Llano n’envisageait pas une attague aveugle contre Kant, car il

respectait le philosophe de Koninsberg et connaisait ses textes. Les notions, les concepts et les objectifs qui nuisent

! Nous remercions Eli Breyne, Florence Lemoine et Miguel Espinoza pour les commentaires et corrections apportés & notre article. A propos de
notre titre, I’ usage du mot nécessité est plus courant dans | e jargon philosophique. La définition du mot besoin est plus proche de I’ aspect affectif
et des passions. Le titre donc devrait &tre Abstraction de la matiére et nécessité de la métaphysique. || en va de méme pour les sous-itres avec le
mot besoin.

MARZO
2012



MARZO
2012

Abstraction de la matiére et besoin de la métaphysique. Hommage a Carlos Llano | Alicia Mercado

a la tache de la métaphysique n'ont pas été banalisés, ou mis a I'écart’>. Kant, selon Llano, a considéré la
métaphysique comme structurellement égale aux mathématiques, la conclusion qu'il en a tiré est la gradation des
sciences, selon laquelle on commence par les mathématiques et on finit par la métaphysique. Les mathématiques,
comprises de cette maniére, posséderaient la méme méthode que la métaphysique, puisque leur objectif consisterait
a se détacher de la matiére, et étant donné que la métaphysique reste la plus haute des sciences, les concepts qu' elle
comprend feraient le moins de références possibles a la matiére : au plus la notion serait pure ou abstraite, au plus
élevé serait le niveau de la science. De ce fait, si le triangle parfait existe uniquement dans notre pensée, les
concepts les plus soutenus de la métaphysique appartiendraient uniguement a I’ ordre mental. En faisant appel aux

mots de LIano:

(...) Esta peligrosa posibilidad del quehacer metafisico, denunciada por Kant, podria plantearse de la
manera siguiente: si las mateméticas han podido desvincularse de la materia sensible, aunque aquella es
condicion existencial de sus objetos, ¢qué le impide ala metafisica hacer |0 mismo con sus objetos?

Le voisinage entre la métaphysique et les mathématiques dont parle Kant dans I’introduction a la Critique de
la Raison Pure, mene al’ extréme I’ opération d’ abstraction de I'intelligence humaine, mais en dépit de |’ adéguation
entre la méthode de la métaphysique et son objet d’ étude. Les concepts d’ une métaphysique, considérés comme
indépendants de I’ expérience, posséderont certes une cohérence logique, tout en ayant toutefois perdu leur lien avec
I’ ordre de I’ existence.

L’ ensemble des conséguences nuisibles pour la métaphysique, dérivées de la doctrine de Kant, se réunissent
sous le nom de rationalisme kantien. Nous traiterons, par ailleurs ce sujet qui nous conduira au théme de

|" abstraction et de son lien avec les mathématiques.

2. Lerationalismede Kant

Qu'est-ce que le rationalisme selon I'avis de Carlos Llano? «Une maniére de penser qui concéde plus

d’importance aux idées que nous construisons sur la réalité qu’ aux réalités desquelles nous éaborons les idées»”.

2 Cf. Carlos Llano, Abstractio. Bases Nogticas para una metafisica no racionalista, Publicaciones Cruz O., S.A., México, 2005. Particuliérement
les pp. 21, 22, 23 et 26 entre autres. Pour donner un exemple concret, dans la page 27 on lit : (...) Esta diversa concepcién del modo de hacer
metafisica... nos hace ver no solo el limitadisimo alcance de la critica kantiana a la metafisica, sino también, y sobre todo, la manera como la
metafisica puede progresar sin hacerlo por el camino racionalista, propension que ha manifestado recurrentemente a lo largo de su historia, y a
la que Kant critica con razon (tratandose de ‘ese’ modo de hacer metafisica), aunque sin razones. Lo que hacemos aqui no es sino lo que Kant,
a su manera, ha intentado en la ‘ Critica de la Razon Pura’. La suivante traduction est le plus proche possible du texte en espagnol mais elle ne
respecte malheureusement pas la syntaxe du frangais. Garder le style de Llano a été notre priorité. Notre traduction du texte est donc celle-ci :
(...) Cette conception distincte de la maniére de faire la métaphysique... nous fait voir non seulement I’ampleur trop limitée de la critique
kantienne a la métaphysique, elle nous fait voir auss, et surtout, la maniére selon laquelle la métaphysique peut progresser sans le faire par la
voie rationaliste, une tendance manifestée couramment au long de son histoire, et a laquelle Kant critique avec raison (concernant cette maniére
de faire la métaphysique) bien que sans raisons. Ce que nous faisonsici n’est que ce que Kant, & sa maniére, a tenté dansla Critique de laraison
Pure.

3Cf. Carlos Llano, op. cit., p. 23. Notre traduction : (...) Cette périlleuse possibilité de la tache de la métaphysique, dénoncée par Kant, pourrait
se formuler de la maniére suivante : si les mathématiques ont pu se défaire de la matiére sensible, bien qu’ elle soit une condition existentielle de
ses objets, qu’ est-ce qui empécherait la métaphysique de faire de méme avec ses propres objets ?

4 (...) Entendemos aqui con el término no del todo delimitado de racionalismo, un modo de pensar que tiene més en cuenta las ideas que
elaboramos sobre | as realidades, que |as realidades sobre las que elaboramos las ideas. Cf. Ibidem, p. 9.



Alicia Mercado | Abstraction de la matiere et besoin de la métaphysique. Hommage a Carlos Llano

En d'autres termes, la métaphysique rationaiste traite simplement les objets conceptuels qui ne possédent pas
d’ existence séparée, comme des réalités substantielles. L' exemple proposé par Llano est le « concept d' étant ».
L’ importance démesurée dévolue aux concepts provient des capacités que Kant a accordées a l'imagination. Celle-

Ci he sera pas uniquement perceptive mais constructive. L’'imagination donc, construira ses objets:

(...) Porque, a partir de Kant, con su antecedente en Kepler, la constructividad no es solamente
menester del pensamiento. Laimaginacion no es puramente perceptiva: también construye su objeto, pero
—igua que los pensamientos constructivos— no puede hacer juicios de existencia precisamente porque
sus objetos no son dados, sino construidos...

Le danger de cette capacité de construction a contribué, entre autre, al’impossibilité d' effectuer des jugements
d’ existence. De cette sorte, on est prét a affirmer ou nier |’ existence du contenu de nos pensées, puisque les objets
avec lesquels on pense nous ont été donnés.

Afin de bien comprendre les conséquences négatives dérivées de la capacité constructive de I'imagination,
Carlos Llano évoquait la méthodologie des modéles®. A I’ épogque moderne, son usage était courant et les physiciens
anglais tels que Faraday, Maxwell et Thompson s'en servaient pour faciliter la compréhension des hypothéses
scientifiques. Ils n"avaient pas cependant en vue de représenter exhaustivement la nature intime des choses, et
mettaient de coté I'intérét de I’ existence des objets répresentés par les modéles. En faisant appel a cet outil
scientifique, Llano attirait I’attention sur les intentions mathématisantes du systéme kantien et signaait
simultanément la maniére mathématique de connaitre |le monde. La vérité qui autrefois était |’ accord entre la pensée
et laréalité, devenait, aprés Kant, I’ adéquation entre une pensée et une autre. La cohérence globale d' une doctrine
se bornait ala vérification des hypotheses et des modéles explicatifs.

Pourtant, le lien entre la philosophie et les mathématiques devait étre analysé avec intérét. Kant croyait avoir
trouvé en ces derniéres les bases solides parfaites pour son systéme philosophique. En contrepartie, la métaphysique

devait se conformer avec la pratique d’ une méthode étrangére a ses besoins.

3. Laplace des mathématiques

En tant que métaphysicien, Carlos Llano a pu accepter facilement la plus haute place que Kant avait cédée ala
métaphysique tout en connaissant le péril caché d’ adjuger des objectifs inappropriés a une science ou a une autre. |1
fallait rendre la juste place & chacune des sciences et pour bien la discerner, on devait reconnaitre les liens entre

elles.

5 Cf. Ibidem, p. 211. Notre traduction : (...) Parce qu’a partir de Kant, avec son antécédent chez Kepler, la constructivité est non seulement
I affaire de la pensée. L'imagination n’ est purement perceptive : elle construit aussi son objet, mais —a la paire des pensées constructives— elle
ne peut pas faire des jugements d’ existence, justement parce que ses objets ne sont pas donnés mais construits... Pour ce passage Llano cite
également, Roger Verneaux, Critica dela ‘Critica ala Razon Pura’, Rialp, Madrid, 1978, p. 219.

5 Egalement appel ée théorie de modéles. Cf. Carlos Llano, op. cit. p. 211.

MARZO
2012




MARZO
2012

Abstraction de la matiére et besoin de la métaphysique. Hommage a Carlos Llano | Alicia Mercado

A la suite de Kant, Carlos Llano, appuyé sur les commentaires de Thomas d'Aquin’, entrevoyait que la
similitude entre les mathématiques et la métaphysique se trouvait dans leur maniére d'aborder leur objet d' étude.
En effet, toutes deux laissaient de coté la matiere sensible. Dans le jargon de la philosophie antique, cette exclusion
est appellée xoriston.

En sens restreint, xoriston désigne un étant dont I’ ére ne dépend pas de la matiére, de telle sorte que son
concept n’existe que mentalement. La séparation de la matiére des objets ne devrait pas donner des raisons de
croire gque les objets séparés existent ailleurs sans la matiére. Xoriston ne fait pas référence a un quelcongue objet
qui s abstrait de la matiére. Pour comprendre la séparation, il faut d emblée souligner qu’elle ne donne pas a la
métaphysique le plus haut niveau dans le domaine des sciences spéculatives. Selon I’ optique rationaliste de Kant, la
différence entre la séparation dont parle la métaphysique et la séparation des mathématiques est uniquement
graduelle, ce qui signifie que le plus haut degré de connaissance correspondrait au plus haut degré de séparation de
lamatiére, et donc ala métaphysique.

D’aprés Carlos Llano, les mathématiques, et plus précisément les mathématiciens, pensent les choses
différemment de la fagon dont elles se présentent dans la rédité, parce qu'ils les congoivent sans matiére. La
métaphysique, elle, les pense en les considérant avec de la matiére quand les choses sont matérielles et sans matiére
guand elles ne le sont pas. Autrement dit, la métaphysique pense les choses selon leur maniére d’ étre réelles.

Avant de continuer, il est important de pointer une remargue : comment pouvons-nous penser les choses qui
n'ont pas de matiére ? Cet objectif ne semble-t-il pas irréel et fantastique pour quelqu’un qui prétend que la
métaphysique est une science sérieuse ? Pour passer en douceur a la seconde partie, résumons de maniére succincte
la place que |es mathématiques avaient pour Carlos Llano.

Les mathématiques, d’ aprés son point de vue, considerent les définitions telles que notre intelligence les
formule. Elles cherchent la cohérence entre chacun de leurs concepts et elles sont obligées d' établir des liens entre
leurs définitions et les propriétés qui en dérivent. Cependant, aucune définition purement mathématique n’inclut son
existence. Pour ne pas s éloigner de larédité, les mathématiques doivent considérer I’ essence de leurs objets, parce
gue la réalité de I’ essence est incréée dans la rédité de la chose. Selon la maniére particuliere de dire de Carlos
Llano:

(...) Las mateméticas pueden pensar separadamente realidades que existen unidas en el orden del ser,
si tales realidades no pertenecen ala esencia de |as realidades de las cuales se hace lareferencia®

En bref, les mathématiques sont capables de former une variété de concepts en séparant des aspects unis dans
une seule réalité, par exemple le concept de quantité et le concept de figure qui sont dans une balle de hilliard.
L'intelligence peut abstraire I'une de I'autre (par exemple, la sphére et la couleur de la balle de hilliard) et les

comprendre séparément parce qu’ elle appréhende ce qu’ est chaque chose. |l faut dire, néanmoins, que cette maniére

" Thomas d’'Aquin, In librum Boetii De Trinitate Expositio, Marietti; Milan, 1954. Particuliérement la Il, . 5, arts 1-4. In | Physicorum
Expositio, lect. I. Et In Duodecim Libros Metaphysicorum Aristotelis Expositio, 1V, lect. I.

8 Cf. Llano, op.cit., p 251. Notre traduction : « (...) Les mathématiques peuvent penser séparément des réalités qui existent unies dans I’ ordre de
I’étre, s detellesréalités n’ appartiennent pas al’ essence des réalités dont elles font référence ».



Alicia Mercado | Abstraction de la matiere et besoin de la métaphysique. Hommage a Carlos Llano

d’ abstraire est complé&tement |égitime tant pour Llano que pour nous.

Aprés ces remarques préal ables sur |es mathématiques passons a la seconde grande partie.

Seconde partie: L’abstraction de la matiére

1. L’abstraction et les sciences spéculatives

Nous avons posé la question de la possibilité d' accéder a la connaissance de I'immatériel. Pour y parvenir,
Carlos Llano indiquait deux voies, celle de la métaphysique et celle des mathématiques. La métaphysique
transcende et les mathématiques abstraient. La transcendance métaphysique est |'approche des réalités non
sensibles pour expliquer I’ existence du sensible. L’ abstraction mathématique, quant a elle, est la conception du
sensible comme non sensible afin de mieux le conceptualiser. La métaphysique suit le chemin du réd et les
mathématiques, celui du concept®. Le discernement et la bonne compréhension des divers types d abstraction
prennent en compte une troisiéme science spéculative. En effet, la science spéculative est divisée en trois sciences :
la physique, les mathématiques et |a métaphysique™.

L' abstraction de la science de la nature ou physique est une abstraction généralisatrice dont I’ opération
réalisée peut étre appelée indétermination. La condition d’indétermination concerne les concepts physiques, ainsi
par exemple les os et la chair qui rentrent dans la définition d” homme ne sont ni lachair ni les os quel’on signale et
qui sont tangibles. Les concepts indéterminés de la physique sont un moyen pour parvenir ala réaité individuelle,
cest-adire, parvenir a la seule réalité existante'. La science physique est une science des choses et non une
science des concepts. Elle pourrait aussi ére nommée science de ce qui est contingent et mobile; le type
d' abstraction qu’ elle utilise est |’ abstractio totius a partibus materiae (abstraction du tout avec les parties de la
matiére) ou abstractio per modum totius (abstraction ala maniére d’ un tout, abstraction comme un tout) puisqu’ elle
n’'exclut pas les parties de lamatiére, elle les considere comme indéterminées.

Quant aux mathématiques, la conceptualisation de I’ universel s obtient par ablation. Les mathématiques dtent
toute condition sensible de son objet d'étude. Si I'on pense par exemple, a un triangle, on ne le pensera pas coloré
puisgu’ on n’a accordé au triangle aucun type de matiéere. Ce type d abstraction s appelle aussi abstractio formae a
materia sensible (abstraction de laforme a partir de la matiére sensible), abstractio per modum partis (abstraction a

la maniére d une partie) ou per modum formae (abstraction ala maniére de laforme).

2.1 L'abstraction propre ala métaphysique

Jusqu’ici, nous avons accordé plus de place a |’ abstraction des mathématiques qu’ a celle de la métaphysique.

9 Cf. Llano, op. cit., p.27.
°\id supra note 7. MARZO
™ Carlos Llano, El conocimiento del singular, Publicaciones Cruz O., México, 1995.



Abstraction de la matiére et besoin de la métaphysique. Hommage a Carlos Llano | Alicia Mercado

Pour comprendre celle de la métaphysique, on peut reprendre I’ explication sur I’ abstraction de la physique éant
donné qu’ elles coincident. Nous avons vu que |’ abstraction de la science de la nature reprend le tout en considérant
les parties matérielles qui rentrent dans la définition de I’ objet duquel on fait le concept, en laissant indéterminé
I"aspect matériel. L’ abstraction de la science de la nature et celle de la métaphysique peuvent se distinguer a la
lumiére du concept qui dérive de leur abstraction. Les concepts de la métaphysique sont considérés comme
principes de la connaissance des choses singuliéres, ils sont des principes intellectuels grace auxquels on connait la
réaité. Toutefois, I'universalité des concepts de la science de la nature est conceptuelle; ses concepts sont
universels parce que leur étre est mental. Par contre, les principes de la métaphysique peuvent étre en eux-mémes
des réalités déterminées, ils sont universels puisqu’ils sont des causes des autres réalités et non seulement parce
qu'ils sont intellectuels et mentaux. Les concepts métaphysiques disposent d'un statut double : ils sont principes de
la connaissance et principes des choses : principia cognoscendi et principia essendi.

Les concepts métaphysiques ne sont pas uniquement les principes de la science mais les principes méme de
I’objet de la science. Dés lors, les principes intellectuels métaphysiques, tels que Dieu et I'ame peuvent étre des
objets définitoires de la science, parce qu'ils existent par eux-mémes. Ce sont des objets avec une réaité extra
mentem.

Mais, quest-ce qui se passe avec les autres principes métaphysiques ? Est-ce que chaque concept
métaphysique correspond a une réalité séparée et existante en elle-méme ? Comment réagit |la métaphysique avec ce
type de concepts ? En ce qui concerne I’ éant, la substance, I’ acte et la puissance, elles ne sont pas des réalités
singuliéres ; leur réalité est aussi celle de la chose singuliére : « homme » ne peut étre nulle part que dans cet
homme-ci. Quant a I'éant, la substance, I'acte, la puissance, I’essence, |'unité, la vérité, la bonté, etc., la
métaphysique est dans la mesure de les considérer comme des objets. Elle leur confére un statut mental comme
pour les mathématiques et la physique. Tout de méme, le critere auquel fait appel la métaphysique n’est pas une
simple lubie, car en effet il s'agit ici de discerner entre les objets et les principes a partir desquels on comprend les
objets.

A présent, nous sommes face & deux alternatives : ou bien I’ on fait une métaphysique qui suit le parcours des
mathématiques, ou bien on la fait selon la structure mentale de la science de la nature. Maintenant, nous sommes

préts areformuler notre question de départ, et sa réponse sera détaillée dans notre troisiéme et derniére partie.

Troisiéme partie : Besoin de la métaphysique

1. Reformulation dela question

Aprés avoir distingué la maniére de procéder des mathématiques et de la métaphysique, nous pouvons
maintenant comprendre le caractére irremplagable de cette derniére. La question de la nécessité d'une science
spéculative qui ne se borne pas au domaine conceptuel donne lieu a reformuler et a adapter I interrogation qui nous

MARZO

2012 a aidé au départ. Notre intérét peut désormais se centrer particuliérement sur la métaphysique dont la philosophie a



Alicia Mercado | Abstraction de la matiere et besoin de la métaphysique. Hommage a Carlos Llano

besoin : quelle est donc la méaphysique nécessaire pour le bon développement du travail philosophique ? A ce
propos, on évoquera la théologie, de sorte que I’ on pourra mieux circonscrire le domaine de la métaphysique sans

confondre leurs taches.

2. Métaphysique et théologie

Faire de la métaphysique ne veut pas dire faire de la théologie. Bien qu' elles peuvent partager leurs objets
d'étude, les optiques et les méthodes, leurs objectifs font d' elles deux sciences différentes. Llano, qui a bien étudié
les textes de Thomas d' Aquin, citait les noms divers de la méaphysique : transphysique, science divine et
théologie™.

Malgré la proximité et la coincidence avec les noms de la métaphysique, les différences entre la métaphysique
et la théologie sont perceptibles quand on sait que I’ objet de |a théologie est par exemple Dieu et (auss) les anges®
qui se distinguent de I’ étant, de la substance, de I acte et de la puissance. Les concepts de la métaphysique, comme
on I'a signalé auparavant, peuvent étre pris de maniére absolue, a savoir comme des réalités mentales, mais ils
peuvent aussi étre considérés comme les principes de la connaissance des choses. Parce que pour le savant, le
concept universel sera utilisé comme un moyen pour parvenir a la connaissance des choses. La métaphysique
acquiert alors un statut double, elle est capable d' apprécier des réalités qui transcendent la matiére sensible comme
par exemple Dieu et I’@me, et elle peut considérer les réalités matérielles sensibles comme I’ univers et la vie
humaine qui proviennent de ces deux principes (de Dieu et de |’ @me).

La métaphysique continue a étre la science de I’ étant en tant que tel, mais son propos ne se limite pas a une
circonspection conceptuelle, comme si son objectif était celui de comprendre I’idée de Dieu, I'idée d’ame, I'idée de
substance, etc. Elle veille a se servir des concepts pour comprendre I’ éant qui est cet étant-ci réel et singulier.

Une meilleure compréhension de la métaphysique exige, aprés les distinctions précédentes, d’ étudier avec plus
de précisions la maniére de séparer, de revenir sur le cas concret, bref, de se pencher sur la séparation, la
démonstration, la réflexion, la connaissance du singulier, autrement dit, il faudra que les intéressés par cette étude
reprennent les cauvres de contenu métaphysi que écrites par Carlos Llano™.

3. Latachedelaméaphysique

A présent, une réponse compléte autour de la téche de la Philosophie Premiére ne peut pas se limiter a

quelques citations ou aux commentaires des philosophes modernes qui se sont intéressés a ce sujet. Mentionner

12 Cf. Carlos Llano, Abstractio. Bases Noéticas para una metafisica no racionalista, Publicaciones Cruz O., S.A., México, 2005, p. 26.

13 Cf. Ibidem, p.151.

 Carlos Llano, Abstractio. Bases Noéticas para una metafisica no racionalista, Publicaciones Cruz O., S.A., México, 2005. Separatio. Bases
Noéticas para una metafisica no racionalista, Publicaciones Cruz O., SAA., México, 2006. Demostratio. Bases Noéticas para una metafisica no
racionalista, Ediciones Ruz, México, 2007. Reflexio. Bases Noéticas para una metafisica no racionalista, Ediciones Ruz, México, 2008. Les
titres peuvent faire croire faussement que leur contenu est plutét épistémologique ; pour Carlos Llano ni la métaphysique ni I’ épistémologie ne
sont laméme discipline, mais possedent un lien éroit.

MARZO
2012




Abstraction de la matiére et besoin de la métaphysique. Hommage a Carlos Llano | Alicia Mercado

certaines théses de la doctrine kantienne a été nécessaire pour trouver I'origine du probléme qui a affecté la
métaphysique entiére. La mise en relief des ressemblances entre les mathématiques et la métaphysique est une
partie importante de I’explication de Llano. Cette mise en relief a servi a signaler le risque de mathématiser la
métaphysique. LIano avoulu aler au bout, &1’ origine de ce probleme afin de surmonter les tendances rationalistes
qui ont entouré le dével oppement de la Philosophie Premiéere. La conceptualisation propre aux mathématiques a été
considérée comme le paradigme exemplaire des sciences apres la premiére Critique de Kant, ainsi la métaphysique
a été obligée d' accomplir les exigences imposées par la maniére d’ abstraire et de conceptualiser caractérisitique des
mathématiques. En effet, Kant situait |a Philosophie Premiére au plus haut degré d’ abstraction, comme si la suite de
I" abstraction effectuée par les mathématiques appartenait a la métaphysique. Llano concédait a Kant |”importance
qu'il avait accordée al’ abstraction tant pour les mathématiques que pour la métaphysique, tout en faisant appel aux
nuances déja présentes chez Thomas d’ Aquin. En fait, I'abstraction de la métaphysique consiste a généraliser et
elle peut se comprendre aussi comme une certaine indétermination. Néanmoins, sa conceptualisation n’est pas un
cercle vicieux, les concepts ne renvoient pas hécessairement a un autre concept mais aux choses, a la réalité méme,
car les choses ont été al’ origine de notre connaissance, et au début del’ action d abstraire. Dans la métaphysique, le
concept est un moyen et dans le développement de cette science, s en servir devient évident quand on le relie au
théme de la causdlité et du mouvement, puisgue la cause des concepts de la métaphysique ce sont les objets, les
choses (pour les mathématiquesil en va de méme, mais dans I’ excercice de la tache mathématique on se tourne vers
«le cercle parfait», C'est-a-dire, la notion de cercle). Les concepts de la métaphysique jouent un réle double parce
gu'ils sont au début de notre connaissance et également parce qu'ils nous orientent vers les choses a partir
desguelles a commencé notre connaissance.

Apreés les nuances et les observations faites précédemment, nous pouvons dire que pour Carlos Llano, la
métaphysique n’est pas achevée et qu'il ne s agit pas de la prendre comme un ensemble d’informations et un
résultat. Selon lui, les philosophes désireux de faire de la métaphysique doivent savoir qu’ elle s éabore et qu’elle
nait d’ un processus sans une fin statique.

En elleinterviennent les quatre actes de I’ intelligence humaine : I’ abstraction, le jugement, la démonstration et
la réflexion. L'abstraction est la premiére action de I'intelligence au moment de se confronter aux probléemes
métaphysiques fondamentaux. L’ abstraction est aussi appelée conceptualisation ou acte idéatoire. Mais elle n’est

que I’ acte qui peut nous permettre de commencer |’ élaboration d’ une métaphysique non-rationaliste.

4. Besoin dela M étaphysique

Nous allons a présent tirer les legons que la pensée de LIano nous a léguées dans le champ de la métaphysique
et plus précisément dans le domaine de I’ abstraction.

En effet, une conception différente et une autre maniére d’éaborer la métaphysique est envisageable. Les
critiques rationalistes adressées ala métaphysique s affaiblissent aprés la distinction de I’ aspect conceptuel de notre

MARZO

2012 connaissance, aprés |’ usage des concepts comme des moyens pour accéder au monde environnant et non comme la



Alicia Mercado | Abstraction de la matiere et besoin de la métaphysique. Hommage a Carlos Llano

finalité du travail de la philosophie premiére et aprés I’ étude de |la maniére de connaitre de I’ homme. Nous pouvons
en effet, bétir tout un systéme philosophique sur une métaphysique rationaliste. Mais cette vision philosophique
offrira un panorama limité de la réalité. En revanche, la métaphysique peut se développer autrement que par la voie
rationaliste. Ce type de métaphysique, appelée parfois métaphysique réaliste, est nécessaire pour accéder a des
réalités qui ne sont pas uniquement mentales.

La structure mentale qui intervient dans |’ éaboration de cette métaphysique (réaliste), bien qu’ elle soit proche
de la structure requise par les mathématiques, n’est pas tout a fait la méme que celle exigée pour le désarroi de la
philosophie premiére. La suite des opérations intellectuelles intervenant dans I'exercice métaphysique qui
commence avec |’ abstraction, ne se borne pas a ce processus conceptuel. Pourtant, nous ne fermons pas les yeux
devant les difficultés que comporte I’ étude de cette science puisqu’ elle constitue le fondement des autres disciplines

philosophiques:

(...) No hay materia més dificil para el arranque del filosofar que la prima philosophia puesto que su
temética es lamés ardua. Aristételes en la Etica Nicomaquea, asegura que |os jovenes pueden muy bien ser
gedmetras y matematicos, pero dificilmente metafisicos. Por otro lado, no hay tarea més exigente que la de
la metafisica en cuanto que sus principios y su objeto fundamentan los de |as fil osofias segundas.™

Finalement et en guise de conclusion, nous pouvons dire qu’ étudier ou se dédier a la métaphysique non-
rationaliste, est nécessaire pour éargir les horizons de compréhension et d explication, y compris celles de la
philosophie de la nature.

Kant et Llano avaient le méme objectif, a savoir, la quéte de la vérité et I'intérét pour la maniére d’ opérer de la
raison de I"homme, ce sont ces motifs qui les ont conduits aux réflexions autour de la premiére des philosophies.
Les collégues et disciples de Carlos Llano ont su résumer en trois axes I’ apport de ce dernier, le texte Metafisica,
accion y voluntad *® montre avec clarté que la métaphysique a été ala base de la pensée philosophique Ilaniste.

References

Carlos Llano, El conocimiento del singular, Publicaciones Cruz O., México, 1995.

---, Abstractio. Bases Noéticas para una metafisica no racionalista, Publicaciones Cruz O., S.A., México, 2005.
----, Separatio. Bases Noéticas para una metafisica no racionalista, Publicaciones Cruz O., S.A., México, 2006.
----, Demostratio. Bases Noéticas para una metafisica no racionalista, Ediciones Ruz, México, 2007.

----, Reflexio. Bases Noéticas para una metafisica no racionalista, Ediciones Ruz, México, 2008.

% Oscar Jiménez Torres, Epitome de la filosofia de Carlos Llano, Porriia, México, 2010, p. 11. Notre traduction : (...) Il n’existe de sujet plus

difficile que de démarrer le philosopher par la prima philosophia puisgue sa thématique est |a plus ardue. Aristote dans I’ Ethique a Nicomaque,

affirme que les jeunes peuvent sans probléme étre des géométres et des mathématiciens, mais ils deviendront difficilement des métaphysiciens.

Par ailleurs, il n'y apas de tache plus exigeante que celle de la métaphysique car ses principes et son objet fondent |es philosophies secondes.

6 H. Zagal and E. Rodriguez (comps), “Metafisica, accion y voluntad. Ensayos en homenaje a Carlos Llano ”, Universidad Panamericana, MARZO
México, D.F., 2005.




Abstraction de la matiére et besoin de la métaphysique. Hommage a Carlos Llano | Alicia Mercado

Références sur la pensée deLlano

H. Zagal and E. Rodriguez (comps), “Metafisica, accién y voluntad. Ensayos en homenaje a Carlos Llano 7,
Universidad Panamericana, México, D.F.,, 2005.
Oscar Jiménez Torres, Epitome de la filosofia de Carlos Llano, Porrda, México, 2010.

Références secondaires.
A. Garciaet JA. Fernandez, Exposicion al ‘ De Trinitate’ de Boecio, EUNSA, Pamplone, Espagne, 1987.

Thomas d’ Aquin, In librum Boetii De Trinitate Expositio, Marietti; Milan, 1954.
Roger Verneaux, Critica dela ‘ Critica ala Razon Pura’, Rialp, Madrid, 1978.

MARZO
2012



Laetitia Monteils-Laeng | Phusis et paideia chez Platon. La fabrique d’'une nature humaine idéale

Phusis et paideia chez Platon.

La fabrique d'une nature humaine idéale

Laetitia Monteils-Laeng
Université de Strasbourg

Or, cest seulement dans les caracteres doués d’une noblesse originelle et auxquels a été donnée une
culture en harmonie avec leur naturel, que les lois sont capables de faire prendre racine au lien dont
je parle. Le Politique, 310a.

Résumé

La phusis est-elle, pour Platon, réductible a un ensemble de
déterminations physiologiques qui entrainent au sein de
I'ame des mouvements incontrdlables ? Dans cet article,
nous voudrions revenir sur l'étendue du concept de phusis
au sein de la psychologie platonicienne. Loin de se réduire a
une somme de données physiques, la phusis englobe tous les
facteurs moraux, sociaux et politiques précédant la
naissance de l'individu et susceptibles d’en influencer le
devenir. Dans ces conditions, le naturel constitue-t-il un
élément absolument déterminant au sein de la fabrique du
caractere ? Que reste-t-il comme marge de manceuvre a
I'’éducation pour fagonner les ames? Et comment cette
derniere s’articule-t-elle a la phusis ?

MARZO
2012






Laetitia Monteils-Laeng | Phusis et paideia chez Platon. La fabrique d’'une nature humaine idéale

Phusis et paideia chez Platon.

La fabrique d'une nature humaine idéale

Laetitia Monteils-Laeng
Université de Strasbourg

Introduction

Selon Platon, la phusis, comprise comme le naturel de ’homme, opére a la maniére d’un héritage qu’aucune
éducation ne saurait intégralement effacer. La phusis ne préside certes pas totalement a la formation du caractére
moral en le déterminant de part en part, néanmoins 1’éducateur ne saurait que la modifier, la manier, I’organiser,
voire la gicher, sans jamais I’annuler. C’est qu’il ne faut pas réduire le concept de phusis au sens moderne
d’ « hérédité biologique », voire « génétique », en la résumant a une somme de données physiologiques sans
signification morale. Au contraire, pour Platon, la phusis entendu comme « naturel » ne correspond pas seulement a
des caractéristiques physiques, humorales, il s’agit aussi de particularités morales, sociales et politiques , a I’instar
des antécédents familiaux, de la complexion physique, mais aussi des opinions de la famille et de 1’entourage au
sens large. D’un mot, avec le « naturel », il est question de tout ce qui précéde, dans la formation du caractére,
1I’éducation proprement dite.

A ce premier sens de phusis, s’articule toutefois une seconde signification qui prend place cette fois-ci non pas
en amont de I’éducation de I’homme au sein de la cité, mais qui fonctionne comme un point d’arrivée, un modéle,
en fonction duquel la paideia doit orienter la formation physique, morale et intellectuelle des futurs citoyens. Dans
ces conditions, la phusis ne reléve pas de ce qui est « inné », a I’inverse de 1’éducation qui ressort au registre de
I’ « acquis », mais davantage d’un idéal, d’une norme, voire d’une €dos a imiter et qui opére comme un point
d’aboutissement.

Point de départ et aboutissement, ces deux acceptions de phusis s’articulent ’une a I’autre non pas
directement, mais par la médiation d’un troisiéme terme, la paideia qui relie la nature comprise comme « naturel »
non figé, malléable et, comme on le verra, éventuellement contrdlable, et la nature entendue comme norme a imiter.
La nature de ce lien entre phusis entendue comme « naturel » (pour plus de commodité, nous 1’appellerons
désormais phusis') et phusis comprise comme norme (phusis’) est elle-méme a 1’image d’un processus naturel de
développement, d’accroissement, d’épanouissement, puisque 1’homme n’est pas d’emblée ce qu’il a a étre, mais
contient en lui les germes de toutes ses possibilités a développer. Il ne s’agit certes pas encore deu couple
aristotélicien acte/puissance, néanmoins on croise dés Platon 1’idée que la nature humaine est une réalité¢ a
accomplir qui n’est pas d’emblée tout ce qu’elle peut et doit devenir. Cependant tout ce qu’elle a a étre ne sera pas
créé ex nihilo.

L’articulation phusis/paideia n’a rien, on 1’aura compris, de notre opposition moderne entre nature et culture.

Platon, lui, propose un modé¢le de continuité. Le caractére de I’homme, compris comme I’ensemble de ces

MARZO
2012




Phusis et paideia chez Platon. La fabrique d’'une nature humaine idéale | Laetitia Monteils-Laeng

caractéristiques physiques, morales et intellectuelles sera en définitive le fruit de la compénétration de la phusis et
de la paideia, qui fonctionnent, non pas comme deux éléments essentiellement distincts, étanches 1’un a ’autre,
mais comme deux facteurs dynamiques qui ne cessent d’interagir. Le probléme est alors de savoir quel role joue le
naturel au sein de la formation du caractére. S’agit-il d’un point de résistance ultime au-dela duquel aucun
éducateur ne saurait aller ? S’agit-il d’un héritage dont il faut le plus possible diminuer les traces, étant donné qu’on
ne saurait 1’effacer dans son intégralité ? Peut-on modifier, contrdler, voire fabriquer des naturels ? Quelle est cette
phusis qui opére comme une norme ? Quel lien esquisser entre la phusis' et la phusis’ ? La question que nous
posons, dans le cadre de cet article, est celle de la place, du statut et de la valeur de la phusis au sein de 1’éducation

morale platonicienne.

1. Phusisvspaideia : le « naturel » comme limite de facto imposée a I’ éducateur

L’ame est naturellement malléable. Cette malléabilité permet de la former rationnellement, mais en méme
temps la rend perméable aux influences néfastes. La plasticité de 1’ame doit étre ainsi organisée, hiérarchisée, de
manicre & former un tout harmonieux et ordonné. Cela signifie qu’il ne faut pas déployer toutes les possibilités
bigarrées, voire monstrueuses que contient virtuellement la psukhé, a 1’image de la béte polycéphale et polymorphe
que décrit le livre IX de la République'. De cette malléabilité il ne faudrait cependant pas en déduire que la psukhé
soit vierge de toute détermination. Bien au contraire, en venant au monde, ’homme se voit attribuer un certain
nombre de caractéristiques. La contingence qui le fait naitre dans telle cité a telle époque, sous telle constitution, au
sein de telle famille et de tel milieu déterminé compose une sorte de « lot » dont I’homme doit s’accommoder toute
son existence.

Au sein de ce « lot », le naturel (phusis') tient une place particuliére. Précédant la naissance de I’individu, il
constitue la borne au-dela de laquelle aucune éducation ne saurait aller. Ainsi décrit, le naturel pourrait faire figure
d’un « destin naturalisé », dans le sens ou, non seulement il préexiste a toute action de 1’individu concerné, mais
aussi dans la mesure ou il déterminera forcément dans une proportion plus ou moins grande son existence. La
constitution naturelle du corps est présentée comme 1’'une des causes expliquant le caractére. Ainsi dans le cas du
vice, le corps peut étre en partie responsable des maladies de I’ame. Le naturel de I’homme, compris comme
patrimoine physiologique, détermine alors son existence au moins en partie, en le prédisposant intellectuellement et
moralement. Dans un texte du Timée la phusis semble étre directement rabattue sur les déterminations

physiologiques qui pésent sur le développement intellectuel et moral de 1’ame:

Quant a celles [les maladies] de I’ame, elles ont pour cause 1’état du corps et se produisent comme
suit. La maladie de I’ame, c’est, il faut en convenir, la déraison et il est deux sortes de déraison, I’une est la
folie, I’autre I’ignorance. Par conséquent, tout ce qu’on ne peut ressentir sans éprouver [’un ou ’autre
accident doit étre appelé maladie ; c’est ainsi que les plaisirs et les douleurs qui ont de 1’excés doivent étre,
entre les maladies, tenues pour les plus graves qui affectent ’ame. L’homme, en effet, quand il est trop en

MARZO
2012

' République, IX, 588c7-10.



Laetitia Monteils-Laeng | Phusis et paideia chez Platon. La fabrique d’'une nature humaine idéale

joie ou celui au contraire que la douleur accable, impatient, ce qu’il choisit est hors de saison, de méme
que ce qu’il évite ; il ne peut ni voir ni entendre rien de droit; c’est un forcené; d’avoir part au
raisonnement il n’est alors point du tout capable. [ ...] Or celui chez qui le sperme vient a foison ruisseler

\

autour de la moelle, ce qui fait une nature comparable a un arbre d’une fertilit¢ démesurée, celui-1a
éprouve a toute occasion maints tourments, maintes voluptés aussi dans ses convoitises et les fruits
qu’elles donnent ; il est en folie pendant la majeure partie de sa vie, par 1’excés de ses plaisirs et de ses
douleurs ; il a I’ame malade et insensée du fait de son corps ; malgré cela ce n’est point comme un malade,
mais comme un méchant de son gré, qu’on veut le regarder. La vérité c’est que le déréglement de la luxure
provient pour la plus large part des propriétés d’une substance que la porosité des os laisse ruisseler dans le
corps, I’inonder, au point d’entrainer une maladie de 1’ame.? (trad. J. Moreau légérement modifiée).

Certaines complexions physiologiques entrainent des dysfonctionnements psychiques et moraux irrémédiables.
Déréglements que 1’on peut mettre au compte du naturel (phusis') et qui, en guise de traitement, ne requiérent
aucune éducation, celle-ci s’avérant inefficace en pareil contexte, mais bien une cure médicale. C’est donc le corps,
au moins en partie, qui est responsable de ce qu’une volonté délibérée de faire le mal ne saurait assumer. Etre
méchant, c’est donc étre malade, et la maladie émane du corps pour ensuite affecter I’ame. Ce texte du Timée
accentue la causalité physiologique dans la constitution des vices. Les maladies de 1’ame évoquées ici par Platon se
traduisent par des affections psychologiques, telle que la propension aux douleurs et aux plaisirs excessifs. Mais
plaisir et douleur sont considérés comme le résultat de processus corporels affectant ’ame qui, dans ce texte, est
comme réduite a sa dimension unilatéralement passive, soumise a une phusis défectueuse. En effet plus les plaisirs
et les peines sont intenses, plus ils entravent le bon fonctionnement de 1’dme. Parfois, ils vont jusqu’a interdire au
raisonnement (logismos) de fonctionner selon ses propres principes. Il y a une proportion entre le degré d’intensité
des peines et des douleurs et la probabilité a ce qu’ils constituent les sources de motivations exclusives de I’ame.

Pour illustrer ce que peut étre cette folie (mania) naturelle, provoquée par un déséquilibre humoral, Platon
prend pour exemple le sperme en excés qui vient ruisseler autour de la moelle’. Ce déréglement engendre des
affections excessives, et cela de maniére quasi permanente. L’amplitude entre les plaisirs et les peines est alors trés
importante. Le sujet d’une telle maladie passe d’une volupté intense a une souffrance insoutenable. Ces affections
engendrent a leur tour des excés au niveau du désir, et notamment des appétits : cette pression insoutenable fait
osciller le sujet entre des moments de relative accalmie et des crises de furie. C’est sous la pression du corps que
I’epithumia devient déréglée, que les sensations déforment la réalité, que le |0giSmos est comme paralysé et que le
choix est nécessairement mauvais. L’ame est « malade et insensée du fait de son corps », elle est rendue telle par le
corps, elle perd toute faculté de réflexion et ne peut plus se fier a ses sensations. Certes, 1’ame est comme malade du

corps, et en ce sens, on peut dire qu’elle est vicieuse par nature®

> Timée, 86b-87a7.

* Sur le statut et I’importance de la moelle dans le Timée, voir Iarticle de Jean-Frangois Pradeau, « L’ame et la moelle. Les conditions
psychiques et physiologiques de 1’anthropologie dans le Timée de Platon », Archives de Philosophie, 1998, p. 489-518.

* Ce texte semble dire que la restitution de I’équilibre doit passer par un traitement non pénal, mais médical, puisqu’il s’agit d’une pathologie et
non d’un vice bldmable. Mais dans la mesure ou Platon envisage lui-méme la punition comme une médication (Gorgias, 476a-481a et
République, 445a). cela ne signifie pas que I’homme injuste du Timée n’a pas a étre puni pour ses méfaits, I’accent est simplement mis sur
I’aspect physiologique du vice. Nous ne partageons donc pas les conclusions de Antony G. N. Flew, Crime or Disease, Londres, Macmillan,
1973, p. 17 qui affirme qu’étant donné que Platon congoit la crime comme une maladie et le chatiment comme une cure, une médication, le
criminel doit lui-méme étre traité « comme une victime plutét que comme un agent responsable ».

MARZO
2012




Phusis et paideia chez Platon. La fabrique d’'une nature humaine idéale | Laetitia Monteils-Laeng

2. Delaphusisalapaideia: sélectionner et former les @mes

Néanmoins sous le concept de phusis (nous entendons ici la phusis') il ne faut pas seulement entendre la
composition du corps, il faut compléter ’exposé essentiellement pathologique du Timée par 1’évocation du naturel
qui occupe la fin du Politique et le livre I1I de la République. En effet la notion de naturel (phusis) déborde le cadre
restrictif des données physiologiques. Ce qui nous est donné par la nature ne se limite pas a des conditions
physiques garantissant ou non un bon fonctionnement du corps, il y a aussi chez les individus une différence de
naturel, compris comme tempérament. Le naturel comprend alors également le patrimoine historique, familial et
culturel que ’enfant regoit en partage a sa naissance, si bien que le tempérament des parents en fait aussi partie.
C’est pour cela que le controle des naissances, ce qu’on appelle I’ « eugénisme platonicien », ne se réduit pas a la
sélection des corps viables, non tarés, mais passe également par un choix sélectif des parents qui vise a associer des
tempéraments complémentaires de maniére a éviter toute propension aux excés ou au défaut. Ainsi la phusis' est
irréductible a des données purement physiologiques.

1. C’est justement parce que le naturel est déterminant dans la formation de 1’ame que Platon propose une sorte
de gestion des naissances destinée a favoriser 1’émergence d’une génération de tempéraments vertueux. Quoique
précédant la naissance, le naturel ne constitue pas un invariant incontrdlable. Bien au contraire, ’homme « n’est pas
un produit fini, issu de la création divine »°, mais il est un vivant en devenir que 1’on peut transformer. Il n’est pas
non plus livré complétement au hasard, a la contingence, il est contrdlable et perfectible. Pour Platon, € est avant
méme de naitre que I"homme peut étre voué & devenir mauvais. Pour prévenir la perpétuation de pareilles
engeances, Platon mobilise toute une politique que I’on peut appeler « eugénique » qui a pour but d’améliorer
moralement ’homme, ce qui passe a la fois par un contréle prénatal et un suivi postnatal. La phusis et la paideia ne
fonctionnent donc pas nécessairement comme deux facteurs contraires, voire rivaux, mais sont bien
complémentaires, la seconde peut corriger les exces ou défauts de la premiére, mais aussi parfois la gacher.

Parce qu’elle fait référence 4 une humanité perdue, comme le montre le mythe du régne de Cronos et de Zeus®,
la 1égislation eugénique n’est pas contre nature, mais bien restauration d’une nature initiale perdue. Les lois, comme
la paideia, ne s’articulent donc pas a la phusis comme a un élément dont il faudrait forcément réduire 1’importance
dans la formation du caractére, mais, au contraire, comme le montre le Politique, la paideia doit restaurer une
certaine nature. La question est de savoir quels sont les liens de cette phusis (qui correspond a la norme, a la phusis
%) avec la phusis comprise comme naturel (phusis’) ? Comme processus temporel, la procréation humaine est
menacée de corruption. Fils de Zeus, les hommes s’engendrent mutuellement. Abandonnée a elle-méme, 1’espéce
humaine manifeste en sa reproduction la dégradation inhérente a tout processus naturel, ce qui n’est pas sans poser
de difficultés avec la phusis comprise comme norme. Mais dans ce contexte précis, le caractére corruptible de ce

qui est naturel s’explique par la différence de régime d’avec le divin. Ce qui est naturel est voué a la

MzA oRlZzo * Frangois-Xavier Ajavon, L’ Eugénisme de Platon, Paris, L’Harmattan, 2001, p. 8.

¢ Politique, 269b-274e.



Laetitia Monteils-Laeng | Phusis et paideia chez Platon. La fabrique d’'une nature humaine idéale

dégénérescence, parce qu’essentiellement temporel.

Dans la perspective platonicienne, la régulation étatique des naissances va dans le sens d’un retour a une
nature premiere (phusisz), la Cité intervient comme médiation. Le naturel ne représente ainsi pas un invariant dont
on pourrait seulement modifier les effets a posteriori. L’homme est une réalité malléable, donc contrdlable et
perfectible, et cela dés sa conception. Le contrdle peut donc avoir lieu avant la naissance en opérant un choix
judicieux et équilibré des conjoints. Il s’agit de sélectionner les conjoints en associant non pas des naturels
semblables, mais, au contraire, en unissant des tendances complémentaires, de maniére a éviter une saturation due a
I’accouplement de mémes natures.

Dans le Politique Platon distingue deux types de naturel : I’un est plutot vif, fort, viril, il s’agit d’une « maniére
d’étre fougueuse » (andreia phusis)’, tandis que 1’autre est plutét doux, posé, c’est une « maniére d’étre sagement
modérée » (sophrona phusis). Néanmoins, non rectifiés par une éducation adéquate ou encore non tempérés ou
raffermis par des alliances plus équilibrées, ces deux naturels risquent de glisser, le premier, vers la démesure et la
folie, le second, vers une nature lache, molle, paresseuse, pesante et lente. Pour éviter pareille dégénérescence,

Platon préconise une sorte de mélange des naturels, de maniére a produire des caracteres plus équilibrés :

Parce que le naturel fougueux, lorsque, durant nombre de générations, il a été engendré sans aucun
mélange avec le naturel sagement modéré, c’est la régle qu’il soit en pleine force pour commencer, mais
qu’a la fin il donne une abondante floraison de démences ! [...] C’est au rebours, la régle, pour I’ame qui
en vérité est a I’excés pleine de réserve et sans mélange de hardiesse fougueuse, que, aprés avoir été
engendrée dans la méme condition au cours de nombreuses générations, elle devienne plus nonchalante
que ne le veulent les circonstances et qu’assurément elle finisse par étre complétement estropice.® (trad. L.
Robin).

L’union des naturels fougueux aboutit a la naissance de naturels déments ; les naturels trop modérés, en se
mariant entre eux, engendrent des naturels nonchalants. Les naturels deviennent de plus en plus défectueux par
défaut ou par excés. Or I’espéce humaine ne peut se perpétuer de maniére ordonnée seulement si une intelligence
ordonnatrice contrdle le cours du temps en soumettant la procréation aux lois de I’intelligible. Telle est la tache de
I’eugénisme platonicien. Le politique doit ainsi réguler ce qui est spontané dans 1’ordre des rapports amoureux, de
maniére a favoriser, sinon perpétuer, 1’émergence de bons naturels (phusis') au sein de la Cité. Cette pratique
politique se fait sélection prénatale, ou encore gestion prévisionnelle des accouplements, ce qui permet de prévoir la
qualité potentielle des enfants a naitre. || ne S agit pas de créer un homme nouveau, mais de restaurer une humanité
perdue en I'améliorant.

2. Cette surveillance attentive concerne aussi le traitement a posteriori des naissances. La maitrise du naturel,
comme processus intégral de contréle politique de la société, suit le jeune enfant depuis sa conception (dans le
cadre du choix des conjoints) jusqu’a sa mise en place légitime dans le cadre social de la Cité. La paideia est alors

le moyen de parachever le processus eugénique, en préparant le jeune enfant a prendre place dans la cité.

71d., 307¢3.
¥1d., 310d6-€3.

MARZO
2012




MARZO
2012

Phusis et paideia chez Platon. La fabrique d’'une nature humaine idéale | Laetitia Monteils-Laeng

Dans la République nous trouvons également les deux types de tempérament modéré et fougueux dégagés par
le Politique, mais cette fois-ci mélés, comme si I’individu concerné était la progéniture des deux naturels que le
Politique distingue. La gestion post-natale des individus passe par une régulation de la tendance dominante
assimilée soit a un naturel ardent (to thumoeides) soit a un naturel philosophe (to philosophos). De méme que, dans
la gestion prénatale, il fallait méler les deux éléments pour donner naissance a une nature potentiellement vertueuse,
il faut tempérer dans 1’éducation la tendance dominante par une pratique qui va en réguler les possibles excés. Mais
contrairement a ce que peut laisser penser le Timée, éducation et naturel ne s’articulent pas comme deux éléments
extérieurs I’un a I’autre, ils se conditionnent réciproquement. Un naturel peut étre ainsi développé par 1’éducation,
ou bien corrigé, mais jamais la paideia ne pourra effacer entiérement la phusis’. Symétriquement le naturel peut étre
gaché par une mauvaise éducation. Les qualités et les vertus ne se forment pas spontanément, elles ne sont donc pas
des dons de la nature ou des dieux, méme si le naturel ne peut étre annihilé au profit de la seule éducation.

Aux livres II et III de la République, a I’occasion d’une interrogation sur le naturel (phusis) susceptible
d’engendrer un bon gardien, Socrate distingue deux tempéraments ou deux natures qu’il estime devoir étre réunis

dans le bon gardien : le naturel philosophe et le naturel irascible qui correspond au thumoeides'® :

Ne réfléchis-tu pas, dis-je, a ce qu’est, sous le rapport précisément de 1’intelligence, la maniére d’étre
de ceux qui, tandis qu’ils ont passé leur vie dans la pratique familiere de la gymnastique, n’ont pas eu de
contact avec la musique ? Ou la maniére d’étre de tous ceux qui auront fait I’inverse ? [...] De sauvagerie
et de dureté ; de mollesse et de douceur, inversement, répondis-je. Hé ! Oui je le sais bien, dit-il : les gens
qui usent de la gymnastique sans modération en viennent a étre plus sauvages qu’il ne faut, tandis que ceux
qui font de méme pour la musique parviennent, en revanche, a un degré de mollesse, qu’il serait plus beau
pour eux de n’avoir pas dépassé. Il est, a la vérité, bien certain, repris-je, que cette sauvagerie pourrait étre
due a cette généreuse ardeur du naturel qui, soumise a une droite éducation, serait du courage, mais qui,
tendue au-dela de ce qu’il faut, aura vraisemblablement tourné a la dureté et a I’insociabilité. [...] Mais
quoi ? La douceur n’est-elle pas due a un naturel philosophe ? Et, quand cette douceur est plus relachée
qu’il ne faut, la mollesse de ce naturel n’est-elle pas excessive ? Tandis que, si c’est de la belle fagon qu’on
I’a cultivée, ce naturel posséde a la fois douceur et harmonie?'' (trad. L. Robin).

Ce texte montre que le naturel (phusis') peut et doit étre corrigé par une éducation spécifique. Abandonné a
lui-méme, le naturel produit des tempéraments excessifs par leur agressivité ou leur mollesse. Sans le secours d’une
éducation adaptée, la phusis glisse vers 1’excés ou le défaut. Si, d’un naturel irascible (to thumoeides), on s’adonne
a la culture exclusive du corps, en ne pratiquant que la gymnastique et en négligeant la culture de 1’ame, le
tempérament développé est nécessairement sauvage (agriotétos) et dur (skhlérotétos). A I’inverse, si, d’un naturel
philosophe (to philosophos), on ne cultive que I’dme en pratiquant, a I’exclusion de toute autre activité, la musique,
on développe une certaine mollesse (malakia) et un tempérament trop doux (hémeros). Les tempéraments naturels

que sont le naturel irascible et philosophe sont gachés s’ils ne suivent pas une formation adaptée : s’il est bien

° Monique Dixsaut, Op. Cit., p. 254 : le naturel « signifie la limite de fait de 1’entreprise éducative, elle indique ce qu’aucune éducation n’a le
pouvoir de communiquer ni de transmettre. [...] La définition a donc pour fonction de rabattre une prétention — celle de 1’éducation a étre toute-
puissante ».

! Le terme de thumoeides apparait ici indépendamment de la tripartition, il désigne un naturel différent du naturel philosophe, plus qu’une
fonction de I’ame.

' Platon, République, 111, 410c8-e3.



Laetitia Monteils-Laeng | Phusis et paideia chez Platon. La fabrique d’'une nature humaine idéale

dirigé, le tempérament ardent (to thumoeides) favorise 1’émergence du courage, mais devient d’une brutalité
excessive si nul n’en prend soin ; le naturel philosophe, bien formé, peut développer une dme douce et ordonnée
(kosmios), mais abandonné a lui-méme, il n’engendre que mollesse. Platon additionne aux données naturelles les
résultats d’une éducation qui peut s’avérer plus ou moins adaptée, et engendrer des dmes harmonieuses comme en
désaccord complet. L’harmonie et le désaccord psychique sont suggérés dans ce texte par les figures de la tension
excessive et du reldchement : le thumoeides apparait ici comme susceptible de différents degrés de tension. Une
tension excessive, développée par une inculture de I’ame et un surdéveloppement des capacités physiques, favorise
les tempéraments sauvages et associables, un relachement exagéré, encouragé par une négligence du corps,
provoque a I’inverse un tempérament indolent. Or la sagesse n’est pas dans une mollesse dégradante, pas plus que
le courage ne se situe dans une forme d’agressivité.

L’éducateur ne crée pas des caractéres de toute piéce, il doit composer avec le naturel (phusis') qui participe a
I’¢élaboration du caractére moral de I’individu. La phusis est un « élément » préexistant, la limite au-dela de laquelle
ne saurait aller 1’éducateur, ce qu’il ne saurait complétement effacer, mais qu’il peut seulement corriger. Un travail
de sélection préalable doit d’abord étre effectué : les naturels courageux et tempérants ne sont pas les seuls, il existe
d’autres naturels, mais ceux-ci sont relégués dans les natures mauvaises qui ne seront appelées a aucune fonction
importante dans la cité. En ce sens, le naturel dicte, des son identification, le type de formation adéquate.
L’éducation c’est aussi le tri et le rejet des indésirables par différents procédés qui vont du bannissement a la mise a

mort.

3. Delapaideia ala phusis: le naturel comme modéle a imiter

L’éducation ne fait qu’accomplir ce que contient virtuellement la phusis de I’individu. Encore faut-il un regard
suffisamment acéré pour identifier a quel type de naturel on a affaire. Mais la tdche qui incombe a 1’éducateur
d’accomplir est en définitive comparable au processus naturel d’accroissement.

En effet, I’éducation doit poursuivre en quelque sorte ce que la phusis ne fait qu’initier, et la formation qu’offre
la Cité a ses futurs citoyens est alors a I’image de 1’épanouissement des étants naturels. Certes la nature humaine ne
se déploie pas avec la spontanéité d’une plante qui aboutit & son point de maturation sans aucune intervention
extérieure ou normative. Mais ce n’est pas parce que la nature humaine doit se déployer sous 1’égide de I’intellect
(nolis) que son accomplissement n’a rien de naturel. En ce sens, pour étre réussie, la paideia doit non seulement
prendre en compte la qualité du naturel, compris comme phusis', mais encore celui-ci doit méme lui servir de
modéle, entendu cette fois-ci comme phusis’. Le naturel compris comme ensemble de déterminations précédant la
naissance rejoint finalement la nature définie comme référence: « Or, c’est seulement dans les caractéres doués
d’une noblesse originelle et auxquels a ét¢ donnée une culture en harmonie avec leur naturel, que les lois sont

capables de faire prendre racine au lien dont je parle »'2. L’éducation doit étre « conforme a la nature » (kata

"2Le Politique, 310al-2 (trad. L. Robin) : « Tollg & e[lyevéot ysvopévoig te (& [Ipyllg [10ect OpepPelloi e kat ] @Oowy povolg Sill vopwmy

MARZO
2012




Phusis et paideia chez Platon. La fabrique d’'une nature humaine idéale | Laetitia Monteils-Laeng

phusin), ce qui revient, quand les lois sont bonnes, a étre « conforme aux lois » (kata nomous). C’est alors

qu’intervient le regard acéré de 1’éducateur qui se fait, dans ses conditions, sélectionneur de naturels:

De plus, nous voulons que cet inspecteur de notre jeunesse ait le regard percant, qu’il exerce sur
I’éducation de la jeunesse une surveillance exceptionnelle, pour donner chez celle-ci de la rectitude aux
dispositions naturelles en le tournant constamment vers ce qui est bien, en conformité avec les lois.
(trad. L. Robin légérement modifiée)"*.

Comme le souligne Dietrich Mannsperger'*:

L’éducateur doit étre un homme clairvoyant et plein de sollicitude. Sa fonction au sein de
I’éducation est d’établir au sein du naturel des enfants un gouvernement droit (kateuthunein), en faisant
en sorte qu’il soit conforme aux lois (kata nomous) et au bien. Ce n’est pas une obligation morale, mais
un perfectionnement significatif, a I’image de la nature qui doit atteindre la vertu.

\

Les lois de la Cité, comprises comme ce qui est conforme a la nature (phusis’), servent de modéle a
I’éducateur. Le regard tourné vers elles, il devine systématiquement ou se situe le bien. De la méme maniére qu’il
aura d’abord a étudier les rapports qui organisent de ’intérieur la phusis, avant de réaliser sa tiche, I’éducateur
devra apprendre a aiguiser son regard. Alors, seulement, il pourra identifier les naturels des enfants dont il a la
charge.

La phusis comprise comme naturel sert finalement, non pas de repoussoir a la paideia, mais bien de modele, de
référence. Phusis' épouse en définitive les contours de phusis’. Il n’ y a pas, d’un coté, un ensemble de
caractéristiques singulieres, différentes selon chaque individu, et, de 1’autre, une nature universelle dans laquelle
viendrait s’annihiler toutes les particularités. La vocation de la Cité platonicienne n’est pas de produire en série des
hommes en tout point identiques, faisant fi de leurs particularités. Bien au contraire, 1’ « eugénisme platonicien »
n’a rien d’une machine a fabriquer un homme nouveau, puisqu’on n’éduque pas tous les naturels de la méme fagon.
En un sens, la phusis dicte a I’éducation sa nature, son orientation et sa finalité. Il ne servirait a rien de tenter de
métamorphoser par la contrainte un naturel ardent (thumoeides) en naturel philosophe, sa voie est comme toute

tracée, et il sera, au mieux, un soldat gardien de la Cité.

D pedecbow.
MARZO BLois, VII, 809a3 : « BAénwv 301 Dpllv DED kall dwwpepdviag [mpeloduevog g v maidwv tpogllg katevBuvito tllg pdceg alltllv,
2012 Lell tpénov mpllg tllyad v katl! vopovg.».

' Dietrich Mannsperger, Physis bei Platon, Berlin, Walter de Gruyter & Co., 1969, p. 221.



Silvio Mota Pinto | Una interpretacion no-regularista de la causalidad humeana

Una interpretacion no-regularista de la causalidad humeana

Silvio Mota Pinto
Departamento de Filosofia
UAM-Iztapalapa (México)

Resumen Palabras clave
David Hume ha sido normalmente interpretado como David Hume, causalidad, leyes naturales, generalizaciones
defendiendo una concepcién regularista de la causalidad. accidentales

En este texto, propongo una interpretaciéon no-regularista de
la causalidad humeana. Una primera ventaja de esta
interpretacion sobre la interpretacion estandar es que logra
explicar la crucial distincion entre leyes causales genuinas y
meras generalizaciones accidentales. Otra ventaja de la
interpretaciéon propuesta aqui es que muestra mas
claramente que la anterior el conflicto del empirismo de
Hume con la teoria de la representacion heredada de Locke.

MARZO
2012






Silvio Mota Pinto | Una interpretacion no-regularista de la causalidad humeana

Una interpretacion no-regularista de la causalidad humeana

Silvio Mota Pinto
Departamento de Filosofia
UAM-Iztapalapa (México)

1. El problemade Hume

Siguiendo la tradicion de la modernidad que lo precedid, Hume se interesd por la pregunta sobre el origen del
concepto de causalidad. ¢Tiene este concepto su fundamento en la experiencia o més bien deberiamos decir que esta
fundado en la razén? Para las tradiciones empirista y racionalista de la modernidad, estas dos cuestiones —la
cuestion del origen de un concepto relacional como el de causalidad y la cuestion de la fundamentacién del
principio asociado a € (el principio de causalidad)— estédn intimamente ligadas: la respuesta a la cuestion del
origen del concepto sefidla a mismo tiempo la facultad que nos permite conocer € contenido de tal concepto. Asi,
por eiemplo, apelar a la experiencia como el origen de la causalidad significa afirmar que los sentidos son los que
nos permiten conocer las relaciones causales entre sucesos en el mundo natural y que, por lo tanto, tal conocimiento
es a posteriori. Por otro lado, mantener que la razén humana es la fuente del concepto de causalidad equivale a
proponer que esta facultad es la que nos da conocimiento a priori de la causalidad natural.

El primer tipo de respuesta a la cuestion del origen de la causalidad 1o encontramos en la filosofia de John
Locke. Compatible con su teoria empirista del origen de todas las ideas, Locke consideraba que también la idea o
concepto de causalidad tiene su fuente en nuestra experiencia externa e interna. El siguiente pasaje corrobora la

tesis lockeana sobre €l origen sensible de la causalidad:

In the notice, that our Senses take of the constant Vicissitude of Things, we cannot but observe, that
severa particular, both Qualities, and Substances begin to exist; and that they receive this their Existence,
from the due Application and Operation of some other Being. From this Observation, we get our Ideas Of
Cause and Effect. That which produces any or complex idea we denote by the general name, cause, that
which is produced, effect. (Locke 1975, libro I1, cap. XXVI).

Asi, por gemplo, la aplicacion de calor a una veladora causa € derretimiento de su cera. Relacionamos
causalmente los dos sucesos, seglin Locke, a partir de la observacion del primero seguida de la observacion del
segundo. La idea de la relacion causal es para é, por lo tanto, una imagen temporal de una secuencia de sucesos:
una especie de pelicula que nos representa secuencias de sucesos ordenados temporal mente de cierta manera.

El segundo tipo de respuesta a la cuestion del fundamento de la causalidad lo giemplifica en la modernidad 1a
filosofia de Gottfried Leibniz. De acuerdo con él, la causalidad es basicamente un principio fundamental de la
racionalidad humana, por medio del cual nosotros inferimos un suceso mundano a partir de otros, segin una cierta

regla. Leibniz |o denomina principio de larazén determinante,” por jemplo, en el pasaje siguiente:

 En muchas ocasiones, Leibniz lo Ilama principio de razén suficiente. Ver, por gemplo, la Leibniz 1991, §§ 31-32.

MARZO
2012




MARZO
2012

Una interpretacion no-regularista de la causalidad humeana | Silvio Mota Pinto

The better to understand this point, we must take into account that there are two great principles of
our arguments. The one is the principle of contradiction, stating that of two contradictory propositions the
one is true, the other false; the other principle is that of the determinant reason: it states that nothing ever
comes to pass without there being a cause or at least areason determining it, that is, something to give an a
priori reason why it is existent rather than non-existent, and in this wise rather than in any other. This great
principle holds for al events, and a contrary instance will never be supplied: and although more often than
not we are insufficiently acquainted with these determinant reasons, we perceive nevertheless that there are
such. Were it not for this great principle we could never prove the existence of God, and we should lose an
infinitude of very just and very profitable arguments whereof it is the foundation; moreover, it suffers no
exception, for otherwise its force would be weakened. Besides, nothing is so weak as those systems where
all isunsteady and full of exceptions. (Leibniz 2007, 88 31, 32)

Seguin Leibniz, hay dos principios que gobiernan la totalidad de nuestros razonamientos, a saber: el principio
de no-contradiccion y el denominado principio de razén determinante o suficiente. El primero gobierna nuestras
inferencias deductivas sobre |as verdades de razén como, por giemplo, en la matematica, y € segundo guia nuestros
razonamientos involucrando las verdades de hecho, esto es. los enunciados contingentes sobre los sucesos
naturales.? Asi, a pesar de que |as relaciones causales en el mundo natural son todas ellas contingentes, el principio
gue nos ordena buscarlas e investigarlas no es ni puede ser é mismo un principio a ser buscado e investigado en la
misma experiencia, dado que sin é no habria experiencia, en el sentido de una totalidad de sucesos coordinada de
manera harménica, regular y estable; ésta es, seglin Leibniz, larazén por la cua € principio de razén suficiente no
puede tener su fundamento en la experiencia.

Un gemplo de la aplicacién leibniziana del principio de razén suficiente es su version del argumento
cosmolégico a favor de la existencia de Dios; ahi la existencia del Ser Supremo es inferida como la razén
suficiente, en el sentido de causa final, de la existencia de la totalidad del mundo natural.® Unainfinidad de mundos
posibles hubiera podido haber existido. Sin embargo, existe el mundo actual. Larazén suficiente de su existencia es
que la voluntad del Ser Supremo €ligi6 llevar a cabo la produccion de este mundo, dado que es el mejor de los

mundos posibles.
2. Lastesis negativas de Hume sobre la causalidad

Tanto la solucién empirista de Locke como la solucién racionalista de Leibniz a problema del origen del
concepto de causalidad le parecen a Hume no completamente satisfactorias. Por un lado, la tesis de Locke del
fundamento a posteriori de este concepto es falsa, seglin € autor del Tratado, porque hay un sentido en que €
concepto de causalidad va mas alla de nuestra experiencia presente y pasada. Si nuestro uso del concepto de
causalidad se relaciona con el descubrimiento de las leyes causales que gobiernan € mundo natural y si, ademas,
estas mismas leyes son verdaderas no solamente en el pasado y en €l presente sino también en € futuro, entonces

necesitamos del principio de causalidad para conectar |a experiencia presente y pasada con la experiencia futura a

2 Ver, por eiemplo, Leibniz 1991, § 33. Ver también los §§ 36-37 para corroborar |a aplicacion que hace Leibniz del principio de razén suficiente
tanto a los sucesos del mundo exterior, € cua es gobernado por la causalidad eficiente, como alos sucesos del mundo interior, donde impera la
causalidad teleol 6gica. Ambos tipos de causalidad nos ofrecen razones para creer en la existencia de rel aciones causal es entre sucesos naturales.

3 Leibniz 1991, §8 37-39; Leibniz 2007, §§ 7-8.



Silvio Mota Pinto | Una interpretacion no-regularista de la causalidad humeana

través de la misma ley causal. Esto significa que Hume esta de acuerdo con Leibniz en que € concepto de
causalidad no puede ser meramente una imagen de una secuencia temporal de sucesos naturales, como lo habia
pensado Locke, sino que la generalidad temporal de las leyes causales requiere concebir este concepto organizador
como una regla para inferir sucesos naturales a partir de otros sucesos naturales temporalmente anteriores o
posteriores a los primeros (sus causas o sus efectos).

Esta es larazon por la cual Hume piensa que cualquier intento de fundar la causalidad en la experiencia resulta
en una circularidad. De acuerdo con él, todo |o que nos permite concluir la experiencia presente y pasada acerca de
unasupuestaley causal (C eslacausadeE) es:

(i) lacontigtiidad espacio-temporal entre sucesos del tipo Cy E,*

(ii) su respectiva ordenacion temporal® y finalmente
(iii) la conjuncion constante entre ellos.®

El problema es que la conjuncion constante de sucesos C y E que son contiguos y se suceden tempora mente
no es suficiente para hacernos concluir sobre su conexion causal, ya que que necesitariamos extender tal conjuncion
constante hacia €l futuro y en general hacia todos los sucesos de estos tipos no-observados. Ahora bien, segiin
Hume, tal extension presupone justamente la aplicacion del concepto de causalidad.’

Esto significa que e concepto mismo de la totalidad de la experiencia (observada y no-observada; pasada,
presente y futura) requiere del concepto de causalidad para que se pueda constituir completamente. Sin causalidad,
tenemos un concepto meramente fragmentado de experiencia; no podemos tener la nocion uniforme, estable y
completa de experiencia de la que hablamos cuando nos referimos a la totalidad de los sucesos naturales. Si Hume
tiene razon en esto, L ocke se habra equivocado al concebir la causalidad como una especie de conjuncion constante
de sucesos espacio-temporalmente contiguos y temporalmente ordenados, la cual podriamos simplemente extraer
de nuestra observacion presente y pasada, porque no se dio cuenta de que tal concepcion presupone una proyeccion
de la conjuncién constante ya observada hacia una ley causal que cubre también todos los infinitos casos de
conjuncién entre C y E no observados.

Como ya lo mencionamos, Hume tampoco esta completamente de acuerdo con la tesis leibniziana segin la
cual la causalidad tiene su fundamento a priori en larazon. El punto de desacuerdo es sutil y tiene que ver con las
diferentes concepciones de los dos fil 6sofos sobre el dominio de larazén y |a correcta aplicacion de sus principios.
De acuerdo con Leibniz, ésta eslafacultad por excelencia de las reglas de razonamiento tanto en el dominio de las
verdades de razén (el dominio de la matematica) como en € de las verdades de hecho (el dominio de las ciencias de
la naturaleza). Ahora bien, Leibniz asume que la aplicacion del principio de razon suficiente (la regla de la
causalidad) es inmediata, en € sentido que no depende de ninguna experiencia previa; si tuviera razon, nosotros

estariamos en condiciones de aplicar tal principio a partir del momento en que pudiéramos razonar.

4 Laproximidad espacial y temporal entre los sucesos del tipo causay del tipo efecto, respectivamente.

5 El que los sucesos del tipo C hayan precedido los sucesos del tipo E.

5 El que hasta el presente todos los sucesos del tipo C observados hayan sido contiguos y hayan precedido a todos los sucesos del tipo E
observados.

"Ver Hume 1888, libro |, parte 111, seccion 6 y Hume 1975, seccion 4, parte |. Siempre que me reporte ala edicion de |as dos Investigaciones de
Hume (Hume 1975) en este texto, me estaré refiriendo ala Investigacion sobre el Entendimiento Humano.

MARZO
2012




MARZO
2012

Una interpretacion no-regularista de la causalidad humeana | Silvio Mota Pinto

Hume piensa que Leibniz estd equivocado sobre las condiciones de aplicacion del principio de causalidad.
Segln él, para que tal principio sea aplicable al mundo natural, ciertas condiciones empiricas deben ser satisfechas;
éstas son las 3 condiciones mencionadas anteriormente (i, ii, iii), las cuales corresponden a la previa aplicacion de
los principios de asociacion de ideas contigliidad y orden espacio-temporal, por un lado, y semejanza, por € otro, a
una secuencia finita de pares de sucesos naturaes ((C,, Ej), (C;, Ey), ..., (C,, En)). Segin Hume, cuaquier
aplicacion de la causalidad que no satisfaga a estas condiciones previas es il egitima.

Esto es o que se concluye de su experimento de pensamiento acerca del marciano, cuyas capacidades mentales
son semejantes a las nuestras y que, a llegar repentinamente a la Tierra, no es capaz de hacer inferencias causales.
Solamente después de haber podido observar suficientes regularidades (aplicar los conceptos de espacio, tiempo y
semejanza a los sucesos naturales) para formar sus creencias observacionales, podra, de acuerdo con Hume, aplicar
el principio de causalidad.®

En el mismo sentido va la critica de Hume a uso ilegitimo, pero explicitamente avalado por Leibniz, de la
causalidad en el argumento cosmol égico a priori afavor de la existencia de Dios; aquel que concluye tal existencia
apartir de la bisqueda de una explicacion racional de la existencia de la totalidad del mundo natural .° Aqui como
también en el caso del marciano que llega repentinamente ala Tierra, no estan dadas las condiciones empiricas para
la aplicacion del concepto de causalidad, dado que no hay anterior contiglidad espacio-temporal, secuencia
temporal y conjuncién constante entre la supuesta causa (la existencia de Dios) y €l supuesto efecto (la existencia
de la totalidad del mundo natural). Si Hume tiene razén, Leibniz tampoco le atind correctamente respecto al

fundamento del principio de causalidad.

3. La Solucion de Hume

¢Culd es finamente la solucion humeana para € problema del origen de la Unica nocion legitima de
causalidad, aquella que tiene una aplicacién natural en lavida cotidianay en laciencia?

Nuestro autor piensa que la causalidad tiene su origen parcialmente en los sentidos y en la imaginacion, una
vez que €l uso detal concepto requiere la observacion de regularidades entre pares de sucesos naturales de los tipos
C y E (su contiglidad espacio-temporal, sucesién temporal y conjuncion constante), parciamente en la
imaginacién, en tanto nos provee de un habito inferencia capaz de generalizar a partir de aguella base de
regularidades empiricas, y parcialmente en e entendimiento, en tanto nos provee de una serie de reglas que nos
permiten seleccionar las leyes causales y eliminar las Ilamadas generalizaciones accidentales. Hablaremos més
sobre lasensibilidad del mecanismo inferencial causal propuesto por Hume en la seccion 5.

Asi, tenemos, por un lado, la parte empirica del concepto de causalidad que esta constituida por la observacion
de regularidades empiricas presentes y pasadasy, por otro lado, la parte a priori de tal concepto que esta constituida
por un mecanismo de inferencia, lo cual requiere de la primera parte para poder generar las leyes causales y en

8 Hume 1975, seccién V, parte |.
9 Hume 1980, parte 9.



Silvio Mota Pinto | Una interpretacion no-regularista de la causalidad humeana

genera inferencias sobre casos no observados. Locke estaba en lo correcto sobre € primer constituyente del
concepto de causalidad, mientras que Leibniz tenia razon sobre e segundo. Sin embargo, ambos se equivocaron a
pensar que solo era esencial a la causalidad € constituyente que cada uno de ellos defendian. De acuerdo con
Hume, nuestro concepto de causalidad tiene por lo menos dos componentes: un elemento pasivo dado por la
sensibilidad y otro elemento activo dado por la facultad de asociar ideas, la cua la tradicion empirista de la
modernidad denominaba imaginacion. Es importante notar que el mecanismo de asociacion ligado a concepto de
causalidad actia no solamente en la transicién de lo observado a lo no observado, sino también entre pares de
sucesos observados en tanto aplica a ellos relaciones espaciales y temporales (esto es, €l principio de contiguidad
espacio-temporal y orden temporal) y relaciones de semejanza (el principio de semejanza).’

Ahora bien, el mecanismo psicoldgico postulado por Hume para explicar e funcionamiento del concepto de
causalidad debe ser fundamentalmente capaz de transmitir la fuerza de nuestra creencia en las regularidades
naturales observadas a la creencia en la proyeccion de tales regularidades sobre 10s casos no observados. Esta es la
razon por la cua su solucién al problema sobre € origen del concepto de causalidad aparece tan mezclada con la
discusién sobre la nocion de creencia. Revisemos rdpidamente la concepcion humeana sobre la creencia.

Segln € autor del Tratado, una creencia es una especie de acto mental por medio del cual nosotros asentimos
a un cierto contenido proposicional con mayor o menor fuerza, dependiendo de la mayor o menor seguridad con
gue creamos que tal contenido sea objetivamente verdadero. Asi como lainmensa mayoria de los actos mentales en
la psicologia humeana, la creencia posee una componente cognitiva—a saber: una combinacion de ideas o
contenido proposicional—y una componente afectiva—a saber: un sentimiento o impresion (para utilizar la
terminologia humeana) de aceptacion o rechazo de la verdad de tal contenido—, la cual sirve para explicar la
intensidad de nuestra creencia que una cierta proposicion es verdadera o falsa™ Asi, por gemplo, si observamos
directamente un objeto o suceso, inmediatamente formamos la creencia en la existencia del objeto o en la
ocurrencia del suceso en cuestion. De manera andloga, a partir de la observacién de suficiente contiglidad espacio-
temporal, orden temporal y conjuncién constante entre sucesos C 'y E y de la creencia en tal conjuncién constante,
somos capaces de creer que |os sucesos-C causan sucesos-E.

¢Qué mecanismo psicol égico seria capaz de explicar tal transmision de la creencia de que ciertos contenidos
proposicionales observados son verdaderos hacia la creencia de que ciertos otros contenidos proposicionales
relacionados pero no observados son verdaderos?

Hume propone que tal mecanismo inferencial es una especie de habito o disposicion de laimaginacion, la cual
toma como punto de partida la creencia en la verdad de las regularidades observadas y produce como resultado la
creencia en la verdad de la proyeccién de tales regularidades sobre l0s casos no observados. Esto es literamente 1o
que dice:

10 Sobre los 3 principios humeanos de asociacion de ideas (contiglidad, semejanza y causalidad), ver Hume 1975, seccion |11y Hume 1888,
libro |, partel, seccion IV.
™ Ver Hume 1888, libro |, parte 111, seccién VIl y Hume 1975, seccion V, parte 1.

MARZO
2012




Una interpretacion no-regularista de la causalidad humeana | Silvio Mota Pinto

Custom, then, is the great guide of human life. It is that principle alone which renders our experience
useful to us, and makes us expect, for the future, a similar train of events with those which have appeared
in the past. Without the influence of custom, we should be entirely ignorant of every matter of fact beyond
what is immediately present to the memory and senses. We should never know how to adjust means to
ends, or to employ our natural powers in the production of any effect. There would be an end at once of all
action, aswell as of the chief part of speculation. (Hume 1975, seccién V, parte I1)

Un gjemplo de aplicacién de ladisposicion causal seriael siguiente:

(Py) Varias veces observé mi madre acercar sus manos al fuego y se calentaron. Observaciones
(P,) Ciertavez me acuerdo haber acercado mis manos a fuego y se han calentado. pasadas:
(...) a Contiglidad
b. Sucesion
(Px) Muchas veces creo haber acercado mis manos al fuego y se han calentado. ¢. Conjuncion
(Cr) Creo con seguridad que si acerco mis manos a fuego se calentarén. Proyeccion a futuro

A mi modo de ver, Hume ofrece dos tipos de justificacion para la postulacién de la disposicién causal. La
primera ya la hemos mencionado en la seccion precedente; tratase del experimento de pensamiento del marciano
dotado de capacidades intelectuales semejantes a las nuestras (que por lo tanto poseeria una disposicion causal) y
que, sin embargo, inmediatamente después de llegar a la Tierra no es capaz de hacer inferencias causales. Seglin
nuestro autor, es altamente plausible pensar que tal extraterrestre no sera capaz de aplicar el concepto de causalidad
a pesar de que, como nosotros, esta equipado con la disposicion causal. Lo que le falta a marciano es la
componente observacional del concepto de causalidad, a saber: tal marciano no ha podido observar las
regularidades empiricas que cada uno de nosotros hemos ya observado.

En mi opinion, esta justificacion sirve Unicamente para mostrar que Leibniz, y los racionalistas que piensan
que & concepto de causalidad no esté sujeto a ciertas condiciones empiricas muy bien definidas de aplicacion, estan
equivocados. No sirve, sin embargo, para mostrar que la disposicion causal es capaz de producir o que queremos
gue produzca, a saber: la creencia que adquirimos en la verdad de las leyes causales naturales. Pasemos entonces &
segundo argumento esgrimido por Hume a favor del habito o costumbre causal.

La segunda justificacion que el autor del Tratado nos ofrrece para su hipétesis sobre la disposicion causal es de
tipo evolutivo. Segin Hume, tal disposicion es un mecanismo de respuesta répida’>—él lo llama de instinto, en
contraste con los mecanismos cognitivos de respuesta lenta atribuidos en esta época a la razén—aque ha permitido a
especies como la nuestra sobrevivir en las situaciones concretas que hemos tenido que enfrentar juntamente con las

otras especies en lalucha por |os recursos disponibles. Asi se expresa Hume sobre este punto:

| shall add, for a further confirmation of the foregoing theory, that, as this operation of the mind, by
which we infer like effects from like causes, and vice versa, is so essential to the subsistence of all human
creatures, it is not probable, that it could be trusted to the fallacious deductions of our reason, which is
slow in its operations; appears not, in any degree, during the first years of infancy; and at best is, in every
age and period of human life, extremely liable to error and mistake. It is more conformable to the ordinary

MARZO
2012

2 Hume 1888, libro |, parte 11, seccion VI y Hume 1975, secciéon V, parte |1



Silvio Mota Pinto | Una interpretacion no-regularista de la causalidad humeana

wisdom of nature to secure so necessary an act of the mind, by some instinct or mechanical tendency,
which may be infallible in its operations, may discover itself at the first appearance of life and thought, an
may be independent of all the labored deductions of the understanding. As nature has taught us the use of
our limbs, without giving us the knowledge of the muscles and nerves, by which they are actuated; so has
she implanted in us an instinct, which carries forward the thought in a correspondent course to that which
she has established among external objects; though we are ignorant of those powers and forces, on which
this regular course and succession of objects depends. (Hume 1975, seccién V, parte I1).

Esta segunda justificacion de la hipétesis de la disposicion causal ciertamente aflade mas plausibilidad a dicha
hip6tesis a sugerir que la posesion de un tal mecanismo de inferencia es el resultado de un proceso de adaptacion
de nuestra especie a un medio ambiente en donde habia que competir con otras especies por la sobrevivencia. Lo
que & argumento evolutivo definitivamente no muestra es que tal habilidad deba ser un mecanismo de respuesta
répida o instintiva, en el sentido de que no seria sensible a contenido conceptual o linglistico y a las relaciones
|6gicas entre los contenidos proposicionales de las creencias causales que produce.

Parailustrar este punto, pensemos en los casos de proyeccion de leyes causales divergentes de las que serian
naturales desde nuestra perspectiva conceptual como los que nos sugiere Nelson Goodman.** Supongamos que la
hipétesis:

(H) todas las esmeral das son verdes.

€s una proyeccion causal natural a partir de la observacion de un nimero finito de instancias del tipo (O,) “esta
esmeralda es verde’, (O,) “esta otra esmeralda es verde’, (Os) “aguella esmeralda es verde”, etc. Consideremos
ahora el predicado ‘verzul’ definido como aquel que se aplica a los objetos observados antes del 2020, caso sean
verdes o bien a los abjetos observados del 2020 en adelante, caso sean azules. Ahora bien, toda la evidencia a favor
de (H) se podria describir de la siguiente manera: (O;') “esta esmeralda es verzul”, (O,’) “esta otra esmeralda es
verzul”, (O5') “aquella esmeralda es verzul”, etc. Si tal regularidad fuera proyectable en el futuro, tendriamos como
resultado de la aplicacion de nuestra disposicion causal a ellala siguiente hipétesis causal :

(H’) todas |as esmeraldas son verzules.

Sin embargo, sabemos que (H') no es para hosotros proyectable en el futuro a partir de (Oy'), (0,’), (O3'), €tc.
Pero, ¢como lo sabemos? Ademés, dado que la evidencia de la que disponemos para inferir (H) es la misma que
tendriamos para inferir (H'), ¢cémo explica Hume que hagamos naturalmente la primera y nunca la segunda? Si la
disposicion mental propuesta por Hume para dar cuenta de nuestro uso del concepto de causalidad es un mecanismo
de respuesta rapida no sensible a contenido conceptual y a las relaciones internas entre sus premisas y
conclusiones, entonces no tendria como explicar €l que nosotros infiramos naturalmente (H) y no més bien (H').
Por otro lado, si tal disposicién es sensible a tales contenidos, entonces tendria una explicacion para €l porqué (H)
es la conclusion natural a ser inferida por seres como nosotros, cuyo lenguaje incluye conceptos como esmeralda y
verde pero no esmerosas™ o verzul. Para poder aspirar a resolver el problema planteado por Goodman—el nuevo

enigma de la induccién, como lo ha denominado—Hume tendria que abdicar de su hip6tesis de que la disposicion

2 Goodman 1979, cap. I11, seccion 4.
4 Predicado que se aplica a objetos observados antes del 2020, caso sean esmeraldas o bien a |os objetos observados a partir de entonces, caso
Sean rosas.

MARZO
2012




MARZO
2012

Una interpretacion no-regularista de la causalidad humeana | Silvio Mota Pinto

causal es un mecanismo automatico de respuesta rgpida. Pero, ¢como funciona mas precisamente tal mecanismo?
Segln el autor del Tratado, nuestro concepto completo de causalidad se constituye de un conjunto de 8 reglas,

las cuales describe de la siguiente manera:

Sucesos del tipo C y E deben ser contiguos,
C debe preceder aE;
debe haber una conjuncion constante entre Cy E;
sucesos del tipo C siempre estan relacionados con sucesos del tipo E;
sucesos aparentemente distintos que se relacionan con E seglin las reglas anteriores deben poseer
una prop| iedad coman a partir del descubrimiento de lacual clasificamos a todos como sucesos del tipo C;
6. sucesos aparentemente distintos que se relacionan con C segln las reglas anteriores deben poseer
una propiedad com(in a partir del descubrimiento de la cual clasificamos a todos como sucesos del tipo E;
7. aadteraciones constantes y controladas en los sucesos del tipo C se siguen alteraciones constantes
en los sucesos del tipo E;
8. s sucesos del tipo C pueden existir sin producir sucesos del tipo E, entonces debe haber sucesos
de otro tipo C’ que son también causas en conjuncion con C de E.*®

grwhPE

Segin Hume, este conjunto de reglas seria suficiente para dar cuenta de nuestras inferencias causaes

incluyendo los casos en que nos rehusamos a inferir que una generalizacién accidental como

(GA) todas las pelotas de hillar con alguin color en el espectro delo visible, al chocarse con otra pelota
en un mesa plana y practicamente sin friccién, trasmiten integralmente su direccién, sentido y velocidad a
la segunda.

€s una genuina ley causal pero supuestamente también los casos divergentes propuestos por Goodman. La
eliminacién de (GA) deberia seguirse de lareglas 5, 7 y 8; la eliminacion de (H') a partir de (Oy), (O,), (0Os), €tc.
deberia seguirse de las reglas 5 y 6 que conciernen la semejanza entre sucesos del tipo C y del tipo E, de manera
gue su conjuncion constante nos puede llevar a proyectarlos en el futuro. El punto es que €l que seamos capaces de
juzgar semejantes o diferentes entre si sucesos que clasificaremos como del tipo C o del tipo E y, por lo tanto,
proyectar su relacion supuestamente causal en € futuro, presupone que estemos en condiciones de
conceptualizarlos de manera uniforme y que ademas seamos sensibles a la relacion causal mas fuerte que una mera
generalizacion accidental entre pares de conceptos. Pero, esto significa que el mecanismo causal tendria que ser
también sensible al lenguaje en e cua tales conjuntos de sucesos son descritos. Ahora bien, no esta claro que €l
mecanismo causal propuesto por Hume tengatal sensibilidad. En la Ultima seccidn, propondré una modificacion de
tal mecanismo, siguiendo una sugerencia del propio autor del Tratado, para intentar remediar este problema. Pero,
antes consideremos una dificultad de otra indole para la solucion humeana del problema del fundamento de la
causalidad.

™ Hume 1888, libro |, parte 111, seccién XV. El lector cuidadoso ya se habra dado cuenta que algunas de |as reglas propuestas por Hume para
explicitar el concepto de causalidad las usara John Stuart Mill en la explicitacion de sus métodos para el descubrimiento de relaciones causales
(Mill 2002).



Silvio Mota Pinto | Una interpretacion no-regularista de la causalidad humeana

4. Circularidad dela solucion humeana

Al inicio de la parte Il de la seccion IV de la Investigacion Hume afirma, contra Locke, que €l intento de
fundamentar la causalidad en la experiencia conduce a una especie de circulo vicioso, una vez que para pasar de las
regularidades empiricas ya observadas entre sucesos a las no observadas (esto es, para pasar de la experiencia
presente y pasada a la experiencia futura y, asi, constituir la totalidad de la experiencia) requerimos de algin
principio de inferencia semejante a de causalidad; la tradicién lo ha denominado principio de uniformidad de la
naturaleza. Esto significa que, seguin nuestro fil6sofo, la propuesta de fundar la causalidad en la experienciaimplica
un circulo vicioso, debido a que €l propio concepto de experiencia (en sentido de la totalidad de la experiencia
posible) presupone el concepto de causalidad. Ahora bien, la solucién que propone Hume apela parciamente a la
experiencia; no se expondria a mismo tipo de circularidad viciosa? Examinémosla desde esta perspectiva.

La manera como la solucion humeana del problema del fundamento de la causalidad escaparia a circulo
vicioso seriainsistiendo en la distincién entre las representaciones mismas (conceptos y juicios) y los principios de
asociacion de representaciones,™® agquellos que permiten la constitucion de nuevas representaciones a partir de
representaciones més simples.*’ En la teoria de la representacion de Hume, la causalidad es un principio que nos
permite construir juicios generales causales a partir de secuencias finitas de juicios que describen regularidades
empiricas observadas entre sucesos naturales. Por 1o tanto, se ubica en un nivel distinto de aquél donde estarian los
juicios empiricos que manipula; es un principio constituidor de la totalidad de la experiencia.

Teniendo en cuenta esta distincion de niveles, podemos entonces afirmar que en Hume el principio de
causalidad explica nuestro conocimiento de las leyes causales naturales y, en este sentido, es una condicion de
posibilidad de nuestra experiencia completa del mundo natural pero, por otro lado, requiere la experiencia para
poder ser legitimamente aplicado. Sin embargo, tal especie de circularidad no seria viciosa, una vez que la
experiencia que necesitamos para la aplicacién del principio de causalidad es la experiencia presente y pasada,
mientras que la experiencia que es tornada posible por la aplicacién sistemética de dicho principio es la totalidad de
la experiencia posible.

Segun el autor del Tratado, la regla inferencial de la causalidad es la que torna posible la ampliacion del

dominio de la experiencia mucho mas alla de nuestros sentidos y de nuestra memoria.
5. Lasensibilidad del hébito causal
Regresemos ahora a problema de la sensibilidad del mecanismo causal propuesto por Hume para distinguir

entre generalizaciones accidentales y leyes causales genuinas. A primera vista, e mecanismo mental completo

asociado al concepto de causalidad se constituye, segin nuestro autor, simplemente de la contribucién de los

16 |_os principios de asociacion de ideas, como los denomina Hume.

¥ En ¢ idealismo trascendental kantiano, esta distincion crucial se transformara en la diferencia entre los niveles empirico y trascendental: los
juicios causales y aquellos que describen conjunciones constantes de sucesos empiricos estan todos ellos en nivel empirico mientras que el
principio de causalidad se sitaen el nivel trascendental.

MARZO
2012




MARZO
2012

Una interpretacion no-regularista de la causalidad humeana | Silvio Mota Pinto

sentidos y la memoria (observacion de regularidades empiricas presentes y pasadas entre sucesos naturales) mas la
contribucion de la imaginacion (una disposicién inferencial que nos permite proyectar tales regularidades a los
casos no observados).’® No obstante, Hume propone |as 8 reglas ya mencionadas, lo que sugiere, principamente si
nos fijamos en las reglas 5 a 8, que é tiene en mente algo méas que un mero algoritmo de generalizacion de
regularidades empiricas observadas en el pasado y en el presente.

Por otro lado, de su andlisis y discusion de la nocidn de necesidad normalmente asociada al concepto de
causalidad se desprende que, segiin &, no hay ninguna relacion de conexién necesaria absoluta®® entre una causay

Su respectivo efecto. En sus propias palabras:

If we define a cause to be an object precedent and contiguous to another, and where all the objects
resembling the former are plac’d in a like relation of priority and contiguity to those objects, that resemble
the latter; we may easily conceive, that there is no absolute nor metaphysical necessity, that every
beginning of existence shou’'d be attended with such an object. If we define a cause to be, An object
precedent and contiguous to another and so united with it in the imagination, that the idea of the one
determines the mind to form the idea of the other; we shall make still less difficulty of assenting to this
opinion. Such an influence on the mind is in itself perfectly extraordinary and incomprehensible; nor can
we be certain of its redlity, but from experience and observation. (Hume 1888, libro I, parte IlI, seccién
XIV)

Esto equivale a afirmar que las relaciones causales entre sucesos naturales son todas €llas contingentes; su
contingencia es, sin embargo, perfectamente compatible con la idea de que tales relaciones son fisicamente
necesarias, esto es: més fuertes que la mera coincidencia pero mas débiles que |a necesidad absoluta o metafisica®

De nuevo, tiene la palabra al autor de la I nvestigacion:

Here is a connected chain of natural causes and voluntary actions; but the mind feels no difference
between them in passing from one link to ancther: Nor is less certain of the future than if it were connected
with the objects present to the memory or senses, by a train of causes, cemented together by what we are
pleased to call a physical necessity. The same experimental union has the same effect on the mind, whether
the united objects be motives, volitions, and actions; or figure and motion. We may change the name of
things; but their nature and their operation on the understanding never changes. (Hume 1975, seccién VI,
partel).

Hume ofrece dos tipos de justificacién para su tesis negativa segin la cual no hay necesidad absoluta asociada

alasleyes causaes. Laprimera apelaalaexperiencia, al sugerir que ésta (nuestra experiencia presente y pasada) no

'8 Egta Ultima disposicion corresponderia a una regla de generalizacion de la regularidad encontrada a partir de un namero finito de instancias y
corresponderiaalaregla4 delas 8 mencionadas arriba. Algo asi como:

(RG) C(a) E(a),Clb) E@®) ..,C(n) EM) O (0x) (CX O EX)

° En el sentido leibniziano de unarelacion que ocurriera en todos los mundos posibles.

2 Hume podria explicar tal diferencia en términos de la terminologia leibniziana de los mundos posibles diciendo que |as verdades absoluta o
metafisicamente necesarias lo serian en todos los mundos posibles (por gjemplo, las verdades mateméticas), mientras que verdades sobre
relaciones meramente accidentales entre sucesos |0 serian tal vez Unicamente en este mundo (por ejemplo, €l hecho de que todos |os objetos que
tienen algln color dentro del espectro de lo visible estan sujetos a la accion de la gravedad). Las verdades fisicamente necesarias (por ejemplo,
las leyes genuinamente causales) se distinguirian de estas Ultimas en tanto también valdrian en aguellos mundos posibles relevantemente
semejantes al mundo real, a saber: en aquellos mundos posibles donde valieran las mismas leyes causal es que gobiernan el mundo real.



Silvio Mota Pinto | Una interpretacion no-regularista de la causalidad humeana

nos podria ofrecer ninguna evidencia de una conexidn necesaria absoluta entre sucesos naturales (en su
terminologia, alguna impresion asociada a la idea de conexion causal necesaria en el sentido en cuestion). Nuestra
experiencia del mundo real nos ensefia Unicamente como de hecho se relacionan los sucesos naturales, nada nos
puede decir sobre la necesidad de su ocurrencia en todos los mundos posibles.

El segundo argumento humeano a favor de su tesis sobre la contingencia asociada a las relaciones causales
naturales nos dice que tampoco la razén nos proporciona cualquier tipo de evidencia sobre la necesidad causal
absoluta supuestamente ligada a pares de sucesos naturales. Esto se debe a que nuestra suposicién de que una
determinada conexion causal cualquiera no hubiese ocurrido no implica ninguna contradiccion. Esto significaria
simplemente que e mundo natural hubiera podido ser de otra manera o que, parafraseando a Hume, podriamos
concebir de manera coherente e curso de la naturaleza y sus relaciones causales como distintas de las que
efectivamente ocurren en e mundo real.?? Ahora bien, s podemos negar sin caer en contradiccion los juicios
causales genuinos y verdaderos en el mundo real, entonces la razén no nos puede ofrecer ningln motivo a priori a
favor de la necesidad absoluta de la causalidad.

Dado, entonces, que para Hume la necesidad absoluta no |e puede servir para distinguir entre leyes causales y
generalizaciones meramente accidentales y que € mecanismo de generalizacion que propone—Ilo que llamamos
més arriba regla de generalizacion de regularidades empiricas observadas®—tampoco le sirve para trazar tal
distincién, ¢cémo podria nuestro autor finalmente dar cuenta de dicha distincién?

Recordemos, en primer lugar, que Hume es & primer en reconocer la dicotomia en cuestion. El siguiente

pasaje del Tratado |o corrobora claramente:

In amost all kinds of causes there is a complication of circumstances, of which some are essentia,
and others superfluous; some are absolutely requisite to the production of the effect, and others are only
conjoin’d by accident. Now we may observe, that when these superfluous circumstances are numerous and
remarkable, and frequently conjoined with the essential, they have such an influence on the imagination,
that even in the absence of the latter they carry us on to the conception of the usua effect, and give to that
conception a force and vivacity, which make it superior to the mere fictions of fancy. We may correct this
propensity by a reflection on the nature of those circumstances; but ‘tis still certain, that custom takes the
start, and gives a biass to the imagination. (Hume 1888, libro I, parte I11, seccién XI11).

La mayoria de los comentaristas de Hume acepta la interpretacion standard segin la cual é defiende una
concepcion regularista de la causalidad, esto es: aquella que mantendria que la causalidad significa basicamente la
conjuncion constante de sucesos naturales observados més la regla de proyeccion o generalizacién hacia pares
semegjantes de sucesos no observados. Como este andlisis de la causalidad es notoriamente insatisfactorio para
establecer la distincion en cuestion, ellos juzgan la teoria humeana de la causalidad inadecuada. Este es, por
gjemplo, e caso de Barry Stroud, quien afirma en |os siguientes pasajes:

2 Hume 1975, seccion VI, parte |; Hume 1888, libro |, parte 111, seccion XIV.
2 Hume 1975, seccion 1V, parte 1.
2 \er nota 18.

MARZO
2012




MARZO
2012

Una interpretacion no-regularista de la causalidad humeana | Silvio Mota Pinto

But if Hume's theory is true, then anyone who agrees that there is in fact a constant conjunction
between phenomena (C) and (E) will come to believe Hume's theory. That theory says that when we have
found a constant conjunction between two sorts of phenomena (C) and (E), we will inevitably believe that
phenomena of the (C) sort are the causes of phenomena of the (E) sort. (Stroud 1977, p. 92).

Hume begins his discussion of causality by distinguishing causality from what | caled ‘mere
coincidence’ . Two events can be related by contiguity and tempora priority without being thought of as
causally connected. But when we have observed a number of events of the same kinds and found them to
be constantly conjoined, he says we will come to believe that they are related causally. The repeated
observation of similar phenomena precludes our thinking of them as occurring together merely
coincidentally. (Stroud 1977, p. 93).

Ahora bien, lo que me parece inadecuada en este contexto es la interpretacion regularista de la causalidad
humeana. Me explico. La Ultima cita del Tratado sugiere que, aunque la aplicacién no reflexiva del concepto de
causalidad® nos lleva a inferir juicios causales muchas veces equivocados, habria un mecanismo reflexivo més
sensible a error por medio del cual ponemos a prueba los resultados obtenidos por € héabito causal. Este
mecanismo perteneciente al entendimiento o a la razén esta constituido de las 8 reglas mencionadas arriba: en
particular de las 4 Ultimas, ya que las 4 primeras constituyen el habito causal humeano. Esto es |o que nos dice en €l

siguiente pasgje:

According to my system, al reasonings are nothing but the effects of custom; and custom has no
influence, but by enlivening the imagination, and giving us a strong conception of any object. It may,
therefore, be concluded, that our judgment and imagination can never be contrary, and that custom cannot
operate on the latter faculty after such a manner, as to render it opposite to the former. This difficulty we
can remove after no other manner, than by supposing the influence of general rules. We shall afterwards
take notice of some general rules [the 8 rules mentioned above], by which we ought to regulate our
judgment concerning causes and effects; and these rules are form’ d on the nature of our understanding, and
on our experience of its operations in the judgments we form concerning objects. By them we learn to
distinguish the accidental circumstances from the efficacious causes; and when we find that an effect can
be produc’ d without the concurrence of any particular circumstance, we conclude that that circumstance
makes not part of the efficacious cause, however frequently conjoin’d with it. But as this frequent
conjunction necessarily makes it have some effect on the imagination, in spite of the opposite conclusion
from general rules, the opposition of these two principles produces a contrariety in our thoughts, and
causes us to ascribe the one inference to our judgment, and the other to our imagination. The general ruleis
atributed to our judgment; as being more extensive and constant. The exception to the imagination; as
being more capricious and uncertain.”® (Hume 1888, libro |, parte 111, seccion XI111)

La propuesta humeana es entonces que e concepto completo de causalidad se constituye de una parte no
reflexiva debida a los sentidos, la memoria 'y laimaginacion, que incluiria las impresiones asociadas a la secuencia
de pares de sucesos naturales observados mas las 4 primeras reglas (contiglidad entre C y E, secuencia temporal,
conjuncion constante, generalizacion de la conjuncién constante), y de una parte reflexiva debida al entendimiento,
la cual incluiria las 4 Ultimas reglas mencionadas. De acuerdo con lo que afirma nuestro autor en la cita, es
justamente esta parte reflexiva la que nos permite corregir nuestros juicios causales irreflexivos y, a la larga,

2 Enlacual intervienen, como yalo sabemos, |os sentidos, lamemoriay laimaginacion.
% El énfasis es mio.



Silvio Mota Pinto | Una interpretacion no-regularista de la causalidad humeana

distinguir las leyes causales de |as generalizaciones meramente accidental es.

Antes de proseguir con la discusién sobre si Hume realmente cumple su promesa de mostrar como su conjunto
de reglas de la l6gica de la causalidad® logra establecer la distincién mencionada, es necesario enfatizar que esta
interpretacion, segun la cua las reglas de la causalidad son una aportacion de larazén para sancionar o corregir los
juicios causales irreflexivos de laimaginacion, se algja bastante de lo que hemos llamado algunos parrafos arriba la
interpretacion regularista de la causalidad humeana. De acuerdo con esta nueva propuesta, la cua me gustaria
Ilamar interpretacion no-regularista de la causalidad humeana, nuestra aplicacion de tal concepto se caracteriza no
solamente por la observacién de regularidades y por la aplicacién de un mecanismo automético de generalizacion
sino que también pasa por € examen meticuloso de la relacion supuestamente causal entre sucesos del tipo Cy E,
como conviene a uso meticuloso de este concepto en la ciencia.

Hume no nos ofrece casi ningun gemplo de la aplicacion de las reglas de la causalidad, en particular de las 4
Ultimas. No obstante, podemos intentar asimilarlas a las reglas que propone John Stuart Mill para la pesquisa de
leyes causales, los [lamados métodos de la investigacion experimental.?” Tratase de 5 métodos, a saber: 1) método
de la semeglanza; 2) método de la diferencia; 3) método combinado de la semejanza y diferencia; 4) método del
residuo; 5) método de las variaciones concomitantes. Si dejamos de lado el tercer método, ya que consiste de una
combinacion del primer y del segundo, nos quedamos con 4 métodos, veamos si existe alguna correspondencia

entre ellosy las reglas 5-8 de Hume.

Segun Mill, los métodos (1), (2), (4) y (5) pueden ser descritos de la siguiente manera:

Semejanza: If two or more instances of the phenomenon under investigation have
only one circumstance in common, the circumstance in which alone al the instances agree, is the
cause (or effect) of the given phenomenon.

Diferencia If an instance in which the phenomenon under investigation occurs, and
an instance in which it does not occur, have every circumstance in common save one, that one
occurring only in the former; the circumstance in which aone the two instances differ, is the
effect, or the cause, or an indispensable part of the cause, of the phenomenon.

Residuo: Subduct from any phenomenon such part as is known by previous
inductions to be the effect of certain antecedents, and the residue of the phenomenon is the effect
of the remaining antecedents.

Variaciones: Whatever phenomenon varies in any manner whenever another
phenomenon varies in some particular manner, is either a cause or an effect of that phenomenon,
or is connected with it through some fact of causation.®

De antemano, dejaremos de lado también € método del residuo, una vez que presupone e conocimiento
previo de relaciones causales; tratase simplemente de un método de aditividad de poderes causales. Comparando
estas reglas con |las que propone Hume, se podria inmediatamente concluir que las reglas 5y 6 juntas corresponden

mas o menos a método de la semejanza; ademés, la regla 7 corresponde a método de las variaciones

% En el Tratado, Hume se refiere al conjunto de reglas que propone como constituyendo una especie de légica de la causalidad (Hume 1888,
libro |, parte 111, seccion XV).

2 Mill 2002, libro 111, capitulo 8.

2 Mill 2002, libro 111, capitulo 8.

MARZO
2012




MARZO
2012

Una interpretacion no-regularista de la causalidad humeana | Silvio Mota Pinto

concomitantes. Respecto de la regla 8 de Hume, aunque estrictamente no corresponde a ninguno de los métodos de
Mill, se aproxima més al método de las diferencias. Este método es interesante porque habla sobre las posibilidades
de la ocurrenciay la no ocurrencia de uno de los relata de la supuesta relacion causal (supuesta causa 0 supuesto
efecto) y propone que si caso no ocurra uno de ellos el otro también no ocurre y si ademés esta es la Unica
diferencia entre los dos tipos de casos, entonces hay unarelacion causal entre ellos. De manera semejante, laregla 8
habla de dos tipos de posibilidades. a) que C ocurre sin la ocurrenciade E, y b) que Cy C' ocurren y que ademés
ocurre E y que ademas ésta es la Unica diferencia entre |as dos posibilidades. La diferencia entre e método de Mill
y laregla de Hume es que éste piensa que C y C' son ambas causas de E y no Unicamente C'; la otra diferencia es
que Mill piensa simplemente que lo Unico que muestra su método sobre estas dos posibilidades es que hay una
relacién causal entre la circunstancia que distingue los dos posibilidades (C') y laocurrenciade E.

Ambas reglas (el método de la diferencia de Mill y la regla 8 de Hume) sugieren aspectos distintos pero al
mismo tiempo complementarios de la nocidn de causa como una especie de condicidn cuya ocurrencia es necesaria
para que ocurra su respectivo efecto. Podriamos expresarlo de lasiguiente:

(Co) un suceso C causa otro suceso E si y solo si C no hubiera ocurrido, E no ocurriria.

Esta caracterizacion de la causalidad no se puede extragr del método de la diferenciay tampoco de laregla 8,
aungue ambas estén muy proximas a ella. En mi opinion, Hume la vislumbré completamente tanto en el Tratado®
como en lalnvestigacion, por emplo, cuando propuso su primera definicién de causa:

we may define cause to be an object, followed by another, and where all the objects similar to the first
are followed by objects similar to the second. Or in other words where, if the first object had not been, the
second never had existed. (Hume 1975, seccion VI, partell).

Ahora bien, si modificaramos la regla 8 de manera a incorporar €l andlisis contrafactico de la causalidad
sugerido en las dos citas de Hume, creo que, contrariamente a lo que sostiene Stroud, la propuesta del autor del
Tratado seria capaz de dar cuenta de la distincién entre leyes causales y generalizaciones accidentales.
Consideremos las generalizaciones:

Todas las esferas de oro tienen menos de 1km de didmetro.
Siempre que paseo desnudo ocurre un temblor.
Todos los que se encuentran en |os salones de clase de la UAM hablan el espariol.

Hay alguna relacion causal entre la esfericidad aurea'y €l tamafio de su diametro o entre mi pasear desnudo y
la ocurrencia de un temblor o mismo entre el estar en |os salones de clase de la UAM vy 6l saber hablar el espafiol ?
El test relevante para mostrar que no, como sugiere la definicion propuesta por Hume, seria pensar en situaciones
en donde el consecuente del condicional ocurre aun cuando su respectivo antecedente no ocurriera. De manea
andoga, podriamos mostrar que en (GA) su color negro no es una propiedad relevantemente causal respecto a la
transmision del movimiento entre pelotas de billar.

2 Como muestra el pasgje en cursivade la Gltima cita del Tratado.



Silvio Mota Pinto | Una interpretacion no-regularista de la causalidad humeana

Ahora bien, la eliminacion de (H') a partir de (Oy), (O,), (Os), etc. se sigue de las reglas 5y 6 y, de modo
similar, la eliminacion de (H) a partir de (O;'), (O.'), (O5'), etc. Pero, dado que (Oy), (O5), (Os), etc. y (O7'), (O7),
(O3"), etc. describen la misma evidencia, ¢qué es |o que explica en nuestra préactica inductiva el proyectar (H) en €
futuro y no (H')? Aqui, creo que Hume tendria que negar que las dos secuencias de observaciones son idénticas; en
este caso, €l seriaforzado a admitir que nuestra manera conceptual natural de concebir tal evidenciaeslaprimeray

no la segunda.

6. Conclusion

Si el andlisis aqui propuesto del concepto humeano de causalidad es correcto, entonces podemos ver en este
caso un gemplo claro de la limitacion de la teoria lockeana de las ideas, asi como también de la concepcion
racionalista sobre el dominio de aplicacion de la razon humana. Ademas, se torna insostenible la interpretacion
seglin la cual e habito causal humeano no estaria sujeto a mecanismos racionales reflexivos de correccion y
evaluacién de juicios causales y, por lo tanto, segin la cual seria insensible a la crucial distincién entre leyes

causales genuinas y generalizaciones meramente accidentales, *

Bibliografia

GOODMAN, N. 1979, Fact, Fiction and Forecast, Cambridge, Harvard University Press.

HUME, D. 1980, Dialogues Concerning Natural Religion, Indianapolis, Hackett Publishing Company, Inc.

HUME, D. 1975, Enquiries concerning Human Understanding and concerning the Principles of Morals, Oxford,
Oxford University Press.

HUME, D. 1888, A Treatise of Human Nature, Oxford, Clarendon Press.

LEIBNIZ, G. 2007, Theodicy, Bibliobaazar.

LEIBNIZ, G. 1991, Monadology: an Edition for Sudents, Nicholas Rescher (trand.), Pittsburgh, University of
Pittsburgh Press.

LOCKE, J. 1975, An Essay Concer ning Human Under standing, Oxford, Clarendon Press.

MILL, J. S. 2002, A System of Logic, Honolulu, University Press of the Pacific.

STROUD, B. 1977, Hume, London, Routledge & Keagan Paul.

%0 Agradezco alaaudienciadel |1 Simposio del Circulo de Filosofia de Naturaleza, realizado en la Universidad Panamericana, en la Ciudad de
México, losdias 14 y 15 de abril de 2011, por sus excelentes comentarios.

MARZO
2012







Fernando Miguel Pérez Herranz | A topological model for consciousness: the four original forms of consciousness

A topological model for consciousness: the four original forms of consciousness

Fernando Miguel Pérez Herranz
Universidad de Alicante

Abstract

In this second CFN (r) symposium I would like to stress the need
to recover a way of thinking according to analogical logic as
opposed to the (exhausted) univocal model of thinking that
excludes science and refers to it only through the principle of non-
contradiction  (neo-positivism); and as opposed to the
(inconsistent) equivocal model of thinking in which "anything
goes", so long as it is upheld by some human group
(postmodernism.) I will deal with three issues:

1) From the Scotist and nominalist criticisms to overcome the
absolute omnipotence of God, the material substrate of the world
becomes a meaningless power, ready for whatever human reason
decides. Science is no longer knowledge at the service of
intelligibility and will have no more unity than methodological
unity; its resources will be: testing, experimenting, and
quantifying within a logical argument that ensures the coherence
of all these operations. This will also have ethical and moral
implications; thus, the Kantian project, along the lines of Scotus
and Luther, concentrates its efforts in proclaiming the autonomy of
the moral world against the deterministic nature of physical laws.
Nature ceases to be the bearer of values and goals - of dignity -,
and, therefore, it is seen as corrupt nature (Luther, Calvin) which
is entirely unable to entail legality, let alone to justify any moral
standards that impose duties heteronomously to the consciousness.
Aristotelian philosophy, analogical, takes into account unity in
diversity. The exercise of human intelligence, of intelligibility,
governs two key perspectives: 1) the purpose of intelligibility
(practical philosophy) and 2) the form of intelligibility (theoretical
philosophy, ontology or metaphysics in the Aristotelian sense,
semiotics). The totality of knowledge has to do with the analogical
unity of specifically diverse multiple notions. The analogical
philosophy based on the Aristotelian model deactivates,
consequently, the supposedly indefinite will of the subject; hazard,
the principle of entities; the pure emergency, pure creativity.

2) Secondly, I will propose a model for consciousness. In a paper
presented at Urbino (Italy), I showed that research on the brain is
characterized by the absence of a theorem of consciousness. There
is nothing similar to the "the double helix theory" in molecular
biology. Vilanayur Ramachandran suggests that this role could be
played by mirror cells: "I predict that mirror neurons will do for
psychology What DNA did for biology." But whether or not this is
true, Ramachandran sets us on different path from standard
programs: the theorem of consciousness must emerge not from the
study of single brain and the physiological processes that occur
within it, but from opening up to the investigation to the
connection between two brains, at least. This proposal is inspired
by the René Thom model to account for the predator/prey
relationship. According to the biological interpretation of the
model, a cat and a mouse are understood to form a topological unit
or logos. These two actants [cat and mouse] are related in an
irreversible manner, which implies the thesis of the unidirectional
collision. The cat sees the mouse (J); it chases it (JRK); the
mouse can escape or be eaten (bimodality); ( K ) and the cat
sleeps, becoming its own prey (KSJ) (Fig. 1).

[Identity: " The predator isits own prey” Perception /Capture]
Fig. 1. Thom's predator/prey model

The model is justified by appealing to the theory of stable
singularities. The transformations of points from unstable to stable
can be understood as the collision of a wave front on a plane. As
the wave front propagates on the plane it sweeps an area of space-
time. The surface, in turn, can be understood as another wave
front. The complexity of the waves means that only certain
sections can be studied. (Fig. 2)

T
|
A

N

-3} )

4
/l’\‘i
~ 7K A

Fig. 2. Colliding waves

\
/J

<K€K
&K

The intuitive strategy that we will be presenting begins with the
representation of the elliptical umbilical with its four singular
points; the space between phases is plotted formula V (, y,= X2
and - and * / 3 and then we join the paths oriented according to the
eigenvectors of the isolated points, so that we obtain a figure like
the one below where we can intuitively "see" how to connect all
the attractors:

Fig. 3. Connection of attractors

MARZO
2012




MARZO
2012

A topological model for consciousness: the four original forms of consciousness | Fernando Miguel Pérez Herranz

The four actants that make up the morphology can be reduced by a
smooth transformation to a maximum (the same applies to the
hyperbolic umbilical). The question is whether one of the actants
is interpreted as Subject or Instrument. I refer to Thom's
interpretation of the indirect Messenger.

3) Thirdly, T will establish a wider philosophical hypothesis:
original consciousness is plural, because there are, at least, four
ways to make contact with the two (self) consciousnesses that
block the resonance between the Subject and Instrument actants.
This hypothesis spans from topological to neurological
hermeneutics, via semantic hermeneutics according to the Thom-
Petitot-Wildgen rule.

Topological hermeneutics:

The Elliptical umbilical, models the states of excitement, tension,
and its opposite, resistance: E1: morphologies of tension and
penetration. E2: The opposite, the morphology of resistance (cf.
SSyM, 112, 207).

The Hyperbolic umbilical models the states of inhibition,
expulsion and relaxation. H1: the morphology of expulsion. H2:
The opposite, the morphology of relaxation, of the vault (la votte).
Neuronal Hermeneutics. The consciousness appears. This purely
topological approach, can be read now as a morphological field in
which two recurrent dynamic systems interact, whose product A
[IB is structurally unstable (two sets of attractors which collide
and remain in a state of imbalance with respect to each other).
This phenomenon is known as resonance (SSyM, 145). Thus the
traditional model of consciousness (Crick, Korch ...) is displaced
as the transition from the waking to the sleeping states and vice
versa (the process of hysteresis) in favour of resonance or collision
between two dynamic systems. Therefore we can now speak of
"communicating brains".

Thefour original forms of consciousness

E. Elliptical consciousness-lnstrumental

E.1. A consciousness that affirms its status as the sole Subject and
everything else - including the Other Subject-, appears to it as
Messengers/Instruments.  The  Messenger/Instrument  actant
identifies with the Other that is not the Subject.

E.2. A consciousness that resists becoming the Instrument and in
turn affirms itself to be the sole Subject. The Instrument blends
with the Subject.

H. Hyperbolic consciousness - Corporal
H.1. A consciousness of the subject that begins to stabilize by
absorbing the element that is blocking it. In order to capture the

object using instrument I, emanation of the subject, it is necessary
to collapse the area between the instrument and the object, M, the
mediator of the subject. This is the consciousness of the excluded
party.

H.2. If this part resists, M is protected by the other three actants.
This is the all-encompassing and protective consciousness of the
other actants. (Fig. 4).

E2
REBELLIOUS / DOCILE

Et
VICTOR / VANQUISHED |

H1
EXCLUDING / EXCLUDED |

H2
PROTECTIVE / PROTECTED |

Fig. 4. The four original forms of consciousness with their
opposites



Fernando Miguel Pérez Herranz | A topological model for consciousness: the four original forms of consciousness

Un modéle topologique pour la conscience : les quatre formes originaires de

conscience

Fernando Miguel Pérez Herranz
Universidad de Alicante

Résumé

Au cours de ce deuxiéme symposium du CFN(r), j’aimerais
souligner le besoin de recouvrer le mode de pensée obéissant a une
logique analogique face au modéle (épuisé) de pensée univoque,
qui déconnecte les sciences et les relie uniquement a travers le
principe de non contradiction (néopositivisme) et face au modéle
(inconsistant) de la pensée équivoque selon lequel «tout est
permis » a condition d’étre soutenu par un groupe humain
(postmodernisme). Je développerai ensuite trois sujets :

1) A partir des critiques scotistes et nominalistes visant a sauver
la toute puissance absolue de Dieu, le substrat matériel du monde
est transformé en une puissance dépourvue de sens, a la
disposition de la volonté de la raison humaine. La science cesse
d’étre un savoir pour I’intelligibilité et n’a plus d’autre unité que
l’unité méthodologique; ses ressources seront: essayer,
expérimenter, quantifier... dans un raisonnement logique
apportant de la cohérence a toutes ces opérations. Ceci aura
également des conséquences éthico-morales. Ainsi, le projet
kantien, dans la lignée scotiste et luthérienne, cherche a proclamer
I’autonomie du monde moral face a une nature déterministe de lois
physiques. La nature cesse d’étre porteuse de valeurs et de fins -
de dignité - et, par conséquent, elle est envisagée comme une
natura corrupta (Luther, Calvin) incapable de comporter la
moindre légalité et encore moins de concevoir des normes morales
imposant des devoirs a la conscience, de fagon hétéronome.

La philosophie aristotélique, analogique, tient compte de l'unité
dans la multiplicité. L’exercice de I’intelligence humaine, de
Iintelligibilité régit deux perspectives fondamentales: 1) la fin de
I'intelligibilit¢ (philosophie pratique) et 2) la forme de
I'intelligibilit¢ ~ (philosophie  théorique,  ontologique  ou
métaphysique dans le sens aristotélique et sémiotique). La
globalité du savoir a trait a I’'unité analogique de multiples savoirs
spécifiquement différents. Par conséquent, la philosophie
analogique aristotélique désactive la volonté prétendument
indéfinie du sujet; le hasard, principe des entités ; la pure urgence,
la pure créativité.

2™ Ensuite, je proposerai un modéle pour la conscience. Dans un
séminaire présenté a Urbino (Italie), j’ai montré que les recherches
sur le cerveau se caractérisent par I’absence d’un théoréme de la
conscience. Il n’y a rien de semblable au « théoréme de la double
hélice » en biologie moléculaire. Vilanayur Ramachandran
suggere que ce role peut étre joué par les cellules miroir (mirror
cells) : “I predict that mirror neurons will do for psychology what
DNA did for biology”. Vrai ou pas, Ramachandran nous mene par
un chemin différent de celui des programmes standards: le
théoréme de la conscience doit provenir de 1’étude, non pas d’un
cerveau isolé et des procédés physiologiques qui s’y produisent,
mais de I’ouverture vers la recherche de la connexion entre au
moins deux cerveaux. Cette proposition s’inspire d’un modele de
René Thom pour prouver la relation prédateur/ proie.
Linterprétation biologique du modéle signifie : un chat et une
sourie forment une unité topologique ou logos. Ces deux actants
[chat et souris] sont mis en relation de fagon irréversible, ce qui
implique la thése de la confrontation unidirectionnelle. Le chat
voit la souris (J), la poursuit (JrK). La souris peut fuir ou étre
dévorée (bio-modalité) (K), et le chat s’endort, devenant sa propre
proie (KsJ). (Fig. 1).

VA WY

v =v (D) v=v ()
Fig. 1. Modéle prédateur/ proie de Thom

<

La théorie des singularités stables justifie ce modele. Les
transformations de points instables en points stables peuvent étre
comprises comme la collision d'une vague d'ondes sur un plan.
Lors de la propagation sur le plan, la vague d’ondes balaye une
surface de l'espace-temps. A son tour, la surface peut s'étendre
comme une autre vague d'ondes. La complexité des ondes fait que
seules certaines sections puissent étre étudiées. (Fig. 2).

4 5
Fig. 2. Choc d'ondes

La stratégie intuitive que nous allons présenter commence par la
représentation de 1’ombilique elliptique et de ses quatre points
singuliers. L’espace est tracé avec des phases a partir du potentiel
Vixy = XY - ¥*/3 et les trajectoires orientées en fonction des auto-
vecteurs des points isolés sont unies, de fagon a obtenir la figure
suivante dans laquelle il est possible de «voir», de fagon
intuitive, comment sont connectés tous les attracteurs :

Figwra 184 () Morificstien sad flows in The neighbochood of u germ ., = 'y — 3

Fig. 3. Connexion d’attracteurs

MARZO
2012




A topological model for consciousness: the four original forms of consciousness | Fernando Miguel Pérez Herranz

Les quatre actants qui constituent la morphologie peuvent étre
réduits par de légeres transformations a un maximum (de méme
que pour 1’ombilique hyperbolique). Le probléme est de savoir si
I’un des actants est interprété en tant que Sujet ou Instrument. Ici,
je fais référence a I’interprétation de Thom du Messager indirect.
3%™¢) En troisiéme lieu, je vais établir une hypothése philosophique
plus large. La conscience originaire est plurielle car il existe, au
moins, quatre modalités permettant que deux (auto) consciences
qui bloquent la résonance entre les actants Sujet et instrument
puissent entrer en contact. Il s’agit d’une hypothése qui part de
I’herméneutique topologique jusqu'a la neurologique en passant
par l'herméneutique sémantique, selon la régle de Tom-Petitot-
Wildgen.

Herméneutique topologique :

L’Ombilique Elliptique modélise les états d’excitation, de tension
et leur contraire, la résistance. E1 : morphologies de tension et de
pénétration. E2: leur contraire, la morphologie de résistance.
(SSyM, 112, 207).

L’Ombilique Hyperbolique modélise les états d’inhibition,
d’expulsion et de repos. H1: la morphologie de I’expulsion. H2 :
son contraire, la morphologie du repos, de la votte.

Herméneutique neuronale. La conscience apparait. Ce schéma est
purement topologique, il peut maintenant étre lu comme un champ
morphologique dans lequel deux systémes dynamiques qui
présentent une récurrence interagissent, le produit AHB étant
structurellement instable (deux complexes d’attracteurs qui
s’entrechoquent et qui sont en situation de déséquilibre, I’un par
rapport a l’autre). Ce phénoméne est connu comme résonance
(SSyM, 145), de sorte que le modéle traditionnel de la conscience
(Crick, Korch...) est déplacé comme le passage de 1’état de veille
a I’état de sommeil et vice-versa (procédé d’hystérése) a celui de
résonance ou de choc entre deux systémes dynamiques. Il est donc
possible de parler de « cerveaux communicants ».

Lesquatre formesoriginaires de conscience

E. Conscience elliptique-instrumentale

E.1. La conscience qui s’affirme comme le seul Sujet et tout le
reste (y compris 1’autre Sujet) apparaissent comme des Messagers/
Instruments. L’actant Messager/ Instrument est identifi¢ avec le
Reste qui n’est pas le Sujet.

E.2. La conscience qui se résiste a étre un Instrument et qui
s’affirme, & son tour, comme l'unique Sujet. L’Instrument est
confondu avec le Sujet.

H. Conscience hyper boligue-Corporelle

H.1. La conscience du sujet qui entame sa stabilisation en
absorbant 1’élément qui ’entrave. Comme pour capturer 1’objet
avec I’instrument I (émanation du sujet), la zone entre l'instrument
et I'objet M (partie médiatrice du sujet) doit s’effondrer, il s’agit de
la conscience de la partie exclue.

H.2. Si cette partie résiste, M est protégée par les trois autres
actants. Il s’agit de la conscience englobante et protectrice des
autres actants. (Fig. 4).

E1l E2
VAINQUEUR / VAINCU REBELLE / SOUMIS

H1 H2
EXCLUSIF / EXCLUIDE | | PROTECTEUR / PROTEGE

|
Fig. 4 Lesquatreformesoriginaires de conscience avec leurs
contraires



Fernando Miguel Pérez Herranz | A topological model for consciousness: the four original forms of consciousness

Un modelo topoldgico para la conciencia: las cuatro formas originarias de

conciencia

Fernando Miguel Pérez Herranz
Universidad de Alicante

Resumen

En este segundo simposio del CFN(r) quisiera poner de relieve la
necesidad de recuperar el modo de pensar segin una logica
analogica frente al (agotado) modelo de pensamiento univoco, que
desconecta las ciencias y las vincula unicamente a través del
principio de no contradiccién (neopositivismo); y frente al
(inconsistente) modelo del pensamiento equivoco en el que «todo
vale», con tal de que esté soportado en algin grupo humano
(posmodernismo). Me ocuparé de tres cuestiones:

1) A partir de las criticas escotistas y nominalistas para salvar la
omnipotencia absoluta de Dios, el sustrato material del mundo se
convierte en una potencia carente de sentido, listo para lo que
disponga la razén humana. La ciencia deja de ser un saber para la
inteligibilidad y no tendrd mas unidad que la unidad
metodol6gica; sus recursos seran: ensayar, experimentar,
cuantificar... dentro de una argumentacion logica que dote a todas
esas operaciones de coherencia. Lo que tendra también
consecuencias ético-morales; asi, el proyecto kantiano, seguidor
de la linea escotista y luterana, concentra sus esfuerzos en
proclamar la autonomia del mundo moral frente a una naturaleza
deterministica de leyes fisicas. La naturaleza deja de ser portadora
de valores y fines —de dignidad—, y, por lo tanto, se contempla
como natura corrupta (Lutero, Calvino) imposibilitada para
comportar legalidad alguna y menos aiin de fundamentar normas
morales que impongan deberes heterbnomamente a la conciencia.
La filosofia aristotélica, analdgica, tiene en cuenta la unidad en la
multiplicidad. El ejercicio de la inteligencia humana, de la
inteligibilidad, rige dos perspectivas fundamentales: 1) el fin de
la inteligibilidad (filosofia practica) y 2) la forma de la
inteligibilidad (filosofia teodrica, ontologia o Metafisica en el
sentido aristotélico, semidtica)—. La totalidad del saber tiene que
ver con la unidad analdgica de saberes multiples especificamente
diversos. La filosofia analogica de cuiio aristotélico desactiva, en
consecuencia, la voluntad pretendidamente indefinida del sujeto;
el azar, principio de los entes; la pura emergencia, la pura
creatividad.

2% En segundo lugar, propondré un modelo para la conciencia. En
una ponencia presentada en Urbino (Italia), mostré que la
investigacion sobre el cerebro se caracteriza por la ausencia de un
teorema de la conciencia. No hay nada parecido al «teorema de la
doble hélice» en biologia molecular. Vilanayur Ramachandran
sugiere que ese papel podrian jugarlo las células espejo (mirror
cells): “I predict that mirror neurons will do for psychology what
DNA did for biology”. Pero sea o no cierto, Ramachandran nos
pone en un camino diferente al de los programas estandar: el
teorema de la conciencia habrd de venir del estudio no de un
cerebro aislado y de los procesos fisiologicos que ocurren en él,
sino de la apertura hacia la investigacion de la conexion de dos
cerebros, al menos. Una propuesta que se inspira en un modelo de
René Thom para dar cuenta de la relacién predador / presa. La
interpretacion bioldgica del modelo significa: sean un gato y un
raton los que forma una unidad topologica o logos. Estos dos
actantes [gato y raton] se relacionan de manera irreversible, lo que
implica la tesis del enfrentamiento unidireccional. El gato ve al
raton (J); lo persigue (JrK); el raton puede huir o ser devorado
(bimodalidad) (K); y el gato se duerme, convirtiéndose en su
propia presa (KsJ). (Fig. 1).

J K
v =v, Percepcion v= Captura
v =v (D) v=v(K)

Fig. 1. Modelo predador / presa de Thom

El modelo se justifica apelando a la teoria de singularidades
estables. Las transformaciones de puntos inestables en estables,
puede entenderse como el choque de un frente de onda sobre un
plano. El frente de ondas al propagarse sobre el plano barre una
superficie del espacio-tiempo. La superficie, a su vez, puede
entenderse como otro frente de ondas. La complejidad de las
ondas hace que solo puedan estudiarse ciertas secciones. (Fig. 2)

T
|
A

o4
/I\T
73<A

Fig. 2. Choque de ondas

)

N
B

:<<*<"§
&K

1

La estrategia intuitiva que vamos a presentar comienza con la
representacion de la umbilica eliptica con sus cuatro puntos
singulares; se traza el espacio de fases a partir del potencial Vixy, =
Xy - ¥¥3 y unimos las trayectorias orientadas segun los
autovectores de los puntos aislados, de manera que se obtiene una
figura como la siguiente en la que se «ve» intuitivamente como se
conectan todos los atractores:

F|g 3. Conexmn deatractores

MARZO
2012




A topological model for consciousness: the four original forms of consciousness | Fernando Miguel Pérez Herranz

Los cuatro actantes que conforman la morfologia pueden reducirse
mediante transformaciones suaves a un maximo (lo mismo vale
para la umbilica hiperbdlica). La cuestion es si uno de los actantes
es interpretado como Sujeto o como Instrumento. Remito a la
interpretacion de Thom del Mensajero indirecto.

3" En tercer lugar, estableceré una hipétesis filoséfica mas
amplia: la conciencia originaria es plural, porque hay, al menos,
cuatro modalidades de entrar en contacto dos (auto) conciencias
que bloquean la resonancia entre los actantes Sujeto e
Instrumento. Una hipdtesis que se abre desde la hermenéutica
topologica hasta la neurologica, pasando por la hermenéutica
semantica segun la regla de Tom-Petitot-Wildgen.

Hermenéutica topol égica:

La Umbilica Eliptica, modeliza los estados de excitacion, tension
y su inversa, resistencia: E1: morfologias de tension vy
penetracién. E2: su inversa, la morfologia de resistencia. (SSyM,
112, 207).

La Umbilica Hiperbdlica modeliza los estados de inhibicion,
expulsion y relajamiento. H1: la morfologia de la expulsién. H2:
Su inversa, la morfologia del relajamiento, de la boveda (la vofite).
Hermenéutica neuronal. Aparece la conciencia. Este esquema
puramente topologico, puede ser leido ahora como un campo
morfologico en el que interactuan dos sistemas dinamicos que
presentan recurrencia, cuyo producto AHB es estructuralmente
inestable (dos complejos de atractores que entrechocan y quedan
en situacion de desequilibrio, uno respecto del otro). Este
fendmeno es conocido como resonancia (SSyM, 145). De manera
que se desplaza el modelo tradicional de la conciencia (Crick,
Korch...) como el paso de estado de vigilia al estado de suefio y
viceversa (proceso de histéresis) al de resonancia o choque entre
dos sistemas dinamicos. Por eso ya podemos hablar de «cerebros
comunicantesy.

Las cuatro formasoriginarias de conciencia

F. Conciencia eliptica-Instrumental
E.1. La conciencia que se afirma como unico Sujeto y todo lo
demas —incluido el otro Sujeto—, se la aparecen como

Mensajeros/Instrumentos. El actuante Mensajero/Instrumento se
identifica con lo Otro que no es Sujeto.

E.2. La conciencia que se resiste a ser Instrumento, y que se
afirma a su vez como Unico Sujeto. El Instrumento esta
confundido con el Sujeto.

I Conciencia hiperbdlica-Cor poral

H.1. La conciencia del sujeto que inicia su estabilizacion al
absorber el elemento que lo impide. Como para capturar el objeto
mediante el instrumento I, emanacién del sujeto, es necesario que
se colapse la zona entre el instrumento y el objeto, M, la parte
mediadora del sujeto. Es la conciencia de la parte excluida.

H.2. Si esta parte resiste, M queda protegida por los otros tres
actantes. Es la conciencia englobadora y protectora de los demas
actantes. (Fig. 4).

CONCIENCIA

E1 ' £2
| VENCEDOR / VENCIDO REBELDE / SUMISO

H1 ' H2
EXCLUYENTE / EXCLUIDO || PROTECTOR / PROTEGIDO

Fig. 4. Lascuatro formas originarias de conciencia con sus
inversas



Fernando Miguel Pérez Herranz | Un modelo topoldgico para la conciencia: las cuatro formas originarias de conciencia

Un modelo topolodgico para la conciencia: las cuatro formas

originarias de conciencia

Fernando Miguel Pérez Herranz
Universidad de Alicante

0. Planteamiento
1. La Légica analdgica
2. Modelo topolodgico para la conciencia
2.1. Modelo predador / presa de René Thom
2.2. Espacio - escala gaussiano y teoria de singularidades
2.3. El Modelo umbilico para la conciencia
3. Las cuatro formas originarias de conciencia
3.1. Hermenéutica topoldgica
3.2. Hermenéutica sintdctico-semdntica
3.3. Hermenéutica neuronal
3.4. Hermenéutica antropoldgica
3.5. Hermenéutica mitico-histérica

0. Planteamiento

Después de algunos afios de compartir con vosotros la experiencia del Circulo de Filosofia de la Naturaleza
(repensada o renovada, recuperada o reconstituida) CFN(r), a la vez un foro de debate y un punto de encuentro de
experiencias e investigaciones en simposios como el que celebramos —bajo la entusiasta e inteligente direccion de
Miguel Espinoza, a quien felicito por proporcionarnos esta interesantisima vivencia—, me parece que el mayor
homenaje que se puede hacer al Circulo es tratar de clarificar, en lo que a cada uno nos corresponda, cuestiones que
se han planteado durante este tiempo y que unas veces se presentaban muy estimulantes y otras como barreras y aun
impedimentos para fertilizar las discusiones o, simplemente, los intercambios de informacién. Por mi parte, quisiera
poner de relieve la necesidad de recuperar el modo de pensar segiin una logica ANALOGICA frente al agotado
modelo de pensamiento UNIVOCO que desconecta los saberes unidos formalmente a través del principio de no
contradiccion, y frente al inconsistente modelo del pensamiento EQUIVOCO en el que «todo vale» siempre que se

pertenezca a alguna institucion.

Por un lado, frente al conjunto de posiciones filosoficas que, para simplificar, llamaré neo-positivistas y que se
caracterizan por el uso de una Logica Univoca, que arranca de la tradicion escotista. Por otro, frente al conjunto de
posiciones que podriamos denominar posmodernistas y constructivistas y que se caracterizan, a su vez, por el uso
de una Logica Equivoca de cufio nominalista y ockhamista. Defenderé que una Filosofia repensada o renovada de la
Naturaleza FN(r) ha de moverse en los limites de una Logica Analdgica, y ésta es la razén de mayor peso para
conectar con Aristdteles. En esta ponencia me limitaré a una breve definicion del pensamiento analdgico y
propondré como ejemplo un modelo topoldgico para la explicacion de la conciencia; concluiré que la conciencia no

es un concepto univoco como quieren las investigaciones en la Orbita del programa de Francis Crick con la

MARZO
2012




MARZO
2012

Un modelo topoldgico para la conciencia: las cuatro formas originarias de conciencia | Fernando Miguel Pérez Herranz

colaboracién del Cristof Koch a partir de 1990." Un programa de este tipo puede describir funciones mentales
especificas: memoria, atencion, intencion, introspeccion... que se corresponden con procesos fisicos especificos del

cerebro, pero no puede explicar por qué hay experiencia subjetiva.

1. Légica analégica

Desde Aristoteles a santo Tomas, la naturaleza ha sido entendida, tipicamente,” como una entidad que posee
cierta autonomia respecto del hombre; una entidad que posee una consistencia y una capacidad de obrar bien
perteneciente a fuerzas internas, bien recibida de un Arquitecto divino, de Dios o de cualquier otra entidad
englobadora del mundo. En cualquier caso, sea por semejanza, sea por gracia divina, el ordo praeceptorum legis
naturae se corresponde con el ordo rerum naturalium, cuya normatividad no es creada por la razon, aunque ésta si
puede descubrirla (por ejemplo, santo Tomas, Summa theologica, I-1I, 91, 2-3; 94,2). De ahi el recelo que siempre
tuvieron el cristianismo medieval y luego el catolicismo con la manipulacion tecnoldgica de la naturaleza. Leibniz
también sigue esta linea: la naturaleza se rige por un orden racional que la convierte en buena y valiosa.?

Pero la linea dominante siguié las reglas de Bacon y de Descartes, que dejaban las puertas abiertas a la
operatividad sin restricciones sobre el mundo. “La ciencia del hombre es la medida de su potencia, porque ignorar
la causa es no poder producir el efecto” (Novum organum, I, 3); “Y de esta suerte hacernos como duefios y
poseedores de la naturaleza” (Discurso del método, sexta parte). A partir de las criticas escotistas y nominalistas
para salvar la omnipotencia absoluta de Dios, el sustrato material del mundo se convierte en una potencia carente de
sentido, listo para lo que disponga la razéon humana. La ciencia deja de ser un saber para la inteligibilidad y no
tendrd mas unidad que la unidad metodolégica; sus recursos seran los de ensayar, experimentar, cuantificar...
dentro de una argumentacion logica que dote a todas esas operaciones de coherencia. Lo que tendrd también
consecuencias ético-morales; asi, el proyecto kantiano, seguidor de la linea escotista y luterana, concentra sus
esfuerzos en proclamar la autonomia del mundo moral frente a una naturaleza deterministica de leyes fisicas. La
naturaleza deja de ser portadora de valores y fines —de dignidad—, hasta contemplarse como natura corrupta
(Lutero, Calvino), imposibilitada de comportar legalidad alguna y a fortiori de fundamentar normas morales que
impongan deberes heteronomos al sujeto, convertido é1 mismo en fuente de moralidad.

La filosofia aristotélica, analdgica, tiene en cuenta la unidad en la multiplicidad, que no se reduce a
interdisciplinariedad. Aunque su objeto sea el todo, no se identifica con el saber total, sino con la unidad de todos

los saberes: el intento de constituir la totalidad organica y organizada (filos6ficamente) de los saberes

' J. Horgan, “;Puede explicarse la conciencia?”, Investigacion y Ciencia, n°® 16, 1994, pags. 70-77.

% Ser genérico significa hacer cosas tipicas. Tipico aqui significa “con probabilidad no nula y que evita las cosas raras”. Por ejemplo, en el
parque, no es tipico pasear y encontrarse con el presidente de los Estados Unidos; pero si lo seria en el Capitolio. Todos los sistemas son tipicos
en algln sentido. Una manera de comprender la tipicidad es perturbar algunos puntos del sistema y ver qué ocurre. En la teoria de sistemas
dinamicos no lineales, Smale se hizo la pregunta de si en cualquier sistema estable solo pueden hallarse fuentes, sumideros, sillas, espirales y
ciclos, segiin la clasificacion de Poincaré; Thom respondié con una clasificacion mas fina de los cambios no lineales en sistemas que dependen
de parametros y que sufren cambios bruscos y discontinuos, la llamada Teoria de las Catastrofes elementales.

* ,Como poner limites al proceso de destruccion de la naturaleza, proceso ligado a la civilizacion capitalista, que es la base historica que ha
generado la cultura ético-politica constitucional? Es una de las grandes cuestiones con las que se topa la tradicion filosofica de cuilo escotista-
nominalista. Otras cuestiones: ;COomo poner limites al individualismo estructuralmente implicado en las Constituciones democraticas, liberales?
(Como poner limites al principio de soberania de los estados nacionales, que son la base efectiva y el ambito de aplicacion de las Constituciones
democraticas?...



Fernando Miguel Pérez Herranz | Un modelo topolégico para la conciencia: las cuatro formas originarias de conciencia

humanos y de las actividades inteligentes que dirigen los comportamientos humanos. Esta fue la enorme obra
de Aristoteles, que sigue siendo el punto de referencia, porque define las perspectivas de la inteligibilidad en que
las diversas ciencias desarrollan sus verdades internas: considerando que todo saber propio de una cosa es un
comportamiento humano que compromete la responsabilidad del Sujeto que lo ejerce, y supone la realidad, la
existencia (el ser) de su objeto. De manera que el ejercicio de la inteligencia humana, de la inteligibilidad, rige dos
perspectivas fundamentales: 1) el fin de la inteligibilidad (filosofia practica: “Pues no investigamos para saber qué
es la areté, sino para que seamos buenos” (Etica a Nicomaco, 1103b27-28) y 2) la forma de la inteligibilidad
(filosofia teorica, ontologia o Metafisica en el sentido aristotélico, semidtica: “Todos los humanos, por naturaleza
propiamente humana, a lo que aspiran es a ser lucidos”, como traduce espléndidamente Goémez Pin el texto de
Metafisica, 980a22. La totalidad del saber tiene que ver con la unidad analdgica de saberes multiples

especificamente diversos:

De logico que era —escribe Barreau—, Aristoteles se hace filésofo en sentido pleno, es decir, que
encadena las diversas ciencias, fijadas cada una a su género, bajo la autoridad de una filosofia primera, que
es la unica que puede asegurar que, a través de sus pasos inductivos, o bien alcancen el ente o bien
expresen el ente en la asombrosa profusion de sus aspectos.*

La filosofia analdgica de cufio aristotélico desactiva, en consecuencia: la voluntad pretendidamente indefinida

del sujeto; el azar como principio de los entes; y la pura emergencia, la pura creatividad.

2. Modelo topolégico para la conciencia

Propondré un ejercicio de pensamiento analdgico —desarrollo de la propuesta de René Thom y Jean Petitot de
una Semiofisica—, justo en el &mbito en que lo humano y lo fisico se dan cita: la conciencia.

En un trabajo anterior,” mostré que la investigacion sobre el cerebro se caracteriza por la ausencia de un
teorema de la conciencia, entendiendo por teorema un resultado que sintetiza miltiples cursos de investigacion al
modo del teorema de Pitdgoras o del teorema de la «doble hélice». ;Se encuentra algo parecido al teorema del ADN
en neurobiologia para la conciencia? Vilanayur Ramachandran sugiere que ese papel podrian jugarlo las células
espejo (mirror cells).® Esté o no en lo cierto, Ramachandran nos propone una via muy diferente a la del programa
estandar: el teorema de la conciencia no habra de venir del estudio de un cerebro aislado y de los procesos
fisiologicos que ocurren en ¢él, sino de la apertura de la investigacion hacia la conexidén con otros cerebros. Y para
ello hay que sortear «la trampa cartesiana», su mayor obstaculo. Y decimos trampa porque procede del uso de la

légica univoca que inaugura la modernidad en la mayoria de los campos de la razén. Su argumentacioén toma esta

* H. Barreau, Aristoteles, Edaf, Madrid, 1978, pag. 108.

* F. M. Pérez Herranz, “El teorema de la conciencia y el Proyecto Cerebro Humano” en F. J. Serrano Bosquet (ed.), Ciencia, Tecnologia y
Sociedad, MacGraw Hill, México, 2010, pags. 217-240.

¢ “I predict that mirror neurons will do for psychology what DNA did for biology”, V. Ramachandran, “Mirror neurons and imitation learning as
the driving force behind ‘“the great leap forward’” in human evolution”, en www.edge.org/3rd_culture/ramachandran/ramachandran_p1.html.
Sobre células espejo: Rizzolatti G. (y otros) (1997), “Object representation in the ventral premotor cortex (area F5) of the monkey”, Journal of
Neurophysiology, n°® 78, pp. 2226-2230. G. Rizzolatti y C. Sinigaglia, Las neuronas espejo, Paidos, Barcelona, 2006; M. Iacoboni, Las neuronas
espejo. Empatia, neuropolitica, autismo, imitacion o de como entendemos a los otros, Katz, Madrid, 2009...

MARZO
2012




MARZO
2012

Un modelo topoldgico para la conciencia: las cuatro formas originarias de conciencia | Fernando Miguel Pérez Herranz

forma: ni la sociedad es algo natural del hombre ni el hombre es un ser social por naturaleza; el hombre es un
individuo separado tanto de la sociedad como del resto de individuos, definidos segiin la distincion ex natura rei.
De manera que si los individuos son mutuamente indiferentes entre si, el hecho de la conciencia hay que explicarlo
a partir de cada individuo, como quiere Descartes. De estos postulados se sigue la necesidad de las teorias del pacto
en sociologia y de la percepcion en psicobiologia.

Para salvar este mecanicismo, apelamos a los modelos geométrico-topologicos, sugeridos por la propia
investigacion neurofisiologica. Asi, Rodolfo Llinas’ considera al cerebro como un sistema semicerrado, modulado
por los sentidos, que simula (y no traduce) la realidad, por lo que ha de ser de alguna manera isomorfa (representa
la realidad), aunque no homomorfa (con la misma apariencia) con ella para poder predecir las interacciones del
organismo con su entorno. Antonio Damasio afirma que ser conscientes del mundo que nos rodea, saber lo que
sabemos y saber que lo sabemos es un acontecimiento neuronal en el interior del cerebro, pero a condicion de que
interactiie con el cuerpo®... El propio Rizzolatti llama a su teoria de la creacion de mapas del espacio, «teoria
promotora de la atencion»’... Todos ellos hablan de mapas, de espacios, de geometrizacion del ambiente, etc. ;Y
como podria ser de otro modo?

Pues bien, el modelo que voy a considerar tiene como marco el espacio local en el que entran en contacto dos
organismos que se emiten frentes de ondas de tal manera que los actantes de uno de ellos no pueden absorber los
actantes del otro (y eventualmente de los dos). Una propuesta que tiene como inspiracion el modelo Predador /

Presa de René Thom.

2.1. Modelo predador / presa de René Thom

Thom construyé un modelo topoldgico para dar cuenta de los procesos de ataque y captura que se producen en
la Naturaleza. Lo resumiré de manera intuitiva (el lector puede auxiliarse de una cartulina y un alfiler). Una
ecuacion de tercer grado tal como X® + ux + v =0, que corresponde geométricamente al «plieguey, tiene tres, dos, y
una soluciones, lugar de los puntos singulares del potencial caspide: V = x*/4 + ux* /2 + v = 0. ;En qué lugares se
encuentran estos puntos? El pliegue puede dividirse —algebraicamente segin el tipo de las soluciones, y
fisicamente mediante el expediente del alfiler—, en tres regiones: a las tres soluciones corresponden tres agujeros; a
dos soluciones, dos agujeros; y a una solucion, un agujero. Tanteemos sobre el pliegue y demos nombres a las
partes mas relevantes. Supongamos que pasamos de un punto a dos puntos y luego a tres puntos; repitamos la

accion hasta lograr formar un circulo (Fig. 1).

"R. Llinas, El cerebroy el mito del yo, Belacqua, Barcelona, 2003.

¥ Damasio, A. R.: El error de Descartes, Critica, Barcelona, 1996; En busca de Spinoza, Critica, Barcelona, 2005. «Si no hay cuerpo, no hay
mente» es su eslogan.

? G. Rizzolatti (et al.,), “Reorienting attention across the horizontal and vertical meridians: Evidence in favor of a premotor theory of attention”,
Neuropsychologia, 25, 1987, pags. 31-40.



Fernando Miguel Pérez Herranz | Un modelo topoldgico para la conciencia: las cuatro formas originarias de conciencia

Fig. 1. Singularidad clspide y puntos singulares

Si se va de J a K por s se atraviesa el pliegue una vez; si se hace por r se entra en una zona en la que aumentan
los agujeros: dos y hasta tres. Un punto, el O, es el centro organizador de ambas zonas, y son los parametros U y V
los que, al aumentar o disminuir, hacen cambiar las trayectorias.10

Si se proyecta ahora la figura sobre el plano X de coordenadas (X, U), se reflejan el punto O y un maximo
(max) y un minimo (min) del pliegue; si se proyecta la figura sobre los planos a, (0;... 0,) de coordenadas (X, V),
que son diversos cortes de la variedad M, se observa como la curva pliegue tiene un maximo y un minimo antes de
llegar al plano que atraviesa el punto O, a partir del cual los planos sélo recogen una linea continua sin maximos ni
minimos; si, por Ultimo, se proyecta sobre el plano B o de control, se obtiene el conjunto de bifurcaciéon o parabola
semicubica 4a° + 27b?, de coordenadas (U, V). Llamese I' al ciclo completo e interprétese bioldgicamente, segun la
accion de «cazar/capturar », siendo el «gato» y el «raton» sus atractores. Entonces el ciclo se manifiesta en la
proposicion lingtiistica: «el gato ha cazado / capturado al ratony.

i) Tramo JrK. Al inicio del proceso hay dos actantes: el sujeto [el gato], que se crea en J, y el objeto [el raton],
que sera capturado en K.

ii) Punto K. Al terminar el proceso s6lo hay un actante: el sujeto [el gato] que triunfa en la catastrofe, al
capturar en K a la presa.

iii) Inversion del ciclo I'. Si se da la vuelta topoldgica a la singularidad —esto es, se sube un escalon en la
piramide ecoldgica—, lo que era predador en J, se convierte en presa de otro predador en K. «EI raton se come al ...
»

iv) Eje Ov. En el momento del apresamiento, la energia aumenta y luego comienza a decrecer; el psiquismo
del animal estd completamente dominado por la imagen de la presa, o proceso de alienacion. Esto permite a un ser
vivo ser diferente de un ser espacial: asi se introduce €l imaginario en el modelo.

v) Eje Ou. El predador «ve» a la presa que entra en su campo de percepcion y lo incita a perseguirla.

vi) Punto J. La catastrofe de percepcion es el producto del reconocimiento de la presa exterior, y la imagen

psiquica de la presa se proyecta en la forma exterior, cesando la alienacion: el apresador vuelve a ser

1% R. Thom, Sabilité structurelle et morphogénése, Inter Editions, Paris, 19722 Traduccion castellana, Estabilidad estructural y morfogénesis,
Gedisa, Barcelona, 1987, pags. 307 ss. (SSyM).

MARZO
2012




MARZO
2012

Un modelo topolégico para la conciencia: las cuatro formas originarias de conciencia | Fernando Miguel Pérez Herranz

(semanticamente) ¢1 mismo y se lanza en persecucion de la presa.

vii) Tramo JsK. Describe el momento posterior de la persecucion de la presa por parte del predador. Una vez
que éste alcanza la presa, la desgarra, la come y comienza la digestion, el sujeto y el objeto se confunden: es el
momento del dormir, del suefio: «El predador es su propia presa».

viii) Ciclo I'. Tras recorrer el arco KsJ volvemos al punto v).

La interpretacion biologica significa: el gato y el raton forman una unidad topologica, un 10gos. Estos dos
actantes [gato y raton] se relacionan de manera irreversible, lo que implica la tesis del enfrentamiento
unidireccional. El gato ve al raton (J); lo persigue (JrK); el raton puede huir o ser devorado (bimodalidad) (K); y el

gato se duerme, convirtiéndose en su propia presa (KsJ) (Fig. 2).

Wy

v =v, Percepcitn v=0 Captura
v =v(J) v=v(K)

Fig. 2. Modelo predador / presa de Thom

El modelo Predador / Presa para los organismos tridimensionales en forma de toro topologico muestra la
“anulacion de la (auto)conciencia en la identificacion con la presa”. Naturalmente, el animal (predador) posee
«conciencia»: la conciencia de ser un atractor diferente de su presa, al menos en el periodo de percepcion,
persecucion y captura (o, eventualmente, fracaso). (Los gorilas incluso se autorreconocen, aunque sélo sea cuando
estén fuertemente vinculados a un entorno humano, como han mostrado los experimentos de Gordon Gallup con
primates). Ricardo Sanchez Ortiz de Urbina llama a esta conciencia animal (auto)conciencia, para distinguirla de la
conciencia de tipo humano."' ;Cual es la diferencia? La aparicién de la conciencia humana —es nuestra
hipotesis— comporta una complicacion del modelo, por cuanto la «presa» deja de ser tal presa, no es absorbida por
el predador, quedando enfrentados los dos organismos, segiin el fenomeno fisico llamado resonancia,'? en el que se
acoplan dos sistemas dindmicos. La competicion entre resonancias, un fenémeno poco estudiado, nos conduce al

fenomeno de catéstrofes en interaccion. Pues bien, la explicacién de la conciencia humana resiste al fendmeno de

11«30 _ que podremos decir, un poco abruptamente, que los animales dispondrian de autoconciencia pero que no la estabilizan mediante la
conciencia, sino mediante otros dispositivos”, escribe Ricardo Sanchez Ortiz de Urbina, “;La Fenomenologia del espiritu como
bildungsroman?”, Eikasia, n° 15, 2007, pag.

12 “Cuando entran en interaccion libre dos sistemas dindmicos Z y B, que presentan recurrencia, el sistema producto AxB es estructuralmente
inestable; en general, si C y C’ son los atractores presentados por A'y B en el momento del acoplamiento, el atractor producto CxC’ sufrira una
catastrofe catabdlica y degenerara en un atractor K de dimensién més pequefia conocido en dinamica con el nombre de resonancia”. SSyM,
pag.145.

13 Si se hiciera que las dos catastrofes entraran en interaccion libre la morfologia inducida tendria (g; + 1) (0, + 1) puntos criticos, y la



Fernando Miguel Pérez Herranz | Un modelo topolégico para la conciencia: las cuatro formas originarias de conciencia

resonancia, y exige un modelo diferente en el que los atractores dominantes queden con-frontados. La conciencia
no es (auto)conciencia, sino «conciencia de otra conciencia». Esta es la diferencia con la fenomenologia de la

percepcion, dada a escala de las (auto)conciencias. Un modelo que se encuentra cercano a los planteamientos

fenomenoldgicos de Maurice Merleau-Ponty y Jan PatoCka.

2.2. Espacio - escala gaussiano y teoria de singularidades

El modelo que propongo apela a la teoria de singularidades estables. En breve resumen: Las transformaciones
(bifurcacion o metamorfosis, como dice Arnold) de los puntos inestables de un sistema en puntos estables, puede
entenderse como un frente de onda sobre un plano. El frente de ondas al propagarse sobre el plano barre una
superficie del espacio-tiempo; y la superficie, a su vez, puede entenderse como otro frente de ondas. La
complejidad de las ondas hace que s6lo puedan estudiarse ciertas secciones. En la figura 3 sefialamos

transformaciones de algunas de esas secciones que corresponden a las singularidades estudiadas por Thom:

Fig. 3. Choque de ondas

El interés de los modelos de singularidades reside en que se puede prescindir de multitud de variables. Por esta
razén, se vinculan de manera natural con los modelos aristotélicos, que también prescinden de multitud de variables
ligadas a la materia.'* Estos modelos remiten a un esquema operatorio de «eliminacién de variablesy. La Teoria de
las Catastrofes, que llamamos Teoria de las Singularidades Topoldgicas para evitar equivocos, utiliza el teorema
Solitting (Descomposicion) para separar la parte estable de una funcion de la parte inestable. Asi, la funcion
potencia V(X) se descompone en una parte estable £X, y una parte en la que se concentra toda la inestabilidad o
germen: V(x) = (ger) + £X2. Pero nada dice, claro, sobre la determinacion de esa parte inestable o germen. El
concepto de corrango de la teoria de Singularidades es el numero de direcciones en las que degenera un punto
critico, la informacion interesante en estos sistemas. Esto tiene que ver con los modelos topoldgicos que inaugurd
Poincaré para dar cuenta del problema de los tres cuerpos: En vez de estudiar las trayectorias de los planetas

persiguiéndolas por todos los puntos por los que pasa, traza un plano B —Ilamado seccion de Poincaré—

complejidad se comporta entonces de manera multiplicativa. Ignoro si existe una realizacion concreta de semejante situacion”. SSyM, pag. 147.

1 “Las sustancias aristotélicas no vienen caracterizadas por una determinada agregacion de partes materiales, sino por sus respectivas formas
(...) Esto quiere decir que, al adoptar el concepto de sustancia de Aristoteles como concepto de objeto, se pone de manifiesto la importancia de
los aspectos estructurales de los objetos, lo cual hace posible, entre otras cosas, entender como los objetos de la experiencia ordinaria
caracterizables por medio de un determinado comportamiento, determinados rasgos, estructuras, etc. puede ser concebidos como individuos
determinados, aun cuando el nimero de sus componentes esté indeterminado, o dichos componentes cambien permanentemente”, F. J. Soler Gil,
Aristételes en el mundo cuantico, Comares, Granada, 2003, pag. 66.

MARZO
2012




MARZO
2012

Un modelo topoldgico para la conciencia: las cuatro formas originarias de conciencia | Fernando Miguel Pérez Herranz

transversal a las oOrbitas y espera a ver qué ocurre: Si las Orbitas pasan por el mismo punto, hay soluciones T-
periodicas; si no coinciden exactamente, pero se mantienen en un toro, hay soluciones cuasi-periédicas; si llenan el
plano (o salen de él y luego vuelven, de manera aleatoria), se dira que la solucion es cadtica. De este modo, en vez
de estudiar una trayectoria en tres dimensiones, se estudia un plano bi-dimensional, donde se recogen los impactos
que las trayectorias marcan cada vez que pasan por €l.

La teoria de las singularidades se ha desarrollado en un campo insospechado quiza para Thom: la investigacion
de las imagenes de los modelos de ordenador. Hasta ahora, las imagenes solian servir como informacion adicional
en forma de ejemplo para iluminar la oscuridad de un texto o de determinadas ecuaciones. Pero con los ordenadores
las imagenes se transforman ellas mismas en sujetos que necesitan explicaciéon. Ya ocurria algo de esto en
astronomia (los bucles de los planetas), o en mecanica cudntica (estelas de electrones...), pero se ha hecho mucho
mas interesante en neurobiologia, por ejemplo, para la interpretacion de las neuroimagenes encontradas a partir del
uso de los nuevos métodos no invasivos: el magnetoencefalograma (MEG), la tomografia por emision de positrones
(PET), la resonancia magnética (MRI), la resonancia magnética nuclear funcional (RMNf), etc.

Aqui, la cuestion decisiva es la introduccion de un «pardmetro de escalay. Es decir, los puntos de la imagen
solo pueden ser interpretados por la escala, que introduce un nuevo concepto: la imagen-escala, la imagen que
forma un espacio-escala. La cuestion es entender qué sucede entre dos escalas diferentes, qué mecanismos ocurren
en los cambios generales de escala. Si suponemos que la imagen estd desplegada como una funcidon y nos
interesamos por las propiedades de esta funcion, esto es, sus puntos criticos y algunos subconjuntos de puntos con
el mismo valor, entonces estos puntos nos ofrecen una descripcion de las imagenes. Por ejemplo, una imagen
bidimensional con sus puntos maximos, minimo y sillas. Ahora bien, ;cémo detectar estos puntos criticos? Las
matematicas han desarrollado métodos muy eficaces desde el calculo diferencial hasta la teoria topologica de
singularidades. Y entre estos métodos destaca la teoria de las catastrofes de R. Thom, que permite localizar en el
espacio-escala las desapariciones y creaciones de lugares llamados puntos catastréficos. En los ultimos afios se ha

propuesto modelos muy interesantes sobre la estructura deep de la escala gaussiana.'

2.3. El modelo umbilico para la conciencia

A partir del modelo de la predacion de Thom, defenderé la siguiente hipotesis de partida: que la conciencia
responde a topologias complejas umbilicas, en las que, ademas de sujeto / destinatario y mensaje, hay instrumentos

o mediadores indirectos.'®

Hipdtesis 1: Si la (auto)conciencia —conciencia animal— es una figura propia de las morfologias
cuspoides, con acoplamiento de resonancia, la conciencia humana pertenece a las morfologias umbilicas y
resiste la resonancia.

13 Véase, por ejemplo, A. Kuijper, The Deep Sructure of Gaussian Scale Space Images, PhD thesis, Utrecht University, 2002.

' La posicion central que desempefia el «instrumento» en el desarrollo del cerebro humano puede justificarse desde la teoria del exocerebro de
Roger Bartra. El cerebro habria que entenderlo como un sistema abierto a circuitos culturales externos —instrumentos— de los que depende,
aun parcialmente, para su funcionamiento. R. Bartra, Antropologia del cerebro: la concienciay los sistemas simbolicos, Valencia, Pre-textos,
2006.



Fernando Miguel Pérez Herranz | Un modelo topoldgico para la conciencia: las cuatro formas originarias de conciencia

Una vez que hemos determinado los puntos singulares de la umbilica eliptica y de la umbilica hiperbolica,'”
nos preguntamos: ;Qué ocurre si dos singularidades umbilicas (elipticas o hiperbdlicas) se proyectan la una sobre la
otra? Y tendremos como modelo empirico las proposiciones de las neuronas-espejo. Interpretaremos el choque de
ondas desde la hermenéutica propuesta por Thom, Petitot y Wildgen. La estrategia intuitiva comienza con la
representacion de la umbilica eliptica con sus cuatro puntos singulares; después se traza el espacio de fases a partir
del potencial Vixy, = X2y - ¥*/3; y se unen las trayectorias orientadas seguin los autovectores de los puntos aislados.

Se obtiene asi una figura como la siguiente, en la que se «ve» intuitivamente como se conectan todos los atractores:

1
i
i
i
i
i

e /
. Wi
e T
i
; b
! \
| \
\
{ b8
/ N
{ \
i \

i
i
i
i
i
1
i

Figmre 184 (o) Monsification and flows = the neighborhood of 2 germ D_, = 'y — y/1

Fig. 4. Conexion de atractores

Los cuatro actantes que conforman la morfologia pueden reducirse mediante transformaciones suaves a un
maximo: en el plano de control las funciones tienen tres puntos silla y un minimo local si &0 o un maximo local si
a<0. Los parametros que despliegan el potencial los he definido en otro lugar: a) El postulado de Darwin o de
unidad de los organismos terrestres; b) el postulado de Hebb o de continuidad neuronal; €) el postulado de Shafer o
de discontinuidad muscular. El parametro &, que representa la seleccion natural, puede entenderse o bien
aumentando, al modo del darwinismo social, o bien disminuyendo, al modo del culturalismo, hasta anularse por un
esfuerzo de las culturas humanas: medicina, seguridad social, mantenimiento de los individuos no productivos,
etc.). El parametro b lo consideramos inalterable, para un momento dado de la vida del desarrollo neuronal del
individuo que situamos en la edad adulta. La singularidad puede representarse dando valores: a =1, b=0, y variando

el postulado de Shafer ¢ de —10 a -65:

Fig. 5. Atractores de la singularidad eliptica

La conciencia, diremos, aparece fenoménicamente cuando el actante dominante y tinico de un frente de ondas

choca con otro frente de ondas y no puede absorber todos los actantes de este otro frente. Aqui no se propaga la

'7J. Callahan, “Singularities and Plane Maps I”. American Mathematical Monthly, n® 81, 1974, pags. 211-240; y “Singularities and Plane Maps MARZO

II: Sketching Catastrophes”, n® 84, 1977, pags. 765-803.



MARZO
2012

Un modelo topolégico para la conciencia: las cuatro formas originarias de conciencia | Fernando Miguel Pérez Herranz

catastrofe por resonancia, sino que queda «paralizada»: uno de los actantes de cada onda de choque queda
enfrentado al otro sin posibilidad sistematica de absorberse como ocurria en el modelo Predador / Presa. La
respuesta, entonces, no puede ser tan «simple» como en este modelo. Y lo mismo es valido para las umbilicas

hiperbolicas.

Fig. 6. Atractores de la singularidad hiperboélica

(Qué sentido puede darse a estas dos morfologias?

3. Las cuatro formas originarias de conciencia

De manera que ahora podemos establecer una hipétesis neurofiloséfica mas amplia: no hay una sola forma de
conciencia, como ha querido la fenomenologia en su reduccion hacia el sujeto trascendental, sino que la conciencia
originaria es plural, al menos, segiin dos formas duales de conciencia. Pues son cuatro las modalidades en las que
pueden entrar en contacto dos (auto)conciencias al ser bloqueada la resonancia y quedar enfrentados los dos
actantes sin posibilidad de absorcion del uno por el otro. Esta situacion hace que la conciencia no sea perceptual,
sino con-frontada. Una hipotesis que se abre desde la hermenéutica topoldgica hasta la neuroldgica, pasando por la
hermenéutica seméntica segin la regla de Tom / Petitot / Wildgen,'® y que puede corroborarse en los ambitos

antropologico y mitico-historico. Vayamos por partes:

i) Hermenéutica topoldgica

La obra de Thom —ademas de sus descubrimientos matematicos en el campo del cobordismo— ha puesto de
relieve la significacion de las formas que se propagan en el campo de las formas salientes al desplegar la propuesta
de Petitot de una Semiofisica, Fisica del sentido o investigacion de las formas significantes. De esta manera se
podria hablar de una teoria de la inteligibilidad: inicamente algunas de las configuraciones posibles tienen sentido.
Y son estas formas las que refuerzan el vinculo entre los organismos que ahora pueden «reconocerse» como
significativos."” En Estabilidad estructural y morfogénesis, Thom interpret6 la singularidad umbilica hiperbolica
como el «rompimiento de una ola» y, en general, con el sentido de las acciones de envolver, recubrir y proteger; y
la umbilica eliptica como la extremidad de un chorro liquido o los 6rganos en punta de que estd revestido un ser

vivo: cilios vibratiles, filamentos moviles...y, en general, con el sentido de las acciones de pinchar, penetrar y

'8 Cf. R. Thom, Modéles mathématiques de la morphogenése (MMM), Ch. Bourgois, Paris, 1980. J. Petitot, Physique du Sens, Editions du
CNRS, Paris, 1992. W. Wildgen, Catastrophe Theoretic Semantics. An Elaboration and Application of René Thom's theory, Benjamin,
Amsterdam, 1982.

'Y de ahi su conexién con la fenomenologia: el concepto de intencionalidad, que retine elementos del sujeto y del medio, construyendo un
objeto significativo, pero eliminando todo subjetivismo, y apelando a choques de ondas, regidos por estructuras geométrico-topologicas.



Fernando Miguel Pérez Herranz | Un modelo topolégico para la conciencia: las cuatro formas originarias de conciencia

atravesar.” Veamos, entonces, las cuatro modalidades de interpretacion que caben en estas dos singularidades:

a) Umbilica Eliptica: La aplicacion de la umbilica eliptica en su disposicion de cuatro puntos criticos de
V(x,), al espacio base —el espacio en el que se proyecta—, lo convierte en una fibra lagrangiana®' con tres puntos
silla y un minimo en la aplicacion mas compleja. Por transformaciones suaves los tres puntos sillas se confunden en

el punto de contacto, y queda un minimo.

E)  EXCITACION, TENSION / RESISTENCIA

E.1. Es la morfologia de los 6rganos con punta, cilios vibratiles, flagelos, pelos, puntas, pinchos, puas,

aguijones..., es decir, de las morfologias de la tension y de la penetracién.*

E.2. La forma invertida. Desde el espacio base se reconstruye la variedad topoldgica; el minimo se entrelaza

con el maximo y posteriormente con los puntos silla. Es la morfologia de la resistencia.

b) Umbilica Hiperbdlica: La aplicacion de la umbilica hiperbdlica en su disposicion de cuatro puntos
criticos de V(X,y), al espacio base —el espacio en el que se proyecta—, lo convierte en una fibra lagrangiana con
dos puntos silla, un maximo y un minimo (en la aplicaciéon mas compleja). Si por transformaciones suaves los dos

puntos sillas y el minimo se confunden en el punto de contacto, entonces queda un maximo.

H) INHIBICION, EXPULSION / RELAJAMIENTO

H.1. Representa la morfologia de la expulsién de una parte de la singularidad.

H.2. La forma invertida. Desde el espacio base se reconstruye la variedad topoldgica; el maximo se entrelaza

con los tres puntos silla. Es la morfologia del relajamiento, de la boveda (la voite).”

ii) Hermenéutica sintéctico-semantica

Petitot y Wildgen han ampliado la hermenéutica de estas singularidades para el lenguaje literario y
cotidiano. De manera que podemos hablar de la regla hermenéutica Thom/Petitot/WIdgen:
a) La estructura de la frase refleja la estructura dinamica de la catastrofe exterior: Morfologias
arquetipicas o 16gos de Thom:
b) Las trayectorias se interpretan como infraestructuras topoldgicas, sistemas de lugares y
posiciones, que definen contenidos locales que constituyen una dimension autébnoma y primaria del

sentido: La catéstrofe de conflicto corresponde a la oposicion cualitativa, la conjuncion y la disyuncion; la

2 R. Thom, SSyM, especialmente pags. 98-112. MMM, pags. 188-189.

I Cf. V. 1. Amold, Mecanica clasica. Métodos mateméticos, Paraninfo, Madrid, 1983; Ecuaciones diferenciales ordinarias, Rubifios, Madrid,

1995; Snguaridades de causticas y de frentes de ondas, Rubifios, Madrid, 2000. V. Arnold, A. Varchenko y S. DGoussein-Zadé, Sngularités des

applications différentiables. |. Classification des points critiques, des caustiques et des fronts d’ onde, Mir, Mosci, 1986.

*> SSyM, pags. 112, 207. MARSC
2 MMM, pags. 188-189, 206...




Un modelo topoldgico para la conciencia: las cuatro formas originarias de conciencia | Fernando Miguel Pérez Herranz

catéstrofe de bifurcacion, a la oposicion privativa; la bifurcacién da lugar a la negacion, y la cispide, al
conflicto (dialéctico): Principio semiético de Petitot.**

c) Los atractores estables de una catastrofe elemental se interpretan como entidades semanticas
estaticas, que estan envueltas por procesos, eventos, actividades. Sus realizaciones caracteristicas son
nombres, adjetivos, y términos. Los accidentes dindmicos que se suceden a lo largo del conjunto de
bifurcacion son fundamentalmente verbos y expresiones verbales® Actian como el centro dindmico de
una forma gestalt. Los arquetipos semanticos son locales, y suponen, por consiguiente un sustrato: el
sustrato espacio-tiempo. Los atractores pueden ser interpretados como entidades u objetos, pero también

como agentes, que interactiian, poseen instrumentos...: Principio de correlacion de Wil dgen.

Se obtienen asi las cuatro singularidades siguientes:

E) MENSAJERO INDIRECTO: AGRESION / RESISTENCIA

E.1. Se parte de cuatro atractores: el Sujeto 8, que emite un Mensaje a4 a través de un Mensajero @ a un
Destinatario a;; el Mensajero va junto al Sujeto, que se escinde, emitiendo un atractor, que es capturado por el
propio Mensajero; pero el estado conseguido es metaestable, por lo que el Mensajero se dirige al Destinatario, que
captura al atractor-Mensaje y libera al Mensajero, que ya puede alejarse. Mas formalmente: 8, emite ay; el atractor
&, lleva, conduce o transporta al atractor a4, que es encerrado por as; el atractor a4 es tomado por a; y @, desaparece
en el campo de a;, dejando libre a @. Por la dificultad de acceder a él de manera inmediata (clspides), ha de
establecer una conexién con mediadores. La razén puede encontrarse en la resistencia de materiales, en la lejania
entre atractores, en la poca afinidad ideoldgica, etc. Se requiere, por lo tanto, de un intermediario; por ejemplo, de

un mensajero 8y, cuya funcion es instrumental respecto de 8. Representa la morfologia del mensajero indirecto.

E.2. En su forma invertida, representa la resistencia a enviar el Mensaje, y a aislar al atractor a.

H) PREHENSION / RECEPTACULO
H.1. En esta singularidad hay tres atractores: un Sujeto, un Objeto y un Instrumento. Estos dos forman un
complejo metaestable que, al aproximarse al Sujeto, se deshace y el Sujeto captura al Objeto: la accion de atraer
hacia si algo y quedarselo, de ponerse o colocarse un Objeto. Para capturar el objeto mediante el instrumento I,
emanacion del sujeto, es necesario que colapse la zona entre el Instrumento y el Objeto. Puede ocurrir que: el
Sujeto tenga éxito y capture al Objeto mediante el Instrumento. La parte mediadora, M, queda fuera de la

morfologia. Representa la figura de lo expulsante / expulsado.”

H.2. Si no es el caso, la parte mediadora del sujeto M, queda encajonada entre S, O y I. Representa la

2 Petitot, J., “Topologie du carré sémiotique”, Etudes Littéraires, Québec, Université de Laval, 1977.
MARZO » En el sentido de Terniére: “Los verbos gobiernan la oracién”. Wildgen, W., “Archetypical Dynamics in Word Semantica: An application of
2012 Catastrophe Theory” en H. J. Eikmeyer y H. Reiser, Words, Worlds and Contexts, New Jork, 1981.
2 MMM, pag. 206.



Fernando Miguel Pérez Herranz | Un modelo topolégico para la conciencia: las cuatro formas originarias de conciencia

morfologia de la proteccién.

(iii) Hermenéutica neuronal: Aparece la conciencia

Pues bien, ahora demos un paso mas, y supongamos un campo morfoldgico en el que interaccionan atractores
de dos figuras morfoldogicas diferentes, y que quedan en situacion de desequilibrio. La (auto)conciencia, diremos,
pertenece tanto al Emisor como al Destinatario, que tratan de absorber o de repeler la fuerza de los atractores de la
onda de choque a la que se enfrenta. (Este esquema, puramente topoldgico, lo hemos leido como un campo

morfoldgico en el que interactiian dos catdstrofes que entran en interaccion).

Hipdtesis 3. Se desplaza el modelo tradicional de la conciencia (Crick, Korch...) definido como paso
de estado de vigilia al estado de suefio y viceversa (proceso de histéresis), al de choque entre dos sistemas
dinamicos dotados de singularidades topoldgicas, resistentes a la resonancia. Por eso ya podemos hablar
de «cerebros comunicantes».

Si consideramos que el conjunto de atractores poseen las morfologias eliptica e hiperbolica, podemos
establecer dos tipos de conciencia: la conciencia eliptica y la conciencia hiperbdlica, cada una de las cuales son
duales, es decir, estan conjugadas. Pues so6lo surge la conciencia por bloqueo de la resonancia entre los actantes que

han quedado confundidos.

E. Conciencia eliptica-instrumental

E.1. La conciencia que se afirma como unico Sujeto. El resto de actantes —incluido el Sujeto de la otra onda
de choque— se aparecen a esta conciencia como puros mediadores: Mensajeros/Instrumentos. El actante Mensajero

/ Instrumento se identifica con lo Otro que no es Sujeto. Es la conciencia del vencedor.

E.2. La conciencia que se resiste a ser Instrumento, y que se afirma a su vez como unico Sujeto. El

Instrumento estd confundido con el Sujeto. Es la conciencia del rebelde.

La morfologia E.1 responde a la morfologia E.2 y entran en recurrencia sin que ninguna morfologia absorba a

la otra.

H. Conciencia hiperbolica-corporal

H.1. La conciencia del Sujeto que inicia su estabilizacion al absorber el elemento que lo impide. Como para
capturar el objeto mediante el instrumento I, emanacion del sujeto, es necesario que se colapse la zona entre el

instrumento y el objeto, M, la parte mediadora del sujeto. Es la conciencia de la parte excluyente y excluida.

H.2. Si esta parte resiste, M queda protegida por los otros tres actantes. Es la conciencia englobadora y

protectora de los demaés actantes.

MARZO
2012




MARZO
2012

Un modelo topolégico para la conciencia: las cuatro formas originarias de conciencia | Fernando Miguel Pérez Herranz

La morfologia H.1 responde a la morfologia H2 e igualmente entran en recurrencia (Fig. 7).

— [ CONCIENCIA
E1 1 £2
| VENCEDOR / VENCIDO | REBELDE / SUMISO
H1 H2

_EXCWYENTE / EXCLUIDO __PROTECTOR J’ PROTEGIDO_
Fig. 7. Las cuatro formas originarias de conciencia con sus inversas
iv) Hermenéutica antropoldgica
Si el esquema anterior puede ser aplicado al campo de las conciencias epiricas ha de encontrarse en sus

contenidos. Veamos si esta hermenéutica puede aplicarse a las figuras basicas o comunes de las culturas humanas

conocidas:

E) CONCIENCIA INSTRUMENTAL (vincere/ rebellare)

E.1. La conciencia que se afirma como Unico Sujeto y absorbe al resto de actantes. Es la conciencia del
vencedor, que reduce a Instrumento al vencido. Y el vencido —el esclavo— se convierte en Mensajero/
Instrumento...

La antropologia esta repleta de cantos al vencedor.”’

E.2. Pero esa conciencia tiende a desaparecer como (auto)conciencia si no es reactivada por la conciencia de
quien se niega a ser Mensajero/Instrumento y reivindica, a su vez, su lugar como Sujeto. Es la conciencia del
rebelde o insumiso, que se niega a ser reducido a instrumento...

En antropologia encontramos también abundantemente la figura del rebelde.”® Hegel trato la recurrencia entre

E.1y E.2 como las figuras de conciencia del Sefior y el Siervo.

H) CONCIENCIA CORPORAL (reiicere / tegere)®

H.1. La conciencia de un Sujeto que se afirma al entrar en situacién metaestable con el Objeto por

medio de un Instrumento, que elimina o expulsa la parte interior de la morfologia. Esta parte protegida se

" Recordemos este momento del vencedor moderno (que se reflexiona como Instrumento) del Quijote: “Que si viene vencido de los brazos
ajenos, viene vencedor de si mismo; que, segin él me ha dicho, es el mayor vencimiento que desearse puede”. Cervantes, Don Quijote de la
Mancha, II* parte, cap. LXXII.

* Un poema del Cancionero de Unamuno lo resume espléndidamente: Vive |a liberté! Cualquier esclavo./ «No serviré!» grité no bien naciera/
una conciencia de si misma, lumbre/ de las tinieblas del no ser; la cumbre/ del cielo tenebroso ardié en la hoguera/ del conocer fatal; toda la
esfera/ en su seno sintio la reciedumbre/ de haber sido creada, pesadumbre/ de la nada, su madre, y 4 la fiera/ voz de reto los mundos en sus
gonces/ rechinaron de espanto y ese grito/ perdura sin cesar en las edades;/ y esclavos los mortales desde entonces/ cantan, puesta la vista al
infinito,/ sombras de libertad, las libertades.

¥ Rejicio, rejicere (re y jacio = arrojar) = hacer desalojar (César), desprenderse de (Plauto). Tejo, tegere = los bosques lo protegen en su fuga
(César...)



Fernando Miguel Pérez Herranz | Un modelo topoldgico para la conciencia: las cuatro formas originarias de conciencia

niega a ser mera parte del equilibrio del otro Sujeto. ([S, I, O, M] no produce conciencia por si misma). Es

la conciencia de separacion del cuerpo. Se presentan dos situaciones:

- 0 bien se destaca la conciencia del excluyente (H.1a) que deja en situacion inestable la
conciencia del excluido (S,1,0).

- 0 bien la conciencia de la parte excluida que resiste en su morfologia para obtener su Objeto
por medio de algin Instrumento: es la conciencia del némada, del aventurero, del

desarraigado... (H.1b).

De igual manera, la antropologia esta repleta de casos de desarraigados, expulsados, etc.

H.2. Pero esta conciencia tiende a anularse si no es reactivada, por lo que es necesaria la incorporacion de la

parte que los separa, y que sirve de intermediario. Es la conciencia del protector que encierra a su protegido y lo

inmoviliza. (Fig. 8).

El E2
VINCERE REBELLARE

H1 H2
REJICERE TEGERE

Fig. 8. Las cuatro formas originarias de conciencia antropologica
Los cantos al dios, al héroe o al principe protector recorren los testimonios antropoldgicos sin excepciones.
v) Hermenéutica mitol égico-histérica
La hermenéutica antropoldgica habra de ser confirmada (o refutada) a través de las figuras de aparicion de la
conciencia que podemos inducir a partir de los textos que se han conservado en las culturas con escritura, o de los
testimonios de antropologos —frailes misioneros, mercaderes, conquistadores...— sobre pueblos agrafos. Me
detendré aqui en algunos escritos clasicos —biblicos y helenos— para confirmar la tesis presupuesta.

A) Comencemos por los textos biblicos de la tradicion semitica.

La conciencia de Eva respecto de Yavé

MARZO
. . . .y . . . . .y 2012
El momento originario de formacion de la conciencia se encuentra en el episodio que narra la «tentacion de



Un modelo topoldgico para la conciencia: las cuatro formas originarias de conciencia | Fernando Miguel Pérez Herranz

Eva por la serpiente», que sirve de mediadora entre Eva y Dios. La conciencia de Eva surge de su enfrentamiento

con la accion de Dios por medio de la serpiente. Es una conciencia de tipo E.2 (conciencia del rebelde):

Y dijo la serpiente a la mujer: «No, no moriréis; es que sabe Dios que el dia que de él comais se os
abriran los ojos y seréis como Dios, conocedores del bien y del mal» ... (Génesis, 3:4).

Lo que la serpiente viene a decir a Eva es lo siguiente: en el Edén, Adan y ta sois meros Instrumentos para
Dios; y tenéis prohibido constituiros como Sujetos, porque le absorberiais y os identificariais con Yavé mismo, que
quedaria asi neutralizado (y entonces se pasaria a las figuras cuspoides). Pero el dictado de Yavé ha sido muy

tajante, y establecido con anterioridad: ha creado a Adan como Instrumento para el cuidado del Edén:

Tomd, pues, Yavé Dios al hombre, y le puso en el jardin de Edén para que lo cultivase y guardase, y
le dio este mandato... (Génesis, 2:15).

Yavé ha puesto a Adan en el Edén a imagen suya, si, pero como mediador instrumental para el cultivo y la

guarda del Paraiso. La serpiente despierta la conciencia de Eva: «Dios quiere que sedis Instrumentos y no Sujetosy.

Al verse ante la rebelion de su criatura, Dios cae en la cuenta de que Eva también es otra conciencia, una
conciencia que despierta; asi que Dios no tiene mas remedio que responder como conciencia herida y vencedora

(E.1), cuya resolucion es arrojar a Adan y Eva del Paraiso:

Y le arrojo Yavé Dios del jardin del Edén, a labrar la tierra de que habia sido tomado. Expulsé al
hombre y puso delante del jardin del Edén un querubin, que blandia flameante espada para guardar el

camino del arbol de la vida (Génesis, 3:23-24).
La conciencia de Cain respecto de Yavé

Después de la conciencia de Eva se origina la conciencia de Cain, despertada al confrontarse con la conciencia
de Dios, que ¢l ha confundido con la eliminacién de un mediador para hacerse con el Objeto. Es una conciencia de
tipo H.1, conciencia del excluido, del exiliado. Pero, puesto que el mediador es irreductible. “«;Doénde esta Abel tu
hermano?». Contestole: «No sé. ;Soy acaso guardian de mi hermano?»...”, la conciencia de Cain es la conciencia

del errante, del némada... (H.1a). En todo caso, esta parte excluida pertenece al sistema:

«Demasiado grande es mi castigo para soportarlo. Puesto que me arrojas hoy de la tierra cultivable,
oculto a tu rostro habré de andar fugitivo y errante por la tierra, y cualquiera que me encuentre me mataray.
Pero Yavé dijo: «Si alguien matare a Cain sera siete veces vengado». (Génesis, 4:3-16).

AU para Yavé sino un Instrumento del Sujeto - Dios, que conforman una estructura morfolégica de tipo E.1:

Cain despierta a la conciencia de quedar protegido por Yavé. Aunque, a la vez, Cain, como antes Adan, no sea



Fernando Miguel Pérez Herranz | Un modelo topolégico para la conciencia: las cuatro formas originarias de conciencia

Y le arroj6 Yavé Dios [a Adan, (S1)] del jardin del Edén, a labrar (O/]) la tierra (S2) de que habia sido
tomado. (Génesis, 3:22).

A pesar del proceso de conflicto, y de los intentos de reduccion o absorcién de una conciencia por la otra, las
dos conciencias quedan ya enfrentadas en equilibrio estable, de manera que ninguna de ellas absorba a la otra
(caracteristica de las morfologias umbilicas). Cain es consciente de si respecto de Dios a la vez que Dios es
consciente de si respecto de Cain. Resuena aqui el grito del Zaratustra de Nietzsche: “jOh gran astro! jQué seria de
tu felicidad si no tuvieras a aquellos a quienes iluminas!” (Asi hablé Zaratustra, prologo). Es significativo que
Nietzsche transforme a Dios—Sujeto en un Objeto —el Sol—, pero al que se atribuye propiedades humanas como la

felicidad, segtin la figura retérica de la prosopopeya.

Para afirmarse como Sujeto privilegiado, Dios propone un pacto a los descendientes de Cain: cdmo ser
Instrumentos privilegiados de Dios.*® (Es el triunfo de las acciones umbilicas frente a las acciones cuspoides,

podriamos decir).

La conciencia de Lucifer respecto de Yavé

Claro que Yavé ya habia tenido ocasion de ser consciente de si, por mediacion del Angel Lucifer,31 si
interpretamos en ese sentido los textos de Isaias y Jeremias. Cronoldgica, aunque no narrativamente, seria la
primera figura de tipo eliptico E.2: La conciencia del rebelde, la de aquel que quiere ser Sujeto en paralelo con el

Sujeto dado:

Al cielo subiré, por encima de las estrellas de Dios elevaré mi trono (...) escalaré las alturas de las
nubes, me igualaré al Altisimo. (Isaias, 14:13-14).

Es la conciencia de quien se niega a ser siervo y grita: Non serviam (No serviré):

Porque desde antiguo quebrantaste tu yugo, rompiste tus coyundas y dijiste: No serviré”. (Jeremias,
2:20).%

Hay dos textos espléndidos sobre esta figura. Uno se encuentra en Ezequiel:

Fueme dirigida la palabra de Yavé, diciendo: Hijo de hombre, canta una elegia al principe de Tiro y
dile: Asi habla el Sefior, Yavé: Eras el sello de la perfeccion, lleno de sabiduria y acabado en belleza.
Habitabas en el Edén, en el jardin de Dios, vestido de todas las preciosidades; el rubi, el topacio, el
diamante, el crisoélito, el onice, el berilo, el zafiro, el carbunclo, la esmeralda y el oro te cubrian; llenaste tus
tesoros y tus almacenes. El dia en que fuiste creado, te pusieron junto al querube, colocado en el monte santo

* Las figuras morfolégicas umbilicas permiten explicar el pacto como una estructura, resuelto por choque de conciencias, y no de la manera
artificial que se inicia con los franciscanos del siglo X1V, cristaliza en Hobbes y es desbordada por Rousseau en su concepto de voluntad general.
31 Los angeles aparecen en diversos momentos de la narracion biblica; Génesis (3:24; 32:24-33), Tobias (12:15); Daniel (7:10; 17:49), Lucas
(caps. 1-2), Hechos (12:1-19)...

*? En psicoanalisis corresponderia al histérico.

MARZO
2012




MARZO
2012

Un modelo topolégico para la conciencia: las cuatro formas originarias de conciencia | Fernando Miguel Pérez Herranz

de Dios, y andabas en medio de piedras de fuego. Fuiste perfecto en tus caminos desde que fuiste creado
hasta el dia en que fue hallada en ti la iniquidad. Por la muchedumbre de tus contrataciones, se llenaron tus
estancias de rapifias, y pecaste, y te arrojé del monte santo y te eché de en medio de las piedras de fuego, joh
querube protector!

Ensoberbecidse tu corazén de tu hermosura y se corrompid tu sabiduria por tu esplendor; por tierra te
he derribado, ante los reyes te he colocado, y te entregué en espectaculo a los reyes por la muchedumbre de
tus iniquidades; en la injusticia de tu comercio, profanaste tus santuarios, y yo haré salir de en medio de ti un
fuego devorador y te reduciré a cenizas sobre la tierra a los ojos de cuantos te miran (Ezequiel, 28:11-18).

Y el otro, en la gran batalla del Apocalipsis:

Se par6 el dragon delante de la mujer, que estaba a punto de parir, para tragarse a su hijo en cuanto le
pariese. Parié un varon, que ha de apacentar a todas las naciones con vara de hierro, pero el Hijo fue
arrebatado a Dios a y a su trono (...) Hubo una gran batalla en el cielo: Miguel y sus angeles peleaban con
el dragdn, y peleo el dragdn y sus angeles, y no pudieron triunfar ni fue hallado su lugar en el cielo. Fue
arrojado el dragén grande, la antigua serpiente, llamada Diablo y Satanas, que extravia a toda la redondez
de la tierra, y fue precipitado en la tierra, y sus angeles fueron con él precipitados. (Apocalipsis 12:7-9).

(Fig. 9).
E1 E2
YAVE / Addn y Eva EVA / YAVE
[ .
H1 Hz
CAEIN / GENTES YAVE / CAIN
1 :
Fig. 9. Las cuatro formas originarias de conciencia hebrea
Variaciones

Y si la conciencia surge de la confrontacion de dos figuras, esa misma conciencia desaparece cuando una de
ellas no le opone resistencia y se deja absorber por la otra convirtiéndose en Instrumento. Asi ocurre en el episodio
de Abraham y su hijo Isaac en el monte Moriah. Abraham, que ha formado su conciencia enfrentada a la conciencia
de Yavé —por ejemplo, al pedirle cuentas por su decision de destruir Sodoma (Génesis, 18, 23ss), deja de tener
conciencia cuando recibe la orden de sacrificar al tnico hijo que le queda. Abandona la conciencia y se convierte
en Instrumento absoluto (Génesis, 22). Diriamos que las morfologias de tipo umbilico se transforman en cuspoides
y entonces un actante puede absorber a todos los demas, provocando acontecimientos de identidad, no de
conciencia.

También pueden darse situaciones interesantes al incorporar terceras conciencias, que pueden llegar a ser
incluso imaginarias, como en el episodio del centurion. Al convertir Dios al mundo en un puro Instrumento de su
fuerza, el Sujeto estimulado como conciencia admite su papel de Instrumento. La conciencia del vencedor (en el

psicoanalisis corresponderia al amo) es asumida por la conciencia del vencido, aqui, la conciencia del centurién:



Fernando Miguel Pérez Herranz | Un modelo topolégico para la conciencia: las cuatro formas originarias de conciencia

El centurién y los que con él guardaban a Jesus, viendo el terremoto y cuanto habia sucedido,
temieron sobremanera y se decian: Verdaderamente, éste era el Hijo de Dios. (Mateo, 27: 54).

B) Continuamos con los textos cosmogonicos y teogdnicos de la tradicion helena:

Primera gran figura de conciencia: Prometeo

La preparacion de la aparicion de la conciencia se inicia con el robo del fuego por Prometeo que se lo ofrece a
los hombres.** Durante la Edad de Oro los hombres, nacidos directamente de Gea (que también ha engendrado a los
dioses), habitan lugares comunes con los dioses, comparten las comidas y celebran banquetes juntos en la llanura de
Mecone, cerca de Corinto, donde la naturaleza ofrece viandas y manjares de modo espontaneo [como en el Paraiso
hebreo].

Excursus. Pero antes de proseguir hemos de hacer una reflexion sobre los inicios de las Cosmogonias y
Teogonias, pues contienen intuiciones muy fértiles sobre la estructura del mundo. Dos de los tres principios vitales,
Cielo (Urano) y Tierra (Gea), abren el espacio de la vida, de la lucha entre opuestos, en la que se desenvolveran sus

hijos, los Titanes:

Madre de todas las divinidades primordiales, conoce los secretos del tiempo, sabe lo que, disimulado
en la oscuridad de sus repliegues, aparece poco a poco.**

Pero toda esa vitalidad exige una dotacion de energia, de una Dinamica, representada por un tercer principio:
el Eros primordial. Una energia de la que se alimentan los dioses, los hombres, los animales y las plantas. Las
primeras figuras morfologicas, por tanto, se encuentran en las figuras del Predador / Presa y del Mensajero
(morfologias de tipo cuspoide). Hasta el triunfo de Zeus, todos los acontecimientos se desenvuelven en luchas de
destruccion del enemigo, lo que se puede simbolizar con el triunfo de Zeus sobre los Titanes, inmovilizandolos al
dejar caer sobre ellos una montafia de pefiascos (Teogonia....). En estos relatos no ha aparecido aun la conciencia,
sino las (auto)conciencias que pretenden absorberse las unas a las otras. Las luchas y los combates entre las
diferentes generaciones de dioses —de Urano a Zeus— pueden representarse segin el modelo Predador / Presa. La
conciencia humana, como decimos, apela a la confrontacion de la morfologia del Mensajero a través de
Instrumentos, exige el requisito de imposibilidad de absorcion de uno de los actantes, el enfrentamiento entre dos
maximos, la imposibilidad de trazar un camino en el que un maximo absorba al otro; o entre dos minimos,
mediados por una separatriz, que impide que sean absorbidos por la figura principal. La disyuncion es excluyente: o
se es Sujeto o se es Instrumento.

Pues bien, teniendo en cuenta estos conflictos, decimos que la primera figura de conciencia surge con

Prometeo en su confrontacién con Zeus, porque asi lo quiere el propio Zeus:

33 El Prometeo de Hesiodo, Esquilo y Platén, cf. C. Garcia Gual, Prometeo: mito y tragedia, Hiperion, Barcelona, 1979. Jaeger, Paideia, L.
Séchan, El mito de Prometeo, Eudeba, Buenos Aires, 1960...
3 J. P. Vernant, El universo, los dioses, los hombres, Anagrama, Barcelona, 2000, pag. 29.

MARZO
2012




MARZO
2012

Un modelo topoldgico para la conciencia: las cuatro formas originarias de conciencia | Fernando Miguel Pérez Herranz

Y Zeus, que sabe planes eternos, lo advirtié y no ignord a trampa [que le tendia Prometeo]. Pero
preveia en su 4nimo desdichas para los hombres mortales, que iban a cumplirse. .. (Teogonia, 507-616).%

Antes, la propia astucia (Métis) habia sido absorbida por Zeus al «tragarse» a Metis, su esposa, y después al dar
a luz a Atenea. Con Prometeo surge una conciencia irreductible a la (auto)conciencia de Zeus. El dios tronante
estaba utilizando a Prometeo como un Instrumento para la distribucion del animal sacrificado —un toro soberbio—,
pero Prometeo hace el reparto tratando de engaflar a Zeus, y se presenta él mismo como Sujeto del reparto y no
como Instrumento del mismo.36 Instrumento y Sujeto quedan en posiciéon de confrontacion e imposibilitan la
resonancia entre los dos subsistemas AxB: La conciencia de rebeldia E.2 estimula la conciencia del vencedor E.1.

Este duelo abre dos cuestiones fundamentales para la aparicion de la conciencia:

1) Primero: el castigo de Zeus, que retira el fuego / Mensaje (de tipo morfoldgico mariposa) y hace abandonar
a los hombre la cémoda vida de la llanura de Mercone. Prometeo rescata el fuego para los hombres, lo que
significa, en nuestros términos, que los humaniza,. ;Por qué? Porque a la situacion de ser meros Sujetos que
alcanzan los Objetos (alimentos, placeres...) de manera directa, le aflade el Instrumento que los deja en otra
situccion difernte, una situacion ambigua en la que han de decantarse por ser Sujetos o ser Instrumentos. Esta
situacion responde a la morfologia E.1. Algunos hombres, por medio de esos Instrumentos, quedaran sometidos a
otros hombres; pues Zeus les ha ocultado el bios (trigo, cebada...) y, si quieren alimentarse de estos productos,
habran de cultivarlos y utilizar herramientas (el Centauro Quir6n ensefia a Aquiles, por ejemplo, a usar la armas, a
cazar, a razonar, etc.).

2) Segundo: ahora bien, como corolario, si las conciencias humanas se explican por su relaciéon con los
Instrumentos, que son de una estructura mas compleja que la (auto)conciencia animal de la que se parte, en el
limite, los propios seres humanos pueden ser utilizados como Instrumentos. En general, los neurobidlogos
evolucionistas en sus analisis de la conciencia parten de una conciencia animal de base (Edelman, Damasio,
Crick...); esa estructura se hace muy compleja al incorporar el Instrumento que exige un control técnico; pero, en el
limite, exige también el control de aquellos individuos que se han reducido a Instrumentos (esclavos, siervos...).*’

Prometeo se enfrenta a Zeus en el terreno de su posicion como Sujeto, que esa es la astucia (métis) humana.
Zeus, al sentirse enganado por Prometeo, lo castiga mediante una situacion en la que se haga imposible la propia
autoconciencia, mediante una actividad simple de recurrencia indefinida. Prometeo proviene de los Titanes, cuyo

caracter rebelde es bien conocido. Asi Platon:

(...) y ya en el final mismo, despreocuparse de los juramentos, de los compromisos y, en general, de
los dioses, imitando y reproduciendo con ello lo que se llama la antigua naturaleza de los Titanes, quienes
volvieron de nuevo a aquel su primer estado donde llevaban una penosa existencia en la que las desgracias

3 Hesiodo, Teogonia, traduccion de Aurelio Pérez, Bruguera, Barcelona, 1970.

36 Garcia Gual lo deja entrever en su comentario: “En su parcialidad, Prometeo pone en peligro el orden dictado por Zeus al descomponer el
equilibrio entre hombres y dioses —equilibrio que no es, desde luego, sino el sometimiento total de éstos a aquéllos”, Prometeo, op. cit., pag. 41.
37 Siempre que se afirma que las herramientas son prolongaciones de los sentidos (0jo, mano...) habria que recordar que el hombre también es
en muchas ocasiones prolongaciéon de las herramientas. Para el pensamiento morfolégico, tanto el Instrumento como el Sujeto forman parte
de la estructura.



Fernando Miguel Pérez Herranz | Un modelo topolégico para la conciencia: las cuatro formas originarias de conciencia

no acababan nunca. (Platon, Leyes, 71b).

Segunda gran figura de conciencia: Ulises

La Odisea, el viaje a ftaca de Ulises, es un bellisimo canto al despertar de la conciencia helena. Tras Prometeo,
Ulises es la segunda figura de aparicion de la conciencia en su enfrentamiento con (auto)conciencias que se le
oponen, y ante las que siempre saldra vencedor, aunque con grandes esfuerzos (ayudado a veces por otras
conciencias que las envuelven: diosas y dioses). Uno de los enfrentamientos més celebrados de Ulises es el que se
produce con el Ciclope; ahora bien, en un primer momento, entendemos que es una figura que se encuentra bajo el
modelo Predador / Presa, siendo las estrategias utilizadas por Ulises racionales, pero no pertenecen al
enfrentamiento de conciencias. Las estrategias de Ulises se mueven entre el razonamiento y la ironia. Asi, en el
momento culminante del engafio por parte de Ulises al presentarse como Nadie (nadie = (tis; astucia = métis; que
fonéticamente es muy parecido a meteco, extranjero). Diremos que aqui se produce una transformacion de
linealizacion de la razon, que pertenece al nivel oral-escritural, no al morfol Ggico-seméantico, vinculado al sentido
(Este episodio abre las puertas més a la Logica que a la Topologia).

La aparicion de la conciencia de Ulises tiene lugar con mucha mas nitidez, me parece, en el episodio que lo
enfrenta con Circe. La maga queda sorprendida ante la astucia de Ulises, capaz de resistirse a sus hechizos

(encantos), una resistencia que le impide transformar al navegante en animal:

(Quién eres ti de los humanos? ;Doénde estan tu ciudad y tus padres? Porque hasta ahora ningin oro
ha resistido estos bebedizos” (Odisea, X, 323 y ss).

Ulises se niega a convertirse en Instrumento de la hechicera, una figura que pertenece a la morfologia E.2, lo
que incita a la aparicion de la conciencia rebelde de Circe como E.1. Circe, que habita la isla Eea (en los confines
orientales del mundo) y mediante filtros maléficos convierte a todos los marineros que caen por aquellas costas en
animales, en Instrumentos para su provecho material y su vida afectiva. Pero Ulises se resiste a la absorcion, lo que
lleva como consecuencia la aparicion de la conciencia de Circe en su perspectiva E.1 de vencida. Asi quedan
estables las dos conciencias: la de Ulises y la de Circe. De manera que han de llegar a una especie de acuerdo para
no someterse ni para rebelarse; vivirdn amorosamente durante un tiempo, semanticamente proyectados ya hacia
morfologias cuspoides.

Otro pasaje en el que se narra el despertar de la conciencia, esta vez segun la morfologia de expulsion H.1a, es
el que enfrenta a un Ulises disfrazado de mendigo con un mendigo real al entrar en el palacio de ftaca. Ulises, desde

la morfologia H.2, arroja, expulsa a Iro del palacio.

Quédate ahi sentado, guardandote de los perros y los cerdos, y no quieras ser rey de extranjeros y
mendigos, siendo tan misero, no sea que te atraigas a mayor dafio (Odisea, xviil, 105).

MARZO
2012




MARZO
2012

Un modelo topoldgico para la conciencia: las cuatro formas originarias de conciencia | Fernando Miguel Pérez Herranz

La tercera gran figura de la conciencia: Dionisos

Dionisos, el dios errante, vagabundo, extranjero, némada, viajero..., interpretado en los términos de la
semantica topoldgica, nos ofrece una sorpresa. Aparentemente su conciencia estaria vinculada a morfologias del
exilio y del némada H.1; sin embargo, y segun nuestra interpretacion, Dionisos simboliza la representacion genuina
del vencedor, E.1. El sabio profesor M. Detienne insiste en que Dionisos es un dios del panteén griego: es
extranjero de las ciudades en las que se presenta, pero nunca esta tratado como un barbaro.*® Dionisos ha nacido del
cuerpo (muslo) de Zeus, tras haber absorbido, esta vez por hiper-resplandor, a su esposa, Semele, hija de Cadmo.*
Por esta razén, Dionisos se niega a ser un simple hijo natural de Semele: necesita hacerse reconocer su cualidad de
poder divino, de ser hijo de Zeus y de vengar a su madre. Dionisos —un divino resentido— se presenta como un
Sujeto que jamas admite ser instrumentalizado, independientemente de que su poder muestre su aspecto nocturno y
monstruoso. Su conciencia es siempre la del vencedor (Nietzsche lo ha mostrado indirectamente), por medio de un
poder con dos modalidades: la mania, el furor y el vino, por el que los hombres olvidan los males cotidianos.

Una de las formas de conciencia de Dionisos se origina en su choque con Licurgo, a quien enloquece y
convierte en Instrumento de muerte de su propio hijo, el nifio-vid. A las hijas del rey Orcomene las instrumentaliza
hasta el punto de que una de ellas, Leucipe, le ofrece a su propio hijo como victima. Y a Cadmo le ordena llegar al
limite de la impiedad: saquear el templo panhelénico de Apolo.

Otra forma de conciencia se origina en su enfrentamiento contra Penteo. Dionisos utiliza sus Instrumentos, que
son las bacantes, pandillas de mujeres que combaten a golpes de tirso, hasta despedazar a Penteo, que pretendio en

vano convertir a Dionisos en Instrumento.

Cuarta figura de la conciencia: Edipo

Edipo es la figura por antonomasia de la consolidacion de la conciencia, en la que se conjugan todas las figuras
propuestas. Edipo representa, ademas, el momento de reflexion de la conciencia, que no es autorreferente, sino
respecto de otra conciencia: la del oraculo. Edipo le pregunta: «;Quién soy?»; es decir, en nuestros términos: «;Soy
Sujeto o Instrumento?». La respuesta del ordculo cubre las morfologias bésicas (cuspoides) y de ahi su pregnancia:
«Mataras a tu padre y te casaras con tu madre». Es decir: “No te convertirds en Instrumento de Layo” (E.2/E.1); al
unirte a Yocasta protegeras el reino de Tebas frente a su dispersion (H.1b/H.2); escaparas a la proteccion de tus
padres (putativos) (H.2); y te alejaras, autoexiliado y nomada (H.1b). Los equivocos del oraculo le haran poner
ahora todas esas proposiciones en primera persona: “Mi propia conciencia de Sujeto o de Instrumento, de parte
excluida o de parte protectora (E.2 y H.2), de arrojar a la Esfinge o de ser arrojado y expulsado del reino por mis

conciudadanos” (H.1a).

3% M. Detienne, Dioniso a cielo abierto, Gedisa, Barcelona, 2003, pags. 28 y ss. Euripides, Las bacantes, 39-40.
¥ El rey Cadmo que, por cierto, permanece durante siete afios al servicio de Ares (es decir, sin conciencia respecto de é1) por haber dado muerte
al dragon que custodiaba la fuente de Ares. Cf. Vernant, op. cit., pag. 159).



Fernando Miguel Pérez Herranz | Un modelo topolégico para la conciencia: las cuatro formas originarias de conciencia

En rapido resumen, veamos como Edipo atraviesa todas las figuras de la morfologia de la conciencia:*

E.2 / E.1: Edipo / Layo. Edipo se rebela ante el intento de Layo por instrumentalizarlo (ha de dejarle pasar
primero, como cualquier siervo); quedan enfrentados dos minimos, y hay una reduccién a la eliminacion de uno de
ellos. La conciencia de Edipo es efimera, no va mas alla de dar muerte a Layo.

E.2 / E.1: Edipo / Esfinge. La Esfinge es una conciencia que envuelve a todas las conciencias de la ciudad de
Tebas (atin no es la conciencia de la divinidad cristiana que envuelve a todas las criaturas). Edipo, no se deja
instrumentalizar por la Esfinge, pues Edipo muestra el lugar que ocupa como Sujeto, no es un mero mediador del
mensaje de la Esfinge y la obliga a su autodestruccion.

E.1/?: Edipo / Tiresias. Es una figura ambigua, mediadora (doble cuspide) del esfuerzo de una conciencia por
instrumentalizar a la otra, pero ésta actlia como un atractor cuspoide; no hay fendémeno de resonancia. (Se asemeja a

las figuras que relacionan hombres y animales).

H.2 / H.1a: Edipo frente a las conciencias que lo envuelven (imaginariamente): Creonte y Tiresias. De rey
protector, Edipo pasa a disponer que Creonte abandone la ciudad.

E.1/ ;?: Edipo / criado de Layo y testigo del crimen de Edipo.

E.1/ E.2: Mensajero de Corinto / criado de Layo. Discuten sobre la posicion de Sujeto en la entrega del nifio
Edipo.

H.2 / H.1b: Mensajero de Corinto / Edipo: queda némada y errante. El Mensajero es la conciencia que
envuelve el secreto, que lo protege, pero que al alcanzar el objeto, hace desaparecer el elemento mediador, Edipo
que se autoexilia.

H.2b / H.1: Edipo / Teseo. Acogido por Teseo en Atenas, Edipo adquiere ya definitivamente la conciencia de
meteco que marca su ultimo periodo de vida.

H.2 / H.1a: Habitantes de Colono / Edipo. En Colono sera expulsado por los habitantes del santuario de las

Erinias.

BIBLIOGRAFIA

a) Sobre cerebro y conciencia

F. M. Pérez Herranz, “;Podemos cambiar? Determinismo y libre albedrio”, Eikasia, n° 13, 2007, pags. 1-28.

--- “Sobre determinismo y libre albedrio. A propdsito del libro de Miguel Espinoza, Théorie du déterminisme
causal,” Eikasia, n® 16, 2008, pags. 1-37.

--- “Hegel y el cerebro: «El ser del espiritu es un hueso»”, en AA.VV., La Fenomenologia del Espiritu de Hegel.
200 afios después, Eikasia, Oviedo, 2008, pags. 73- 150.

--- “Del sujeto descentrado. Reflexiones en torno al materialismo fenomenol6gico”, Eikasia, n° 23, 2009, pags. 1-
24.

--- “Deconstruccion de la Naturaleza: morfologismo y libre albedrio”, Eikasia, n° 27, 2009, pags. 301-346.

--- “La teoria de las categorias y el «cerebro topologico»”, conferencia invitada en el 1° Smposio internazionale di

MARZO
2012

> Sobre Edipo, la literatura al uso es interminable. Véase un resumen en M.S. Ruipérez, El mito de Edipo, Alianza, Madrid, 2006.



MARZO
2012

Un modelo topoldgico para la conciencia: las cuatro formas originarias de conciencia | Fernando Miguel Pérez Herranz

«Semioscienze e Morfoscienze», celebrado en Urbino (Italia), los dias 2-4 de septiembre de 2010.

--- “Cerebro, formacion de la subjetividad y ego trascendental”, Eikasia, n° 34, 2010, pags. 509-530.

--- “El teorema de la conciencia y el Proyecto Cerebro Humano” en F. J. Serrano Bosquet (ed.), Ciencia, Tecnologia
y Sociedad, MacGraw Hill, México, 2010, pags. 217-240.

b) Sobre Semantica topologica

AA.VV,, Littérature et théorie du chaos, Presses Universitaires de Vincennes, 1994.

Bernardez, E.: “De la «lingiiistica catastrofista» a la lingiiistica cognitiva”, Revista de Filologia Alemana, 2,
Editorial Complutense, Madrid, 1994, pags. 181-199.

Brandt, Per Aage, “Agonistique et analyse dynamique catastrophiste du modal et de l'aspectuel”, Poetica et
Analytica, 6, 1989, pags. 80-91.

Pérez Herranz, F.M., “La Teoria de las Catastrofes de René Thom, nuevo contexto determinante para las ciencias
morfologicas”, El Basilisco, 16, 1994, pags. 22-42.

Pérez Herranz, F.M., Lenguaje e intuicion espacial, Instituto Gil-Albert, Alicante, 1996.

Pérez Herranz, F.M, “Argumentacion y Filosofia de la Naturaleza. La argumentacion «perceptiva»”, Eikasia, 35,
2010, pags. 223-250.

Pérez Herranz, FM. y Lopez Cruces, A.J., “Poemas «visualizados» a través de la teoria de las catastrofes de R.
Thom”, Actas del Primer Congreso Internacional de Ontologia, Publicacions de la Universitat Autdnoma
de Barcelona, 1994, pags. 543-555.

Pérez Herranz, FM. y Lopez Cruces, A.J., “Para una formalizacion «topologica» de la semantica”, Estudios de
linglistica, n° 10, Universidad de Alicante, 1995, pags. 281-314.

Petitot, J. (dir), Logos et Théorie des catastrophes, Patifio, Genéve, 1988.

Petitot, J., “Topologie du carré sémiotique”, Etudes Littéraires, Québec, Université de Laval, 1977.

Petitot, J., Physique du Sens, Editions du Centre National de la Recherche Scientifique, Paris, 1992.

Pottier, B., Semantica general, Gredos, Madrid, 1992.

Tesniére, L., Eléments de Syntaxe, Klincksieck, Paris, 1969.

Thom, R. Eshozo de una Semiofisica. Fisica aristotélica y teoria de las catastrofes, Gedisa, Barcelona, 1990.

Thom, R., Modé&es mathémati ques de la morphogenése, Ch. Bourgois, Paris, 19807

Wildgen, W., “Archetypical Dynamics in Word Semantica: An application of Catastrophe Theory” en H. J.
Eikmeyer y H. Reiser, Words, Worlds and Contexts, New Jork, 1981.

Wildgen, W., Catastrophe Theoretic Semantics. An Elaboration and Application of René Thom's theory, Benjamin,
Amsterdam, 1982.



Héctor Velazquez Fernandez | Auto organizacion, complejidad y naturaleza: hacia una revaloracion de la forma aristotélica

Auto organizacion, complejidad y naturaleza:
hacia una revaloracion de la forma aristotélica

Héctor Velazquez Ferndndez
Universidad Panamericana

Abstract

The complexity understood as sciences of complexity,
complexity as method and complexity as worldview
represents a new comprehension of reality described as a
whole structure coordinated as an evolutionary dynamic
system. The nature described as evolutionary complexity
coincides with Aristotelian formal cause in the way to
understand the relationship between change and structure;
and according to me, it could suggest a new understanding
of the formal cause.

Resumen

La complejidad, entendido como método, ciencia y
cosmovision, representa una nueva lectura de la realidad
entendida como un todo dindmico, abierto a la novedad
evolutiva pero compatible con las estructuras ya existentes.
El estudio de la naturaleza como un sistema complejo
evolutivo adaptativo coincide en parte con la nocién
aristotélica de causa formal, por lo que parece oportuna una
revaloracion contemporanea de la causa formal.

MARZO
2012







Héctor Velazquez Fernandez | Auto organizacion, complejidad y naturaleza: hacia una revaloracion de la forma aristotélica

Auto organizacion, complejidad y naturaleza:
hacia una revaloracion de la forma aristotélica

Héctor Velazquez Ferndndez
Universidad Panamericana

Introduccién

La investigacion fisica de la naturaleza tuvo desde los [lamados calculadores de Oxford en el siglo x1v un
propdsito més o menos claro: superar la explicacion aristotélica del mundo material. Desde entonces algunos
intentos fueron més agresivos y otros menos combativos: 10 mismo lo pretende la dinamica galileana que la teoria
corpuscular de la materia de Robert Boyle.

Aristételes ha sido denunciado por los cultivadores de la ciencia moderna, desde susinicios, como un pensador
recurrentemente proclive ala explicacion del mundo en funcion de causas exdticas, ocultas, sutiles, formales. Que
escapan alamensurabilidad y el control instrumental.

En cierto sentido, larealidad es parala ciencia moderna el resultado de una combinacién entre instrumentacion
y teoria matemédtica; requisito para la descripcion fisica. Es decir, la combinacién entre experiencia concreta,
instrumental; y teorizacion fisico-matemética universalizable.

Para la ciencia moderna la referencia a lo que consideran causas ocultas, por subyacentes a los fendmenos, se
basa en la explicacion aristotélica que més tarde se convertiria en fantasmagoricos homincul os, genios malignos o
entidades que causan fendmenos sin necesidad de contacto o interaccidn mecanica. Lo cua consideran inaceptable.

Esto hacia de la causalidad forma un inteligente recurso epistemolégico que pretendia dar cuenta de la
integracion de los elementos de una realidad material entre si, pero que palidecia ante la enumeracion de dichos
elementos, pues parece perder sentido la existencia de causalidades formales aglutinantes que no permiten su
identificacién analitica mediante la instrumentacién cientifica ni la estandarizacion universalizante de la descripcion

matemética.
1. Cienciamodernay forma aristotélica

La ciencia moderna desconfia de la causalidad formal porque ésta pretende ser més explicativa, por esencial,
gue los elementos analiticos y matematizables de los fendmenos fisicos.

La identificacién de la causdidad formal en un fendbmeno permite en e pensamiento aristotélico la
jerarquizacion de los conocimientos. mientras méas formal es una causa, més explicativa e importante se vuelve lss

entre los demas elementos causales. La subalternancia entre los conocimientos también depende, segin €

pensamiento aristotélico, del menor o mayor acercamiento al carécter formal causal. MARZO



MARZO
2012

Auto organizacion, complejidad y naturaleza: hacia una revaloracion de la forma aristotélica | Héctor Velazquez Fernandez

Y dentro del mundo material, los comportamientos y tendencias se refieren irremediablemente a los factores
esenciales o formales, que dan pie alos demés criterios causales de un fendmeno material: es la causaformal la que
determina qué tipo de elementos pueden integrarse en un mismo fenémeno, la que explica las interacciones de ese
fendmeno con otros, la que regula el futuro de las tendencias que de un fendmeno se esperan.

La causaformal es en términos generales, la guia esencial de lo que un objeto es, 1o que puede llegar aser, y la
ruta para deducir los posibles origenes de un fenémeno. Es a mismo tiempo criterio de inteligibilidad y de
despliegue; es estabilidad y determinacion. Y en ese caracter radical finco e aristotelismo el fundamento de la
esencia como principio de conoci miento.

Pero la ciencia moderna no pudo homologar el caracter esencial de la causaformal con los nuevos recursos de
la matematizacion fisica de la realidad. Y entonces emprendi6 un proyecto alin més ambicioso: la busgueda de un
nuevo criterio de inteligibilidad de lanaturalezay de universalizacién de su conocimiento.

Lainteligibilidad la encontré en la descripcion de la naturaleza como un conjunto de partes en interaccion en
funcién de causalidades externas mecanicas; y la universalizacidn en la matematizacion de las realidades fisicas.

La sustitucion de laforma dio paso entonces a un nuevo criterio epistemol égico: el andlisis como elenco de las
partes protagonistas de un fendmeno; y la sintesis como criterio de unificacion de dichas partes. Este acceso a la
realidad no necesitaba ya de la causa formal, bastaba con la posibilidad de distinguir los elementos protagonistas y
d criterio que los haciainteraccionar: € todo no seria mas que la suma de las partes.

Esta superacion de la formalidad aristotélica se anuncié con varias ventgjas, sobre todo dentro del
mecanicismo: la racionalidad ensayaba cémo en la medida que més se avanzaba en la instrumentacion y la
matematizacion de la fisica, mas era posible jerarquizar tanto el protagonismo de los elementos en interaccion,
como los criterios que los mantenia dentro de un mismo fenémeno.

Asi, era posible identificar elementos mas protagonistas que otros, y criterios de interaccion més relevantes
gue € resto. De la combinacion de ambos factores, elementos y criterios de interaccion entre ellos, nacia entonces

el fendmeno. Y la posibilidad de jerarquizar tantos elementos y criterios fueran apareciendo.

2. Laracionalidad moderna

Laracionalidad cientifica moderna se entrend entonces en la identificacién de elementos centrales, derivados
y tangenciales: los central es serian aquellos elementos que no pueden no estar en un fenémeno dado; los derivados,
aquellos que podemos conocer pero que no constituyen a los demés elementos; y los tangenciales, contextos o
referencias que no tienen especial protagonismo como elementos.

Con los criterios de interaccién pasd algo semejante: ya era posible entonces clasificarlos en criterios causales
centrales, criterios periféricos y criterios tangenciales. Y asi, elementos, junto con criterios de interaccion, habian
dado origen a una nueva perspectiva de jerarquizacion epistemolégica, basada en los descubrimientos de la
acelerada instrumentacion, y en la fisicomatemética: la clasificacion en causalidades centrales, causalidades
periféricas y causalidades tangenciales.



Héctor Velazquez Fernandez | Auto organizacion, complejidad y naturaleza: hacia una revaloracion de la forma aristotélica

Y no era necesaria ya la causalidad formal, imposible de ser analizada mediante instrumentacion no
universalizable y no matematizable. En cambio, con la nueva perspectiva, se podia apostar hacia el avance de la
identificacién de elementos mediante nuevos instrumentos, y la posibilidad de universalizar los criterios de
interaccion encontrados, mediante la teorizacion fisico matemética

Y con ese recurso, poner entre paréntesis causalidades que no fueran suficientemente protagonistas por
periféricas e incluso desdefiar las que s6lo fueran tangenciales. La jerarquia ahora estaria clara 'y sin necesidad de
distinguir entre causas formalesy causas no formales.

Sobra decir € atractivo que esta vision de la realidad desperté entre los fildsofos naturales modernos: permitia
d andlisis, la sintesis y € pronostico; € progreso y la superacién de conocimientos pasados; hacia indtil la
referencia alas tradiciones explicativas no experimentadas, como la causal formal.

Y como ya se menciond, para entender € todo habia que reunir solo las partes y sus reglas de integracion, que
desde luego eran gjenas a todo conjunto de partes reguladas por ellas. Esto es, se comportaban como reglas que
advenian desde fuera a elementos y materia, cuya entidad implicaba poco dinamismo, si no es que nulo. En una
lectura de larealidad tal, es necesario quitar ala materia todo tipo de comportamiento espontaneo. Y sdlo explicar
configuraciones detonadas desde fuera, con la materia como objeto pasivo y receptor de dichas interacciones.

Hasta aqui €l repaso somero de la superacion causal aristotélica dentro de la ciencia moderna del siglo xvii en
adelante. Para esta superacion de la causa formal, la realidad se compone de elementos en interaccion, y dicha

interaccion permite la jerarquizacion entre incidencias centrales, derivadas y tangenciales.

3. Laracionalidad compleja

Pero tal superacion de Aristoteles no parece haber cerrado el Gltimo de los argumentos a favor de la causalidad
forma. La epistemologia contemporanea que entiende la naturaleza como un sistema complejo evolutivo
adaptativo, en cierto sentido ensaya otro modo mucho muy diferente del que intenta identificar interacciones
causales o elementos centrales, derivados y tangenciales.

La complejidad supone la investigacién sobre un problema que los mismos griegos habian planteado ya:
encontrar la raiz de la unidad del todo muiltiple, y méas aln, laraiz de la emergencia de la unidad de un todo como
resultado de la actividad coordinada de |as partes.

Pero el estudio de la complejidad contemporanea ha sumado diferentes elementos para la interpretacion de la
realidad, que en buena medida hacen indtil la jerarquizacién planteada por la ciencia moderna entre interacciones
centrales, derivadas y tangenciaes, y apuesta en cambio por enfoques que de alguna manera recuerdan la
formalidad aristotélica

Descripciones como emergenciay holismo, no solo enfatizan lainsuficiencia de la lectura del mundo fisico en
funcién de partes mecanicas y funcionamientos fundamentales, sino que obligan aintentar una nueva epistemologia
mas integradora 'y menos jerarquizante. (Ludwig von Bertalanffy (1901-1972), Ilya Prigogine (1917-2003) y Edgar
Morin (n. 1921).

MARZO
2012




MARZO
2012

Auto organizacion, complejidad y naturaleza: hacia una revaloracion de la forma aristotélica | Héctor Velazquez Fernandez

L os tedricos de la complejidad contemporanea, como es sabido, insisten en distinguir entre simple conjunto de
elementos enumerados por la instrumentacion cientifica propia de la ciencia moderna (alo que llaman multiplicidad
o complicacidn), y el resultado de interacciones para formar un todo (llamado complejidad).

Asi, complegjidad implicaria el proceso por € que un sistema se hace un uno funcional, en virtud de la
probabilidad, € caos, el determinismo, etc.; mientras que la complicacion seria la cantidad de elementos en
interaccidn, que dificilmente constituirian un sujeto que fuera mas que la mera suma de las partes.

La base epistemoldgica de la complejidad supone entonces en su lectura nociones como orden, coherencia,
unidad, estructura, organizacion, informacién, significado, contexto, irreversibilidad, memoria, emergencia,
autopéiesis, entre otras.

Uno de los g es fundamentales de la lectura de |a naturaleza como un sistema complejo, esta representado por

lainformacion, es decir, el conjunto de criterios de interaccidn que dan origen a una organizacion.

4. Complgjidad, informacién y forma aristotélica

Lainformacién consiste en una serie de parametros que se a macenan, codifican y decodifican, se transmiten 'y
se integran, de modo que hacen posible la aparicion de patrones de interaccion, su continuidad en el tiempo y la
capacidad de asimilar entornosy crear redes de interaccion novedosas.

Dentro del estudio de la complejidad, lainformacién es uno de los elementos fundamental es que han mostrado
lainoperancia de la descripcion moderna de | os sistemas naturales como simple agregacion de partes como fruto de
lainteraccién externa.

La informacion ha introducido elementos de comprension gque van mucho més ala de los explotados por la
cienciamoderna. Entre ellos, la conclusion de que la naturaleza actla, no en funcién de causalidades lineales, donde
dado un punto causal, se puede establecer si laincidencia causal es central, derivada o tangencial, segin la distancia
respecto del fenémeno causal dado.

La informacion funciona como un patrén comunicado que posibilita las interacciones presentes, pero también
aglutinalas futuras. Y de esta combinacién se desprende dentro del estudio contemporaneo de la complejidad que la
concausalidad que da origen a los fenémenos naturales no opera segln un criterio lineal de interaccién, sino con
base en la incorporacién de otros factores causales, que se unen a modo de una red donde cada uno de los nodos
vinculaa resto y creala estructurareticular.

En una configuracion reticular no hay nodos privilegiados, ni centrales, ni derivados ni tangenciales. Sino que
estdn compareciendo todos por igua: todos hacen la red y todos mantienen la posibilidad de incrementar con base
en lainformacién las interacciones holisticas de un sistema.

Bajo estaidea, el sistema natural es parala complejidad algo mucho més rico que la mera suma de elementos
en interaccion: es un nucleo de instrucciones internas, abiertas alainteraccion externaen funcién de lo que ya se es.
Una suerte de libertad restringida que se asemeja mucho a la nocion de forma aristotélica, porque dicha interaccion

abierta al exterior da origen a una organizacién estable, que sigue cambiando en el tiempo pero no hacia cualquier



Héctor Velazquez Fernandez | Auto organizacion, complejidad y naturaleza: hacia una revaloracion de la forma aristotélica

futuro posible, sino sdlo hacia las configuraciones que sean solidarias con las formas ya acontecidas.

La aparicion de la complejidad como criterio para entender |a naturaleza ha dado pie a diversas perspectivas.
Se ha tomado la complejidad como un método para acceder a los sistemas naturales; pero también se le considera
€OMo un conjunto de ciencias, e incluso como toda una cosmovision.

Como método, la complejidad se anuncia a modo de una nueva gramética de la realidad donde a partir de
neologismos, grafismos y guiones, se aprende a leer la realidad sin separacién sujeto-objeto; pues se asocia esa
lectura més con un canon de condiciones de posibilidad (al modo kantiano). Y se apuesta, en cambio, por un
pensamiento relacional, reticular, donde el conocimiento sea para €l sujeto mas una hermenéutica y propedéutica,
gue un canon o reglas a cumplir.

Aunado a dllo, las ciencias de la complgjidad o la complgjidad como ciencia supone e estudio de
comportamientos cadticos, atractores fijos, periddicos y extrafios, fendmenos de autoorganizacion, rupturas de
simetria, bifurcacion, estados cercanos y lejanos del equilibrio, estructuras disipativas, fendmenos de autopdiesis,
sinergia, emergencia, légicas no clésicas, ssimulacion, probabilidad, patrones (y no simplemente leyes naturales),
inteligenciay vida artificial, etc., que muestran los sistemas naturales como dinamicos, y no estéticos; en los que €l
tiempo, la irreversibilidad y la relatividad, asi como la incertidumbre, la inestabilidad, las bifurcaciones, etc., son
ahora el parametro parainvestigar la naturaleza.

Pero cuando la complejidad se convierte en toda una cosmovision, se asume una perspectiva de conjunto donde
no necesariamente debe introducirse un lenguaje técnico propio de las ciencias de la complgjidad, sino una lectura
de conjunto donde e mundo sea visto como un entramado de relaciones, en los mas dispares campos, como la
sistémica de la salud, administracion sistémica de empresa, etc.

En una perspectiva de este tipo se buscan las pautas que conecten las realidades entre si para llegar a una
vision holistica en la que no estén separados |os componentes de la realidad porgque ésta se presenta como un todo

cambiante, al modo de unaforma dindmicay no como una sustancia estética.

5. Lanaturaleza como un sistema comple o

La complegjidad busca sustituir la racionalidad parmenidea a cambio de una més heraclitea. La complejidad
intenta conocer la viday € dinamismo inerte tal y como son, y a mismo tiempo tal y como podrian ser en el
tiempo; no como mera sorpresa, sino entendida como un programa; de ahi la relevancia de la informacion como
categoria de despliegue de la natural eza.

Un enfoque tal solo es posible con unavision de frontera, inter y transdisciplinar, y no solo entre ciencias de la
naturaleza; sino por ggemplo, entre las ciencias y €l arte, pues por ejemplo la simulacion computarizada tiene un
papel preponderante en € estudio de los desarrollo de los posibles estados futuros, ya que aventura el resultado
tendencia en condiciones que no podemos emular sin la ayuda de este recurso informético.

Hablar de la naturaleza en clave de complgjidad implica una racionalidad no reductiva sino prospectiva, en

donde este mundo exige a mismo tiempo € estudio de lo real y lo posible; y lo posible como fundamento de lo

MARZO
2012




Auto organizacion, complejidad y naturaleza: hacia una revaloracion de la forma aristotélica | Héctor Velazquez Fernandez

real, de laemergenciay la creatividad®.

Lo compleio no intenta llegar alo elemental, alo basico, alo central, como si |o intenta la epistemologia de la
ciencia moderna, donde todo se funde y se reduce en un pensamiento claro por reductivo; con certeza 'y evidencia
Sino que apunta a lo radical (donde aparecen las incertidumbres y antinomias). Y por ello su epistemologia se
compone més bien de nlcleos agregados en niveles moleculares y a su vez estos en niveles globales.

Es verdad que € pensamiento complejo parece a primera vista una pérdida, confusién o dificultad, porque se
pierde lo que tradicionalmente aparecia claro a nuestros 0jos como algo neto, arménico o evidente; ante lo cual lo
compleio aparece como ilusorio, confuso y ambiguo. Por eso, desde las categorias de la racionalidad moderna, la
complejidad aparece como una mezcla entre orden, desorden y organizacion.

Sin embargo, la racionalidad compleja aventaja en poder epistemol égico explicativo a otras alegorias sobre la
naturaleza. La complejidad logra aglutinar fendmenos distantes que son igualmente causales, al margen de su
distancia. En una vision de racionalidad moderna, hay elementos mas relevantes que otros, mientras que en un

sistema complejo las incidencias causales son globales y cualquier fendmeno tiene que ver con cualquier otro.

6. Forma, auto organizacion y naturaleza

La lectura de la naturaleza como un sistema complejo revalora la causalidad reticular, no jerarquica; es un
rescate de la ateridad, la diferencia y la agregacion de unos fenémenos con otros. En este sentido, la naturaleza se
presenta como un entramado de causalidades mas que como un conjunto de partes desarticuladas o articuladas en
funcién de un solo parametro, como lo es €l del mecanicismo.

La complejidad permite incluir el cambio de las estructuras naturales en e tiempo, y permite leer el universo
como un proceso evolutivo donde ningtin elemento ni fenémeno deja de ser protagonisté’.

Si el cosmos se revela cambiante, evolutivo, y por la epistemologia de la complejidad asumimos que ningun
fendmeno es menos protagonista que otro, quiere decir que todo surgimiento de novedades naturales se incorpora
con toda su fuerza a entramado causal reticular, donde ninglin fenébmeno es menos que ninguno.

Esa es la base ddl papel que la autoorganizacion desempefia en la comprension de la naturaleza como un
sistema complejo. La capacidad de la naturaleza para mantener e innovar estructuraciones, solo es posible si se
procede de una estructuracion anterior.

La autoorganizacion depende de una serie de reglas concausal es que mantiene los patrones desde |os que surge
y los hace solidarios con los que habrén de aparecer. Opera una modelizacion como reiteracion de estabilidad en las
estructuras naturales, junto con cierta direccionalidad que restringe los estados futuros a desplegarse. Mantiene una
verdadera combinacion entre 1o que se esy |o que se puede llegar a ser a partir delo que yasees.

Si nada permaneciera en la sucesion temporal del desarrollo de cada uno de los momentos de la naturaleza,

' MALDONADO, E., “Eshozo de una Filosofia de la Légica de la Complgjidad”, en MALDONADO, E., (Ed.), Visiones sobre la complejidad,
MARZO El Bosgue, Colombig, 2001, pp. 9-27.
2012 2 FELTZ, B., CROMMELINCK, M, GOUJON, Ph., Auto-organisation et emergence dans les sciences de la vie, Ousia, Bruxelles, 1999,
ARTIGAS, M., La mente del universo, EUNSA, 1999.



Héctor Velazquez Fernandez | Auto organizacion, complejidad y naturaleza: hacia una revaloracion de la forma aristotélica

ésta se autocrearia a cada fraccion de tiempo que transcurriera en €l sistema, porque no existiria antecedente suyo
alguno. Pero, paraddjicamente, si no hay verdadera actualizacién de potencia a acto —pues |la potencia no seria
antecedente del acto ante esta absoluta novedad—, entonces e movimiento o cambio del universo seria simple
modificacion accidental, no direccional, sino sujeta a la accidentalidad, pues el estado logrado después de tal
transformacion seria un resultado del acaso.

Un sistema en tales condiciones hace también imposible la nocién de evolucién: como siempre se conservaria
la misma caoticidad como cualidad de todo €l universo, no se puede decir que las nuevas configuraciones son
evolucién de las anteriores; en efecto, son cualitativamente tan cadticas como las que les dieron origen.

Por €ello, si no hay autoorganizacion, no se puede esperar que el universo en su conjunto esté evolucionando,
sino que a modo de un gran caleidoscopio, en é se estarian simplemente combinando todas sus variables de forma
tan cadtica y erratica, que en cada momento de su desarrollo nos presentaria una configuracion -por giemplo, la
actual- que en otro momento de laflecha del tiempo seré absol utamente diferente.

Lo que sugiere que si € universo no fuera autoorganizado no seria inteligible, pues no se podria relacionar e
estado anterior con el posterior, ni la captacion de la naturaleza en un primer momento con €l de un segundo

momento.

7. Conclusion

La nocidn aristotélica de forma, entendida como acto, como lo que se es ya, y desde el que se es, supone una
estabilidad que no necesariamente en fijista, sino constante.

La autoorganizacion contemporanea supone dentro de la lectura de la naturaleza como un sistema complejo, que la
aparicion de novedades no se da de modo absolutamente ciego si se le contrasta con el entorno en €l que surge. Hay una
cierta continuidad y una cierta restriccion: no todos los futuros posibles se vuelven reales, sino sdlo los que sean
compatibles con las condiciones anteriormente existentes.

De esta forma, la sugerente caracterologia de la causalidad forma en Aristételes se vuelve un interesante reto a
intelecto que puede verse interpelado para rastrear en qué medida la inteligencia humana ya habia acufiado categorias para
explicar la sustentabilidad dentro del cambio, el futuro en funcién de lo que ya se fue; o la permanencia del orden no
obstante su caracter evolutivo.

De cualquier maneray sin animo de discursos relacionales anacronicos, parece conveniente unarevaloracion de las
tesis causales formales aristotélicas, pues una lectura que permita identificar unas caracteristicas constantes que aglutinen
larealidad como un todo estable, aunque no fijista, tal y como lo sugiere la formaAristotélica, podria arrojar més luces a
laiintencion epistemol égica de la compl gjidad.

La complejidad pretende entender a universo como un ndcleo transparente a nuestra inteligencia, al modo de una
racionalidad materializada con patrones de despliegue plural; evolutivo, pero coherente. La intuicion aristotélica sobre la

causa formal parece tener mucho que decir aiin al respecto en lainteleccién contemporanea del mundo?.

3VELAZQUEZ, H., ¢Qué es la naturaleza? Introduccion filosifica a |a historia de la ciencia, Porrdia, México, 2007, cap. 8.

MARZO
2012







Xavier Verley | Epistémologie ou philosophie de la nature?

Epistémologie ou philosophie de la nature?

Xavier Verley
Université de Toulouse-Le Mirail

Résumé

Ce texte écrit en 1986 a été lu et approuvé par Jean
Largeault. Son but était de montrer qu'il est possible
d'étudier la science en y introduisant une dimension
métaphysique. L'épistémologie prétend comprendre la
science comme s'il s'agissait d'une simple méthode ou d'une
théorie de la connaissance a la maniere des idéalistes et des
positivistes. J'ai voulu montrer dans ce texte qu'il existait un
courant de pensée, la philosophie de la nature dont Jean
Largeault était un défenseur, qui redonnait un sens a la
notion de contenu appliquée a la science. L'ontologie ne
pouvait se déduire des systéemes logiques comme le
croyaient les adeptes de la sémantique logique (Tarski,
Carnap, Hintikka, Kripke): Largeault croyait au contraire
que le contenu des théories scientifiques ne peut étre
compris que si la science ne se limite pas a la construction
logique de modeles déduits d'une théorie, ou a la simple
description d’un donné mais inclut I'explication et le recours
aux formes proposées par les géometres. Le monde et la
nature ne peuvent étre réduits a des projections ou de
simples constructions mentales.

MARZO
2012






Xavier Verley | Epistémologie ou philosophie de la nature?

Epistémologie ou philosophie de la nature?

Xavier Verley
Université de Toulouse-Le Mirail

Introduction

A quelques mois dintervalle, deux livres importants', devraient attirer I’ attention de ceux qui croient que
philosophie et science vivent et se fortifient en posant des questions de choses et inversement se tarissent,
succombent quand elles s’ en tiennent a des énigmes et spéculations purement verbales. A ceux qui croiraient encore
avec les néopositivistes que la philosophie doit borner son ambition a I’analyse des langages de la science, les
ouvrages récents de Jean Largeault enseignent avec vigueur et persuasion que la métaphysique traditionnelle, loin
d’ ére un discours insensé, offre suffisamment de concepts et d'idées pour penser les plus récents développements
de la science. Il ne saurait étre question ici de discuter d’'idées qui sont toujours soigneusement analysées et
embrassent a la fois I” histoire de la philosophie et I" histoire des sciences. |l s'agit plutét de découvrir une pensée
dont I’ originalité est de donner une signification scientifique a la métaphysique traditionnelle et une signification
métaphysique a la science actuelle.

Quand on se croit familier du paysage épistémologique, on s apercoit que I’ auteur déjoue toute tentative pour
I"apparenter a une famille. 1l récuse autant I’épistémologie de Popper et Quine que celle des positivistes,
néopositivistes et postnéopositivistes parce qu'il y découvre des présupposés soit idéalistes, soit nominalistes. Son
Enquéte sur le nominalisme lui a montré les risques d'une philosophie qui entend réduir et économiser les entités
lorsqu’il s agit de penser. En revanche, il Sarréte et revient fréquemment a certains philosophes qui semblaient
abandonnés au bon vouloir des chercheurs de thése: Meyerson, Poincaré, Cournot, Renouvier, Bousinesq, Boutroux
sont relus, redécouverts, dépoussiérés et leurs problémes deviennent les nétres. Parmi les contemporains, il se référe
souvent a René Thom qu'il considére autant comme philosophe que comme mathématicien alors que ce dernier est
plutét mal recu dans le monde philosophique universitaire. Les distinctions traditionnelles en épistémologie et
métaphysique restent sans prise sur ce philosophe a la pensée intempestive qui commence par récuser les
prétentions de la premiére a comprendre ce que fait la science. Sur quelles raisons se fonde cette distance non
seulement a I’ égard de I’ épistémologie moderne mais a I'égard de toute épistémologie? Qu'est-ce qui empéche
I’ épistémologie en général de penser la science? Sur quoi repose la métaphysique, censée redécouvrir le réel que

mangue |’ épistémol ogie?

1 Jean Largeault, Principes de philosophie réaliste, Klincksieck, 1985, Systémes de la nature, Vrin, 1985, Legons de métaphysique, Univ Partis MARZO
XIl, Val de Marne, 1984.



Epistémologie ou philosophie de la nature? | Xavier Verley

Epistémologie, idéalisme et irrationalisme

Jean Largeault juge I’ épistémologie « inintéressante » et « stérile » parce qu’en réalité elle est inséparable de
I’idéalisme qui se définit autant par le rejet de I’ objet que par le primat du sujet. Epistémologie et idéalisme sont a
la recherche de fondement: fonder c'est coincider avec I'immédiat qui, pour eux, n'est que représentation ou
concept et non réaité ou objet. Ainsi I'épistémologie positiviste, en excluant le réel de sa recherche, est bien
d’inspiration idéadliste: elle considére comme non existant ce qu’on ignore. N’existe que ce qui est immédiat, a
savoir les sensations (Mach) ou les symboles (Duhem).

Mais idéalisme et épistémologie reposent sur un autre présupposé: I'immeédiat qui constitue le critére de la
vérité est du coté du sujet de la connaissance et non de I’ objet. Ici, la distinction, voir la séparation du sujet et de
I’objet devient le préalable a toute connaissance. Quand il s'agit d' atteindre le vrai, le réle du sujet et de ses
opérations mentales |I’emportent sur I’ objet: « Traditionnellement I'idéalisme sépare un sujet d'un objet. Nous
atteindrions du vrai par des opérations mentales qui n’ont pas forcément de rapport & un objet. »* A |’ opposition
sujet/objet s gjoute celle de I’ opinion et de la science: quand le sujet échoue a assimiler des objets a des catégories,
il parle alors d’ opinion et considére de tels résidus comme des « déchets intellectuels »* mais cette attitude est loin
d’ére la régle pour la connaissance scientifique qui tente progressivement de rendre compte de la variabilité des
apparences.

L’ étude des différents courants de pensée passés et présents de ce qu' on convient d appeler épistémologie
laisse I’ auteur insatisfait. Ainsi, Meyerson, souvent invoqué pour montrer le réle des principes de conservation et de
symétrie qui rendent possible la réduction du temporel a du spatial, se voit reproché le maintien d'un donné
inintelligible. La connaissance part d'un donné inintelligible pour le rendre intelligible. Les positivistes qui
critiquent Meyerson se contentent de la [égalité ou de recherche de lois et remplacent I’ ontologie qualitative du sens
commun par une ontologie quantitative (particules, forces). La science se développe par un mouvement
d'identification et d unification visant a réduire et anéantir la variabilité et la multiplicité phénoménale: «La
science est donc une passion inutile et contradictoire. Elle s'achéve en se supprimant par I'idéalisme et le
solipsisme. »* Mais comme il subsiste de I’irréductible & I'identique et de I’incompréhensibilité dans le donné, la
science serait vouée al’ échec. L’ auteur ne saurait s'en tenir a une philosophie de la science qui aboutit a I’ échec. 1l
s agit d' une « épistémologie pessimiste »° qui n’afinalement pas réussi a s affranchir des présupposés idéalistes.

Si I’on néglige I'idéalisme de Brunschvicg (« idéalisme des professeurs ») qui traduit un recul de la philosophe
alors que la science progresse, on rencontre la philosophie analytique sur laguelle comptent certains pour rénover
I’épistémologie. Mais Jean Largeault qui a une connaissance précise, technique et profonde de ce courant, ne le
juge pas selon le méme critére. 1l n’en attend rien pour une compréhension accrue non seulement de la méthode
mais encore de la réalité que cherche a expliquer la science: « Les analyses logiques de I’ espace, du temps, de la

causalité, de la conscience et du corps, convergeraient avec la métaphysique traditionnelle. D’ aucuns voient |&

2|l aime citer le mot de Laudan : « L’ épistémologie est une vieille discipline : jusqu’ aux années 20 ce fut méme une grande discipline. » PPR, p.
9.
MARZO 3LM, p. 109.
2012 “PPR, p. 9.
SPPR, p. 83.



Xavier Verley | Epistémologie ou philosophie de la nature?

dedans le paradigme d’ une nouvelle épistémologie. Elle n’aide a comprendre ni les opérations qu’ on fait en science,
ni les objets qu’ ony étudie. »°. Le cas de Quine illustre cette conjonction, voire cette complicité entre épistémologie
et idéalisme. Bien que formaliste, I'idéalisme du philosophe américain repose sur I'idée qu’une théorie de la
connaissance ne peut s effectuer sans le langage qui permet de former correctement des énonceés et sans la logique
qui permet d effectuer des déductions valides. Ce que nous connaissons des choses se réduit a des réactions
comportemental es que manifestent nos phrases d’ observation, formées a partir de la théorie de la quantification et
d’ élément ensemblistes. Ces choses ne sont plus comprises a partir de significations (notion aussi confuse pour
Quine que celle de cause pour Comte ou d’induction pour Popper) mais a partir de schémas formels. L’ enfant garde
un contact direct avec le réel mais au fur et a mesure de son dével oppement, il s'instruit de plus en plus par les mots
et ce au détriment des choses. Choses, significations apparaissent comme I'inintelligible méme quand la
connaissance est réduite & un processus | ogico-linguistique’.

Reste la philosophie de Popper que ce dernier qualifie de « réalisme critique ». Contre les néopositivistes, il a
montré que la science ne pose pas simplement a la philosophie des problémes de formalisation, de réduction de
ternes ou d’ énoncés au moyen de définitions. Pour lui la philosophie n’est pas simplement une question de mots
mais de choses. Largeault dénonce sans ambages I’ ambiguité de I’ épistémol ogie popperienne: « La valorisation de
I’ objectivité, les proclamations réalistes, se mélent a un idéalisme fondamental, qui se manifeste a propos de
I'induction, laguelle ne souléve aucune difficulté pour un réaliste. »® En substituant le faillibilisme, doctrine qui
prétend qu’on ne peut avoir de preuve satisfaisante au justificationisme, il maintient les choses a distance du sujet
qui reste porteur des critéres de la rationalité: « Il pense que prouver est quasiment impossible et que les théories
approchent du vrai. La recherche du vrai déclaré hors datteinte, se confond avec le doute sceptique,
euphémiquement déguisé en faillibilisme. »° Bien que Popper n'’ ait cessé de mettre en garde contre I’ irrationalisme
de Feyerabend et Kuhn, Jean Largeault, ala suite de Stove, lui attribue des tendances irrationalistes: d’ abord parce
qgu'il est enclin a confondre les questions de logique du langage des théories avec les données historiques et
sociologiques mais aussi parce qu'il ne reconnait que les raisonnements déductifs puisgu’un raisonnement qui
infere de I'observé a I'inobservé ne prouve rien. Aussi les raisonnements scientifiques ne sont ni prouvés, ni
probables. Rejetant les procédures inductives, Popper senferme dans un déductivisme qui I'éloigne de la
connaissance vraie: « Le déductivisme est une theése du tout ou rien: ou bien A implique B, ou bien ils sont
incompatibles, hors de cela aucun lien logique significatif entre A et B.»'° Si le faillibilisme conduit a
I"irrationalisme, ¢’ est que selon Largeault, la science ne recherche pas les paradoxes et les contrexemples mais elle
est un discours unitaire dont I’idéal serait de pouvoir s autojustifier. La raison se définit par son exigence d’ unité et
non par son pouvoir de faire surgir des contradictions. La critique popperienne du justificationisme met en péril

I” unité reconstruite par |e sujet connaissant, et, partant sépare la raison des choses.

SPPR, p. 13.

" Sl faut en croire M. Dummett (Frege, Philosophy if Language, 1973) I’ essentiel de I’ épistémologie tourne depuis Frege autour des problémes
delasignification et delavérité. L' épistémologie serait devenue de la sémantique de sorte que connaitre reviendrait ainterpréter.

8 PPR, p. 185.

°PPR, id.

0 PPR, p. 187.

MARZO
2012




MARZO
2012

Epistémologie ou philosophie de la nature? | Xavier Verley

Epistémologie et réalisme se rencontrent dans I'idée que la connaissance doit étre fondée dans le sujet
connaissant. Méme s |’ épistémologie de Popper ne croit plus a la nécessité de fonder le savoir sur une base
empirique inébranlable, elle conserve une place trop importante a la déduction. A vouloir fonder la connaissance
mathématique et physique, on perd de vue que la connaissance vraie n'est pas une simple question de preuve. |l
n'est guére étonnant que les recherches sur les preuves formelles ou empiriques aient conduit le plus souvent a des
énigmes ou paradoxes. En se proposant d établir la non-contradiction syntaxique des mathématiques par des
moyens faibles, le programme de Hilbert se heurte aux résultats négatifs de Godel. Bien que ceux-ci révélent
seulement une propriété interne des formalismes, on parle de limites de la raison.

Pour fonder les énoncés des sciences de la nature, il faut justifier I'induction, ¢’ est-a-dire prouver leur validité
par des moyens analytiques: il en sort des énigmes bien connues sur les corbeaux noirs (Hempel) ou les émeraudes
vertes (Goodman). Dans le premier cas, ne disposant plus de la notion d' objet mathématique, on ne peut établir leur
validité qu’en montrant leur non-contradiction. Dans le second cas, comme la perception ne livre pas d’ objet mais
seulement un divers sensible, un X, I'impasse est inévitable: « De I'impossibilité d’un fondement formaliste pour
les mathématiques et d’un fondement logique de I'induction, les esprits forts ont conclu que les sciences publient
I’échec de la raison. Les penseurs académiques détectent des échecs, appuient sur le manque de solutions. »™*
Largeault pense que le plus souvent les philosophes idéalistes se complaisent a chercher des antinomies et a
entretenir un certain scepticisme en proclament I’ échec de la raison.

Le scepticisme nait quand on s obstine a prouver ce qui ne peut I’ ére. En concentrant la recherche sur les
preuves, on surestime |I'acquisition de la certitude au détriment du succés dans I’ explication: « Les prétendues
limites de la raison et les impossibilités de fonder n’empéchent pas les savants de travailler. Pourquoi? Non point
seulement parce que la majorité d entre eux se contentent d’un pragmatisme sommaire. Les prétendus échecs ne
sont pas la faute alaraison mais a |’ épistémologie. Ce machin idéaliste devrait soit disparaitre, soit se fondre dans
I ontologie. »™ Quand I’ épistémologie se contente d’ assurer I’ infaillibilité et la sécurité de la connaissance, soit par
élimination de I’ objet comme dans le positivisme, soit par construction subjective comme dans I'idéalisme, I’ échec
est inévitable™. La philosophie de la connaissance ne peut éviter I'irrationalisme que si elle s ouvre aux choses et &

lanature qu'’ elle a délai ssées depuis trop longtemps.
La philosophie de la nature. Le primat de |’ ontologie

Les travaux de Largeault ne se contentent pas d' établir un diagnostic critique de I’ épistémologie: ils ouvrent
des perspectives, lancent des conjectures et contribuent ainsi a revigorer la philosophie dont on proclame un peut
partout la crise non sans quelque complaisance. Enfermer la philosophie de la connaissance dans la recherche des

fondements ne peut que la maintenir dans I'impasse: idéalisme et formalisme fondent la connaissance sur la

" PPR, p. 12.

2 PPR, id.

1% « La philosophie idéaliste a pour pain quotidien les problémes de droit, de possibilité ou de fondement. La connaissance de I’ objet ne dépend
pas de I'objet, la connaissance de la vérité ne dépend pas de la vérité, c'est la vérité qui dépend de la connaissance. Il faut doubler la
connaissance de la vérité d' une autre connaissance qui assure la premiére et ainsi de suite. » PPR, p. 12.



Xavier Verley | Epistémologie ou philosophie de la nature?

connaissance et non sur |’objet™. La connaissance se réduit & un acte du sujet qui lie des représentations ou des
symboles. L’ auteur souligne les résultats négatifs auxquels conduisent ces courants et propose de partir des choses
et du réel.

Il procéde a un renversement complet de la perspective idéaliste dominante depuis Kant: au lieu de commencer
par une logique transcendantale qui détermine les conditions subjectives de possibilité de la connaissance, la
philosophie de la nature part de I’ objet. L’ épistémologie comme I’ idéalisme sont victimes de leur introversion qui
les font se détourner du réel et des choses. Si I'on veut comprendre pourquoi la connaissance vraie est non
seulement possible mais effective, il faut partir du réel, ¢’ est-a-dire de la Nature et des choses.

En rétablissant le primat de I'ontologie, Largeault n'ouvre pas pour autant la connaissance a un réel
impensable, étranger ala connaissance. On ne peut entendre |’ ontologie au sens ensembliste des anglo-saxons. chez
eux on parle d ontologie quand on postule des conditions pour gque les phrases d un langage aient un sens ou une
valeur de vérité. L' objet de la connaissance est le réel lui-méme, ¢’ est-a-dire la Nature dont |’ esprit est une partie.
Accorder le primat al’ objet qui appartient ala Nature n'implique pas qu'’il soit réduit a un X inconnaissable. Sujet
et objet sont indissociables parce qu'ils dépendent du tout, autrement dit de la Nature et du réel; I'Etre est donc
d’abord du c6té de la nature qui enveloppe sujet et objet. C'est pourquoi « La vérité est une propriété de I' Etre
avant d étre une propriété de la connaissance: on ne peut penser que ce qui est. »™ L’ objet et le Réel ce n'est pas
I"autre: |’ objet est le méme que le sujet non pas parce qu'il s'en déduit mais parce que tous deux se définissent par
leur appartenance al’ Etre.

Ainsi la connaissance devient elle-méme un processus naturel. 1| est donc absurde de croire que la science doit
commencer par une révolution copernicienne et que I’ opinion n’est qu’ une simple ignorance. La connaissance ne
peut se réduire a I'acte de légiférer en imposant I'unité a un divers inconnaissable. Si I'unité vient des
représentations, du jugement et des catégories immanentes au sujet, €lle ne peut atteindre le réel qui reste étranger a
la connaissance: « Connaltre une chose, ¢'est la capturer, la devenir, se laisser assimiler par elle. La forme du sujet
connaissant s accroit de la forme de I’ objet connu. De cette parenté fondamentale entre la pensée et les choses,
entre le sens et le senti, I'intellect et son objet, suit un refus de dévaluer le sensible. »™® Rien n’est donc plus
étranger ala philosophie de la nature que le doute ou la négation du sensible ou de la pensée.

La philosophie de la nature esquissée dans les ouvrages de Largeault renoue avec I'origine méme de la
philosophie lorsque la pensée (Nous) n'est pas séparée de I'étre et ne peut donc saisir de I'inexistant. Les
présocratiques affirment que la pensée ne peut accéder au vrai que si elle est en accord avec I’ étre. Elle n’exige pas
seulement I’ intervention d’ un organisme mais requiert aussi la nature qu’ elle soit animée ou non. La pensée ne part
pas donc d'une scission: s €elle saisit le réel c’'est parce qu'elle en vient. On peut dire que la philosophie est
physique parce qu'il y a encore unité entre science et perception. A I’ époque classique on retrouve chez Descartes et
Leibniz le lien de la philosophie aux sciences pour comprendre la Nature et |'étre; « Celles-ci (les sciences)

senracinent dans les principes généraux qui paraissaient homogenes avec elle. La physique se rattachait aux

4 auteur cite souvent Gilson : « L’idéalisme tente de fonder, parce que, ayant commencé par vider la connaissance de I’ objet qui larégle, il lui
faut encore trouver un sens au mot vérité» PPR, p. 15, note 8; « L'absurdité consiste a chercher dans la connaissance la condition de la
connaissance et dansla vérité lajustification. » E. Gilson, L’ étre et I essence, p. 217 Cité par Largeault PPR, p. 12.

LM, p. 3L

8 PPR, p. 255.

MARZO
2012




Epistémologie ou philosophie de la nature? | Xavier Verley

mathématiques et a1’ expérience perceptive, |a philosophie était la théorie qui en faisait I’ unité. »*" A partir de Kant
disparait I’idée de I’ accord de I’ intelligence et de la nature. Le positivisme et le scientisme du X1Xé représentent un
appauvrissement de la connaissance puisque I’ objet est réduit aun ensemble de lois qui détermine un domaine.
Largeault renoue avec ce sentiment d unité de la nature, présent déja chez les présocratiques, qui motivait les
recherches métaphysiques de la tradition. Cette réciprocité de I’ étre et de I’un rend caduc toute dissociation entre
science et métaphysique puisque pour chacune il importe avant tout de connaitre des choses et de retrouver le réel.
Sa philosophie de la nature est réaliste parce qu'elle pose I’ étre en premier et partant elle peut se réclamer de
Parménide: « Parménide se demande ce qu'il y a, il prend pour théme I’ expérience immédiate de I' Etre. Au lieu de
dire que leréel est eau ou air, il dit que le réel est étre. Parménide n’a pas pu vouloir dévaloriser le sensible ou les
étants. C'est par eux que nous avons |’expérience de I’ étre. »® Quand la pensée est tournée vers les étants, la
séparation science/philosophie perd toute signification et on ne peut plus soutenir que la premiére S'en tient au
particulier et a |’ apparent, la seconde au général et a |’ essentiel ou encore que la premiére s en tient au comment
quand I'autre révéle le pourquoi. La philosophie de la nature rejette la pertinence de cette opposition puisque le
sujet connaissant est immergé dans la nature. Si I’ étre est premier, on ne peut penser que ce qui est; aussi science et
métaphysique se rassemblent parce qu’elles convergent vers I’ontologie: « L'un des objectifs de la philosophie
naturelle est de recenser les lois et les méthodes valables en plusieurs parties de la physique ou en plusieurs
disciplines; elle procéde par analogie, elle dégage des principes, des régles et des propriétés communes. Une théorie
physique comporte une ontologie et un logos génératif. L’ ontologie inclut toujours les mémes éléments: des sources
et des champs; le logos génératif consiste en les équations qui relient sources et champs (e.g les lois de Gauss et
d’' Ampéere-Maxwell, les deux autres décrivant les rapports entre E et B), a quoi s ajoutent les éguations du
mouvement qui relient certaines trajectoires aux forces et aux champs (loi de force de Lorentz, interaction des
champs et d’une particule). 1l faut que des notions, telles énergie et quantité de mouvement, correspondent a une
réalité universelle, pour étre définie dans tous les domaines de la physique. Cela donne a conjecturer une unité
profonde de la nature. »* A I’ unité de la nature correspond une unité de la connaissance qui condamne les tentatives

d’annexion de la vérité aussi bien par la philosophie que par la science.

Explication et description

L’unité de la nature n’ est pas postulée mais conjecturée. En reconnaissant le role des conjectures, Largeault ne
rejoint pas pour autant Popper puisqu’il ne s agit pas de falsifier des hypothéses, ni d’acquérir la sécurité et
I"infaillibilité mais de retrouver |’ unité de |’ objet par delala diversité des apparences.

Pour atteindre cet objectif la philosophie de la nature examine les deux voies a partir desguelles nous
découvrons des choses: la description qui joue un rdle important dans les sciences comme |'anatomie et
I"explication qui permet de remonter aux entités. La premiére se propose de constituer une phénoménologie en

donnant une image des choses aors que la seconde « simplifie, retranche des éléments, en introduit d’ autres, plus

MARZO 7 PPR, p. 69-70.
2012 8 PPR, p. 242.
¥ PPR, p. 234.



Xavier Verley | Epistémologie ou philosophie de la nature?

ou moins cachés ou extérieurs & ce que I’ on veut expliquer (des antécédents, des causes). »* La description traduit
ce qui est représenté dans le langage ordinaire sans chercher a en rendre compte alors que I’ explication cherche des
raisons a ce qui est observé en posant des entités ou processus. Entre |’ observe et le non observé, I’ explication
introduit des relations nécessaires. « La grande différence entre décrire et expliquer réside dans ce caractére de
nécessité rationnelle, difficile & ducider et qu’ on identifie parfois & une déduction logique. »** On croit souvent que
la différence entre description et explication réside dans I’ antériorité de la premiére sur la seconde. En rédité elles
se chevauchent car une description contient dé§ja des éléments explicatifs et une explication des éléments
descriptifs. Ne peuvent étre surpris que ceux qui persistent a croire que dans une théorie la phénoménologie précéede
I’ontologie. La description n'est ni pure, ni neutre, ni compléte; elle suppose I’ observation mais cette derniére
renferme une charge théorique puisqu’ on utilise souvent des termes provenant d’ autres théories.

En faisant appel a des entités ou processus invisibles, |’explication inclut une composante ontologique. En
recherchant un principe unitaire qui engendre la variété des phénoménes au niveau de la description, elle comporte
une composante de générativité que |I’on obtient au moyen de formalismes qui incluent un algorithme génératif.
Dans les formalismes logiques les regles de déduction permettent d’ engendrer les phrases vraies aors que dans les
formalismes géométriques la générativité provient d'un groupe de transformations (groupes de transformations de
Galilée, de Lorentz dans larelativité restreinte). En plus de la générativité on peut gjouter la prédiction qui engendre
une sorte d’ explication & condition que la morphologie®™ soit projetable sur | axe des temps. Enfin I’ explication peut
résulter de la mise en correspondance de deux morphologies. quand celle d’un domaine peut étre étendue a un
domaine plus vaste, la description de ce dernier se réduit au premier et sert al’expliquer: ¢’est ce qui se produit
entre lathermodynamique et la mécanique statistique.

Bien qu'il soit important de prétendre distinguer rigoureusement description et explication, on peut dire que les
théories scientifiques renferment une phénoménologie qui décrit les événements se succédant de maniére
irréversible; et une partie explicative qui fait appel a des principes d unité qui révélent I'identité et la symétrie
derriere la diversité des apparences. Les positivistes s en tiennent essentiellement a la générativité logique parce
que I’ @ément ontologique de I’ explication a di souvent étre abandonné. Un phénomene n’est expliqué que lorsqu’il
se déduit logiquement d’une loi. Comme ils cherchent avant tout la certitude, ils privilégient la description ou la
déduction logique. La science s'en tient a la recherche de lois provenant de relations régulieres entre nos
perceptions et de théories grace auxquelles on unifie les lois: « Nous pouvons annuler toute référence a une réalité
dont I’ expérience nous échappe. Doctrine modeste puisgu’ elle insiste sur nos limites; que nous sommes bornés aux
données de nos sens et de notre intelligence; présomptueuse puisqu’ elle nous invite a tenir pour rien ce dont nous

ne savons rien. »=

2 PPR, p. 20.

g,

2 par morphologie, il faut entendre un ensemble de phénomeénes ou de formes discrétes qui se produisent dans un espace-substrat, | espace-
temps par exemple. Cette notion s applique a la description des processus: « L'usage libre de ce mot vient de la topologie ou I'on appelle
morphologie d'une catastrophe |’ ensemble des points de I’ espace de I’ espace de contr6le obtenus par projection des points critiques dégénérés
des potentiels qui définissent un processus. » PPR, p. 60.

ZPPR, p. 37.

MARZO
2012




Epistémologie ou philosophie de la nature? | Xavier Verley

L arecherche des causes

En reconnaissant une égale nécessité a la description et a I’ explication, la philosophie de la nature ignore les
restrictions posées par la raison idéaliste et positiviste qui interdisait d’ expliquer les choses qu'on voit par celles
gu’ on ne voit pas. Pour Hume nous ignorons comment la nature agit; il est donc illusoire de croire qu’ on a expliqué
guand on recourt a la notion de cause puisque nous N’ avons pas d’ impression correspondant au pouvoir qu'elle est
censée communiquer & son effet. Les propriétés par ou les causes agissent demeurent inintelligibles. Nous ne
pouvons qu’ observer et décrire le retour constant et I’ enchainement de certains événements. « C'est une causalité
sans cause d aucune sorte »** Alors que Hume assigne a la causalité une origine empirique, Kant Iui attribue une
origine a priori: elle devient un mode nécessaire de représentation des phénomenes, ¢ est-a-dire une condition
suffisante déterminante. »*

On peut étre surpris par |'association de I'idéalisme et du positivisme. Largeault y voit deux tentatives
répondant & un seul objectif, la déréalisation de I’ objet, pour la faire dépendre de la connaissance du sujet, de ses
sensations et opérations mentales. En concentrant ses analyses critiques sur |’ idée de cause et de substance, il heurte
les positions idéalistes aujourd’ hui dominantes, selon lesquelles I’ esprit connaissant ne peut étre certain que des
relations qu’il construit ou qu’il constate dans ces perceptions Aux yeux de beaucoup, la philosophie analytique, le
positivisme et toutes ses variantes, apparaissent comme une position forte. Largeault en montre la faiblesse car ces
philosophies ne nous font pas avancer d’ un pas pour saisir ce que fait la science. Trop soucieuse de fondement,
I épistémologie semble ignorer que la pensée scientifique ne s'en est jamais tenue aux consells de prudence des
idéalistes et positivistes. « Cette doctrine ne fait pas bon ménage avec les sciences, notamment avec la physique. Au
lieu de se limiter a rassembler des connexions inflexibles entre les phénoménes et d' en donner une expression
fonctionnelle quantitative, la physique essaie d’en pénétrer les mécanismes. Par exemple on y parle de forces,
d’actions & distance, par contact, etc. Conformément a leur positivisme, les épistémologues désapprouvent les
savants qui vont au-dela des lois et qui transportent dans la réalité extérieure des représentations qui nous sont
données par I’ expérience interne: ainsi les forces entre les corps seraient issues d’ une analogie injustifiable entre les
phénomeénes externes et ceux que nous observons dans notre propre corps. On objecte ala notion de force d' étre la
projection de notre sentiment de I'effort musculaire ou d’'une prégnance hiologique (« anthropomorphisme des
causes et des forces »). »”

La philosophie de la nature de Largeault se réclame du réalisme et se propose de restituer a la composante
ontologique de I'explication les concepts qui lui font défaut. Si les notions de cause et de substance sont
nécessaires, ' est parce que les questions de causes sont aussi des questions de choses”’. Expliquer par les causes,

dit parfois I’ auteur, ¢’ est expliquer par les choses, & savoir par ce qui est®. |1 voit lala possibilité d’ une convergence

2SN, p. 172.
% « Depuis Aristote les philosophes ont peu contribué & éucider la cause. I1s dépensent le plus clair de leurs efforts & montrer que les causes
véritables nous sont cachées. Ils ont cru Hume qui partait du principe que les causes doivent se révéler ala simple perception du regard. Pour les
izgéalistes ce qui ne s observer pas n’existe pas. Les positivistes décident donc qu’ une ontologie du substrat causal est inutile. » SN p. 128.
SN, p. 173.
MARZO 7« Lessci gntifiqg% ont contri bL_Jé a chercher dans‘I&s causes méme lorsqu’ils donnent |’ adhésion & une méthologie positiviste. Les analyses de
2012 Hume sur I’induction et la causalité n’ ont eu aucun impact sur eux. » SN, p. 55.
% « Quand on a expliqué par les causes, on explique soit par les choses (causes transitives), soit par les formes. Laforme ¢’ est la fonction de la



Xavier Verley | Epistémologie ou philosophie de la nature?

entre la science contemporaine et la métaphysique traditionnelle. A Hume et Kant, il préfére les métaphysiciens
comme Platon, Aristote et Leibniz dont les concepts de forme, de cause et de substance permettent de penser ce que
fait la science actuelle.

Positivistes et idéaliste prétendent parler au nom de la raison et en méme temps ils réduisent la cause a une
relation de consécutivité ou une relation a priori. Pour Brunschvicg la métaphysique n’a pas besoin de se fonder sur
la causalité, confinée & une expérience de I’ esprit humain, puisgue les causes ne supposent aucun substrat. Largeault
part au contraire de la distinction aristotélicienne et souligne sa pertinence pour I'intelligence de la physique. Pour
comprendre comment la nature agit, comment se produisent les phénomeénes dans tout changement, il faut partir de
la célébre théorie des quatre causes. « La physique demande des causes transitives (champs, prégnances), des
propagations d’ espéces (particules virtuelles, supports de prégnance), des causes formelles (symétries) et des causes
matérielles (conditions initiales, espace-susbtrat, permanences. »° La cause efficace ou motrice et la cause finale
sont extérieures al’ objet ou I’ événement. Dans la premiére, la cause reste extérieures al’ effet; elle ne coincide avec
I’ effet ni dans I’ espace, ni dans le temps. Dans |’ effet quel que chose de nouveau semble s étre produit. Pourtant on
ne peut les séparer totalement et s'il y a identité on n’explique plus le changement sans lequel |’ appel aux causes
perd son sens. Les causes efficaces « recouvrent le processus déclenchant (I’ étincelle qui enflamme un mélange de
gaz, et les conditions permanentes (la configuration globale d’ une puits de potentiel, I’ affinité de I’ oxygene et de
I hydrogene). »* En produisant quelque chose de distinct d'elle, la cause s est propagée dans | effet et pour agir elle
S'est déployée dans I'effet. Ces causes soulévent une difficulté redoutable car on doit admettre a la fois une
discontinuité puisque I’ effet est nouveau par rapport a sa cause et une continuité sinon on ne comprendrait pas
comment la cause se propage dans I'effet. La causdité dite efficiente ou transitive™ résiste & I’intelligence
rationnelle et conserve un caractére mystérieux parce qu’ elle garde comme |’ avait noté Meyerson « un pied dans le
monde de la volonté ou de I’ action anthropomorphique ». »* C’est sans doute son origine qui larend si difficile &
comprendre malgré safamiliarité.

La cause finale apparait aussi comme une cause externe; elle s'unit a I’ objet ou I'événement au terme du
processus. Cette sorte de cause demeure indispensable en physique et il convient de les admettre comme une
« hypothése nécessaire ». Sans elle ¢’ est la philosophie de la nature qui risque d' ére inintelligible: « Les premiéres
formulations des principes de stationarité, présentés comme des principes de maximum et de minimum (Leibniz,
Euler, Maupertuis) sont imprégnés de finalité: « La conception de Maupertuis apparait comme une parcelle de foi
religieuse tombée dans la mécanique » (Mach). On commence par croire que la mécanique se dérive de principes
métaphysiques. Plus tard Lagrange montre que ces principes métaphysiques peuvent aussi bien se déduire des lois
de lamécanique. »*

Avec les causes matérielles et formelles, on touche aux constituants essentiels, immanents alaréalité physique.

La premieére correspond au substrat permanent ou encore a la condition initiale. Chez Démocrite la cause matérielle

chose, déterminée par son essence, non par la simple apparence extérieure, ¢’ est ce par quoi |’ objet opére.. » SN, p. 180-1.

2 SN, p. 180.

© PPR, p. 118.

31 « Autrefois on appelait transitives ces causes parce qu'elles agissent en se transmettant. Elles passent dans I'effet et éventuellement se
propagent a d' autres effets (propagation d’ une épidémie). » PPR, P. 119.

2 PPR, p. 119.

39N, p. 117.

MARZO
2012




Epistémologie ou philosophie de la nature? | Xavier Verley

représentait les atomes et le vide et chez Empédocle les quatre éléments. La seconde, propriété géométrique, est
inséparable de |’ objet et du milieu; sans elle I’ objet N’ existerait pas. C'est dire son importance pour la philosophie
de la nature et Largeault ne manque pas de souligner leur pouvoir d'intelligibilité pour la physique. Contre les
positivistes et les scientistes, il fait vaoir que les causes formelles exercent un réle de premier plan dans
I’explication en physique; il n'y est pas question seulement de masses, de forces mais aussi de formes. Le
mouvement des objets a lieu dans I’ espace qui est d’ abord affaire de géométrie. Dans la mécanique ancienne, la
forme est un cadre vide dans lequel corps et forces viennent se loger. Dans la mécanique nouvelle la place et
I"importance de la géométrie s accroissent puisque les forces s analysent en formes. La causalité efficace fait valoir
le role des forces et la causalité formelle celui des formes®. D’ol la question, des formes ou des forces, sont les
plus fondamental es?

L e passage de la cause efficace & la cause formelle

En expliquant par les forces, on fait appel & des entités cachées et ainsi on déroge a certains principes
nominalistes d’ économie qui interdisent de faire appel a des entités théoriques abstraites parce qu’ inobservables. En
mécanique quand on parle de force ou de champ qui associe espace et force, on entend la cause efficace qui n’est
pas intelligible en elleméme: « L’énigme majeure est la cause efficace. »*® Quand on réduit les causes & des
conditions immeédiates ou lorsqu’ on les remplace par des relations de succession, on escamote la difficulté. Mais
lorsgu’ on croit, comme |’ auteur, que la cause d’ un phénomeéne n’est pas simplement un autre phénomeéne, on doit
convenir de laréalité de la cause efficace et de la possibilité de larendre intelligible en démontrant qu’ elle peut étre
traduite en cause formelle®.Le point de vue de la causalité formelle apparait non seulement dans la physique
moderne mais aussi dans la géométrie sous-jacente a la mécanique classique ou |I’on parle surtout de forces et
d’ accélérations. Les lois de Kepler décrivent les propriétés géométriques des trgjectoires issues de I’ observation:
« Seconde loi de Kepler: est-ce la géométrie qui crée la force ou bien la force qui crée la géométrie? »*" Newton
explique les propriétés des mouvements des corps célestes par des forces, ¢’ est-a-dire par une cause efficace: la
force d' attraction dérivée d’ un potentiel, est proportionnelle ala masse et inversement proportionnelle au carré de la
distance au centre du soleil: « Les propriétés dynamiques s entrelacent avec les propriétés géométriques. »*® Les
forces sont considérées d'un point de vue mathématique; bien qu'inintelligibles en ellesmémes, elles offrent
I"avantage de se laisser géométriser. Mathématiquement on peut les représenter par des lois quantitatives précises:
« La mécanique ne conserve-elle que la cause efficace? Non pas. D’ aprés la premiére loi ol n'interviennent pas de
forces appliquées, latrajectoire est imposée par la géométrie de I’ espace qui agit cause formelle. L’ égquivalence des

repéres en mouvement relatif uniforme découle des propriétés de groupe des changements de coordonnées

3 « Laphysique était la science de la matiére, la géométrie la science des formes. » SN, p. 52.
¥ SN, p. 221.
% «La physique contemporaine est plus réaliste que cela; sous un nom ou |'autre (champs, forces, interactions) elle admet les causes
génératrices ou propagatives, elle recourt aux causes efficaces, et, en faisant la théorie, les éléve a la cause formelle. Il semble, d'apres la
physique récente, que les causes efficaces s analysent en causes formelles, ce qui s accorde avec ce que pensaient Platon et Aristote. Si la nature
et intelligible, les causes efficaces, une fois venues alathéorie, ne peuvent pas manquer de se réduire ades formes. » SN, p. 222.
3 SN, p. 175.

MZA oRlzzo % SN, p. 181 « A partir de la connaissance du potentiel newtonien et en exprimant |’ énergie cinétique en coordonnées polaires, on peut écrire un
lagrangien d'ou I’ on tire I’ expression des moments, et de Ia un hamiltonien.. » id.



Xavier Verley | Epistémologie ou philosophie de la nature?

galiléens. La cause efficace (seconde loi) est plus opague. Et quelle est la raison de la formule qui décrit la
gravitation? Newton distinguait les forces des causes. La premiére appartient a la physique qui procéde
mathémati quement et contréle ses conjectures par I’ expérience. Les secondes relévent de la métaphysique. »*°

Ne reconnaissant que les forces, Kant n’admet que la causalité efficace. Il préfére le dynamisme qui explique
par les forces au géométrisme qui part de I’ espace comme principe d’ explication du mouvement car on ne retient
aors gque le changement de position. Les forces d'inertie, véritables causes formelles, sont rejetées. Elles sont
fictives parce qu’ elles naissent des propriétés de repére.

La physique relativiste ou la gravité est considérée comme une propriété de |’espace-temps (relativité
générale) géométrise plus que celle de Newton ce qui fait dire a Largeault, contre I’idéalisme et le positivisme
dominant, que la causalité formelle est partout présente dans la physique moderne: « Les considérations de forme
ont été, depuis 1905, al’ origine de tous les progres de la physique. On comprend mieux la gravité depuisqu'on I'a
géométrisée. La géométrie aide a comprendre les interactions fondamentales, les défauts des milieux ordonnés,
etc. »*° Non seulement |a science moderne n’ exclut pas les causes mais elle tend & donner un statut ontol ogique aux
formes. Le passage de |la causalité efficace a la causalité formelle rend-il la premiére totalement intelligible? S agit-
il d’'une réduction réussie?

Si cette transformation est possible, cela signifie que I'on peut passer de la consécution temporelle a une
consécution logique ou structurelle qui implique un rapport entre une forme et ses parties. Pour déduire I’ effet de sa
cause, il faut disposer d'une théorie ou d’'un formalisme permettant de connaitre la raison de I’ effet: « Ainsi aux
raisons dans les théories correspondent les causes dans la réalité. Les causes dans la réalité sont des forces, des
actions, des propagations d' action. Elles sont attachées a des objets étendus. Les raisons n’ont aucune de ces
propriétés. Reste que en découvrant et en analysant des causes efficaces, les théories les rendent intelligibles et ces
causes se transforment en causes formelles. »™ En théorie newtonienne, ce sont les corps et les particules qui
agissent a condition d’ admettre aussi les forces fictive ou d'inertie. Si on quitte le point de vue des forces pour celui
de I’ énergie, on passe en théorie hamiltonienne ol I'on considére moins I’ action causale et les termes de |’ action
gue les positions et les moments: ici ce qui compte c'est I’ invariance apreés transformation. Passer d’un formalisme
de causdlité efficace a un formalisme de causalité formelle permet d’ obtenir une plus grande richesse en relations,
un degré de cohérence systématique plus élevé et de mieux voir la raison profonde des phénomenes. Ces deux
formalismes interviennent a des niveaux différents: le premier est mieux approprié a des données locales dans la
mesure ol I’ action vient d'un individu spécifié et se communique a un autre individu spécifié. Dans le second les
individus s effacent au profit de la forme ou de la structure de I'action. La forme ou logos a un caractére
impersonnel et intemporel. Passer du premier au second n’implique pas une réduction ou encore une éimination:
« |Is permettent de calculer les mémes quantités pour les mémes grandeurs. Mais il arrive que celles qu’on calcule
par un formalisme de causalité efficace soient une approximation de celles du formalisme de causalité formelle (e.g

faire la comparaison de la mécanique newtonienne avec la relativité restreinte ou générale). »** Puisqu’ on peut

SN, p. 139
“PPR, p. 55
“ SN, p. 179.
“2 9N, p. 182.

MARZO
2012




MARZO
2012

Epistémologie ou philosophie de la nature? | Xavier Verley

expliquer autant par les formes que par les forces, peut-on dire que le statut ontologique de la forme soit égale a
celui delaforce?

Sur ce point Largeault se rapproche de Thom qui interpréte la forme comme un « logos génératif »*. Le terme
«logos » al’ avantage de suggérer autant la forme que I’ action de sorte que I’ explication par les formes dispense de
recourir aun démiurge ou a une Ame du monde. Il serait donc inexact de parler de platonisme si on entend dire que
le platonisme explique en réduisant a une forme. Ici les formes agissent: « Nous penserions que les formes
n' agissent pas toutes seules, proprio motu. Néanmoins les formes agissent: courbure de I’ espace, forces fictives,
points singuliers. »* L’ immanence et |’ action des formes dans le réel empéche que la causalité efficace se réduise a
la causdlité formelle. On ne passe pas de la cause & I'effet par une inférence logique semblable a celle qui unit
I"antécédent au conséquent. Si cela était possible, cela signifierait que cause et raison sont identiques et que
principe de connaissance et principe de réalité se confondraient et I’ existence se déduirait de I’essence: « Sil y a
identité, il y aanalogie: une cause est a ses effets comme une raison a ses conséquences. Une raison implique ses
conséguences. De méme une cause contient ses effets. S ensuit-il que tous les jugements sont contenus dans les
concepts, et les énoncés synthétiques deviennent analytiques. Le méme rapport (de principe & conséquence, de
cause a effet dans le systéme de Spinoza, est celui entre Dieu et le monde, la substance et ses accidents. »*
Transformer la cause efficace en cause formelle congue comme essence n’implique pas qu'on puisse déduire
I’ existence de I’ essence. Laforme ne peut engendrer la chose atitre de cause efficace. La consécution temporelle ne
peut se traduire totalement en consécution logique parce que I’ existence est une activité et I’essence une forme
atemporelle. Ainsi |e passage de la cause efficace & la cause formelle renvoie aux rapports de I’ étre et du devenir®®

Leprincipe de causalité et le déterminisme

Le principe de causalité revét plusieurs formulations: d'abord que tout événement a une cause et Leibniz
comprend le principe comme signifiant que tout est intelligible: la cause est identifiée a la raison de sorte que le
principe de causalité équivaut au principe de raison suffisante. Il faut alors admettre la prescience et la
prédétermination de I’ avenir: connaissant I’ état présent on peut prédire I’état a venir aussi loin que I’on veut. 1l
s énonce ensuite comme principe d équivalence entre la cause et I'effet, « causa aequat effectum »: I’ effet est
proportionné a la cause car si I'effet excédait la cause, cet excédent serait sans cause. Le principe de causdlité
suppose une métaphysique identitaire et unitaire; au changement on substitue la permanence pour des processus
locaux.

Le déterminisme apparait comme une conségquence du principe de causalité. 1l peut prendre un sens local
lorsqu’on ne prend en considération que des systémes isolés qui forment un tout complet. Cette hypothése de

I"isolement doit permettre d’ éliminer I’ action de facteurs extérieurs sur le systéme sinon on pourrait observer des

“PPR, p. 119.
4 SN, p. 180.
®1d.

% «La notion de cause renferme d'ailleurs un éément indéterminé et illimité que les sciences ne parviendront vraisemblablement jamais &
épuiser et que les métaphysiciens traduiraient peut-étre en disant que causer c'est exister. Tout est cause mais tout n’est pas cause de n’importe
quoi. Tel est le sens que je trouve a I’ adage thomiste « operatio sequitur esse » Causer est une extension de I’ acte d’ &tre. D’ou la vanité des
espoirs de « définir » les causes et de faire des causes en général une théorie universelle et globale » Les origines du positivisme (OP) p. 6.



Xavier Verley | Epistémologie ou philosophie de la nature?

effets sans causes. Sous sa forme laplacienne, il prend un sens global et implique qu’a chague moment de I’ histoire
un seul événement est nécessaire: « De la possihilité de prédire a court terme le comportement d une situation
expérimentale, on passe & considérer la possibilité de prédire le comportement de tout I’ univers & I’infini. »* Le
déterminisme laplacien postule que les événements futurs sont cal culables moyennant la connaissance du présent et
des lois d'évolution. Connaissant exactement les conditions initiales ou causes et la loi d’évolution d'un systeme
dynamique peut calculer et prédire le déroulement du processus. Quand on a pose les causes du mouvement et
qu’ on connait le lien causal de I’ antécédent au conséquent, la trajectoire est fixée de maniére unique™. L’ expression
mathématique du déterminisme, par le recours aux modeles différentiels, permet de décrire la nature a condition
gu’ une |égere modification des conditions initiales ne modifie pas latragjectoire. [I ne montre pas comment la nature
agit, ni ne spécifie comment |’ effet s'est produit. || exprime le voau secret de toute explication, ¢ est-a-dire le
passage de la cause efficace a la cause formelle ou de I’ existence a |’ essence: al’ action de la nature, il substitue un
« logos génératif »*. Le déterminisme |aplacien prolonge I’idéal leibnizien ol I’avenir est contenu dans le présent,
ce qui rend le temps superflu. En I’ associant al’idée de calcul et de prédiction, il semble qu’ on assiste au triomphe
delaraison.

Et pourtant il arrive que connaissant les conditions initiales d’un mouvement, des comportements irréguliers
peuvent apparditre qui échappent aux prises du calcul: I'usage des équations différentielles n'implique pas
nécessairement la prédictibilité. Aux méthodes quantitatives on substituera des méthodes qudlitatives qu’ offre la
dynamique qualitative. Ces mouvements chaotiques turbulents dans I’ espace et e temps ne sont pas rebelles a toute
forme. Ils manifestent des ordres apériodiques qu’on appelle « chaos déterministe » et implique I’ existence d’'un
déterminisme avec imprédictibilité: c’est ce que Popper n'a pas vu.*® L’ évolution d'une turbulence révéle qu'il y
perte de corrélation entre les états initiaux trés voisins et les états asymptotiques trés écartés: ainsi I’ avenir échappe
méme lorsgu’ on connait laloi d'évolution et les conditions initiales. Pour expliquer les phénoménes on introduit les
atracteurs étranges: ce sont des régions bornées de I’ espace qui finissent par attirer toutes les trgjectoires. Ils se
définissent aussi par la propriété de dépendance sensitive par rapport aux conditions initiales et permettent de
représenter et mesurer la notion de chaos. Que le déterminisme n’implique pas la prédictibilité ne prouve pas le
désordre et I’ aléatoire dans la nature puisgu’ une Iégére perturbation des coefficients du systéme ne déstabilise pas
I"attracteur. S'il y a stabilité structurelle, autrement dit résistance aux perturbations, le processus peut étre
représenté par des équations différentielles déterministes. On se trouve donc devant un paradoxe qui infirme la
version laplacienne du déterminisme: il peut y avoir déterminisme sans prédictibilité, ¢’ est-a-dire sans qu’ on puisse
déduire les effets des causes.

La philosophie de la nature qu’ offrent les ouvrages de J. Largeault ne repose pas sur une métaphysique de
I"essence qui prétendrait a I'intelligibilité totale: elle rencontre des obstacles et se heurte méme a des apories; le

passage de la cause efficace a la cause formelle, I’ existence d’'un déterminisme sans prédictibilité révélent une

47 SN, p. 225. « Le déterminisme, au contraire de la causalité est, en principe, indifféremment local ou globalisé puisqu’il peut s entendre de la
totalité de |’ évolution de I’ univers. La causalité est toujourslocalisée. » SN, p. 178.

4 L unicité de la trajectoire qui découle d’ un théoréme d’ existence et d’ unicité des solutions traduit le fait que des causes identiques (similaires)
produisent des effets identiques similaires. » PPR, p. 128.

“9 SN, p. 177.

% Que le déterminisme puisse s accompagner de I'imprédictibilité permet de le dissocier du fatalisme auquel on I’ a souvent associé. La science
ne prouve ni le fatalisme, ni le hasard.

MARZO
2012




Epistémologie ou philosophie de la nature? | Xavier Verley

nature douée alafois de stabilité structurelle et du pouvoir de s écarter de |’ équilibre.

Lesaporiesfondatrices dela philosophie de la nature

Pour rendre le réel intelligible, la philosophie de la nature procéde comme la science et rencontre les mémes
apories fondatrices: I'unité et la diversité, |’ étre et le devenir, le méme et I'autre. La nature ne peut étre expliquée
rationnellement que si on découvre une nécessité, ¢ est-a-dire une identité. L’ explication scientifique y parvient en
spatialisant |e temps. Meyerson a souligné le rdle de I’ identification et de I’ unification®.

Pour expliquer un type de changement, le mouvement par exemple, la mécanique commence par des les causes
agissantes (forces) et aboutit a des principes de conservation et des causes formelles. 1l s'agit en quelque sorte
d’ éiminer le temps qui sépare la cause de I'effet pour ensuite les identifier™. Cela ne peut se faire que si le
changement ne se produit pas vraiment dans le temps mais dans |’ espace: on le réduit a un déplacement et ainsi
apparai ssent des formes liées a des principes de conservation, de symétrie et d’ invariance.

Les principes de conservation font apparaitre le role essentiel des formes dans la nature: la conservation de
I"énergie, de la quantité de mouvement, du moment angulaire, de la charge électrique sont des principes
universellement valides: ce sont alafois des exigences apriori et I’ expression de |’ ordre de la nature.

Les considérations de symétrie confirment I’importance de la recherche de I'identité et de I’invariance en
physique. On sait que les lois physiques ne changent pas quand on déplace le systéme de coordonnées par une
transformation globale de I’ espace-temps (Galilée et Lorentz). L'idée de symétrie vient de la théorie des groupes:
€elle permet de découvrir un ordre en raison de la conservation d’ une propriété sous des transformations d'un type
donné. Les objets de la physique contemporaine entretiennent des relations étroites avec la géométrie de I’ espace-
temps. Leurs propriétés dérivent d'une invariance par transformation (transformation de parité, par inversion du
systéme de coordonnées, par rotations). Les transformations de symétrie qui changent un objet en lui-méme
montrent le bien fondé de I’explication scientifigue qui réduit le changement & un déplacement, le divers a
I"identique, le devenir a I’ étre: « Le plus souvent, on atteint la formulation la plus profonde d’une loi physique, i.e
d’une relation causale quand on est capable de la rédiger en assertions d’ existence d’ une symétrie. En insistant sur
I’identité, Meyerson voyait juste. »* L’ importance de la symétrie dans les lois de la physique confirme la portée des
principes d’invariance; en passant aux équations on supprime I’ asymétrie cause-effet.

Pour la philosophie de la nature, rendre intelligible c'est réduire le temporel a du spatial parce que seul
I’ espace renferme des symétries. On ne découvre de symétrie dans le temps que si on la suppose réversible,
circulaire: « Le temps n'est rien de réel, juste une apparence qu'on élimine par des changements de géométrie.
Image mathématique parfaite de la prédétermination et de I’ éernité simultanée dans un formalisme conforme au

« principe du langage permanent. »** On ne peut donc faire du temps un principe d’ explication puisqu’il produit la

5! De laraison, Meyerson dit ceci : « Elle n’aqu’un moyen d’ expliquer ce qui ne vient pas d’elle, ¢’ est de le réduire au néant. » Quand R. Thom
dit que pour rendre intelligible, il faut « spatialiser le concept », il retrouve une idée analogue.
%2 « L'idée de cause implique une identité ou une similarité, extraite par abstraction ou sélection entre des circonstances distinctes dans e temps
MARZO et éventuellement dans |’ espace. » SN, p. 117.
2012 ®PPR, p. 5.
5 SN, p. 121.



Xavier Verley | Epistémologie ou philosophie de la nature?

diversité, le multiple, I’autre aors que la raison recherche I'identité qu’elle trouve dans I’ espace. L’ espace ne
supporte pas la contradiction puisque le méme objet ne peut occuper des points distincts, ni des objets distincts
occuper les mémes points. Pour comprendre le temps on transforme I’ asymétrie temporelle présente dans la cause
efficace et on retrouve ainsi la symétrie de laforme.

Pourtant J. Largeault ne croit pas qu’'on puisse réduire la causalité a une identité sinon ce serait nier le
changement et le devenir. De méme que la cause efficace conserve son caractére énigmatique, le déterminisme sans
prédictibilité demeure un obstacle a I’ explication. L' auteur ne verse pas pour autant dans I’irrationalisme comme

celaarrive chez Meyerson.

Conclusion: Lanature, lesformes et laraison

Plutét que d’ échecs, J. Largeault préfére parler d’ obstacles a laraison. De ce que tout dans I’ univers n’'est pas
susceptible d' étre compris par une raison en quéte d'identité, il ne s ensuit pas qu’ on soit condamné au scepticisme
ou contraint de verser dans I'irrationalisme. L’exemple des Grecs avec la découverte des irrationnelles et toutes
sortes de paradoxes rappelle la nécessité de relativiser les prétendus échecs de la raison. A la différence de la
philosophie de Popper, la philosophie de la nature 0’ admet pas que le rationnel soit dans e sujet et I'irrationnel dans
la nature. A la différence du positivisme, elle ne congoit pas la natue comme un systéme de lois construites par
I"esprit. L'irréductibilité de la cause efficace a la cause formelle et le déterminisme sans prédictibilité ne prouvent
pas que la nature travaille sans ordre™: « Devant ces résultats, on se demande comment la nature qui engendre de
I’ ordre et des symétries visibles, peut aussi travailler d’une maniére approchée. |l apparait que la nature est moins
stable, et les écarts al’ équilibre plus dangereux et plus probables, qu’ on ne croyait. Les Grecs avaient raison dans
leur terreur du devenir. La découverte que I’ordre prend parfois I apparence du stochastique risgue de troubler.
Croire le déterminisme périmé est une vue fausse et simpliste. »® L’ auteur ne croit pas que la science ou la
philosophie, méme lestée de métaphysique, parviendront & démontrer I’ identité du réel et du rationnel. Au mieux on
peut croire aleur convergence asymptotique. Celaimplique que laraison ne peut étre extérieure ala nature.

En effet la raison explique les choses au moyen de formes ou « logoi » mathématiques qui engendrent une
nécessité non pas épistémique mais ontologique, provenant de ce que la raison n’est pas séparée des choses: « La
nécessité sous-jacente a I’ explication revét une forme mathématique, elle tient aux concepts: principe de moindre
action, de conservation, entrelacement de la réalité physique (propriétés des solides, des milieux conducteurs, €tc.)

et de la géométrie. La nature peut étre rendue rationnelle parce qu'elle I’ est déja. »*

Ceci n'est concevable qu'a
partir du principe d’ unité de la nature: non seulement on peut dire qu’il existe un parallélisme entre les dynamiques
physiques et les dynamiques mentales mais on peut gjouter que I’intelligence travaille comme la nature ou I'imite.

L es formes mathématiques ne sont pas construites et appliquées par laraison a une nature indifférente a1’ ordre. Les

% « Les embarras actuels autour du déterminisme semblent étre « la faute aux mathématiques » puisque I’irrégularité se manifeste dans les
dynamiques abstraites. La mathématique et la nature se rencontrent pour créer de I’irrégulier, I’une par des concepts et des moyens rigides,
I’ autre par des a peu pres, dans |’ animé comme dans I’ inanimé. Ou bien peut-étre que es mathématiques sont plus riches que la nature et que par
exemple des hamiltoniens presque intégrables, a plus de deux degrés de liberté, pour lesquels les régions de stochasticité ne sont pas isol ées par
des trajectoires réguliéres, sont inutilisables en physique. » SN, p. 93.

% SN, p. 228.

5" PPR, p. 59.

MARZO
2012




MARZO
2012

Epistémologie ou philosophie de la nature? | Xavier Verley

mathématiques sont tout autre choses qu'un langage, réle auquel les réduisent les philosophies idéalistes et
positivistes et encore moins a des tautologies. Ce sont a la fois des sciences causales, des sciences de |’ espace et de
la nature: « Mathématiser ne consiste pas forcément a transformer en un calcul formel ou combinatoire la structure
d’un domaine. Identifier les notions mathématiques et les notions physiques est incorrect. Les séparer dépouille la
physique de son intérét en la réduisant a des manipulations symboliques et a du bricolage expérimental. Le
conventionnalisme en sort. Le langage mathématique colle a des faits physiques. E.g un rotationnel localement
signifie |’ absence de tourbillons (le flux ne fait pas tourner les vecteurs) etc. En utilisant ce concept, on bénéficie du
réseau de théorémes ou il figure. On sent qu'un concept physique est autre chose qu’un concept mathématique
affublé d’une interprétation qui marche. La premiére conjecture qui vient al’ esprit est que les mathématiques sont
le langage de la physique parce qu'elles sont d’abord celui de la nature. »*® Si les concepts mathématiques
permettent de décrire le logos des choses, c'est qu’elles n’en sont pas séparées. Les égquations n’expliquent pas la
nature intime du réel mais sa structure. Elles décrivent des relations a partir desquelles ont peut en engendrer
d autres.

La philosophie de la nature de J. Largeault retrouve I’ inspiration du grand rationalisme qui refuse de dissocier
physique et métaphysique, la nature et la raison, les formes et le réel. Rien de moins dogmatique que cette
philosophie qui se garde bien de trancher impérativement & propos de certaines controverses récentes.
« L’escroquerie est de prétendre que I’ état actuel des sciences impose I’ un des termes de I’ option: déterminisme et
indéterminisme se rencontrent des I’ antiquité et ne dépendent pas de ce que les savants seraient capables de prouver
ou de réfuter. Cela étant, les indices de vraisemblance qu’ on tirerait des dével oppements de la dynamique parlent en
faveur du déterminisme. »* Son rejet du scientisme traduit un sens aigu des problémes qui apparaissent aussi bien
dans la philosophie que dans la science. Rien d' éonnant a cela quand on sait a quel point la pensée scientifique ou
philosophique est inséparable du risgue. Des deux cbtés on avance une conjecture a partir d’ une réalité réfractaire

aux affirmations péremptoires.

% PPR, p. 84.
% SN, p. 230.



eikasia | @

EEEEEEEEE

www.eikasia.es



	Página 1
	Página 2
	Página 3
	Página 4
	Página 5



