S‘(D'S\ ‘ www.eikasia.es

eikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

revistadefilosofia.org

45



La seleccion de originales para publicacion, se someten de manera sistematica a un informe de

expertos externos a laentidad editora de larevistay a su consejo de editorial.
Estos informes son la base de la toma de decisiones sobre su publicacién o no, que corresponde en

altimainstancia al Consejo de Redaccion de larevistay ala Direccién de la misma.

BASES DE DATOS QUE RECOGEN LA REVISTA EIKASIA

© Dialnet

( B n F BIBLIOTEQUE NATIONALE DE FRANCE

RI REGESTA IMPERII

AKADEMIE DER WISSENSCHAFTEM UND DER LITERATUR MAINT




Director ejecutivo:
Dr. Roman Garcia

Secretaria de redaccion:

Noemi Rodriguez
Pelayo Pérez

Consejo de Redaccién

Dr. Fernando Pérez Herranz (Univer
sidad de Alicante), Dr. Patricio Pe-
nalver (Catedratico Filosofia, Univer-
sidad de Murcia), Dr. Alberto Hidal -
go TuAdn (Universidad de Oviedo),
Dr. Roman Garcia (Dr. en Filosofia.
Director Instituto de Estudios para la
Paz), Dr. Rafael Morla (Catedratico
de Filosofia, Universidad de Santo
Domingo, RD.), Dr. Antonio Pérez
(Universidad de la Laguna), Dr. Ri-
cardo Sanchez Ortiz de Urbina, Dr.
Felicisimo Valbuena (Universidad
Complutense de Madrid), Dr. Jose
Antonio Lépez Cerezo (Universidad
de Oviedo), Dr. Silverio Sanchez Co-
rredera, Dra. Alicia Laspra (Universi-
dad de Oviedo), Dr. Pablo Huerga
Melcén, D. Mariano Arias, Dr. Jaco -
bo Mufoz (Catedratico de Filosofia
de la Universidad Complutense de
Madrid.) Dr. Félix Duque (Catedrati -
co Historia Moderna Universidad
Auténoma Madrid), Dr. Luis Alvarez
Falcén (Universidad de Zaragoza).

Foto portada:Piedra Rosetta.

ISSN:1885-5679

© de la edicioén:
Eikasia Ediciones

Maquetado y diseiio
Fran F. Yebra

Edita

Eikasia Ediciones
Bermudez de Castro 14 bajo
Oviedo.

C.P: 33011

Espafia.

Teléfono: +34 984 083 210
Fax: +34 985 080 902

www.eikasia.es
eikasia@eikasia.es

Origen: Fuerte de San Julian, el-Rashid (Rosetta), Egipto. Periodo ptolemaico, -196. British Museum



ndmero 45 Los AntiModernos. Anti-ilustrados, conservadores, reaccionarios, ultramodernos
Coords. Juan Carlos Orejudo Pedrosa. Lucia Ferndndez Flérez y Julian Arroyo Pomeda

Articulos

Juan Carlos Orejudo Pedrosa y Lucia Fernandez- Florez. 7
Introduccion: La actualidad de los antimodernos, pp.7-36.

Capitulo I: ElI Pensamiento Politico de los Antimodernos

Luis Gonzalo Diez. 35
Edmund Burke: De la Sociedad comercial a la Democracia Totalitaria, pp.37-56
Resumen/Abstract

Carl Schmitt, una lectura antimoderna de la modernidad : la triple traicién de Hobbes. 55
Yves Charles Zarka, pp.57-70.
Resumen/Abstract

Antonio Rivera Garcia. 71
Representacion y Critica de la modernidad en Voegelin y Schmitt, pp.71-90.
Resumen/Abstract

Jordi Riba. 91
Anti-modernidad y concepcién de lo politico, pp.91-102.
Resumen/Abstract

Lucia Fernandez Flérez y Juan Carlos Orejudo Pedrosa. 103
Las Relaciones Peligrosas de Hannah Arendt: Revolucion y contrarrevolucién politicas en el

discurso antimoderno , pp.103-126.

Resumen/Abstract

Capitulo I1: La anti-ilustracién: la quiebra de la Razon.

Julian Arroyo Pomeda. 127
Penumbras en la casa de la razén, pp.127-144.

Resumen/Abstract

Alvaro Pelaez Cedrés. 145

Cassirer, Habermas y el problema de la unidad de la Razén, pp.145-160.
Resumen/Abstract



Domingo Fernandez Agis.
La ética de Lévinas, un pensamiento de la responsabilidad, pp.161-170.

Adriana Rodriguez Barraza
El a priori linguistico de la razén, pp.171-186.
Resumen/Abstract

Capitulo 111: La Estética entre luces y sombras.

Rodolfo Lépez Isern.

“La imaginacién no es un estado: es la existencia humana en si misma”, pp.187-208.

Resumen/Abstract

Roberto Sdnchez Benitez/Juan Carlos Orejudo Pedrosa.
Valéry anti-moderno: de la “poesia pura” al yo posible, pp.209-224.
Resumen/Abstract

Capitulo IV: Religién y Modernidad.

Félix Garcia Moriyoén.
¢Tiene algun futuro la religion?, pp.225-236.

Antonio Rivera Garcia.
Blumenberg y el Debate sobre la Secularizacién, pp.237-244.
Resumen/Abstract

Capitulo V: Retratos y Semblanzas.

Luis Gonzalo Diez.
El Ideario Politico y la Evolucidon ldeoldgica de Donoso Cortés, pp.245-250.
Resumen/Abstract

Gerardo Bolado.
Menéndez Pelayo y las Verdades de la Tradicion, pp.251-262.
Resumen/Abstract

Silvia Lavina.
La idiosincrasia antimoderna de Nicolas Gomez Davila, pp.263-276.
Resumen/Abstract

161

171

187

209

225

237

245

251

263






Juan Carlos Orejudo Pedrosa y Lucia Fernandez Flérez | Introduccion. La actualidad de los Antimodernos

Introduccion. La actualidad de los Antimodernos
Juan Carlos Orejudo Pedrosa y Lucia Fernandez Florez

En este nimero especial de la Revista Eikasia dedicada a los antimodernos, y que abarca histéricamente una
cantidad innumerable de autores, nos centraremos principalmente en las ideas desarrolladas por unos autores que
pensaron sobre su propio momento histérico, incluso podriamos decir que reaccionaron a través de sus
pensamientos, a través de sus escritos, a los acontecimientos y a las ideas modernas en el momento de su aparicion
y de su realizacion historica a través de instituciones como las democracias parlamentarias, los sistemas de partidos
politicos, el principio de representacion, las sociedades cientificas, el Estado Liberal, el Estado Providencia, etc.

A través de algunos pensadores y escritores, se sistematizaron y se extendieron las ideas que denominamos anti-
ilustradas o anti-modernas. Concretamente, el presente libro se concentra principalmente en las ideas de los
pensadores antimodernos, mas que en la historia de los movimientos antirrevolucionarios o de las
contrarrevoluciones que se originaron en Europa (y posteriormente se extendieron mas alla de Europa), a raiz de la
Revolucién Francesa y de la expansidn de las ideas revolucionarias subyacentes a las declaraciones de los derechos
universales del hombre.

Es preciso tener en cuenta que los antecedentes histéricos de los antimodernos son precisamente los reaccionarios,
los pensadores de la contrarrevolucion.' La anti-modernidad comienza siendo una reaccién contra las ideas de la
lustracion, y empieza realmente a tener una presencia en el mundo politico y filoséfico a partir de la reaccion (o
reacciones) de algunos autores denominados conservadores, reaccionarios, tradicionalistas, etc. que manifestaron su
rechazo y oposicion a los valores y a las ideas proclamadas por la Revolucion Francesa. Nos referimos, en primer
lugar, a Edmund Burke, Joseph de Maistre, y Louis de Bonald. Sin embargo, el caracter peyorativo y negativo del

"2 no concuerda bien con el término “anti-moderno”, tal como lo utiliza Antoine

concepto “reaccionario
Compagnon.® Esto es asi, entre otras cosas, porque la anti-modernidad, lejos de ser sélo una reaccion a los cambios
revolucionarios, trata de establecer su propia interpretacion de estos cambios, conduciéndolos, en ocasiones, a su
verdadera realizacion; es decir, en gran parte, la anti-modernidad se configura como una rama de la modernidad
que no pretende tanto reaccionar contra ella como interpretarla en su origen a la vez que condenarla.

Los términos “Contrarrevolucion” (Godechot), “Reaccionario” (Hirschman), “anti-ilustracion” (Sternhell), y

“antimoderno” (Compagnon), son diferentes nombres para designar a diferentes autores en diversas épocas y

! Véase el libro de Godechot, Jacques, La Contre-révolution, 1789-1804, Quadrige/PUF,1961, p. 2-3: “No habria que creer que la
contrarrevolucion haya estado limitada a Francia (...) Si por tanto, la Revolucién ha sido “occidental” y no solamente “francesa”, si ha durado
ochenta afios y no diez afios, la contrarrevolucion también se ha extendido a todo occidente durante el mismo periodo. Es, en efecto, relevante
constatar que los mas originales tedricos de la contrarrevolucion han sido, no franceses, sino un inglés- Burke-, un suizo- Mallet du Pan-, unos
alemanes- Rehberg y Gentz”. Véase también Steiner, Georges, “Aspects of Counter-Revolution”, The Permanent Revolution. The French
Revolution and its Legacy, 1789-1989, University of Chicago Press, 1989, pags. 129-153.

2 \/éase, Starobinski, Jean, Action et réaction. Vie et aventure d’un couple, Seuil, 1999. (Trad. Cast. Accion y Reaccion. Vida y aventuras de una
pareja, FCE, 2001).

* Compagnon, Antoine, Les Antimodernes, de Joseph de Maistre & Roland Barthes, Gallimard, 2005, p. 19 (trad. Cast. Los Antimodernos,
Acantilado, 2007): “Nos interesamos menos por la historia de la idea de “Reaccion”, designacion politica despreciativa que surge en el curso de
la Revolucién, después de Termidor, y fijada en su sentido moderno a partir de un panfleto de Benjamin Constant, de 1797, titulado De las
Reacciones Politicas.”

JuLio
2012




JuLlio
2012

Introduccion. La actualidad de los Antimodernos | Juan Carlos Orejudo Pedrosa y Lucia Fernandez Flérez

circunstancias historicas. Sin embargo, hemos optado por el término “antimoderno” porque se acerca mas a nuestras
inquietudes actuales, a las preguntas que nos conciernen directamente en la actualidad y no nos dejan indiferentes.
Los antimodernos han tomado conciencia de su condicién moderna, de su pertenencia al mundo moderno, y en este
sentido podemos afirmar, con Antoine Compagnon, que los antimodernos son o quieren ser en realidad los méas
modernos: “Los verdaderos antimodernos son también, al mismo tiempo, unos modernos, aln y en todo momento
unos modernos, o unos modernos a pesar de ellos mismos. Baudelaire es el prototipo, su modernidad -él inventd la
nocion- era inseparable de su resistencia al “mundo moderno” (...) Los antimodernos — no los tradicionalistas —
sino los antimodernos auténticos -no serian otros que los modernos, los verdaderos modernos, no embaucados por
lo moderno, despabilados”.*

La palabra “antimoderno” aparece en Francia a través de la obra de Jacques Maritain titulada Antimoderne, de
1922, asi como a través de la referencia que hace Charles Du Bos, ese mismo afio, al pensamiento de Pascal como
modelo de pensamiento anti-moderno, el cual nos revela el ambito del corazén, del conocimiento sensible e
intuitivo, resaltando el empleo totalmente anti-moderno que hace Pascal de la palabra coeur, como érgano de
conocimiento antes que como 6rgano de sensibilidad.® Maritain, como pone de manifiesto Compagnon, no define ni
caracteriza al antimoderno como premoderno sino méas bien como ultramoderno.® Por esta razén, el concepto de
antimoderno ha llegado hasta nuestros dias con pleno sentido, mientras que los demas términos “anti-ilustrado”,
“reaccionario”, “contrarrevolucion”, nos sitllan en otras épocas, y aunque siguen teniendo un sentido preciso para
nosotros, nos inclinamos mas por el término antimoderno.

La lista de los autores o pensadores antimodernos, como nos advierte Antoine Compagnon, es interminable;
“¢Quiénes son los antimodernos? Balzac, Beyle, Ballanche, Baudelaire, Barbey, Bloy, Bourget, Brunetiére, Barres,
Bernanos, Breton, Bataille, Blanchot, Barthes...No todos los escritores franceses cuyo nombre empieza por B, pero
desde la letra B, un nimero imponente de escritores franceses”.” Antoine Compagnon enumera los rasgos que
caracterizan a los antimodernos: la figura histérica o politica de la contrarrevolucion, la anti-ilustracion o la
hostilidad hacia los filésofos o la filosofia del siglo XVIII, la figura moral o existencial del pesimismo, la figura
religiosa o teoldgica del pecado original, la estética de lo sublime y el estilo de la vituperacién o de la
imprecacion.® En este libro, hemos tratado de ofrecer una visién global, y al mismo tiempo, una visién parcial y
concreta de cada pensador en su vision particular de la historia. EI antimoderno se define en relacion a su situacion
historica, en relacién a sus reflexiones en torno a la historia, en torno al hombre como ser histdrico y finito.

Los antimodernos en la mayoria de los casos son considerados como victimas de la historia y, como sostiene

Compagnon, “mantienen una relacién particular con la muerte, la melancolia y el dandismo: Chateaubriand,

 Compagnon, A., Les antimodernes, op. cit., p. 7-8.

® lbid., p. 8: “Du Bos anotaba en su Diario de 1922: “Esta mafiana, he intentado hacer sentir a mis alumnos el empleo tan relevante, tan
totalmente anti-moderno que Pascal hace de la palabra coeur, el corazén para Pascal, es 6rgano de conocimiento antes y mas incluso que 6rgano
de sensibilidad, cuando dice: es por el corazén que conocemos las tres dimensiones del espacio”.

® Ibid., p. 8-9: “Maritain titulaba Antimoderno una obra publicada en el mismo afio 1922: “Lo que yo llamo aqui anti-moderno, anunciaba ¢l en
el prefacio, también hubiera podido ser denominado ultramoderno”, a saber el tomismo al que Maritain se habia convertido después de haber
rechazado a Bergson, sospechoso de una de las Gltimas herejias condenadas por Roma al principio del siglo XX, el modernismo™.

" Ibid., p. 7.

8 Ibid., p. 17.



Juan Carlos Orejudo Pedrosa y Lucia Fernandez Flérez | Introduccion. La actualidad de los Antimodernos

Baudelaire, Barbey D’ Aurevilly son los héroes de la anti-modernidad”.? Desde otra perspectiva, es el pensamiento
inactual o intempestivo de Nietzsche el que mejor define a los antimodernos, y desde ese punto de vista, “Los
antimodernos son los modernos en libertad”.*

Los antimodernos tienen un origen histoérico preciso: la Revolucion Francesa. Como sostiene Antoine Compagnon:
“Existian tradicionalistas antes de 1789, siempre los hubo, pero no antimodernos en el sentido interesante,
moderno, de la palabra”.** Los anti-modernos han incidido a través de sus ideas o intuiciones singulares en los
ambitos de la politica, de la estética y de la ciencia. Una especie de aire de familia nos permite pensar
conjuntamente a diversos autores, con una fuerte individualidad, como Burke, Baudelaire o Renan, y a tantos otros
autores antimodernos como De Maistre, Chateaubriand, Taine, etc., de épocas tan diversas y distantes entre si.
Antoine Compagnon se refiere a estos autores, tan diferentes entre si y en ciertos casos tan distantes en el tiempo,
con el nombre de antimodernos. El subtitulo de su libro De Joseph de Maistre a Roland Barthes nos da una idea de
la larga historia que abarca nuestro concepto de “antimoderno”.

Albert Hirschman analiza en una obra admirable los dos siglos de la retérica de la intransigencia que dota a los
antimodernos de una larga historia tefiida de diferentes aspectos ideolégicos y, sin embargo, con un plan definido y
determinado: derribar el plan de los modernos, derruir los principios de la libertad individual proclamados en la
Revolucién Francesa, oponerse al sufragio universal defendido a partir de las luchas populares del siglo XIX'y, por
ultimo, atacar el principio de la igualdad de las condiciones socioeconémicas cuyo garante es el Estado Providencia
del siglo XX. Poner en evidencia los efectos perversos, la inanidad y el riesgo implicito en toda accion humana
inscrita en la historia, fue la estrategia de varias generaciones de pensadores reaccionarios para combatir las ideas
progresistas y optimistas de los defensores de los derechos civicos, politicos y socio-econémicos, los cuales fueron
reivindicados y conquistados por los modernos en varias fases de la historia, una conquista de la libertad y de la
igualdad que implicé varios siglos; tal es la tesis de Albert Hirschman.*? Los pensadores reaccionarios, tal como los
analiza Hirschman, ponen de relieve el error de la llustracion que consiste en pensar al hombre como duefio de su
destino, como ser soberano que dispone de la naturaleza y de todo cuanto existe para realizar el plan de la razén.
Todos los esfuerzos por llevar a cabo este proyecto racional conducen al desastre, a la sinrazén, y a la derrota de
todos los proyectos y esfuerzos humanos. Tal argumentacion, propia de los antimodernos, es tan simplificadora y
reduccionista como el argumento opuesto de los modernos segun el cual todo, incluso lo més absurdo e irracional,
conduce al triunfo de la razén y del progreso. La obra de Hirschman tiene la originalidad de criticar no sélo la
retdrica de los reaccionarios sino incluso la retorica de los progresistas.

Albert Hirschman escribi6 su obra sobre el pensamiento reaccionario, segin sus propias palabras, por una sencilla
motivacion: “Contribuir a detener la corriente neoconservadora de los afios ochenta”.** En la década de los afios
ochenta, comienzan a aparecer las primeras criticas de los comunitaristas a los liberales, y concretamente, a la

Teoria de la Justicia de John Rawls, el cual reanudaba no sélo con los principios de la llustracion, sino sobre todo

° Ibid., p. 9.

1 1bid., p. 14.

™ 1bid.,p. 9.

2 Hirschman, Albert O., Deux Siécles de Rhétorique Réactionnaire, Fayard, 1991. (Trad. Cast. Retéricas de la Intransigencia, FCE, 2004.)
¥ Hirschman, Albert O., “La Retérica de la Intransigencia”, en Claves de Razon Préctica, N°50, 1995, p. 14.

JuLio
2012




Introduccion. La actualidad de los Antimodernos | Juan Carlos Orejudo Pedrosa y Lucia Fernandez Flérez

con Kant.*

Nuestra intencion en este libro no es tanto reactivar el debate entre liberales y comunitaristas, entre los
defensores del progreso y de la razén ilustrada, por una parte, y los conservadores, y reaccionarios, por otra parte.'®
El planteamiento general de este libro consiste en ofrecer un andlisis de la modernidad desde la perspectiva de los
pensadores antimodernos; las verdades de la llustracion, de la modernidad, a través de la mirada de los
antimodernos, adquieren una mayor profundidad, en el sentido en que Hirschman define el concepto de
profundidad: “En primer lugar se halla la verdad de las afirmaciones sencillas y claras, cuyo opuesto es obviamente
falso. Y luego estan las verdades profundas, cuyo opuesto contiene asimismo una profunda verdad”.!® Los autores
de este libro, por tanto, consideramos que los antimodernos pueden ayudarnos a iluminar aspectos muy importantes
de nuestro tiempo, con lo cual, tratar de estudiar la modernidad sin tomar en cuenta a los pensadores antimodernos
constituye, sin duda, uno de los lastres y obstaculos para comprender en profundidad nuestra propia historia. Dos
autores franceses, Luc Ferry y Alain Renaut han destacado a través de sus obras la actualidad y la presencia de los
antimodernos en el pensamiento contemporéaneo.’

El concepto de “anti-ilustracion”, estudiado y analizado de manera notable por Zeev Sternhell en su obra Los anti-
lustrados. Del siglo XVIII a la guerra fria, nos sitla en la famosa dialéctica y confrontacion entre racionalistas y
anti-racionalistas, y de alguna manera, nos remite al debate entre el Romanticismo y la Ilustracion, entre la intuicion
y el sentimiento de los romanticos (Jacobi, Hamann, Schlegel) por una parte, y el razonamiento légico y la
demostracién fria y algebraica de la Razén (Descartes, Kant) por otra parte. La anti-ilustracién, por tanto, es
concebida fundamentalmente como un ataque a la razén, y concretamente, a la racionalidad de la llustracion: “La
revuelta contra las Luces francesas -0, mas exactamente, contra la Ilustracion franco-kantiana- marca el nacimiento
de una cultura politica que opone una alternativa global a la vision del mundo, del hombre y de la sociedad forjada
por el siglo XVIII. La modernidad racionalista remonta a la revolucidn cientifica del siglo XVII y a su expresion

politica en Hobbes, a la revolucion de 1688-1689 en Inglaterra y en Francia, a la querella entre los antiguos y los

¥ En relacion a la presencia del kantismo en la filosofia comtemporanea, Alain Renaut hace referencia a la obra de Lenoble, J., Berten, A, Dire
la Norme, L.G.D.J., 1990, p. 8: “Se trata, en Alemania, de K.O. Apel y de J. Habermas, en Francia, de A. Philonenko, y a continuacién de L.
Ferry y de A. Renaut, y al fin, en la filosofia anglosajona, de J. Rawls y de R. Dworkin” (Lugar citado, Renaut, A. Kant Aujourd’hui,
Flammarion, 1997, p. 13) Sobre el debate entre liberales y comunitaristas véase, Mulhall, Stephen, Swift, Adam, El individuo frente a la
comunidad, El debate entre liberales y comunitaristas, Trad. de Enrique Lépez Castellén, Ediciones Temas de Hoy, 1996.
5 Hirschman, Albert O., “La Retdrica de la Intransigencia”, op. cit., p. 10: “Habiendo denunciado ambas retéricas, la reaccionaria y la
progresista, podria demostrar cémo las discusiones entre reaccionarios y progresistas- cada uno con su propia carga de argumentos
intransigentes- son “didlogos de sordos” y artilugios para evitar esa genuina deliberacién y comunicacion entre grupos contendientes que se
supone caracteristica de la democracia”. Sobre la tradicion del antiliberalismo, VVéase Holmes, Stephen, Anatomia del Antiliberalismo, Alianza
Editorial, 1999.
% Hirschman, Albert O., “La Retérica de la Intransigencia”, op. cit., p.10.
7 Nos referimos principalmente a las obras de Ferry, Luc, Philosophie Politique, 1, le droit: la nouvelle querelle des anciens et del modernes,
PUF, 1984; Ferry, Luc, Philosophie Politique, 2, Le Systeme des philosophie de I’histoire, PUF, 1984; Ferry, Luc, Philosophie Politique, 3, Des
droits de I’homme a I’idée républicaine, PUF, 1985; Renaut, Alain, Sosoe, Lukas, Philosophie du Droit, PUF., 1991. Estas obras de Luc Ferry y
de Alain Renaut parten de las criticas heideggerianas a la modernidad y de los criticos a la modernidad como Leo Strauss, Michel Villey,
Hannah Arendt, etc...Estos dos autores (Ferry y Renaut) han manifestado gran interés desde sus primeras obras por las corrientes anti-modernas
y anti-ilustradas; han estudiado en profundidad el “proceso al sujeto moderno” desde las posturas antihumanistas de los pensadores franceses de
la pensée 68,con profundas influencias nietzscheanas (Foucault), heideggerianas (Derrida), marxistas (Althusser, Bourdieu) y freudianas
(Lacan); Véase, Renaut, Alain, Ferry, Luc, La Pensée 68, Essai sur I’anti-humanisme contemporain, Gallimard, 1985. Los siguientes libros o
articulos de Luc Ferry y de Alain Renaut reflejan un interés renovado por los antimodernos; Véase, Mesure, Sylvie, Renaut, Alain, La guerre del
Dieux, Essai sur la querelle des valeurs, Grasset, 1996. (En dicha obra no sélo se analiza el pensamiento de Max Weber, sino también el
10 decisionismo de Carl Schmitt). VVéase también los siguientes capitulos de Renaut, Alain, (dir.), Histoire de la Philosophie Politique, 4, Les
Critiques de la Modernité Politique, Calmann-Lévy, 1999, pp. 363-439: Renaut, Alain, “Qu’est-ce que I’antimodernisme politique?”; Ferry,
Luc, “La critique nietzschéenne de la démocratie”; Ferry, Luc, “La déconstruction heideggerienne de la modernité politique”. Incluso un autor
JuLio como Jinger Habermas, defensor en Alemania de la llustracién, y que reivindica, al igual que los humanistas franceses (Renaut, Ferry) el
2012 pensamiento de Kant, no es indiferente al pensamiento de los antimodernos; VVéase Habermas, Jiinger, El discurso filoséfico de la modernidad,
Katz, Madrid 2008; Habermas, Jiinger, Identidades nacionales y postnacionales, REI México, 1993.



Juan Carlos Orejudo Pedrosa y Lucia Fernandez Flérez | Introduccion. La actualidad de los Antimodernos

modernos (...) El teérico de la Gloriosa Revolucion, Locke, es a la politica y a las ciencias del hombre en general lo
que fue Newton (...) en las mateméticas, la fisica y las ciencias naturales”.*®

El pionero de la anti-llustracion fue Giambattista Vico, el cual ofrece en 1725, “la primera version de los Principios
de una ciencia nueva relativa a la naturaleza comun de las naciones (Scienza Nuova). Desde nuestra perspectiva,
Vico constituye el primer eslabon del antirracionalismo y del anti-intelectualismo, del culto a lo particular y del
rechazo de lo universal. Es el primero en expresar el repudio a los principios del derecho natural. (...) En cuanto a
la influencia directa e inmediata, los fundadores de la cultura de la anti-ilustracién son Johann Gottfried Herder y
Edmund Burke.”™ Sternhell nos sitia en la confrontacién histérica entre los partidarios de la razén y sus
detractores. No obstante, como el mismo Sternhell reconoce, el hombre del siglo XVI1I (Diderot, D’ Alembert) se
guia por la razén en su basqueda de la felicidad, y sin embargo, no es ciego a las pasiones o a los sentimientos.
Tanto Rousseau como Hume, ambos filésofos ilustrados del siglo XVII1, otorgan un lugar a las pasiones y a los
sentimientos morales.?’ En efecto, una de las aportaciones méas novedosas de Sternhell al debate sobre la anti-
modernidad estd en su consideracién de Rousseau, que no es un enemigo de la llustracién sino uno de sus
principales estandartes.

Por otra parte, no seria tampoco verdadero afirmar que los anti-ilustrados nunca recibieron ninguna influencia de la
lustracion. Por otra parte, los modernos o ilustrados se han tenido que enfrentar seriamente a las problemaéticas
planteadas por los antimodernos. A través de los antimodernos, como han demostrado algunos autores (Alain
Finkielkraut) se nos abre una vision mas Itcida y critica respecto a la modernidad.”* No obstante, este libro es
ciertamente muy critico respecto a la antimodernidad que desemboca en los fascismos y en los totalitarismos, en la
negacion de los valores mas irrenunciables del humanismo moderno.

Nos pareci6 oportuno dedicar un apartado a la quiebra de la razon, a las transformaciones o supervivencias de la
razon tras el ataque de los antimodernos, y plantearnos qué tipo de racionalidad es alin posible para un sujeto sin
acceso a las verdades trascendentes de la metafisica, o por decirlo de otro modo, que vive en un universo
desencantado.

Este libro ha sido pensado y escrito por estudiosos de la filosofia que, sin embargo, se muestran interesados,
atraidos y concernidos por la historia. Por una parte, atraidos por lo mas general, por las ideas generales y
abstractas, por otra parte, confrontados con lo particular, la historia, la biografia intelectual de los individuos
singulares. En cierto modo, el primer rasgo que Ilama la atencion del pensamiento antimoderno es su atencion
particular hacia los acontecimientos histéricos, hacia los hechos realizados por los hombres, hacia los hechos
particulares o singulares, los cuales no corresponden siempre con las grandes ideas de la Razon, sino que chocan a

veces de manera tragica con la armonia y el orden inquebrantable de los grandes sistemas filoséficos, con las ideas

i: Sternhell, Zeev, Les Anti-Lumiéres, du XVIII Siécle a la guerre froide, Fayard, 2006, p. 7.

Ibidem.
2 hid, p. 9: “El siglo de la llustracion no ha sido jamas ese siglo de sequedad intelectual y de desvalorizacion de los sentidos como aun hoy
describen hasta la saciedad sus enemigos”.
2 Véase Alain, Finkielkraut, nosotros los modernos, Ediciones Encuentro, Madrid, 2006, p. 72: “La palabra moderno alberga, por tanto, dos
expectativas distintas. Ahora es preciso que interroguemos esta dualidad. Para hacerlo, voy a partir de Péguy, pues este autor fue, a la vez como
ningln otro antes o después de él, rigurosamente moderno, y perdidamente antimoderno”; Véase también Finkielkraut, Alain, Le
mécontemporain, Péguy, lecteur du monde moderne, Gallimard, 1991.

11

JuLio
2012




12

JuLlio
2012

Introduccion. La actualidad de los Antimodernos | Juan Carlos Orejudo Pedrosa y Lucia Fernandez Flérez

“claras y distintas” de los fil6sofos.??

Leo Strauss, quien pudiera ser otro de los grandes antimodernos, considera que sélo existen dos alternativas para el
hombre moderno: el derecho natural o la historia.”® Por una parte, el mundo ideal del derecho natural,
concretamente, el derecho natural de los antiguos, en cuyo origen se sittian Platén y Aristoteles®, y, por otra parte,
el derecho natural de los modernos, las filosofias racionalistas de la historia, las recientes ciencias sociales, la
modernidad en su conjunto, que desemboca en el positivismo y el historicismo.” Dicha modernidad tiene como
consecuencia la eliminacion de la trascendencia de los valores con respecto a los hechos. Los modernos, segln Leo
Strauss, no logran preservar ninguna instancia trascendente en cuyo nombre podria juzgarse la ley positiva. Leo
Strauss considera que lo propio de la modernidad es la “disolucién de lo juridico en lo histérico”.?® La disyuntiva
entre el derecho natural o la historia, tal como la desarrolla Leo Strauss, parece situar al hombre moderno ante una
encrucijada. Esta encrucijada es la que configura el propio discurso de la antimodernidad, que se enfrenta a menudo
al ideal moderno del progreso sin el asidero del regreso a un mundo ya perdido, e incluso — en algunos casos,
aungue seguro que no en todos — benéficamente perdido.

Para los antimodernos la raiz del nihilismo y de la destruccién del orden social consistié principalmente en la
aplicacion de ideas abstractas y generales en el mundo histérico y concreto de los hombres, en otras palabras, en la
implantacion en las sociedades humanas de ideas generales con pretensiones de universalidad. Esta implantacion
destruye la coherencia interna de estas sociedades, y, desde este punto de vista, incluso la antropologia cultural de
un Clifford Geertz o la critica econémica de un Karl Polanyi se construyen desde la dptica del debate entre la
modernidad y la anti-modernidad.

A este respecto, Edmund Burke desarrolla de manera decisiva la critica mas poderosa contra el poder aniquilador de
las ideas “abstractas” de los derechos del hombre, las cuales se oponen radicalmente a la realidad histérica de los
pueblos, a los derechos de los ingleses, de los franceses, etc. Edmund Burke, en contra de los derechos del hombre
defiende los derechos de los ingleses. ¥’ Los antimodernos, como Burke y de Maistre se oponen a la idea abstracta
de hombre, idea indeterminada, a la que remite el discurso de los derechos humanos, en el que se afirma el valor del
hombre en cuanto hombre y se define el humanismo moderno.?® La idea de hombre que aparece en los derechos

22 Sobre los anti-filosofos, Véase Masseau, Didier, Les Ennemi des Philosophes. L antiphilosophie au temps des Lumiéres, Albin Michel, 2000;
McMahon, Darrin M., Enemies of the Enlightenment. The French Counter-Enlightenment and the making of modernity, Oxford University Press,
2001; Goulemot, Jean-Marie, Adieu les philosophes. Que reste-t-il des Lumiéres?, Seuil, 2001. (Lugar citado, Compagnon, Antoine, op. cit., p.
21)

2 Strauss, Leo, Droit Naturel et Histoire, Plon, 1954. (Trad. Cast. Derecho Natural e Historia,Circulo de Lectores, 2000)

2 Renaut, Alain, Sosoe, Lukas, Philosophie du Droit, PUF, 1991, p. 99.

% Ferry, Luc., Philosophie Politique, 1, le Droit: la nouvelle querelle des anciens et des modernes, op. cit., p. 49: “Es el conjunto de la
modernidad, no solamente las recientes ciencias sociales, las que deben ser puestas en tela de juicio (...) Es en las teorias modernas del derecho
natural donde se sita el origen de este “declive” historicista de la cual las ciencias sociales s6lo representan el Ultimo episodio; y este declive,
que conduce a esta Ultima fase de la modernidad, se encadena, de Maquiavelo a Nietzsche, en varias épocas, a todo lo largo de lo que Strauss
denominaba “Las tres olas de la modernidad”.

% Ferry, Luc, Renaut, Alain, “El fundamento universal de los derechos del hombre”, en Cruce de Culturas y Mestizaje Cultural, Ed. Jacar, 1988,
p. 40-42: “El alcance antijuridico del historicismo es pues transparente: lejos de que se deba juzgar la historia por los criterios del derecho,
ocurre, como es sabido, que es la historia quien se convierte en el “tribunal del mundo”, y el propio derecho hay que pensarlo en funcion de su
insercion en la historicidad”.

" Burke en Reflexiones sobre la Revolucion Francesa, defiende contra los derechos del hombre, “los derechos de los ingleses”, lugar citado, Luc
Ferry y Alain Renaut, “El fundamento universal de los derechos del hombre”, en op. cit, p. 60.

% Ferry, Luc, Renaut, Renaut, Alain, “El fundamento universal de los derechos del hombre”, en Cruce de Culturas y mestizaje cultural, Ed.
Jucar, 1988, p.37: “Aunque la nocion derechos del hombre tenga indiscutiblemente raices fuera de la modernidad (tanto en la tradicién
judeocristiana, como en el pensamiento estoico) (...) Sélo dentro de la corriente iusnaturalista han recibido los derechos del hombre el



Juan Carlos Orejudo Pedrosa y Lucia Fernandez Flérez | Introduccion. La actualidad de los Antimodernos

humanos y que define el humanismo moderno, no corresponde para de Maistre a nada que exista en realidad.
Recordemos la famosa frase de Joseph de Maistre: “La Constitucion de 1795, como todas sus antecesoras, esta
hecha para el hombre. Ahora bien, no existe un hombre en el mundo. He visto en mi vida franceses, italianos, rusos
etcétera; Sé, ademas, gracias a Montesquieu, que se puede ser persa; pero en lo que al hombre se refiere, declaro no
haberlo conocido en mi vida; si existe, es seguramente sin que yo lo sepa”.?’ Los antimodernos defienden la
insuperable diversidad humana, la multiplicidad de los hombres que habitan la tierra, sus diferencias irreductibles,
lo cual contrasta totalmente con el principio fundamental del humanismo ilustrado: la defensa de la unidad del
género humano.®

El pensamiento de Herder posee al igual que el de Burke todos los rasgos de la anti-ilustracién®'; Herder es, como
afirma Isaiah Berlin, el padre de ideas estrechamente relacionadas entre si: “nacionalismo, historicismo y
Volksgeist”, siendo uno de los representantes de la revuela romantica contra el clasicismo, el racionalismo y la fe en
la omnipotencia del método cientifico, y adversario de los philosophes franceses y sus discipulos alemanes.* Como
sefiala Sternhell, “Todo el sistema de Herder, como el de Burke, estd fundado en la impotencia de la razon, de esta
misma razon que, en \oltaire, interpreta la historia segin los criterios del progreso del espiritu humano. El
descrédito de la razén es sin igual: para comprender una época, una nacion, una civilizacién, es preciso sentir (...)
una simpatia por esa nacion, y la simpatia es la llamada a la intuicién, al sentimiento, es lo contrario del analisis y

de la abstraccion (...) Para Herder, la duda, el escepticismo, la filosofia, las abstracciones, el pensamiento ilustrado

fundamento sin el cual su mencidn casi careceria de sentido”. Zeev Sternhell analiza el ataque de los antimodernos a la razén y al derecho
natural, en el capitulo titulado “la rebelion contra la razén y los derechos naturales”, en Les Anti-Lumieres, op. cit., p. 200-213: “El Estado no
tiene otro fin que permitir a cada individuo disfrutar de su libertad y de sus bienes, o en otros términos de sus derechos naturales. La sociedad es
una comunidad de ciudadanos que pueden darse a si mismos el mejor régimen posible, es decir, un régimen representativo. El hombre esta
inmerso en una marcha infinita hacia delante, la historia es hecha por el hombre, y tiene un sentido, pues conscientemente el hombre camina
hacia la libertad. Es precisamente ésto a lo que se opone con todas sus fuerzas Herder: contra el origen de la sociedad tal como es descrita por la
escuela de los derechos naturales, contra la idea del hombre creando con sus propias manos la sociedad y el Estado, contra una vision laica de la
historia (...) No existe ni en Herder ni en Burke un estado de naturaleza individualista que permita concebir la sociedad como el producto
artificial de la voluntad libremente expresada por unos hombres que se pasan entre si, primero, un contrato de sociedad, y luego, de gobierno”.

% 3. de Maistre, Considérations sur la France, Vrin, 1936, p. 81. Lugar citado, Luz Ferry y Alain Renaut, Heidegger y los modernos, Paidés,
2001, p. 135.

% \/gase sobre este tema, el libro de Todorov, Tzvetan, Nous et les Autres, une réfléxion francaise sur la diversité humaine, Seuil, 1989. (Trad.
Cast. Nosotros y los Otros, Reflexion sobre la diversidad humana, Siglo XXI, 2007)

3L Sternhell, Seev., Les anti-Lumiéres, op. cit., p. 9-11: “El término “anti-ilustracién fue probablemente inventado por Nietzsche, y es de uso
corriente en Alemania desde los albores del siglo XX. No es por efecto del azar si Nietzsche forja este concepto para definir asi las ideas de
Schopenhauer y de Wagner, pues no es Gnicamente al genio filoséfico del autor de Schopenhauer educador al que debemos la creacion del
término, sino al hecho de que es durante “los afios Nietzsche” que los anti-ilustrados se convierten en un verdadero torrente intelectual. Es
entonces cuando desciende a la calle la revolucion anti-racionalista y anti-universalista de finales de siglo XVII1, adaptada a las necesidades de
una sociedad que ha cambiado en unas décadas como jamas lo habia hecho antes. (...) Al igual que la llustracion, la anti-ilustracion es un
movimiento politico; y su ataque es lanzado incluso antes de la Revolucion francesa y sin relacion con ella. En el Gltimo cuarto de este gran
siglo, se produce en efecto una inversion de valores con tenaces y profundas implicaciones, cuyo significado completo sélo sera percibido un
siglo mas tarde. Burke y Herder, y antes que ellos Vico, (...)- partieron en campafia contra la llustracién francesa, contra el racionalismo, contra
Descartes y contra Rousseau bastante antes de la toma de la Bastilla.”

%2 Berlin, Isaiah, “Herder y la llustracién”, en Vico y Herder: dos estudios en la historia de las ideas, Catedra, 2000, p.191. Isaiah Berlin destaca
tres temas fundamentales en el pensamiento de Herder: el populismo, el expresionismo y el pluralismo: “El populismo. La creencia en el valor
de la pertenencia a un grupo o a una cultura que, para Herder, al menos, no es de caracter politico, sino que mas bien podriamos decir que es,
hasta cierto punto, antipolitica; es una creencia opuesta a la nacionalista, e incluso opuesto a ella. El expresionismo. La doctrina de que la
actividad humana en general, y el arte en particular, expresan la completa personalidad de un individuo o de un grupo, y que son inteligibles
exclusivamente en tanto que expresion de esa personalidad. Todavia de manera mas especifica, el expresionismo afirma que las obras de los
hombres son, por encima de todo, voces hablando, no objetos desvinculados de sus creadores; forman parte de un proceso de comunicacion viva
entre personas y no entre entidades independientes; (....) El pluralismo. La creencia no meramente en la multiplicidad, sino en la
incomensurabilidad de los valores de las diferentes culturas y sociedades; y por afiadidura, la creencia en la incompatibilidad de ideales
igualmente validos, junto con el corolario implicito de que la teoria clasica de un hombre ideal y de una sociedad ideal son intrinsecamente
incoherentes y erroneas”. (Berlin, Isaiah, op. cit., p. 199-200)

13

JuLio
2012




Introduccion. La actualidad de los Antimodernos | Juan Carlos Orejudo Pedrosa y Lucia Fernandez Flérez

matan las fuerzas vitales en los hombres. El es con Burke, uno de los pioneros de la idea prometida en los
comienzos del siglo XX de un gran porvenir, segin el cual es lo primitivo y no la razén, lo que constituye la gran
cualidad del hombre”.®* Herder es intimamente asociado con el romanticismo (alemén) y el culto a la historia que
implica una ruptura contra los ideales de la Ilustracion: los valores universales y eternos (El derecho natural), al
aplicarse a la diversidad de los hechos histdricos destruyen el valor de lo particular, de lo méas individual y singular;
las criticas de Herder, en este sentido, van dirigidas contra Voltaire.** La critica de Burke y la de Herder tienen en
comun “negar la capacidad de la raz6n para captar la especificidad de una época, de una situacién, de un pueblo.
(...) La guerra que Herder declara contra la pretension de la razon para comprender la historia, para captar toda la
complejidad del pensamiento humano constituye (...) el hilo conductor de Otra filosofia de la Historia™.*® En esta
obra de Herder, de 1774, como afirma Alain Renaut, se efectlia “un asalto contra la llustracién y su concepcion del
progreso”.* En contra de la idea de los ilustrados de progreso, Herder se opone a considerar cada cultura en
relacion a otras culturas, sino que cada cultura posee un valor propio, y debe ser apreciada por si misma.*” En base a
esta vision de la historia, Herder aboga por la “pluralidad de las almas colectivas”.*® Sternhell acentla la
identificacion de Herder con una postura antirracionalista, como la de Burke, la cual se distancia del racionalismo
de Leibniz asi como de Hegel, y en este sentido, Herder es considerado por su caracter anti-ilustrado, situandose en

la gran corriente de la anti-ilustracion.®

% Sternhell, Seev, Les Anti-Lumiéres. Du XVI111 siécle & la guerre froide,op. cit., p. 186.

% véase Finkielkraut, Alain, La derrota del Pensamiento, Anagrama, 2000, p. 9-12: “Herder se empefia en terminar con ese error secular de la
inteligencia, consistente en descontextalizar las obras humanas, en extraerlas del lugar donde se han producido, y juzgarlas a continuacién a
partir de los criterios intemporales del Bien, de la Verdad o de la Belleza. En lugar de someter los hechos a normas ideales, demuestra que
también esas normas poseen una génesis y un contexto, en suma, que son Unica y exclusivamente hechos (...) Todo lo divino es humano, y todo
lo humano, incluso el logos, pertenece a la historia. (...) La historia no es razonable ni tan siquiera racional, sino que la razén es histérica (...) Y
en opinién de Herder, la ceguera de Voltaire refleja la arrogancia de su nacion. Si se equivoca, si unifica erréneamente la multiplicidad de las
situaciones histdricas se debe a que estd embuido de la superioridad de su pais (Francia) y de su época (el siglo de las Luces). Al juzgar la
historia por el rasero de lo que denomina razén, comete un pecado de orgullo (...)”

% Sternhell, Seev, op. cit. p. 185.

% Véase, Renaut, Alain, “La monadologie historique de Herder”, en L’ére de I’Individu, Contribution & une histoire de la subjectivité, Gallimard,
1989, p. 197- 201. Véase también, Renaut, Alain, “Universalisme et différentialisme: le momento Herderien”, en Renaut. Alain, (dir.), Histoire
de la Philosophie Politique, 3, Lumiéres et Romantisme, Calmannn-Lévy, 1999, p. 237-252. Alain Finkielkraut sostiene la filiacion de Herder
con el romanticismo aleman que dio lugar a la idea de Volksgeist: “El concepto de Volksgeist, es decir, de genio nacional, hace su aparicion en
1774, en el libro de Herder Otra Filosofia de la Historia (...) nada, en opinién de Herder, trasciende la pluralidad de las almas colectivas: todos
los valores supranacionales, sean juridicos, estéticos o morales, se ven desposeidos de su soberania” (Finkielkraut, Alain, op. cit., p, 10) Renaut
critica la interpretacion de Alain Finkielkraut apoyandose en la obra de Isaiah Berlin, el cual reivindica que Herder no abdica de la llustracion;
Véase, Berlin, Isaliah, Vico y Herder: dos estudios en la historia de las ideas, Catedra, 2000. Renaut, apoyandose en Isaiah Berlin, sostiene que
“Herder (..) es el defensor inmutable de un sentimiento nacional nada incompatible a sus ojos con un universalismo que nunca abandoné
(Renaut, L’ére de I’individu, op. cit., p. 198); Véase también, Renaut, Alain, “Ldgicas de la Nacion”, en Delannoi, Gil, Taguieff, Pierre André,
(Comp.), Teorias del Nacionalismo, Paidds, 1993, p. 46: “La nocién de Volksgeist nunca aparece expresamente en Herder, el cual, como bien
habia demostrado Isaiah Berlin, sigue siendo universalista y concibe las naciones sobre un fondo de comunidad del género humano (...) Es en
primer lugar el Romanticismo aleman, en especial, a partir de los Schlegel, el que, a través de su bien conocida critica de cualquier forma de
humanismo abstracto, llegara a la afirmacién correlativa de una heterogeneidad absoluta de las culturas nacionales”. Véase, Berlin, Isaiah,
“Herder y la llustracién”, en Vico y Herder, op. cit., p. 205: “La actitud de Herder es claramente la actitud normal de un ilustrado de su época”.

% Renaut, Alain, “Universalisme et différentialisme: le momento Herderien”, en op. cit., p. 243-244: “En 1774, Otra Filosofia de la Historia
imputa a los fildsofos el error de situar las épocas en perspectiva las unas en relacion a las otras, y por esta razén, no captan lo que cada una tiene
de irreductible respecto a todas las demas- siendo de este modo arbitrario y superficial toda proclamacion “ilustrada” de una pretendida
superioridad del siglo actual: por el contrario, se trataria de considerar que los méritos de la humanidad permanecen constantes y que cada época
del pasado, o cada cultura, expresa a su manera la humanidad”.

% |bid., p. 245.

14 % sternhell critica la interpretacion particular de Alain Renaut sobre Herder, concretamente, en relacion con el pensamiento de Leibniz y su
monadologia: “Contrariamente a lo que piensa Alain Renaut, su obra no constituye “una articulacién entre un universalismo transformado y una
cierta consideracion de las identidades culturales” que seria el producto de la aplicacién del pensamiento de Leibniz, sino otra cosa diferente. En

JuLio efecto, sobre el plano filoséfico, gl modelo monadolé_gico permit_e ala vez gfirmar la ir_1dep_endencia de las in_div_id_ualidades y su com_uni_cgcic’)n

2012 en el seno de la armonia del universo, pero, traducido en términos histéricos, la aplicacion del modelo leibniziano adquiere un significado
diferente. (...) Piensa que la humanidad es una quimera, mientras que las comunidades étnicas y religiosas, culturales e histéricas, ellas,



Juan Carlos Orejudo Pedrosa y Lucia Fernandez Flérez | Introduccion. La actualidad de los Antimodernos

Los antimodernos contemplan la modernidad, y la idea de progreso, en clave de decadencia: “Nietzsche debia
insistir €l también en la enfermedad historica del hombre moderno, que hacian de él un epigono y le hacian incapaz
de crear una verdadera novedad: es por ello que modernidad y decadencia se convertian en sindnimos en su
espiritu. Al igual que Baudelaire, no veia ni en el progreso ni en la historia, pasando de una novedad a otra en lo
factico, la posibilidad de una superacion de la modernidad o de una salida de la decadencia.”* La critica a la idea
de progreso, por parte de los antimodernos, refleja una postura de cautela contra la arrogancia de la razén, contra la
idea de un sujeto que se erige en duefio y sefior de la naturaleza, y que termina sometiendo todo lo real a su
voluntad.

Los antimodernos no consideran la historia como un proyecto creado por el hombre y por lo tanto, racional. Para
Herder, lo que hace la unidad del proceso histérico no es la necesidad por igual de todos los periodos de la historia
y de todas las culturas, sino la mano de la providencia.* La doctrina de pecado original, desde San Agustin y
Pascal, hasta los pensadores reaccionarios como De Maistre, presupone la imposibilidad de que el hombre pueda
obtener por si mismo su propio bien sin la providencia o la gracia de Dios. EI humanismo moderno, el cual culmina
con Descartes, opta por la autonomia de la voluntad: el hombre se libera de la tutela de las religiones. Frente a la
idea de que el hombre no puede lograr nada por si mismo, el humanismo no afirma que en todos los casos el
hombre pueda Ilegar a cumplir todos sus deseos y aspiraciones, o que su razén o voluntad sea siempre infalible. El
humanismo de Montaigne no corresponde al humanismo soberbio de Descartes. EI hombre es responsable de su
destino- quiere decir como afirma Todorov- que ya “no es un simple trozo de arcilla en manos de su creador”.*? El
humanismo es fruto de esta conquista de la autonomia humana tanto respecto a Dios como en relacién a la
naturaleza: “El rasgo distintivo de la modernidad es constitutivo del humanismo: el hombre también (no solamente
la naturaleza o Dios) decide sobre su destino”.*?

El humanismo moderno, en este sentido, “es la concepcidén y la valorizacion de la humanidad como capacidad de
Autonomia (...) EI hombre del humanismo es el que no pretende recibir sus normas y sus leyes ni de la naturaleza
de las cosas (Aristételes) ni de Dios, sino que las funda él mismo a partir de su razon y de su voluntad. De este
modo el Derecho natural moderno serd un derecho subjetivo, puesto y definido por la razén humana (Racionalismo
juridico) o por la voluntad humana (voluntarismo juridico).”** EI humanismo moderno consistira, por tanto, “en
valorar al hombre en la doble capacidad de ser consciente de si mismo (auto-reflexion) y de fundar su propio

destino (la libertad como auto-fundacion), (...) la idea clésica de la subjetividad concebida como la aptitud, ahi se

representan bien la realidad. (...) Concebido como una monada, cada cultura posee en si misma sus principios de desarrollo: el modelo
monadolégico ofrece una base conceptual para una representacion de la comunidad nacional centrada en la originalidad y la independencia de
las culturas. Para evaluar a cada cultura, conviene partir de sus propios principios de desarrollo, sin hacer referencia a unos ideales que no son
los suyos (...) Su afirmacion de lo individual y de lo especifico es innegable, su vertiente universalista es vulnerable, si no dudoso. (...) El
pensamiento de Herder se especifica por el hecho de que en el corazén de la llustracion su universalismo no estd fundado sobre los principios
que los filésofos consideraban como la Unica base sélida que existe: el racionalismo, la igualdad entre los individuos auténomos, la concepcion
de la nacion en términos juridicos y politicos, como queria la Enciclopedia. (...) Herder se eleva contra la Idea de una Historia Universal desde
un punto de vista Cosmopolita, el ensayo destacable de Kant publicado en noviembre de 1784”. (Sternhell, Seev, Les Anti-Lumiéres, op. cit, p.
188-193)

0 Compagnon, Antoine, Les Cing Paradoxes de la modernité, Seuil, 1990, p. 31.

“! Sternhell, Seev, Les anti-Lumiéres, op. cit., p. 131.

42 Todorov, Tzvetan, Deberes y Delicias, Una vida entre fronteras, México, FCE, 2002, p. 163.

3 Todorov, Tzvetan, Le Jardin Imparfait, La pensée humaniste en France, Paris, Grasset, 1998, p. 48.

“* Renaut, Alain, L’ére de I’Individu, Contribution & une histoire de la subjectivité, Gallimard, 1989, p. 53.

15

JuLio
2012




Introduccion. La actualidad de los Antimodernos | Juan Carlos Orejudo Pedrosa y Lucia Fernandez Flérez

situaria la humanidad del hombre, de ser el autor consciente y responsable de sus pensamientos y de sus actos, en
suma: su fundamento, su sub-jectum”.*®

Esta valoracion del hombre como ser autdnomo, desarrollado por Alain Renaut, también ha sido utilizada para
describir la “esencia de la modernidad politica”.*® Luc Ferry establece a partir de la idea de la modernidad
conectada con la idea autonomia, un paralelismo entre la “metafisica cartesiana y el pensamiento politico instruido
por la escuela del derecho natural, y después ilustrada por la Revolucion.”’ Diversos autores han visto en Descartes
una de las fuentes fundamentales de la revolucién moderna, no sélo en el &ambito del pensamiento (y de la teoria del
conocimiento) sino también en el ambito de la revolucién politica, lo cual parece arduo de creer en un primer
momento para algunos autores®, dificil de sostener para otros.*® La modernidad, tal como la conciben Alain Renaut
y Luc Ferry, surge culturalmente en el Renacimiento, y culmina filos6ficamente en la Ilustracién con la afirmacion
(o valoracién) del hombre como fundamento de sus acciones y representaciones.” La Ilustracién prolonga el
antropocentrismo renacentista, pero, a partir de Descartes, se produce una separacion radical entre el hombre y la
naturaleza que daré lugar a la aparicion del sujeto como nueva figura de la modernidad.

Luc Ferry analiza la revolucion politica que tuvo lugar a partir de la Revolucién Francesa a la luz del cartesianismo:
“A la tabula rasa de los prejuicios del pasado que Descartes obtiene gracias a la duda “hiperbélica” corresponde lo
que los “iusnaturalistas” denominan el “estado de naturaleza”, el verdadero grado cero de la politica por medio del
cual la idea de una transmision del poder (lo que significa en primer lugar la nocidn de tradicion) se encuentra, por
asi decir, quebrado. 2) “En Descartes, el recurso al individuo, al cogito, permite superar el momento de la duda y

de la tabula rasa. De igual manera, en Hobbes 0 en Rousseau, es mediante la invencién del pueblo como entidad

* Ibid., p. 14.
“ Luc Ferry, Homo Aestheticus, L invention du godt & I"age démocratique, Grasset, 1990, p. 29: “Los contrarrevolucionarios lo han percibido
todavia mejor que los revolucionarios mismo: “lo que hace la esencia de la politica moderna, y que se expresa de manera particularmente
evidente en la ideologia jacobina, es el acontecimiento que podriamos denominar humanismo politico, el cual puede entenderse como la
pretension (quizas exorbitante, poco importa en este contexto) de fundar todos los valores politicos, a comenzar por la legitimidad del poder, en
el hombre y ya no en la tradicién, sea su fuente la divinidad o la naturaleza”.
“7 Ibid., p. 30.
“8 Veéase Descombes, Vincent, “La révolution privée de Descartes”, en Le Complément de sujet, Enquéte sur le fait d’agir de soi-méme,
Gallimard, 2004, p. 355: “Francois Azouvi y Jean-Marie Beyssade, en su articulo “Descartes” del Diccionario de Filosofia Politica, plantean
bien la cuestion: ;Cémo es posible que, desde el siglo XVII1, se haya continuamente invocado a Descartes como a un autor politico progresista,
él que nunca ha compuesto un tratado politico, él que nunca ha proyectado escribir sobre el Estado? (...) ¢No existe una filiacion espiritual que
une a los revolucionarios de 1789 al ejemplo dado por el filésofo?”.(...) En primer lugar, la empresa cartesiana de reconstruccion racional es
radical, por tanto, general (...) Si Descartes ha sido naturalmente incluido en el pante6n republicano, si ha sido considerado por haber preparado
1789, es porque era “racionalista”. De ahi la posibilidad, mediante un juego de palabras sobre la expresion “derecho subjetivo” de asociar la obra
de Descartes con la de Grocio. (...) Los autores del articulo “Descartes”, los cuales sostienen que la filiacion es mitica, explican que la
interpretacion progresista era en el fondo inevitable (...) Por lo demés, como lo subrayan F. Azouvi y J.M. Beyssade, son precisamente los
criticos del derechos natural racionalista y del espiritu de la lustracion los que primero se han servido de este parentesco entre cartesianismo y
iusnaturalismo. Todo parece indicar que el Cogito habia fundado en metafisica la politica de los derechos naturales del hombre”.
0 \gase, Taguieff, Pierre-André, “L’autorité de la raison: du syncrétisme empirico-racionaliste a I’orthodoxie cartésienne du radicalisme *;
“Pensée cartésienne et cartésianisme idéologico-politique”, en La Force du Préjugé, Essais sur le racisme et ses doublés, La Découverte, 1988,
p. 198-204: “La fe racionalista es hiperbélicamente exclusiva: ninguna instancia puede pensarse que esté situada por encima o al lado de la
razén. Lo que es verdaderamente de uso universal es la razén critica, y no el principio de la mayoria, de ahi las limitaciones del sufragio
universal que no podria aplicarse, por ejemplo, a las verdades cientificas 0 a los valores estéticos. Claude Nicolet puede por tanto concluir
justamente: “El reino de Descartes es, por tanto, el de la duda metddica, de la razén cientifica — y del libre examen: Descartes no es republicano,
pero no sabriamos ser republicanos sin Descartes”.
%0 Renaut, Alain, L’ére de I’Individu, Contribution a une histoire de la subjectivité, Gallimard, 1989, p. 57: “La modernidad surge culturalmente
16 con la irrupcion del humanismo y filos6ficamente con la venida de la subjetividad. (...) A lo largo de su admirable Individuo y cosmos en la
filosofia del Renacimiento, Cassirer se dedica a mostrar cémo la revolucion cartesiana, que confirma “la costumbre de situar en el Cogito
cartesiano el comienzo de la filosofia moderna”, ha sido preparada por las diversas corrientes humanistas de la filosofia del Renacimiento; en
JuLio Giprdano_Bruno, Pico_della Mirando_la o incluso el sorprendente Ch. de Bovelles...”. (Véase, Cassirer, Ernst, Individu et Cosmos dans la
2012 philosophie de la Renaissance, Ed. Minuit, 1983, p. 159).
*! Ferry, Luc, Homo Aestheticus, op. cit.,p. 30.



Juan Carlos Orejudo Pedrosa y Lucia Fernandez Flérez | Introduccion. La actualidad de los Antimodernos

capaz de autodeterminarse libremente, es decir, mediante la invencién de un sujeto politico, que la cuestién de la
legitimidad del poder podra ser positivamente resuelto”. El cogito cartesiano, en este sentido, conecta, segun Luc
Ferry, con la invencién del pueblo como sujeto politico capaz de autodeterminarse libremente. “Con la idea de una
posible autodeterminacion del pueblo, el principio democratico hace irrupcién en la filosofia politica™® 3) “Tras la
invencién del Estado de Naturaleza y la del pueblo como sujeto de derecho, el tercer momento de esta visién
moderna del mundo reside en el proyecto de reconstruir la totalidad del edificio social a partir de los atomos, que
son los individuos”.>* Desde este punto de vista, la reconstruccién del edificio de las ideas a partir del sujeto, en la
filosofia de Descartes, conecta, segun Luc Ferry, con el proyecto de reconstruccion del edificio social a partir de los
individuos que la componen. Las democracias modernas se enfrentan a esta dificultad que consiste en recomponer
lo social a partir de los individuos, los cuales segin el modelo iusnaturalista- se unen a través de un contrato, o de
un pacto social. Lo que la Revolucién Francesa pone en escena, como subrayan Luc Ferry y Alain Renaut, es la
idea de “auto-institucién”, “heredada de las teorias del contrato social, y se trata (de hecho las cosas no suceden de
manera tan simple), de fundar la ley en la voluntad de los hombres, en la soberania del pueblo, y de sustraerla lo
més que sea posible de la tradicién.”® La modernidad a partir de Descartes y de la Revolucién Francesa ha
implicado el socavamiento de las tradiciones, y la aparicion de la nueva figura del sujeto. Los antimodernos se
oponen a esta vision racionalista de la historia, que culmina en el sujeto cartesiano, el cual destruye los lazos con la
tradicion, para constituir al hombre en duefio y sefior de la naturaleza y de su destino.

La critica de Heidegger al reino de la técnica como culminacion de la metafisica de la subjetividad constituye una
critica total a la modernidad.*® Los autores que parten de la critica heideggeriana a la modernidad consideran que la
modernidad se define a partir de la nueva figura del sujeto; La modernidad, que surge del humanismo, desemboca
en los totalitarismos, lo cual lleva a estos autores a identificar los totalitarismos modernos con el reino de la
subjetividad.”” Los ideales del humanismo y de la llustracién, creyendo liberar al hombre al afirmar su soberania

sobre lo real, desencadenan, por el contrario, el “totalitarismo” como “politica de dominacién total”®: “

una
sociedad enteramente transparente a la mirada de la razon, en el universo totalitario como sociedad enteramente
administrada”.>® Horkheimer y Adorno, sin caer en la tentacién antimoderna de volver a los antiguos (Heidegger,
Leo Strauss), en su obra La dialéctica de la llustracion, ofrecen una concepcion critica de la llustracion, y

consiguientemente de la modernidad.®® La Ilustracién ha recibido diversos ataques no sélo por parte de los

%2 |bidem.

% Ibid., p. 31

** Ibidem.

% Ferry, Luc, Renaut, Alain, 68-86, Itinéraires de I’individu, Gallimard, 1987, p. 33-34.

% Heidegger, considera “el liberalismo y el comunismo como las dos caras posibles, uno individualista, el otro colectivista, de un mismo
universo de la técnica (..): Rusia y América son ambas, desde el punto de vista metafisico, la misma cosa; el mismo frenesi siniestro de la técnica
desatada, y de la organizacion sin raices del hombre normalizado” (Ferry, Luc, Renaut, Alain, Heidegger et les Modernes, Grasset, 1988, p. 182)
" Renaut, Alain, L’ére de I’Individu, Contribution & une histoire de la subjectivité, op. cit., p. 16: En toda una tradicién que, partiendo de
Heidegger, conduce tanto hacia Arendt como hacia Lefort, el fendmeno totalitario se ha visto interpretado a través de esta puesta en relacién con
el reino de la subjetividad”.

%8 Ibidem.

% Ibidem

0 «|_a Aufklarung tenia por objetivo liberar a los hombres del temor y convertirlos en soberanos; pero hoy en dia la tierra, completamente
“ilustrada”, resplandece bajo el signo de las calamidades que triunfan por todas partes”. (Horkheimer, Adorno, Dialectique de la Raison,
Gallimard, 1967, p. 13. (Edicién en Cast. Dialéctica del Iluminismo, Sur, 1971) Lugar Citado, Ferry, Luc, Renaut, Alain, “El fundamento
universal de los derechos del hombre”, en Cruce de Culturas, op. cit., p. 41.

17

JuLio
2012




Introduccion. La actualidad de los Antimodernos | Juan Carlos Orejudo Pedrosa y Lucia Fernandez Flérez

antimodernos como Burke y Herder, sino incluso por parte de pensadores ilustrados como Rousseau. Anticipando a
los romanticos, Rousseau critica a la llustracion por su caracter excesivamente reflexivo, abstracto y artificial. La
lHustracion es culpable, segin Rousseau, por producir la desnaturalizacion del hombre. EI hombre moderno, rotos
los lazos con la naturaleza, no cuenta mas que con una “fragil felicidad”.®* Rousseau, a diferencia de los
antimodernos, es un critico de la llustracién que no propone como solucion el retorno a los antiguos o al estado de
naturaleza anterior al estado social.®

El retorno a los antiguos, tal como lo reivindican los antimodernos, de Heidegger a Leo Strauss, implica un retorno
a la idea de naturaleza. Los antiguos adoptaban como norma no a la razén del sujeto, sino un elemento sustancial, el
orden c6smico.®® La objetividad de las normas se obtenia de manera totalmente independiente y externa al sujeto,
con lo cual, los antimodernos que tratan de restablecer el derecho natural de los antiguos desarrollan una critica
radical a la idea de sujeto moderno. Para Leo Strauss y Michel Villey no existe otra alternativa para la salvacion de
la autonomia del derecho que el retorno a los antiguos.** La concepcién clasica del derecho implica el
descubrimiento de la idea de naturaleza, la cual contra la autoridad de la tradicion, permite pensar en una
trascendencia (lo justo) que se distingue de lo real (la historia y las leyes positivas) y al mismo tiempo, hace posible
la objetividad de los valores juridicos en contraposicion a la subjetividad de los valores modernos. Recuperar la
objetividad y la trascendencia de lo justo a partir del derecho natural de los antiguos implica, tanto para Leo Strauss
como para Villey, una critica al humanismo moderno, o dicho en otras palabras, un anti-humanismo. El historicismo
gue critica Leo Strauss es el que culmina con la filosofia racionalista de la historia de Hegel, es una creacion de la
modernidad, y es la que segun él termina negando la trascendencia del derecho.®®

|.56

No obstante, la irrupcion de la modernidad es incompatible con la idea de una racionalidad sustancial.” El retorno a

& Véase Todorov, Tzvetan, Fréle Bonheur, Essais sur Rousseau, Hachette, 1985. “Si cada uno de nosotros no tuviera necesidad de los demés, no
pensaria apenas en unirse a ellos. De este modo, de nuestra imperfeccion misma nace nuestra fragil felicidad”. (Rousseau, J.J., OEuvres
Completes, 1V, Emile, Gallimard-Pléiade, 1959-1995, p. 503; Lugar citado Todorov, Tzvetan, Le Jardin imparfait, La pensée humaniste en
France, op. cit., p. 295)
62 Tzvetan Todorov, Nous et les autres, op. cit., p. 372: Supongamos incluso que para Rousseau este estado de naturaleza haya existido alguna
vez, ningln retorno hacia atrés es posible: una vez pasado por “el estado de sociedad”, el hombre no puede regresar al “estado de naturaleza”.
Rousseau siempre fue categérico en torno a este asunto: “Jamas hemos visto a un pueblo una vez corrompido retornar a la virtud” (...) “La
naturaleza humana no retrocede” (...) Entre el retorno al estado primitivo y la perfectibilidad, dos ideas incompatibles, Rousseau elige
definitivamente la segunda”.
63 Ferry, Luc, Renaut, Alain, “El fundamento universal de los derechos del hombre”, en Cruce de Culturas, op. cit., p. 43.
54 \/gase Larmore, Charles, “La Philosohie secréte de Leo Strauss”, en Modernité et morale, Presses Universitaires de France, 1993, p. 194: “El
pensamiento moderno es, a sus 0jos, un desastre moral, del principio al final. Sélo el retorno a los antiguos puede salvarnos”. Alain Renaut y
Lukas Sosoe reconocen acertadamente que Michel Villey no afirma al igual que Leo Strauss que la vuelta a los antiguos es aun posible para los
modernos. Desde este punto de vista, Villey posee una vision tragica de la modernidad: el retorno a los antiguos, lo Unico que podria salvar al
derecho de su propia disolucién, ya no es posible para nosotros los modernos: ¢Sin poder retornar a los antiguos cémo seria posible escapar a las
mas nefasta negaciones del derecho? Tal es el problema que sitla a Villey en una posicion tragica mas que reaccionaria, como afirman Renaut y
Sosoe: “M. Villey se hace en el fondo mas tragico que propiamente reactivo o (él mismo recusa el epiteto) reaccionario-en tanto que la idea mas
coherente del derecho aparece sobre todo, mas como un valor irremediablemente perdido que como un polo hacia el cual se trataria de volver
efectivamente: el retorno a los antiguos no seria en realidad mas que un retorno en pensamiento, sin implicacion practica”. (Renaut, Alain,
Sosoe, Lukas, Philosophie du Droit, op. cit., p. 151.)
% Ferry, Luc, Renaut, Alain, “El fundamento universal de los derechos del hombre”, op. cit., p. 38: “Seria indispensable defender desde un
principio los derechos del hombre contra las filosofias racionalistas de la historia que participan sin duda en el proyecto moderno de someter
todo lo real al dominio de la razon, queriendo demostrar, segin la formula de Hegel, que en la historia todo se desarrolla racionalmente”™.
 Mesure, Sylvie, Renaut, Alain, La guerre del Dieux, Essai sur la querelle des valeurs, op. cit., p. 166 : “Con la irrupcion de la modernidad,
18 hemos renunciado a la racionalidad substancial, es decir, a la creencia de que existe una racionalidad inscrita en la sustancia misma de lo real,
bajo la forma de un orden del mundo, pero no hemos sin embargo abandonado la idea que una “exigencia de validez” se halla “comprendido en
las opiniones que estimamos justificadas” — mas precisamente: una exigencia de validez tal que, por medio de unos procedimientos racionales
JuLio precisas, la opinién justificada se p_odrl'a argumentar. En suma, subsiste una _forma de “exigencia racional” que trasci_ende_todas las Iim_itaciones
2012 locales y temporales, y en este sentido la modernidad se define por tanto indisolublemente por 1) la renuncia a la racionalidad substancial , pero
también 2) por la confianza en la racionalidad procedimental, Gnico fundamento posible de la legitimidad de una postura tomada susceptible de



Juan Carlos Orejudo Pedrosa y Lucia Fernandez Flérez | Introduccion. La actualidad de los Antimodernos

la naturaleza como fuente del derecho y de lo justo, ya no es una alternativa posible para los modernos: “al
contraponer los antiguos y los modernos, hay que tener en cuenta la inexistencia de los derechos del hombre en la
antigtiedad”.%” El derecho natural de los antiguos es un derecho basado en la desigualdad mientras que los derechos
del hombre presuponen la existencia de una naturaleza humana com(n.®® El derecho natural de los antiguos se
opone al humanismo moderno que afirma la universalidad de los derechos humanos y el valor de la libertad y de la
autonomia del hombre. Los antimodernos se opondran a la autonomia del hombre: al hombre concebido como autor
y creador de sus propias normas a través de su propia razén.

Para los antimodernos, “El mismo concepto de un sujeto capaz de pensar y de actuar segun unas razones es una
ilusion”®, Esta es la postura antimoderna inaugurada por Heidegger, y consiguientemente, los antihumanistas
franceses (Althusser, Derrida, Foucault y Lacan) “se apropiaron, cada uno a su manera, de la tesis heideggeriana de
la diferencia ontoldgica, segtn la cual lo real no se reduce a lo racional”.”® Los neokantianos, Luc Ferry y Alain
Renaut, otorgan todo su peso a la diferencia ontolégica (no reducen todo lo real a lo racional), lo cual, sin embargo,
no les conduce a rechazar el punto de vista del sujeto’: ésta es la leccion, para ellos, méas importantes que puede
extraerse de la filosoffa de Kant: la de un humanismo no metafisico.”” EI humanismo no metafisico, que define la
postura de los kantianos franceses (Renaut y Ferry), permitiria pensar el sujeto sin las categorias metafisicas que
reducen todo lo real a lo racional.

El pensamiento antimoderno (al oponerse a la reduccion de todo lo real a lo racional, en sentido hegeliano) puede
dar lugar a una critica al totalitarismo, como en el caso de Hannah Arendt, pero esta critica antimoderna a los
totalitarismos no va acompafiada por una revalorizacion de los derechos del hombre.” La recuperacion de la idea de
sujeto, en el sentido del humanismo moderno, para Luc Ferry y Alain Renaut, es fundamental para una critica a los
totalitarismos a partir de los valores universales de los derechos humanos.”

El pensamiento antimoderno implica, tras la critica de Heidegger a la modernidad, un nuevo proceso a la idea de

sujeto. No todas las criticas a la idea moderna (cartesiana y kantiana) de la subjetividad responden a las mismas

ser justificada”.

®"Ferry, Luc, Alain, Renaut, “El fundamento universal de los derechos del hombre”, op. cit., p. 52.

€ |bidem.

% Larmore, Charles, “Repenser I’humanisme et la démocracie. La philosophie politique en France depuis vingt ans”, en Renaut, Alain, (dir.),
Histoire de la Philosophie Politique, 1V, Les Philosophes Politiques Contemporaines (Depuis 1945), Calmann-Lévy, 1999, p. 100.

™ bid., p. 99-100: “A pesar de sus grandes diferencias de inspiracion (en este caso marxistas, nietzscheanas, y freudianas), la ambicién comdn
de estos pensadores tales como Althusser, Derrida, Foucault y Lacan consistia en destruir esta nocion de que la realidad no tiene otro sentido que
la de ser a fin de cuentas conocida, y por consiguiente, dominada por el hombre. Esta concepcion seria no sélo inexacta, sino también- las
implicaciones morales de la critica se hacen evidentes-peligrosas en la medida en que favorece, sin duda a pesar suyo, una politica totalitaria. Al
rechazar esta perspectiva reductora, se pretendia subrayar cdmo la realidad escapa siempre a nuestro dominio por la manera en la que unos
mecanismos sociales, unas pulsiones del inconsciente y unos regimenes conceptuales estructuran nuestro pensamiento independientemente de
nuestra voluntad. De ahi, las necesidades de abandonar las pretensiones del humanismo moderno, el cual concibe en el conocimiento metédico
del mundo el medio, como decia Descartes, para convertirnos en “duefios y sefiores” de la naturaleza. De este modo, los anti-humanistas
franceses se apropiaban, cada uno a su manera, de la tesis heideggeriana de la “diferencia ontoldgica”, segun la cual lo real no se reduce a lo
racional”.

™ Ibid., p. 101.

2 |bid., p. 102-103: “,Qué quiere decir para Ferry y para Renaut el término de “metafisica”? No s6lo el tipo de racionalismo que identifica lo
real con lo racional, sino también la idea de que los principios morales hacen parte de una realidad independiente del hombre. A sus ojos, la
obsolescencia de la metafisica en este sentido es una marca de la condicién moderna”.

" Ferry, Luc, Renaut, Alain, “El fundamento universal de los derechos del hombre”, op. cit, p. 64: En consecuencia, no toda critica del
historicismo reconduce a una reflexion sobre los derechos del hombre; correlativamente, no toda critica del totalitarismo va acompafiada de
una revalorizacion de los derechos del hombre™.

™ Ibidem.: “Fuera del contexto- moderno- de la concepcion de la humanidad como subjetividad, no hay ninguna verdadera idea del derecho que
pueda oponer a los fenémenos totalitarios los valores (precisamente negados por el totalitarismo) de la igualdad y de la libertad.

19

JuLio
2012




Introduccion. La actualidad de los Antimodernos | Juan Carlos Orejudo Pedrosa y Lucia Fernandez Flérez

intenciones, ni todas ellas se originan bajo un mismo planteamiento. Blandine Barret-Kriegel, por ejemplo, sostiene
la tesis de “una posible independencia de los derechos humanos respecto a una concepcion humanista del hombre
como sujeto”.” En otras palabras, esta autora critica la conexion de los derechos del hombre con la idea de sujeto,
con el subjetivismo de Descartes.”

Blandine Barret-Kriegel defiende en contra de la idea de sujeto kantiano (autonomia) un retorno a la ley natural.””
La subjetividad moderna, tal como la entienden los neokantianos, segin Barret-Kriegel, no conduce a una
concepcion de los derechos humanos, sino por el contrario, al voluntarismo juridico.”® En este debate, entre Barret y
los neokantianos, nos enfrentamos a la disyuntiva entre humanismo (la autonomia kantiana) o naturaleza (la ley
natural). En opinion de Barret-Kriegel, “La reinscripcion del hombre en la naturaleza hace tambalear la psicologia
cartesiana (...) esta reinsercién del hombre en un medio natural afecta su psiquismo al borrar toda separacion entre
la voluntad y el entendimiento. (...) La razén esta fundada en la ley natural, esta ley natural que quiere nuestra
conservacion y nuestra utilidad, la afirmacion y la plenitud de la vida™.” Siguiendo otra via que la del subjetivismo
(cartesiano), la de Locke y Spinoza, la filosofia moderna del derecho, segln Barret-Kriegel, logra fundamentar el
derecho (natural) del hombre en esta idea de ley natural.®

Yves Charles Zarka, uno de los autores de este libro, desarrolla otra critica muy importante contra la idea de que la
subjetividad cartesiana sea considerada como el Unico fundamento del sujeto de derecho moderno. En su obra La
otra via de la subjetividad, Zarka sostiene que no podemos “imputar a la metafisica cartesiana la invencién, fuera
de su campo directo de ejercicio, del sujeto de derecho. Ciertamente, la reflexién sobre la obra de Descartes afectara
mas tarde a la tradicién iusnaturalista, en particular, y no solamente, la obra de Pufendorf, pero no sabriamos decir
gue con ella el principio de una definicién del hombre como sujeto de derecho haya sido planteado. Esta definicion
se determina en otro contexto: el del iusnaturalismo moderno de Grocio a Leibniz.”®

Por ultimo, la postura liberal defendida por Charles Larmore también entra en conflicto con la postura neokantiana,

centrada en la idea de “autonomia”, segin es defendida por Alain Renaut y Luc Ferry.%? Charles Larmore, sin salirse

® Renaut, Alain, Sosoe, Lukas, Philosophie du droit, op. cit, p. 71.
" Ibid., p. 70.
Z; Larmore, Charles, “Repenser I’humanisme et la démocracie. La philosophie politique en France depuis vingt ans”, en op. cit., p. 109.
Ibid.., p. 110.
& Barret-Kriegel, Blandine, Les Droits de I’hnomme et le droit naturel, PUF, Paris, 1989, p. 63-65. Véase también, para un analisis mas amplio
del vitalismo juridico que subyace en la modernidad, y concretamente, en la filosofia contemporanea (Foucault y Deleuze): Renaut, Alain,
“Humanisme ou vitalisme? (M. Foucault et G. Deleuze)”, en Renaut, Alain, (dir.), Histoire de la philosophie politique, 5, Les philosophies
politiques contemporaines,Calmann- Lévy, 1999, p. 75-96; Renaut, Alain, Sosoe, Lukas, “ Un vitalisme juridique”, en Philosophie du droit, op.
cit., p. 43- 56; Ferry, Luc, Renaut, Alain, “Foucault et Deleuze: le vitalisme contre le droit”, en 68-86, Itinéraires de I’Individu, Gallimard, 1987,
p. 77-108; Barret-Kriegel se hace eco de este vitalismo juridico, y concretamente, de Michel Foucault; para la discusion de las tesis de Barret-
Kriegel, véase Renaut, Alain, Sosoe, Lukas, “Les droits de I’homme sans le sujet?”, op. cit., p. 71: “La tesis de una posible independencia de los
derechos del hombre respecto a una concepcién humanista del hombre como sujeto. Manera original de pensar los derechos del hombre bajo la
forma de un anti-humanismo (anti-subjetivista) de sus derechos: se lograria llevar a cabo esta singular proeza (...) que consiste en mantener al
mismo tiempo, explicitamente, la proclamacién de la “muerte del hombre” y el reconocimiento de los derechos del hombre como horizonte
insuperable de nuestro pensamiento del derecho”.
8 Renaut, Alain, Sosoe, Lukas, op. cit., p. 74. Barret-Kriegel, op. cit., p. 98-99: “La filosofia del derecho debe refundarse en la idea de ley
natural (...) El destino juridico de los derechos del hombre pasa por el futuro de una filosofia de la ley natural, y hoy, como antafio, por una
critica a la filosofia del sujeto”.
20 81 Zarka, Yves Charles, L’autre voie de la subjectivité, Six études sur le sujet et le droit naturel au XVII Siécle, Beauchesne, 2000, p. 7-8.
8 \/gase, Larmore, Charles, “Retour & Kant?”, en Modernité et Morale, PUF, 1993, p. 225 y ss: “El proyecto de Ferry y de Renaut consiste en
defender la posibilidad de un humanism no metafisico (...) yo no creo que Ferry y Renaut hayan conseguido, al menos hasta aqui, elaborar un
JuLio modglo plausible de la justificacién _racional en el dominio de I_a ética”. Véase también la critica (_ie Larmore a la iQea de auto_noml'a, de o_rigen
2012 kantiano, en Larmore, Charles, op. cit., p. 171-173. VVéase tambien, Charles, Larmore, Renaut, Alain, Débat sur L’étique, Idéalisme ou réalisme,
Grasset, Paris, 2004.



Juan Carlos Orejudo Pedrosa y Lucia Fernandez Flérez | Introduccion. La actualidad de los Antimodernos

del liberalismo, denuncia la ceguera de los neokantianos respecto a las tradiciones morales siempre vivas y
comprensibles, lo cual conduce a estos Gltimos a querer fundar la moral dentro de una perspectiva totalmente
desvinculada de cualquier determinacién histérica.®®

La modernidad es descrita como paulatina erosién de las tradiciones, y asimismo como emancipacién de los
individuos de las tradiciones. El “desencantamiento del mundo” (Weber, Gauchet), el fin de lo teoldgico-politico
(Carl Schmitt), la “secularizacién” (Blumenberg) son diferentes expresiones que indican, cada una a su manera, “el
advenimiento de un universo laico en el seno del cual la creencia en la existencia de un Dios ya no estructura mas
nuestro espacio politico”.®* Esto no significa, como subraya Marcel Gauchet, que la creencia religiosa haya
desaparecido en la modernidad, sino que se ha convertido, para la mayoria de nosotros, en un asunto personal, que
incumbe a la esfera privada- la esfera plblica a este respecto muestra una estricta neutralidad.®®

Claude Lefort sostiene que la democracia moderna, la cual conlleva en principio la defensa de las libertades
individuales, implica por otra parte una erosién de las tradiciones y de nuestras creencias mas firmes. Luc Ferry y
Alain Renaut nos recuerdan que desde Tocqueville a Benjamin Constant, la emancipacion del individuo de la tutela
de las tradiciones constituye la gran herencia de la modernidad, pero al mismo tiempo, implica el riesgo de la
atomizacion social, el peligro de la fractura entre los individuos, los cuales pueden no llegar a reconocer ninguna
ley por encima de ellos.®® Pero por otra parte, el individualismo, el valor del individuo en cuanto tal, esta incluido
en el discurso de los derechos humanos. Marcel Gauchet, en un reconocido ensayo, sostiene que “los derechos

humanos no son una politica™®

, Y por tanto, que los derechos humanos que defienden los modernos a partir de la
Revolucién Francesa, los cuales expresan los derechos de los individuos, son insuficientes para la realizacion o
construccion de la vida politica y colectiva.®® Los derechos humanos proclamados en Francia en 1789 han sido
objeto de critica por parte de los antimodernos (Burke, De Maistre) asi como por parte de los pensadores marxistas;
como sefiala Norberto Bobbio: “La declaracién (de derechos humanos) ha sido sometida desde entonces hasta hoy a

dos criticas recurrentes y opuestas: ha sido acusada de excesiva abstraccién por parte de reaccionarios y

8 armore, Charles, “Repenser I’humanisme et la démocratie..”, en op. cit, p. 119.

8 Ferry, Luc, L’homme-Dieu ou le sens de la vie, Grasset, 1996, p. 37.

% |bid., p. 38. Véase, Gauchet, Marcel, Le Désenchantement du Monde, Gallimard, 1985; Gauchet, Marcel, La Religion dans la Démocracie,
Gallimard, 1998; Ferry, Luc, Gauchet, Marcel, Gauchet, Le Religieux apreés la Religion, Grasset, 2004.

8 E| individualismo es definido como “libertad sin regla”, mientras que la autonomia, es definida como “libertad con regla”; Véase esta
distincion establecida por Alain Renaut, en L’ére de I’Individu, Contribution a une histoire de la subjectivité, Gallimard, 1989, p. 81: “La légica
del individualismo, Dumont tiene razon en este punto, es la de la independencia, la de la “liberacion de los impedimientos”, que tiene como
horizonte la manera en la cual el individuo moderno (...) s6lo se preocupa por si mismo. (...) La autonomia (que significa la auto-institucion de
la ley) no se confunde con cualquier figura concebible de la independencia: en el ideal de autonomia, yo sigo siendo dependiente de normas y de
leyes, a condicion de que yo mismo las acepte libremente. Es decir, la valoracién de la autonomia, aceptando la idea de ley o de regla, puede
perfectamente admitir el principio de una limitacion del Yo, mediante la sumisién a una ley comdn. Es también afirmar que el valor de la
autonomia es constitutiva de la idea democratica”.

8 «A partir de un encuentro, organizado por Esprit, en torno al tema: “;Los derechos del hombre son una politica?”, resultaron varias
publicaciones, de manera destacada unos articulos de M. Gauchet, C. Lefort o P. Thiebaud”. Véase Ferry, Luc, Renaut, Alain, “Droits de
I’homme et démocracie”, en Philosophie Politique 3, Des Droits de I’homme a I"idée républicaine, op. cit., p. 7 y ss..

# Gauchet, Marcel, “Los derechos del hombre no son una politica”, en La Democracia contra si misma, Homo Sapiens Ediciones, 2004, pp. 29-
46. Véase Ferry, Luc, Renaut, Alain Philosophie politique 3, Des Droits de I’homme a I’idée Républicaine, op. cit., p. 9: “de la tradicién
individualista del derecho natural moderno, en su esfuerzo por construir la comunidad a partir del individuo y haciendo fondo en el individuo,
¢No esta condenada por definicién a enfrentarse a serias dificultades desde el momento en que aborda el problema propiamente politico: el
problema de la organizacién de una colectividad, con el reconocimiento que ello implica de una necesaria negacion, al menos parcial, de la
soberania personal de los individuos? En otros términos, tal era la cuestion mas importante de este articulo de M. Gauchet-, si hacemos de la
proclamacion de los derechos del individuo el alfa y omega del discurso politico ;No nos abocamos pura y simplemente a desesperar de lo
politico, considerado entonces como el lugar de una inevitable y fatal alienacion, (...) y a denunciar eternamente el “mal radical” inherente a la
forma misma de la vida colectiva?”.

21

JuLio
2012




22

JuLlio
2012

Introduccion. La actualidad de los Antimodernos | Juan Carlos Orejudo Pedrosa y Lucia Fernandez Flérez

conservadores y de excesivo ligamen a los intereses de una clase particular por parte de Marx y de la izquierda en
general”.®

La critica marxista sostiene que los derechos humanos representan, en realidad, los intereses de la burguesia, los
intereses de una clase social determinada, lo cual pone en cuestion el caracter eterno, suprahistorico, y universal de
dichos valores o derechos fundamentales del hombre. No obstante, a pesar de esta critica a los derechos del hombre,
que se proclamaron en la Revolucion Francesa, el marxismo se inscribe en la historia del “individualismo
revolucionario” que corresponde, histdrica y filoséficamente, con la revoluciéon democratica de las sociedades
modernas, que segun Tocqueville, se caracteriza como un proceso de igualdad en las condiciones de vida de los
hombres: la critica marxista “...sigue inscrita, en tanto que critica a un universo jerarquico, en la légica del
individualismo revolucionario. Ciertamente, ya no son las jerarquias del Antiguo Régimen las que son objeto de
critica, sino las jerarquias modernas que instaurarian las desigualdades sociales y econémicas”.® La idea de
igualdad (o de igualitarismo) de las sociedades democraticas modernas atraviesa el pensamiento politico moderno
de Tocqueville a Marx.

Los antimodernos se opondran a esta pendiente democratica e individualista de las sociedades modernas que
destruye y socava las jerarquias tradicionales y el orden social del antiguo régimen. Lo que critican los
antimodernos es precisamente que la Revolucién Francesa, que supuso el derrumbe de las tradiciones, también
implicéd el socavamiento de los lazos sociales, la atomizacion y desintegracion de la sociedad; segun los
antimodernos, se ha tratado desde la llustracion y la Revolucién Francesa de recuperar o de reconstruir la
comunicacién entre los hombres, la vida social 0 comunitaria, ya no a través de la tradicion sino a través de la
argumentacion racional y de los principios universales de la razén.”* La democracia moderna estarfa totalmente
vinculada, segin Tocqueville, con los principios revolucionarios de 1789. No obstante, historiadores como Francois
Furet o fil6sofos como Claude Lefort han defendido través de Tocqueville que la democracia francesa no requeria
de ninguna revolucién.*

Es precisamente durante la Revolucién Francesa que el individualismo surge plenamente en la escena politica, y

segln Louis Dumont, la Declaracion de los Derechos del hombre de 1789 significa el triunfo del individuo.* El

8 Bobbio, Norberto, “La Revolucién Francesa y los Derechos del hombre™, en El tiempo de los Derechos, Sistema, 1991, p. 143. La critica de
Marx, tal como la describe Bobbio, se dirige contra el individualismo demasiado abstracto de los derechos humanos que en realidad encubre una
realidad histdrica concreta, el triunfo de la burguesia: “el joven Marx en el articulo sobre La cuestion judia, (sostiene que) el hombre del que
hablaba la Declaracion era en realidad el burgués (...) el hombre, explicaba Marx, egoista, separado de los otros hombres y de la comunidad, del
hombre en cuanto monada aislada y cerrada en si misma”. (Bobbio, Norberto, op. cit., p. 144-145)

% Ferry, Luc, Renaut, Alain, 68-86 Itinéraires de I’individu, op. cit., p. 32.

' Véase, Ferry, Luc, Renaut, Alain, “Tradition ou Argumentation?” en Systéme et Critique, Essais sur la critique de la Raison dans la
Philosophie Contemporaine, Ousia, 1992, p. 312: “es preciso mostrar como la apuesta por la argumentacién no implica de ningn modo un
optimismo cientista de cualquier indole, sino Unicamente la voluntad de rechazar que las tentaciones neoconservadoras conducen a considerar
como indistintamente maléficas la evolucién de las ciencias y de las técnicas al mismo tiempo que los eventuales progresos de la democracia
(...) En suma, debemos aprender a vivir en un mundo en el cual (...) las cuestiones y las elecciones existenciales se hacen mas numerosas, y las
respuestas menos disponibles. De ahi, por otra parte, la tentacion del neo-conservadurismo, o, en otras palabras, la voluntad de retorno a la
tradicién como modo de imposicion de limites”.

%2 \/éase, Besnier, Jean-Michel, “Tocqueville et la discussion libérale de la démocratie”, en Renaut, Alain, (dir.), Histoire de la Philosophie
Politique, 4, Les Critiques de la Modernité Politique, Calmann-Lévy, 1999, p. 134 : “Es El Antiguo Régimen y la Revolucién la obra que se ha
vuelto a leer. ¢cudl es la razén ? Esencialmente para separar la democracia del origen revolucionario que la historiografia tradicional le atribuye.
(...) El valor de uso contemporaneo de la obra de tocqueville es clara: se trata, como afirma Francois Furet, de denunciar por una parte “la
lusion de la Revolucién sobre si misma” y por otra parte la impostura a la que cede Francia cuando se presenta como el pais que “inventa, por
medio de la revolucion, la cultura democratica™; La democracia podria y debiera haberse instalado sin las convulsiones revolucionarias”.

% Ferry, Luc, Renaut, Alain, Renaut, 68-86 Itinéraires de I’individu, op. cit., p. 30; Dumont, Louis, Essais sur I’individualisme, Une perspective



Juan Carlos Orejudo Pedrosa y Lucia Fernandez Flérez | Introduccion. La actualidad de los Antimodernos

advenimiento de la democracia halla su simbolo en la declaracién de los derechos humanos, en la noche del 4 de
agosto, en el curso de la cual se abolieron los privilegios de la estructura jerarquica del Antiguo Régimen. Luc Ferry
y Alain Renaut analizan las dos formas modernas de realizacién historica de los derechos del hombre: El
voluntarismo del Estado y el historicismo.”* EI modelo francés de la Revolucion se basa en un ideal ético, que
implica una transformacion radical de la sociedad que conduce al terror de los jacobinos, mientras que el modelo
americano de la Revolucion se basa en un movimiento inmanente de la historia, en el historicismo, que destruye la
esfera autonoma del derecho. Los modernos han explorado histéricamente dos caminos antitéticos para llegar a los
derechos humanos: voluntarismo o historicismo. El liberalismo moderno se inclina por el historicismo, en la
medida en que el sistema de mercado se desarrolla como esfera autorregulada- en los términos de la “mano
invisible” (Adam Smith) o de la “astucia de la razén” (Hegel).

Las obras de Adam Smith y de Mandeville profundizan en el individualismo posesivo, en el individuo auto-
suficiente y aislado, en el hombre encerrado en si mismo que s6lo se preocupa por si mismo, lo cual conlleva el
triunfo del individualismo moderno (=monadologia leibniziana), del individuo independiente que siguiendo sus
tendencias egoistas contribuye al bien general de la sociedad (Mandeville, Adam Smith). Segln estas teorias
modernas del mercado, la armonia social no depende de ningln contrato social que exprese la voluntad de los
individuos, sino del despliegue natural, sin impedimientos, del individualismo moderno.” Los antimodernos o
reaccionarios se oponen al individualismo moderno, concretamente, al individualismo que brota de los valores de la
Revolucién francesa: la libertad, la igualdad y la universalidad. El individualismo que combaten los antimodernos

es el individualismo abstracto de los derechos humanos, el cual destruye el lazo que une a los hombres entre si

anthropologique sur I’idéologie moderne, Seuil, 1983, p. 102-103: “La Declaracion de los derechos del hombre y del ciudadano adoptado por la
Asamblea constituyente en el verano de 1789 marca en un sentido el triunfo del individuo, Habia sido precedida por una proclamaciones
semejantes en varios Estados-Unidos de América, pero fue la primera a ser considerada como el fundamento de la Constitucion de una gran
nacion, impuesto a un monarca reticente por la manifestacion popular, y propuesta en ejemplo a Europa y al mundo (...) No es suficiente ver en
la Declaracion la culminacion de las doctrinas modernas del Derecho natural,pues, como Jellinek lo ha observado, el punto esencial es el
transporte de los preceptos y ficciones del derecho natural al plano de la ley positiva: la declaracion era concebida como la base solemne de una
Constitucion escrita, juzgada y sentida por ella misma como necesaria desde el punto de vista de la racionalidad artificialista. Se trataria de
fundar sobre solamente el consenso de los ciudadanos un nuevo Estado, y de colocarla fuera del alcance de la autoridad politica misma”. VVéase
Gauchet, Marcel, La Révolution des droits de I’homme, Gallimard, 1989.

 Veéase Ferry, Luc, Renaut, Alain, “La réalisation des droits de I’homme: I’Etat ou I’Histoire?”, en Philosophie politique 3, Des droits de
I’homme a I’idée républicaine, op. cit., p. 32-40. (Trad. Cast. Filosofia politica, De los derechos del hombre a la idea republicana, FCE, 1990, p.
26-32) la idea “republicana” defendida por Luc Ferry y Alain Renaut, los cuales se inspiran en Kant, es un ideal (0 una exigencia) de la razén
que no se cumple de manera perfecta en la historia: “Los derechos del hombre aparecen, ciertamente, en un momento histérico determinado y,
no obstante, una vez declarados contienen en si tal exigencia de universalidad que no parecen ya reductibles a la historia” (Ferry, Luc, Renaut,
Alain, Filosofia Politica, op. cit., p. 136.)

% Alain Renaut analiza la intima relacion entre el individualismo moderno ( la monadologia de Leibniz) y la perspectiva de la teodicea
(justificacion de Dios), y las teorias modernas del mercado (Mandeville, Adam Smith), en las cuales el sujeto auténomo se eclipsa con el
advenimiento del individualismo moderno: “La descomposicién de la intersubjetividad como comunicacion entre los espiritus, el acuerdo que
subsiste entre ellos no procede en absoluto de un consenso (o de un contrato) entre unas voluntades que resolverian limitarse reciprocamente,
sino remitiendo Unicamente a la I6gica interna del sistema (a Dios como causa comun, por tanto, como Unico fundamento del orden de lo real)
(...) es a través del repliegue sobre si y el hecho de preocuparse Gnicamente de si mismo, mediante la cultura de su independencia y la sumision
a la ley de su naturaleza (=a la formula que lo caracteriza), que cada individuo contribuye a manifestar el orden del universo, la armonia y la
racionalidad del Todo. (....) La Fabula de las Abejas (de Bernard Mandeville) explota, para pensar la l6gica inmanente a la sociedad humana,
una estructura intelectual que, si anuncia por su contenido econdmico y politico la teoria liberal de la “mano invisible” (de Adam Smith), evoca
singularmente, fuera de cualquier influencia, el individualismo leibniziano”. (Renaut, Alain, L’ere de I’Individu, Contribution a une histoire de
la subjectivité, op. cit., p. 140-142) Véase también, Dumont, Louis Dumont, Homo Aequalis, Genése et épanouissement de I’idéologie
économique, Gallimard, 1985, p. 83-84: “persiguiendo Unicamente sus intereses particulares los hombres trabajan sin quererlo al bien comdn, y
es aqui que entra en juego la famosa “Mano invisible”. En esta doctrina de la armonia natural de los intereses, como Elie Halévy lo ha
denominado, la moralidad es suplantada por esta esfera particular de actividad (econémica) (...) La Mano invisible de Adam Smith cumple aqui
una funcién que se ha destacado poco. Es como si Dios nos dijera: No tengas miedo hijo mio de infringir mis mandamientos aqui. He arreglado
todas las cosas para que esté justificado que eludas la moralidad en este caso particular”.

23

JuLio
2012




24

JuLlio
2012

Introduccion. La actualidad de los Antimodernos | Juan Carlos Orejudo Pedrosa y Lucia Fernandez Flérez

dentro de unas tradiciones arraigas en la historia.

Antoine Compagnon distingue tres doctrinas contra-revolucionarias: Conservadora, reaccionaria y reformista.’® Es
importante retener esta distincion, segin Compagnon, porque solamente la segunda doctrina, la reaccionaria, “es la
més seductora intelectualmente, inventiva y verdaderamente equivoca, es decir, exclusivamente contra-
revolucionaria y antimoderna, idealmente republicana e histéricamente legitimista”.”” Los antimodernos como
advierte Compagnon no se identifican con los conservadores que apoyan el restablecimiento del antiguo régimen tal
como era antes de 1789, el absolutismo integral, es decir, la monarquia tradicional desde Louis XIV, en la plenitud
de su autoridad, limitada solamente por las costumbres, la ley natural, la moral y la religion; Esto corresponde a la
postura conservadora, la cual estaba a favor del restablecimiento de una autoridad real efectiva y centralizada. La
doctrina “reaccionaria”, como demuestra Compagnon, debe entenderse “en el sentido de un apego a los derechos
histéricos de la nobleza de espada, por tanto, a un pasado mas antiguo, declarandose favorable a un preliberalismo
aristocratico, es decir, a la libertad y a la soberania de los grandes antes de su avasallamiento bajo la monarquia
absoluta vivida como una tirania (...) se afioraba la época en el que el rey elegido era el depositario de la voluntad
del pueblo. Fénelon, Saint-Simon, Montesquieu se habian declarado a favor de un retorno en Francia de sus
instituciones antiguas (...) Como La Boétie y Montaigne, acariciaban el ideal de una repudblica ilustrada por Venecia
(....) Como advierte Paul Bénichou, entre el Estado popular y el Estado despético, defendian la monarquia
temperada a la antigua usanza”.*® Los antimodernos, como veremos a continuacion, se oponen a cualquier forma
de tirania, sea ésta la tirania del pueblo o la tirania de un solo individuo. Para los antimodernos, el poder no esta
localizado en el hombre sino en las instituciones y derechos historicos que no puede ser erradicado por ninguna
voluntad humana. Por esta razon, se distinguen de los reformistas, de “los monarquicos moderados, pragmaticos,
racionalistas, admiradores de 1688 o de 1776, adeptos al modelo inglés o americano (Mounier, Malouet, Mallet du
Pan), en otras palabras, constitutionnels”.%

El retrato del antimoderno quedaria incompleto si no tuviéramos en cuenta su contrapartida anti-ilustrada. La anti-
ilustracion que culmina en Europa con el historicismo, el cual se desarrollé plenamente, y hasta las Gltimas
consecuencias, en la cultura alemana. Esta es la tesis de Meinecke. El historicismo tal como lo analiza Meinecke
implica una ruptura radical, absoluta, y sin precedentes con la lustracién y el derecho natural de los modernos.'®

De Vico™ a Herder'® Meinecke no percibe sino un ataque sin precedentes a la Ilustracién francesa, al

% Compagnon, Antoine, Les Antimodernes, op. cit., p. 25.

" Ibid., p. 26-27.

% Ibid., p. 25-26. Véase Bénichou, Paul, Les Morales du grand siécle, Gallimard, 1994, p. 95: “Lo que hard Montesquieu, insistiendo en la
diversidad de las constituciones de los pueblos, y analizando los resortes de cada una de ellas para extraer la idea de este lugar perfecto que
constituye entre el Estado popular y el Estado despético la monarquia temperada a la antigua usanza, Corneille lo hace sin ton ni son en sus
tragedias”.

% Compagnon, Antoine, op. cit., p. 26.

190 sternhell, Seev, “Les fondements d’une autre modernité”, en Les anti-Lumiéres, op. cit., p. 132: “Es como antitesis de la llustracion como
Meinecke define el caracter revolucionario del historicismo. Segun él, la llustracién media el mundo de la historia en base a un criterio fundado
en una razén eternamente valida y libre de cualquier ingrediente religioso o metafisico. La Ilustracion, dice el historiador aleman, es el producto
de movimientos intelectuales del siglo XVI1I, debido al cartesianismo y a una importancia excesiva acordada al derecho natural, a la extincion del
fanatismo religioso y el ascenso de las ciencias naturales”.

101 Ipid., p. 123-125: “Vico ha comprendido que la filosofia y la filologia (palabra que significa para él la historia), la primera relacionada con lo
universal y lo eterno, la segunda con lo particular y lo contingente, podrian combinarse para crear una ciencia del hombre. Pero esta lectura de
los adversarios de Grocio, notablemente Pufendorf sobre el estado de naturaleza, es la que conducira a Vico a rechazar la doctrina clasica de un
derecho universal y accesible a la naturaleza humana. Por medio de un estudio de las teorias del derecho natural, Vico termina por rechazar las
teorias de los origenes y de la naturaleza de las sociedades fundadas en la idea del derecho natural. (...) Vico acepta las teorias del autor del



Juan Carlos Orejudo Pedrosa y Lucia Fernandez Flérez | Introduccion. La actualidad de los Antimodernos

cartesianismo, y al derecho natural.

La critica de Herder a la llustracion, segin Cassirer, no es independiente al descubrimiento del mundo histérico por
parte de Dubos, Ferguson, Hume y Robertson'®®. Herder, segin la tesis que sostiene Meinecke en su obra
Historicismo y su génesis, representa lo més especifico del antirracionalismo aleman, es decir, el historicismo. **
Esta obra nos ofrece una vision general del historicismo y de su desarrollo embrionario en la cultura europea, desde
la conquista del mundo histérico por parte de autores ilustrados (Shaftesbury, \Voltaire, Montesquieu, Hume,
Gibbon)'®, hasta el pleno desarrollo del historicismo por parte de Herder, el cual implica la completa superacion (o
destruccion) del racionalismo y del derecho natural; Segin Gadamer, Herder fue el fundador de la critica global a la
lHustracion, como rebelién contra la lustracion y su antinomia rousseauniana (sentimental), en otras palabras:
“quien dice sentido historico dice sentido de la fuerza”.'® En relacion a Ferguson, se afirma esta misma idea: “Es
bien esta fuerza la que evoca Maquiavelo cuando habla de “virti” y que mas tarde Ranke denominara la energia
moral de un pueblo”.*” Meinecke subraya la originalidad y la singularidad de la anti-ilustracién alemana frente al
pensamiento europeo. Meinecke defiende el caracter original del historicismo aleman como seguidor de Troeltsch
quien en 1925, en El Espiritu Aleman y la Europa occidental, caracteriza “el espiritu occidental por su creencia en

un derecho natural, en la unidad del género humano y en ciertos valores universales. Por el contrario, el espiritu

Leviatan, en todo lo que concierne al estado de naturaleza y a los origenes de la humanidad, pero rechaza la concepcion de la sociedad que se
deriva de ellas: la sociedad seria el producto de un contrato, y en consecuencia sus origenes no pueden sino ser racionalistas, individualistas y
voluntaristas. (....) Vico se separa desde el comienzo de los fundadores del liberalismo. Rechaza su vision racionalista del hombre, esta suerte de
maquina a dos patas creada por Hobbes, se eleva contra su vision individualista, o atomistica, voluntarista y utilitaria de la sociedad”.
192 Ihid., p. 129: “Después de Vico, desconocido en su época, Herder cumple desde su aparicion con el rol de pivote alrededor del cual se
organiza la critica a la lustracion (...) En Herder y los herderianos, no sélo en Alemania, sino también en Francia y en Italia, emerge el
nacionalismo cultural y su corolario inmediato el nacionalismo politico que, a medida que avanza el siglo XIX, adquiere unas formas cada vez
mas radicales y cada vez mas violentas. El nacionalismo cultural desemboca rapidamente en la idea de “Estado-Naci6n cuyo corolario es el
Estado todopoderoso, y la idea de democracia enemiga de la nacién”.
1% |bid., p. 130 : “Toda situacién humana tiene su valor singular, cada fase de la historia posee sus derechos propios y su necesidad inmanente.
El primer esfuerzo de la historia debera ser entonces, en lugar de someter a su objeto a la medida uniforme fijada de una vez por todas, adaptar
su medida a la individualidad del objeto”. Segun Cassirer, en su obra filosofia de la Ilustracion, en lo que concierne al descubrimiento del mundo
histérico, Dubos, Ferguson, Hume y Robertson, también aportaron su contribucion. (Sternhell, Seev, op, cit., p. 130, nota 1)
104 Meinecke, Friedrich, Historism: The Rise of a new historical Outlook, traducido por J.E., Anderson, con un prefacio de lsaiah Berlin,
Routledge and Kegan Paul, 1972. (trad. Cast. El Historicismo y su Génesis, FCE, 1943) “El término “Historismus” aparece por primera vez en
1797 en Friedrich Schlegel y desde el principio adquiere un sentido cercano al que tendrd mas tarde. En 1857, una obra sobre Vico percibe lo
esencial de una vision historicista en la idea examinada mas arriba, segin la cual los hombres no conocen otra realidad que la historia. Todo lo
largo del siglo XIX y al principio del siglo XX, la reflexion sobre el historicismo se desarrolla y culmina en Meinecke” (Sternhell, Seev, op. cit.,
p. 22, nota 1).
105 p 134-141: “Segun él (Meinecke), es el derecho Natural el que ha limitado la profundizacion de la investigacion del alma humana a causa de
su intelectualismo y de su racionalismo. Es liberandose de la influencia del derecho natural que ha sido posible reconocer el principio de
individualidad, principio que Shaftesbury fue el primero en reconocer. El autor inglés figura para Meinecke en la galeria de los pioneros.
Cronolégicamente, Voltaire viene después: él es el mas grande historiador porque es el mas innovador. Las realizaciones histéricas de Robertson,
de Hume y de Gibbon son quizés superiores a las suyas, pero Voltaire es el més grande porque fue el primero que tuvo la idea de una historia
universal, invento la idea de “filosofia de la historia” (...) Meinecke rinde homenaje al genio de Voltaire, por su respeto a la diversidad de las
costumbres y de las creencias, por su comprension de la idea del espiritu de los pueblos y de las épocas: contra Condorcet y Turgot, no crefa en
un progreso indefinido (...) Después de Voltaire: Montesquieu (...) En Inglaterra (...) después de Shaftesbury, vinieron Hume y Gibbon (...)
Gibbon también victima de la incoherencia que reina en el pensamiento de la llustracion: s6lo con el ascenso del historicismo, con su
particularismo- Meinecke habla de “individualismo”, serd posible captar toda la tragedia del mundo antiguo. El tercer gran historiador es
Robertson: él también limitado por una visién de la naturaleza humana siempre semejante a si misma (...) Ferguson va mas lejos, él muestra el
poder de los instintos en la vida social”.
106 1bid., p. 157: “En el espiritu de Gadamer, Herder fue el fundador de la critica global de la Ilustracién. El postulado apasionado” del predicador
estaba bien presente; es él quien permite, yendo mas alld de Rousseau, la “liberacion de los prejuicios culturales de los fil6sofos
enciclopedistas”, es él quien finalmente hace posible reducir “a nada” la “vanidad ingénua que la época de la Ilustracion tiene de su
civilizaciéon”: segin Gadamer, Herder supera no solo la filosofia de la Ilustracién sino también su antinomia, el rousseaunismo, no sélo el
intelectualismo y “la ilusion del progreso sino también la rebelién del sentimiento”. Es asi como la rebelién contra la Ilustracién conduce al
%gscubrimiento del sentido histérico. Aqui viene lo esencial: y quien dice sentido historico dice sentido de la fuerza”.

Ibid., p. 142.

25

JuLio
2012




Introduccion. La actualidad de los Antimodernos | Juan Carlos Orejudo Pedrosa y Lucia Fernandez Flérez

aleman se define por una concepcion pluralista de la historia, el florecimiento de individualidades nacionales sin
ninguna medida en comin entre ellas.”*® Segun Sternhell, el ataque a la ilustracion no fue exclusivo de los
alemanes sino que implica a autores de diferentes procedencias como Croce, Sorel, Barrés, Spengler. '® El
pensamiento anti-ilustrado de Isaiah Berlin se hace eco del relativismo inaugurado por Herder y de la obra de
Meinecke.''?

En palabras de Sternhell, “la originalidad de Herder no consiste tanto en un supuesto descubrimiento de la
especificidad individual, sino en el sentido que da a la invencién de la historia y que hace él el padre intelectual del
nacionalismo. En esto reside su contribucién capital”.*** Meinecke, percibe en Herder y en el historicismo que se
deriva de él, el rechazo absoluto de la lustracién francesa que constituye la especificidad de la cultura alemana.'*?
El historicismo aleman, a partir de Herder, constituird uno de los ataques mas virulentos y sin precedentes contra la
lHustracion franco-kantiana, por su anti-racionalismo, su anti-universalismo, contrario totalmente a la idea del
hombre ilustrado portador de valores eternos y universales.

La postura anti-ilustrada de Herder dara lugar una concepcién del hombre opuesta a la de la Ilustracion. EI hombre
ilustrado, de forma auténoma, es decir, por si mismo, puede conocer y obtener su propio bien haciendo uso
exclusivamente de su razon, sin recurrir a ningn tipo de trascendencia natural o divina. Contra la idea del hombre
como sujeto auténomo, se alza la “tradicién alemana de “antropologia filos6fica” la cual desde J. G. Herder en el
siglo XVI1II ha visto en el hombre un ser de carencias, un Mangelwesen. Marcado por el empobrecimiento instintivo
y por el caracter eminentemente abstracto de sus capacidades innatas, el homo compensator, para utilizar la
expresién de uno de los representantes contemporaneos de esta linea de pensamiento, Odo Marquard, no logra
orientarse en el mundo y a construirse una imagen de si mismo si no es en virtud de una educacién en las
costumbres y en las instituciones de la sociedad que le rodea.” ™ El hombre como ser carente, es la imagen
antimoderna, que de Herder a Nietzsche, se opone al hombre como plenamente constituido, y consiguientemente,
con unos fines bien definidos y determinados por su propia naturaleza. EI hombre segun los antimodernos es un ser
sin fines ni propositos propios, un eternos caminante, como Nietzsche en Humano, demasiado humano (o incluso
Baudelaire). Segin Herder, “la linea de la humanidad no es ni recta, ni uniforme, se pierde en todas las direcciones,
presenta todas las curvaturas y todos los angulos”.*** Ferguson recoge una frase de Cromwell que resume

perfectamente, a mi juicio, la filosofia del hombre de los antimodernos, como ser carente (sin fines propios): “El

198 1hid., p. 23.

1% |hidem: “Alemania no posee el monopolio de esta asalto contra el racionalismo de la Ilustracion. De Vico, este primer gran enemigo del
racionalismo, del derecho natural y de un mundo en el que la providencia estd ausente, a Croce y a Sorel, sus dos grandes admiradores, de
Herder a Meinecke, a Barrés y a Spengler, la veneracion de lo particular y el rechazo de lo universal constituyen el comin denominador a todos
los pensadores de la anti-ilustracion independientemente de su lugar de origen y de su época.”

110 |bid. p. 16: “Un corolario del anti-racionalismo es el relativismo: existe también un relativismo nacionalista, un relativismo fascista y un
relativismo liberal. Este ultimo es el de un Isaiah Berlin el cual, en el curso de la segunda mitad del siglo XX, sigue la linea de pensamiento
inaugurado por Herder, de la cual la obra de Meinecke constituye, entre las dos entreguerras, un momento caracteristico.”

111 A
Ibid., p. 131.

112 |bid., p. 133: “es en el rechazo de la llustracién francesa que Meinecke vefa la gran diferencia entre la evolucion intelectual y politica de
2 6 Francia y de Alemania desde la Revolucion francesa, su obra se desarrolla en linea ascendente desde los primeros balbuceos del historicismo en

Europa occidental hasta la apoteosis alemana. Goethe es un héroe, pero haciendo cuentas son Maser, y sobre todo, Herder, los que se sitGan en

primer plano”.
JuLio 13 ) armore, Charles, Les pratiques du moi, PUF, 2004, p. 62. Charles Larmore hace referencia a la obra de Odo Marquard, Philosophie des
2012 Stattdessen, Reclam, 2000 (trad. Cast. La filosofia de la compensacién, Paidés, 2001).

114 Sternhell, Seev, op. cit., p. 182.



Juan Carlos Orejudo Pedrosa y Lucia Fernandez Flérez | Introduccion. La actualidad de los Antimodernos

hombre jamas se eleva tan alto que cuando no sabe adonde va. He aqui una gran frase, comenta Meinecke”.*® EI
hombre que sabe adonde va, como los racionalistas ilustrados, con un plan predefinido y predeterminado, no llega
muy lejos. Sélo el hombre que sigue, no la razon abstracta, sino su instinto, es decir, el hombre sin finalidad y sin
fines propios, logra llegar a grandes (o pequefias) verdades inesperadas: los antimodernos que se oponen al plan

racional de los modernos, hacen hincapié en la importancia de los bienes imprevistos (Proust).!'®

Compagnon denomina “Réactionnaires de charme”*!’

a los antimodernos que coquetean con el presente, y que
juegan al que pierde gana; son los nuevos reaccionarios del amor fati de Nietzsche, los cuales se alejan de los
primeros pensadores reaccionarios del pecado original (De Maistre y Baudelaire), finalmente, concluye
Compagnon, demasiados antimodernos matan al antimoderno, y cada moderno podria comparecer en el bando de
los antimodernos.™®

¢ Qué es el humanismo? Segln Todorov, lo propio del humanismo es su rechazo de que un Gnico valor se convierta
en un valor absoluto que se imponga sobre los demas valores. La libertad humana presupone el pluralismo de los
valores y el humanismo defiende la posibilidad de afirmar todos los valores humanos sin que tengan que
sacrificarse unos valores por otros.*® Los humanistas defienden la compatibilidad entre los diferentes valores, y por
tanto, defienden los valores que son compatibles entre si por medio de la razon, y tratan de encontrar un equilibrio
entre los distintos valores, sin por ello, negar la posibilidad del conflicto entre los valores. Lo que define al
humanismo no son los valores que se han elegido, sino la moderacion con la cual se afirman los distintos valores.
Para el humanista, lo esencial no son los valores en si mismos que uno elige, sino la posibilidad que tiene el sujeto
de poder realizar una libre eleccion de valores. Ademas, el humanismo incluye la idea de responsabilidad, segun la
cual el hombre es responsable de sus actos, lo cual supone una limitacién racional de la libertad. Todorov,
» 120

inspirdndose en Montesquieu, define el humanimo como “espiritu de la moderacion”.

En contra de este espiritu de moderacion del humanismo, los antimodernos defienden una idea o un valor absoluto

5 bid., p. 142.

116 | armore, Charles, Les pratiques du moi, op, cit., p. 235 : “es de nuevo Proust el que nos ofrece nuestro punto de partida. (...) a saber, el
entrelazamiento de las decepciones y de los momentos de iluminacién que forman la trama de la existencia: “De aquello que la imaginacion
deja esperar y que nosotros con tanta pena nos damos por intentar descubrir, la vida nos ofrece alguna cosa que estdbamos bien lejos de
imaginar” (Proust, M., Albertine disparue, Gallimard, 1992, p. 83) La felicidad- afirma Larmore- que nos concede la vida es menos a menudo el
bien que teniamos razén de perseguir que el bien imprevisto que nos llega cuando no nos lo esperamos”.

117 Compagnon, Antoine, Les antimodernes, op. cit, p. 444-448: “EI Amor fati define un fatalismo liberado del resentimiento, un consentimiento
a la vida, la “adhesion alegre a la necesidad”, decia Gracq, el “verdadero devenir dialéctico”, precisaba Barthes (...) Amor fati: ;No seria la
Gltima palabra del antimoderno? Una ultima palabra que no podria ser entendida a priori, la promesa de una Vita Nova mas alla del pesimismo, o
“un optimismo sin progresismo”, como decia Barthes, la energia de la desesperacion de Chateaubriand, el nihilismo activo de Nietzsche, el
“llamado al recién llegado” de Paulhan, o la “vitalidad desesperada” de Pasolini (...) La frase “quien pierde gana” permite caracterizar al
antimoderno: “ahi donde ensefia a perderse, él se salva de todas formas” afirma Gracq de Chateaubriand (...) Gracq llama a Chateaubriand un
“reaccionario du charme”. No encontraremos una definicion mas perfecta del antimoderno: la reaccién mas el encanto, es decir, la travesia de la
reaccion, la reaccion contra la reaccion, o la ironia de la reaccion y la recalificacion del pesimismo”.

18 |hid., p. 441: “Raros son los escritores, en particular en el siglo XX, que reinan todos los rasgos del antimoderno a la manera de Joseph de
Maistre, Chateaubriand o Baudelaire. En Paulhan, Barthes o Gracq, las referencias a la contrarrevolucidn, a la anti-ilustracion, o al pecado
original se derrumban o desaparecen totalmente. De ahi, juzgaremos quizas que hemos abusado de un término que, considerado a partir de sus
maltiples sentidos a lo largo del tiempo, ha perdido su vigencia. Demasiados anti-modernos matan al antimoderno (...) No todos los
antimodernos se reducen a un tipo unico pues la libertad pertenece a su credo, pero su diversidad no debilita su status de dobles de los modernos,
de criticos modernos de la modernidad, o de modernos vistos de espalda, de tal modo, que si la nocién posee algin valor, casi todos los
modernos habrian podido comparecer en esta teoria de los antimodernos”.

119 \/éase Todorov, Tzvetan, “La famille humaniste”, en Le Jardin Imparfait, La pensée humaniste en France, op. cit., p. 47 : “La (familia) de
los humanistas niega que hubiera habido un pacto, ignorado o reconocido ; en otras palabras, que exista una relacion necesaria entre, por una
parte, la adquisicion del derecho de gobernarse a si mismo, y por otra parte, la disolucion de la sociedad, de la moral, o del yo™.

120 v/gase Todorov, Tzvetan, Nous et les autres, op. cit., p 467-504.

27

JuLio
2012




28

JuLlio
2012

Introduccion. La actualidad de los Antimodernos | Juan Carlos Orejudo Pedrosa y Lucia Fernandez Flérez

hasta el final, lo cual implica el sacrificio de unos valores por otros. Toda eleccién por parte del hombre implica la
destruccion o sacrificio de unos valores. Los antimodernos, segin Alain Renaut, desarrollan un pensamiento que
podemos considerar desde un punto de vista filos6fico-politico como anti-humanista.’* Heidegger, por ejemplo, en
su enfrentamiento en Davos en 1929 con el defensor del humanismo, Ernst Cassirer, retoma la posicion que habia
defendido en su obra Ser y Tiempo, afirmando brutalmente la necesitad de una “destruccién (el término aleman, esta
vez, es Zerstdrung) de lo que hasta aqui han sido los fundamentos de la metafisica occidental (El Espiritu, el
Logos, la Razén)”.*?

Los anti-humanistas, desde Pascal a Heidegger, niegan que el hombre pueda escapar a la naturaleza o a la
historicidad, que el hombre pueda superar o ir mas alla de sus determinaciones naturales o histéricas. EI humanismo
moderno, en contra de los determinismos naturales o histéricos, opta por la libertad. Pero por otra parte, también lo
hace por la razén. EI hombre moderno decide determinarse libremente por medio de la razén. ;Como conjugar la
libertad humana con la posibilidad de un acuerdo racional entre los hombres? Los humanistas reconocen el
conflicto inevitable entre los diferentes valores, pero consideran que los hombres, a pesar de sus diferentes
concepciones del bien, pueden llegar a un acuerdo racional sobre los principios de justicia. EI hombre como sujeto
de derecho no es ningin hombre en particular, sino el hombre abstracto, indeterminado. EI hombre es digno de
respeto, o sujeto de derecho, no por el hecho de pertenecer a tal o cual comunidad, sino por el simple hecho de ser
hombre, de pertenecer a la humanidad en un sentido universal. Uno de los presupuestos del humanismo defendido
por Alain Renaut y Luc Ferry es la relacién estrecha que establecen entre la racionalidad y la universalidad, de tal
modo, que quien adopta el punto de vista de la razén adquiere el punto de vista de la humanidad en el sentido mas
amplio y universal del término.

Los antimodernos, se oponen, como vimos, a la universidad de los derechos humanos, a la posibilidad de llegar a
través de la razon a valores universales que sean reconocidos como tales por todos los hombres, y defienden por el
contrario, el politeismo de los valores, en el sentido que serd popularizado por Max Weber. Algunos autores
consideran que el verdadero dilema de la modernidad, el que separa a modernos y a antimodernos, es
concretamente la oposicion entre el racionalismo practico, por una parte, y el decisionismo, por otra parte. El
decisionismo o lo que en términos filosoficos se suele denominar existencialismo es una corriente filoséfica que
desde Kierkegaard hasta Sartre, y otros autores, niega a la razén la capacidad de orientar al hombre en el ambito de
la vida practica o moral. EI hombre, desde el punto de vista moral, es un ser libre que no puede resolver sus dilemas
morales por medio de la razén sino a través de un acto libre de la voluntad. En Alemania, el positivismo de Max
Weber, en el ambito de las ciencias sociales, va a afirmar que en el ambito de los valores no hay verdades
universales sino un politeismo de los valores que sélo cabe zanjar mediante una decision arbitraria de la voluntad.
Es por esta razon, subraya Philippe Raynaud, que la politica para Weber no se basa en la verdad, sino que pasa a

ser, como en Hobbes, politica de la voluntad.*?®

121 Renaut, Alain, Qu’est-ce que le Droit?, op. cit., p. 24: “las lineas divisorias que, en el debate filoséfico contemporaneo, distinguen a los
“humanistas” y “antihumanistas”, coincide con las lineas de fuerza que, en materia de reflexion sobre el derecho, oponen a “modernos” y
“antimodernos”.

122 Delacampagne, Christian, Histoire de la philosophie au XX Siécle, Seuil, 1995, p. 105.

123 Raynaud, Philippe, Max Weber et les dilemmes de la raison moderne, PUF, 1987, p.183.



Juan Carlos Orejudo Pedrosa y Lucia Fernandez Flérez | Introduccion. La actualidad de los Antimodernos

El decisionismo lo desarrolla Max Weber a partir de la renuncia a la razon teérico-préactica, oponiéndose a una
razon practica que sea capaz de definir los fines del hombre desde una perspectiva universal. Partiendo de la
diversidad de los sistemas de valores, y tomando en cuenta el conflicto ineludible entre los diferentes sistemas de
valores, y la incapacidad de la razon para escapar al conflicto entre los valores, Carl Schmitt, hijo natural de Weber
como lo designa Habermas, caracteriza la decision como independiente de cualquier fundamentacion argumentativa
o racional.’® Dicha decisién que rompe con la razén nace de la nada, en opinién de Leo Strauss, conduce al
“relativismo de los valores, casi a un nihilismo, en cuyo marco apenas es posible oponer a nada una apelacién,
puesto que toda preferencia, por malvada, vil o loca que sea, debe ser considerada por el tribunal de la razén tan
legitima como cualquier otra”.'%

Segun Vincent Descombes “Este decisionismo, como el existencialismo, se nutre de las imposibilidades de una
solucion racionalista al problema de “fundamentar” el juicio. Al principio de los juicios practicos, sostiene éste, no
existe ningtn fundamento de la razén sino el abismo de la eleccién radical”.*® Los valores, los fines Gltimos del
hombre no pueden ser fundamentados por la razén. Para los antimodernos, el hombre no es duefio de su destino, lo
cual quiere decir, que la historia no sigue el plan de la razén, y por tanto, no puede hallarse el sentido de la historia
a partir del hombre en tanto que sujeto.

Para Isaiah Berlin, la llustracion es objeto de ataque y de critica por tratar de imponer un principio Unico que
destruye el pluralismo de los valores.*”” Tampoco para Berlin, existe una verdad racional que pueda imponerse a
todos los hombres en un sentido universal. Asumiendo el conflicto insuperable de los valores- en un sentido
weberiano y nietzscheano, Isaiah Berlin conecta con el pensamiento anti-ilustrado.

Isaiah Berlin extrae las consecuencias del pluralismo de los valores que toma de Herder, al defender que no es
posible una eleccién racional entre los valores. Isaiah Berlin opta por defender la libertad negativa como Unica
forma de libertad que permite garantizar la pluralidad de los valores: para este autor, “no existe una norma universal

que permita decidir entre los fines contradictorios que persiguen los hombres”.?® Para Berlin, es Rousseau el que

124 Mesure, Sylvie, Renaut, Alain, la Guerre des Dieux, Essais sur la querelle des valeurs, op. cit.,, p. 110-113.
25 Ferry, Luc, Renaut, Alain, “El fundamento universal de los derechos humanos”, op. cit., p. 48. Sobre las diversas interpretaciones y
derivaciones del pensamiento politico de Weber, VVéase Raynaud, Philippe, op. cit., p. 183-184: “la elecci6n entre “ética de la conviccién” y
“ética de la responsabilidad” no es arbitraria, y no se funda Gnicamente en una exigencia de autenticidad (...) EI modelo de la actividad politica
presupuesta en La profesion y la vocacion del politico es, en cuanto a él, susceptible de varias interpretaciones. Incluye por otra parte unos
elementos racionalistas, de naturaleza a la vez “ética” (coherencia con uno mismo) y “tecnoldgica” (anticipacion racional a los efectos de la
actividad); estos elementos pueden renunciar a la legitimidad racional (como en el modelo “decisionista” tal como lo concibe Habermas, pero
también pueden incluirse en un modelo mas amplio de racionalidad politica: sucesor de Weber, Carl Schmitt, ha acentuado unilateralmente
ciertos aspectos de su pensamiento”. (Véase también Raynaud, Philippe, op. cit., p. 208-214).
126 Descombes, Vincent, (et. al.), Philosophie du jugement politique, Seuil, 2008, p. 13.
127 Sternhell, Seev, Les Anti-Lumiéres. Du XVIII siécle a la guerre froide, op. cit., p. 536-557 : “El pluralismo y la capacidad de poner en duda la
validez de todos los sistemas monistas, tal es, igualmente, a los ojos de Berlin, la gran virtud de Maquiavelo (...) Berlin piensa que el autor del
Principe nos ha ensefiado que existen varias morales, y que la moral cristiana nunca podra servir de guia en el curso ordinario de las cosas. (...)
(Maquiavelo) se opone a uno de los postulados fundamentales del pensamiento politico occidental, el cual (....) pretende que un principio Unico
prescriba la conducta que se debe llevar a todos los seres animados: desde Platén, esta doctrina ha dominado todo el pensamiento occidental, es
el origen de una “concepcion del mundo y de la sociedad humana como una estructura inteligible Unica”, y asimismo “del derecho natural”. De
este modo, aparecié “este modelo monista y unificador que esta en el corazon del racionalismo tradicional (...) tan caracteristica de la
civilizacién occidental” (...) Berlin se delecta con el pensamiento de Maquiavelo, destructor de la tradicion racionalista occidental (...) pues
nadie antes que él habia afirmado que podia “ existir mas de un sistema de valores, sin que ningun criterio, aplicable a todos, permita efectuar
una eleccion racional entre ellos, nadie habia considerado que “unos conflictos (pudieran) oponer a unos sistemas enteros de valores” sin
posibilidad de un arbitraje racional. (...) podemos, en la misma medida, concluir que, contrariamente a lo que piensa Berlin, no es el reino de la
g)alerancia lo que se instaura de este modo, y cuando un arbitraje se hace necesario, no queda otra salida que el recurso a la fuerza”.

Ibid., p. 509.

29

JuLio
2012




30

JuLlio
2012

Introduccion. La actualidad de los Antimodernos | Juan Carlos Orejudo Pedrosa y Lucia Fernandez Flérez

se convierte en culpable por privilegiar la libertad positiva, a través de su concepto de “voluntad general”, el cual
destruye la libertad negativa, y al mismo tiempo, el pluralismo de los valores.

Isaiah Berlin manifestard un total rechazo por la razon ilustrada que trata de imponer un ideal abstracto a la
diversidad de lo real. La libertad negativa que defiende Isaiah Berlin contrasta con la concepcion de Tocqueville de
la libertad entendida como participacion en la vida politica. Isaiah Berlin sostiene que “no existe ningdn vinculo
necesario entre la libertad individual y el régimen democratico”.*”® En realidad, la libertad positiva que rechaza
Isaiah Berlin, esta en la base de la democracia, en el sentido de Kant y de Rousseau.*® La libertad de los modernos,
en los términos de Isaiah Berlin, no corresponde al ideal de autonomia de Kant.

La distincién que establece Benjamin Constant entre las dos libertades, la de los antiguos y la de los modernos,
como demuestra Norberto Bobbio, ya lo habia enunciado Kant.** Kant ya habia distinguido entre la libertad como
“facultad de realizar ciertas acciones sin el impedimento de los demas”, y la libertad como el “poder de obedecer
Gnicamente las leyes que me doy a mi mismo”.**? La primera libertad es la que encontramos en la doctrina liberal
clésica, mientras que la segunda en la doctrina democratica.**® Los modernos van a defender la compatibilidad entre
las dos formas de la libertad: En Kant, asi como en Constant y Tocqueville, “los dos aspectos de la idea de libertad,
claramente dibujados, son no solamente compatibles sino necesarios el uno para el otro”.*** La libertad negativa y
la libertad positiva no son consideradas como opuestas entre si, sino que forman una unidad en el pensamiento
ilustrado. El antirracionalismo que atraviesa el pensamiento antimoderno, de Vico a Herder, de Herder a Meinecke,
hasta llegar a lIsaiah Berlin, se propone destruir la unidad de la razon ilustrada, y derruir los principios
fundamentales de la llustracion franco-kantiana. Ernst Cassirer Tratara de recomponer y restituir la unidad de la
razon de los ilustrados, y por tanto, salvar la unidad espiritual del periodo de la Ilustracién.

“El hombre de la Ilustracién habia querido recrear el mito de prometeo. Sus enemigos inmediatos respondieron por
medio de un llamado a la providencia, al destino, a las fuentes profundas del inconsciente colectivo”.**

Los antimodernos se oponen a la idea de una sociedad creada en base a un contrato racional entre los individuos. La
nulidad del individuo fue traducido en términos liberados de sus connotaciones cristianas para convertirse en la
piedra angular del combate de los anti-ilustrados contra el liberalismo y la democracia.*® Esta vision global la
podemos reencontrar en Croce, Maurras, Spengler y Meinecke.**” Los conservadores (y anti-ilustrados) defienden

el sometimiento y la obediencia a un poder superior a las voluntades individuales, pero, a falta del fundamento

129 |bid., p. 524.

130 Ipid., p. 525: “En realidad, la idea de libertad positiva, que esté en la base de la democracia tiene poco en coman con la descripcion que hace
de ella Berlin. La libertad positiva significa primero la exigencia de autonomia a la que Kant llamaba la voluntad de salir del estado de tutela 'y la
capacidad de realizar ciertos objetivos. El primer sentido de la libertad positiva es evidentemente la participacion en la soberania. Esta es la
razon del odio hacia Rousseau que profesa Berlin: para Rousseau, la libertad no existe sino para el hombre que realiza unas elecciones, el cual
no estaria sometido a ley alguna respecto de la cual no hubiera participado en su formulacion. Tal es el significado de la nocién de “voluntad
general” y es de este modo como lo entiende Kant”.

31 |bid., p. 501. Sternhell més adelante afirma: “Esto es lo que explica que Berlin sienta tantas afinidades con Herder, Vico y Hamann, Maistre y
Sorel: todos se lanzan al ataque contra la tradicién occidental, racionalista y fundada en los derechos naturales”.

32 |bid., p. 517.

133 pidem.

3 |bid., p. 518.

135 |bid., p. 134.

136 |bid., p. 132.

37 Ipidem.



Juan Carlos Orejudo Pedrosa y Lucia Fernandez Flérez | Introduccion. La actualidad de los Antimodernos

divino, recurren a otra forma de exterioridad: la sociedad.*®

La idea de nacion y el nacionalismo ponen en cuestion los valores universales del hombres: “Es triste-afirma
\oltaire- que para ser buen patriota seamos el enemigo del resto de los hombres”.**® En otras palabras, “La
legitimacion por medio de la nacién, mas que por medio de Dios, ha sido considerado como solidario de la
preferencia por el pais propio, en detrimento de los principios universales”.**® Todorov demuestra que el
nacionalismo no es en todos los casos una manifestacién del pensamiento antimoderno y reaccionario, sino que
también puede ponerse al servicio del “ideal revolucionario y humanitario” como sucede en el caso de Jules
Michelet.*** Segiin Todorov, “pertenecer a la humanidad no es lo mismo que pertenecer a una nacién- el hombre no
es el ciudadano, decia Rousseau- existe incluso entre los dos un conflicto latente.”**?

Todorov sostiene que la verdadera llustracion no debe evitar la critica que podamos hacerle a la propia llustracion:
“Es criticando a la llustracion que permanecemos fieles al espiritu ilustrado, y ponemos en practica su
ensefianza”.**®* Tanto Luc Ferry como Alain Renaut recogen las criticas que hicieron los antimodernos a los
derechos humanos, y al humanismo, (Martin Heidegger, Leo Strauss, Hannah Arendt, Michel Foucault), pero los
antimodernos, no contribuyen, segln los neokantianos franceses, a la verdadera ilustracion, es decir, a la discusion
racional entre los hombres para llegar a unos valores compartidos o a un consenso. Para los antimodernos, no es
posible llegar a un consenso en torno a la cuestion de los valores, sino Unicamente a una paz pactada o a un
equilibrio de poderes.

Los humanistas neokantianos se oponen al vitalismo de Foucault y de Deleuze, los cuales inspirandose en la
filosofia de Nietzsche, reducen el derecho a una relacion de fuerzas (o de poderes), en otras palabras, al derecho del
més fuerte.* La constitucion republicana como ideal de la razon, es un ideal segin Kant, que presupone la
capacidad humana de razonar y de discutir en comun. Los derechos humanos, como ideas de la razén en un sentido
kantiano, no pueden realizarse perfectamente en la historia, pero una vez promulgados, adquiere un valor universal:

“esta claro que la referencia a los derechos del hombre tal como es concebida dentro de la idea republicana, implica

138 Finkielkraut, Alain, La derrota del pensamiento, Anagrama, 1990, p. 21: “Reaccionarios, los tradicionalistas tienen el objetivo manifiesto de
detener el desdichado paréntesis historico abierto en 1789. Tedcratas, quieren salvar al mundo de un desastre fundamental - la disolucién del
derecho divino-, pero lo que denominamos Dios ya no es el Ser supremo, sino la razén colectiva.”

139 Todorov, Tzvetan, Nous et les autres, La Réflexion francaise sur la diversité humaine, op. cit., p. 245.

10 bid., p. 243.

" Ipid., p. 281-285 : “Jules Michelet es un heredero del ideal revolucionario y humanitario: durante su vida no dejé de proclamar los principios
de la justicia, de la igualdad, de la libertad y del amor universal. Al mismo tiempo fue un partidario confirmado de la idea nacional. ;Cémo logré
conciliar estas exigencias contradictorias? (...) Desde su primer texto importante, Introduccion a la Historia universal, Michelet prepara este
proeza al proponer la equivalencia de Francia y del universo (...) Francia ha construido su identidad sobre los principios de la libertad, de la
igualdad y de la fraternidad; luego, éstos son los valores universales por excelencia. (...) Lo que Rousseau consideraba como el rasgo distintivo
de la especie humana — su capacidad de adquirir conocimientos y de perfeccionarse- se convierte aqui en un rasgo especifico francés. Francia
encarna la humanidad en aquello que es lo mas humano. Es esta contradiccion en los términos: una patria universal”.

142 Todorov, Tzvetan, Nous et les Autres, op. cit., p. 506-507 : “El hombre, en este sentido de la palabra, es juzgado a partir de principios éticos;
el comportamiento del ciudadano comporta, él, una perspectiva politica (...) vale mas ser consciente de esta dualidad a veces tragica. Al mismo
tiempo, su separacion radical, su confinamiento en esferas que no comunican jamas puede ser igualmente desastroso: lo atestigua Tocqueville, el
cual predica la moral en las obras filoséficas y cientificas, y preconiza la exterminacion de los indigenas en sus discursos politicos”. Segln
Todorov, Tocqueville es “un partidario inquebrantable de la colonizacion en Argelia ;En nombre de qué? En nombre del interés de su pais,
Francia”. (Todorov, Tzvetan, op, cit., p. 265)

13 Todorov, Tzvetan, L’Esprit des Lumiéres, Robert Laffont, 2006, p. 24.

% Ferry, Luc, Renaut, Alain, 68-86 Itinéraires de I’individu, op. cit, p. 82-87: “Para examinar el significado y las potencialidades de la opcion
vitalista, una formula por medio de la cual Deleuze entiende expresar lo que define especificamente el nietzscheismo de Foucault puede
servirnos de guia: toda forma es un compuesto de relaciones de fuerzas™ (...) “a decir verdad, lo esencial de estos desplazamientos consiste en el
rechazo explicito de analizar el poder en términos de derecho (...) En este sentido, el derecho es siempre derecho del mas fuerte”.

31

JuLio
2012




Introduccion. La actualidad de los Antimodernos | Juan Carlos Orejudo Pedrosa y Lucia Fernandez Flérez

en un determininado sentido el reconocimiento del caracter suprahistérico de ciertos valores. Los derechos del
hombre, claro esta, aparecieron en un momento histérico determinado y, sin embargo, una vez promulgados,
contienen tal exigencia de universalidad que ya no parecen reductibles a la historia”.**® Para los antimodernos, y el
caso de Maistre lo pone de manifiesto, por el contrario, no existen valores que trasciendan la historia, en cuanto que
la historia es el origen de los valores.

El pensamiento de de Maistre afirma que la revolucidn es inseparable de la contrarrevolucion revelando, de esta
manera, en su obra Consideraciones sobre Francia, una nueva forma de pensar antimoderna: “el restablecimiento
de la Monarquia, que llamamos contrarrevolucion, no serd una revolucion contraria, sino lo contrario de la
revolucién.””**® Esta nueva forma de pensar, la de De Maistre, (La dialéctica provocativa de la antimétabole’; la
cual inspir6 también a Baudelaire, revela la dialéctica del castigo y de la regeneracion que funda su filosofia de la
historia: “Esta dialéctica que tiene como efecto paraddjico que la Revolucion habra trabajado para la monarquia,
resultado propiamente escandaloso a los ojos de la mayoria de los antirrevolucionarios ordinarios y miopes, a
excepcion de los verdaderos contra-revolucionarios antimodernos, siguiendo el modelo del hegeliano (avant la
lettre) de de Maistre: reflexionemos bien, veremos que el movimiento revolucionario una vez establecido, Francia y
la Monarquia so6lo podian ser salvadas por el jacobinismo™; Un antirevolucionario juzga que la monarquia vendria
de fuera; un contrarrevolucionario apuesta por la revolucion para restaurar la monarquia”.**®

La modernidad implica unos peligros o contradicciones que no tardan en ponerse al descubierto. No pasan
inadvertidos los peligros de la modernidad, concretamente, los riesgos del voluntarismo (o poder absoluto) del
Estado o del pueblo, los cuales pueden conducir a la pérdida de las libertades (individuales). Segin Hayek, por
ejemplo, la democracia o la libertad corren grandes riesgos debido al incremento de la accién del Estado.**® “El
peligro de la libertad de los modernos- sostiene Tocqueville- consiste en que absorbidos en el disfrute de nuestra
independencia y en la busqueda de nuestros intereses particulares, renunciemos demasiado facilmente a nuestro

»151

derecho de participacion en el poder politico”.™® Expresiones como “Enfermedad totalitaria”*>*, “Democracia

» 152

totalitaria nos vienen a la memoria; Claude Leford, y Raymond Aron, reconocen los peligros de los

% Ferry, Luc, Renaut, Alain, “El fundamento de los derechos del hombre”, op. cit., p. 69-70.

146 Compagnon, Antoine, Les antimodernes, op, cit., p. 28-29.

Y7 Ipid., p. 29: En una antimétabole, yo digo algo diferente con las mismas palabras. Esta figura- la reencontraremos a propdsito del

antimoderno como estilo — crea sentido, fuerza la l6gica y trastoca la causalidad. Es muy corriente en De Maistre y esencial para su

argumentacion (cuando Baudelaire dice que De Maistre le ensefid6 a razonar, estaba quizds pensado en la dialéctica provocativa de la

antimétabole™.

198 |bidem.

¥ Hirschman, Albert, Deux siécles de rhétorique réactionnaire, op. cit., p. 180-182: “ es en Inglaterra donde aparecieron los signos anticipados

de la nueva tempestad, bajo la forma de la célebre obra de Friedrich Hayek, EI Camino de la Servidumbre (escrita en Londres durante la guerra'y

publicada en 1944), en la cual ya se prefiguraba el proceso contra el Estado providencia. (...) Por muy moderadas que fuesen las criticas

formuladas a este respecto en EI Camino de la Servidumbre, la obra en su conjunto no se prestaba menos implicitamente a la conclusion de que

el Estado providencia pone en peligro la libertad y la democracia. (...) En su principio, el razonamiento de Hayek es de una simplicidad

pasmosa: todo aquello que tiende a extender el “campo de accion’ de los poderes publicos no hace sino amenazar la libertad”.

150 Ferry, Luc, Renaut, Alain, Renaut, 68-86 Itinéraires de I’individu, op. cit., p. 30.

151 |a expresion “enfermedad totalitaria” es de Louis Dumont; Véase Dumont, Louis, “La maladie totalitaire, Individualisme et racisme chez

Adolf Hitler” en Essais sur I’individualisme, Une perspective Anthropologique sur L’idéologie moderne, Seuil, 1983, p.141: “Yo sostenia que el
32 totalitarismo es una enfermedad de la sociedad moderna que resulta de la tentativa en una sociedad en la cual el individualismo esta

profundamente arraigado, y predominante, de subordinarlo a la primacia de la sociedad como totalidad”.

152 |_a expresion “democracia totalitaria” fue popularizada por Jacob Talmon en su obra de 1952 Los Origenes de la Democracia Totalitaria, para
JuLio compatir, en nombre de un (_:onservadurismo proximo a Burke (revisado por Taine), las con_secuer_wcias indesgadas de la modernidad cuyo
2012 maximo responsable, en opinién de este autor, seria Rousseau. Véase Sternhell, Seev, Les Anti-Lumiéres, op. cit., p. 495: “En 1952, éste (el

historiador israelita Jacob Talmon) publica, su obra mas conocida Los Origenes de la Democracia Totalitaria, practicamente al mismo tiempo



Juan Carlos Orejudo Pedrosa y Lucia Fernandez Flérez | Introduccion. La actualidad de los Antimodernos

totalitarismos en el seno de las democracias modernas. A la pregunta kantiana ¢(Qué me cabe esperar? Los
neokantianos Luc Ferry y Alain Renaut responden “una sociedad libre y justa”; “La constitucién republicana es una
idea de este tipo a los ojos de Kant. Sin duda la cuestién que se impone en primer lugar consiste en saber c6mo una
representacion a la que no corresponde nada real puede poseer, pese a todo, realidad y no ser un fantasma (...) Las
ideas de la razon poseen, pues un doble estatuto, uno ilusorio y otro legitimo, o como dirfa Kant no quimérico”.**®
En otras palabras: “La Idea de una sociedad libre, racional, y justa, en la que reinaria por completo la ley, dicho en
otras palabras, la Idea republicana, aunque en un sentido manifiestamente vacio, sigue animando a los que podemos
Ilamar los “seres morales” u “hombres de buena voluntad”, contintia sirviéndoles a la vez de referencia y de criterio
para juzgar la realidad positiva (histérica)”.***

Raymond Aron y Claude Lefort, no abandonan el &mbito de la historia en pos de unos ideales suprahistoricos, no
renuncian al humanismo (juridico) en la medida en que pueda realizarse en la historia, bajo la forma de una
“democracia no totalitaria”. Para Claude Lefort, la “revolucién democratica” esta imbricada con la historia de los
totalitarismos.™ Raymond Aron, al igual que Tocqueville, advierte el peligro de las democracias modernas, pero
también vislumbra, siguiendo a Tocqueville, la posibilidad de una democracia no totalitaria.*®

Los derechos humanos, como reconocen los neokantianos Luc Ferry y Alain Renaut, no se realizan de manera
perfecta en la historia. La modernidad, como se ha visto, ha proclamado los derechos humanos, y al mismo tiempo
ha sido capaz de crear el totalitarismo (y el historicismo) que niega totalmente esos derechos.'®’

En este libro nos hemos dado la tarea de tratar de acercar al gran publico el pensamiento de los antimodernos, sin
ocultar sus peligros que se hicieron patentes en el siglo XX, pero también con el &nimo de evitar convertirlos en
seres totalmente inhumanos, en seres excluidos de la humanidad (lo inhumano- segiin Romain Gary- forma parte de

lo humano®®

). Los antimodernos, como se ha puesto de manifiesto, son centrales en la discusion sobre la
modernidad.
Destacamos el hecho de que el pensamiento de Carl Schmitt ha merecido una atencién especial en este volumen,

precisamente como autor polifacético que, desde los mas diversos campos de batalla, pretendi6 capturar la esencia

que Hannah Arendt (Los Origenes del Totalitarismo). El término es lanzado a pesar del hecho de que su invencién se remonta a tiempos atras, en
un momento dificil de determinar, pero lo encontramos desde 1943 en la obra de A. D. Lindsay (...) Ernst Barker, también una figura destacada
de la época, acusa a Rousseau de elogiar la omnipotencia del soberano y utiliza en 1947 el adjetivo “totalitario” para definir su influencia”.

153 Ferry, Luc, Renaut, Alain, “El fundamento de los derechos del hombre”, op. cit., p. 66-67.

15 |bid., p. 67.

155 ) efort, Claude, L’invention Démocratique, Les limites de la domination totalitaire, Fayard, 1983, p. 42: “El Estado Totalitario no se deja
concebir sino en relacion con la democracia y sobre el fondo de sus ambigiiedades. Representa la refutacion de la democracia punto por punto, y
sin embargo, lleva a la actualidad unas representaciones que ella misma contiene virtualmente. La democracia halla en él un poder adverso, pero
que lleva también dentro de si misma. Sélo es posible combatirlo despertando el espiritu de la revolucién democratica, reiventandola, y no en la
conservacion de lo adquirido, lo cual, se manifiesta siempre como una regresion. (...) no veo aqui mas que un comienzo. Tras lo cual, nos
encontramos, dia tras dia, con el riesgo de interpretar, de juzgar-si nos quedan fuerzas-de actuar”.

1% Aron, Raymond, Démocratie et Totalitarisme, Gallimard, 1965, p. 28: “Habia partido de la oposicion entre el pensamiento de Tocqueville y el
de Marx. Tocqueville consideraba que el movimiento democratico implicaba al conjunto de las sociedades modernas hacia la eliminacién de las
distinciones de status y de condicion entre los individuos. Este movimiento irresistible podia, segin él, dar lugar a dos tipos de sociedad, una
sociedad igualitaria y despdtica, una sociedad igualitaria y liberal. Tocqueville nos habia suministrado un punto de partida; yo me he limitado a
decir: veremos, después de haber estudiado el desarrollo de la sociedad industrial, en qué medida una o otra forma de sociedad es méas probable”.
57 Ferry, Luc, Renaut, Alain, “El fundamento de los derechos del hombre”, op. cit., p. 37.

1% Tzvetan, Todorov, La peur des Barbares, Au-dela du choc des civilisation, Robert Laffont, 2008, p. 43: “No podemos afirmar que la barbarie
es inhumana, a menos de postular, como lo hacia Romain Gary: “Este aspecto inhumano hace parte de lo humano. En tanto que no
reconozcamos que la inhumanidad es algo humano, permaneceremos en la mentira piadosa”. (Gary, Romain, Le Cerfs-volants,Gallimard, 1980,
p. 265)

33

JuLio
2012




34

JuLlio
2012

Introduccion. La actualidad de los Antimodernos | Juan Carlos Orejudo Pedrosa y Lucia Fernandez Flérez

de la modernidad no ya con el objeto de condenarla sino con el de contribuir a su derrota, al alistarse en el temible
ejército intelectual del nazismo; también con posterioridad al ejercer de oraculo para las filas de la derecha y de la
izquierda anti-moderna. Asi, la figura de Schmitt se levanta como una de las principales de la anti-modernidad,
precisamente por encarnar, en todo su esplendor, al antimoderno temible, “inhumano” en grado sumo que
pretendiamos evitar. Esta nos parece la manera mas cruda de afrontar los aspectos mas radicales de la anti-
modernidad como corriente implicita, peligrosa y, al mismo tiempo, insoslayable de la modernidad. No s6lo porque
Schmitt es uno de sus grandes criticos, sino porque su misma ambigiiedad le ha permitido situarse mas alla de ella,
en una posicion atractiva para todos aquellos que encuentran en el siglo XX una razén tanto para el pavor como
para la fascinacién, ya desde la contemplacion de un mundo acabado, casi diriamos que aniquilado por los
acontecimientos entre brutales y asombrosos que tuvieron lugar entre la Primera y la Segunda Guerra Mundial.
Schmitt representa esa figura que todos evocan temerosamente cuando hablan de un mundo moderno destinado a
consumirse en el fuego de su propia arrogancia. En cierto sentido, es el portavoz metafisico de la religién en un
universo descreido, més ain que Heidegger, con su a menudo ininteligible juego de coordenadas linguisticas e
historico-filosoficas. Schmitt no poetiza sobre el “secreto” del ser y no hace, desde este punto de vista, filosofia.
Schmitt, simplemente, deja entrever que se encuentra en posesion de ese secreto, aunque no pueda decirlo con
palabras.

El poder de transfiguracion de Carl Schmitt se encuentra intimamente ligado a su filosofia antimoderna. Esta es, sin
duda, la verdadera cualidad de su pensamiento: su antimodernidad se establece como una lucha contra su tiempo,
pero no desde la perspectiva del erudito o del hombre de accién. Schmitt, de nuevo en oposicién a Heidegger, el
Maestro de Messkirch, supo esconderse en la piel del filoséfo del Derecho tanto como en la del politélogo, sin ser
ni una cosa ni la otra; sin ser otra cosa, en definitiva, que el auto-denominado filésofo del poder, entendido desde
una perspectiva, digamos, ontoldgica. En este sentido, quiza sea él el gran heredero de Nietzsche, con permiso de
Ernst Jinger, otro pensador ligado de una forma u otra al nazismo. Descubrir, sin embargo, las encrucijadas de
Schmitt, las trampas cuidadosamente dispuestas en su discurso, permite al lector despojarle de su mascara
cientifica, pretendidamente “moderna”, casi positivista a la vez que demoledora del positivismo, para establecer con
mayor precision la dialéctica antimoderna que lo domina, como puede verse en su tratamiento de Hobbes —
espléndidamente articulado aqui por Yves Charles Zarka — o de otros autores modernos (por ejemplo, Spinoza) o
casi contemporaneos (como Max Weber). Asi, el llamado “decisionismo politico” tipico de Schmitt se descubre
como un juego de espejos entre el positivismo y la critica del positivismo que, a su vez, no sélo evade la carga auto-
critica de la razén moderna sino que ademas pretende destruirla. En resumen, todo esto permite trabajar con los
textos de Schmitt dentro de una linea de pensamiento que es la que hemos denominado “antimoderna”,
desactivando asi su carga diabolica, forzosamente atractiva.

Por otro lado, no es menos cierto que debemos a Schmitt una de las formulaciones del teorema de la secularizacion,
segun fue designado por Blumenberg en su obra sobre La legitimidad de los tiempos modernos. Este teorema
supone, en sus diversas formulas, un arma crucial en la batalla librada por los antimodernos, puesto que cuestiona la
propia fundamentacion de la epistemologia y la politica modernas. En lo que concierne a Schmitt, su famosa

sentencia, escrita al inicio del capitulo sobre teologia politica, afirma que “todos los conceptos centrales de la



Juan Carlos Orejudo Pedrosa y Lucia Fernandez Flérez | Introduccion. La actualidad de los Antimodernos

moderna teoria del Estado son conceptos teoldgicos secularizados™. Si seguimos la tesis de Blumenberg —
sintetizada magistralmente en la resefia realizada aqui por Antonio Rivera —, la postura de Schmitt sobre la
secularizacion se enmarca dentro de una corriente antimoderna mucho mas amplia que incluye a pensadores que
habitualmente no serian considerados antimodernos en un sentido restringido: Weber, por ejemplo (por no
mencionar a otros quiza todavia mas polémicos e incluso sorprendentes), tendria mas interés por haber intentado
reelaborar un concepto de lo moderno que desafia los fundamentos mismos de la modernidad que por haber
descrito una serie de fenémenos histéricamente comprensibles, a pesar de que esto Ultimo era, sin duda, lo que el
propio Weber pretendia hacer, en la mejor tradicion del racionalismo ilustrado. La propia respuesta de Schmitt a
Blumenberg en Teologia politica Il incide en este punto y, de alguna manera, da la razén a Blumenberg a pesar de
acusarle de caer en la frivolidad, puesto que se limita a destacar que, para Blumenberg, la legitimidad de la
modernidad descansa en el autoapoderamiento del ser humano, es decir, en un impulso puramente humano hacia el
saber™®. Schmitt lo califica de audacia, y sefiala con cierto sarcasmo que la palabra griega hybris no se ajusta a la
empresa moderna, aunque todo indica que, en opinién de Schmitt al menos, se ajusta perfectamente™®.

En efecto, aqui reside la clave de la antimodernidad: no sélo resulta intolerable que el conocimiento se justifique
por si mismo, sin apelar a Dios 0 a una instancia transcendente, sino que ademas reclama para si un conocimiento
no positivo, oracular, del curso de la historia 0 al menos de su etapa moderna, que exige una y otra vez castigo. Ese
es el problema de la teologia politica. Pero, a la vez, el salto hacia fuera del pensamiento antimoderno nunca
consigue realizarse por completo, puesto que, finalmente, carece también de fundamentacion. Es por ello que el
antimoderno acaba siempre de vuelta en el campo de batalla intelectual, y en algunos casos factico (los casos de
Schmitt, Heidegger o Jiinger asi lo prueban), que le sitGa de nuevo en el mundo moderno.

En cualquier caso, aunque esta claro que el proyecto moderno puede entenderse y ampliarse de diversas maneras —
no es lo mismo proclamarse un heredero de Marx que reivindicar el naturalismo materialista que proviene de
Darwin o que exaltar la linea introducida por Hobbes y por Locke en la teoria politica —, la cuestién antimoderna no
deja de llamar la atencién por su Unico aspecto definitorio: su rechazo perenne del mundo moderno y su recurso, a
veces oculto, pero persistente, a la metafisica, es decir, a esa transcendencia que rechazaban Ferry y Renaut en su
defensa del humanismo.

En este libro sobre los antimodernos, hemos incluido a algunos pensadores antimodernos de la tradicion espafiola,
los cuales ocupan un lugar preeminente en la historia del pensamiento antimoderno: Donoso Cortés y Menéndez-
Pelayo. También hemos decidido abrirnos al pensamiento antimoderno latinoamericano a través de un pensador
colombiano singular: Nicolas Gomez Davila. Es dificil justificar la ausencia de Nietzsche y de Heidegger, aunque
en las paginas de este libro estan presentes a través de su enorme influencia en tantos autores de nuestro tiempo.

Incluir a todos los antimodernos de todos los tiempos nunca fue nuestro propésito. Mas bien, nuestra principal

1% Schmitt, Carl, “Teologia politica”, en Teologia politica. Cuatro capitulos sobre la doctrina de la soberania, Trotta, Madrid 2009, p. 37.

160 \ler Schmitt, Carl, “Situacion actual del problema: la legitimidad de la Edad Moderna”, en Teologia politica Il. La leyenda de la liquidacion
de toda teologia politica, Trotta, Madrid 2009, p. 126.

161 ibid.: “Ante estos problemas, la palabra latina curiositas es demasiado blanda para designar las ganas de saber. Tal vez, la palabra griega
tolma (cif. Die Legitimitat der Neuzeit, p. 269) seria mas acertada porque, siendo una expresion de la audacia y del gusto por el riesgo, implica
que no hay necesidad de justificacion. En cambio, la vieja palabra hybris ya no seria adecuada para la Edad Moderna, sélo seria un lamento
impotente con un toque de teologia”. Las cursivas finales son nuestras.

35

JuLio
2012




36

JuLlio
2012

Introduccion. La actualidad de los Antimodernos | Juan Carlos Orejudo Pedrosa y Lucia Fernandez Flérez

pretension es dar a conocer, a través de algunos autores concretos (Herder, Burke, Schmitt, Arendt, Donoso Cortés,
etc.) la riqueza y la actualidad del pensamiento antimoderno.

Damos las gracias, de una manera muy especial a todos y a cada uno de los autores integrantes de este libro: Luis
Gonzalo Diez, Yves Charles Zarka, Antonio Rivera Garcia, Jordi Riba, Julidn Arroyo Pomeda, Alvaro Pelaez Cedrés,
Domingo Fernandez Agis, Adriana Rodriguez Barraza, Rodolfo Lopez Isern, Félix Garcia Moriyén, Gerardo Bolado, Silvia
Lavina y Roberto Sanchez Benitez. Gracias a todos ellos este libro ha sido posible. Luis Gonzalo Diez y Antonio Rivera no
dudaron en enviarnos dos articulos para este libro, de manera tan generosa, para cubrir aspectos tan importantes del
pensamiento antimoderno. Luis Gonzalo Diez nos introduce de manera magistral en los pensamientos de Burke y de Donoso
Cortés, y Antonio Rivera, otro gran especialista en los temas de los antimodernos, nos brinda un profundo analisis y una
penetrante reflexién sobre la modernidad a través de Hans Blumenberg y sobre la contrapartida anti-moderna a través de Carl
Schmitt y Voegelin. Yves Charles Zarka nos introduce a una lectura anti-moderna de la modernidad a través de un importante
y revelador ensayo sobre la doble traicion a Hobbes por parte del gran pensador politico Carl Schmitt. Jordi Riba nos ofrece a
través de su ensayo un analisis muy profundo de la anti-modernidad y lo politico, dejando abierta la posibilidad de una
mejora de la modernidad a partir de su confrontacion con la anti-modernidad; Lucia Fernandez-Floréz y Juan Carlos Orejudo
Pedrosa analizan el pensamiento politico de Hannah Arendt y sus relaciones peligrosas con los discursos antimodernos del
siglo XX. Julidn Arroyo Pomeda desarrolla con gran profundidad una defensa de la lustracion y de la razon a través de
grandes autores, como Pierre Bayle, los cuales enfrentaron desde el interior de la casa ilustrada los peligros de la anti-
modernidad; Alvaro Pelaez Cedrés analiza la reconstruccion de la razon por parte de Cassirer, uno de los grandes defensores
de la Hustracién en el siglo XX, revisando criticamente algunas de las opiniones de Habermas sobre la concepcion de
Cassirer. Domingo Fernandez Agis analiza el pensamiento de Lévinas, el cual ha desarrollado un pensamiento que incluye la
tematica de la alteridad como punto critico respecto a los discursos modernos centrados en una subjetividad autosuficiente, lo
cual le aproxima al pensamiento antimoderno. Adriana Rodriguez Barraza analiza de manera brillante la confrontacion
filoséfica que sostuvieron Johann Gottfried Herder e Immanuel Kant respecto al a priori y la humana capacidad del lenguaje,
haciendo especial hincapié en la propuesta herderiana. Rodolfo Ldpez Isern desarrolla uno de los temas mas centrales del
pensamiento antimoderno, la reivindicacién romantica de la imaginacion frente al predominio de la razén durante el periodo
de la llustracion. Roberto Sanchez Benitez y Juan Carlos Orejudo Pedrosa analizan la estética y la poética de Paul Valéry
desde una perspectiva anti-moderna. Félix Garcia Moriydn, en un ensayo de mucha actualidad, se pregunta por el futuro de
la Religién, tomando como punto de partida el debate que tuvo lugar entre Luc Ferry y Marcel Gauchet en torno a lo
religioso después de la religion. Gerardo Bolado analiza el tradicionalismo de Menéndez Pelayo, uno de los grandes autores
en lengua espafiola, que transmiten a través de una gran erudicion y formacién humanista un amor por la tradicion y las
verdades tradicionales; Silvia Lavina nos introduce en el pensamiento de un pensador colombiano antimoderno Nicolas
Gomez Davila, cuya vida y obra le sitlan, sin duda, como un ilustre y brillante representante latinoamericano de la actitud
antimoderna.

Por dltimo, quisiéramos agradadecer la inestimable ayuda y amistad que nos brindé Julian Arroyo Pomeda, a quien debemos
tanto, y cuyo apoyo ha sido constante desde el inicio de este proyecto. Sin el apoyo de este gran amigo y filésofo, este

proyecto nunca hubiera sido posible.



Luis Gonzalo Diez | Edmund Burke: De la Sociedad Comercial a la Democracia Totalitaria.

Edmund Burke: De la Sociedad Comercial a la Democracia Totalitaria.

Luis Gonzalo Diez
Universidad Madrilefia Francisco de Vitoria.

Resumen exigente conciencia historica de un defensor del progreso
comercial y cultural no ajeno a los riesgos del mismo.

Edmund Burke puede ser presentado como un

sofisticado analista de las sombras de los procesos

modernizadores. En concreto, de los que pusieron las bases, en el

siglo XVIII, de un tipo de sociedades ilustradas cortadas por el

patrén de un rapido y expansivo crecimiento comercial. Burke

sometio a revision, tras el desencadenamiento de la Revolucion

francesa, algunos de los supuestos de dichas sociedades por

entender que la autonomia moral de las pasiones y del progreso

que predicaban podia llevar a un desastre social sin parangén. Al

hacer esta critica, Burke no dejo de ser un pensador ilustrado, sino

que entendi6 que el problematico suelo histérico de la Ilustracion

debia reconsiderarse a la luz de los acontecimientos franceses. Su

conservadurismo y temple contrarrevolucionario expresaria la

JuLlo
2012






Luis Gonzalo Diez | Edmund Burke: De la Sociedad Comercial a la Democracia Totalitaria.

Edmund Burke: De la Sociedad Comercial a la Democracia Totalitaria.

Luis Gonzalo Diez
Universidad Madrilefia Francisco de Vitoria.

Religion versus Cultura

Burke plantea una paradoja historica que ilumina todo su analisis de la sociedad comercial a la luz del caso
francés:

(Como surge de una sociedad como aquélla, ilustrada, con un publico activo y una incesante “circulacion de
noticias” y de “dinero”" un Estado de servidumbre y terror “donde la gente es absolutamente esclava, en el méas completo
sentido, en los asuntos publicos y privados, grandes y pequeos; incluso en las mas pequefas y reconditas partes de sus
negocios domésticos™?

Su respuesta se centra en la formacion de una nueva “ruling faction” desconectada del nacimiento y la propiedad,
sin otro interés que el de su vanidad y ambicion. Esta ve aumentar su influencia politica y prestigio intelectual como
consecuencia de la importancia creciente en los asuntos publicos del volatil crédito filosofico y monetario:

Pero el hecho es que asi como el dinero crece y circula, y asi como la circulacion de noticias, en politica y letras,

llega a ser mas y mas importante, las personas que difunden este dinero, y esta inteligencia, llegan a ser mas y

mas influyentes (...) (Dichas personas representan) una nueva especie de interés meramente politica, y

ampliamente desconectada del nacimiento y la propiedad®.

“Estos hombres” no se establecen en “ocupaciones ordinarias”, no se someten “a ningun esquema que deba
reducirlos a una condicion enteramente privada, o al ejercicio de una industria fija, tranquila y oscura”. Para ellos, “la gloria
del Estado, la salud y prosperidad de la nacion y el ascenso o caida del crédito publico son como suefios” ya que sélo les
afecta “cl juego egoista de su propia ambicién™. Inglaterra no estaba segura frente a la “envidia de los hombres
pertenecientes a estas clases”, que Burke identifica con la faccion jacobina en su pais:

Este sistema (el jacobino) tiene muchos partidarios en Europa, pero particularmente en Inglaterra, donde forman

un cuerpo que comprende a la mayoria de los disidentes (...) a estos se les unen todos aquellos protestantes

disidentes en caracter, temperamento y disposicion aunque no pertenezcan a ninguna de sus congregaciones (...)

Whigs e incluso tories, la entera raza de los especuladores, todos los ateos, deistas y socinianos, todos los que

. “ g , . 5
odian al clero y envidian a la nobleza, una gran mayoria entre la gente de dinero...".

! Para Burke, el “dinero (...) es la clase de riquezas que se procuran todos los que desean alteraciones” (Burke, Edmund (1989): Reflexiones
sobre la Revolucion francesa (Rialp. Madrid); 133). Respecto a la “prensa”, llegd a afirmar en 1793 que “ha sido el gran instrumento de
subversion del orden, de la moral, de la religion y, podria decir, que de la misma sociedad humana” (cfr. en Castro Alfin (2006): Edmund Burke.
Circunstancia politica y pensamiento (Tecnos. Madrid); 235). La “critica de la revolucion” del pensador irlandés “es una critica de la libertad de
discurso para crear el mundo unilateralmente” (Pocock, J. G. A. (1989): “Edmund Burke and the Redefinition of Entusiasm: The Context as
Counter-Revolution”; The French Revolution and the Modern Political Culture. Vol. 3: The Transformation of Political Culture. 1789-1848
(Oxford); 20).

? Burke, Edmund (1999): Letters on a Regicide Peace (Select Works of Edmund Burke. Volume 3. Liberty Fund. Indianapolis); 357.
*Burke,Edmund(2008a): 7 houghts on French Affairs (http://www.ourcivilisation.com/smartboard/shop/burkee/frnchaff/index.htm); 5, 15.
Consulta: 12-01-2008.

“Ibid.; 15.

> Cfr. en Smith, Robert A. (1967): “Burke’s Crusade against the French Revolution: Principles and Prejudices”; Edmund Burke. The
Enlightenment and the Modern World (University of Detroit Press); 41-42.

JuLlo
2012



JuLlo
2012

Edmund Burke: De la Sociedad Comercial a la Democracia Totalitaria | Luis Gonzalo Diez

Lo que Burke sefiala es que, en las sociedades abiertas y pujantes, las normas morales que tradicionalmente han
limitado la voluntad y acciéon humanas corren el riesgo de ser destruidas por el empuje amoral de las inteligencias que bullen
en ellas. Inteligencias poseedoras de una “energia” que, en caso de descontrolarse, como en Francia, puede provocar un
colapso historico de proporciones gigantescas.

La lucida, inquietante y conservadora pregunta formulada por el pensador irlandés es a qué tipo de individuos los
procesos de una sociedad ilustrada corrompen moralmente y, al mismo tiempo, elevan a la cima. Los “hombres de letras”,
“habitantes de las ciudades” y “clases medias” constituyen una estirpe de hombres nuevos® caracterizados por su condicion
socialmente desarraigada que encuentran en la sociedad comercial la oportunidad para promocionarse y explotar su talento
sin ninglin respeto al orden establecido.

En relacion con los “hombres de letras”, Burke sostiene que “son fanaticos, independientes de cualquier interés”.
De lo que puede dar fe porque ha vivido durante “muchos aflos™ en relacion con esa clase de hombres. De ahi que le sea facil
apreciar lo que le sucede a alguien “principalmente dependiente de la fama y fortuna en asuntos de conocimiento y talento,
tanto en su estado moérbido y pervertido como fiable y natural”. Cuando tales sujetos pierden el “miedo a Dios, que fue en
todas las épocas el caso mas frecuente, y el miedo al hombre, que es ahora el caso” e inician una accion conjunta, “ninguna
pesadilla fuera de la del infierno puede volverse mas real y calamitosa™ .

La mente humana emancipada por la filosofia, la prensa, el dinero y el crédito, por las diferentes formas de la
especulacion, es, segiin Burke, la de unos “talentos emprendedores” sin ningtin débito hacia el pasado a los que la sociedad
comercial ofrece un campo de actuacion ilimitado para sus fantasias.

Cabe entender el conservadurismo burkeano como un intento no de acabar con el tipo de sociedad que ha
engendrado ese tipo de hombres, sino de fortificarla contra sus tendencias autodestructivas. De ahi que, a fin de preservar su
moralidad, quisiera dejar bien claro que, por encima del saber y del comercio, siempre estaria la religion; del gobierno del

pueblo, la Constitucion; de las bulliciosas y pujantes clases medias, la Corona, la nobleza y el clero.

David Hume y Adam Smith temieron el poder especulativo y fantastico de la mente humana abandonada a su
propio impulso por los procesos modernizadores, pero enfatizaron, mas que el lado oscuro de aquélla, el equilibrio moral de
las pasiones. Burke, ante el espectaculo de la Revolucion francesa, del “despotismo del papel moneda” (Pocock) vy,
posteriormente, del jacobinismo no pudo aceptar, como Hume y Smith, que la “energia” liberada por la economia moderna
tendia, si no necesaria, si al menos probablemente a estabilizarse y moderarse por si misma. El pensador irlandés asumi6 que
la sociedad comercial habia conjurado poderes que escapaban a su control.

Mientras Gran Bretana, por el hecho de que el “monied interest” y el “landed interest” estaban mezclados, del
prestigio ¢ influencia del orden aristocratico-eclesial, en fin, de la actualidad del pasado en el presente, aun poseia los

recursos para evitar la degeneracion del progreso; en Francia, el dominio social de un “monied interest” sin vinculos con los

¢ El propio Burke era un new man procedente de la catolica y sometida Irlanda que se abri6 paso en el selecto mundo de la cultura y la politica
inglesas gracias a su talento como escritor y orador parlamentario encuadrado dentro de la faccion whig liderada por Lord Rockingham. La
exposicion clasica de las ambivalencias burkeanas como ambicioso plebeyo desenmascarador de la perniciosa “energia” que animaba a hombres
oscuros como ¢l se halla en Kramnick, Isaac (1977): The Rage of Edmund Burke. Portrait of an Ambivalent Conservative (Basic Books. New
York).

” Burke, Edmund (2008b): Letter to a Noble Lord (http://www.ourcivilisation.com/smartboard/shop/burkee/tolord/index.htm ); 16. Consulta:
12-01-2008.




Luis Gonzalo Diez | Edmund Burke: De la Sociedad Comercial a la Democracia Totalitaria.

viejos valores e instituciones demostraba el potencial nihilista de una sociedad comercial erigida de espaldas a la tradicion y
la tierra, sin limites para convertir en objeto de especulacion hasta lo mas sagrado.

Para Hume y Smith, el progreso de las artes y el comercio se identificaba con pasiones, intereses y opiniones
refinados en sentimientos morales al fomentar el trato asiduo y diversificado entre los individuos. Las interdependencias de
una sociedad comercial, el hecho de necesitar a los otros, a sus fantasias, miedos y esperanzas, para prosperar favorecian la
prudencia, simpatia y benevolencia inherentes a la naturaleza humana. Por eso, para ellos, aquel progreso consistia, en ltima
instancia, en una evolucion cultural hacia el establecimiento de relaciones sociales alejadas del cualquier género de fanatismo
y entusiasmo. De unas manners que despojaban a la vida de su antigua rudeza y hacian de ésta un trafico asiduo, variado y
agradable donde hombres y mujeres forjaban su personalidad en el intercambio de bienes y conocimientos, fuese en términos
comerciales o conversacionales, dos caras de la misma moneda desde el punto de vista de esta singular antropologia ilustrada
que tiene mucho de psicologia animada®.

Para Burke, los cimientos morales de la sociedad comercial no radican en ella, en las pasiones e
interdependencias que la definen, sino en un sentido de la propiedad y una estructura de la sociedad fundados en la religion y
la prescripcion historica’. Si la especulacién financiera no se modera mediante el papel secular de los bienes raices v si la
nueva clase de los especuladores carece de conexiones con la nobleza terrateniente y con las instituciones de su propio pais,
la “energia” circulante en la sociedad comercial terminara por no reconocer ningun limite a su expansion dado que ella
misma no es capaz de fijarlo:

Es el natural curso de las cosas que donde existe una Corona, espléndidos érdenes de caballeria, una nobleza

hereditaria, una gentry terrateniente estable y permanente, preservada en su grandeza y opulencia por la ley de la

primogenitura y por la proteccion de los establecimientos familiares, un ejército y armada permanentes, una

Iglesia establecida (...); en un pais donde tales cosas existen, la riqueza nueva y precaria en duracion no puede

nunca ocupar el primer rango, ni siquiera uno cercano a aquél'’.

Burke nunca se apartdé de la “conviccion en la importancia del gobierno y de su armonia con el interés
terrateniente dentro del orden aristocratico” pues solo éste podia ser “una barrera contra el hecho de que la riqueza comercial

511

rapidamente adquirida obtuviese demasiado poder demasiado pronto™ . “Para la clase dirigente, y para Edmund Burke, la

propiedad significaba primariamente propiedad terrateniente, con sus cualidades de permanencia y estabilidad”. La
propiedad era “un estimulo para la industria”, “una fuente de independencia”, “una defensa de la libertad frente al intrusivo
poder del dinero”, el medio en que germinaba “el gobierno de una aristocracia natural” que prevenia “la emergencia de una
clase gobernante puramente politica cuya fuente de riqueza y poder era su control del gobierno” y la fuente del “capital” en

o e . 12
que se basaba “una cultura y civilizacion refinadas™ .

¥ El “burgués universal requeria de la universalizacion del hombre de pasiones de la psicologia ilustrada y del hombre moral de la utilidad y la
felicidad. Un modelo de hombre activo y motivado, también prudente y moderado, que encontraba su encarnacion en cualquiera de las clases
que definia la economia politica del siglo XVIII” (Diez, Fernando (2001): Utilidad, deseo y virtud (Peninsula. Barcelona); 39).

? “Incluso el comercio, los negocios, las manufacturas (...) quizas no son nada mas que criaturas, y por consiguiente efectos que se nos ocurre
adorar como si fueran primeras causas. Indudablemente crecieron bajo la misma sombra en la que floreci6 el saber. Es posible que se marchiten
con los principios naturaleza que les protegieron (...) Cuando a un pueblo le falta el comercio y la industria, y sigue poseyendo en cambio el
espiritu noble y religioso, el sentimiento suple este defecto y no siempre con desventaja” (Burke (1989); 107).

' Cfr. en Canavan, Francis (1995): The Political Economy of Edmund Burke. The Role of Property in his Thought (Fordham University Press.
New York); 81.

' Ibid.; 80-81.

" Ibid.; 46.

JuLlo
2012



JuLlo
2012

Edmund Burke: De la Sociedad Comercial a la Democracia Totalitaria | Luis Gonzalo Diez

El elemento moderador de las pasiones constituido por sus complejas relaciones en el planteamiento de Hume y
Smith'® se ve barrido por la fuerza bruta de aquéllas. Lo que la Revolucion francesa procurd a Burke fue una vision del
hombre pasional mas cercana a la de un Marqués de Sade que a la de los dos autores citados. Con el ingrediente
especificamente burkeano de entender las pasiones en una clave intelectual como la mente inquieta de unos “talentos
emprendedores” socializados en el mundo de la filosofia y el dinero. Este mundo no promueve una socializacion comercial
de la virtud, sino una socializacion intelectual del nihilismo. El destino politico de una sociedad comercial sin un “poder
controlador” en su base es, como atestigua el Burke de las Cartas sobre una Paz Regicida (1795-1797), ser anegada por la
légica violenta, entusiasta y despotica de la Republica de la virtud.

Tanto el “monied interest” como la “virtud heroica”, el especulador como el jacobino son caras de la misma
moneda, resultado imprevisto de aquella socializacion nihilista derivada de los procesos modernizadores que, finalmente,
dilucida en la arbitrariedad de un Estado total, en la “doctrina armada” que lo legitima, el término politico de una sociedad
que ha perdido el sentido del valor real de las cosas. Una sociedad de fantasmas y ficciones donde el delirio de la mente
abandonada a si misma podia engendrar cualquier monstruosidad',

Burke seria un intelectual que, aun perteneciendo al universo de valores de los ilustrados escoceses y siendo él
mismo un old whig de corazdn, plantea una ruptura de dificil solucion en dicho universo a la luz de la Revolucion francesa.
De ahi que su filosofia de la historia sea, en buena medida, una teoria del delirio elaborada con las categorias de la economia

politica de su tiempo que dilucida en el “despotismo del papel moneda” la antesala del moderno totalitarismo democratico.

Para David Hume, lo que rompe el vinculo tipico de una sociedad moderna entre la “industria”, el “comercio” y
la “humanidad” no es la accion de una clase media comercial, sino especulativa. La primera contribuye a establecer dicho
vinculo, a que una economia basada en el lujo, en los intercambios, en la produccion diversificada de bienes ponga las bases
de un progresivo refinamiento de las costumbres, el gusto y el saber. El comercio y la industria humanizan y socializan al
tiempo que, como expresion de humanidad y sociabilidad, respetan la “autoridad hereditaria” y los “rangos”.

Los mismos comerciantes y mercaderes hallan su posicion en esa “magistratura independiente del Estado”, en el
orden jerarquico de la sociedad constituida por la historia. Con ellos, el “rango medio de los hombres”, que tan fundamental
piensa Hume que es para la “libertad publica”, obtiene “autoridad y consideracion”. El problema sobreviene cuando un
“crédito publico” mal gestionado se hipertrofia y provoca el aumento desmesurado de los impuestos para financiarlo, lo que
pone la propiedad del pais en manos de los especuladores:

En este antinatural estado de la sociedad (que es el de un “crédito publico” en constante expansion), las unicas

personas que poseen ingresos al margen de su industria son los propietarios de titulos (stock-holders), que

obtienen casi todas las rentas de la tierra (...) junto al producto de todas las aduanas e impuestos sobre el

1 La “oposicion entre pasiones benignas y daiinas, con algunos tipos de propensiones adquisitivas clasificadas entre las primeras, se convirtio
en el equivalente del siglo XVIII, especialmente en Inglaterra, de la oposicion del siglo XVII entre los intereses y las pasiones” (Hirschman,
Albert O. (1999): Las pasiones y los intereses (Peninsula. Barcelona); 86). La idea optimista del siglo XVIII fue la de pensar que las pasiones
podrian convertirse facilmente en la base de sentimientos morales e intereses constantes y previsibles. Burke fue un testigo del fracaso de dicha
idea a la luz de la dura experiencia revolucionaria. Tal y como ésta manifestaba, las pasiones, mas que transfigurarse en sentimientos e intereses,
prendian la mecha especulativa de una fantasia desatada que no reconocia ningun limite para realizar sus locuras.

* A mediados del siglo XIX, dos conservadores antiliberales como Donoso Cortés y Thomas Carlyle definieron la falta de anclaje religioso del
mundo parlamentario, periodistico y literario de su tiempo con las sonoras formulas de “imperio de las ficciones” (Donoso) y “Mundo de los
Fantasmas” (Carlyle).



Luis Gonzalo Diez | Edmund Burke: De la Sociedad Comercial a la Democracia Totalitaria.

consumo interior'.

Los especuladores del “crédito publico” representan esa otra clase media que obtiene sus ingresos “al margen de
la industria”, de un trabajo productivo, que no tiene “conexiones con el Estado” y la “libertad publica”, que puede “disfrutar
de sus ingresos en cualquier parte del globo”, que vive oculta en las capitales y grandes ciudades del mundo entregada a un
“lujo blando y estiipido” y que, debido a la rapidez con que compra y vende sus titulos, carece de la estabilidad y solidez
necesarias para poseer crédito y autoridad propios:

Adieu a todas las ideas de nobleza, gentry y familia. Los titulos, acciones y valores pueden transferirse en un
instante, y, encontrandose en tan fluctuante estado, raramente seran transmitidos durante tres generaciones del
padre al hijo. Incluso cuando permanecen ese tiempo en una misma familia, no otorgan autoridad hereditaria o
crédito al poseedor; (...) los diversos rangos de los hombres, que forman un tipo de magistratura independiente
en el Estado, instituidos por la mano de la naturaleza, son enteramente perdidos (...) Ningin expediente esta
disponible para prevenir o suprimir las insurrecciones, sélo los ejércitos mercenarios. Ningun expediente resta
para oponerse a la tirania. Las elecciones se balancean entre el soborno y la corrupcion. Y debido a que el poder
intermedio entre el rey y el pueblo ha sido totalmente socavado, un grave despotismo debe infaliblemente
prevalecer. Los propietarios de tierras, despreciados por su pobreza y odiados por su opresion, seran incapaces de
formar un frente comun contra dicho despotismo (...) O bien la nacién destruye el crédito publico, o bien el
crédito publico destruirda a la nacién (...) no es altamente improbable que, cuando la nacion se halle
profundamente enferma por sus deudas, y es cruelmente oprimida por ellas, algin audaz protector surja con
proyectos visionarios para saldar dichas deudas'®.

El triunfo de los tenedores de titulos, que, para Burke, dejo de ser una sombria posibilidad y se convirtié en una
ominosa realidad tras el estallido revolucionario de 1789, agrupados por aquél en la categoria del “monied interest” e
identificados con la alianza conspirativa entre ellos y los philosophes para derribar la Monarquia francesa y confiscar las
propiedades de la Iglesia, significa que el vinculo entre la “industria” el “comercio” y la “humanidad” predicado por Hume
en términos econdémico-culturales como caracteristico de la sociedad comercial ha sido destruido. Lo que resta es una
“energia” incontrolada donde se pone de manifiesto el lado mas sombrio de las pasiones que, paraddjicamente, actuaron
como catalizadoras de aquella sociedad.

La legitimacion del lujo inherente al progreso de las “artes mecanicas™ y el status alcanzado por los comerciantes
y mercaderes, hechos fundamentales, segin Hume, en el desarrollo de una sociedad dinamica, refinada e intelectualmente
madura, de unas relaciones mas humanas y estrechas entre los individuos y de un sentido moral que une las novedades del
progreso con el respeto al espiritu del pasado responden, paraddjicamente, al mismo impulso que se atisba en esa clase
codiciosa, especuladora, privada de conciencia moral y nacional, socialmente destructiva formada por los tenedores de titulos
(“stock-holders”).

Burke, al centrar su andlisis de la Revolucion francesa en dicha clase y en los fildsofos, ofrece una vision de la
sociedad comercial mas cerrada y unilateral que la del negro vaticinio de Hume que subraya la demasiado facil

transmutacion de los sentimientos morales y civiles del interés bien entendido en una “dreadful energy”. Motivo de que el

"> Hume, David (1957): Wrintings on Economics (Nelson); 98.
' Ibid., 98-99, 102.

JuLlo
2012



JuLlo
2012

Edmund Burke: De la Sociedad Comercial a la Democracia Totalitaria | Luis Gonzalo Diez

“saber” y el “conocimiento” se constituyan en un campo abonado para los “aventureros de la filosofia y la economia”. El
pensador irlandés se halla en ese punto poshumeano en que la sombria posibilidad barajada por el filésofo escocés de una
quiebra de la sociedad comercial, de la ruptura de la continuidad histérica, se contempla como un hecho necesario e
inevitable. Semejante hecho debe llevar al aterrado espectador del mismo a sacar consecuencias retrospectivas del mundo

creado por lo que Hume denominaba el “refinamiento de las artes”.

Los procesos historicos desencadenados por la sociedad comercial, leidos a partir del caso francés, apuntan al
riesgo de fiar la continuidad histérica de la civilizacion a un orden cultural auténomo sedimentado en las nuevas realidades
econdmicas. La cultura aparece como el conjunto de formas intelectuales y morales creado por una filosofia enfrentada a la
religion y una economia monetarizada enfrentada a la propiedad inmueble, es decir, a los dos prerrequisitos fundamentales
de toda sociedad bien constituida.

Segun Burke, el destino de una sociedad comercial culturalmente auténoma ya no es ambiguo, como lo era para
David Hume, sino que, como pone de manifiesto la Revolucion francesa, aboca, en primer lugar, a la destruccion de la
sociedad establecida mediante la alianza entre los filosofos y los representantes del “monied interest” y, en segundo lugar, a
la creacion de una sociedad basada en la autonomia de lo politico mediante la alianza entre los filésofos y los burdcratas de la
virtud.

La cultura, en términos burkeanos, seria lo contrario de la religion y del orden aristocratico-eclesiastico prescrito
por ella porque no opera como “poder controlador” de las pasiones humanas, sino que es el resultado espiritual del imperio
desbocado de las mismas. La especulacion financiera, el ateismo filosofico y la voluntad de poder jacobina serian
manifestaciones culturales de dicho imperio pues todas ellas estan animadas por el mismo nihilismo intelectual. Todas ellas
revelan que la emancipacion religiosa de la sociedad comercial provoca que ésta se salga de las vias del pasado y descarrile
el tren del progreso.

La cultura, a diferencia de la religion, se identifica con un mundo moral abierto a toda clase de innovaciones y
experimentos, en el que prevalece una voluntad que se cree con derecho a todo. Representa un poder espiritual fundado en la
oportunidad tecnologica y moral de ensayar tantas formas intelectuales, sociales y politicas como nos dicten nuestras

pasiones.

La “ética de la vanidad”

vy eqe . . . . .. ., L. , 17
El nihilismo potencial de toda sociedad comercial encuentra en el jacobinismo su plasmacion politica mas extrema '. Su

'7 El jacobinismo “es fundamentalmente un movimiento de opinion que se sublevo contra la separacion de la sociedad civil y del Estado ya que
veia en ella el factor de una corrupcion generalizada (...) Sin embargo, la unidad indisociable de los gobernantes y del cuerpo gobernado
desembocaba en el dominio del Estado sobre la sociedad” (Jaume, Lucien (1990): El jacobinismo y el Estado moderno (Madrid. Espasa-Calpe);
127-128). El surgimiento del jacobinismo s6lo puede entenderse a partir de “la crisis de la Ilustracion y el intrincado problema de los
fundamentos tedricos de la democracia moderna”. La fundacion de ésta “como reformulacion de la ciudad-Estado griega y, sobre todo, de la
republica romana, fue percibida por el revolucionario jacobino como la respuesta a la crisis de la Ilustracion”. La reptblica no era para los
Robespierre, Saint-Just y compaiiia, a diferencia de Si¢yes y Rousseau, la organizacion politica de la Nacion, sino una “republica de la virtud”
que precisaba de “un fundamento absoluto de moralidad”. Este fundamento fue establecido por los jacobinos en el culto del Ser Supremo. Una
republica basada en dicho culto “se alejaba indudablemente de uno de los mensajes principales de la Ilustracion: la secularizacion de la politica.
Los intentos por superar la crisis de la Ilustracion terminaron en una desilustracion. La republica de la virtud resultd ser un sistema politico
fundamentalista” (Fehér, Ferenc (1989): La revolucion congelada (Madrid. Siglo XXI); 70, 78-81).



Luis Gonzalo Diez | Edmund Burke: De la Sociedad Comercial a la Democracia Totalitaria.

critica por parte de Burke se centra en el proyecto jacobino de renovacion de la histéricamente podrida naturaleza humana
mediante la creacion del ciudadano virtuoso. Esta perspectiva hace que dicha critica asuma un caracter moral vinculado con
la prédica rusoniana de lo que Burke denomina la “ética de la vanidad”. Rousseau seria el gran moralista de la democracia
moderna y el principal inspirador de su espiritu destructivo'®.

El “gran problema” de los revolucionarios “es encontrar un sustituto para todos los principios que hasta ahora han sido
empleados para regular la accion y voluntad humanas (...) Su objetivo es convertir todos los sentimientos naturales y
sociales en desmesurada vanidad (...) Cuando crece al maximo, es el peor de los vicios (...) Hace falso al hombre en su
totalidad”. Bajo la influencia de Rousseau, los revolucionarios “han intentado en Francia una regeneracion de la constitucion
moral del hombre”. De ahi que “debamos conectar la moral con la politica de los legisladores™ para comprender los sucesos
de Francia.

La corrupcion revolucionaria de la moral altera dramaticamente las “relaciones de padres e hijos, maridos y esposas™ y el
“gusto”. Esto tltimo se debe, por mediacion de Rousseau, al hecho de “concebir que todo refinamiento tiene un caracter
aristocratico”. Los revolucionarios institucionalizan en “el sistema de la asamblea” las ensefianzas del ginebrino y asi, con la
fuerza de las leyes, “propagan principios en virtud de los cuales cualquier criado puede pensar que, si no su obligacion, al
menos si su privilegio es traicionar a su sefior. Por estos principios, cada padre de familia pierde el santuario de su casa™"”’.
Como ilustrado, el pensador irlandés afirmaria que el hombre civilizado es el mas natural, el mas sociable, refinado y
educado, el mejor preparado para armonizar los bienes del progreso (industria, comercio, humanidad) con la herencia del
pasado (religion, autoridad, rangos), su vida instintiva con su vida moral. El hombre creado por la Revolucion es moralmente
grandilocuente, puritano y primitivo, artificial e inhumano. Y ello porque su vida instintiva, mistificada por un idealismo
moral abstracto, se ha escindido de su vida moral, provocando el colapso de la sociedad establecida. Burke viene a decir que
la quiebra historica entre el presente y el pasado implica una quiebra moral en el interior del hombre. Este, de animal social,
pasa a ser una criatura barbara y salvaje, de sentimientos desalmados y gusto, costumbres y maneras antinaturales, es decir,
anticiviles.

La tesis enunciada al respecto por Charles Parkin nos parece que da en el centro de la diana. “La oposicion de Burke a la
Revolucion es mucho mas que una simple afirmacion de la superioridad de la experiencia sobre la teoria como guia en la
politica; es la oposicion de una concepcion de la moral a otra”. Pues “el ejercicio indiscriminado de la razon abstracta es, en
si mismo, una actitud moral” que, en palabras del propio Burke, encierra una paradoja ya que “por odiar los vicios en exceso,
se termina amando a los hombres demasiado poco”. Aquél, sigue diciendo Parkin, “valora la Revoluciéon como una
revolucion en las nociones morales” diferente, por su intensidad y amplitud, a “aquellas fluctuaciones del gusto o los
modales que se estan siempre produciendo en el curso de la historia”. La “nueva moralidad francesa (...) esta generando un
declive en la calidad del sentimiento y una degradacion del buen gusto (...) Es una amalgama de puritanismo y primitivismo

(...) De ahi sale el idioma de su lenguaje y maneras, una fraseologia de la virtud heroica teatral, grandilocuente”, en

'8 Un critico cultural como Allan Bloom también sefiala a Rousseau como el origen mas remoto e influyente del tono moral dominante en la
cultura democratica contemporanea. Tono que, al igual que Burke, Bloom vincula con el caos de los deseos, apetitos y pasiones del moderno
hombre democratico. Y, como Burke, el critico estadounidense dilucida en dicho caos el espiritu nihilista del presente (Bloom, Allan (1989): E/
cierre de la mente moderna (Barcelona. Plaza y Janés). Ambas interpretaciones culturales de la democracia remiten, en Ultima instancia, a las
inmortales paginas del Libro VIII de la Republica de Platon.

¥ Burke, Edmund (2008c): A  Letter from Mr. Burke to a  Member of the National  Assembly
(http://www.ourcivilisation.com/smartboard/shop/burkee/tomatass/index.htm); 9-12. Consulta: 12-01-2008.

JuLlo
2012



Edmund Burke: De la Sociedad Comercial a la Democracia Totalitaria | Luis Gonzalo Diez

palabras de Burke®.

El pensador irlandés opone a la volatilidad de la “ética de la vanidad” que caracteriza al hombre revolucionario las
“manners”, una vida sentimentalmente arraigada en cosas sélidas y duraderas. Solo tales cosas provocan el modelado de
unos afectos, de una personalidad que mantiene unas relaciones de simpatia con el mundo social e institucional al que
historicamente pertenece. Las manners pueden calificarse como el “character of the mind” del que hablaba el Doctor
Johnson.

Burke acusaria a la democracia, a su particular cultura politica y a los jacobinos como instigadores de ésta, de haber
desencadenado una revolucion de los afectos basada en una completa subversion de la propiedad establecida. El
advenimiento democratico, originado en la expansion del “monied interest” y el menoscabo del “landed interest”, se vincula
con el despliegue de una “energia” cuyo nihilismo termina haciendo saltar por los aires el delicado engranaje de las manners,
de los sentimientos que, materializados en forma de prejuicios, bienes raices y habitos, daban un esplendor convencional a la
vida refinandola y estilizandola.

La democracia es la ruina moral de ese concepto amplio de propiedad amparado en la prescripcion historica sin el cual la
sociabilidad se transforma en crueldad, la libertad en tirania y la tolerancia en fanatismo. En términos burkeanos, la
democracia no implica el triunfo de un orden politico y social sobre otro, sino el de la barbarie, la falta absoluta de orden,

o e ., 21
sobre la civilizacion®.

Liberalismo versus Democracia

Una de las obras fundamentales de Burke para conocer su vision de la democracia es An Appeal from the New to the Old
Whigs (1791). El distanciamiento del pensador irlandés respecto a sus compafieros de partido y, en concreto, su lider Charles
James Fox terminé en ruptura durante los debates parlamentarios sobre la Quebec Bill del 6 y 11 de mayo de 1791. En la
obra mencionada, que vio la luz en agosto, Burke argumenta que Fox y los suyos se han apartado de los principios historicos
de los whigs establecidos en la Revolucion Gloriosa de los afios 1688-89 al defender la Revolucion francesa. El 15 de abril
de 1791, Fox habia dicho en la Camara de los Comunes que la nueva Constitucion francesa era “el edificio de la libertad mas
magnifico y glorioso...”?.

Aunque An Appeal gust6 al rey y a muchos otros no sirvié para que “Portland, Fitzwilliam, Charlemont y otros jefes de los
whigs” se decidieran a apoyar a Burke. Sin embargo, la radicalizacion de los acontecimientos franceses coronada por la

ejecucion de Luis XVI el 21 de enero de 1793 confirmaron los peores augurios de aquél y significaron la derrota politica de

Fox y sus partidarios. Finalmente, en mayo de 1794, en plena guerra contra la Francia revolucionaria, “los repetidos

? Parkin, Charles (1956): The Moral Basis of Burke's Political Thought (Cambridge University Press); 90, 95, 102, 107-108.

?! La paradoja histérica del jacobinismo, que, para Burke, representaba en su tiempo la barbarie democratica, estriba en que el primero atribuye

el caracter malvado y corrupto de los hombres a las circunstancias en que han vivido durante siglos. “Por eso, segiin Robespierre, la corrupcion

secular de la vida social bloqueara el advenimiento de la Republica de la virtud hasta que el Terror haya, mediante la politica del miedo y del

exterminio, educado a los hombres para ser ciudadanos merecedores de su propia libertad (...) los jacobinos se rebelan contra la historia como

epitome de la opresion, el servilismo y la crueldad en nombre de la libertad y la virtud para terminar instaurando un régimen perfectamente
JuLIo convalidable con su negativa imagen del pasado” (Diez, Luis Gonzalo (2007): Anatomia del intelectual reaccionario. Joseph de Maistre,
2012 Vilfredo Pareto y Carl Schmitt (Madrid. Biblioteca Nueva); 237). De esta paradoja Burke fue perfectamente consciente.

2 Kirk, Russell (2007): Edmund Burke. Redescubriendo a un genio (Madrid. Ciudadela); 188.



Luis Gonzalo Diez | Edmund Burke: De la Sociedad Comercial a la Democracia Totalitaria.

acercamientos de Burke a Portland y otros lideres de los viejos whigs convencieron a Portland, Fitzwilliam y sus colegas
para que formaran una coalicién con Pitt (...) aceptando seis de los trece ministerios del gabinete. Burke, que se sentia
agotado, no quiso ocupar ningan cargo™>.

El texto, basado en la diferencia de fondo entre liberalismo y democracia, fue escrito para responder a las acusaciones de
falta de consistencia hechas desde su propio partido. Segn éstas, el autor de las Reflexiones sobre la Revolucion francesa
(1790) habria traicionado sus principios liberales de toda la vida, manifiestos en su apoyo unos afios antes a los derechos de
los colonos americanos”* y en su denuncia de los abusos de la Corona, al criticar la Revolucion acaecida en el pais vecino. La
respuesta de Burke consistird en esgrimir los principios historicos de su partido para sostener que, no a pesar de ser un liberal,
sino precisamente por serlo; no a pesar de las causas anteriormente defendidas por €l, sino precisamente por haberlas
defendido habia criticado la Revolucion francesa. Con ello, situaba la carga de la prueba en el ala de su partido que, por no
compartir los presupuestos de dicha critica, cuestionaba, sin ser muy consciente de ello, la identidad ideolégica definitoria de
los whigs.

Burke asume que ese cuestionamiento es fruto de la confusion de Fox y los suyos pues parte de la idea de que, siendo la
Revolucion lo que es y no siendo aquellos ni mucho menos republicanos, la tolerancia que han mostrado hacia ella debe
buscarse en razones que no sean las de un apoyo entusiasta y decidido. La pregunta principal al respecto es la de como puede
un partido defender una linea politica contraria a sus principios fundamentales. Es aqui donde Burke desliza una de sus mas
agudas percepciones y hondas preocupaciones sobre la Revolucion francesa:

La que tiene que ver con los factores que, en una determinada sociedad, mas que obstaculizar, ayudan a propagar una
ideologia militante y expansionista opuesta al espiritu de dicha sociedad. A su juicio, si los whigs de Fox han
contemporizado con la Revolucion y sus propagandistas ingleses ello se debe a causas como las siguientes:

La seguridad que les ofrece el sistema establecido en su pais, es decir, la conviccion de que no se encuentra amenazado, lo
que favorece una actitud no prevenida, suspicaz o temerosa respecto a las novedades francesas, incluso el aprecio politico de
las mismas.

El supuesto de que combatir el mal seria, en este caso, una manera de reforzarlo, lo que abre las puertas a una politica de
convivencia externa e interna con el radicalismo democratico.

El hecho de que, asi como muchos aristocratas dilapidan su dinero y el honor de sus familias de formas variadas, existen
aristocratas que apoyan los planteamientos revolucionarios por ambicion, deseo de gloria y avidez por participar en el
expolio.

Quizas, la causa mas sofisticada de las aducidas por Burke sea la del peculiar funcionamiento de los partidos. Dentro de
estos, casi por inercia, puede irse formando un clima de opinién contrario a sus principios que, cuando se toma clara
conciencia del mismo, se impone por necesidad ya que el partido ha socavado su antigua y consolidada posicion hasta el

punto de que la vuelta atras resulta extremadamente dificil.

Z Ibid.; 191 y ss.

* Burke “consideraba a los (rebeldes) americanos (...) en la misma relacién con Inglaterra que ésta mantuvo con el rey Jacobo II en 1688”. El
“finico motivo” de su alzamiento fue el propdsito inglés de imponerles tasas “sin su consentimiento”, lo que convertiria “sus asambleas” en
“totalmente inutiles”, socavando con ello “cualquier clase de seguridad para sus leyes o libertades” (Burke, Edmund (1992): “An Appeal from
the New to the Old Whigs”; Further Reflections on the Revolution in France (Liberty Fund. Indianapolis); 107). De ahi que la revolucion
americana, a diferencia de la francesa y al igual que la inglesa de 1688, se inspirase en la defensa de un régimen de libertad tradicional. Los
colonos americanos, segiin Burke, se levantaron contra la metrépoli apelando a los acuerdos historicos que garantizaban sus derechos.

JuLlo
2012



JuLlo
2012

Edmund Burke: De la Sociedad Comercial a la Democracia Totalitaria | Luis Gonzalo Diez

Todas estas razones se vinculan con la manera en que un baluarte de la Constitucion britanica como es el partido Whig, una
de las fuentes de la “aristocracia natural” que da estabilidad al pais, estd faltando a sus obligaciones sin apercibirse de ello.
No por un cambio de sus principios, sino por una mezcla de pasividad, inercia y autoconfianza. En este sentido, An Appeal
cumpliria la funcién de ser no sélo un recordatorio de la esencia historica de los whigs, sino un sonoro aldabonazo del
conflicto entre el liberalismo de estos y el radicalismo de las novedades politicas procedentes de Francia. De ahi la necesidad,
si se era un auténtico whig, de combatir el segundo para evitar que penetrara en el corazon politico de Gran Bretaia.

Este texto definitivo en la produccion ideoldgica de Burke es un decalogo imperecedero de algunos de los argumentos mas

caracteristicos del liberalismo conservador:

En primer lugar, la distincion entre la Constitucion como pacto multilateral y la Soberania como poder unilateral a la hora de
fijar el fundamento del Estado:

Estos nuevos whigs mantienen que la soberania, tanto ejercida por uno o por muchos, no sélo proviene del pueblo (...) sino
que reside constantemente e inalienablemente en el pueblo; que el pueblo puede legalmente deponer a los reyes, no sélo por
mala conducta, sino sin ésta en absoluto; que puede establecer cualquier nuevo tipo de gobierno por si mismo o continuar sin
ningin gobierno si le place; que el pueblo es esencialmente su propia regla y su voluntad, la medida de su conducta (...)
Estas doctrinas (...) tienden a la subversion ulterior no sélo de todo gobierno (...) y de todas las estables seguridades de la
libertad racional, sino de todas las reglas y principios de la moral.

Frente a ese planteamiento, Burke reivindica la dptica de los “viejos whigs”, materializada en el acuerdo de 1688-89, segtin
la cual:

Ni los pocos ni los muchos tienen derecho a actuar meramente por su voluntad (...) La Constitucion de un pais, una vez
establecida sobre algo compacto, tacito o expreso, no puede ser modificada por ningtin poder sin el incumplimiento del pacto
o el consenso de todos los partidos (...) Y los votos de una mayoria del pueblo (...) no pueden alterar la moral mas de lo que
pueden alterar la esencia fisica de las cosas.

La “moral” del “consenso” invocado por Burke se basa en el supuesto de que los “deberes no son voluntarios. El deber y la
voluntad son, incluso, términos contradictorios. Aunque la sociedad civil pueda ser, en principio, un acto voluntario (...) su
continuidad se halla bajo un pacto permanente coexistente con la sociedad”. Dicho “pacto”, que, politicamente, garantizaria
el predominio de la Constitucion sobre el poder de cualquiera de sus partes, precisa de la creencia en “un Ser Supremo, sabio

para formar y fuerte para imponer la ley moral™.

En segundo lugar, la superioridad de la “aristocracia natural” sobre cualquier mayoria democratica como fundamento de la
- 10126 . . ,
sociedad™. Para Burke, los hombres s6lo actuaran “con el peso y el caracter de un pueblo” cuando se hallen “en ese estado

de habitual disciplina social en el que el mas sabio, experto y opulento conduce y, conduciendo, ilustra y protege al mas

ZIbid.; 123, 157-158 y 159-160.

% Para Burke, la igualdad predicada por los revolucionarios es una “monstruosa ficcion”. Habla de la “felicidad que se encuentra siempre en la
virtud, en la cual consiste la verdadera igualdad moral de la humanidad” frente a la “monstruosa ficcion que, inspirando falsas ideas y vanas
esperanzas en los hombres destinados a avanzar en el oscuro sendero de una vida laboriosa, sirve tan solo para agravar y amargar la verdadera
desigualdad que jamas pueden nivelar” (Burke (1989); 69-70).



Luis Gonzalo Diez | Edmund Burke: De la Sociedad Comercial a la Democracia Totalitaria.

débil, ignorante y pobre”. Dicho “estado” se identifica con el orden aristocratico, precondicion de toda sociedad bien
constituida mas que atributo de una sociedad en particular:

Una verdadera aristocracia natural no es un interés separado en el Estado, o separable de ¢l. Es una parte integrante esencial
de cualquier pueblo numeroso bien constituido.

Entre “las circunstancias de los hombres” pertenecientes a la misma, Burke sefala la “estimacion” que reciben por su
posicion social, no haber visto “nada bajo y soérdido desde la infancia”, estar habituados “a la inspeccion critica del ojo
publico”, encontrarse en un “terreno elevado” que les permite tener una mirada panoramica y comprensiva de las
“Infinitamente diversificadas combinaciones de los hombres y sus actividades en una sociedad numerosa”, disfrutar de ocio
“para leer, reflexionar, conversar”, estar acostumbrados a la disciplina militar, ser capaces de “despreciar el peligro en la
persecucion del deber y el honor”, poseer un alto grado de “circunspeccion” en un estado de cosas donde “ninguna falta
queda impune”, ser espejo para el resto de la sociedad, trabajar en la administracion de “la ley y la justicia” o ser profesor de
“una elevada ciencia o de un arte liberal e ingenioso”, hallarse entre “los comerciantes ricos, a los que se les presume por su
éxito disponer de entendimientos vigorosos y nitidos y las virtudes de la diligencia, el orden, la constancia y la regularidad y
haber mostrado una atencion habitual a la justicia conmutativa”.

Estos hombres asi cualificados integran la “aristocracia natural” que constituye “la parte dirigente y gobernante” y que
permite a “‘grandes multitudes”™ actuar juntas “bajo la disciplina de la naturaleza” como un verdadero “pueblo”. De ahi que la
igualdad introducida por la prédica revolucionaria de los “derechos del hombre” altere semejante disposicion jerarquica y

. .4 . . 27
revele con claridad meridiana que “ser un pueblo y tener estos derechos son cosas incompatibles™ .

En tercer lugar, la apuesta por la prudencia politica frente al fanatismo politico en las tareas de gobierno. Para Burke, la
“prudencia no es sélo la primera de las virtudes morales y politicas, sino también la directora, la reguladora, el modelo de
todas ellas”. Lo que ensefia esa virtud es que:

Nada universal puede afirmarse racionalmente en cualquier tema moral y politico. La pura abstraccion metafisica no
pertenece a estas materias. Las lineas de la moral no son como las lineas ideales de las matematicas. Ellas admiten
excepciones y demandan modificaciones.

Entre los principales mandatos de la prudencia politica, estarian el no “poner el bienestar de la presente generacion
totalmente fuera de cuestion” pues “la tnica cuestion moral de la que podemos estar seguros es el cuidado de nuestro propio
tiempo”. También, el “ser restrictivos hasta la parsimonia incluso (...) en la voluntaria produccion del mal”. Burke, ante el
espectaculo de la Revolucion francesa, confirma que “una teoria relativa al gobierno puede llegar a ser mucho mas una causa
de fanatismo que un dogma en religion”. Y es que hay “un limite para las pasiones cuando se act@ia en virtud del
sentimiento” que nos vincula a un contexto social de referencia, “ninguno cuando se encuentran bajo la influencia de la
imaginacion” que ensaya libre y teéricamente nuevas formas politicas y sociales sin otro arraigo que una nihilista voluntad
de poder®.

La aplicacion de la prudencia en temas politicos descubre que:

La ciencia de gobernar es materia que requiere experiencia, € incluso mas experiencia de la que nadie puede acumular en el

7 Burke (1992); 167-169 y 179.
# Ibid.; 91-92 y 182.

JuLlo
2012



JuLlo
2012

Edmund Burke: De la Sociedad Comercial a la Democracia Totalitaria | Luis Gonzalo Diez

curso de su vida (...) es, por tanto, con una preocupacion infinita como los hombres deben aventurarse a derrumbar un
edificio que, durante afios, ha servido de un modo aceptable a los propositos de la sociedad, o levantar otro sin tener ante los
ojos modelos y ejemplos de probada utilidad (...) La razén politica es un principio de calculo; sumar, restar, multiplicar y

g . I, . 29
dividir moralmente, y no metafisicamente o matematicamente, los verdaderos denominadores morales™ .

El andlisis concreto del hecho democrético®® comienza en An Appeal por el principio de la mayoria. Burke sefiala que “fuera
del estado de sociedad civil, mayoria y minoria son relaciones que no pueden tener existencia” y que el principio mayoritario
“es una de las mas violentas ficciones de la ley positiva”. Y ello porque el acuerdo resulta mas facil “en los procedimientos
que involucran a uno o pocos hombres” que en los que “cada hombre tiene su parte en la deliberacion” y se tiende, mas que a
un equilibrio de intereses, a una distincion fuerte entre el bando vencedor y el vencido. Esto obliga a que, alli donde impera el
principio mayoritario como método de decision, deba existir una “muy particular y especial convencion establecida por
largos habitos de obediencia, por una intensa disciplina en la sociedad y por una mano fuerte”. Sélo asi, esta violenta ficcion
potencialmente desestabilizadora al basarse no tanto en una agregacion pluralista de “voces” como en una division
polarizada de las mismas pasara por la “mente colectiva” de la sociedad".

Mas alla de este arreglo, tan dificil de llevar a término, el problema de fondo del principio mayoritario es que cada:
...individuo debe tener un derecho a originar lo que después se convierte en el acto de la mayoria (...) tiene un derecho
entonces a romper los vinculos y compromisos que lo ligan al pais en que vive y otro a convertir a muchos a sus opiniones y
obtener tantos asociados en sus designios como pueda procurarse (...) Debes empezar por una conspiracion secreta que
finalizara con una confederacion nacional (...) De este modo, la voluntad arbitraria, tltima corrupcion del poder gobernante,
paso a paso envenena el corazén de cada ciudadano (...) Debido a tales doctrinas, todo el amor a nuestro pais y toda la
piadosa veneracion y vinculacion a sus leyes y costumbres son arrasados de nuestras mente; y nada puede resultar de esta
opinion, cuando se transforma en principio y es animada por el descontento, la ambicion o el entusiasmo, sino una serie de
conspiraciones y sediciones en ocasiones ruinosas para sus autores, pero siempre nocivas para el Estado (...) El nuevo
Estado fabricado por tales artes no estd mas seguro que el viejo. ;Qué puede impedir a la mera voluntad de cualquier
persona, que espera unir las voluntades de los otros a las suyas, fijarse el objetivo de derribar ese nuevo Estado?*”

Este proceso se ve agravado por “la teoria y la practica de la Asamblea francesa”, la cual ha encontrado “otro camino” que el
de la “previa voluntad de la mayoria de lo que llaman pueblo” para destruir el “viejo gobierno” y fundar el “nuevo”. Ese
“otro camino” consiste en utilizar el consentimiento de sus representados para hacer de las decisiones de la Asamblea “el
acto del pueblo”, es decir, para transformar un poder delegado y limitado en uno absoluto capaz de “alterar todas las cosas
seglin su inclinacion”. “Esto —dice Burke- es sancionar el fraude, el perjurio y la hipocresia y la ruptura de la mas sagrada

confianza que puede existir entre hombre y hombre™”.

¥ Burke (1989); 90-91.

% “Una perfecta democracia (...) es la mayor imprudencia del mundo. Como es el sistema que tiene menos vergiienza, también es el que tiene
menos temor. Nadie comprende cémo su persona puede ser objeto de castigo”. ““...en una democracia, la mayoria de los ciudadanos puede
ejercer la opresion mas cruel sobre la minoria cuando prevalecen fuertes divisiones (...) Y esta opresion de la minoria se extendera a un numero
mas grande y serd llevada a cabo con mucha mayor impetuosidad de la que se pueda esperar nunca del dominio de un solo centro” (ibid.; 119 y
146).

*! Burke (1992); 164-165, 167 y 176.

 Ibid., 176

* Ibid., 177.



Luis Gonzalo Diez | Edmund Burke: De la Sociedad Comercial a la Democracia Totalitaria.

La critica burkeana a la “decision de una mayoria” entendida como reflejo politico del pueblo puede resumirse de la
siguiente manera:

En tanto arreglo positivo y legal, es una peligrosa ficcion que s6lo en un entorno institucional muy consciente de sus riesgos
polarizadores y desestabilizadores operara adecuadamente.

En tanto principio ideoldgico, posee un significado asocial vinculado con el imperio arbitrario de la voluntad porque instiga
la destruccion del orden establecido y la bisqueda conspirativa y sediciosa de apoyos en tal destruccion. Es aqui donde, de
manera mas clara, se observa que la identidad entre mayoria y pueblo es una ficcion. Mientras el ultimo remite a una
sociedad heterogéneamente constituida, la primera se origina en el derecho de la voluntad de cada individuo a imponer lo
que le place, incluso en contra de aquella sociedad.

El método mayoritario se convierte asi, mas que en el gobierno del pueblo, en el de una voluntad subversiva que ha logrado
persuadir al mayor niimero de la legitimidad de sus aspiraciones. Voluntad que, en el caso de triunfar, inoculara en el “nuevo
Estado” la inestabilidad propia de sus revolucionarios y pasionales origenes.

En tanto practica politica, el ejemplo de la “Asamblea francesa” demostraria lo facil que es manipular el lenguaje
democratico para que los gobernantes adquieran un poder absoluto. Asi como la “decision de una mayoria” resultaba una
peligrosa ficcion al hacerse pasar por el pueblo, la logica democratica permite a los representantes de esa mayoria
identificarse con aquél hasta el punto de sustituirlo y perder, con ello, todo sentido del limite. El pueblo deja de ser ese
conglomerado diverso y heterogéneo politicamente irreductible de voces, intereses y fines formado por los representados y
se transforma fraudulentamente en la voluntad arbitraria, no sujeta a ningin control social, de los representantes de la

mayoria.

Toda la reflexion burkeana sobre esta cuestion parte del contraste entre mayoria

democratica y aristocracia natural. Como hemos visto, la primera no representa al pueblo, sino la arbitrariedad politica de la
voluntad. Sélo la segunda permite que el pueblo exista como tal porque:

Socialmente, le da consistencia como aquella parte de la sociedad necesitada del “juicio” de los mas sabios, expertos y
opulentos. Dicha consistencia radica en habitos de disciplina social cuyo mantenimiento hace que el pueblo se halle en
“sociedad civil” y no sea un mero agregado de voluntades.

Politicamente, asume la heterogeneidad y diversidad de las voces, intereses y fines populares de tal modo que la realidad
plural del pueblo es atendida por los gobernantes, es decir, que la sociedad constituida se presenta como el horizonte de la

politica y no, caso de Francia, como su campo de experimentacion.

La democracia constituye un sistema basado en lo que Donoso Cortés denominé la “soberania de las pasiones”. Dada la
maleabilidad del vinculo mayoria/pueblo en que se sostiene, aboca a un mundo sin libertad. Para garantizar ésta, es necesaria
la desigualdad de un orden jerarquico que, al tiempo que impone habitos de disciplina social, preserva la pluralidad
consustancial de lo establecido.

Burke eleva sus apreciaciones sobre la aristocracia y la democracia a la condicion de teoria de la sociedad, segun la cual la
libertad, los deberes y la desigualdad son tres vértices del mismo triangulo, de la sociedad erigida sobre sdlidas bases

historicas y morales. Sin deberes ni desigualdad, con pasiones desbocadas y una igualdad ficticia, el pueblo como entidad

JuLlo
2012



Edmund Burke: De la Sociedad Comercial a la Democracia Totalitaria | Luis Gonzalo Diez

compuesta por hombres libres se disuelve en un agregado disperso utilizado por los sediciosos para respaldar sus
magquinaciones y manipulado por los gobernantes para ejercer un poder absoluto.

El problema democratico es, en su origen, social porque afecta a la destruccion de la sociedad establecida. Dado que el
impulso de la democracia consiste en la igualdad de las voluntades, y la voluntad se opone al deber, y éste se emparenta con
la existencia de jerarquias sociales, queda claro que:

La democracia compromete el orden social porque subvierte la disposicion jerarquica del mismo.

Al dinamitar aquel orden, aniquila con €l el sentido del deber pues la personalidad moral de los individuos se constituye en la
desigualdad.

Al reducirse todo a un mundo de voluntades indisciplinadas y niveladas, descubrimos que sobre éstas, por la propia logica
politica de la democracia, cabalgan los déspotas que administran “un nuevo poder de una nueva especie”, un poder sin

fundamentos sociales ni morales que encarna la autonomia de lo politico.

El caracter que hoy denominariamos fotalitario de una democracia asi entendida tiene su origen, para Burke, no en un mero
cambio de modelo politico, sino en la destruccion de la sociedad existente, en la abolicion de los rangos.

Sin desigualdad, no hay libertad politica porque el reconocimiento de los derechos absolutos de la voluntad no aboca
ulteriormente a que cada uno haga lo que quiera, sino a que las voluntades mas enérgicas, subversivas y dotadas prevalezcan
sobre el resto gracias a las oportunidades manipuladoras inherentes al lenguaje democratico.  Este, a diferencia del
aristocratico, por manejar un concepto unitario del pueblo, permite a los nuevos gobernantes presentarse como la
representacion de dicha unidad y asi acumular un poder desconocido.

En el lenguaje aristocratico, dado que el pueblo asume un caracter plural, el gobernante nunca puede llegar a identificarse
absolutamente con aquél y debe emplearse como un prudente gestor de los intereses existentes.

Cuando solo existe la igualdad de la inmoralidad, que es la tinica igualdad social y politicamente realizable, la logica de la

situacion, seglin las pruebas aducidas por Burke, llevaria al establecimiento democratico de un poder total.

De las Reflexiones sobre la Revolucion francesa (1790) a las Cartas sobre una Paz Regicida (1795-97)

La tesis mantenida por Burke en su ultima obra, las Cartas sobre una Paz Regicida (1795-1797), vendria a ser que la
politizacion jacobina del “monied interest” radicaliza los deletéreos efectos de éste sobre la propiedad y la estructura de la
sociedad. En la alianza entre los filésofos y los especuladores de las Reflexiones sobre la Revolucion francesa (1790)**, la
economia politica burkeana de la Revolucion ponia el acento en cémo la confiscacion de los bienes de la Iglesia y su

transformacion en un volatil y erratico papel moneda dejo a la sociedad francesa sin referentes de valor sélidos y perdurables,

* “Junto con la clase adinerada habia crecido una nueva clase social con la cual aquélla empezé a formar pronto una unién estrecha y definida:
me refiero a los hombres de letras politicos (...) estos padres del ateismo poseen un fanatismo propio y han aprendido a hablar contra los monjes
con espiritu de monje”. “Nuevos en todo, vuestros legisladores son los primeros que han fundado una republica sobre un juego (...) El gran
objetivo de esta politica es metamorfosear Francia (...) en una nacion de jugadores, hacer la especulacion tan extensiva como la vida”. “jHe aqui
la potencia calculadora de la impostura! jHe aqui la economia de la filosofia! (...) Estos son los numeros con que calculan los matematicos
metafisicos. Estas son las grandes operaciones en las que un crédito filosofico se basa en Francia” (Burke (1989); 133-134, 206 y 244-46). En su

JuLIo particular economia politica de 1a Revolucion, Burke presenta la especulacion financiera y la especulacion filosofico-politica como dos caras de

2012 la misma moneda nihilista, que, al girar en el aire, compromete la existencia de los valores solidos y perdurables de la religion y la propiedad. Es
decir, de la sociedad.



Luis Gonzalo Diez | Edmund Burke: De la Sociedad Comercial a la Democracia Totalitaria.

sometida a las fluctuaciones de un despotismo financiero:

Las deudas publicas, que en un principio eran una garantia para los gobiernos (...), es probable que por su exceso se
conviertan en un medio de subversion. Si los gobiernos hacen frente a estas deudas mediante fuertes impuestos, se
derrumban porque se hacen ociosos al pueblo. Si no les hacen frente, seran destruidos por los ataques del mas peligroso de
todos los partidos, es decir, por la vasta y descontenta clase capitalista (...) Los hombres que integran esta clase buscan su
estabilidad, en primer lugar, en la fidelidad del gobierno; en segundo lugar, en su poder. Si encuentran los viejos gobiernos
aniquilados (...) buscaran otros que tengan mas energia; y ésta no derivara de la adquisicion de nuevos recursos, sino del
desprecio de la justicia. Las revoluciones favorecen la confiscacion, y es imposible saber bajo qué detestables nombres se
autorizaran las futuras confiscaciones®”.

La dinamica revolucionaria de las Reflexiones se presenta como una estrategia de la “clase capitalista” para devolver su
“energia” a un Estado consumido por lo que Hume denominaria el “crédito publico”. Encontrando el apoyo del ateismo
filosofico en su obra de destruccion, el “monied interest” pretende poner el nuevo Estado a su servicio, instrumentalizarlo
para que confisque los bienes de la Iglesia y pueda saldar lo que se le debe. El problema es que, para ello, emitira una
cantidad de papel moneda (assignats) cuyo valor nominal terminara por desbordar su base, la constituida por las propiedades
expropiadas. Ello agravara el mal financiero del Antiguo Régimen hasta el punto de convertir Francia en una nacién de
especuladores que ha perdido completamente el sentido del valor real de las cosas inmersa en la peor de las pesadillas
sofiadas por Hume. No en balde, aquel fragmento citado mas arriba de este ultimo, donde anticipaba los riesgos de un
“crédito publico” en expansion, recuerda mucho al de Burke, s6lo que ahora la pesadilla financiera del primero se ha
transformado en la realidad revolucionaria del segundo. Tanto uno como otro coincidirian en que el proceso que hipoteca el
Estado a los tenedores de titulos desmembra la sociedad y acaba en la instauracion de un despotismo.

En la alianza entre los filosofos y los politicos®® de las Cartas sobre una Paz Regicida, Burke procede a pintar los contornos
del despotismo politico que sucede al “despotismo del papel moneda”. Subsumidos los especuladores en la maquinaria del
poder nacional, la economia politica burkeana de la Revolucion subraya ahora como la monopolizacién burocratica de un
sistema economico moderno aboca a un intervencionismo sin ley, sin sentido de la propiedad y de las relaciones naturales de
la sociedad. En esta obra, Burke pinta el cuadro no de la obra de destruccion filosofico-financiera de las Reflexiones, sino de
aquello que ocupa el vacio dejado por el derrumbe del orden tradicional. El nuevo poder jacobino, mas que terminar con la
volatilidad econémica y moral del primer periodo de la Revolucion, atribuiria a éste un neto sentido politico que hace del
especulador un burdcrata y de la confiscacion, conquista.

Segun Francis Canavan, “hacia el fin de 1791, Burke habia dejado de ver el interés monetario como un poder central en
Francia y ahora veia un nuevo fenémeno en Europa, un gobierno que podia existir y actuar independientemente de cualquier

tipo de propiedad”. Textualmente, el pensador irlandés sostiene que:

¥ Ibid.; 172.

* “En lugar de la alianza entre el interés monetario y las gens de lettres, se nos dice ahora que la Revolucion fue hecha por dos tipos de
hombres ...los filosofos y los politicos (...) (el) interés monetario no ha desaparecido, sino que los burdcratas y tecndcratas del poder nacional son
ahora quienes persiguen la confiscacion como instrumento de engrandecimiento nacional”. Burke establece una paradojica alianza entre “los
admiradores de los ciudadanos-soldados de Tito Livio” y “los especuladores y stockjobbers del interés monetario” que “destruye al hombre
como ser social para reconstituirlo como un ciudadano armado”, de lo que resulta una “republica” que cabria llamar “totalitaria”. En el paso de
las Reflexiones a las Cartas, Burke extrema “la idea de una energia liberada de todas las restricciones de la sociedad” (Pocock, J. G. A. (1995):
Virtue, Commerce and History. Essays on Political Thought and History Chiefly in the Eighteenth Century (Cambridge University Press); 206-
207).

JuLlo
2012



JuLlo
2012

Edmund Burke: De la Sociedad Comercial a la Democracia Totalitaria | Luis Gonzalo Diez

(La) accion del interés monetario fue de absoluta necesidad en el comienzo de la Revolucion, pero la republica francesa
puede subsisitir sin asistencia de esa clase de hombres, los cuales, mas bien, tal y como estan las cosas ahora, se hallan en
necesidad de asistencia por parte del poder que substancialmente existe solo en Francia, esto es, los numerosos distritos y
republicas municipales y los numerosos clubs que dirigen todos los asuntos y nombran a todos los magistrados.

El hecho actual, sigue diciendo Burke, es que “el poder politico y civil de Francia estd ampliamente desvinculado de
cualquier clase de propiedad; y que ni el interés terrateniente ni monetario poseen el mas minimo peso o consideracion en la
direccién de cualquier asunto publico™’.

En sus Notas sobre la politica de los aliados con respecto a Francia, de 1793, Burke caracteriza a los jacobinos del siguiente
modo:

(Los jacobinos) tienen una cosa, y tan so6lo una. Pero esa cosa vale por mil: tienen energia (...) que no se ve refrenada por las
consideraciones divinas o humanas, que esta siempre vigilante, siempre al ataque, que no se permite el menor reposo (...)
Hemos de enfrentarnos a esa energia maligna y destemplada con noble y determinado vigor™®.

La volatilidad econdémica y moral de los primeros afios de la Revolucion se radicaliza hasta el punto de transformarse en la
arbitrariedad de una Republica de la virtud donde el Estado lo llena todo. Por eso, para Burke, tal y como demuestra la
evolucion de su diagnostico de la Revolucion en el paso de las Reflexiones a las Cartas, la dindmica revolucionaria no
conduce, en términos marxistas, a la consolidacion de unas nuevas propiedad y sociedad (las burguesas), sino a la
destruccion nihilista de toda propiedad y sociedad bajo el impero de un Estado que hoy denominariamos totalitario.

Las Cartas dilucidan en la experiencia del jacobinismo el destino politico del “despotismo del papel moneda”, la paradoja
historica de que los peores efectos de la especulacion desatada por la confiscacion de los bienes eclesiasticos sélo tendrian
lugar cuando se erigiese una Republica de la virtud liderada por “literatos, burdcratas y tecnécratas” (Pocock). Llegado ese
momento, el problema planteado por la economia moderna a la supervivencia de la propiedad y la sociedad dados sus
fundamentos especulativos se convertiria en el problema planteado a la economia moderna por un Estado confiscador y
agresivo:

(Los nuevos gobernantes se muestran despiadados a la hora de) cortar un brazo del comercio, extinguir una manufactura,
destruir la circulacion del dinero, violar el crédito, suspender el curso de la agricultura, incluso quemar una ciudad. ..*’.

Algo tan moderno para nuestros oidos como la conciencia de que las sociedades inmersas en la fiebre especulativa estan muy
cerca de despenarse politicamente en el abismo totalitario ya se barrunta en Burke.

En las Reflexiones, la Revolucion obedecia a la estrategia del “monied interest” aliado con los “gens de lettres” para derribar
al débil Estado absolutista, incapaz de pagar sus deudas, y crear otro mas fuerte que no tuviese reparos en confiscar los bienes
de la Iglesia para pagar a sus acreedores. En las Cartas, el “monied interest” ya no aparece, como en las Reflexiones,
empujando al gobierno a actuar enérgicamente en contra de la justicia y la propiedad, sino que se encuentra subsumido en
una accion politica que, para reforzar el crédito y el poder del Estado, ignora cualquier limite a la hora de confiscar los
recursos del pais. Ahora, liberada dicha accion de cualquier servidumbre capitalista, centrada exclusivamente en la defensa

de su propio interés republicano, ya no es un sector determinado de la economia nacional el que se ve amenazado (como

7 Cfr. en Canavan (1995); 161-162.
*# Cfr. en Kirk (2007), 199.
* Son palabras de Burke citadas por Pocock (1995); 206.



Luis Gonzalo Diez | Edmund Burke: De la Sociedad Comercial a la Democracia Totalitaria.

sucedia en las Reflexiones con los bienes de la Iglesia), sino ésta en su conjunto. Con ello, el gobierno republicano asume la
estrategia confiscadora del “monied interest” como un servicio al engrandecimiento nacional.

En las Cartas, el Estado revolucionario se identifica con el jacobinismo, con un proyecto de conquista y difusion ideologica.
La politica jacobina revela un Estado totalitario en el interior ¢ imperialista en el exterior, el caracter complementario de la
confiscacion y de la conquista, la final convergencia del “monied interest” y la “virtud heroica” en una practica politica de
nuevo cuio para la que, en tiempos de Burke, faltaba un nombre adecuado:

(El jacobinismo consiste) en tomar al pueblo como individuos iguales, sin ninguna descripciéon o nombre corporativo, sin
atencion a la propiedad, sin division de poderes, y formar el gobierno de delegados de un niimero de hombres asi constituido;
en destruir o confiscar la propiedad y sobornar al crédito ptblico, o a los pobres, con el botin obtenido ahora de una parte de
la sociedad, ahora de la otra, sin miramiento a la prescripcion o la profesion®.

Segun el pensador irlandés, “no hemos considerado como deberiamos la terrible energia de un Estado en el que la propiedad
no tiene nada que ver con el gobierno (...) Un gobierno (el jacobino) en el que la propiedad esta en completa sujecion y
donde nada gobierna sino la mente de hombres desesperados™'.

En la vision burkeana, la politica de la virtud , mas que oponerse a las fuerzas de la sociedad comercial, sublimaria
politicamente la desestabilizadora “energia” de aquéllas, su voracidad especulativa, transformandola en un monopolio
burocratico de la economia cuyos fines son los propios de una “doctrina armada”, conquistadora y proselitista. Por eso,
cabria decir que la democracia moderna, tal y como fue establecida por los jacobinos, expresaria el lado oscuro de las
pasiones liberadas por la sociedad comercial de manera politicamente radical. No seria la antitesis republicana de la fiebre
capitalista, sino la continuacion extremada de ésta por otros medios.

Lo que quiere decimos Burke es que tanto la peor version de una sociedad comercial, aquélla sometida a la logica
confiscadora de los especuladores, hombres sin vinculos sélidos con las instituciones de su pais mas alla de las deudas
contraidas por éstas con ellos, como la democracia republicana, absolutamente falta de respeto a los individuos y sus
libertades dado el grado de funcionamiento auténomo de la politica que alienta, sedimentan en el mismo suelo, el de una
“energia” que, al tiempo que desencadena los procesos de modernizacion, da fe con demasiada facilidad, si no es embridada
por las manners del orden establecido, del nihilismo que late en su fondo.

Los jacobinos eran el producto de, en palabras de Burke, “una revolucion silenciosa en el mundo moral” que “incluia —
continia Francis Canavan- el surgimiento y crecimiento de las dinamicas y ricas clases medias (...) Alli estaban —vuelve a
decir Burke- todos los talentos que afirmaban sus pretensiones y estaban impacientes por el lugar que la sociedad establecida
les prescribia”. Su influencia, situada “entre los grandes y el populacho”, era ejercida a través de, segin Burke, “la
correspondencia del mundo monetario y mercantil, de las relaciones literarias de las academias y, por encima de todo, de la
prensa, de la cual habian tomado entera posesion’™.

Sélo en paises como Gran Bretafia, donde existe un marco institucional y unas estructuras sociales enraizados en el pasado,
pueden las nuevas realidades del saber y el comercio dar todo lo bueno que llevan dentro. Si ese orden histdrico se debilita

como en Francia, si la religion deja de ser un habito de disciplina social, el saber permuta en filosofia atea y el comercio, en

* Son palabras de Burke citadas por Canavan (1995); 163.
“'Ibid.; 164.
“ Ibid.; 163-165.

JuLlo
2012



JuLlo
2012

Edmund Burke: De la Sociedad Comercial a la Democracia Totalitaria | Luis Gonzalo Diez

fiebre especulativa. Y ello porque las nuevas realidades son, en si mismas, expresion de una fuerza bruta y ciega que, en
contra de lo aducido con ingenuidad por un David Hume y un Adam Smith, carecen de los recursos morales para
autolimitarse. La leccion conservadora de Burke es que la sociedad del conocimiento y el dinero necesita de un “poder
controlador” que la proteja de sus instintos autodestructivos.

Pero, por encima incluso de esa leccion, el verdadero “genio” del pensador irlandés radicaria, a juicio de Pocock, en haber
percibido en la Revolucion “el trabajo de una clase dirigente que se estaba creando a si misma en el acto de controlar y
transformar el Estado con el fin de hacer de €l el instrumento de la razén para remodelar a la humanidad. Luché para
discernir qué era esta clase, quiénes la constituian y qué proceso historico estaba produciéndola”. El planteamiento de Burke,
“su insistencia sobre la clase dirigente, la franc-magonnerie internacional de intelectuales transformados en
administradores”, lleva a Pocock a preguntarse:

“¢No es todo el proceso que hemos denominado la création de la cultura politique moderne parte de la historia intelectual e

ideologica de la clase dirigente percibida y profetizada por Burke. ...

“ Pocock (1989); 43.



Yves Charles Zarka | Carl Schmitt, Una lectura antimoderna de la modernidad: la triple traicién a Hobbes. Traduccién de Juan Carlos Orejudo Pedrosa

Carl Schmitt, Una lectura antimoderna de la modernidad: la triple traicion a

Hobbes.
Yves Charles Zarka

Université La Sorbonne
Traduccion de Juan Carlos Orejudo Pedrosa

Resumen

En este texto se analiza y se critica la lectura realizada por Carl
Schmitt de la obra fundacional de la modernidad ético-politica
Leviatin, de Thomas Hobbes, en el marco de la desviacién
antimoderna y, particularmente, antisemita. Esta lectura se edifica
sobre tres traiciones a Hobbes: la teolégico-politica, donde Schmitt
interpreta equivocadamente el tratamiento dado por Hobbes al
Estado judio; la juridico-politica, donde Schmitt retuerce el
significado moderno de la soberania; y, finalmente, la ético-
politica, que revierte sobre la ontologia individualista hobbesiana.

Resumé

On analysera et on fera une critique de la lecture que Carl Schmitt
propose pour l'ceuvre fondamentale de la modernité éthique et
politique, le Léviathan de Thomas Hobbes, dans le cadre de la
déviation antimoderne et, plus particulierement, antisémite. Cette
lecture repose sur trois trahisons faites a Hobbes: la trahison
théologico-politique, ott Schmitt interpréte de facon erronée le
traitement réservé par Hobbes a I'Etat juif ; la trahison juridico-
politique, ot1 Schmitt déforme le sens moderne de la souveraineté;
et finalement, la trahison éthico-politique, qui surplombe sur
I'ontologie individualiste chez Hobbes.

JuLlo
2012






Yves Charles Zarka | Carl Schmitt, Una lectura antimoderna de la modernidad: la triple traicién a Hobbes. Traduccién de Juan Carlos Orejudo Pedrosa

Carl Schmitt, Una lectura antimoderna de la modernidad: la triple traicion a

Hobbes.
Yves Charles Zarka

Université La Sorbonne
Traduccion de Juan Carlos Orejudo Pedrosa

Mi objetivo en este ensayo es mostrar que si Hobbes ha sido el autor mas reclamado por Schmitt a lo largo de su carrera,
hasta el punto de identificarse a veces con él, por otra parte, Hobbes es ciertamente el autor que se resiste mas radicalmente a
Schmitt, y el que se opone mas poderosamente al uso que este tltimo hizo de su pensamiento. En suma, no existe autor mas
anti-schmittiano que Hobbes. Esto quiere decir que Schmitt se ha dedicado de una manera constante y repetida a esquivar las
posturas filosoficas fundamentales de Hobbes. Esta desviacion respecto a las posturas de Hobbes, que como mostraré a
continuacion consiste en tres traiciones al pensamiento del autor del Leviatan, encuentra su principio en el hecho de que
Schmitt ofrece una lectura anti-moderna de uno de los pensadores mas importantes de la modernidad. Aquél que contribuy6
a formar el cardcter propio de la modernidad politica. Tal es, por tanto, la paradoja de Schmitt: un antimoderno cuyo
pensamiento se inspira en los pensadores de la Contrarrevolucion, como Joseph de Maistre, o en los pensadores catdlicos
mas reaccionarios como Donoso Cortés, sin embargo, toma como modelo de su pensamiento a Thomas Hobbes, simbolo de
la modernidad.

Curiosidad extrafia la de un pensamiento anti-moderno de la modernidad, lo cual serd objeto de anélisis en este ensayo.
Modernidad y anti-modernidad no corresponden a dos corrientes distintas que se oponen con una hostilidad reciproca. Ha
habido intentos de recuperacion, desviaciones de la modernidad por parte de la anti-modernidad. El analisis que ofrezco aqui
de la lectura schmittiana de Hobbes podria servir también en relacion a lo que dice Schmitt de Jean Bodin, de Rousseau, y de
muchos otros. La obra de Schmitt sobre la dictadura, por ejemplo, es toda ella una traicion a la historia del concepto moderno
de soberania.

(Cémo leer a Schmitt? ;Cémo leer a Schmitt, lector de Hobbes? Una parte de la respuesta ha sido dada por Nicolaus
Sombart, quien, como se sabe, estuvo muy proximo a Schmitt por un largo periodo. Para él, en efecto, el acceso al sentido
de los textos de Schmitt no se lleva a cabo mediante un procedimiento explicativo sino de desciframiento.' Su vocabulario,
afiade Nicolaus Sombart, esta hecho de codigos, cuyas claves hay que buscar. Yo mismo he intentado mostrar coémo el libro
de Schmitt de 1938 El Leviatan en la doctrina del Estado de Thomas Hobbesz, encuentra al menos una de sus claves en la
terrorifica conferencia de clausura sobre “La ciencia alemana del derecho en su lucha contra el espiritu judio™, que Schmitt
pronunci6 en 1936, durante el no menos terrorifico coloquio “El judaismo en la ciencia del derecho”.* En esta conferencia

propiamente alucinante, cuyo conocimiento es absolutamente indispensable, Schmitt explica el método por el cual podemos

! Nicolaus Sombart, Chronique d’une jeunesse berlinoise, Paris, Quai Voltaire, 1984, p. 326-327.

*Carl Schmitt, Der Leviathan in der Staatslehre des Thomas Hobbes, Klett-Cotta, Stuttgart, 1982, traduccion francesa, Paris, Seuil, 2002.

*Esta conferencia apareci6 en Deutsche Juristen-Zeitung, Heft 20, 15 octobre 1936, p. 1193-1999, traduccion francesa en la revista Cités, n°14,
PUF, p. 173-180. Para remarcar la importancia de esta conferencia, me basta decir aqui que, si evitamos su lectura, nos veriamos en la
imposibilidad de interpretar correctamente el libro de Schmitt sobre la figura del Leviatan en Hobbes.

* Cf. Yves-Charles Zarka, “Carl Schmitt, le nazi”, en Cités, n°14, PUF, p. 161-162, y el articulo que aparece en el periodico Le Monde del 6 de
diciembre del 2002 “Carl Schmitt, nazi philosophe?”.

JuLlo
2012



JuLlo
2012

Carl Schmitt, Una lectura antimoderna de la modernidad: la triple traicion a Hobbes. Traduccion de Juan Carlos Orejudo Pedrosa | Yves Charles Zarka

llegar a una purificacion del mundo del espiritu y de la ciencia del derecho. Explica de este modo la necesidad de realizar una

“limpieza (étnica evidentemente) de las bibliotecas™

, de tal modo que “todos los escritos de los autores deben ser colocados
sin distincion, desde el plano de la técnica bibliotecaria, en el departamento Judaica™®. De este modo, sefiala Schmitt, “es
verdaderamente irresponsable citar a un autor judio como testigo principal, 0 como una especie de autoridad, en un dominio
cualquiera. Para nosotros, un autor judio no posee ninguna autoridad, ni tampoco una autoridad “puramente cientifica”. Esta
constatacion es el punto de partida para tratar la manera de citar. Para nosotros, un autor judio, si es que lo citamos, es un
autor judio. Afiadir la palabra y la designacion “Judio” no es algo formal sino esencial, porque no podemos impedir que el
autor judio se sirva de la lengua alemana. La purificacién de nuestra literatura juridica serfa de lo contrario imposible’’.
Finalmente, la limpieza étnica de la literatura juridica debe implicar la distincion clara entre las opiniones judias y las
opiniones que no lo son: “el establecimiento claro y definitivo de que el contenido intelectual de las opiniones judias no
pueden ser puestas en el mismo plano que las opiniones de los autores no-judios”.

Me detengo aqui, porque ya poseemos el principio, explicitamente indicado por Schmitt, por el cual éste hace preceder o
seguir los nombres de los autores judios por la mencion “judio” en su libro sobre EI Leviatan. Schmitt inventa de este modo
lo que he dado en llamar la estrella amarilla literaria (antes que esta estrella fuera impuesta por los nazis a las poblaciones
judias): “Un sabio judio, Leo Strauss™, “el primer judio liberal...Spinoza™, “cl judio Moses Mendelssonhn'’, “Stahl-
Jolson trabaja ahi en la 6ptica de su pueblo, en la duplicidad de la existencia enmascarada™". Pero también encontramos ahi
la clave de la interpretacion schmittiana de estos autores judios: “Desviar la atencion del centro de la cuestion hacia las
cuestiones incidentales, marginales, las cuales plantean un problema, tal es la astucia judia totalmente tipica™.'? Esta formula
de la conferencia de 1936 permite esclarecer numerosos pasajes del mismo libro concerniente a Spinoza, Mendelssohn,
Stahl, Leo Strauss, y otros. La consecuencia natural de este tipo de lectura es la afirmacion de que existe una lectura
especificamente judia del Estado-Leviatan: “en la continuidad logica del vector historico que va de Spinoza, pasando por
Moses Mendelsshon, hasta el siglo del constitucionalismo, €l (Stahl-Jolson) ha realizado su obra de pensador judio y -para
conservar la imagen- ha contribuido a desmenuzar un Leviatan desbordante de vida™."

Incluso podemos ir mas lejos: las consideraciones antisemitas del inicio de la obra de Schmitt sobre El Leviatan, las cuales
son extraidas, no de fuentes rabinicas como Schmitt quisiera hacernos creer, sino de un libro antisemita de Eisenmenger
titulado Entdecktes Judentum (El Judaismo desvelado), tienen un significado codificado que engloba el conjunto del
significado de las tesis desarrolladas sobre la figura mitica del Leviatan. Nicolaus Sombart nos da de nuevo, en este contexto,
las claves esenciales: “En la época, él (Schmitt) habia publicado un libro sobre el Leviatan. Yo no lo habia leido. Pero yo
sabia desde entonces como hay que leerlo: como un canto melancoélico de adiés al “Estado Soberano”, al cual se mezcla el

reconocimiento de que los judios han sido los mas inteligentes en lo que concernia al Estado. Me relaté con un placer sincero

la historia del Dios de los Judios que juega cada dia con el Leviatan y la de los judios que terminan por cortarlo en trozos

* “La science allemande du droit dans la lutte contre ’esprit juif”, in Cités, n°14, 174.
® Ibid., p. 175.

7 Ibid.

8 Carl Schmitt, Le Léviathan dans la doctrine de I’Etat de Thomas Hobbes, p. 79.

® Ibid., p. 117.

' Ibid., p. 121.

" Ibid., p. 131.

" Ibid.

" Ibid.



Yves Charles Zarka | Carl Schmitt, Una lectura antimoderna de la modernidad: la triple traicién a Hobbes. Traduccién de Juan Carlos Orejudo Pedrosa

pequefios y degustarlo en las fiestas de los tabernaculos eternos™"*.

Tal es uno de los ejes de la lectura codificada de la figura del Leviatan en el libro de Schmitt: la historia mundial es un campo
de batalla en el cual se enfrentan los judios y los alemanes por el porvenir de la civilizacion. Los alemanes defienden la
civilizacion, los judios la destruyen. Uno de los modos de esta destruccion consiste en poner en tela de juicio la idea del
Estado y de la politica recurriendo como mediacién a unas formas desviadas, es decir, tomando hecho y causa por el
universalismo de la ley, por los derechos individuales, por el liberalismo, por el parlamentarismo, etc.

Nos encontramos, cada quien lo reconocera facilmente, bien lejos de Hobbes. Sin embargo, la lectura que Schmitt ofrece de
Hobbes seduce a mucha gente. Encontramos a menudo, si no la verdad, al menos un interés. Yo quisiera mostrar aqui que el
unico interés de la lectura schmittiana de Hobbes consiste en variaciones sobre el tema de la traicion. En su lectura, en efecto,
Schmitt no se limita en absoluto a examinar la figura mitica del Leviatan, sino que aborda los diferentes aspectos de la obra
traicionando tres veces a Hobbes. El examen de esta triple traicion constituira la estructura del tema a desarrollar.

La traicion teoldgico-politica: el Estado de los hebreos.

La traicion juridico- politica: la soberania contra la dictadura.

La traicion ético-politica: la irreductibilidad de la individualidad.

La traicion teolégico-politica: el Estado de los hebreos

La traicion de lo teolégico-politico en Hobbes por parte de Schmitt no es un elemento accidental o accesorio, sino una pieza
esencial de su dispositivo interpretativo. De una cierta manera, todo el resto va a depender de eso. Que la teologia politica
esté en una posicion dominante en la teoria politica, Schmitt 1o mostrara €l mismo cuando dé cuenta de la teoria moderna del
Estado en términos de teologia secularizada:

“Todos los conceptos impregnados de la teoria moderna del Estado son unos conceptos teoldgicos secularizados. Y esto es
verdad no sélo de su desarrollo histérico, porque han sido transferidos de la teologia a la teoria del Estado- del hecho, por
ejemplo, que el Dios todopoderoso se ha convertido en el legislador omnipotente- sino también de su estructura sistematica,
cuyo conocimiento es necesario para un analisis sociologico de estos conceptos. La situacion excepcional tiene para la
jurisprudencia el mismo significado que el milagro de la teologia. Es solamente tomando conciencia de esta posicion analoga
que podemos percibir la evolucion que han conocido las ideas concernientes a la filosofia del Estado en el curso de los
Giltimos siglos™"”.

Nos damos cuenta de hasta qué punto lo teoldgico-politico ocupa una posicion dominante, puesto que los conceptos de
legislador omnipotente y de situacion excepcional que dan, segun Schmitt, su contenido a la soberania, dependen de ello. Si
existe una traicion teologico-politica de Hobbes en Schmitt, es en cierta manera toda su conceptualizacion politica la que se
veria implicada en sus fundamentos. En consecuencia, una tal traicion teoldgico-politica existe. Es lo que quisiera mostrar
ahora.

Es en el andlisis que Schmitt ofrece de la figura mitica del Leviatan donde encontramos una de las vias de acceso a esta

traicion teologico-politica. Este “simbolo mitico cargado de sentidos subyacentes™® posee segin Schmitt cuatro

14 .

Op. cit., p. 320.
'S Politische Theologie I (1992), Duncker&Humblot, Berlin, 2004; traduccion francesa; Théologie politique, Paris, Gallimard, 1988, p. 46.
' Le Léviathan dans la doctrine de I’Etat de Thomas Hobbes, op.cit..

JuLlo
2012



JuLlo
2012

Carl Schmitt, Una lectura antimoderna de la modernidad: la triple traicion a Hobbes. Traduccion de Juan Carlos Orejudo Pedrosa | Yves Charles Zarka

dimensiones: el animal, el hombre, la maquina, y el dios mortal. Esta figura concentra de este modo sobre el plano de lo
mitico todos los aspectos polisémicos, polivalentes y polimorfos del Estado hobbessiano: “Al lado del “hombre en grande”,
del gran animal y de la gran maquina aparece en cuarto lugar, sin mas amplia explicacion, el dios, que ademas es un dios
mortal. Asi parece alcanzar una totalidad mitica que comprende a dios, al hombre, al animal y a la maquina. Ella induce, en
su globalidad, la apelacion veterotestamentaria de “Leviatan”. Pero s6lo es en la tercera evocacion del Leviatdn, al final del
capitulo 28, que Hobbes ofrece la verdadera explicacion de esta imagen veterotestamentaria (...). El detentor del poder
supremo, el guia y el gobernador del Estado. El Governor como es denominado en el texto inglés, el rector en el texto latino
— dispone de sus castigos y recompensas. Es el rector -y no el Estado como totalidad y como unidad politica- el que es
comparado con el gran Leviatan”'". Finalmente, el gran desarrollo mitolégico puesto en marcha por Schmitt no cumple con
las expectativas que se albergaban. No teniamos verdaderamente necesidad de falsas referencias a las tradiciones judias,
cristianas, herméticas y filosoficas para aprender que Hobbes utiliza la imagen del Leviatan para designar la superpotencia
del soberano: “el Leviatan no es, después de esta explicacion auténtica, otra cosa que una imagen del poder terrestre mas
poderoso, supremo v sin igual, imagen que remite explicitamente a la evocacion biblica del animal mas poderoso™'®.

Pero no podemos restringirmos a este tipo de parafrasis. Si Schmitt insiste tanto sobre la historia de la figura mitica del
Leviatan, no es unicamente para parafrasear a Hobbes. Es incluso por una razon muy diferente. En realidad, la figura del
Leviatan es para ¢l la puesta en juego de una lucha secular que opone a unas fuerzas radicalmente antagonistas, cuyo objeto
no es otro que la historia mundial. Estan por una parte los partidarios del Leviatan que se identifican con la figura substancial
del Estado soberano decisionista, y, por otra parte, los enemigos del Leviatan: aquellos que en todos los tiempos han
sostenido posturas universalistas, cosmopolitas, liberales y normativistas. Habremos comprendido evidentemente quiénes se
sitiian en una parte y en la otra del campo de una batalla de alcance mundial. Dejo a Schmitt la tarea de expresarlo con sus
palabras: “El Leviatan, en el sentido del mito del Estado como “gran maquina”, ha sucumbido con la distincion entre Estado
y libertad individual, en una época en la que las organizaciones de esta libertad individual no eran mas que los cuchillos con
los cuales los poderes anti-individuales despedazaban al Leviatan y se repartian su carne. Es asi como el dios mortal murid
por segunda vez”'’. Luego, ;cudles son las fuerzas, segin Schmitt, que despedazan al Leviatan, lo cortan en trozos y lo
degustan? Respecto a este asunto, dejo también que sea Schmitt quién responda a esta cuestion: “En todo caso, en la
continuidad logica del vector histérico que va de Spinoza, pasando por Moses Mendelsshon, hasta el siglo del
constitucionalismo, €l (Stahl-Jolson) ha realizado su obra de pensador judio y- para conservar la imagen- ha contribuido a

5,20

desmenuzar un Leviatan desbordante de vida™".

Este enfrentamiento cuya solucion implica, segun Schmitt, el destino de la historia mundial es la que opone “la sabiduria

5521 9922

alemana™ y la “tactica judia”. Esta concepcion fantasmagorica, alucinatoria y profundamente nazi del conflicto central de
la historia mundial es lo que sobreentiende el andlisis que Schmitt ofrece del Leviatan de Hobbes. El antisemitismo, cuyo
componente racista se integra con el anti-judaismo, es un resorte fundamental del pensamiento de Schmitt en la

interpretacion de la historia. Por tanto, este antisemitismo consiste en una universalizacion teologico-politica de la pretendida

' Ibid., p. 84.
'® Ibid., p. 85.
" Ibid., p. 135.
» Ibid., p. 131.
2 Ibid., p. 121.
* Ibid.



Yves Charles Zarka | Carl Schmitt, Una lectura antimoderna de la modernidad: la triple traicién a Hobbes. Traduccién de Juan Carlos Orejudo Pedrosa

influencia negativa de los judios en la historia. Es precisamente en este punto en el que Schmitt traiciona a Hobbes.
Recordaré primero, en pocas palabras, que buscariamos en vano en la obra de Hobbes la minima alusion anti-judia. Pero lo
esencial no estd ahi. Lo esencial consiste en que dentro del dispositivo de la interpretacion de las Escrituras realizada en el
Leviatan, Hobbes atribuye al pueblo judio un significado teoldgico-politico diametralmente opuesto a aquel que encontramos
en Schmitt. Yo no puedo entrar aqui en un analisis detallado de todo lo que Hobbes dice a propdsito del pueblo de Israel y en
particular del Estado de los Hebreos. Retomo de Hobbes, sin embargo, tres puntos: 1) hay, por supuesto, dos alianzas, la
antigua y la nueva. La antigua fue primero sellada por Abraham, renovada por Isaac y Jacob, después por Moisés. La nueva
alianza es sellada por Cristo, su meta es “restituir a Dios, por un nuevo pacto, el reino que, perteneciéndole por el antiguo
pacto, le habia sido arrancado por la rebelion de los israelitas hasta la eleccion de Saul™>. Si la segunda alianza sucede a la
primera, no podemos decir que la cumple: se trata de dos alianzas diferentes. La primera concierne inicamente a un pueblo
particular, el de Israel. La segunda es mas universal, tiene por objeto la salud. 2) Todo lo histérico que Hobbes desarrolla de
la existencia de los hebreos y de su Estado consiste en una particularizacion de esta historia. Hobbes habla constantemente
del pueblo particular de Dios y de Israel gobernado por Moisés a titulo de lugarteniente de Dios, como del reino particular de
Dios. Dicho de otra manera, desde el punto de vista teologico-politico, Hobbes des-universaliza la historia de los hebreos, se
trata de una historia particular, de un pueblo particular que sélo se implica a si mismo, incluso en sus relaciones con Dios. De
este modo, las leyes del Antiguo Testamento s6lo conciernen a los judios y s6lo se aplican a ellos mientras tuvieran un
Estado. El tratamiento del pueblo judio y el significado del judaismo en Hobbes se oponen directamente a las fantasmagorias
schmittianas. El Estado Hebreo es un Estado soberano, incluso en tiempos de Moisés, es decir, mucho antes de la eleccion de
Saul. Mejor dicho, figura incluso como el Estado soberano: “En efecto, cualquiera que instaure una organizacion politica
debe necesariamente, en cuanto que primer fundador de la Republica (sea monarquica, aristocratica o democratica), ejercer
sobre el pueblo el poder soberano durante todo el tiempo que se emplee. Que Moisés haya tenido ese poder durante su vida,
la Escritura lo afirma en términos claros”.** A partir de la eleccion de Saul hasta la cautividad, el Estado de los hebreos era un
Estado soberano del que Hobbes ofrece una descripcion detallada, en particular, en lo concerniente a la subordinacion de lo
religioso a lo politico. Dicho de otra manera, si hay para Hobbes un pueblo que ha promovido la figura prototipica del Estado
soberano, se trata del pueblo judio.

Tal es por tanto la primera traicion llevada a cabo por Schmitt. Se trata también de la primera impostura. Esta consiste por

tanto en la inversion radical del sentido de la teologia politica de Hobbes.

La traicion juridico-politica: la soberania contra la dictadura y la excepcion
Si situamos en el plano juridico-politico la concepcion schmittiana de la soberania, tal como pretende ponerla en evidencia en
su estructura y en su historia, esta ligada a dos ideas que constituyen dos transiciones en el limite: la idea de dictadura y la de

excepcion.

% Hobbes, Léviathan, ed. Macpherson, Harmondsworth, Penguin books, Chap. XLI, p. 515; traduccion francesa de Frangois Tricaud, Paris,
Dalloz, p. 511. « It was to restore unto God, by a new Covenant, the kingdom, which being his by the Old Covenant, had been cut off by the
rebellion of the Isrealites in the election of Saul”.

* Ibid., Chap. XL, p. 503/p. 498: “For whosoever ordereth, and establiseth the policy, as first founder of a common-wealth (be it Monarchy,
Aristocracy, or Democracy) must need have Soveraign Power over the people all the while he is doing of it. And that Moses had that power all
his own time, is evidently affirmed in the Scripture”.

JuLlo
2012



JuLlo
2012

Carl Schmitt, Una lectura antimoderna de la modernidad: la triple traicion a Hobbes. Traduccion de Juan Carlos Orejudo Pedrosa | Yves Charles Zarka

Comienzo por la idea de dictadura porque me parece la mas débil y la més facil de evacuar. En su libro La Dictadura®,
Schmitt concibe dar cuenta de la nocién y de la historia de la soberania por la de dictadura entendida como “un tipo de
mandato que, por principio, es independiente del consentimiento o de la comprension del destinatario y que no espera su
aprobacion”*® Visto en este sentido, segiin Schmitt “la convergencia de estos tres elementos -racionalismo, tecnicidad y
poder ejecutivo-, en direccion de la dictadura (...) marca el principio del Estado moderno”.*” A través de la distincion entre
dictadura comisarial y dictadura soberana, Schmitt busca definir la estructura del Estado moderno. Lo que esta en juego en el
rebajamiento de la soberania en la dictadura es por tanto, muy importante, se hace a través de la definicion del dictador como
“un hombre que detenta el poder de decidir sin tener que consultar a ninguna otra instancia y de ejecutar inmediatamente sus
decisiones”.*® Es evidente que Schmitt va a examinar el concepto hobbesiano de soberania a la luz de su concepto de
dictadura: “Segun Hobbes, el soberano determina lo que es util y lo que es perjudicial para el Estado y, en la medida en que
los hombres son motivados por sus representaciones del bien y del mal, de lo 1til y perjudicial, se sigue de ello que el
soberano debe igualmente decidir sobre las opiniones de los hombres (...) Es la razén por la cual, en Hobbes, el Estado por
la misma Constitucion es una dictadura, en el sentido que, naciendo del bellum omnium contra omnes, tiene como fin
permanente el impedir esta guerra que estallaria siempre de nuevo si el hombre estuviera liberado de las presiones que el
Estado ejerce sobre é1*°. Es por tanto porque la ley tiene por fundamento una decision que tiene por objeto el interés del
Estado que, segun Schmitt, la concepcion hobbesiana del Estado es en su esencia dictatorial: “Desde el punto de vista
normativo, la decision, contenida en la ley, nace de la nada™’. En Hobbes, el poder del soberano reposa sobre un acuerdo
tacito pero real de los individuos que orienta seglin Schmitt esta concepcion del poder hacia la dictadura soberana: “La
soberania nace de la constitucion del poder absoluto por el pueblo. Esto nos recuerda el sistema del cesarismo y de la

. . 31
dictadura soberana, cuyo fundamento es una delegacion absoluta”

. De este modo, la concepcion de la soberania en Hobbes
se sitia, segun Schmitt, entre la dictadura comisarial que encontramos en Bodin y la dictadura soberana que esta ligada a la
idea del consentimiento del pueblo a partir de la Revolucion francesa. Hobbes pone el dedo sobre el problema de la dictadura
soberana “pero -afiade Schmitt- eludiendo la consecuencia ultima debido a la distincion entre la soberania en si misma y su
ejercicio™?.

(Cudl es la pertinencia de esta lectura schmittiana? Para juzgarlo con validez, es preciso volver a los pasajes no muy
numerosos donde Hobbes hace intervenir un analisis de la dictadura. En el capitulo XIX del Leviatan, Hobbes hace
intervenir la figura del dictador en la funcién que poseia en la Roma antigua. Asi, seglin €l, al igual que los nifios tienen
necesidad de un tutor o de un protector, “incluso la asamblea soberana de las grandes Republicas tiene necesidad, cada vez
que surgen grandes peligros, o disturbios importantes, de custodes libertatis, es decir, de dictadores, protectores de su

mandato, que son de hecho unos monarcas temporales a los cuales las asambleas a veces confian, por un periodo de tiempo,

» Die Diktatur, Duncker&Humblot, Berlin, 1994; traduccion francesa La dictadure,Paris, Seuil, 2000. La primera edicion de este texto es de
1921 y la segunda de 1928, ésta incluye un apéndice extremadamente importante sobre “La dictadura del presidente del Reich segtn el articulo
48 de la Constitucion de Weimer”.

* Ibid., p. 31.

7 Ibid.

# Ibid., p. 26.

¥ Ibid., p. 39.

* Ibid.

! Ibid., p. 40.

2 Ibid., p. 46.



Yves Charles Zarka | Carl Schmitt, Una lectura antimoderna de la modernidad: la triple traicién a Hobbes. Traduccién de Juan Carlos Orejudo Pedrosa

el ejercicio integral de su poder™. Todo el esfuerzo de Hobbes es, por tanto, mostrar que el dictador corresponde
esencialmente a una figura politica ambigua: se dice por un lado que ejerce la soberania, pero también se dice por otro lado
que no detenta ese poder. Por consiguiente, contrariamente a Grotius, para Hobbes es imposible ejercer una soberania que no
se posee. Es el desconocimiento de las reglas que rigen el artificio politico lo que da nacimiento a la figura del dictador. Lo
cual quiere decir que mientras la definicion de la soberania es plenamente asumida, la figura ambigua del dictador se
desvanece. Esta no tiene otra funcién para Hobbes que mostrar como la democracia se transforma necesariamente en
monarquia pasando por el estadio intermedio de una sumision a la figura politica imperfecta de un dictador demagogo. En
consecuencia, lejos de que la soberania hobbesiana sea dictatorial en su esencia, ella es mas bien la supresion de la figura
incompleta y politicamente caduca de la dictadura.

En cuanto al hecho de que el Estado hobbesiano fuera constitutivamente una dictadura, porque la decision que funda la ley
procederia de la nada, esto es simplemente falso. Hobbes no dice jamas que la decision soberana nazca de la nada. Toda
decision, provenga de un individuo particular o de un soberano, resulta necesariamente de una deliberacion. Si es verdad que
“Auctoritas, non veritas facit legem” esto no implica de ninguna manera que la autoridad que hace las leyes decide a partir
de la nada. Toda la teoria politica de Hobbes contradice esta interpretacion. Para comprender el sentido politico de la
deliberacion que precede la decision, conviene volver a la teoria politica del consejo del capitulo XXV del Leviatan.
Notemos, primero, que esta teoria politica precede inmediatamente la teoria de las leyes civiles que es el lugar privilegiado de
ejercicio de la decision soberana. Luego, ;qué dice Hobbes en este capitulo? Primeramente, que lo que distingue un consejo
de un mandato es el hecho de que el primero tiene por principio el bien de aquel a quien va dirigido, mientras que el segundo
tiene por objeto la ventaja de aquel que lo enuncia o lo decreta. Pero sobre todo, marca las condiciones, lo que esta en juego y
la importancia del consejo politico entendido como elemento constitutivo de la consultacion y de la deliberacion que precede
la decision del soberano: “La experiencia, en efecto, no siendo otra cosa que la memoria de las consecuencias de las acciones
semejantes a las precedentemente observadas, y el consejo no siendo nada mas que las palabras que hacen conocer esta
experiencia a otro; las cualidades y defectos del consejo son las mismas que las cualidades y defectos intelectuales. Y
tratandose de la persona de la Reptblica, estos consejeros hacen las veces de memoria y de discurso mental en su lugar™*.
(,Se puede ser mas explicito? La importancia del consejo politico es de este modo atestiguado, asi como el rol de los buenos
consejeros en las consultaciones y las deliberaciones. Vemos, por tanto, igualmente hasta qué punto la lectura schmittiana de
Hobbes es ciega (voluntariamente ciega) a ciertas de las tesis politicas fundamentales del autor del Leviatan. La teoria
politica del consejo invalida el concepto schmittiano de la existencia en la teoria politica de Hobbes de una decision soberana
procediendo ex nihilo.

La excepcion es la otra nocion limite que Schmitt utiliza para dar cuenta de la soberania. Esta definicion abre incluso la
Teologia politica de 1922: “Es soberano el que decide de la situacion excepcional™”. No sabriamos en efecto con respecto a

Schmitt llegar a una definicion adecuada de la soberania ateniéndonos al ejercicio ordinario del poder. La soberania,

* Hobbes, Léviathan, capt. XIX, p. 245/ p. 198-199: “So also (in great Common-wealth) the Sovereign Assembly, in all great dangers and
troubles, have need of Custodes libertatis; that is of Dictators, or Protectors of their Authority; which are much as Temporary Monarchs; to
whom for a time, they may commit the entire exercise of their Power”.

* “For experience, being but memory of the consequences of like actions formerly observed, and counsell but the speech whereby that
experience is made known to another; the vertues, and defects of counsell, are the same with the vertues, and defects intellectual. And to the
person of the common-wealth, his councellours serve him in the place of memory, and mental discourse”, /bid., capitulo XXV, p. 306/ p. 275.

» Op. cit., p. 15.

JuLlo
2012



JuLlo
2012

Carl Schmitt, Una lectura antimoderna de la modernidad: la triple traicion a Hobbes. Traduccion de Juan Carlos Orejudo Pedrosa | Yves Charles Zarka

efectivamente, manifiesta su esencia en unas situaciones extraordinarias o excepcionales: “El (el soberano) decide tanto de la
existencia del caso de necesidad extrema como de las medidas que deben tomarse para poner fin a esta situacion de
necesidad. Estd en los margenes del orden juridico normalmente en vigor estando al mismo tiempo sometido a él, pues le
compete decidir si la constitucion debe ser suspendida en su totalidad”.*

Segun Schmitt, contrariamente a lo que sucede en el Estado de derecho burgués, en donde la soberania esta sujeta y sometida
a unos controles asegurados por las diferentes instancias que se equilibran y se temperan, la plena aceptacion de la soberania
implica que ésta interviene sin estar sometida a un control o a un recurso cualquiera. Segin Schmitt, el estado de excepcion
permitiria de este modo extraer en su pureza la definicion de la soberania, asi como la evidencia de la fundacion de un orden
juridico normativo sobre una decision concreta: “Todo orden reposa sobre una decision, e incluso el concepto de orden
juridico que empleamos sin reflexion como una cosa que nos parece indiscutible encierra la oposicion de dos componentes
de lo juridico. Incluso el orden juridico reposa, a la manera de cualquier orden, sobre una decision y no sobre una norma™’.
En consecuencia, Schmitt intenta sostener su definicion de la soberania mediante la situacién excepcional haciendo
referencia a los dos inventores de la nocion moderna de soberania: Bodin y Hobbes. Sin embargo, si es verdad que Bodin
hace referencia a la nocién de urgente necesidad y a unas situaciones de excepcion para mostrar que el soberano puede
derogar las leyes civiles que ¢l mismo ha puesto, no son estos casos los que revelan la esencia de la soberania, sino la
capacidad de “dar y de romper la ley”. Luego ésta no esta ligada, ni tampoco es revelada por la excepcion. Revela un atributo
general que remite menos a la excepcion que a la regla. Dicho de otra manera, la capacidad de dar y de romper la ley, lejos
de constituir una suspension del orden juridico en vigor, tiene por funciéon asegurar su coherencia y su perennidad. La
derogacion del derecho comun es de este modo una condicion para que el orden juridico no entre en contradiccion consigo
mismo, para que una nueva ley no contradiga una ley mas antigua. Lejos de que la soberania en Bodin y en Hobbes se defina
por la excepcion y desemboque en una teoria de la suspension del orden juridico, ella tiene por el contrario la funcion de
subsumir la excepcion bajo la regla general y de asegurar la permanencia de orden juridico.

La teoria de la soberania en Bodin y en Hobbes no esta del todo pensada a partir de la excepcion. La verdad es més bien lo
inverso. La excepcion aparece como un caso particular del principio general que funda la permanencia y la coherencia del
orden juridico, a saber, la capacidad esencial de la soberania de dar y de romper la ley. Histéricamente, no son los pensadores
de la soberania los que han elaborado una teoria de la excepcion como suspension o infraccion al derecho comun, sino, en la
misma época, los pensadores de la razén del Estado™®.

Luego, estos tenian dos caracteristicas fundamentales: 1) No eran pensadores de la soberania politica, 2) porque, para ellos,
por encima de lo politico esta lo religioso; de tal manera que la ley divina interpretada por la Iglesia es el principio supremo.
Vemos por tanto como Schmitt apoya su interpretacion de la soberania en términos de excepcion combinando dos corrientes
tedricas muy diferentes entre si en la flexion de los siglos XVI 'y XVII: las teorias de la soberania y las teorias de la razén de

Estado.

Tal es por tanto la segunda traicion schmittiana de Hobbes: la soberania no se define ni por la dictadura ni por la excepcion.

% Ibid., p.17.
7 Ibid., p. 20.
*¥ Cf. Yves Charles Zarka (ed.), Raison et Déraison d’Etat, PUF, 1994. Se podra en particular consultar los capitulos sobre G. Botero, et alii.



Yves Charles Zarka | Carl Schmitt, Una lectura antimoderna de la modernidad: la triple traicién a Hobbes. Traduccién de Juan Carlos Orejudo Pedrosa

La traicion ético-politica: la irreductibilidad de la individualidad

Podemos pasar a la tercera traicion que se sitiia en la encrucijada de la ética y de la politica.

Yo quisiera primero volver en dos palabras sobre la especificidad del analisis que Schmitt ofrece del Estado hobbesiano en
su libro sobre el Leviatan. En efecto, si Hobbes es para Schmitt, en un sentido, el defensor del Estado-Leviatan decisionista y
substancial, es también y contradictoriamente, para €, el precursor del Estado de derecho liberal y burgués. Por dos razones:
En primer lugar, la definicion del Estado como maquina conduce a una determinacién de ésta como instrumento
técnicamente neutro. Como maquina del orden y de policia, el Estado se desubstancializa. No puede definirse ni por el bien
ni por la justicia: Y, al fin de cuentas, querer hablar de Estados justos e injustos desde la perspectiva del Léviatan como gran
mecanismo de mando serfa entonces la misma cosa que querer “discriminar’ entre unas maquinas justas e injustas”*’ Desde
este punto de vista, Hobbes presta su mano para dar muerte al Leviatan a favor del Estado liberal burgués.

En segundo lugar, siempre en el mismo sentido que la constitucion del Estado liberal burgués, Schmitt percibe que Hobbes
realiza ya la transformacion de la cuestion de la legitimidad que prevalecia en la Edad Media en una teoria general de la
legalidad: “El armazén admirable de un Estado moderno, constantemente arreglado y perfeccionado por unas invenciones
técnicas inéditas, y el complejo mecanismo de mando de su organizacion administrativa necesitan una forma y una
racionalidad precisas de mando y una planificacion basada en profundas competencias. Todo esto implica la transmutacion
del derecho divino, del derecho natural o de cualquier otro derecho pre-estatal, en derecho positivo, un derecho estatal”.*’
Luego, es Hobbes el que, segin Schmitt, ha pensado de manera sistematica el derecho politico en términos exclusivamente
positivos. De tal modo que “Hobbes se ha convertido, en un doble sentido, en un ancestro espiritual del Estado burgués de
derecho y constitucional, que dominaria el continente europeo en el siglo XIX™*'. Sabemos que Schmitt en su texto Legalitdit
und Legitimitdt, de 1932, habia intentado restablecer la idea de una legitimidad plebiscitaria en un Estado autoritario que ya
hacia signos hacia el futuro Estado nazi, incluso aunque este texto haya podido aparecer en la época (en particular para René
Capitant) como opuesto a las pretensiones de los nazis en 1932.

Por tanto, este doble analisis de la puesta en marcha en Hobbes de los conceptos ligados al Estado liberal seria totalmente
insuficiente si esquivaramos otro aspecto de su pensamiento: la puesta en marcha, a través de las nociones de persona civil,
de representacion y de autorizacion, de una teoria de la voluntad politica publica (la cuestion central del modo por el cual la
voluntad del soberano puede ser igualmente la de todos los sujetos). Ciertamente, esta idea no encontrara en Hobbes su pleno
cumplimiento, pero es, sin embargo, con ella que su contribucion a la formacion de un Estado liberal encuentra su verdadero
significado.

Puesto que las calamidades universalistas, liberales y normativistas, segtin Schmitt, tienen como origen la vileza del Espiritu
judio, los reproches que hace Schmitt a Hobbes de haber contribuido a la formacion del Estado liberal habrian debido
llevarle a sospechar que Hobbes fue cripto-judio. Pero Schmitt no se queda en eso. Lo que hace es inicamente mostrar como
ciertas innovaciones de Hobbes van a ser, como se suele decir, inmediatamente localizadas por los pensadores judios, los
cuales van a llevarlas hasta sus tltimas consecuencias. Dos cuestiones deben retomarse en este contexto: la del derecho de

resistencia y la de la distincion entre el interior y el exterior, lo privado y lo publico.

% Le Léviathdn dans la doctrine de I’Etat de Thomas Hobbes, op. cit., p. 111.
* Inid., p. 127.
! Ibid., p. 127.

JuLlo
2012



JuLlo
2012

Carl Schmitt, Una lectura antimoderna de la modernidad: la triple traicion a Hobbes. Traduccion de Juan Carlos Orejudo Pedrosa | Yves Charles Zarka

El derecho a la resistencia.

Asegurémonos, nos dice en cierto modo Schmitt, de que Hobbes no es un judio. La prueba es que su intencion es procurar el
orden y la seguridad, y que para producir este efecto, suprime el derecho a la resistencia: “Frente al Leviatan como
mecanismo de mando todo-poderoso, aniquilando toda resistencia, y técnicamente perfecto, toda tentativa de resistencia es,
en la practica, totalmente infructifera™?.

Schmitt va mas lejos al estimar que la construccion de un derecho de resistencia es simplemente imposible: “A falta de toda
posibilidad de edificar un derecho a la resistencia, se trate de un derecho objetivo o subjetivo™. Sin embargo, si el derecho a
la resistencia no puede ser pensado en Hobbes como un derecho colectivo, no disminuye el hecho de que €l piensa de nuevo
el derecho a la resistencia como un derecho individual cuyas consecuencias implican el corazon de la doctrina juridica del
Leviatan, puesto que afecta a la legitimidad del derecho de castigar del Estado. Mejor dicho, es debido a que Hobbes forja la
idea de un derecho a la resistencia individual directamente ligada a la doctrina del derecho natural que su teoria de contrato
pensado en términos de autorizacion no es una teoria de la alienacion**. Dicho de otra manera, lo que Schmitt se niega a ver
en Hobbes es la irreductibilidad de la individualidad y la subordinacion de la existencia del Estado a la existencia de los
individuos que lo componen. Este aspecto se hace mas manifiesto todavia en la distincion entre lo privado y lo publico.

2) Lo interior y lo exterior, lo privado y lo publico.

Schmitt considera que Hobbes es igualmente responsable de haber plantado otro germen mortal en su construccion del
Leviatan: la distincion entre el interior y el exterior, lo privado y lo publico, la creencia y la confesion. Es en los capitulos
donde considera los milagros que Hobbes realiza, segiin Schmitt, la distincién entre, por una parte, la creencia y la fe que son
interiores, y sobre las cuales lo politico no puede nada, y, por otra parte, la confesion publica que esta sometida a la ley civil.
La libertad interior ligada a la fe es segun Schmitt “el germen de muerte que ha destruido del interior el poder del Leviatan y
que ha obtenido la razon del dios mortal”™®. Este germen sin embargo no se habria desarrollado sin los pensadores judios:
Spinoza, Mendelssonhn, Stahl que vieron, los tres, de manera pérfida y perversa, la falla hobbesiana y se hundieron en ella.
He aqui las formulas:

A proposito de Spinoza: “Algunos aflos apenas después de la aparicion del Leviatdn, la mirada del primer judio liberal
(Spinoza) cay6 en la falla apenas perceptible’™®.

A proposito de Mendelssohn: “Ahi todavia, existia el espiritu del judio que no conoce tregua ni reposo, que fue aquél que
supo explotar la situacion con la mayor determinacion, hasta que la relacion entre lo ptblico y lo privado, comportamiento y
conciencia, se hubiera totalmente invertido™*’.

A proposito de Stahl: “En el siglo XIX también, es el filosofo judio, Friedrich Julius Stahl-Jolson, el que percibid
inmediatamente la falla y la explot&™®.

En verdad, sobre este punto de la distincion entre el interior y el exterior, la fe y la religion civil, todo ello ya estaba Hobbes.

La cuestion del imposible dominio politico de la creencia y de la fe, y por tanto de la libertad interior, no se encuentra

* Ibid., p. 107.

* Ibid.

* Cf. Yves Charles Zarka, Hobbes et la penseé politique moderne, Paris, PUF, 1995, 2001, p. 196-227 y del mismo autor La décision
métaphysique de Hobbes, Paris, 1987, 1999, p. 325-356.

* Le Léviathan dans la doctrine de I’Etat de Thomas Hobbes, op. cit., p. 117.

“ Ibid.

Y7 Ibid., p. 120.

® Ibid., p. 129.



Yves Charles Zarka | Carl Schmitt, Una lectura antimoderna de la modernidad: la triple traicién a Hobbes. Traduccién de Juan Carlos Orejudo Pedrosa

unicamente en los capitulos donde se trata de los milagros, pero también en donde se trata sobre las leyes civiles. Es
precisamente para definir lo que significa obedecer, para delimitar mas precisamente a lo que podriamos estar obligados por
el hecho de que Hobbes pone en evidencia la fe como obra sobrenatural de Dios, irreductible a la autoridad politica. La
distincion entre el interior y el exterior esta, por tanto, en el corazon del sistema de Hobbes, ahi sin duda donde Schmitt no
queria verla. Es por esta razoén que hace recaer la responsabilidad en los pensadores judios que han seguido a Hobbes.

Es sobre este punto que Schmitt traiciona por tercera vez a Hobbes al tratar de reducir al méaximo la ontologia hobbesiana de
lo individual. El hecho de que para Hobbes el conjunto del edificio politico no valga un segundo de existencia si no tiene por
finalidad el preservar el ser de los individuos que lo componen.

A manera de conclusion, comprenden ahora por qué yo afirmaba al principio de mi ensayo que los textos de Schmitt no se
presentan bajo la categoria de las obras, sino de los documentos. El texto de Schmitt sobre Hobbes revela, en efecto, mas las
segundas intenciones de Schmitt que los propios pensamientos de Hobbes. Es asi como Schmitt construye, a través de su

triple traicion a Hobbes, una verdadera historia nazi del pensamiento politico.

JuLlo
2012






Antonio Rivera Garcia | Representacion y Critica de la Modemidad en Voegelin y Schmitt

Representacion y Critica de la Modernidad en Voegelin y Schmitt

Antonio Rivera Garcia
Universidad de Murcia.

Resumen

Este articulo se centra en dos grandes pensadores politicos
antiliberales del siglo veinte, Eric Voegelin y Carl Schmitt.
Nuestra aproximacion tiene lugar a partir del complejo
concepto de representacion. Explicamos primero la
diferencia que establece Voegelin entre la representacion
existencial y trascendental; y después la visiéon de Carl
Schmitt, y, en concreto, la tensién que encontramos en su
obra entre el concepto catdlico y moderno de
representacion. Por ultimo sefialamos las principales
diferencias y afinidades entre la teologia politica de
Voegelin y Schmitt.

Palabras clave: representacion existencial, representacion
trascendental, catolicismo, modernidad, teologia politica,
cuerpo mistico

Abstract

This paper focuses on two great anti-liberal, political
thinkers of the twentieth century: Eric Voegelin and Carl
Schmitt. Our approach departs from the complex concept of
“representation”. First we explain the difference between
existential and transcendental representation, as put
forward by Voegelin; then we present Carl Schmitt’s
perspective, and more specifically the tension present in his
work between the Catholic and modern conceptions of
representation. Finally, we signal the main differences and
affinities lying between Voegelin's and Schmitt’s political
theologies.

Key Words: Existential Representation, Transcendental
Representation, Catholicism, Modernity, Political Theology,
Mystical Body.

JuLlo
2012






Antonio Rivera Garcia | Representacion y Critica de la Modemidad en Voegelin y Schmitt

Representacion y Critica de la Modernidad en Voegelin y Schmitt

Antonio Rivera Garcia
Universidad de Murcia.

Eric Voegelin, un filésofo claramente anti-totalitario, anti-relativista y anti-progresista, es el protagonista principal de este
articulo. Carl Schmitt, perteneciente a una generacion anterior, nos va servir sobre todo de contrapunto, y especialmente para
valorar la originalidad del primero. Junto a Leo Strauss, los dos autores citados nos proporcionan la mas relevante critica que
la derecha antiliberal del siglo veinte ha realizado de la modernidad, asi como del proceso de despersonalizacion y
racionalizacion de las relaciones juridico-politicas que ha caracterizado a esta época.

Voegelin y Schmitt elaboran dos teologias politicas que otorgan una importancia fundamental al origen irracional de la
politica, si bien este origen es de signo muy diverso. Para Voegelin, la politica no se puede pensar sin el modelo de una
verdad trascendente que sélo puede ser calificada de irracional en la medida que excede a la razéon humana. Para Schmitt, el
origen mistico, el arcano de la politica, esta relacionado, en cambio, con la mas pura inmanencia, con la excepcion, el
conflicto y las virtudes extraordinarias demostradas por el soberano en estas situaciones. Con ello queremos mostrar que el
Schmitt catolico, el autor de Cartolicismo romano y forma politica, y que llegd a escribir en su Glossarium que “la clave de
toda mi existencia espiritual y péblica es la lucha por reforzar el catolicismo™, no nos permite comprender al Schmitt de la
teologia politica, la soberania y la representacion modernas.

Voegelin tampoco se libra de tensiones e incluso contradicciones. No cabe duda que, en contraste con el jurista aleman,
siempre se opuso al totalitarismo, y que por ello debié tomar el camino del exilio. Pero la defensa de los regimenes
autoritarios, y en concreto del canciller austriaco Engelbert Dollfuss, asi como la critica de los regimenes constitucionales,
pone de manifiesto que nos encontramos ante un filésofo que, obsesionado por el gnosticismo moderno, no ha sido lo
suficientemente contundente contra los enemigos de la libertad externa.

El defensor de una nueva ciencia de la politica sostiene que la pretension de universalizar la representacion constitucional, la
unida a la moderna legitimidad democratica, supone un sintoma de provincianismo. Pero esta critica no desemboca en un
accidentalismo o relativismo politico, en una aceptacion de cualquier régimen politico con tal de que sea obedecido, pues
Voegelin se embarca en una defensa de los simbolos politicos que tienen un caracter ecuménico. Cabe preguntarse entonces
como ello es posible si prescindimos del cosmopolitismo moderno que, desde Kant, estd unido a la historia de la
representacion constitucional, a la sustentada sobre la division de poderes y los ideales de libertad e igualdad. Resta
finalmente la discutible y antimoderna tesis de que la deformacion o alienacion moderna se debe a que los hombres excluyen
de su conciencia el mas importante dominio de la realidad, la relacion del hombre con el fundamento divino. Desde luego,

esto implica socavar los fundamentos de la modernidad politica como un saber autbnomo e inmanente.

' C. Schmitt, Glossarium. Aufzeichnungen der Jahre 1947-1951, Duncker & Humblot, Berlin, p. 165 (16 de junio de 1948).

JuLlo
2012



Representacion y Critica de la Modemidad en Voegelin y Schmitt | Antonio Rivera Garcia

1. La filosofia de Eric Voegelin: la representacion trascendental o el antidoto del gnosticismo moderno

1.1. Las insuficiencias del positivismo juridico: del formalismo kelseniano a una nueva antropologia filosofica.

Voegelin sostiene que el positivismo, que intenta llevar el método galileano-cartesiano de la ciencia natural al dominio
practico, destruye la ciencia politica. Como demuestra la teoria pura del derecho de Kelsen, el positivismo esta obsesionado
por lograr un sistema cerrado, tautologico, y por imponer la neutralidad axioldgica. La maxima expresion de esta indiferencia
con respecto a los valores la vamos a encontrar en Weber, en un hombre que, no obstante, Voegelin apreciaba porque mostrd
un firme compromiso politico y critico las deficiencias del sistema parlamentario de su época’. Weber representa la tragedia
del hombre contemporaneo que no puede conciliar la neutralidad del cientifico con el compromiso del politico’. Pero, en
contra del gran socidlogo, el filosofo opina que las ciencias juridica y politica, como por otra parte sostenia desde el lado
socialista Hermann Heller, deben superar el dualismo metddico, la separacion entre el ser y el deber ser, y buscar los valores
y principios universales de la praxis.* Aqui, en su oposicion al formalismo y relativismo kelsenianos, Voegelin entronca con
el antinormativismo aleman de los afios treinta. En su temprana obra El Estado autoritario llamaba “fetichismo™ a la fe
formal en la legalidad vacia de todo contenido o sustancia. Més tarde acusara incluso a la ciencia pura del derecho de haber
contribuido a una cultura del legalismo que fue incapaz de hacer frente al nazismo.

Hans Kelsen, por el contrario, denuncia como ideologia —en un sentido muy distinto al de Voegelin— todo intento de fundar
lo normativo sobre lo factual, de hacer pasar proposiciones naturales por juridicas. Fuera del iusnaturalismo clasico, la
tentativa mas importante de sincretismo se puede localizar en el institucionalismo de Hauriou o Santi Romano; autores que,
segtn el filésofo de la teoria pura del derecho, hacian de la institucion el lugar cuasi-magico en el que el hecho se transforma
en norma juridica y la violencia encuentra su redenciéon’. Del institucionalismo de Hauriou y del decisionismo de Schmitt,
Voegelin retiene el rechazo de la hegemonia de la ciencia juridica sobre la politica® y la necesidad de una teoria metajuridica.
Lo que reprocha a su antiguo maestro, Hans Kelsen, es el cierre formal del sistema juridico y su pretension de auto-
fundacion, de completa inmanencia, pues, a su juicio, las nociones fundamentales del derecho deben buscarse fuera de la
ciencia juridica. La norma hipotética, la Grundnorm, en torno a la cual se construye el sistema juridico, interrumpe la
investigacion sobre la profunda naturaleza del derecho, la cual se sitiia mas alla de la norma positiva y se relaciona con la
experiencia espiritual del ser humano. Voegelin incluye asi dentro del dominio socio-politico los problemas del orden del
alma que son estudiados por una ciencia, la antropologia filosofica, que no es ni normativa ni causal.

Seguramente, lo mas original de la filosofia de Voegelin radica en su afirmacion de que lo politico reposa sobre una
experiencia religiosa que vincula al hombre con la trascendencia, principalmente con la divinidad, pero también con la

verdad y la justicia. Ello supone, como expone en Anamnesis (1966), la sorprendente autobiografia espiritual en la cual

? Véase a este respecto el apartado “Grandeza de Max Weber” perteneciente al libro que recoge las conferencias pronunciadas en Munich en el
ano 1964: Hitler et les allemands, Seuil, Paris, 2003.
74 * Thierry Gontier, Voegelin. Symboles du politique, Michalon, Paris, 2008, p. 50.
* “Estoy muy lejos —escribia Hermann Heller— de la afirmacion de la inexistencia de normas fundamentales que compartan la objetividad
absoluta y general de las normas de la l6gica y que, como tales, vinculen a la voluntad; esas normas juridicas fundamentales existen, pero no son
JuLIo ?ormas del derecho, o dicho con otras palabras, no son derecho positivo.” (H. Heller, La Soberania, FCE, México, 1995, p. 129).
2012 ° Thierry Gontier, o. c., p. 20.
® Ibidem, p. 22.



Antonio Rivera Garcia | Representacion y Critica de la Modemidad en Voegelin y Schmitt

Voegelin relata sus recuerdos mas relevantes hasta los diez afios, que la experiencia no se reduce a la realidad empirica’. Si la
vivencia humana mas importante, la que convierte al hombre en un ser completo, se refiere a su participacion en un orden
superior o trascendente, no debe extranar que el filbsofo de origen aleman vincule tal experiencia con la ordenacion de la
comunidad politica.

Esta nueva antropologia filosofica abierta a la trascendencia se halla en la raiz de la distincion entre el concepto, cuyo
referente es un objeto que existe en el tiempo y el espacio, y el simbolo, siempre relativo a las vivencias mas profundas que,
como sucede en el caso del simbolo de la inmortalidad®, un positivista nunca podra reconocer. Pues el positivista, Kelsen a la
cabeza, denuncia como una mera ilusion toda aquella realidad que existe unicamente en el interior de la conciencia creadora
de los simbolos; realidad que, por ser trascendente, no puede aludir, como quisiera la ciencia pura del derecho, a contenidos
existentes fuera de nosotros, en el tiempo y el espacio. Sin embargo, Voegelin encuentra en la verdad transmitida por los
simbolos la tinica fuente para instaurar un orden justo y para escapar al relativismo o neutralidad axiologica. Teniendo en
cuenta dicha distincion entre concepto y simbolo, el fildsofo identifica la ciencia politica con una hermenéutica de los
simbolos que se refieren a experiencias originarias y, desde el punto de vista de la ciencia positivista, irracionales. Como se
puede imaginar, los simbolos politicos relacionados con vivencias religiosas van a ser los privilegiados por Voegelin. En
ellos ve, precisamente, la posibilidad de desarrollar un pensamiento politico alejado de las patologias que ha conocido la

modernidad.

1.2. El concepro politico fundamental: la representacion.

El simbolo, en tanto representacion de la realidad trascendente, sirve, segiin Voegelin, para que la sociedad se estructure
como unidad politica. Una sociedad cobra existencia publica cuando es capaz de darse representantes que actian en su
nombre de manera responsable. Si los representantes son despreciables, lo es también la sociedad en su conjunto. Los
factores necesarios para que haya buenos representantes ya los apuntaba Justiniano: poder, razén y espiritu. El poder (Macht)
permite que el gobierno mantenga el orden interno y proteja la sociedad de enemigos externos. Sin razéon no puede ser el
representante religiosissimus iuris, es decir, no puede administrar la virtud intelectual de la justicia. Finalmente, el gobernante
debe ser defensor fidei, defensor de la fe’, y garantizar la interna libertad espiritual.

En La nueva ciencia de la politica, Voegelin utilizaba una terminologia ligeramente diferente para tratar el mismo problema.
El fil6sofo examinaba aqui la representacion bajo un doble prisma, el de la existencia y la verdad, y por ello distinguia entre
la representacion existencial y trascendental. La primera esta relacionada con el factor del poder. Significa que debe haber un
representante que pueda actuar en nombre y por cuenta de la sociedad para resolver los asuntos internos y externos, como
defensa del territorio, instauracion de la paz interior, administracion de los servicios publicos, etc. La sociedad, por tanto, se

actualiza como unidad, cobra existencia politica, a través de sus representantes. Ahora bien, es cualificada como verdadera,

7 En este tema se aproxima a la tradicion norteamericana del common sense que afirma la realidad irreductible de la experiencia humana. En
especial, recibe la influencia del empirismo absoluto de Williams James y de la filosofia de Whitehead. Sobre dicha influencia, véase E.
Voegelin, Réflexions autobiographiques, Bayard, Paris, 2004, pp. 55 ss.

¥ Cf. E. Voegelin, “Inmmortalité: expérience et symbole”, en L. Strauss, E. Voegelin, Correspondance, 1934-1964. Foi et philosophie politique,
Vrin, Paris, 2004.

° E. Voegelin, Hitler..., cit., pp. 64-6.

JuLlo
2012



76

JuLlo
2012

Representacion y Critica de la Modemidad en Voegelin y Schmitt | Antonio Rivera Garcia

justa o legitima si participa de un orden trascendente. De este modo, la comunidad necesita ser representada para existir y, al
mismo tiempo, representa una verdad superior. Es mas, para Voegelin, el buen gobierno siempre aspira a hacer presente el
orden superior y verdadero, pero reconociendo sus limitaciones, la distancia ontoldgica entre lo humano y lo divino. Los
simbolos genuinamente politicos, como el del corpus mysticum, se refieren a una verdad trascendente que se convierte en
modelo de justicia para las instituciones temporales, pero —insisto en ello— sin que se vuelva inmanente.

Voegelin subraya el caracter publico de la representacion existencial cuando distingue entre el representante y el agente,
pues mientras este Ultimo estd sometido, como sucede siempre con el representante privado, a las instrucciones del
mandante, el primero puede actuar por una sociedad sin necesidad de recibir instrucciones especificas'’. La representacion
constitucional se deriva del simbolo democratico y supone que el gobernante es a la vez agente de todo el pueblo y
representante existencial de cada uno de sus miembros. Este tipo es fruto de la evolucion del constitucionalismo europeo, y a
Voegelin le parece un sintoma de provincianismo politico y cultural (NCP, p. 67) identificar la representacion existencial, la
necesaria para que exista una comunidad politica, con la constitucional.

El autor de la nueva ciencia politica reconoce la deuda de la teoria de la representacion existencial con el institucionalismo de
Maurice Hauriou. Para el administrativista francés, la institucion estatal se compone de tres elementos: la obra o empresa a
realizar (idea directriz); el poder organizado para materializar la idea; y la comunion de los miembros del grupo social en
torno a la empresa y a su realizacion. En suma, la institution precisa de una idée directrice y de un representante (gobierno)
con poder legitimo, o reconocido por los miembros del cuerpo constituido, que se encargue de hacer realidad el objeto de la
empresa. En el caso del Estado, la idea directriz consistira en crear una nacion, o en otras palabras, en transformar el pueblo
como mero agregado social en una comunidad organizada para la accioén. La teoria de la institucion pone de relieve que el
gobierno debe ser representativo en sentido existencial y no solo en sentido constitucional'’; y que, en buena linea
antinormativista, el origen de la ley no puede encontrarse en las normas legales, sino en la decision que “reemplaza una
situacion litigiosa por un poder ordenado” (NCP, p. 65).

La representacion trascendental engloba los otros dos factores mencionados, razon y espiritu, e implica que la cualidad del
gobernante depende de su grado de representacion de la idea trascendente o del verdadero orden divino del cosmos. En el
fondo, la relacion articulada entre alma e idea, relacion descubierta por la filosofia griega, sirve de modelo a la representacion
politica. De ahi que las diversas formas politicas no sean mas que diferentes modalidades de relacion entre realidad e idea.
Evidentemente “es posible que el poder y la representacion trascendental no coincidan, y que una sociedad se encuentre en
una situacion en la que, ciertamente, pueda engendrar un representante existencial muy eficaz, pero que al mismo tiempo no
represente ni la razon ni el espiritu”. La disociacidn mas extrema entre ambos tipos de representacion se produjo con el
régimen de Hitler. Para evitar esta patologia, Voegelin, desde sus obras mas tempranas, como E! Estado autoritario de 1936,
advierte contra el gobierno democratico que se convierte en complice de su propio derrocamiento. No es otro el caso de las
democracias que, “mediante la famosa legalidad de las elecciones populares”, permiten crecer a movimientos como el

nacionalsocialismo. En 1952 sigue opinando de la misma manera, y por eso escribe que “el gobierno democratico no debe

" E. Voegelin, La nueva ciencia de la politica. Una introduccion, Katz, Buenos Aires, 2006, p. 52. Esta obra sera citada a partir de ahora con la
abreviatura NCP.

' El gobierno constitucional pertenece a lo que Voegelin denomina el tipo elemental de las instituciones representativas, las que dependen de la
eleccion popular. El filésofo opina que “si un gobierno no es mas que representativo en el sentido constitucional, otro gobierno representativo en
el sentido existencial acabard con ¢l mas pronto o mas tarde, y es muy posible que ese nuevo gobierno existencial no sea demasiado
representativo en sentido constitucional.” (NCP, p. 66).



Antonio Rivera Garcia | Representacion y Critica de la Modemidad en Voegelin y Schmitt

inclinarse ante la voluntad del pueblo, sino dominar el peligro por medio de la fuerza y, si es necesario, quebrantar la letra de
la constitucion para salvar su espiritu” (NCP, p. 176). Palabras con las que nitidamente defiende, de un modo que nos puede
recordar a los contrarrevolucionarios catdlicos del siglo XIX, el mal menor de la dictadura para evitar las tiranias
contemporaneas, si bien la historia del siglo veinte ha demostrado el caracter patologico de esas dictaduras que se ofrecian
como kat 'echon del gnosticismo moderno.

Voegelin insistird a lo largo de los afios en la tesis de que la corrupcion de las democracias occidentales sobre el plano
racional y espiritual'?, y no tanto sobre el existencial, fue lo que favorecié el surgimiento de los regimenes totalitarios.
Regimenes que culminan la tendencia moderna a una representacion compacta, inmanente, de la verdad. Pero antes de

analizar este punto, abordemos el simbolo politico (religioso) por excelencia.

1.3. El ideal de comunidad politica: el simbolo del corpus mysticum".

Los simbolos mas utilizados para expresar la unidad en que consiste la comunidad politica, sea la polis, el imperio, el reino,
el Estado, etc., son los organicistas, a los cuales llama Voegelin “ideas de cuerpos™*. Con estos simbolos se hace referencia
al componente existencial de la unidad politica, a la necesaria solidaridad interna de las partes y su subordinacion a la
totalidad social. De todos los simbolos organicistas, Voegelin destaca como superior el simbolo cristiano del corpus
mysticum Christi, que en primer lugar sirvi6 para representar a la Iglesia y después se transfirié a la comunidad politica.

En contra de Henri de Lubac'’, quien se opone a la teologia politica que implica trasladar el significado del corpus mysticum
al campo profano de la politica, Voegelin considera que la politizacion de este simbolo religioso supone un enriquecimiento
de la nocion teologica. El simbolo se hace mas universal cuando sirve para desplegar el orden social, pues en esta
circunstancia lo religioso no se rebaja, como teme Lubac en relacion con el sacramento de la Eucaristia, al nivel inmanente
de la politica, sino que lo politico se alza a la altura de lo religioso.

La perfeccion del cuerpo mistico se debe a que no sélo alude al elemento existencial sino también al trascendental, a que la
comunidad, lejos de ser un organismo cerrado sobre si mismo, se abre a la divinidad. La sociedad politica simbolizada por el
corpus mysticum posee las tres caracteristicas que debe cumplir todo buen gobierno. En primer lugar es una sociedad abierta,
mas no en el sentido de Popper, sino en el del Bergson de Las dos fuentes de la moral y de la religion (NCP, p. 79). Es decir,
la comunidad se abre en sentido vertical, hacia lo alto, hacia la trascendencia, y, por este motivo, se opone a toda concepcion
totalitaria y compacta del Estado. Se trata también de una sociedad jerarquica, ya que la difusion diferenciada de los carismas
o dones que encontramos dentro del corpus mysticum eclesiastico se transfiere a la comunidad politica que se niega a asumir
la igualdad abstracta de los hombres, igualdad que, en buena logica, deberia conducir a la despersonalizacion de las
relaciones juridico-politicas. Por ultimo, la comunidad politica debe abrirse horizontalmente y aspirar a ser tan ecuménica
como la Iglesia simbolizada por el corpus mysticum. No es otra la razén por la cual el simbolo cristiano es mas perfecto que

el platonico simbolo de la ciudad griega.

ZE. Voegelin, Hitler..., cit., p. 66.

" Sigo en este punto a Thierry Gontier, o. c., pp. 59-71.

' Ibidem, p. 59.

' H. de Lubac, Corpus Mysticum. L’Eucharistie et I’Eglise au Monye Age, Aubier-Montaigne, Paris, 1948.

JuLlo
2012



Representacion y Critica de la Modemidad en Voegelin y Schmitt | Antonio Rivera Garcia

Voegelin explica que la transferencia del corpus mysticum Christi al Sacrum imperium no traiciona el mensaje originario —el
espiritu ecuménico— de Pablo de Tarso. Lo importante es que la sociedad politica se organice alrededor del polo de la
trascendencia, y el Sacrum imperium, lejos de suponer una degradacion del simbolo religioso, lleva a término el proyecto
que contiene implicitamente'®. Los problemas empiezan —aunque la culminacioén tendré lugar en la modernidad— cuando se
degrada su vocacion ecuménica o universal, algo que, a juicio Voegelin, sucede ya entre los siglos XIII y XIV al retomarse el
simbolo del cuerpo mistico en cada reino. Se inicia entonces el proceso de nacionalizacion que, en el plano eclesiastico,
alcanza su cenit con la Reforma y el nacimiento de las Iglesias nacionales. Esta tendencia al sectarismo, completamente
opuesta al sentido originario del corpus mysticum, penetra en todas partes, incluso en el corazon del catolicismo. Un buen
ejemplo de ello seria la enciclica Mystici corporis Christi de Pio XII, publicada en 1943, y en la que el Papa limita el cuerpo
mistico a los miembros de la Iglesia catdlica que hayan recibido los sacramentos.

En las antipodas de este proceso moderno, Voegelin dirige nuestra atencion a la expresion mas acabada del simbolo del
cuerpo mistico, la proporcionada por Tomas de Aquino en la Summa Theologica; en concreto, en el pasaje (111, g. 8, a. 3)
donde se pregunta si Cristo es cabeza de todos los hombres (“Utrum Christus sit caput omnium hominum™)'”. Para Tomas
de Aquino, el infiel pertenece en potencia al corpus mysticum porque puede en cualquier momento llegar a ser miembro de
la Iglesia: “se consideran —escribe el Aquinate— como miembros del cuerpo mistico no s6lo los que son en acto, sino también
los que lo son en potencia”. Voegelin comparte esta defensa de la comunidad ecuménica y anti-sectaria con te6logos del
Concilio Vaticano Il como Karl Rahner, quien también opone el ecumenismo de Tomés de Aquino a Pio XII'®.

El universalismo tomista se convierte, desde este enfoque, en el antidoto mas perfecto contra la tendencia totalitaria de la
modernidad. Esto explica por qué el filosofo termina acogiendo cualquier simbolo, con independencia de su procedencia
(griega, cristiana, etc.), que permita abrir al hombre a la experiencia religiosa. Le parece que cualquier simbolo de
trascendencia es un “cuasi-sacramento”. Lo importante es que cada hombre, en la medida que tiene acceso simbdlico a lo
divino, sea miembro de la comunidad universal'’. Se comprende asi que Leo Strauss diga que, para Voegelin, la
“conversacion socratica” se convierte en el modelo de comunidad politica. Tradicion que se remonta a Bocaccio, Nicolas de
Cusa, Leibniz y sobre todo a Bodino, cuya valoracion difiere radicalmente de Schmitt. Se trata del Bodino del Colloguium
heptaplomeres, del filosofo que afirma la realidad de una fe mistica capaz, por encima de las confesiones particulares, de unir
a todos los hombres™.

La unidad en la diversidad, la concordantia de la humanidad, defendida por Nicolas de Cusa y Bodino permite entrever la
posibilidad de una nueva época ecuménica y una nueva especie de catolicismo politeista®'. La tolerancia del Bodino de
Voegelin es muy distinta de la neutralidad del politique, de quien considera indiferente cual sea la religion verdadera con tal
de que el soberano sea capaz de imponer la paz. Schmitt distingue a este respecto entre una neutralidad negativa que, como

la virtud liberal de la tolerancia, conlleva la abstencion, la inhibicion, del Estado en materia religiosa, y la neutralizacion

' Thierry Gontier, o. c., p. 64.

" E. Voegelin, Hitler..., cit., pp. 212-3.

'8 Ibidem, pp. 223 ss.
78 ' Sobre el ecumenismo de Voegelin, véase Thierry Gontier, o. c., pp. 69-70.

? Seglin Voegelin, “Jean Bodin ha reconocido que la lucha entre las diferentes verdades teoldgicas sobre el campo de batalla solo podia ser

apaciguada si se concedia una importancia secundaria a la verdad doctrinal con respecto a la intuicion mistica. Deseaba que su soberano, el rey
JuLIo de Francia, fuera, si no un mistico, por lo menos aconsejado por un mistico como ¢l para elevarse por encima de la dogmatomaquia.” (E.
2012 Voegelin, Réflexions..., cit., pp. 158-9. Trad. A.R.).

*! Thierry Gontier, o. c., p. 110.



Antonio Rivera Garcia | Representacion y Critica de la Modemidad en Voegelin y Schmitt

positiva de la religion, la cual si favorece la toma de decisiones, pues se opta por la tolerancia o la intolerancia segun los
beneficios politicos que aporte tal medida. Esta iltima modalidad es la propia de los politiques, la de quienes se mantienen al
margen, y como terceros pueden, “en caso de necesidad, dar cauce a la decision y lograr la unidad’™?. Lo importante en este
caso es que las leyes emanadas del representante soberano sean independientes de cualquier verdad religiosa o juridica, pues
“su valor, su verdad y su justicia estriban en su perfeccion técnica™>. Sin embargo, a Voegelin no le interesa los aspectos
decisionistas e inmanentes del pensamiento de Bodino. Su atencion se centra en los Heptaplomeres, en donde halla la mejor
expresion simbdlica de la potencia y limites de un ser humano que, por una parte, tiende hacia la trascendencia, y, por otra,
admite su incapacidad para hacer presente en las instituciones temporales la perfeccion de lo divino. Se trata, en suma, de una
relacion no dogmatica con lo divino que parte del reconocimiento de la finitud humana.

Voegelin se declara en el fondo un heredero del cristianismo que, como el de Tomas de Aquino, acoge en su seno a la
filosofia griega. Por ello argumenta insistentemente en favor de la continuidad entre la sabiduria antigua y el cristianismo. En
su opinion, la verdadera escision no se produce entre razon y fe, sino entre el racionalismo simbolico abierto a la
trascendencia y el doctrinal o inmanente, el racionalismo que, como demuestran las filosofias de Hegel, Comte o Marx, esta
obsesionado por lograr una coherencia sistematica®*. Voegelin considera un defecto moderno reducir la racionalidad al rigor
demostrativo, la precision logico-conceptual y la coherencia interna. En contra de esta racionalidad dogmatica, la verdadera
filosofia tiene que ver, de modo similar a la fe religiosa, con la busqueda interminable, el cuestionamiento y la oposicion a
todo cierre sistematico™.

Ciertamente, el filosofo exiliado no deja de reconocer la diferencia entre la filosofia y la teologia, el noiis y el pneuma, la
noética y la pneumatica: en la filosofia, la iniciativa la toma el hombre, de forma que el movimiento filosofico parte de la
criatura para terminar en Dios; mientras que en la teologia se parte de la revelacion divina y, en consecuencia, el movimiento
pneumatico va de Dios hacia el hombre. Ahora bien, tanto el noiis como el pneuma son el lugar del entre-dos (la metaxy
platénica), el punto donde se encuentran Dios y el hombre. Filosofia y fe son asi expresiones diferentes de una misma
experiencia, la del “dos-en-uno”, la de la reunion sin sintesis de humanidad y divinidad.

Voegelin estd convencido de que el cristianismo va mas lejos que la filosofia en la resolucion del problema de la
representacion de la idea trascendente en el orden humano, como se puede apreciar en lo que antes hemos comentado sobre
el corpus mysticum. En las antipodas de otro fildésofo antimoderno como Leo Strauss, para quien Atenas y Jerusalén, razon y
fe, proponen o6rdenes y modos de vida inconciliables, Voegelin piensa que ambas estan fundadas sobre la apertura a la
experiencia de lo sagrado. En relacion con Atenas, la sociedad sigue el modelo del alma que tiende hacia su principio divino
(Platén); en relacion con Jerusalén, la res publica sigue el modelo del cuerpo mistico investido por el pneuma de Cristo
(Pablo). Voegelin, que no conoce la separacion straussiana, sostiene, finalmente, que la fe resulta fundamental para que la

comunidad politica se convierta en una representacion de la ciudad justa, la cual siempre permanece ausente porque el

2 C. Schmitt, “Resumen de los diversos significados y funciones del concepto de la neutralidad politica interna del Estado” (1931), en EI concepto de
lo politico, Alianza, Madrid, 1991, p. 130.

3 C. Schmitt, El Leviathan, Rivadeneyra, Madrid, p. 69.

** Thierry Gontier, o. c., p. 75.

» Ibidem, p. 82. Voegelin suele recordar a este respecto que en la filosofia premoderna no se aspira a construir un sistema (Réflexions..., cit., p.
114). El filoésofo expone con frecuencia que el sistema, algo propio de la filosofia gnostica, alcanza su mas elevada cota con Hegel. Cf. E.
Voegelin, Science, politique et gnose, Bayard, Paris, 2004, pp. 58-9.

JuLlo
2012



Representacion y Critica de la Modemidad en Voegelin y Schmitt | Antonio Rivera Garcia

mundo del hombre es el de la finitud e imperfeccion®.

1.4. Secularizacion y gnosticismo.

Después de lo comentado, parece claro que Voegelin nos propone una teologia politica. En su opinion, el orden del individuo
y de la sociedad sélo puede pensarse a partir de la experiencia mas radical, de la relacion con la trascendencia divina. Tal
relacion puede ser compacta o articulada. De ahi que a lo largo de la historia hayamos pasado por fases de compacidad
(Kompakheit) y diferenciacion (Differenzierung)*’. Este ltimo proceso, en la medida que supone que el mundo se diferencie
de su fundamento trascendente, implica un progreso. Dios, la justicia o la verdad pueden y deben ser conocidos, pero no
pueden ser representados como inmediatamente presentes, de forma que no puede haber plena adecuacion o identificacion
entre el alma y Dios, entre el representante y la verdad. Hablamos asi de una tension irresuelta entre trascendencia e
inmanencia, al contrario de lo que sucede, como veremos enseguida, con la gnosis y las ideologias modernas, las cuales
ceden a la tentativa de realizar un orden que pretende representar de manera compacta la verdad. Filosofia antigua y
cristianismo son dos grandes hitos en el proceso de diferenciacion teérica o de separacion entre la esfera espiritual y
temporal, entre el jus —que se deriva en tltimo término de la ley divina—y la lex. En concreto, la filosofia griega introduce la
diferencia entre némos y diké, entre la imperfecta ley humana y la perfecta justicia divina®®, mientras que el cristianismo
primitivo, especialmente Agustin de Hipona, introduce la diferenciacion entre un orden temporal, o espacio de la posibilidad,
y un orden espiritual, o espacio de la necesidad y de la verdad.

En su proyecto filosofico mas importante, Order and History, Voegelin analiza como a lo largo de la historia se suceden
concepciones relativamente compactas y diferenciadas acerca del orden politico y de su relacion con Dios. Ya en La nueva
ciencia de la politica, la representacion trascendental coincidia con la simbolizacion de la funcién gubernamental como
representativa del orden divino del cosmos. Este simbolismo se remontaba a los antiguos imperios de Oriente Proximo, en
los que el rey representaba al pueblo ante Dios y a Dios ante el pueblo””. En relacion con esta larga historia del simbolo
politico fundamental, Voegelin, al analizar la Edad Media, advierte que la Europa occidental y oriental siguen caminos muy
diversos: en Occidente se produce, gracias sobre todo a Agustin de Hipona, el proceso de diferenciacion y tension antes
descrito, mientras que en Oriente, con el cesaropapismo, triunfa una representacion compacta de la verdad. No obstante, al
final de la Edad Media, sobre todo a partir de Joaquin de Fiore y Escoto, se asiste en Occidente a un proceso de re-
divinizacién de la inmanencia o de mundanizacion de la escatologia espiritual cristiana. Voegelin, que tiende a valorar el
cristianismo como una religion opuesta al gnosticismo, piensa que el proceso de secularizacion —considerado como algo
realmente lamentable que con el tiempo dara lugar a la aparicion de las modernas ideologias gndsticas— se debe a primitivas

exigencias psicoldgicas de masas superficialmente cristianizadas, exigencias que explotan en la Baja Edad Media.

* Thierry Gontier, o. c., p. 81.
7E. Voegelin, Hitler..., cit., p. 216.
# La diferencia entre némos y diké aparece claramente desarrollada en una tragedia como Las Suplicantes de Esquilo: “Segun la ley, el némos de la
patria, las doncellas perseguidas no tienen ningiin derecho a pedir proteccion legal contra los egipcios, que quieren casarse con ellas; pero las
suplicantes recuerdan inmediatamente al Rey que existe una justicia mas alta, la diké; que el matrimonio es ofensivo para ella, y que Zeus es el dios
de los que suplican” (NCP, p. 91. Aqui he preferido citar, por su mejor castellano, la traduccion de Rialp, Madrid, 1968, p. 114,). Segiin Voegelin, la
JuLIo gagedia en su gran periodo es como una liturgia que representa la gran decision favorable a la diké (NCP, p. 93).
2012 De acuerdo con E. Voegelin (Réflexions..., cit., p. 102), nada ha cambiado en los imperios ideoldgicos modernos, salvo que el dios
representado por el gobierno ha sido reemplazado por una ideologia.



Antonio Rivera Garcia | Representacion y Critica de la Modemidad en Voegelin y Schmitt

Acerca del conocido debate sobre la secularizacion, podemos tener la primera y aparente impresion de que Voegelin acepta
la tesis de la discontinuidad entre la época premoderna y la modernidad. Discontinuidad afirmada por otros filésofos que
mantienen posiciones opuestas, bien a la teoria sobre el gnosticismo moderno, bien a la armonia entre razén griega y fe
cristiana. Tal es el caso de Blumenberg, para quien la modernidad consigue superar con éxito el gnosticismo; o el de Lowith,
para quien la discontinuidad no se produce entre modernidad y cristianismo medieval, sino entre el pensamiento clasico y la
religion cristiana. Voegelin, como nos advierte Galli, consigue escapar a la autocomprension de la modernidad como
ruptura®’. En lugar de analizar la secularizacion a partir de categorias —propias de la moderna filosofia de la historia— como
continuidad/discontinuidad, hace uso del par antitético compacto/articulado, par que no se deja reducir a una direccion
cronoldgica lineal, y por ello el filosofo sienta las bases para una secularizacion de larga duracion. La modernidad demuestra
que la historia de la simbolizacién no es la de una progresion desde las experiencias y simbolos compactos hasta las
experiencias y simbolos diferenciados. La transicion de lo compacto a lo articulado no es un paso histérico necesario, ya que
no resulta improbable —y ahi estan los tiempos modernos para certificarlo— la regresion a simbolos compactos o la recaida en
un proceso que conduce a una sociedad cerrada y sectaria. Pero también es posible el salto, la apertura o elevacion del
hombre hacia la trascendencia. El anti-moderno Voegelin se sustrae asi a la filosofia de la historia y a la necesidad del
progreso inmanente.

Una de las tesis mas polémicas y conocidas de Voegelin consiste en caracterizar la modernidad por su gnosticismo®'. En
principio, el cristianismo parece respetar la estructura ontoldgica y articulada del ser, y por este motivo el fildosofo lo
convierte en lo contrario de la gnosis, si bien, como sefiala Galli, resulta inevitable sospechar que los males gnosticos laten en
el corazén de la misma religion cristiana®. Voegelin apunta a ello cuando, en unos analisis profundamente antiweberianos,
hace de la Reforma calvinista la primera gran manifestacion de la moderna revolucion gnostica.

La gnosis se caracteriza por afirmar que la representacion de la verdad tiene lugar en su plenitud en la inmanencia, y ello es
asi gracias al conocimiento que los elegidos tienen de la verdad; saber que, por lo demas, les legitima para regir el orden
politico y social. La gnosis ignora la distancia ontoldgica entre inmanencia y trascendencia, rechazando asi la articulacion del
alma y la sociedad. Lo mismo sucede, en opinién de Voegelin, con las filosofias o ideologias modernas. Su gnosticismo se
debe precisamente a que pretenden superar aquella distancia®. Son dos los elementos técnicos esenciales de dichas
ideologias (NCP, pp. 170 ss.): el primero consiste en codificar para siempre la verdad y romper con la tradicion intelectual
anterior. Esta codificacion se puede encontrar en toda una serie de obras a las que el cristiano Voegelin denomina “coranes”,

y entre las cuales menciona los escritos medievales de Escoto Erigena o Joaquin de Fiore, o libros modernos como la

¥ C. Galli, “La rappresentanza, la trascendenza, la storia”, en Contingenza e neccesita nella ragione politica moderna, Laterza, Roma-Bari,
2009, p. 231.

! Voegelin nos indica que la primera referencia a los pensadores politicos modernos bajo la rabrica de “gnosis” la encontramos en la
monumental obra de Ferdinand Christian Baur, Die christliche Gnosis, oder die Religionsphilosophie in ihrer geschichtlichen Entwickelung
(Tiibingen, 1835). La obra de Baur se puede entender como la culminacion de toda una serie de trabajos dedicados a las herejias, entre los cuales
nuestro filosofo destaca los de Johann Lorenz von Mosheim, J. G. W. Neander y Jacques Matter. Aparte de hacer referencia a algunas obras
necesarias para conocer la gnosis antigua como las escritas por Wilhelm Bousset, Hans Jonas, Hans Leisegang o Gilles Quispel, el autor de La
nueva ciencia de la politica reconoce que sus tesis sobre la gnosis moderna estan muy influenciadas por Drame de I’humanisme athée de Henri
de Lubac y Abendlindische Escathologie de Jacob Taubes. Cf. E. Voegelin, Science..., cit., pp. 10-14.

2 C. Galli, “La rappresentanza...”, cit., p. 219.

3 Un buen ejemplo de este gnosticismo es Hegel. Seguramente, Voegelin compartiria la critica que hace Hermann Heller al filésofo idealista, en
el sentido de que suprime la distancia entre el Estado y la idea moral. El socialista escribe que Hegel, ya en 1801, considera “disparatado oponer
la utilidad del Estado al derecho. 1dealizando la Antigiiedad, propugna una contraccion de la conciencia universal; lo moral consiste en vivir
conforme a las costumbres de su pais. Al hacer del Estado la realidad de la idea moral, puede muy bien pretender que su poder y el derecho que de
¢l emane han de prevalecer sobre todas las convicciones morales del individuo.” (H. Heller, Teoria del Estado, FCE, México, 1942, p. 238).

JuLlo
2012



Representacion y Critica de la Modemidad en Voegelin y Schmitt | Antonio Rivera Garcia

Institucion de Calvino, la Encyclopédie frangaise y las obras de Comte y Marx. El segundo elemento es el tabt sobre los
instrumentos de la critica, lo cual implica la prohibicion de plantear preguntas, de discutir con otras filosofias o de examinar
las premisas teéricas que ahora son convertidas en dogmas®. Las ideologias, por su dogmatismo, por considerar que
encarnan la verdad y pueden hacer inmanente la trascendencia, son incapaces de aceptar la critica. Asimismo acaban
deformando la realidad efectiva porque no tienen en cuenta los limites del ser humano, y piensan que pueden acabar con la
distancia ontologica y deificar las instituciones temporales®>. Esto les lleva a un estado alienado y a elaborar una “segunda
realidad™, término que Voegelin tomé de Robert Musil.

Hay dos modalidades de gnosticismo moderno, la fundamentalista y la nihilista®”. La primera coincide con un amplio
espectro de sistemas politicos radicales, desde los gobiernos de signo puritano o jacobino hasta los totalitarismos del siglo
veinte. Se caracteriza por divinizar lo politico, o por hacer del todo inmanente la verdad. En cambio, el gnosticismo nihilista
es propio de los regimenes liberales, los cuales no hacen coincidir la inmanencia con la realidad superior, no sacralizan la
politica, sino que simplemente eliminan el plano de la trascendencia.

El pensamiento politico que subyace al liberalismo, el de las democracias liberales, se conforma con la representacion
constitucional o existencial. Este es el caso de Hobbes. Voegelin nos proporciona una vision bastante compleja del filésofo
inglés. Ciertamente debe ser reconocido como uno de los grandes enemigos del gnosticismo moderno en su version puritana.
El autor del Leviatdn insistio en que cualquier orden era bueno si aseguraba la existencia de la sociedad (NCP, p. 277), y tratd
de resolver el problema de la existencia por medio de su teoria de la representacion. La clave de la articulacion social del
Estado hobbesiano no radica en el simbolo contractual, en las relaciones horizontales, sino mas bien en la transformacion
psicologica de las personas unidas para crear la sociedad, y que, a partir de ahora, dejan de existir como sujetos politicos y
estan dispuestas a someterse y quedar subordinadas al gobierno soberano (NCP, p. 219).

Ahora bien, el Hobbes que comprende el significado de la representacion existencial, simplifica al mismo tiempo el orden
del Estado al prescindir de la tension entre inmanencia y trascendencia. La politica hobbesiana es compacta porque convierte
al Estado en el sustituto de Dios. El Leviatan ya no es un mediador como el alma, un entre-dos, porque todo se resuelve en la
inmanencia. Este nihilismo hobbesiano, que reduce la trascendencia a nada, adquiere una fuerte dimension individualista, por
cuanto se halla al servicio exclusivo de la autoconservacion y felicidad de cada hombre. Por esta razén, en coincidencia con
los analisis de Strauss, Voegelin convierte a Hobbes en un proto-liberal, cuya politica, en lugar de estar orientada por el sumo
bien, por la idea trascendental, la verdad, la justicia, la utopia, etc., lo esta por la necesidad de huir del sumo mal, de la muerte
prematura y violenta de los individuos.

Todas las reflexiones de Voegelin sobre la modernidad le llevan a concluir que se trata de un periodo profundamente
contradictorio. Si, por un lado, se produce un enorme progreso del saber cientifico; por otro, tiene lugar una regresion con

respecto a la articulacion del alma y de la sociedad, regresion a la que el filésofo atribuye toda la culpa en el origen de las

** E. Voegelin, Science..., cit., p. 33.

* Voegelin pone como ejemplo de deificatio del ser humano la filosofia del Marx que hace suya la profesion de fe de Prometeo: el odio a todos

los dioses (ibidem, pp. 49 ss.). En estas paginas se indica que Marx invierte el mito de Esquilo, pues el griego pretendia que el odio a los dioses

fuera contemplado como un delirio.

% El concepto de alienacion (allotriosis) procede de los estoicos, y con él hacian referencia a un estado en el que se experimenta la pérdida del

logos o fundamento divino que da sentido y orden a este mundo. En ese estado de desorden existencial se produce, segun Voegelin, lo que

Hemito von Doderer, en su novela Los demonios, denomina Apperzeptionsverweigerung, y que lleva al sujeto a inventar una realidad segunda,
JuLIo completamente ajena a la realidad de la experiencia que puede ser compartida. Sobre este punto, véase E. Voegelin, Réflexions..., cit., pp. 139-
2012 40; y Hitler ..., cit., pp. 275 ss.

7 C. Galli, “Rappresentanza...”, cit., pp. 219-20.



Antonio Rivera Garcia | Representacion y Critica de la Modemidad en Voegelin y Schmitt

patologias, y, en especial, de esa criminal modalidad de representacion no diferenciada de la verdad que es el totalitarismo. El
nihilismo individualista de los modernos, al conformarse con la representacion existencial o incluso con la mas elemental
representacion constitucional, termina adoptando un relativismo que conlleva la renuncia a la verdad. Dicho relativismo
penetra en unas instituciones democratico-liberales que se van a mostrar impotentes para resistir el empuje de las ideologias
gnostico-totalitarias. Quiza por ello el relativista Kelsen, en su larga critica a La Nueva ciencia de la politica —publicada sélo
postumamente®*—, no comprendi6 los principales retos de este libro. Su mayor preocupacion consistié en denunciar el interés
de Voegelin por la eficacia de la representacion, pero no sometio a una critica profunda la contribucion mas importante de
este filosofo: la diferencia entre la representacion compacta de la verdad y la trascendental, articulada o diferenciada.

Galli sostiene que lo mas destacable del pensamiento de Voegelin no se encuentra en la denuncia, casi obsesiva, del
gnosticismo moderno. Es mas importante el hecho de haber puesto de relieve que en la tradicion occidental no hay forma
politica que pueda prescindir de la relacion entre individuo, politica y trascendencia. Voegelin descubre que la cultura
occidental, si se sustrae a la “presencia ausente” del orden perfecto, resulta incapaz de la articulacion necesaria para poder
criticar a los gobiernos. Por otra parte, el pensamiento del filosofo exiliado en Norteamérica demuestra las dificultades de la
representacion parlamentaria para fundar la politica sobre algo mas que un sistema de reglas y procedimientos, sistema que
acaba en un impotente formalismo juridico. Tiene razén Galli cuando agrega que es mas valida la expresion de esta
dificultad que los remedios propuestos por Voegelin®”.

Nos parece que el pensamiento de este filosofo debe encuadrarse dentro del contexto de crisis del liberalismo moderno. La
ausencia de modelos ideales y de una reflexion cientifica sobre la justicia y los valores juridico-politicos, asi como la
reduccion de la democracia a procedimientos formales, se encuentra detras de las criticas a una modernidad que, al
desembocar en el relativismo individualista, resulta incapaz de contener los totalitarismos. Todo lo cual explica por qué, tras
la Segunda Guerra Mundial, hay un renacimiento del interés por la justicia y por los valores necesarios para llenar de
contenido la accion politica. El problema de Voegelin es que la critica se concreta en soluciones que pasan por negar todo el
pensamiento moderno. Y sobre todo por rechazar la tradicion democratica que, ademas de asentar la politica sobre los
principios de libertad e igualdad, estd profundamente preocupada por encontrar formulas e instituciones capaces de

proporcionar seguridad a los ciudadanos y, por tanto, capaces de controlar y limitar el poder de los representantes.

2. La crisis de la representacion en Carl Schmitt

2.1. De la forma gloriosa del catolicismo romano a la forma politica del Estado moderno.

El pequefio ensayo de Schmitt Catolicismo romano y forma politica no parece lejano de los simbolos politico-religiosos, de
la teologia politica, de Voegelin. Segun el jurista aleman, el poder del catolicismo no reside, desde luego, en sus medios

econdmicos o materiales sino en que tiene “la fuerza de la representacion”, en que “representa la civitas humana”, “el nexo

historico con la encarnacion y crucifixion de Cristo”, y “al propio Cristo, personalmente, al Dios hecho hombre en la realidad

*¥ Hay traduccion castellana: H. Kelsen, ;Una nueva ciencia de la politica? Réplica a Eric Voegelin, Katz, Buenos Aires, 2006.
¥ C. Galli, “Rappresentanza...”, cit., p. 236.

JuLlo
2012



Representacion y Critica de la Modemidad en Voegelin y Schmitt | Antonio Rivera Garcia

historica™. Un analisis detenido de este concepto catdlico de representacion demuestra que también Schmitt respeta la
diferencia entre trascendencia e inmanencia*'. La comunidad, la ecclesia, adquiere una forma ptblica, se hace visible, porque
representa un exceso, Cristo, que permanece trascendente. El origen de la institucion, de la comunidad, es irracional, porque
se trata de algo que supera a la razobn humana. Representar significa entonces producir forma politica u orden institucional a
partir de un exceso originario e irracional. Mas adelante lo dice claramente: “toda gran politica exige su arcanum” (CFP, p.
44); y es precisamente la trascendencia de Cristo el origen mistico, el arcano, que proporciona objetividad y forma visible a
la comunidad.

Schmitt identifica a la Iglesia, que como corpus mysticum Christi representa la unidad compleja del hijo de Dios, con una
complexio oppositorum. El mismo Cristo, que con su encarnacion media inmediatamente entre su propia trascendencia y la
inmanencia de los hombres, proporciona el modelo mas perfecto de representacion, el de aquella en la que coexisten los
contrarios. La conexion entre los opuestos, lo trascendente y lo inmanente, se produce en Cristo y en la Iglesia sin que se
produzca una sintesis. El discurso representativo se mueve entonces “en antitesis, pero sin que haya contradicciones, puesto
que es la existencia de distintos elementos que conforman una complexio lo que da vida al discurso” (CFP, p. 29). Por este
motivo, el catolicismo ignora “todos esos dualismos entre naturaleza y espiritu, naturaleza y entendimiento, naturaleza y
arte”, etc., que son fundamentales para comprender la modernidad. “La sintesis —afiade Schmitt— de tales antitesis permanece
ajena al catolicismo” (CFP, p. 13).

Aqui, en su metafisica, se halla la causa de la superioridad de la religion de Roma sobre la época en la que se impone el
pensamiento econdmico y la representacion de intereses materiales; y la razén por la que “el propio aparato técnico-
econdémico moderno despierta tal horror y espanto para una sensibilidad catélica” (CFP, p. 19). Esta claro que esta manera
de entender la representacion se opone al racionalismo moderno que excluye todo elemento que no se deduzca de la teoria o,
como sucede a partir de las tesis contractualistas, de una suma de multiples subjetividades. Segin Schmitt, la modernidad no
solo rechaza la aproximacion espiritual a la politica, sino que incluso desconoce su propia metafisica asentada sobre la
inmanencia y lo privado. La politica moderna se basa en una ideologia liberal que empieza con la privatizacion del
fundamento religioso y acaba des-politizando, privatizando, todas las demas relaciones humanas: “nada —asevera Schmitt—
resulta representativo en este sistema; todo son asuntos privados” (CFP, p. 35). Desde este punto de vista, también en la
sociedad europea moderna hay una religion, pero es la religion de lo privado™.

A la despolitizacion moderna no solo resiste la Iglesia catolica, que al final aparece como el mas efectivo kat ‘echon, sino
también aquella politica laica que asume la exigencia de crear forma representativa. Lo importante es que la Iglesia se
convierta en modelo politico para los modernos. En direccion opuesta a la “era de lo econdmico” que cosifica los conceptos,
el catolicismo ensefia que la idea publica de representacion (Reprdsentation) se halla dominada por la idea de autoridad
personal. Queda fuera de este pensamiento el ambito capitalista de la produccion y el consumo. Pues la representacion
concierne a una persona que goza de autoridad o a una idea que, como Dios, pueblo, libertad o igualdad, en la medida en que

es representada, queda personificada. Pero “no sélo el representante y el representado reclaman un valor, sino que incluso

*°C. Schmitt, Catolicismo y forma politica, Tecnos, Madrid, 2000, p. 23. Esta obra seré citada con la abreviatura CFP.
*! Para el problema de la representacion de la Iglesia catolica, me sirvo del capitulo “La forma gloriosa” perteneciente al libro de C. Galli,
Genealogia della politica. Carl Schmitt e la crisi del pensiero politico moderno, 11 Mulino, Bolonia, 1996, pp. 234 ss.
JuLIo *# Schmitt escribe que “alli donde se introduce la religion, se muestra su eficacia absorbente y absolutizadora, y cuando lo religioso es lo privado
2012 se produce la consecuencia de que lo privado se santifica en religioso.” (CFP, p. 35). Y un poco mas adelante: “el hecho de que la religion sea
un asunto privado otorga a lo privado una sancion religiosa.” (CFP, p. 36).



Antonio Rivera Garcia | Representacion y Critica de la Modemidad en Voegelin y Schmitt

también lo reclama el destinatario, el tercero al que se dirigen”, la Iglesia o el Estado concreto (CFP, p. 26).

El Schmitt de la Teoria de la Constitucion (1928) sigue pensando que ninguno de los tres elementos de la representacion
puede ser cosificado. Cuando sefala que “representar es hacer perceptible y actualizar un ser imperceptible mediante un ser
de presencia publica”, sigue refiriéndose a entidades que tienen una dignidad personal. También en el ambito politico el ser
imperceptible, que se va a actualizar en el Estado o en el pueblo como unidad de accién y no mero agregado social de
individuos heterogéneos, constituye “una particular especie del ser’”: un ser trascendente. Para Schmitt, las cosas e intereses
privados son cosas muertas, desvalorizadas y desprovistas de valor, que no pueden ser objeto de una representacion publica.
“El hecho de que X actlie por medio de Y, presente, o por un millar de tales Y, no es representacion” publica
(Reprisentation)”. En esta Gltima modalidad —afiade el jurista— “adquiere apariencia concreta una alta especie del ser. La
idea de la representacion se basa en que un pueblo existente como unidad politica tiene una alta y elevada, intensiva especie
del ser, frente a la realidad natural de cualquier grupo humano con comunidad de vida” (7C, p. 209).

Lo teoldgico de esta manera de entender la politica se halla en la necesaria referencia a la idea, a algo que, como la divinidad,
siempre permanece trascendente, a un elemento que por su naturaleza excede a lo que se da empiricamente. La
representacion politica consiste asi en un movimiento hacia lo alto, un movimiento que tiende a hacer presentes las ideas que,
como pueblo, justicia, etc., permanecen ausentes incluso en el momento en que son representadas. No consiste ni en hacer
inmanente lo trascendente, ni, al revés, en separar completamente ambos planos, sino en un movimiento hacia la
trascendencia. Movimiento que, como sefiala Giuseppe Duso*, es comiin al pensamiento humano. La idea, por su naturaleza
trascendente, permanece irreductible a la objetivacion de nuestro saber. Es innegable el deber de hacerla visible, pero no
existe ninguna garantia de que la representacion se ajuste, sea fiel, al modelo ideal. Como puede observarse, el proceso de
diferenciacion teorizado por Voegelin ya se puede rastrear en los escritos de Schmitt, y, sin embargo, de acuerdo con las
categorias del primero, el jurista aleman se convierte en el gran tedrico de esa modalidad de forma publica compacta que es

el Estado total.

2.2. La forma tragica del Estado moderno, entre identidad y representacion.

Existe, no obstante, una gran diferencia entre el concepto de representacion de Catolicismo romano y forma politica y el
Schmitt —moderno a su pesar— de Teologia Politica'y Teoria de la Constitucion, entre la forma gloriosa de la representacion
eclesiastica y la representacion soberana o estatal. Ante todo, como nos indica Galli, Estado e Iglesia difieren por su origen:
en el de la forma gloriosa que caracteriza a la Iglesia catdlica encontramos el exceso de la Encarnacion; en la secular forma
politica moderna tenemos, en cambio, otra opacidad de significado muy distinto, la concreta excepcion y la ausencia de la
idea de orden.

La representacion de la que nos habla el Schmitt moderno no tiene que ver ni con la mediacion pontificia o simbdlica entre
cielo y tierra, ni ain menos con la transferencia —propia del contractualismo— de poder desde el individuo a la institucion, ni

con la representacion privada en la que el representante se encuentra “en el puesto de alguien”. Consiste, por el contrario, en

# C. Schmitt, Teoria de la Constitucién, Alianza, Madrid, 1982, p. 210. Citada a partir de ahora con la abreviatura 7C.
* Sobre la 1ogica moderna de la representacion, véase G. Duso, La rappresentanza politica. Genesi e crisi del concetto, 2.* ed., FrancoAngeli,
Milan, 2003.

JuLlo
2012



Representacion y Critica de la Modemidad en Voegelin y Schmitt | Antonio Rivera Garcia

crear forma, un universal concreto e imperfecto como el Estado, gracias a una decision en la que se representa un universal
ideal que, a pesar de su perfeccion, es medible, comunicable, en la inmanencia. El exceso que encontramos en el origen esta
relacionado con la comentada cesura entre idea y realidad.

La forma gloriosa de la Iglesia contrasta nitidamente con la forma tragica del Estado, el cual no puede comprenderse sin los
conflictos sociales que caracterizan a la modernidad, la época de las revoluciones. A diferencia de lo que sucede en la
representacion catolica, originada por la sobreabundancia del Ser ausente que representa la Iglesia, en el origen tenemos una
situacion de carencia de orden, un estado excepcional, conflictivo, y, por lo tanto, una situacion en la que el representante
experimenta la coaccion —propia del extremus necessitatis casus— de instaurar la paz. De ahi que el gobernante sea, en primer
lugar, una instancia creadora de orden, y, en segundo lugar, sea superior a los sujetos singulares que integran la concreta
forma politica. En su primera Teologia Politica, Schmitt ya demuestra que, mas que un pensador catolico, se trata de un
autor de cultura catolica®. Con esto queremos decir que la politica moderna, en vez de seguir el modelo de la Iglesia romana,
coincide con la secularizada teologia politica que vincula milagro y excepcion, potentia absoluta Dei'y soberania.

Pensamos, como afirma Galli, que la teoria schmittiana de la representacion politica se encuentra antes en Teologia Politica
y Teoria de la Constitucion que en Catolicismo romano y forma politica. En las dos primeras obras citadas, el jurista asocia
representacion y soberania de una manera que nos puede recordar la representacion existencial de Voegelin. Para el jurista de
Plettenberg, el concepto de soberania tiene como horizonte la amenazadora situacion excepcional —latente a lo largo de toda
la modernidad— de guerra civil. Como se sabe, el soberano schmittiano es aquél que, cuando la necesidad es urgente, esta
capacitado para modificar o sustituir cualquier norma, incluidas las mas fundamentales. El funcionamiento regular del
ordenamiento juridico tendra lugar entonces cuando el soberano decida que asi sea, esto es, cuando inhiba su potestad para
decidir contra legem porque la situacién ya no sea peligrosa. Esta decision soberana, capaz de “crear derecho sin tener

46 . .
” ™y que cuando se llama norma de realizacion del derecho nos permite comprender el concepto moderno de

derecho
dictadura, también pertenece al ambito juridico, dado que tiene como objetivo principal construir aquella “unidad
homogénea e indivisible de todo el pueblo”, sin la cual no puede existir el Estado.

La forma estatal es asi una manera especial de conformar la unidad politica del pueblo. En la Teoria de la Constitucién®’, el
problema de la forma politica aparece estrechamente unido al poder constituyente que, en realidad, no es mas que otra
manera de referirse a la cuestion de la titularidad y ejercicio de la soberania. En este contexto, Schmitt afirma inicialmente
que la forma estatal no s6lo se adquiere a través del principio de la representacion, sino también a través del principio de la
identidad. Segun el profesor aleman, “el pueblo puede ser capaz de actuacion politica, ya en su realidad inmediata —por
virtud de una homogeneidad fuerte y consciente [...]—, y entonces es una unidad politica como magnitud real —actual en su
identidad inmediata— consigo misma”. Con ello Schmitt esta aludiendo a la clasica teoria de la soberania popular que
culmina en el filésofo ginebrino, como podemos apreciar en este fragmento: “alli donde el pueblo es sujeto del poder
constituyente, la forma politica del Estado se encuentra determinada en la idea de una identidad; la Nacién esta ahi; no
necesita ni puede ser representada, pensamiento que presta su irrefutabilidad democratica a las explicaciones tan citadas de

Rousseau (Contrat social 111, 15)” (TC, p. 205). Seguramente, Schmitt quiere decirnos que el pueblo entendido como unidad

# C. Galli, Genealogia..., cit., p. 256.

JoLio ij C. Schmitt, Teologia politica, Cultura Espafiola, Madrid, 1941, p. 44.

2012 Sobre los dos principios formales de representacion e identidad, tal como aparecen en la Verfassungslehre de Schmitt, sigo en parte el capitulo
dedicado al poder constituyente por C. Galli, Genealogia..., cit., pp. 584 ss.



Antonio Rivera Garcia | Representacion y Critica de la Modemidad en Voegelin y Schmitt

politica, esto es, como sujeto dotado de identidad y homogeneidad suficiente para ser capaz de querer por si mismo y de
ejercer el poder constituyente, se identifica con la nacion, con el pueblo democratico que expresa su propia decision a través
de la “aclamacion” plebiscitaria*®.

Pero si seguimos leyendo advertiremos que, para Schmitt, los dos principios politico-formales, identidad y representacion,
coinciden con los dos lados necesarios del poder constituyente. Es verdad que, en la Teoria de la Constitucion, el momento
de la representacion aparece como un principio diferente o alternativo al de identidad. Sin embargo, en la misma fase
revolucionaria, el poder constituyente popular tiene necesidad de ser representado para ser capaz de una accion eficaz. Y es
que la unidad politica del pueblo nunca se da de manera natural. Se trata de una idea ausente que necesita de un mediador
para cobrar existencia. Como deciamos mas arriba, el punto de partida, el origen del soberano poder constituyente, se
localiza en una situacién conflictiva, excepcional, en la que no existe el pueblo como unidad politica. Precisamente, tal
situacion obliga, coacciona, al representante para que haga realidad la idea de orden. Identidad y representacion del pueblo
son presentadas como dos principios contrapuestos de forma politica, pero al final se relacionan de manera tan estrecha que
se difumina la inicial diferencia entre el gobierno representativo y la democracia directa o inmediata*’. En cierto modo
podriamos decir que los principios de identidad y representacion se corresponden con la distincion entre titularidad y
ejercicio del poder constituyente®’. En la soberania popular la primera se concede al pueblo, pero el ejercicio sigue en manos
del representante. E1 mismo Sieyées atribuye la voluntad general a una asamblea constituyente que, por exigente que sea,
supone una modalidad mas de representacion. El pueblo aparece entonces bajo la figura de un simple sujeto comitente que se
limita a legitimar, mediante la eleccion de los delegados, el poder de dicha asamblea®’.

No solo en regimenes de corte monarquico o aristocratico, también en toda democracia hay elementos de representacion. En
el momento originario, siempre excepcional y conflictivo, el poder constituyente del pueblo tiene necesidad, si es que desea
ser efectivo, de la mediacion de una presencia diferente, con independencia de que se trate de una asamblea constituyente o
de un partido revolucionario. Asi que los dos principios opuestos aparecen siempre unidos en la teoria constitucional de
Schmitt. No existe ningin Estado sin representacion, sin la unitaria forma estatal que solo puede proporcionar la
representacion. Identidad y representacion no son conceptos excluyentes, sino los dos polos contrapuestos de la unidad
politica. Ningin Estado puede ser estructurado unicamente de acuerdo con el principio de la identidad. Incluso en la
asamblea de una democracia directa, “todos los ciudadanos activos, tomados en conjunto, no son, como suma, la unidad
politica del pueblo, sino que representan la unidad politica situada por encima de una asamblea reunida en un espacio y por
encima del momento de la asamblea” (7C, p. 206). Reconoce Schmitt que cuando se acude al plebiscito para decidir
directamente sobre un asunto, y se contesta “si” 0 “no” a la cuestion planteada por otro, por el representante que tiene la
funcion de interpretar y dar forma a la voluntad politica del pueblo®?, predomina el principio de la identidad. Pero también en
este acto encontramos elementos de representacion, ya que “ha de fingirse que el individuo con derecho a voto opera como

citoyen”, como representante del todo, y “no de sus intereses privados” (7C, p. 207).

® Ibidem, p. 587.

¥ Ibidem, p. 591.

0 Ibidem, p. 594.

*1 G. Duso, “Génesis y logica de la representacion politica moderna”, en Fundamentos. Cuadernos monogrdficos de teoria del Estado, Derecho
publico e Historia constitucional, 3/2004, pp. 77-8.

%2 C. Galli, Genealogia. ., cit., p. 595.

JuLlo
2012



Representacion y Critica de la Modemidad en Voegelin y Schmitt | Antonio Rivera Garcia

Schmitt quiere convencernos de que alli donde predomina el principio de identidad, como en la democracia plebiscitaria, se
da un minimo de gobierno (7C, p. 214). Sin embargo, tal democracia, presentada como una alternativa a los regimenes
parlamentarios liberales, coincide con un gobierno tan fuerte como el moderno cesarismo, como la dictadura que debe acudir
constantemente al recurso del plebiscito para gozar de legitimidad. Ahora bien, si la democracia se asocia con el plebiscito,
no deberia entonces sorprender que el schmittiano principio de identidad, que muestra ciertas similitudes con la
representacion compacta de Voegelin, encuentre al final su maxima expresion, no en la democracia directa, sino en los
regimenes fascistas, alli donde el espiritu del pueblo se encarna en un hombre superior. En tal caso, la identidad entre el

espiritu del pueblo y el nuevo soberano hace initil la teorfa de la representacion™.

2.3. La teologia politica de Voegelin y Schmitt: afinidades y diferencias.

Tanto Voegelin como Schmitt elaboran una teologia politica, aunque difieran en su contenido y consecuencias. La teologia
politica del primero se dirige contra lo que, en uno de sus libros de juventud, denominaba “religiones politicas™. Con este
término, que en su madurez —con el fin de evitar el desprecio de los simbolos religiosos— abandonara por el de representacion
compacta, se referia a un Estado que hace inmanente lo trascendente y acaba identificindose con lo divino, con lo perfecto.
Tomas de Aquino es el autor medieval mas importante para la teologia politica de Voegelin porque, precisamente, su obra
constituye una sintesis de las dos corrientes, sabiduria griega y cristianismo, que reconocen la distancia ontoldgica negada
por aquellas religiones politicas.

La teologia politica schmittiana, cuyo objeto es explicar los conceptos politicos fundamentales de la modernidad, empezando
por el de soberania, estd mas proxima a las teologias nominalista y neoagustiniana, en la medida que parte de una
antropologia filosofica para la que resulta central el pecado original, el reconocimiento de la imperfeccion y maldad
originarias del hombre. Sin esta antropologia pesimista dificilmente podria mantener que la enemistad constituye una
realidad insuperable y la esencia de lo politico. Esta es la razén por la que Schmitt puede ser considerado —si utilizamos la
terminologia de Voegelin— el gran tedrico de la sociedad cerrada, el realista enemigo de cualquier tipo de cosmopolitismo,
incluido el ecumenismo del autor de La nueva ciencia de la politica. Es més, en ocasiones aparece como el defensor del
Estado total como solucion a los problemas modernos surgidos en el seno de la sociedad civil, alli donde se deja libre curso a
las pasiones humanas. En cambio, Voegelin parte de una antropologia mas optimista, ya que piensa que el hombre siempre
puede tender hacia el bien y detener la deriva gnostica de la modernidad. Por ello, en contra de Schmitt, identifica la politica
con la teoria sobre la sociedad abierta y universal.

Ciertamente, Voegelin coincide con los antinormativistas alemanes (Leibholz, Schmitt, etc.) en distinguir entre
representacion privada o Vertretung y la publica o Reprdsentation. Como ya sabemos, esta tlltima implica hacer presente una
idea ausente y afirmar la prioridad de la institucion representativa sobre la norma. Schmitt y Voegelin coinciden en que la

relacion entre el representante y la idea ausente no es de adecuacion o de simple supresion de la trascendencia, es decir,

88 3 Francisco Javier Conde sefiala a este respecto que el nacional-socialismo no vacila “en sustituir la doctrina de la representacién por el
principio de identidad entendido de forma casi biologica.” (F. J. Conde, “Representacion politica” [1945], en Escritos y fragmentos politicos I,
Instituto de Estudios Politicos, Madrid, 1974, p. 442). El mismo Fiihrer “no es propiamente ‘representante’ del pueblo o de la voluntad general,
JuLIo sino que esa voluntad estd en ¢l ‘presente’ efectivamente.” “La voluntad general es a manera de un fluido que ‘irrumpe’ en el Fiihrer y en él se
2012 clarifica y transforma en voluntad historicamente objetiva.” (Ibidem, p. 443).
** E. Voegelin, Die politischen Religionen (1938). He manejado la edicion francesa: Les religions politiques, Les éditions du Cerf, Paris, 1994.



Antonio Rivera Garcia | Representacion y Critica de la Modemidad en Voegelin y Schmitt

ambos aceptan la necesidad de una tension entre los dos planos. Pero, en el pensamiento politico schmititano, lo ausente es
esa idea de orden o de pueblo que el soberano debe actualizar a través de su decision, con el objeto de superar la originaria
situacion excepcional. Lo ausente se identifica con un orden que tiende a ser cerrado porque se piensa que toda critica
desemboca en conflicto social. En cambio, para Voegelin, lo ausente es la idea concebida como un ser trascendente (Dios,
justicia, verdad) que permite criticar a todo soberano y orden politico. Podemos comprender ahora por qué le parece que La
teoria de la Constitucion es una obra en la que Schmitt muestra una clara incapacidad para salir de la inmanente forma
politica estatal y para criticar las instituciones que son obedecidas en cada momento®”.

La diferencia entre la representacion existencial y la trascendental centra toda la argumentacion de la nueva ciencia politica
de Voegelin. Esta claro que este filosofo ha menospreciado la denominada representacion constitucional, la que coincide con
los modernos gobiernos o con los poderes legitimados democraticamente. Nos parece, sin embargo, que también puede
hablarse en la modernidad de un proceso, aun inmanente, de diferenciacion que permite detener la deriva totalitaria de la
representacion existencial. No faltan los filésofos que, como el neofederalista Bruce Ackerman, desde la mas pura
inmanencia, sin necesidad de acudir a una teologia politica, defienden una estricta separacion entre el representante y el
sujeto representado. A esta nueva representacion la denomina Ackerman semiotica porque el Parlamento y demaés
representantes no son mas que un simbolo y no la misma cosa representada. De este modo nunca puede afirmarse que las
asambleas o gobiernos ordinarios hablen en nombre del pueblo, pues los gobernantes pueden equivocarse en cualquier
momento al interpretar la voluntad del representado, e incluso pueden desatenderla intencionadamente.

Por otra parte, tenemos la impresion de que la teoria de conservadores antiliberales como Voegelin o Leo Strauss apunta a
una restauracion del derecho natural clasico. Para ello resulta muy util mantener que la modernidad es una época gnostica y
hostil a la naturaleza en la que se percibe la huella de la divinidad. Mas alla de que sea preciso denunciar el excesivo
mesianismo modermno que ha creido en la disponibilidad ilimitada de la historia, es necesario reconocer que otros fildsofos,
como Blumenberg, han defendido la tesis contraria, que la modernidad deber ser valorada como una superacion exitosa de la
gnosis. En contraste con el fracasado intento medieval de trasladar —mediante la acentuacion del pecado original- la
responsabilidad del mal a la voluntad corrompida de la criatura, la nueva época afirma hasta sus ultimas consecuencias el

valor de la naturaleza humana para fundar una ciencia autbnoma e inmanente.

* E. Voegelin, “Die Verfassungslehre von Carl Schmitt”, en Zeitschrift fiir offentliches Recht, X1, 1931, pp. 89-109.

JuLlo
2012






Jordi Riba | Anti-modemidad y concepcion de lo politico

Anti-modernidad y concepcion de lo politico

Jordi Riba

Universidad Autonoma de Barcelona.

Resumen

Este texto trata de encontrar entre los discursos politico
antimodernos alguno que se pueda admitir como genuinamente
propio; es decir, acompafiante de la modernidad para
“completarla y mejorarla”, o en un sentido mas indiscutible, para
dotar de sentido a un periodo de desconcierto, fruto
especialmente del final definitivo de los grandes relatos que dejan
a la intemperie todas las vastas perspectivas que fueron abrigadas
en la ilustracion. Es posible que por la propia entidad del
concepto antimoderno, visto como un discurso oposicional, este
discurso politico echado en falta no pueda efectivamente darse;
pero, no obstante, si que se originan algunos discursos que cubren
desde una perspectiva no estrictamente politica, ese espacio vacio.

Resumée:

Ce texte cherche  parmi  les discours  politiques
antimoderne quelqu'un qui puisse
véritablement s'avouer comme propres; Cest a dire,
compagnon des  discours modernes pourles «compléter et
améliorer », oudans un sensindéniable de donner sensa une
période de confusion, particulierement du afindes grands
récitsquiles  laissanten  dehors  detous les  larges
perspectivesquiont  étéa  labridanslillustration. 1l  est
possible que par I'nstitution méme du concept anti-
moderne, considéré  comme un  discours d'opposition, le
discours politiquea ne pas manqueren effetne puisse se
cela provient des discours qui
vont du point de vue strictement non politique, que I'espace vide.

produire, mais néanmoins, si

JuLlo
2012






Jordi Riba | Anti-modemidad y concepcion de lo politico

Anti-modernidad y concepcion de lo politico
Jordi Riba

Universidad Autonoma de Barcelona.

En el discurso a veces confuso sobre la anti-modernidad aflora claramente una ausencia: la de un discurso politico propio.
Cierto es que dentro de las concepciones anti-modernas se incluyen discursos contra revolucionarios, conservadores e
incluso de raiz claramente étnica, pero en ningiin caso se reconocen entre ellos un que se pueda admitir como genuinamente
anti-moderno.

Entendida la anti-modernidad en la forma que se ha querido dar a ésta como de acompanante de la modernidad para
“completarla y mejorarla”, o en un sentido mas indiscutible, para dotar de sentido a un periodo de desconcierto, fruto
especialmente del final definitivo de los grandes relatos que dejan a la intemperie todas las vastas perspectivas que fueron
abrigadas en la ilustracion.

Es posible que por la propia entidad del concepto antimoderno, visto como un discurso oposicional, este discurso politico
echado en falta no pueda efectivamente darse; pero, no obstante, si que se originan algunos discursos que cubren desde una
perspectiva no estrictamente politica, ese espacio vacio. Uno de esos discursos bien podria ser el desarrollado por Jean-Marie
Guyau. Este filésofo francés, que en su dia despert6 el interés de Nietzsche, a pesar de no haber escrito ningun texto
especificamente politico, de sus escritos se desprenden formas de aproximacion a lo politico que lo acercan al discurso anti-
moderno, en el sentido anteriormente apuntado de confrontacion de lo moderno como proyecto con lo real.

Esta consciencia de modernidad perdida suscit6 a nuestro filésofo un discurso pionero, que en un texto conmemorativo del
centenario de su obra més representativa Esbozo de una moral sin obligacién ni sancién' se muestra en las palabras de su
autor cuando afirma que : "... la obra de Jean-Marie Guyau aparece hoy a los espiritus antidogmaticos como un breviario de
esperanza.”2

Aunque Kant fue objeto de su interés a través de las traducciones de Jules Barni, es igualmente cierto que los presupuestos
rigurosos y metafisicos del filosofo del imperativo categorico y de sus seguidores franceses se mostraron incompatibles con
la mentalidad del joven fildsofo, que habia visto con asombro como las promesas de un progreso ilimitado del positivismo
fueron barridas después de 1871 por vientos de regresion. Los hechos iban mas alla de las predicciones. Ninguna ley era
capaz de dar cuenta de ellos, pues éstos no obedecian a ninguna regularidad causal, pero se perpetuaban en el establecimiento
de tendencias y moviles contradictorios e irreconciliables.

Frente a la aversion y descrédito de esas concepciones excesivamente dirigistas y autoritarias, Guyau quiso dar cuenta de la
imposibilidad de un poder capaz de dirigir la accion del mundo. Probablemente se habia percatado mucho antes que otros
que el avance de la irreligiosidad producida por el desarrollo de la ciencia, y en particular de las ciencias biologicas, seria
igualmente causa de la caida de las grandes construcciones teéricas. De esta forma de crisis, tal como se define por Guyau

como ausencia de un principio absoluto, ya no era posible esperar una restauracion de las viejas formas y modelos, sino

! Jean-Marie Guyau, Esquisse d une morale sans obligation ni sanction, Paris, Alcan, 1880.

2 Pageard, R. “Pour un centenaire : la sanction vue par un philosophe-poéte”, Droit et Cultures, 8, 1984.

JuLlo
2012



JuLlo
2012

Anti-modemidad y concepcién de lo politico | Jordi Riba

aprender a perdurar permanentemente en ella.

Guyau veia que se enfrentaba a una situacion de desorden nuevo, pero al mismo tiempo, también creia que era capaz de
responder a los espiritus que sentian esa preocupacion, trazando las lineas generales de un terreno comun donde el
pensamiento podria reunirse de nuevo. Se trataba, en concreto, de cambiar las mentalidades para que fueran capaces de
percatarse del hecho que la evolucion material es siempre un primer paso de lo homogéneo a lo heterogéneo. Guyau era de la
opinion que seguir formando las mentes en el mismo plano, dandoles las mismas creencias, llevaba a la humanidad a ponerse
contra de la tendencia principal del perfeccionamiento.

Segun Guyau la pluralidad de doctrinas es una forma efectiva de ver la realidad. Esta diversidad se debe a la diversidad que
existe en la labor intelectual, tan necesaria como lo es la division y la variedad en las labores manuales. Esta division del
trabajo es la condicion de toda riqueza. El pensamiento nunca habia estado tan dividido como ahora, afirma Guyau con la
satisfaccion que le produce que este hecho ha favorecido el final de la época en que la humanidad fue victima de las mismas
supersticiones, dogmas y mentiras, conseguidos mediante la coercion y el miedo. Ahora se revela como necesario encontrar

una nueva forma de actuar mas acorde con estos nuevos tiempos, lo que le llevo a escribir:

"Bienaventurados entonces aquellos a quienes hoy un Cristo pudiera decirles: ‘Hombre de poca fe...', si eso significara:

. ,. - . .. . . 3
hombres sinceros que no queréis auto engafiaros y cuidar vuestra dignidad de seres inteligentes.”

Y ello en un espacio en el cual todas las hipdtesis sean legitimas, tanto en el ambito de la religion, como en el de la politica,
precisamente porque crean que nunca la poseeran en su conjunto. Que tienen fe suficiente para encontrar esa parte siempre,
en vez de reposar y llorar su pérdida. Y, en cualquier caso, afirmar categdricamente que no debemos creer que con la
desaparicion de la religion, la humanidad, libre del deber categorico, de repente se lanzara hacia un ateismo y el escepticismo

moral radical.

La metafora del Leviatan

Una buena metéfora, despeja la mente

(Wittgenstein)

Guyau se ayudo6 de una metafora para representar la concepcion de su pensamiento, que pusiera en cuestion el orden de lo
moderno, que lo confrontard como proyecto con el orden de lo real. Bajo la metafora del Leviatan, expuesta al final de su
libro Esbozo de una moral sin obligacion ni sancion, Guyau fue capaz de decir lo que otros probablemente pensaron, pero no

se atrevieron a expresar: la fragilidad del vinculo entre lo pensado y lo real.

"Ninguna mano nos dirige, ningun ojo vela por nosotros, el timoén esta roto desde hace largo tiempo o mas bien nunca lo

3 Guyau, Esquisse... p. 170 (t. d. a.)



Jordi Riba | Anti-modemidad y concepcion de lo politico

hubo, hay que construirlo: es una gran tarea, y esta es nuestra tarea. "*

Guyau, es cierto, aporta una vision diferente de la metafora del naufragio’ y eso le acerca a formas anti-modernas del
discurso politico. Si la modernidad politica se encuentra representada por la idea de progreso, la anti-modernidad es la
politica sin fundamento. Asi lo muestra Guyau en su metafora: ninguna tormenta amenaza la navegacion, sino que es la falta
de timén lo que hace ir al navio a la deriva. Pero también, en la metafora de Guyau, con o sin timén, no hay ninguna
posibilidad de encontrar tierra firme o refugio. El pascaliano "estamos embarcados" se convierte en estado perpetuo.

El discurso politico de la anti-modernidad es, como ya ha sido apuntado anteriormente, la revelacion del desconcierto de la
modernidad ante la imposibilidad de la realizacion de los grandes relatos. Por ello, se hace coincidir por un lado con la crisis
de la razén y el final de la idea de progreso y por otro con el advenimiento de la filosofia de la accion. El mar es concebido
por nuestro filosofo, a la amanera de Arendt, como el exterior del Jardin y el pequefio Socrates que observa es la imagen de
la humanidad enfrentada al gran problema de la ausencia de referentes representado en la metafora de Guyau de la falta de
timon para dirigir el barco. No hay efectivamente un discurso politico, ni lo pude haber, como no hay un timén que dirija la
nave. Y frente esta inexistencia, el discurso de Guyau aparece como fructifero pues al mismo tiempo que presenta el lugar
vacio desde donde construir el timén, afirma que solo se puede construir desde las individualidades solidarias. El todos Uno.
Guyau introduce por esta via la accion como expresion de vitalidad, que convierte al espectador en actor. Su misioén ya no
serd técnica: conduccion de la nave para alejarla del naufragio, sino que devendra politica: eludir la deriva en la que la

humanidad se encuentra sumida en ausencia de principios rectores:

"El agente moral desempeiia aqui el mismo papel que el artista: debe proyectar fuera las tendencias que siente en si, y

. . 6
construir un poema metafisico con su amor."

Hay en la metafora de una invitacion obligada a la construccion permanente que se funda en la antropologia. Los humanos
son concebidos por Guyau como energia que debe gastarse. Gracias a esa expansion vital, intuicion del propio Guyau, los
humanos pueden y deben luchar contra ese estado de deriva originario. La fertilidad vital viene en substitucion, en el
pensamiento de Guyau, de los discursos finalistas y determinista anteriores. Todo esto, en el curso de pocos afios, sera
ratificado y desarrollado por Simmel, incidiendo en el hecho que tampoco existe garantia alguna de éxito en este proyecto.

Podemos decir que el discurso de Guyau, en este sentido no es el discurso de la tranquilidad, de la ataraxia. Que se aparta de
los escritos clasicos para remarcar la existencia frente a los discursos esencialistas, y que la unica realidad es la deriva, a la

que Guyau designara con el nombre de anomia y que frente a la cual solamente resta la opcion de la lucha.

4 Guyau, J-M, Esquisse..., p. 222

5 Ver Blumenberg, H. Naufragio con espectador, Madrid, Visor, 1995.
JuLlIO
6 Guyau, Esquisse...p.161. 2012



JuLlo
2012

Anti-modemidad y concepcién de lo politico | Jordi Riba

La anomia como sentido de lo politico

La anomia frente a otras formas de entenderla, es concebida por Guyau como la forma que describe un mundo sin referentes.
Guyau aceptar aquello que fue rechazado ya en su tiempo y sigue siendo negado por muchos en la actualidad: el caracter
profundamente disparatado del mundo actual.” Y eso es lo que los filosofos que trataron en la época de la obra de Guyau no
supieron distinguir, demasiado preocupados como estaban por poner fin a la metafisica, por la importancia de las ideas
socioldgicas, y por el crecimiento de biologismo.

Nuestra época, en cambio, sustraida a esos debates de finales del siglo XIX, puede entrar con mas vigor y comprension en el
pensamiento del filosofo de vida breve, que lamentablemente no tuvo tiempo suficiente para completar su labor, y por lo

tanto, como se indica Duvignaud:

"No podemos saber cudl habria sido el desarrollo que Guyau hubiese dado a esta idea en caso de haber vivido. De ésta
guardamos unicamente la imagen del caracter creador de los fendmenos de la anomia, de una libertad que busca con
dificultad abrirse camino a través del peso de las sanciones, de las obligaciones, y de un gran legado de culpabilidad

.. 3
religiosa."

Guyau en clara referencia a su tiempo, afirmé que sus contemporaneos filésofos ya estaban a favor de otro tipo de moral,
diferente a la de Kant demasiado estricta, pero todavia demasiado cerca a ojos de Guyau de las morales religiosas ritualistas,
donde la ausencia de un ritual especifico es sinonimo de sacrilegio, olvidando en demasia el fondo en favor de la forma. Es,
segiin Guyau, una especie de despotismo moral, que querria gobernarlo todo. Se trata de aquello que Benjamin Farrington
cuenta de Epicuro que se manifesto en contra de Platon, porque éste tltimo habia impulsado una nueva religion basada en el

culto mitico del cielo, y porque la religion no es otra cosa que la forma de mantener las personas inmersas en el miedo.

"Pero el miedo mas eficaz, como por ejemplo el de la otra vida, a veces pierde su fuerza y da paso al escepticismo, como en
el caso de Democrito. Por eso, en los didlogos sobre la politica, Platon abandona los argumentos y se adhiere a la legislacion.
La creencia en la inmortalidad se afirma en la constitucion. El incrédulo se convierte en la herejia y debe ser penado con la

muerte. "’

Guyau se opone a este tipo de ley que Kant también representa, y a los requisitos de la pseudo-religiosas que buscan
atribuirse la responsabilidad moral de cada individuo, negandole la capacidad de producir sus propios hipotesis y
obligaciones para su logro. Las grandes ideas, sostiene Guyau, ya no son necesarias para agitar a la gente, es suficiente con

formular una hipétesis y ser capaz del sacrifico maximo para lograrla. El entusiasmo sustituye a la fe religiosa y a la ley

7 Mugnier-Pollet, Ch. “Pour une éthique probabilitaire d’aprés J-M Guyau »,Revue universitaire de science morale ,Ginebra,
1966, p.41.
8 Duvignaud, J. Herejia y subversion, Barcelona, Icaria, 1990, p. 81.

o Farrington, B. The faith of Epicurus, Londres, Weinden and Nicholson, 1967, p. 136



Jordi Riba | Anti-modemidad y concepcion de lo politico

moral. La elevacion del ideal a conseguir remplaza la energia de la creencia en su realidad inmediata. Cuanto mas se
encuentre lejos el ideal a conseguir, mas el deseo de lograrlo aumentara.

Segun Guyau, para tal realizacion se produzca no hay que concentrar la mirada en el futuro o en el pasado, sino que hay que

hacerlo dentro de uno mismo, ver las fuerzas que piden ser gastadas, y actuar. Si hay una correspondencia entre
pensamientos y acciones es que el pensamiento es en realidad la expansion de la actividad. Mientras que los sistemas mas
antiguos representaban unicamente una tension en la actividad interna, en el presente enfrentamos un término medio entre
situado entre escepticismo y fe, entre la incertidumbre y la afirmacion categorica. A través de la accion aquello que se
muestra como incierto puede convertirse en realidad. Guyau no pide creer ciegamente en un ideal, sino trabajar, teniendo fe
en ¢él, en pro de su construccion.
La vida esté llena de incertidumbres, es cierto, se desconoce qué pasara en el futuro, pero por la accion se funciona, se
trabaja, se emprende. La actividad nos rebosa de futuro. Gastamos energia sin la sensacion de que se esta llevando a cabo un
desperdicio inutil, o podemos imponernos restricciones porque esperamos que el futuro nos recompense. Guyau sostiene en
efecto que la incertidumbre nos oprime por todas partes es una certeza en ella misma, y que constituye la base de nuestra
libertad. Es el fundamento de la moral con todos los riesgos especulativos. El pensamiento se ejecuta antes que ella, con la
organizacion de la actividad en el mundo y de cara hacia el futuro. Creemos que somos los amos del infinito, porque nuestro
poder no es equivalente a ninguna cantidad dada, cuanto mas se actiia, mas se espera obtener.
La anomia se explica por este proceso de singularizacion que la humanidad vive. No hay lugar para el lamento, sino por el
contrario, hay que construir un pensamiento que tenga en cuenta ese cambio. Si se acepta que tal proceso de
individualizacion afecta también a las teorias filosoficas, debemos formularnos la siguiente pregunta: ";Qué doctrina puede
ser designado hoy como universal?"'’ La anomia define la singularidad de la teorfa que ya no puede ser concebida como lo
ha sido previamente. Guyau a este respecto, sefiala que el verdadero mandato es aquel que nos damos a nosotros mismos no
en nombre de ningin alto mandamiento, sino en nombre de un principio particular superior a todo mandamiento. Este
principio, por lo tanto, va mas alla de la idea de la disciplina, de la ley y del Estado. La tinica regla valida es aquella que toma
en cuenta los hechos; es decir, que los seres estan dotados de sentido y pensamiento, y que esta especificidad es la realidad y
la esencia de nuestra naturaleza. Este es el punto de partida para la explicacion y la creacion de una politica.

Es, tal vez, en la polémica que enfrenté a Guyau con Durkheim, respecto a la anomia que se puede explicar mejor el
significado politico de la idea de Guyau. Por supuesto que en 1893, Durkheim no fue el tinico en rechazar la anomia Guyau.

Maurice Blondel en su tesis de doctorado, sin nombrarlo, critico lo que llamo "esteticismo".

"[El esteticismo] probablemente marca un paso mas en el desarrollo de la anomia individual y moral. [...] Su doctrina es no
tener ninguna, y lo es. [...] Su propésito, como una sola, es reemplazar la dogmatica intelectual por una anarquia estética, y el

. . , . . 11
imperativo moral por una fantasia infinita."

La idea de la anomia en Guyau se refiere, como ya se menciono, a la falta de ley fija, y a la ausencia de una organizacion

10 Duvignaud, op. cit., p.22
1 Blondel, M. De I"action, Paris, 1893.

JuLlo
2012



JuLlo
2012

Anti-modemidad y concepcién de lo politico | Jordi Riba

natural y juridica. En palabras de Jean Duvignaud que ha estudiado el cambio social como el fundamento de la sociedad
humana, y dice que es esencial tener en cuenta que los hechos de la anomia, se sitian alla donde se han establecido brutales
cortocircuitos entre los distintos discursos politico-literarios, causando configuraciones inusuales, aun no conceptualizado, y

siempre caducas.

"Si la palabra ‘anomia’ posee un sentido, designa las manifestaciones ‘inclasificables’ que acompafian el dificil transito de un
género de sociedad que se degrada a otro que la sucede en un mismo periodo y que atin no ha cobrado forma. Estamos en la

12
esclusa.”

Entonces podria parecer que la anomia pertenece a tiempos de crisis que ocurren en el curso de la historia de las sociedades y
que permiten la consecucion de los cambios sociales. Y también podria parecer que no es un hecho sin precedentes hablar de
crisis en la filosofia, ya que siempre se ha mantenido que el pensamiento filosdfico se encuentra desde siempre, instalado en
una crisis permanente. La diferencia es con respecto al periodo estudiado, que todos los demas han sido continuados por
otros periodos en los que un nuevo sistema se instauraba con el deseo explicito de permanencia. Estos nuevos periodos
dotaban, aunque de manera provisional, de una estabilidad perdida. Bien al contrario, el periodo en que Guyau habia
desarrollado su obra, se han producido una serie de hechos, que llevan a pensar que esta crisis tiene aspectos diferentes a las
crisis precedentes, hasta el punto de poder afirmar que esta crisis esta dotada de un caracter definitivo.

Guyau vio, en primer lugar, que la individualizacion progresiva de las creencias es un proceso inevitable y, a la vez,
deseable. La anomia se propone, en este sentido, como un objetivo hacia el que tiende y debe tender la evolucion de la

humanidad.

"Desafortunadamente, o afortunadamente, cuanto mas la raza humana progresa, mas diferencias se producen; cuanto mas
civilizados son los humanos, mas diversos son entre si. Y esta ley que rige el mundo de los humanos gobierna también el
universo en su conjunto: ¢no son los utilitaristas y los mismos positivistas que han puesto de relieve la gran ley de la

., . .., 13
evolucion y la diferenciacion? "

La anomia es, en efecto, creadora de nuevas formas de relaciones humanas, de autonomias distintas de aquellas que poseen
para constituirse patrones de referencia establecidos, por ello abiertas a la creatividad. El resultado no es el que Durkheim
preveia, ni un desorden estadistico, sino que alienta al individuo a la sociabilidades, que le eran hasta ahora desconocidos,
entre ellos la creacion artistica es la més alta.'*

Duvignaud también da en su libro Herejia y subversion una interpretacion propia de la anomia en un sentido mas cercano a
Guyau habia querido desarrollar cuando dice que el hombre produce a si mismo a través de formas de sociabilidad, y que

escapa a la normas de la moral que se define por el respeto de las reglas o una conciencia colectiva elevada a la categoria de

12 Duvignaud, op. cit., p.13
13 Guyau, La morale anglaise contemporaine, Paris,Alcan, 3% ed., 1895, p.236 (t. d. a.)

14 Duvignaud, op. cit, p. 13



Jordi Riba | Anti-modemidad y concepcion de lo politico

la razén, una trampa que Durkheim, segun €1, no supo evitar.

Los caminos de lo politico

No existe un objetivo, pero no hay camino:
Lo que llamamos camino es dilacion.

(Kafka)

Guyau ha desarrollado su teoria basada en tres supuestos. En primer lugar, como ya se indic6, la premisa de una afirmacion
del yo individual, juez inico de su propia vida. Nuestro autor imagin6 una sociedad en proceso de construccién permanente
en la que el individuo seria el principal agente de transformacion. En segundo lugar, la idea de que la parte social, presente en
cada individuo, lo vincula inequivocamente a la especie humana, siendo la solidaridad el nombre de esta condicion
particular. Por tltimo, Guyau considerar que la historia es una secuencia de acciones que a veces puede superar la

adversidad, pero también requieren, en otras ocasiones, la aceptacion de lo inevitable.

"La moral de hoy, ha comprendido su propia incapacidad parcial para resolver anticipada y absolutamente la vida humana en
su totalidad; permite un mas amplio ambito a la libertad individual; y s6lo en casos muy limitados y en los que se ven

. .. . . . . . . 15
comprometidas totalmente las condiciones necesarias de la vida social mantiene su intervencion. "

El pensamiento de Guyau sen encuentra, como también se ha subrayado, por delante de su tiempo, por el mero hecho de que
la accién moral toma la delantera a la acciéon misma. De tal manera que, si el problema moral es s6lo del individuo, el
principal problema de la filosofia es la de la libertad. Hay dos enfoques posibles para dar respuesta a este problema, apunta
Guyau en sus escritos: o bien entendemos la libertad como Kant la entendia, o bien disponemos que siga sin obstaculos la
direccion normal de la voluntad. El problema entonces seria determinar cudl es la direccion de la voluntad. Guyau la ha
encontrado mediante los que €l nombro como equivalente del deber.

El primero de esos equivalentes corresponde a un sentimiento muy caracteristico de la época en la cual escribe Guyau y que
después ha sido plasmado por Deleuze en su obra Périclés y Verdi: "Poder, también se llama libertad”'®. En efecto, para
Guyau, como para toda la tradicion que sigue esta concepcion de la filosofia, la libertad, vista como conciencia de nuestra
fuerza interior, es la que infaliblemente conduce a la accion. Deleuze se pregunta, en este mismo libro, ";Coémo pasar al acto,
y cudl es el acto de ese poder? A lo que responde: "El acto, es la razon.” '’

De ahi que Guyau, obviamente, debido a la influencia que las ideas tienen en nuestras acciones, lo conciba como el segundo

equivalente del deber. El cree que los mdviles externos no poseen la capacidad de intervencion suficiente para activar el

mecanismo interno del pensamiento y de la vida. Guyau debe en gran parte esta idea a Taine, desarrollada en su obra De

15 Guyau, Esquisse..., p. 170.
1S Deleuze, G. Périclés et Verdi, Paris, Minuit, 1988, p.9
"7 Ibidem, p.9

JuLlo
2012



JuLlo
2012

Anti-modemidad y concepcién de lo politico | Jordi Riba

Vintelligence'®, y que es expuesta ampliamente por Deleuze:

"Vamos a entender que la razén no es una facultad, sino un proceso, es precisamente para actualizar una potencia o crear una
materia. Hay un pluralismo de la razén, porque no tenemos ninguna razon para pensar que la materia o el acto como Unico.
Se define, se inventa un proceso de racionalizacion cada vez que se establecen relaciones humanas en cualquier asunto en

cualquier conjunto.

El tercer equivalente concebido por Guyau es aquel por el cual nos aproximamos a los demas. Los placeres mas elevados son
mas comunicativos sefiala nuestro autor. Este muestra como la transicion desde el egoismo al altruismo se produce a través
del placer de riesgo. Queremos probar y sentirnos responsables de nuestras propias acciones. Guyau, sin duda, tenia presente
las palabras escritas por Stuart Mill en su Autobiografia’’, en un pasaje que recuerda claramente lo que Séneca escribid, "hay

21

que vivir para los otros, si quieres vivir para ti mismo""', en el cual relata la manera como descubrid el camino hacia la

felicidad después de tantos intentos fallidos que fueron por ello causa de muchos dolores y sufrimientos.

"No dudaba en la conviccion de que la felicidad es la prueba de todas las normas de conducta, y el fin que se persigue en la
vida. Pero ahora pensaba que este fin so6lo puede lograrse no haciendo de él la meta directa. Sélo son felices, pensé, los que
tienen la mente fijada en alglin otro objeto que no sea su propia felicidad, por ejemplo, a la felicidad de los demas, la mejorar

de la condicion de la humanidad, o, incluso, algun arte o proyecto que no se persiga como un medio, sino como un fin ideal.
n22

La moral basada en los hechos comporta como consecuencia de que la vida tiende a mantenerse y aumentar en todos los
seres, en primer lugar, inconscientemente y, a continuacion, de forma reflexiva. Incluso si la vida es la forma primitiva y
universal de todo bien deseado, no se sigue que el deseo de la vida agote la idea de lo deseable, con todos los conceptos
metafisicos y misticos que ello implica. Por lo tanto, es necesario distinguir entre lo deseado y deseable. Guyau concluye asi
su andlisis de los equivalentes del deber marcando la imposibilidad de establecer una moral dentro de los limites empiricos.
Incluso si no podemos hablar de deber, dado que la moral cientifica no puede prescribir en nombre del deber, sin embargo,
nos sentimos impulsados por nuestro deseo de riesgo en del pensamiento del que emergen las supuestos sin los cuales los
humanos no se podrian desarrollar fAcilmente en una sociedad que tiene tantas contradicciones.

Nuestro fildsofo considera, por ello, que es necesario ir mas alla de la experiencia y formular hipdtesis personales, sin que

ello conduzca a un sistema que podria adoptar la forma de una doctrina metafisica que pueden imponerse universalmente a la

18 Taine, H. De [’intelligence, Paris, Hachette, 1870.

" Deleuze, op. cit., p.9.

2 Stuart Mill, J. Autobiografia, Madrid, Alianza ed. 1986
*! Séneca. L. Carta XLVIII

22 Stuart Mill, op. cit., p.148



Jordi Riba | Anti-modemidad y concepcion de lo politico

razén humana®®. Para Guyau, la creacion de valores es el riesgo metafisico del pensamiento, la incertidumbre que nos oprime
es nuestra nica certeza y el fundamento de nuestra libertad. Esto es lo que Deleuze sefiala cuando escribe: "El acto en si,
siendo relacional, es siempre politico. La razon vista como proceso es siempre politica.” **

Guyau establece que el contenido de la moral empirica es esencialmente condicional y que solo se puede prescribir un
desarrollo de la vida en todas sus direcciones. Pero como se ha destacado ya, algunos individuos sacrifican sus vidas por una
mayor solidaridad, y es por lo que Guyau se hace la pregunta de como se puede prescribir un sacrificio vital en aras de un
altruismo exaltada dificilmente justificable. Guyau llega a justificarlo mediante el andlisis del riesgo y del placer que el
peligro produce. En ambos casos, establece una distincion entre el riesgo en la accion y el riesgo en el pensamiento.

El ser humano, guidndose solo por la experiencia, permanece en la ignorancia y por lo tanto debe aventurarse a hacer
formular hipétesis de tipo metafisico. La humanidad entera lo ha hecho cuando se inventaron los dioses y las ideologias, pero
no se ha mantenido fiel a la fertilidad que animan estas construcciones ficticias. El ser humano ha abolido el caracter
hipotético de estos edificios y los ha erigido en dogma. Se trata de la actitud religiosa que transforma lo especulativo en
dogmatico y que es el resultado de un principio de la conversacion, que suprimid el halito espiritual que la actividad
hipotética posee®. El espiritu dogmatico, dominado por su propia certeza, quiere también imponer sus ideas a todos los
similares, cosa que conduce al dogmatismo social, la intolerancia y el gobierno fanético de las mentes®®.

Guyau no esta de acuerdo absoluto con esta forma dogmatica de comprender el conocimiento, y propone una solucion que
permita superar la ignorancia natural que la moralidad empirica comporta; y, al mismo tiempo, que le hace imposible caer en
la intolerancia y el fanatismo. Algunos autores, como el ya mencionado Duvignaud, hacen del exceso de tecnificacion
responsable de haber creado un cierto abatimiento, cuando el placer de la hip6tesis se ha visto sustituido por la frialdad de los
conocimientos técnicos. Guyau ya habia percibido un fenémeno similar cuando expresé la necesidad de construcciones
hipotéticas, en su quinto equivalente del deber, donde las visiones del mundo diferente, a veces incompatible entre si, se
presentan en forma natural. El riesgo metafisico radica en el establecimiento de valores desde la incertidumbre que nos
oprime por todos lados. Esta es a la vez una certeza para nosotros y el fundamento de nuestra libertad. La duda Guyau no era
entonces, sindnimo de la desesperacion, sino muy por el contrario, siempre quiso creer en lo mejor, en la fuerza de los
ideales, en el hecho de que el mundo es mas rico cada dia fruto del esfuerzo de todos; en el hecho de que en tltima instancia,

apesar de todo, la vida vale la pena ser vivida.

2 Simmel desarrolla ampliamente esta cuestion en su ensayo titulado “Das individuale Gesetz”. Ver la edicion castellana,
Simmel. G. La ley individual y otros escritos, Barcelona, Paidds, 2003.
2 Deleuze, op. cit., p.9.

» Guyau, J-M., I'Irréligion de I’avenir, Paris, Alcan, 9° ed. 1904. p.109-111.

JuLlo

 Guyau, Esquisse...p. 168 i Guyau, {'Irréligion... p. 103-116. 2012






Las Relaciones Peligrosas de Hannah Arendt:

Revolucién y contrarrevolucion politicas en el discurso antimoderno
Lucia Fernandez-Flérez (Universidad Autonoma de Madrid)
Juan Carlos Orejudo Pedrosa (Universidad Autonoma de Zacatecas)

Resumen

En este ensayo analizaremos el pensamiento politico de
Hannah Arendt, considerado como una de las criticas mas
relevantes a la modernidad; su relacion con las corrientes
anti-racionalistas y anti-ilustradas del siglo XX, su relaciéon
con Heidegger y el existencialismo politico de Carl Schmitt.
Nos enfocaremos en las obras donde se pone de manifiesto
la postura anti-moderna de Hannah Arendt, principalmente,
en su obra titulada Sobre la Revolucién.

Abstract:

In this essay, we will analyse Hannah Arendt’s political
thought, considered as one of the most interesting criticism
of modernity; taking into account her relationship with
Heidegger and Carl Schmitt political existentialism. We will
focus on Hannah Arendt’s works where we can see more
clearly her opposition to modernity, mainly on her book
called On Revolution.

JuLlo
2012






Lucia Fernandez y Juan Carlos Orejudo | Las Relaciones Peligrosas de Hannah Arendt: Revolucion y contrarrevolucion politicas en el discurso antimoderno

Las Relaciones Peligrosas de Hannah Arendt:

Revolucién y contrarrevolucion politicas en el discurso antimoderno

Lucia Fernandez-Florez (Universidad Autonoma de Madrid)
Juan Carlos Orejudo Pedrosa (Universidad Autonoma de Zacatecas)

En este ensayo nos proponemos analizar el discurso anti-moderno de Hannah Arendt, y la singularidad de esta
pensadora politica del siglo XX, no sélo por la originalidad y la independencia de su pensamiento como han
destacado tantos autores (Margaret Canovan, André Enegren etc..)' sino sobre todo por haber entrelazado e
imbricado su pensamiento con diversas corrientes anti-modernas europeas que vuelven a surgir con fuerza a partir
de la primera mitad del siglo XX: diversos discursos que irrumpen contra la modernidad democratica,
concretamente, contra los ideales modernos que conectan con la Ilustracion, los principios de la igualdad
democratica, la declaracion de los derechos humanos proclamados por la Revolucion Francesa. Hannah Arendt no
es ajena a los intelectuales europeos, especialmente de origen aleman, que rompen con los ideales ilustrados
(Heidegger, Jiinger, Schmitt, etc..) cuyas ideas extremadamente influyentes, determinantes y estimulantes para la

época, quizas podemos calificar -desde cierta distancia historica- de peligrosas, incluso de arriesgadas.

! Enegren, André, La Pensée Politique de Hannah Arendt, p. 9: “Hannah Arendt no pertenece a nadie. La singularidad de su
reflexion ha logrado abrir un dominio de interrogantes que han hecho estallar en pedazos los yugos dogmaticos en los que su
pensamiento podria haber encontrado un asilo tan comodo como seguro. Pero esta originalidad también le ha condenado a una
paradojica soledad. (....) Confinada en los margenes de la ciencia que se entrega a la ciencia positiva, una teoria politica que se
separa decididamente del camino trazado por las ciencias humanas (....) Los fildsofos, por su parte, se han mantenido sordos
respecto a una obra que se propone menos hacerse cargo de los fundamentos del saber que espiar el siglo, el ruido y la
germinacion del tiempo (O. Mandelstam). (...) Alemana por tradicion, es la republica americana de 1776 la que elige como
paradigma; judia, se gana la reprobacion de una gran parte de la comunidad judia; liberal reaccionaria a los ojos de ciertos
lectores del Sistema Totalitario, ella inspira, sin embargo, las visiones democraticas del Free Speech Movement de los
estudiantes de Berkeley. “Conservadora a la manera de E. Burke, si creemos a G. Steiner, su utopia “anarquizante” hace de ella,
segun H. Morgenthau una fiel discipula de Rosa de Luxemburgo”. Véase También, Canovan, Margaret, Hannah Arendt, a
Reinterpretation of her Political Thought, p. 3-4: “La excepcional originalidad de sus ideas constituye por si misma una fuente
constante de malentendidos. La originalidad parece haber sido algo que ella nunca busco o notificd, sino mas bien aquello que
no podia evitar. Su intencion, con la explicitud que implica el compromiso, era a menudo fenomenoldgica, lo cual consiste en
tratar de ser fiel a la experiencia (...) Es en este espiritu que tratd de recuperar las experiencias politicas de la pluralidad, las
cuales habia sido oscurecidas y distorsionadas, segun ella, por la influencia de la filosofia platénica. En conexion con esta
humildad fenomenoldgica, no obstante, aparece otro acercamiento, aparentemente diferente, a los tesoros del pasado, que
describi6 en uno de sus mejores ensayos sobre su amigo Walter Benjamin. Benjamin habia sido un fanatico coleccionista de
fragmentos y aforismos (...) se refirié a ¢l como un “pensador poético”. Arendt meditd sobre la cancion de Shakespeare Full
fathom five, y en el pescador de perlas que rescata en las profundidades del pasado los restos que han sufrido un cambio radical.
El propésito del pescador no es tanto escarbar en el fondo del mar, sino curiosear libremente en lo rico y lo extrafio, las perlas y
el coral en las profundidades, guiada por la creencia de que el proceso de decadencia es al mismo tiempo un proceso de
cristalizacion”. Hannah Arendt cita el famoso extracto de La Tempestad, 1,2 (15) de Shakespeare en su obra La vida del
espiritu, p. 242:”Tu padre yace enterrado bajo cinco brazas de agua; / se ha hecho coral con sus huesos;/ lo que eran ojos son
perlas. Nada de ¢l se ha dispersado; / sino que todo ha sufrido la transformacion del mar / en algo rico y extrafio”. Al igual que el
pescador de perlas y del coleccionista de aforismos (Walter Benjamin), Hannah Arendt bucea en los hechos histéricos, sin una
idea previa, sin un plan racional preconcebido. Profundizando a través del hilo narrativo en los diferentes hechos o
acontecimientos modernos, Hannah Arendt no sigue un argumento que permita establecer conexiones causales, sino una historia
fragmentada en varias piezas aparentemente inconexas (el antisemitismo, el imperialismo, la maquina burocratica) que
finalmente cristalizaron en los totalitarismos o sistemas totalitarios.

JuLlo
2012



Las Relaciones Peligrosas de Hannah Arendt: Revolucion y contrarrevolucion politicas en el discurso antimoderno | Lucia Fernandez y Juan Carlos Orejudo

A partir de la obra de Seyla Benhabib titulada La Reluctante Modernidad de Hannah Arendt, se ha reforzado
entre los intérpretes una lectura anti-moderna del pensamiento politico de Hannah Arendt. La fuerte vinculacion de
Hannah Arendt con el pensamiento anti-moderno del siglo XX ha sido ampliamente estudiada y debatida,
convirtiéndose actualmente en una de las claves interpretativas de la obra de Hannah Arendt. Este ensayo no
pretende ir en contra de estas interpretaciones que asocian a Hannah Arendt con el pensamiento anti-moderno, no
obstante, también es preciso notar que la misma autora se esforz6 durante su vida, en su periodo de exilio a Estados
Unidos tras huir de la persecucion nazi, por establecer, a través de sus obras, un distanciamiento tanto filosofico
como afectivo respecto a su maestro Heidegger, respecto a la cultura alemana, incluso respecto a la gran filosofia
alemana que parte de Kant: el Idealismo Alemén, Hegel, Marx, asi como de Nietzsche hasta el existencialismo
heideggeriano. Una cuestion debatible seria si realmente consiguié distanciarse de la cultura alemana, y
concretamente, de la influencia de su maestro Heidegger.”

El pensamiento anti-moderno de Hannah Arendt, en primer lugar, debe comprenderse como una respuesta al
fracaso de la Ilustracion, el cual pudo vivir y experimentar la autora de manera intima y personal a través de la
politica de exclusion de los judios de la cultura y de la sociedad alemana con el auge del nazismo.’ El 14 de octubre
de 1906, naci6 Hannah Arendt en Konigsberg, como subraya Ernst Gellner, donde lucio en todo su esplendor la
antorcha de la Ilustracion a través de Inmanuel Kant y de Moses Mendelssohn.* Hannah Arendt pertenece a una
familia de judios asimilados a la cultura alemana, a una familia judia cultivada en los ideales de la Ilustracion.’ Es
precisamente como judia alemana y su decisiva experiencia con el nazismo lo que despertara su interés por la
cuestion politica. En palabras de Margaret Canovan: “En torno a 1930, le parecié claro a ella que a pesar de su
distancia respecto a la religion, a la cultura y al idioma judio, ella era a los ojos del mundo no una intelectual de la
cultura alemana sino una simple judia”.®

En el ensayo titulado “La Ilustracion y la cuestion judia” Hannah Arendt analiza desde autores como Lessing y
Mendelssohn, principalmente, uno de los temas centrales del pensamiento anti-moderno, desde Herder a Burke: el

conflicto entre la historia y la razoén.” La razon ilustrada implica una superacién de las particularidades y

2 Wolin, Richard, en “Hannah Arendt: Kultur, “irreflexion” y envidia de la Polis”, en Los Hijos de Heidegger, p. 69: “Arendt
no solo tenia un problema judio, tenia también un problema Heidegger. En muchos sentidos los dos estaban integramente
vinculados entre si”. Ademads del problema judio, y del problema Heidegger, Hannah Arendt se enfrenta a través de su obra al
problema de la modernidad.
> Ibid, p. 74-76: “De forma inevitable, a fines de los afios veinte el problema judio de Arendt saltd a primer plano, como les
ocurrié a muchos otros judios asimilados. Para muchos, el darse cuenta de que, a ojos de sus conocidos alemanes, eran mas
judios que alemanes -a pesar de sus fervientes intentos de aculturacion- supuso una conmocion. Debid de ser especialmente
doloroso descubrir su propia judaicidad por medio de aquel baifio 4cido de antisemitismo. Para expresar el dilema en términos
sartrianos, su judaicidad habia sido “constituida” por la mirada de los antisemitas (...) Por lo general, Arendt se adhiri6 a una
problematica separacion entre “judaicidad” en tanto que dato ontoldgico en bruto, y “judaismo” en tanto que religion, una idea
que, como ella francamente admite, nunca tuvo atractivo para ella”.
4 Gellner, Ernst, “De Konigsberg a Manhattan ( o Hannah Arendt, Rahel, Martin y Elfride o la Gemeinschaft de tu préximo)”, en
Cultura identidad y politica, El nacionalismo y los nuevos cambios sociales, p. 86: “Fue en Konigsberg donde la antorcha de la
ilustracion brill6 con sus llamas mas vivas en el pensamiento y en la persona de Inmanuel Kant (que fue un espiritu universal sin
haber salido nunca de su ciudad); fue alli también donde los seguidores judios de Moses Mendelssohn sistematicamente
transmitieron la nueva sabiduria secular de Europa a las comunidades judias de la Europa Oriental.”
> Enegrén, André, La pensé politique de Hannah Arendt, p. 15-16.
8 Canovan, Margaret, Hannah Arendt, a Reinterpretation of her Political Thought, p. 9.

Pt 7 Arendt, Hannah, “La Ilustracion y la cuestion judia”, en La Tradicién Oculta, p. 109: “La versién moderna de la cuestion judia
data de la Ilustracion; fue la Ilustracion, es decir, el mundo no judio, la que planted la cuestion. Sus interrogantes y sus



Lucia Fernandez y Juan Carlos Orejudo | Las Relaciones Peligrosas de Hannah Arendt: Revolucion y contrarrevolucion politicas en el discurso antimoderno

contingencias de la historia a favor de los valores universales del hombre como ser racional. Esta superacion de la
historia se produce a partir de la declaracion francesa de los derechos universales del hombre en 1789, los cuales
tienen una pretension de universalidad, es decir, son validas para toda la humanidad, mas alla del tiempo y del
espacio, de una manera universal. Sin embargo, la historia no queda completamente absorbida por la razén.® Por el
contrario, el pensamiento anti-moderno implica una reivindicacion de la historia, de la tradicion enraizada en el
pasado, oponiéndose, por otra parte, a la racionalidad moderna que trasciende los sucesos histéricos y las
particularidades nacionales, haciendo tabula rasa del pasado y de la historia.

Hannah Arendt ha sido estudiada como una pensadora antimoderna desde diversas perspectivas, de las cuales
destacamos cuatro: la primera es la que hace de Hannah Arendt una pensadora que trata de volver a los antiguos,
que siente nostalgia por la “polis griega”, como puede apreciarse principalmente en su obra La condicion humana.
Su critica a la modernidad en este sentido pasa por un intento de recuperar a través de las categorias aristotélicas el
ideal de la vida politica griega, y concretamente, el sentido de la acciéon humana como praxis. En segundo lugar,
otro aspecto del pensamiento anti-moderno de Hannah Arendt es su critica a los totalitarismos como fenémenos
historicos esenciales de la modernidad que carecen de antecedentes en la antigiiedad. En este sentido, el mal radical
que surge a través de los campos de concentracion en los regimenes totalitarios s6lo pudieron ocurrir en la
modernidad, al ser propiamente y esencialmente modernos.

Habermas insiste en que Hannah Arendt trata de aplicar a las Revoluciones Modernas (la Revolucion Francesa y la
Americana) las categorias de Aristdteles en su afan de recuperar el espacio publico de la polis griega para el mundo
moderno: “En el libro The Human Condition, que puede considerarse como su principal obra filoséfica, Hannah
Arendt habia tratado de renovar a su manera la pretension de la Politica Clésica. (...) Hannah Arendt quiere
averiguar qué es lo que podemos aprender todavia de la politica de Aristoteles y para ello la aplica a un fendémeno
que a primera vista parece patrimonio exclusivo de la experiencia moderna de lo politico: al fenomeno de la
revolucion™.’

En una postura totalmente opuesta a la de Habermas, Margaret Canovan afirma que la critica a la modernidad de
Hannah Arendt no implica un giro hacia los antiguos: “Pienso que el punto central de su teoria de los totalitarismos
ha sido mal comprendido; que su teoria de la accion, como el resto de su pensamiento politico, se origina a partir de
su respuesta al totalitarismo y no en un acto de nostalgia por la Polis griega.”'’ Para Margaret Canovan, lo que
subyace a la critica de Hannah Arendt a la modernidad, si partimos de la intima conexiéon entre el humanismo

moderno y la racionalidad instrumental de Occidente, es el hecho de que los totalitarismos no son especificos de

respuestas han determinado el comportamiento de los judios, han determinado su asimilacion. Desde la asimilaciéon de
Mendelssohn y desde la obra de Donm (...) la discusion sobre la emancipacion presenta siempre los mismos argumentos, que
culminan en la obra de Lessing. A ¢l le debemos tanto la propagacion de las ideas de la humanidad y de tolerancia como la
distincion entre verdades de la razon y verdades historicas”.

8 Ibid, p. 110: “Para la razon, la historia no tiene ningin poder de demostracion. Las verdades histéricas son contingentes, las
verdades de razoén necesarias, la contingencia estd separada de la necesidad por un “repugnante abismo” (...) Las verdades
historicas s6lo son “verdaderas”, es decir, universalmente convincentes y vinculantes, si son confirmadas por las verdades de la
razon (...) En tanto que responsable de la educacion del género humano, la historia tiene una significacion que ni siquiera la
razén puede llegar a captar totalmente”.

° Habermas, Jinger, “Hannah Arendt: La historia de las dos revoluciones (1960)”, en Perfiles Filosoficos-Politicos, p.200.

' Canovan, Margaret, Hannah Arendt, a Reinterpretation of her Political Thought, p. 2.

107

JuLlo
2012



Las Relaciones Peligrosas de Hannah Arendt: Revolucion y contrarrevolucion politicas en el discurso antimoderno | Lucia Fernandez y Juan Carlos Orejudo

ninguna nacion en particular, digamos Alemania, sino un problema especifico de la modernidad.'' En consecuencia,
como observa Richard Wolin, “Auschwitz tenia para Hannah Arendt pocas repercusiones en la historia alemana o
el cardcter nacional aleman”.'” Hannah Arendt se basa principalmente en el planteamiento de Tocqueville, en la
tesis segun la cual la deriva de las sociedades democraticas modernas hacia el individualismo y el atomismo social
desemboca en el desmantelamiento de los valores comunitarios, dando lugar, en consecuencia, segun la autora, al
hombre-masa sin capacidad de resistencia frente al totalitarismo.'” En base a esta descripcion funcionalista del
Holocausto, del “mal radical” de Origenes del Totalitarismo Hannah Arendt se inclina por la tesis de la “banalidad
del mal” en su obra Eichmann en Jerusalén."*

Hannah Arendt se opone a los valores del individualismo moderno, que terminan socavando las bases comunitarias
de vida humana. La modernidad, y no especificamente la cultura alemana, seria desde este punto de vista,
responsable de los horrores del nazismo; no obstante, la cuestion que no puede ser eliminada es la responsabilidad
moral de los criminales nazis respecto a sus propias acciones."

La tercera postura anti-moderna de Hannah Arendt tiene una estrecha relacion con la segunda. Tiene que ver con su
postura conservadora que retoma de Edmund Burke, y principalmente esta relacionada con la critica que desarrolla
Hannah Arendt, inspirandose en Burke, contra el caracter demasiado “abstracto” de los derechos humanos. Hannah
Arendt desarrolla una critica a los derechos humanos, concretamente en el segundo libro de su obra Los origenes
del totalitarismo, titulado “Imperialismo”, en el cual la pensadora refleja su pensamiento anti-moderno lanzando un
ataque contra los derechos humanos, que debido a su abstraccion, terminan destruyendo los vinculos morales y
politicos entre los hombres, concluyendo Hannah Arendt que no queda nada de sagrado en la desnudez abstracta de

un ser humano, y que el hombre de los derechos humanos termina siendo un entidad abstracta sin conexion alguna

""'Wolin, Richard, “Hannah Arendt: Kultur, “irreflexion” y envidia de la Polis”, en Los Hijos de Heidegger, p. 104: “Margaret
Canovan pone el dedo en la llaga cuando observa: “Al entender el nazismo desde el punto de vista no de su contexto
especificamente aleman sino de unos modernos acontecimientos ligados también al estalinismo, Arendt se situaba en las filas de
los numerosos intelectuales de la cultura alemana que trataron de poner en relacion el nazismo con la modernidad occidental,
desviando asi la culpa de unas tradiciones especificamente alemanas”. Véase Canovan, Margaret, Hannah Arendt, a
Reinterpretation of her Political Thought, p. 20.
2 ibid, p. 100. Sigue argumentando Wolin, siguiendo la tesis de Canovan, en op. cit, p. 102-103: “Sin embargo, la tesis
funcionalista, tal como la expresan Arendt y otros, no cuenta toda la historia. Lo que deja sin explicar es el caracter especifico de
este genocidio concreto. (...) Con arreglo al enfoque funcionalista, el exterminio de los judios podria haber tenido lugar en
cualquier parte. Pero el hecho es que no fue asi. No fue sélo consecuencia de una brutal e impersonal “maquinaria de
destruccion”; fue también producto de las proverbiales peculiaridades de la historia alemana”.
B bid, p. 99: “Segun el enfoque funcionalista, el Holocausto fue esencialmente un producto de la sociedad moderna. En su
analisis de la Francia revolucionaria, Tocqueville habia demostrado ya coémo la nivelacion democratica caracteristica de la
modernidad llevaba al despotismo”. Hannah Arendt, segun Wolin se aproxima a tres autores que han puesto énfasis en los
rasgos estructurales del nazismo: Franz Neumann, Raul Hilberg y Hans Mommsen (Wolin, Richard, op. cit. P. 104).,
1 Véase Bernstein, Richard J., “;Cambi6é Hannah Arendt de opinién? Del mal radical a la banalidad del mal”, en Birulés, Fina,
(Comp.), Hannah Arendt, El Orgullo de Pensar, p.235-257. “Los partidarios de Arendt-como afirma Wolin — han intentado
durante mucho tiempo hacer verosimil su tesis de la “banalidad del mal” sefialando que, aunque el propio Eichmann acaso fuese
banal, sin duda no lo fue el mal cuya responsabilidad le incumbe”. (Wolin, Richard, op. cit, p. 105) Segun la tesis de la
banalidad del mal de Arendt, el mal no se explica por la maldad (wickedness) de Eichmann sino por la ausencia de pensamiento
de éste. Wolin remite a la obra de Bernstein, Richard, Hannah Arendt and the Jewish Question. Cambridge, MIT Press, 1996.
'3 André Enegrén sostiene la proximidad de las tesis de Jaspers y de Arendt en torno a la culpabilidad alemana. Enegrén cita la
frase de Jaspers en La Culpabilité allemande, Ed. Minuit, Paris, 1948, p. 60: “Los actos que yo realizo son siempre en ultima
instancia individuales, y soy moralmente responsables de ellas...un crimen sigue siendo un crimen incluso si ha sido ordenado”.
Hannah Arendt no atenuia la gravedad de los crimenes perpetuados por los nazis. Al igual que Jaspers, Arendt hubiera preferido
Pt que Eichmann fuera juzgado por una instancia internacional por unos crimenes perpetrados no tanto contra el pueblo judio sino
en relacion a toda la humanidad”. (Enegrén, André, op. cit, p. 218-220)



Lucia Fernandez y Juan Carlos Orejudo | Las Relaciones Peligrosas de Hannah Arendt: Revolucion y contrarrevolucion politicas en el discurso antimoderno

con el orden politico y social que le rodea, y por esta razon, un ser desposeido y sin mundo (worldless).'®

En este ataque anti-moderno a los “Derechos Humanos” Hannah Arendt no se plantea, como es caso de Leo Strauss
y de Michel Villey'”, volver al derecho natural de los antiguos para superar el aspecto voluntarista e historicista de
los derechos humanos que conduce a la negacion del derecho en cuanto tal. Como afirma Hannah Arendt, en Los
origenes del totalitarismo : “Resulta perfectamente concebible (...) que un buen dia una humanidad altamente
organizada y mecanizada llegue a la conclusion, de la forma mas democratica del mundo, es decir, por mayoria, de
que la humanidad en tanto que conjunto resultaria beneficiada por la liquidacion de algunas de sus partes™.'® La
modernidad, por tanto, queda expresada a través de los derechos humanos, que para Hannah Arendt, al igual que
para Burke, constituye el origen de los males de la modernidad (democratica), la cual, en nombre de la igualdad,
destruye o elimina las diferencias entre los pueblos y los individuos.

Como argumentan los autores franceses (Renaut, Sosoe): “No es de extrafiar que la mayoria de los criticos de la
modernidad juridica hayan tomado la forma, indisolublemente, de una discusion de la nocion moderna del derecho,
de una puesta en cuestion de los derechos humanos, de un asalto lanzado contra la idea de igualdad, y por tanto,
también de una severa reevaluacion del episodio historico que habia largamente contribuido a promover esta idea
de igualdad, a saber la Revolucion F rancesa”."’

Hannah Arendt se hace eco del pensamiento de un conservador liberal, Edmund Burke, el cual se mostré favorable
a los colonos americanos en la medida en que reconocer sus derechos no perjudicaba ni iba en contra de los
intereses de la sociedad inglesa.”” Por otra parte, Burke pasé a la historia por su critica a los principios de la
Revolucion francesa, su critica feroz contra los derechos humanos, los cuales, por su caracter abstracto, ponian en
grave peligro los derechos histéricos de los pueblos®'. Hannah Arendt se opone, al igual que Burke, en su obra

Reflexiones sobre la Revolucion Francesa, de 1790, a los derechos universales del hombre. Hannah Arendt se

16 Desde el comienzo, la paradoja implicada en la declaracion de los derechos humanos inalienables consisti6 en que se referia a
un ser humano “abstracto” que parecia no existir en parte alguna (....) El hombre, asi, puede perder todos los llamados Derechos
del Hombre sin perder su cualidad esencial como hombre, su dignidad humana. Sélo la pérdida de la comunidad misma le arroja
de la Humanidad (...) Estos hechos y reflexiones ofrecen lo que parece ser una irdnica, amarga y tardia confirmacioén de los
famosos argumentos con los que Edmund Burke se opuso a la Declaracion de los Derechos del Hombre. Parecen remachar su
afirmacion de que los derechos humanos eran una “abstraccion”, de que resultaba mucho mas practico apoyarse en la “herencia
vinculante” de los derechos que uno transmite a sus propios hijos como la misma vida y reclamar los derechos propios como
“derechos de un inglés” mas que como derechos inalienables del hombre (...) El mundo no hallé nada sagrado en la abstracta
desnudez del ser humano”. (Arendt, Hannah, “Las perplejidades de los derechos del hombre”, en Los Origenes del
Totalitarismo, Madrid, Taurus, 2004, p. 369-379.)

"7 Luc Ferry y Alain Renaut, “El fundamento universal de los derechos del hombre”, en Cruce de Culturas y Mestizaje Cultural,
p. 42: “Segun el testimonio de la obra de Leo Strauss y de los trabajos de Michel Villey el regreso a la concepcion antigua del
derecho parece capaz de ofrecer desde el primer momento una alternativa a la moderna disolucion de lo juridico en lo histérico”.
18 Lugar citado, ibid, p. 59.

19 Renaut Alain, Sosoe, Lukas, “Hannah Arendt et I’idée moderne de droit”, en Philosophie du Droit, p. 186.

0 Godechot, Jacques, op. cit., p. 59: “En la camara, es situado en los bancos de los whigs, es decir de los liberales, y cuando las
dificultades comienzan, se muestra favorable a los insurgentes de América. Pronuncia sobre este tema dos discursos importantes,
uno en 1774 contra los impuestos de los colonos y el otro, al aflo siguiente, en 1775, sobre la necesidad de una conciliacién con
los Americanos para evitar la secesion de las colonias.”

A ibid, p. 60: “Cuando Burke lucha contra la injusticia en América, en las Indias o en Irlanda, no es por unos motivos abstractos,
no es por defender unas doctrinas filoso6ficas, sino para dar més felicidad a los ciudadanos britanicos. Existe otra razon, también,
por la cual defiende a los colonos de América. El estima que estos colonos son ingleses, y puesto que son ciudadanos britanicos,
tienen el derecho de disfrutar de todos los privilegios que la ley les reconoce; en consecuencia, les defiende en nombre de la
tradicion, de la costumbre, de la antigua constitucion de la Gran Bretafia, y no en nombre de una Declaracion de los derechos del
hombre, cuyo valor niega.”

JuLlo
2012



Las Relaciones Peligrosas de Hannah Arendt: Revolucion y contrarrevolucion politicas en el discurso antimoderno | Lucia Fernandez y Juan Carlos Orejudo

opone a la “igualdad formal ante la ley” que se desprende de los derechos humanos, y al verse con la imposibilidad
de retornar a la “desigualdad” propia de la nocién antigua del derecho, Hannah Arendt se decanta por una de las
exigencias insuperables de la modernidad, es decir, la exigencia de la libertad.” La otra opcién que plantea Hannah
Arendt, sin salirse de los limites del mundo moderno, consiste en la reivindicacion de unos derechos nacionales,
interpretados como “derecho a la diferencia”, como alternativa a los derechos del hombre basados en la idea de
igualdad.”

Segun Hannah Arendt, como han puesto de relieve dos autores franceses (Renaut, Sosoe), la modernidad se explica
de acuerdo con la crisis de la idea de naturaleza (de los antiguos), lo cual hace dificil para los modernos la
referencia al derecho natural o a una naturaleza humana que se recorta sobre la nocién de un orden natural (el
cosmos) en la cual se fundamentaba la nocién griega del derecho. La modernidad comienza, en opiniéon de Hannah
Arendt, cuando el hombre se separa del orden natural.’* La alternativa que considera Arendt a los derechos
humanos, dada la imposibilidad de retornar al mundo antiguo, es representada por un tipo de “nacionalismo” que a
pesar de no caer en el racismo de Burke?, sin embargo, no esta exento de graves y peligrosas consecuencias como
pone de manifiesto Sternhell.?®

La cuarta perspectiva del pensamiento anti-moderno de Hannah Arendt se desliga completamente de todas las
anteriores, aunque en cierta manera responde al alegato de la libertad en contra de la igualdad de los modernos.
Nos referimos a la relacion peligrosa con el “existencialismo politico de los afios 20” (M. Jay), que Hannah Arendt
tratd de separar de su pensamiento, pero que reaparece continuamente en su obra, y de manera significativa, en
Sobre la revolucion. En dicha obra, cabe quizéds encontrar la expresion no s6lo de la anti-modernidad de Hannah
Arendt, por su ataque a la Revolucion Francesa, sino incluso, de sus afinidades con el existencialismo politico, por
su referencia a la idea de una fundacion politica de la libertad, cuya realizacion se produce de manera mas realista y

duradera, segin Arendt, en la Revoluciéon Americana, la cual fue propiamente una revolucion politica y no una

2 Renaut, Alain, Sosoe, Lukas, op. cit., p. 188.
2 Ibidem.
24 Renaut, Alain, Sosoe, Lukas, “Hannah Arendt et I’idée moderne de droit”, en Philosophie du Droit, p. 195.
B Ibid., p. 199-200: “La tradicion inaugurada por Burke, que brota de un simple rechazo hacia el igualitarismo revolucionario,
ha terminado incluso por alimentar un “pensamiento racial”, por ejemplo, bajo la forma de la oposicion, clara en Disraeli, entre
los derechos de los ingleses y los derechos del hombre. (...) Robert Legros, (..) concluye que ella (Arendt) abre la via a una
filosofia de los derechos del hombre, la cual nada tiene que ver con cualquier iusnaturalismo, y que sin embargo, es
incompatible con los fundamentos tedricos de la critica de Burke. Acordamos a R. Legros la distancia irreductible que separa a
Arendt de Burke, mas no estamos tan seguros de poder situar la reflexion de Arendt en conexién con la nocién de derecho que se
desprende de una filosofia de los derechos del hombre — a saber la nociéon moderna del derecho que se inscribe bajo la idea de
igualdad”. Véase Legros, Robert, “Hannah Arendt: une conception phénoménologique des droits de 1'Homme, in Etudes
Phénomenologique, Ousia, Bruxelles, n°2, 1985. (Lugar citado en Renaut, A., Sosoe, L., op. cit. p. 192). Véase también, Legros,
Robert, “Hannah Arendt: I’arrachement en tant qu’inscription en un monde”, en L’ Ideé d’Humanité, Grasset, Paris, 1990, pp.
275-305.
%6 Sternhell desarrolla una critica no desdefiable a la defensa del nacionalismo de Arendt, el derecho de los ingleses (Burke)
contra el caracter abstracto de los derechos humanos; véase Sternhell, Zeev, Les Anti-Lumiéres. Du XVIII siecle a la guerre
froide, p. 555-558: “En realidad, la contribucién de Burke a la nacionalizacién de las masas ha sido enormemente infra-valorada,
y Burke merece un lugar junto a Herder como uno de los fundadores intelectuales del nacionalismo organico. (...) Los judios no
fueron perseguidos en tanto que seres humanos desprovistos de especificidad politica, sino precisamente porque fueron victimas
Pt de un desmembramiento del género humano en grupos étnicos, historicos y culturales en un grado de antagonismo desconocido
en el pasado.”



Lucia Fernandez y Juan Carlos Orejudo | Las Relaciones Peligrosas de Hannah Arendt: Revolucion y contrarrevolucion politicas en el discurso antimoderno

., . 27
revolucidn social como la francesa.

En Sobre la Revolucion se manifiesta, de manera un tanto mas clara, las afinidades peligrosas de Hannah Arendt
con la concepcion de lo “politico” en Carl Schmitt: “Junto con los demas revolucionarios conservadores, Schmitt
intentd forjar nuevos conceptos de autoridad politica con el fin de contrarrestar el funesto “eclipse de lo politico”. A
su juicio, el ascenso del liberalismo era el principal responsable de este eclipse. Con él, los “intereses”
socioecondmicos usurparon las prerrogativas auténomas del gobierno politico”.?® Lo politico, en Hannah Arendt,
no tiene como fin la emancipacion de una clase social, ni resolver el problema de la pobreza, y tal como subraya
Habermas, no debe mezclarse con las cuestiones socioecondmicas.”’

Como sefiala M. Jay: “La filosofia politica de Hannah Arendt puede situarse en la tradicion del existencialismo
politico de los afios 20, si bien es cierto que estaria entre sus manifestaciones mas blandas (...) Al intentar liberar la
accion politica de su subordinacidn a otros modos de la vida activa, Hannah Arendt, igual que los existencialistas
politicos de los afios veinte, lo que desea es garantizar la mayor autonomia posible para dicha acciéon. Ve la Politica
como algo no solamente irreductible a la fuerzas econdémicas, sino también como algo no sometido a ninguna clase
de restricciones normativas o instrumentales, una posicion que a menudo se conoce como decisionismo.” *° Martin
Jay deja abierta la posibilidad de establecer una relacion arriesgada, que Hannah Arendt traté de evitar a toda costa,
con el existencialismo politico de los afos veinte (Carl Schmitt, Ernst Jiinger y Alfred Bdumler).

El pensamiento politico de Hannah Arendt ha sido considerado por diversos autores como un pensamiento anti-
moderno que se caracteriza precisamente por su antirracionalismo. Mas atenta a los hechos histéricos que a las
leyes racionales aplicadas a la historia, el pensamiento de Hannah Arendt conecta profundamente con algunos
autores como Burke, quien, como afirma Godechot, “nos aparece (Burke) inmediatamente como un
antirracionalista y bastante tiempo antes de 1789 como un conservador”.’! Después de Herder, Burke se opone no
solo al racionalismo de los modernos sino al racionalismo en cuanto tal, y como vio muy bien Leo Strauss, “el
unico esfuerzo teérico de Burke conducia hacia una cierta emancipacion del sentimiento y del instinto respecto a la
razén”. >

Tanto su primera obra de pensamiento politico, escrita en Estados Unidos, Los origenes del totalitarismo (1951)
como su obra que analizaremos en este ensayo Sobre la revolucion (1963), Hannah Arendt se enfrenta, de forma

mas directa que en otras obras, con uno de los problemas fundamentales del pensamiento politico moderno, y de la

¥ Véase Lefort, Claude, “Hannah Arendt y la cuestion de lo politico”, en Birulés, Fina, (Comp.), Hannah Arendt, El Orgullo de
Pensar, p. 136: “Solo existe la politica alli donde se manifiesta una diferencia entre un espacio en el que los hombres se
reconocen mutuamente como ciudadanos, situandose juntos ante el horizonte de un mundo comun, y la vida social propiamente
dicha, donde s6lo comprueban su dependencia reciproca por los efectos de la division del trabajo y la necesidad de satisfacer sus
menesteres”.

2 Wolin, Richard, op. cit., p. 143.

¥ Habermas, Jiingen, Perfiles filosofico-politicos, p. 201.

3OJay, Martin, “El Existencialismo Politico de Hannah Arendt”, en Birulés, Fina, (Comp.), Hannah Arendt, El Orgullo de
Pensar, p. 151-153.

31Godechot, Jacques, La Contre-révolution, 1789-1804, p. 59.

32 Sternhell, Seev, Les Anti-Lumiéres. Du XVIII siécle a la guerre froide, p. 208: “Cuando Burke opone al juicio individual la
inteligencia colectiva de las edades pasadas, la sabiduria acumulada de las generaciones que nos han precedido, es para decir que
el hombre no es un ser racional, y que la sociedad no es un conjunto de individuos, sino un cuerpo. Este cuerpo tiene una
constitucion, una estructura, es decir, todo como un individuo, un conjunto de caracteres congénitos.”

JuLlo
2012



JuLlo
2012

Las Relaciones Peligrosas de Hannah Arendt: Revolucion y contrarrevolucion politicas en el discurso antimoderno | Lucia Fernandez y Juan Carlos Orejudo

modernidad en cuanto tal: la violencia inherente a las revoluciones modernas y a los totalitarismos. Hannah Arendt
pone de relieve en estas dos obras la relacion problematica de la modernidad y la violencia.*® La violencia desatada
en los totalitarismos ha provocado, segun el analisis que desarrolla Hannah Arendt en su obra Los origenes del
totalitarismo, el “mal radical”**: la destruccion del mundo comtn de los hombres, y la atomizacion del cuerpo
social que conduce inevitablemente al surgimiento de las masas indiferenciadas, que nos remiten al hombre
superfluo, y por tanto, sustituible por cualquier otro, al hombre sin atributos de Musil, al hombre que pierde sus
cualidades como ser humano individual al convertirse en hombre-masa.

La modernidad no ha logrado ni eliminar totalmente la violencia, ni legitimarla de manera satisfactoria. El mundo
moderno se ha enfrentado, a través de los totalitarismos del siglo XX, a una nueva forma de violencia contra la cual
no hay posibilidad de resistencia, y que domina todo el campo de lo social y de lo real. Segun Margaret Canovan, el
pensamiento politico de Hannah Arendt sélo puede comprenderse partiendo de la experiencia personal que hizo la
autora de los totalitarismos, y por tanto, partiendo de su critica a los sistemas totalitarios. Canovan acierta en
describir a la autora de Sobre la Revolucion como una pensadora politica que conjuga las ideas revolucionarias y
conservadoras: “Sobre la revolucion, el libro que contiene las expresiones mas nitidas del radicalismo de Hannah
Arendt y también de su conservadurismo, ha desconcertado a muchos lectores precisamente porque estd
impregnado de este elemento tragico”.>

El pensamiento conservador, como sefiala Canovan utilizando una frase de O’Sullivan, se opone frontalmente a la
idea fundamental de la Revolucién Francesa segun la cual: “La razén y la voluntad del hombre eran lo bastante
poderosas como para regenerar la naturaleza humana creando un orden social totalmente nuevo”.*® La postura
conservadora de Hannah Arendt no consiste en un rechazo total del artificio moderno, en otras palabras, del mundo
artificial creado por el hombre, el cual pone limites a la naturaleza y permite establecer un mundo estable y
permanente no sujeto al interminable curso o proceso de la naturaleza, cuya circularidad sin fin de vida y muerte,
no deja tras de si nada duradero o imperecedero. Como sostiene Canovan, el conservadurismo de Hannah Arendt
debe entenderse en relacion con su amor por el mundo (retomando el bello titulo de la biografia de Elizabeth
Young-Bruehl).

El libro que escribio Hannah Arendt titulado Sobre la revolucion, se acerca en algunos aspectos al planteamiento de

su obra Los origenes del totalitarismo, en la medida en que ambas obras responden a una situacion que podriamos

33 Hannah Arendt, como afirma Habermas, defiende la total separacion entre la esfera politica o el ambito del poder y la esfera
de la violencia, en contra de la tesis defendida por Weber el cual no logra distinguir el poder y la violencia. (Habermas, Perfiles

filosofico-politicos, p. 205 y ss.) Véase también, Arendt, Hannah, Sobre la Revolucion, p. 22-23: “En la medida en que la

violencia desempefia un papel importante en las guerras y revoluciones, ambos fenomenos se producen al margen de la esfera
politica en sentido estricto, pese a la enorme importancia que han tenido en la historia. Este hecho condujo al siglo XVII, al que
no faltaba experiencia en guerras y revoluciones, a suponer la existencia de un estado prepolitico, llamado estado de naturaleza,
que, por supuesto, nunca fue considerado como un hecho historico. (...) Cain maté a Abel, y Romulo maté a Remo; la violencia
fue el origen y, por la misma razoén, ningun origen puede realizarse sin apelar a la violencia, sin la usurpacion”.

3 Wolin, Richard, op. cit., p. 97: “Los origenes del totalitarismo, donde habia descrito claramente el nacionalsocialismo como
una encarnacion del “mal radical”, esto es, cualquier cosa menos banal. Ironicamente, fue la propia Arendt la que habia
demostrado de manera convincente en Los origenes que uno de los sellos distintivos de los regimenes totalitarios era que hacian
casi imposible la resistencia”.

35Canovan, Margaret, “Hannah Arendt como pensadora conservadora”, en Birulés, Fina, (Comp.), Hannah Arendt, El Orgullo
de Pensar, p.71-72

36 ibid, p- 55. Lugar citado 6] Sullivan, Conservatism, Dent, 1976, p. 11.



Lucia Fernandez y Juan Carlos Orejudo | Las Relaciones Peligrosas de Hannah Arendt: Revolucion y contrarrevolucion politicas en el discurso antimoderno

denominar existencial o existencialista; en ambas obras, la modernidad es confrontada con la violencia que en los
regimenes totalitarios y en la revolucion francesa supuso la destruccion de lo propiamente humano: el espacio
politico de la pluralidad y de la libertad. Hannah Arendt establece en su obra Sobre la revolucion, en términos
cercanos al “existencialismo politico” descrito por M. Jay, un nuevo enfoque de la politica moderna como
fundacion de la libertad: “Ni la violencia ni el cambio pueden servir para describir el fenémeno de la revolucion;
solo cuando el cambio se produce en el sentido de un nuevo origen, cuando la violencia es utilizada para constituir
una forma completamente diferente de gobierno, para dar lugar a la formacioén de un cuerpo politico nuevo, cuando
la liberacion de la opresion conduce, al menos, a la constitucion de la libertad, s6lo entonces podemos hablar de
revolucion™.”’

Cuando Hannah Arendt escribid Sobre la revolucion, alld por 1963, estaba intentando dar salida a las
preocupaciones teoricas que habian impregnado las paginas de su principal obra de teoria politica de corte
existencialista, La condicion humana, una obra que s6lo de manera imprecisa era politica. El libro dedicado al
fendomeno revolucionario era, por el contrario, claramente politico y s6lo de manera imprecisa existencial. Podemos
permitirnos decirlo en estos términos, que aluden al “existencialismo politico” de la autora judeo-alemana, segin la
tesis establecida con fortuna por Martin Jay en su Permanent Exiles™ . En Sobre la revolucion, Arendt trataba de
aproximarse al fendmeno de la revolucion desde el punto de vista de su radical modernidad, es decir, consideraba el
fenomeno como la nueva aparicion radical del origen politico que en su primera manifestacion habia sido griego o,
para decirlo mas exactamente, ateniense; y que ahora, en el siglo XVIII, era moderno, signo de los nuevos tiempos
politicos (Neuzeit) tras una larga temporada de sequia politica, y revolucionario. Revolucion y modernidad son, por
consiguiente, equiparables en el vocabulario politico de Arendt; en efecto, la revolucién consiste en el modo
moderno de ser politico.

Pero ;qué quiere decirse con esto del ser politico que se manifiesta —al hacer la revolucion — en la modernidad? La
peculiar ontologia politica de Arendt unicamente puede comprenderse al ponerla en contacto con la ontologia
fundamental de su maestro, Martin Heidegger®®. Sin embargo, no es nuestra intenciéon poner al descubierto aqui
dicha relacién, que, por otro lado, ha sido ya muy estudiada®. Nuestro objetivo consiste en descubrir otras
relaciones, que podriamos denominar “peligrosas” en homenaje al clasico de Cloderlos de Laclos, que atraviesan de
modo singular la obra politica de Arendt. Esas relaciones tienen su punto de partida en el contexto filoséfico-
politico de la Alemania del periodo de entreguerras: aquél en el que Arendt se form¢ filos6ficamente gracias a la
ensefianza de pensadores como el propio Heidegger, Rudolf Bultmann o Karl Jaspers; aquél, también, que vio como

salian a la luz las convulsas polémicas entre Carl Schmitt y Hans Kelsen sobre la naturaleza de la ya agonizante

37 Arendt, Hannah, Sobre la revolucion, p. 45.

38 Jay, “The political existentialism of Hannah Arendt”, en Permanent Exiles, pp. 237-256.

% Puede verse una explicacion de dicha ontologia politica en la primera parte de la siguiente tesis doctoral: Fernandez-Florez, La
ontologia politica de Hannah Arendt y su lugar en el discurso antimoderno del siglo XX, pp. 23-140. También aqui: Fernandez-
Florez, “La nostalgia de Grecia en Hannah Arendt y Martin Heidegger: Interpretaciones politicas de la distincion entre praxis y
poiesis”, en las Actas del Congreso Iberoamericano “Influencias de las Eticas Griegas en la Filosofia Contemporanea”, Maria
Luciana Cadahia y Sebastian Contreras.

0 Ver, por ejemplo, Taminiaux, The Thracian Maid and the Proffesional Thinker. Arendt and Heidegger; Villa, Arendt and
Heidegger. The Fate of the Political; y Wolin, Los hijos de Heidegger. Hannah Arendt, Karl Lowith, Hans Jonas y Herbert
Marcuse.

JuLlo
2012



JuLlo
2012

Las Relaciones Peligrosas de Hannah Arendt: Revolucion y contrarrevolucion politicas en el discurso antimoderno | Lucia Fernandez y Juan Carlos Orejudo

Republica de Weimar, los estudios de Leo Strauss sobre la critica de la religion de Spinoza, los cantos de Ernst
Jiinger a la movilizacion total del trabajador o las investigaciones casualmente marxistas del estrafalario Walter
Benjamin.

Aunque Arendt jamas mantuvo ninguna amistad con los pensadores mencionados, exceptuando a Jaspers, Benjamin
y al propio Heidegger, con quien hizo las paces més adelante, lo cierto es que el caldo de cultivo de la Alemania
anterior a la Segunda Guerra Mundial marcé su pensamiento e incluso su encuentro posterior con la filosofia
anglosajona. La obra de Arendt no puede entenderse sin la experiencia del exilio, primero a Francia y después a
Estados Unidos, donde puede decirse que desarrolla verdaderamente su filosofia politica. Alemania unicamente la
vio nacer para la filosofia: su tesis doctoral, El concepto del amor en San Agustin, notablemente condicionada por
el vocabulario heideggeriano, y su segundo libro apenas rescatado por un feminismo que justificadamente le ha
vuelto la espalda, Rahel Varnhagen, serian hoy meras delicias para un coleccionista del estilo de Walter Benjamin®'
si no fuera por el encuentro efervescente de Arendt con la politica y con la democracia americanas’. Desde este
punto de vista, es posible hablar de una especie de cultural shock en el terreno no de lo personal, sino de lo
filos6fico; aunque se trate del mismo impacto que sufrieron otros pensadores alemanes que hubieron de exiliarse, y
que tan fructifero resultd — piénsese, por ejemplo, en Marcuse o en el mencionado Strauss —, tal impacto convirtid,
para Arendt, lo filos6fico en politico en un momento en que el mundo se estaba viniendo abajo.

Téngase en cuenta que Arendt puso los pies en tierra americana en 1941. Sin embargo, la conversion de lo
filos6fico en politico no cristalizd hasta que la propia Arendt no condenso su interés en la experiencia de la
revolucion. A pesar de todo, el interés por el fendmeno revolucionario no basta para explicar la originalidad del
pensamiento arendtiano; tampoco para evaluar su posible antimodernidad o sus relaciones “peligrosas” con los
denominados antimodernos. La revolucion no era una cuestion nueva para la filosofia; por el contrario, constituye
una de las grandes obsesiones europeas, como sabemos, al menos desde 1789. Se puede decir que dicha obsesion
comienza en 1790 con la critica de Burke a la Revolucion francesa, seguida, pocos afos después, de las
Consideraciones sobre Francia de De Maistre, que pone en marcha la reaccion contra los cambios introducidos, a
veces de manera salvaje, por los revolucionarios. Aquello que llamo la atencidon de la pensadora alemana tenia que
ver precisamente con esa obsesion que ha trastornado a los europeos: la sobre-exposicion de la Revolucion
francesa, con sus oleadas sucesivas de entusiasmo y violencia, repetidas a lo largo de las décadas que siguieron a su
expresion originaria, habria traido consigo el olvido de la otra revolucion, la americana. Sobre esta polaridad de las
revoluciones democraticas se sostiene, en gran parte, el pensamiento politico de Hannah Arendt; en ella
encontramos, ademas, la clave de su antimodernidad.

La revolucién fue para la época moderna lo que la polis ateniense fue para la Antigiiedad: en palabras de Arendt,
“las revoluciones constituyen los inicos acontecimientos politicos que nos ponen directa e inevitablemente en
contacto con el problema del origen™. Si la revolucion es la inauguracién moderna del origen griego — un nuevo

origen, después de todo — lo cierto es que ésta puede deslindarse en dos puntos geograficos: América, el Nuevo

1 ver Benjamin, “Historia y coleccionismo: Eduard Fuchs”, en Discursos interrumpidos, I, pp. 89-135.
*2 Ver Young-Bruehl, Hannah Arendt. For love of the world, p. 166.
“ Arendt, Sobre la revolucion, p. 21. Cursivas mias.



Lucia Fernandez y Juan Carlos Orejudo | Las Relaciones Peligrosas de Hannah Arendt: Revolucion y contrarrevolucion politicas en el discurso antimoderno

44 ;
™ como decia De

Mundo para los europeos, y Francia, “que ejerce sobre Europa una verdadera magistratura
Maistre. No obstante, ¢cual es, exactamente, el problema del origen? La condicion humana nos ilustra en este
sentido: el problema del origen es el problema de la novedad, de lo nuevo que irrumpe en la historia. Segun dice
Arendt, “en la propia naturaleza del comienzo radica que se inicie algo nuevo que no puede esperarse de cualquier
cosa que haya ocurrido antes. Este caracter de lo pasmoso inesperado es inherente a todos los comienzos y a todos
los origenes™’. Y afiade, sin sombra de sarcasmo: “lo nuevo siempre aparece en forma de milagro™®. La cuestion
no acaba aqui, puesto que el problema del origen se corresponde con el de la accion: sélo al actuar se inicia un
movimiento o se irrumpe de manera radical en el mundo. Por eso, estrictamente, el problema de la novedad es
politico, aunque tenga un inevitable fondo ontologico. Todavia hay otro aspecto que debemos tener en cuenta: mas
alla del analisis ontoldogico-politico de lo nuevo, éste remite inevitablemente al problema de la modernidad
(Neuzeit), que Heidegger describid, al analizar la convivencia en el “uno” en su clasico sobre Ser y tiempo, como
“curiosidad” o “avidez de novedades” (Neugier)*'.

Por consiguiente, el problema del origen nos conduce de vuelta a las revoluciones modernas: al menos para Arendt,
la modernidad comienza en el hiato entre 1776 y 1789. S6lo entonces puede volverse a decir que el hombre es un
animal politico, segun la féormula de Aristételes. ;Cual fue la novedad, qué fue lo que irrumpi6 en el curso de la
historia, de modo totalmente inesperado? Tal y como explicaba Arendt en las primeras paginas de Sobre la
revolucion, la novedad no residia en que los hombres se liberaran de las cadenas sino en la fundacién de “una nueva
forma de gobierno, o, por decirlo mejor, el redescubrimiento de una forma ya existente; exigia la constitucion de
una reptblica™®. Esto quiere decir que las libertades negativas que habitualmente se asocian con los derechos
civiles conquistados por el pueblo precisamente #ras la época revolucionaria no coincidian o no eran exactamente lo
mismo que la revolucion: eran conquistas de la revolucion, pero no podian equipararse al acto mismo de
revolucionarse. ;Qué habia sido, pues, la revolucion? Arendt define aquello que constituye la esencia
revolucionaria en términos del “pathos de la novedad [...] asociada a la idea de la libertad”®. Se trata, por lo tanto,
de fundar la libertad; de dar lugar a una constitucion, pero no en el sentido — parad6jicamente moderno — de una
carta de derechos, sino en el sentido clasico de la constitucion (politeia) de un espacio publico de poder compartido
y de libertad, la republica.

No deja de ser paradojico que la revolucion redescubra la libertad y su forma politica, la republica. De este modo,
aunque la revolucion nos ponga en contacto con el problema del origen de la politica, no es el origen en si mismo ni
puede serlo. Lo politico, como su nombre indica, comienza con la fundacién breve y fulgurante de la polis
ateniense. Asi pues, la revolucion se inicia ya con un sentido inverso: quiere cambiar el mundo con la conciencia de
que ahora es el momento indicado para hacerlo, con una irreprimible fuerza que la empuja hacia delante, pero al

mismo tiempo sabe que es un retorno a otro tiempo y a otro lugar que hizo o que fundé la tradicion. Heidegger lo

“De Maistre, Consideraciones sobre Francia, p. 9.

4 Arendt, La condicién humana, p. 201.

* ibid., p. 202.

47 Heidegger, Ser y tiempo, p. 193. Comentario del traductor en pp. 481-82.
8 Arendt, Sobre la revolucion, p. 34. IuLIO
“ ibid., p. 35.




JuLlo
2012

Las Relaciones Peligrosas de Hannah Arendt: Revolucion y contrarrevolucion politicas en el discurso antimoderno | Lucia Fernandez y Juan Carlos Orejudo

denominé repeticion (Wiederholung)™, si bien con una intencion muy distinta que sélo quedaria clara mas
adelante’’. Este sentido paraddjico se inscribe en la propia formacién de la palabra “revolucion™: por un lado
implica la restauracion de algo o su vuelta periddica — en el terreno de la astronomia, de donde se tomo el término —
mientras que, por otro lado, significa un corte en el tiempo o un momento de no retorno en la historia®>. Por
consiguiente, lo nuevo irrumpe en la historia reproduciendo una libertad que ya fue conocida por los antiguos, pero
que habia permanecido oculta como un tesoro que aln se podia desenterrar.

Arendt se refirid precisamente al tesoro perdido de la tradicion revolucionaria en el sexto capitulo de Sobre la
revolucion, que constituye algo asi como un canto elegiaco a las oportunidades desechadas por los hombres a lo
largo de su historia. En esta ocasion, no se referia a la experiencia griega de la libertad sino a la polaridad, que ya
hemos mencionado, entre las dos revoluciones modernas, la americana y la francesa. La tesis de Arendt, sin
embargo, estaba clara desde el primer capitulo de la obra: “lo triste del caso es que la Revolucion Francesa, que
termind en el desastre, ha hecho la historia del mundo, en tanto que la Revolucion americana, a la que sonri6 la
victoria, no ha pasado de ser un suceso que apenas rebasa el interés local™. Como puede verse, la tesis Sobre la
revolucién no plantea ninguna ambigiiedad: la “desastrosa historia” de la revolucién™ en Europa — plagada de
sucesivos abortos y de erupciones de una intensidad desconocida — relegd al olvido a la victoriosa revolucion que
tuvo lugar en el Nuevo Mundo. Arendt analiza en su libro las causas tanto del desastre europeo como del olvido
americano. En resumen, la Revolucion francesa fracaso porque se dejé anegar por la violencia, se sinti6 presa de la
pura necesidad histérica® que la arrojaba siempre mas lejos de si misma, y traté de resolver el problema de la
pobreza en vez de fundar la libertad®®. Por su parte, la Revolucién americana salié bien, puesto que consigui6
constituir en el Nuevo Mundo una republica con un novedoso sistema de representacion gracias al cual los
ciudadanos podrian tomar parte en la toma de decisiones colectiva, siempre y cuando les interesara y pudieran
hacerlo. Sorprendentemente, es como si el caracter aparentemente provinciano de los revolucionarios americanos,
junto a su repugnancia por la violencia exacerbada, hubieran conducido, de alguna manera, al olvido de su
revolucion: a veces ni siquiera se recuerda que hubo una revolucion que sirvié de precedente y de inspiracién a la
francesa de 1789. No obstante, esto no sirve a la hora de explicar el olvido de la Revolucién americana; de alguna
manera, sugiere Arendt, su victoria fue también el producto de un espejismo. La filésofa afirma que la causa de no

haber sabido incorporar la experiencia americana de la revolucion a la tradicion politica moderna se debidé en gran

%0 Heidegger, Ser y tiempo, p. 401. Recordemos que, para Heidegger, la resolucion se convierte en “la repeticion [ Wiederholung]
de una posibilidad de existencia recibida por la tradicion. La repeticion es la tradicion explicita, es decir, el retorno a
posibilidades del Dasein que ha existido”.

1 Ver Heidegger, Introduccion a la metafisica, pp. 42-44, donde se vuelve al asunto de la repeticion desde el punto de vista del
pueblo metafisico, es decir, a partir de una interpretacion de la historia del ser (Seinsgeschichte) tanto filosofica como
nacionalista.

52 Sobre la historia de la palabra, ver Baczko, “El revolucionario”, en El hombre romantico, p. 276; o Arendt, Sobre la
revolucion, p. 43ss.

33 Arendt, Sobre la revolucion, p. 57.

> fbid., p. 222.

5 ver Ibid., p. 53.

%6 El analisis del fracaso de la Revolucion francesa se entremezcla en Sobre la revolucién con el del triunfo de la revolucién en
América. Sin embargo, puede verse una perfecta muestra de este analisis en el capitulo segundo, dedicado a “La cuestion
social”.



Lucia Fernandez y Juan Carlos Orejudo | Las Relaciones Peligrosas de Hannah Arendt: Revolucion y contrarrevolucion politicas en el discurso antimoderno

medida a “la ignorancia de los demas y [a] su propio olvido™’.

Los americanos, al parecer, se confundieron al pensar en lo que habian hecho™. No consiguieron recordar lo que
habian conseguido ni transmitirlo de manera eficaz a la posteridad. No deja de resultar extraiio que incluso ellos
mismos olvidaran el significado de su descubrimiento, cuando habian conseguido constituir con éxito un gobierno
fundado en el acto, no en la idea, de la libertad. Y, sin embargo, Arendt se las arregla para encontrar también una
causa que explique este olvido, e incluso se atreve a ir mas alld: en el mismo acto de su constitucion como
republica, los americanos se estaban olvidando de lo que habian hecho. ;Cémo pudo suceder algo asi? Arendt
busca lo que tenia ya en la punta de la lengua: en la Declaracion de Independencia, los revolucionarios americanos
se equivocaron al hablar de la busqueda de la felicidad como uno de los derechos naturales e inalienables del ser
humano. La felicidad, al habilitarse un espacio para la participacion y el poder de los ciudadanos, era la pura
presencia ante los ojos del ptblico; era la aparicion del actor transfigurado en politico, en persona que habla y actia
movido por un proposito comun. Esto era la felicidad publica, que se confundié con la busqueda del bienestar
privado y de la prosperidad econémica de la nacién™. Una vez mas se trata, entonces, de la cuestion social: los
pobres habian hecho acto carnal de presencia en la Revolucion francesa a través de los malheureaux y los
enragés®™, pero la Revolucion americana le habia dado entrada al problema de la pobreza al presentar la nueva
republica como una apertura a la riqueza. El tan traido y llevado suefio americano fue en realidad una traicion.

De esta manera queda clara la polaridad: la revolucion que fracasd sali6 victoriosa al sembrar su semilla; la
revolucion que triunfé perdi6é toda posibilidad de perpetuarse y de influir en el curso del mundo. La cosa se
quedaria asi, como una especie de retruécano filoso6fico-politico, si no fuera porque la tesis de Arendt alcanza a la
totalidad de la modernidad, e incluso a la totalidad de la historia politica, pues no debe olvidarse que también la
polis griega tuvo una existencia breve y entrecortada. En el sentido que pretendemos defender en este articulo, fue
la victoria de la Revolucion francesa la que hizo del mundo un lugar apolitico e incapacitado para dar a luz la
verdadera politica, en el sentido estrictamente arendtiano; es también la Revolucion francesa la que acerca el
discurso de Arendt al discurso de los antimodernos. Y, sin embargo, cuando hablamos de la modernidad politica,
hablamos indiscutiblemente de la Revolucion de 1789. La mayor parte de los estudiosos de la obra de Arendt han
distinguido en ella una reivindicacion de las conquistas de la democracia americana. No podemos dejar de sefialar,
entonces, el curioso descuido con el que Arendt trata dichas conquistas: no se trata, nos dice, de la influencia de
Locke o de otros filésofos sobre los colonos americanos; tampoco de los derechos civiles; no se trata de la
Constitucion, ni del sistema bicameral de representacion, ni de la busqueda del bienestar y del afan por asegurar la
libre empresa. Desgrana asi las razones por las que la revoluciéon en América es conocida para acusarnos de
ignorancia. Pero su argumento Unicamente se organiza con contundencia cuando se dirige contra la malcarada,
venenosa Revolucion francesa.

Arendt percibe que Rousseau, a quien dedica varias paginas en Sobre la revolucion, es su adversario mas fuerte, al

7 ibid., p. 223.
%8 fbid., pp. 227-28, donde Arendt culpa a “la aversién americana por el pensamiento conceptual”.
59 £
[bld., p. 135.
8 fbid., p. 110.

JuLlo
2012



JuLlo
2012

Las Relaciones Peligrosas de Hannah Arendt: Revolucion y contrarrevolucion politicas en el discurso antimoderno | Lucia Fernandez y Juan Carlos Orejudo

igual que Burke es un aliado; y asi se lo hace saber al lector en Sobre la revolucion. Forzosamente Rousseau debia
aparecer a los ojos de Arendt como el emblema filos6fico de la Revolucion Francesa. Rousseau tenia, ademas, un
vinculo indestructible con la obra revolucionaria de Robespierre y Saint-Just. El argumento que Arendt desglosa
contra Rousseau es un argumento contra la Revolucion francesa: hace referencia a la voluntad general para después
analizar la virtud “humanitaria” de la compasion, culpable sin duda del acceso desmesurado de los pobres a la
escena politica®. Sin embargo, nosotros aqui lo haremos a la inversa, con el fin de hacerle justicia al también
ambiguo Rousseau: la compasion, que fundamenta toda relacién humana natural®, se convierte en un arma contra
la civilizacion corrupta que distorsiona las relaciones entre ricos y pobres, restituyéndolas a su lugar natural; es, por
ello, el arma principal del humanitarismo filoso6fico, que ha transformado radicalmente el mundo y que ha dado
lugar a la revolucion (francesa). Desde este punto de vista, la compasion ha sido, de hecho, revolucionaria; ha
creado esa nueva forma politica republicana. Con este argumento, Arendt revisa la critica social llevada a cabo por
el Rousseau de El origen de la desigualdad entre los hombres y la acerca a la fundamentacion de la reptblica que el
mismo autor realiza en E/ contrato social, limitando el alcance de esta ultima y convirtiéndola en una mera férmula
racional de la potencia transfiguradora de la compasion.

El analisis de la voluntad general que Arendt lleva a cabo en Sobre la revolucion se apoya, evidentemente, en esta
distorsion emocional que se introduce en las relaciones sociales y politicas. En opinién de Arendt, los jacobinos
basaban su legitimidad politica para gobernar en su capacidad para padecer los mismos sufrimientos que el
pueblo®. Arendt vincula dicha capacidad para el sufrimiento emocional y moral con la sustitucion del artilugio
politico del consentimiento — que garantiza la obediencia gracias a la participacion del pueblo en el poder — por el
artilugio, mucho mas psicologico que politico, de la voluntad. Aqui florece el ataque de Arendt a Rousseau, por
supuesto: por un lado, porque la voluntad es una facultad que no estd inmediatamente conectada con el mundo,
frente a la facultad del juicio, y que en este caso se liga a una pasion; por otro, y de modo mucho mas importante,
porque esta desconexion “excluye, por naturaleza, todo proceso de confrontacion de opiniones y el de su eventual
concierto”®. De este modo, el original mecanismo ideado por Rousseau — y que funciona, de modo més o menos
aproximado, en todas las democracias modernas — eliminaba, segiin Arendt, cualquier posibilidad de fundar una
democracia basada en la libertad.

Asi pues, la formula elaborada en El contrato social conduce a la tirania mas absoluta: la voluntad general, que en
Rousseau era sobre todo una especie de segunda reflexion del ciudadano frente a sus deseos particulares o naturales
a la hora de aceptar una ley de la que se consideraba autor, se convierte en el argumento arendtiano en una
unanimidad arbitraria y realizada por decreto; especialmente, por los directores del movimiento emocional y
oceanico de la compasion, la vanguardia revolucionaria. No es este un argumento que no hayan usado otros

antimodernos, o al menos otros distinguidos pensadores anti-ilustrados, en este caso procedentes del bando liberal:

%! bid., pp. 77ss.

62 Rousseau, EI origen de la desigualdad entre los hombres, p. 69: “de esta sola cualidad se derivan todas las virtudes sociales
que pretendan negar a los hombres”.

8 Arendt, Sobre la revolucién., p. 76.

 ibid., p. 77.



Lucia Fernandez y Juan Carlos Orejudo | Las Relaciones Peligrosas de Hannah Arendt: Revolucion y contrarrevolucion politicas en el discurso antimoderno

Jacob Talmon, por ejemplo, afirmé que “Rousseau habia ocasionado la democracia totalitaria™’. En un anélisis que
no difiere del de Arendt, asegura que Rousseau pensaba en una unidad nacional homogénea, excluyente respecto a
toda diversidad de opiniones, cuando hablaba de la necesidad de que el ciudadano se considerara a si mismo como
un miembro fundamental — subdito y soberano al mismo tiempo — del cuerpo politico al tomar decisiones que
afectarfan a la convivencia®. Esta acusacion ha sido esgrimida también por otro famoso antimoderno, quizé por el
mas famoso de todos, si bien con un sentido completamente distinto: Carl Schmitt fingia recoger el guante de
Rousseau al afirmar que la democracia era siempre existencial, porque representaba a un pueblo de facto ya unido;
decia, nada mas y nada menos, que “la volonté générale, tal y como la concibe Rousseau, es, en realidad,
homogeneidad™®’; esta homogeneidad era, ademas, étnica, un mismo Volk actuando en pos de su existencia plena.
De este modo, Rousseau habia sido transformado en el precursor mas importante del poder tiranico y terrorifico de
la democracia moderna.

Habria que ver, sin embargo, en qué medida este Rousseau analizado por Arendt, Talmon y Schmitt se desprende
de la lectura de El contrato social y del mismo contexto que vio nacer una obra como esa, centrada en el debate
ilustrado sobre la perfectibilidad del ser humano®. Segin Zeev Sternhell, autor de un libro dedicado a analizar el
discurso antimoderno, esta postura contra Rousseau tiene que ver con “la idea segun la cual todo cambio del orden
existente tiene necesariamente los contornos de una utopia y no puede terminar més que en desastre”®. Esta idea es,
en efecto, afin con la ilusion de Arendt de que la Revolucion francesa fue un desastre debido a la participacion de
los hommes de lettres”°, mientras que la americana se caracterizaria por la presencia de hombres de accion,
incontaminados por cualquier ideologia o teoria previa, incluida la de Locke. Desde este punto de vista, la teoria de
la voluntad general queda invalidada por haber sido puramente pensada, sin relacion con la experiencia; aparte de
por sus previas conexiones con la virtud natural y apolitica de la compasion. Sin embargo, Kant — tan admirado por
Arendt — entendi6 bien lo que habia querido decir Rousseau cuando habia querido asegurarse de que “cada
individuo pudiese participar en la formacion de la voluntad general y que no obedeciese otras leyes que aquellas en

., . . o 71
cuya formulacion no hubiese participado é1 mismo”

. En resumen, la teoria de la voluntad general es la
aproximacion primera y mas ingeniosa al Estado democratico de Derecho. Asi lo vio Hans Kelsen, quien afirmé
que la perspicacia de Rousseau habia estado en comprender que “los ciudadanos sélo son libres en tanto que
encarnados en el Estado” y que, por ello mismo, era el Estado el que debia fundarse en la libertad, y no los
individuos aislados’?.

Otro aspecto fundamental del discurso de Arendt contra la Revolucion francesa tiene que ver con su alianza con

5 Talmon, The Origins of Totalitarian Democracy, p. 43.

66 ibid., p. 44. La decision mas obvia es, por supuesto, la de acatar la ley, si ésta se considera legitima.

87 Schmitt, Sobre el parlamentarismo, p. 19.

68 Sternhell, Les Anti-Lumiéres, p. 55.

% fbid., p. 77.

™ Arendt, Sobre la revolucion, pp. 121-23.

7 Sternhell, Les Anti-Lumiéres, p. 86.

2 Ver Kelsen, De la esencia y valor de la democracia, pp. 56-59. Muchos auto-denominados liberales considerarian este
argumento como totalitario o tiranico, al igual que consideran un precursor del totalitarismo de izquierdas a Rousseau. Resulta
necesario recordar que el propio Kelsen se estaba jugando la existencia misma de la Republica democratica de Weimar con Carl IuLIO
Schmitt.




JuLlo
2012

Las Relaciones Peligrosas de Hannah Arendt: Revolucion y contrarrevolucion politicas en el discurso antimoderno | Lucia Fernandez y Juan Carlos Orejudo

Burke. El propio Burke habia dirigido su invectiva contra “los caballeros literarios y los filosofos intrigantes™” que

pretendian erigir una constitucion liberal de la nada, sin apoyarse en la tradicion del pais. De este modo queda clara
la antipatia compartida de la tradiciéon conservadora por cualquier cambio que haya sido previamente expuesto,
argumentado o pensado en un clima de efervescencia intelectual: es decir, queda clara la antipatia ante lo que fue,
precisamente, el movimiento ilustrado, especialmente en Francia. Este ataque, que se concentra — en Burke y en
Arendt — en el elemento abstracto de la libertad, tenia un blanco perfecto en la teoria de los derechos humanos, a
los que Burke denominaba “derechos metafisicos™*. En Los origenes del totalitarismo, en el famoso capitulo 9
sobre “La decadencia de la Nacion-Estado y el final de los derechos del hombre”, Arendt habia argumentado en
contra de los derechos humanos desde una optica claramente inspirada en Burke, aunque movida, en ese momento,
por los acontecimientos terribles que habian tenido lugar en Europa. Los totalitarismos nazi y soviético habian
demostrado la vacuidad de los derechos humanos y su ineficacia si no se encontraban respaldados por la ley del
pais; en resumen, los derechos humanos no existian como tales, puesto que, para ser considerados sujetos de
derecho, los hombres tenian que existir primero como ciudadanos.

Sin embargo, la tension entre los derechos naturales del hombre y su extension y garantia politicas aparecia tanto en
la obra de Burke como en la de los revolucionarios franceses. En el caso de Burke, porque la politica era una
extension de la naturaleza: de ahi la importancia que otorga a la tradicion del pais, y de ahi que la Revolucion de
1688 sea interpretada como una restauracion de las antiguas libertades inglesas. Sternhell afirma que la novedad de
Burke consiste en su introduccion del nacionalismo historicista en la refriega sobre los derechos naturales: frente a
Locke, Burke considera la libertad como una propiedad y una herencia de los ingleses que otros pueblos no tienen
por qué compartir””. Por su parte, los revolucionarios franceses tratan de fundar la revolucion en el derecho natural
de los hombres a resistirse a la opresion. La diferencia se encuentra, pues, en la distincion entre naturaleza humana
e historia nacional. La propia Arendt retoma esta tensiéon con un propoésito que se aleja de Burke al mismo tiempo
en que le da la razén en la disputa contra los ilustrados’®: tras extraer la leccion historica de la ineficacia politica de
los derechos naturales, retorna al ideal de Humanidad cuando se muestra decidida a exigir una “ley de Humanidad”
que parta de ésta como de “un hecho ineludible””’. Lo curioso del caso es que Arendt se niega a reconocer que esta

. . 78
ley de Humanidad, que ella considera un “derecho a tener derechos”

, es decir, a pertenecer a algin tipo de
comunidad politica y legal, tenga nada que ver con la naturaleza humana como tal.

La alianza que Arendt busca establecer con Burke puede considerarse, entonces, de orden estratégico. Es evidente
que Arendt no le da la razén a Burke, o que no comparte con ¢l la teoria de que sélo los pueblos firmemente
anclados en la libertad pueden ser politicamente — lo que equivale a decir ontologicamente — libres. Lo cierto es que

la politica, en Arendt, es universal, realizable por cualquier grupo humano en cualquier lugar del mundo’, a pesar

> Burke, Reflexiones sobre la Revolucion en Francia, p. 38.

™ Ibid., p. 106.

5 Ver Sternhell, Les Anti-Lumiéres, p. 79.

76 Arendt habla de una “ironica, amarga y tardia confirmacion de los famosos argumentos con los que Edmund Burke se opuso a
la Declaracion de los Derechos del Hombre”. Arendt, Los origenes del totalitarismo, vol. 2 “Imperialismo”, p. 434.

7 bid., p. 433.

8 ibid., p. 430.

" Ver Arendt, “Sobre la violencia”, en Crisis de la Repiiblica, p. 183, donde dice que un nuevo ejemplo politico puede surgir



Lucia Fernandez y Juan Carlos Orejudo | Las Relaciones Peligrosas de Hannah Arendt: Revolucion y contrarrevolucion politicas en el discurso antimoderno

de que dicha realizacion tenga un origen historico en la polis griega. Es curioso, ademas, que Arendt se niegue a
relacionar la politica con una cualidad especificamente humana — lo cual, a sus ojos, seria precisamente una
negacion de la libertad — y pretenda sustituir por la nocién de condicion esa disposicion — perpetua, aunque
misteriosamente siempre fallida — de los hombres hacia la libertad®. Pero, para Arendt, resulta necesario acudir a
Burke en su lucha con la Revolucion francesa: por un lado, porque es la Revolucion francesa la que ha hecho el
mundo moderno, y Arendt rechaza ese mundo hasta el punto de desear la proxima revolucion; por otro lado, porque
Arendt apela a un sentido de la accion politica que se encuentre despojado de ideologia, y que restaure un
pensamiento inmediatamente vinculado con la accidn, practico pero no pragmatico, instrumental o “realista” en el
sentido moderno.

El primer punto es claramente destacable en su obra Sobre la revolucion, pero también en sus posteriores escritos
politicos donde aventura su modelo del sistema de consejos. Este modelo consiste en una propuesta de particion
horizontal del poder colectivo. La filésofa alemana advierte de que se ha manifestado en todas las revoluciones —
también en la francesa y en la rusa — aunque ha terminado por ser aplastado. Por consiguiente, si Arendt habla del
fenomeno revolucionario moderno es porque le interesa rescatar el potencial revolucionario de la modernidad, que
aun no ha sido realizado. En este sentido, se puede considerar a Arendt mas ultramoderna que antimoderna, puesto
que la modernidad seria para ella ese “proyecto inacabado” del que hablo Habermas en 1980%'. El fracaso de las
revoluciones democraticas demuestra, desde su punto de vista, que la experiencia colectiva de la libertad nunca ha
conseguido constituirse de un modo efectivo en un sistema politico completo. A su vez, el hecho de que se hayan
producido revoluciones — y de que estas revoluciones hayan contado con algo parecido a los consejos — demuestra,
a sus ojos, que existe un caudal politico que ha dado sefiales de alarma a lo largo de la historia, a pesar de todos sus
aparentes fracasos. Ante las acusaciones de idealismo, Arendt llegd a defenderse diciendo que esta era una “utopia
del pueblo, no la utopia de los teéricos y de las ideologias™?, de un modo bastante extrafio, teniendo en cuenta sus
ataques precedentes a Rousseau y a otros tedricos de la revolucion.

Lo esencial del asunto reside, sin duda, en el rechazo del mundo moderno, puesto que esto equivale al rechazo de
las conquistas de las revoluciones democraticas del siglo XVIII. No se trata de que tales conquistas representen,
todas ellas, una involucion en el curso historico del progreso. Por el contrario, Arendt no niega el caracter
eminentemente progresivo y benéfico de la lucha por los derechos civiles; e incluso se atreve a considerar la
posibilidad de que la lucha por la inclusion — de las mujeres, de las clases bajas, de los negros, etc. — haya tenido
efectos radicalmente transformadores y novedosos en las estructuras politicas modernas®. No obstante, Arendt

insiste en que esta lucha se ha mantenido con la motivacion equivocada — dignificar la pobreza de los pobres, por

“aunque sea en un pequefio pais o en sectores reducidos y bien definidos de las sociedades de masas de las grandes potencias”.
Ver también su entrevista con Adelbert Reif, en Arendt, “Pensamientos sobre politica y revolucion”, en Crisis de la Republica,
p. 232, donde afirma que ese ejemplo — el sistema de consejos — “ha perecido cada vez y en cada lugar, destruido”.

% ver el capitulo I de La condicion humana: “la condicion humana no es lo mismo que la naturaleza humana”, p. 23.

81 ver Habermas, Prefacio a El discurso filosofico de la modernidad, p. 9.

82 Arendt, “Pensamientos sobre politica y revolucion”, en Crisis de la Republica, p. 232.

8 Ver, por ejemplo, su ambigua consideracion del movimiento laboral en Arendt, La condicion humana, p. 239: “el rasgo
conmovedor del movimiento laboral en sus primeras etapas [consistié en que] era la Unica organizacién en la que los hombres IuLIO
actuaban gua hombres y no qua miembros de la sociedad”.




JuLlo
2012

Las Relaciones Peligrosas de Hannah Arendt: Revolucion y contrarrevolucion politicas en el discurso antimoderno | Lucia Fernandez y Juan Carlos Orejudo

ejemplo — y que, por esa razon, ha conseguido los objetivos equivocados, derechos civiles sin libertad publica y,
sobre todo, impotencia, incapacidad de actuar. Esta es la razén por la que Arendt desea ¢ invoca la proxima
revolucion: todo aquello que ha sido primero anunciado y después reprimido en las revoluciones democraticas
modernas tiene una nueva oportunidad de aparecer si los hombres se entregan a otra revolucién®. Sélo otra
revolucion podria redescubrir el potencial verdaderamente politico de la condiciéon humana, por decirlo en los
términos de la propia Arendt.

De este modo, la antimodernidad de Arendt se desvela como un tipo especial de ultramodernidad revolucionaria,
fundamentada en la devaluacion de las conquistas que han tenido lugar entre los siglos XVIII y XX y en la promesa
de que el acto revolucionario verdadero esta, todavia, por llegar. A su vez, este acto revolucionario venidero puede
y debe ser anunciado v, si es posible, alimentado por la accion politica de una serie de disidentes®’. Desde este
punto de vista, Arendt se aferra al pathos del desprecio que mueve a todo revolucionario®®, si bien su postura tiende
a ser critica mas que propiamente activa. No esta clara aun, sin embargo, la inclinaciéon de Arendt hacia el discurso
antimoderno. Es indudable que la busqueda de alianzas de la que hemos hablado antes implica una cierta afinidad
con el discurso antimoderno en lo que se refiere al analisis del fenomeno revolucionario, aunque ya hemos aclarado
la auténtica profundidad del acuerdo de Arendt con Burke. Cabe destacar, no obstante, otro aspecto fundamental: la
fascinacion de Arendt por el poder democratico desencadenado por las revoluciones modernas, especialmente por la
francesa; se trata de una fascinacidon ciertamente parecida a la que experimentd el mas antipatico y sagaz de los
antimodernos, Carl Schmitt.

Hemos de tener en cuenta el alcance de la reflexion de Schmitt sobre la politica. El concepto de lo politico es una
obra de 1927, el mismo afio en que Heidegger publico Ser y tiempo. Hay, por lo tanto, una indudable afinidad entre
Arendt y Schmitt en cuanto a la atraccion por la politica, si bien no puede decirse que ambos pensadores coincidan
ni en su tendencia ideoldgica ni en sus inclinaciones personales. Por muchos adeptos de que goce hoy Carl Schmitt,
hemos de recordar que en su tiempo, y antes de su caida en desgracia con los nazis, fue también el Kronjurist.
Martin Jay afirmé que esta afinidad de Arendt con otros pensadores de la época se debia al existencialismo
“plando” de la autora®’. Ahora bien, Schmitt es conocido por su decisionismo politico, que afirma que el Estado
moderno es decisionista en esencia, a pesar de todo su revestimiento legal. Esto quiere decir que el ordenamiento
juridico y la ley como expresion de la voluntad general ocultan, pero no invalidan, la naturaleza radical de la
decision. Por lo tanto, el poder de decision del soberano o del dictador se manifiesta exclusivamente en las
situaciones excepcionales. A nosotros no nos interesa aqui el nicleo decisionista que se advierte en la concepcion
politica de Arendt, ni su parecido o diferencia con la de Schmitt; nos interesa, por el contrario, el analisis comin
que ambos emprenden respecto al poder revolucionario. Aunque Schmitt se consideraba a si mismo como un

pensador conservador de raigambre catdlica, su importancia como tedlogo politico va mucho maés alla del simple

8 Ver Arendt, “Pensamientos sobre politica y revolucion”, en Crisis de la Repiiblica, p. 234.

8 La disidencia en Arendt es una clave politica fundamental: ver Arendt, “Desobediencia civil”, en Crisis de la Repiblica, pp.
57-108, u Hombres en tiempos de oscuridad, que se configura como una serie de retratos filoséficos de diversas figuras
politicas, filosoficas y estéticas de la disidencia.

8 Arendt, Sobre la revolucién, p. 269: “el desprecio [...] es, sin duda, uno de los resortes mas potentes de la revolucién”.

87 Jay, Permanent Exiles, p. 151.



Lucia Fernandez y Juan Carlos Orejudo | Las Relaciones Peligrosas de Hannah Arendt: Revolucion y contrarrevolucion politicas en el discurso antimoderno

conservadurismo. El pelaje de Arendt, que también ha sido considerada conservadora, es mas extrafio todavia,
aunque su excentricidad no debe cegarnos ante su posible filiacion ideologica.

Para Schmitt, la novedad moderna estriba en la explosividad del poder popular, es decir, en la soberania popular,
que permanece ajena y previa — a pesar de los muchos intentos tedricos para domesticarla — a cualquier orden legal
y burocratico. La verdad ultima y esencial del Estado democratico de Derecho se halla, entonces, en el poder
dictatorial desencadenado por una persona o por una minoria que, como la jacobina, decide actuar en nombre del
pueblo y que se hace con su representacion. Desde este punto de vista, tan dictatorial es, en realidad, la dictadura
jacobina como el Parlamento elegido en una votacién. Schmitt interpreta la creacion de la democracia moderna
como una confabulacion entre la voluntad general de Rousseau y el poder constituyente de Sieyés. Este ultimo es,

.., o o - 38
por definicion, “un poder no constituido y nunca constituible”

que domina siempre sobre los poderes constituidos
e incluso sobre la Constitucion, que es la ley fundamental del pais. Asi, es el poder constituyente del pueblo el que
provoca la necesidad persistente de una nueva revolucion, dando alas a constantes refundaciones por las que el
pueblo se otorga a si mismo una nueva constitucion, siguiendo su voluntad general. Es, de nuevo, en la
interpretacion de Rousseau donde Schmitt deja ver el caracter obstinadamente tendencioso de su analisis de la
democracia moderna: en su opinion, la voluntad y el pueblo son “magnitudes morales y no simplemente facticas™
que permiten que una minoria virtuosa — precisamente aquella guiada por la compasion, en términos de Arendt —
emplee todos los medios del poder — y, finalmente, el terror de la guerra civil indiscriminada — para conseguir que
el pueblo esté a la altura de si mismo.

El sometimiento del pueblo a una minoria virtuosa esta, sin embargo, lejos del argumento manejado por Rousseau
en El contrato social, simplemente porque el contrato social no funciona cuando no existe la posibilidad de que los
hombres se conviertan en ciudadanos, al guiarse por una voluntad general que les impulsa a considerar el interés
comun y la justicia publica. En la vision de Rousseau, es imposible ser libre y esclavo a la vez, aunque para afirmar
esto Rousseau tuviera que decir que al ciudadano que se desvie de la voluntad general — es decir, que no acate la ley
legitimamente establecida - “se le obligara a ser libre”. Sin embargo, Schmitt traza el vinculo entre Rousseau y los
jacobinos con la misma finura con la que traza la linea entre éstos y la dictadura comunista del siglo XX. Su
objetivo consiste en demostrar que el poder democratico liberado en las revoluciones del siglo XVIII no puede
encerrarse en constituciones liberales o parlamentarias, sino que tiende a transformarse a si mismo a través de las
diversas olas revolucionarias hasta llegar a una dictadura moral plena y, en ultimo término, autodestructiva. De ahi
proviene la atraccion un tanto demoniaca que Schmitt siente ante el poder de la contrarrevolucion conservadora;
ésta, lejos de ser realmente conservadora, es una revolucion de signo contrario — el nazismo — en la que Schmitt osa
participar con el objetivo de comprender desde dentro el signo democratico de los tiempos’'. Frente a Schmitt, que

rinde tributo al jubiloso catastrofismo de De Maistre, que habia dicho que era dulce adivinar los designios de la

8 Schmitt, La dictadura, p. 183.

¥ ibid., p. 163.

% Rousseau, El contrato social, 1,7, p. 59.

' Ver De Maistre, Consideraciones sobre Francia, p. p. 135: “el restablecimiento de la Monarquia, que se llama
contrarrevolucion, no sera una revolucion contraria, sino lo contrario de la revolucion”.

JuLlo
2012



JuLlo
2012

Las Relaciones Peligrosas de Hannah Arendt: Revolucion y contrarrevolucion politicas en el discurso antimoderno | Lucia Fernandez y Juan Carlos Orejudo

Providencia incluso cuando éstos anunciaban el més absoluto desastre’, la postura que toma Hannah Arendt hacia
el poder revolucionario posee también ciertos tonos perturbadores.

No se trata, por consiguiente, de decir que Arendt interpreta la democracia moderna al modo de Schmitt, es decir,
como una fuerza histérica que conduce irremisiblemente al caos moral de las guerras civiles y a la destruccion del
mundo entero tal y como lo hemos conocido. Entre otras cosas, Arendt no ve en la violencia revolucionaria uno de
los factores que convierten en politicas a las revoluciones. Tampoco tiene Arendt ninguna nocién de la necesidad
historica; es mas, lucha contra esta idea a pesar de que su propia ontologia politica recuerda a una especie de
Seinsgeschichte politica, donde la verdadera politica aparece y desaparece una y otra vez sin que sea posible asir
por un momento la cualidad genuina que permite definir y controlar tal actividad humana. Puede que dicha cualidad
inasible sea, en cierto modo, la mejor manera de describir la politica como una forma de manifestacion de la
libertad. La cuestion es que, aunque no hay en Arendt mencién alguna de la Providencia o de la Historia, las
revoluciones anuncian el problema (historico) del origen: sefialan hacia algo que, aunque es iniciado por los
hombres, estd muy por encima de ellos. Ademas, su condena de la Revolucion francesa, asi como de los idedlogos
que teorizaron sobre ella o que influyeron en su gestacion, se relaciona con ciertos aspectos del discurso
antimoderno que hemos desgranado en estas paginas.

La esperanza arendtiana en la proxima revolucidon no es, en efecto, contrarrevolucionaria. Al menos, no lo es en el
sentido en que esto puede afirmarse, sin duda alguna, de Carl Schmitt, que particip6é activamente en los primeros
aflos del nazismo en el poder. Sin embargo, hay un aspecto en que puede denominarse una contrarrevolucion: como
expresion del problema del origen de lo politico, la préoxima revolucion negard los aspectos conocidos de las
revoluciones anteriores y rescatara todo aquello que ha sido enterrado en el olvido por la tradicioén revolucionaria.
En este sentido, la proxima revolucion sera lo contrario de las revoluciones modernas; y, quizas por eso, sera
ultramoderna, superara lo moderno como tal. Sera asi en el caso de que ocurra, pero nada puede anticiparla, nadie
puede preverla. Es probable que nunca ocurra. El mundo, después de 1945, se habia venido abajo. Arendt percibe

aqui la oportunidad de refundarlo, de conseguir que vuelva a ser politico.

2 ibid., p. 36: “es dulce, en medio del desorden general, presentir los planes de la Divinidad”.



Lucia Fernandez y Juan Carlos Orejudo | Las Relaciones Peligrosas de Hannah Arendt: Revolucion y contrarrevolucion politicas en el discurso antimoderno

BIBLIOGRAFIA

- Arendt, Hannah, Los Origenes del Totalitarismo, 3 volumenes, Alianza Universidad, Madrid 1987

- Arendt, Hannah, La Condicion Humana, Paidos, Barcelona 1998

- Arendt, Hannah, Sobre la Revolucion, Alianza Editorial, Madrid 1988

- Arendt, Hannah, Crisis de la Republica, Taurus, Madrid 1998

- Arendt, Hannah, La Vida del Espiritu, Centro de Estudios Constitucionales, Madrid, 1984.

- Arendt, Hannah, La Tradicion Oculta, Paidos, Barcelona, 2004.

- Arendt, Hannah, La Promesa de la Politica, Paidés, Barcelona, 2008.

- Anders, Giinther, (et al.), Sobre Heidegger, Cinco Voces Judias, Introducciéon de Franco Volpi, Ediciones
Manantial, Buenos Aires, 2008.

- Baczko, Bronislaw, “El revolucionario”, El Hombre Romantico, Ed. Francois Furet, Alianza Editorial, Madrid
1997.

-Benhabib, Seyla, The Reluctant Modernism of Hannah Arendt, Sage Publications, 1996. (trad. Castellana: EI/
Reluctante Modernismo de Hannah Arendt: El dialogo con Martin Heidegger, Episteme, Barcelona, 1996)

- Benjamin, Walter, Discursos interrumpidos, I, Taurus, Madrid 1973.

- Birulés, Fina, (Comp.), Hannah Arendt, El Orgullo de Pensar, Gedisa, Barcelona, 2000.

- Burke, Edmund, Reflexiones sobre la Revolucion en Francia, Alianza Editorial, Madrid 2003

- Canovan, Margaret, The Political Thought of Hannah Arendt, Methuen&Co Ltd, Londres, 1974.

- Canovan, Margaret, Hannah Arendt, a Reinterpretation of her Political Thought, Cambridge University Press,
Cambridge, 1992.

- De Maistre, Joseph, Consideraciones sobre Francia, Tecnos, Madrid 1990.

- Diez Alvarez, Luis Gonzalo, Anatomia del Intelectual Reaccionario: Joseph de Maistre, Vilfredo Pareto y Carl
Schmitt, La metaforfosis fascista del conservadurismo, Editorial Biblioteca Nueva, 2007.

- Enegrén, André, La Pensée Politique de Hannah Arendt, PUF, Paris, 1984.

- Fernandez-Florez Hidalgo de Caviedes, Lucia, La ontologia politica de Hannah Arendt y su lugar en el discurso
antimoderno del siglo XX, Tesis Doctoral dirigida por Julio Quesada, Universidad Auténoma de Madrid, Madrid
2007.

- Luc Ferry y Alain Renaut, “El fundamento universal de los derechos del hombre”, en Cruce de Culturas y
Mestizaje Cultural, Ed. Jucar, 1988, pp. 37-70.

- Furet, Frangois, Ozou, Mona, Dictionnaire Critique de la Révolution Franc¢aise, Flammarion, Paris, 2007.

- Gauchet, Marcel, La Révolution des Droits de I’ Homme, Gallimard, Paris, 1989.

- Godechot, Jacques, La Contre-Révolution, Doctrine et Action,1789-1804, Quadrige-PUF, 1961.

- Habermas, Jiirgen, El Discurso Filosofico de la Modernidad, Katz, Madrid 2008.

- Habermas, Jiinger, “Hannah Arendt. La historia de las dos revoluciones”, en Perfiles Filosoficos-Politicos,
Taurus, Madrid, 2000, pp. 200-222.

- Heidegger, Martin, Ser y tiempo, Trotta, Madrid 2003

- Heidegger, Martin, Introduccion a la metafisica, Gedisa, Barcelona 1995

- Jay, Martin, Permanent Exiles. Essays on the Intellectual Migration from Germany to America, Columbia
University Press, New York, 1985

- Kelsen, Hans, De la esencia y valor de la democracia, KRK Ediciones, Oviedo, 2006.

- Legros, Robert, “Hannah Arendt: 1’arrachement en tant qu’inscription en un monde”, en L’ Ideé d’Humanité,
Grasset, Paris, 1990, pp. 275-305.

- Orejudo Pedrosa, Juan Carlos, “La Revolucién Francesa frente a la Revolucion Americana”, en Intersticios,
Publicacion Semestral de Filosofia del Instituto Internacional de Filosofia, Universidad Intercontinental, México
DF., Julio-Diciembre 2010, N°33, pp. 49-69.

- Raynaud, Philippe, Rials, Stéphane, (éds.), Diccionario Akal de Filosofia Politica, Akal, Madrid, 2001.

- Renaut, Alain, Sosoe, Lukas, “Hannah Arendt et I’idée moderne de droit”, en Philosophie du Droit, PUF, Paris,
1991, pp. 185-207.

- Ricoeur, Paul, “De la Philosophie au Politique”, “Pouvoir et Violence”, “Préface a Condition de [’homme
moderne”, en Lectures 1, Autour du Politique, Seuil, Paris, 1991, pp. 15-62.

- Rousseau, Jean-Jacques, El origen de la desigualdad entre los hombres, Miguel Castellote Editor, Madrid 1972

- Rousseau, Jean-Jacques, El contrato social, Biblioteca EDAF, Madrid 2001 JuLio
- Schmitt, Carl, Sobre el parlamentarismo, Tecnos, Madrid 1996 2012




JuLlo
2012

Las Relaciones Peligrosas de Hannah Arendt: Revolucion y contrarrevolucion politicas en el discurso antimoderno | Lucia Fernandez y Juan Carlos Orejudo

- Schmitt, Carl, La dictadura. Desde los comienzos del pensamiento moderno de la soberania hasta la lucha de
clases proletaria, Alianza Editorial, Madrid, 2007

- Sternhell, Zeev, Les Anti-Lumiéres. Du XVIII siécle a la guerre froide, Fayard, Paris, 2006

- Talmon, J. L., The Origins of Totalitarian Democracy, Secker & Warburg, London 1955

- Taminiaux, Jacques, The Thracian Maid and the Professional Thinker. Arendt and Heidegger, State University of
New York, Albany 1997

- Villa, Dana R., Arendt and Heidegger. The Fate of the Political, Princeton University Press, Princeton, 1996

- Wolin, Richard, Los hijos de Heidegger. Hannah Arendt, Karl Léwith, Hans Jonas y Herbert Marcuse, Catedra,
Coleccion Teorema, Madrid 2003

- Young-Bruehl, Elizabeth, Hannah Arendt. For Love of the World, Yale University Press, New Haven 1984



Julidn Arroyo Pomeda | Penumbras en la casa de la razén

Penumbras en la Casa de la Razoén

Julian Arroyo Pomeda.
Catedratico de Filosofia.
Instituto “Alameda de Osuna”. Madrid

Resumen

El inicio del camino de la razén se remonta a los filésofos griegos,
contintia con los pensadores medievales y toma nuevos impulsos
en el Renacimiento, el mundo moderno y la Ilustracién. Desde su
nacimiento, en la casa de la razén aparecen perturbaciones que
dificultan el progreso. Dos modelos a considerar son Bayle y
Rousseau. Uno descubrié con lucidez la vulnerabilidad de la
razén en los preambulos mismos del siglo de las luces. El otro se
atrevi6 a criticar, desde la Ilustracion, los avances cientificos y
técnicos por no impulsar, paralelamente, el desarrollo moral.
Desde el movimiento romantico del siglo XIX hay una verdadera
confrontacion, que la tormentosa cultura del siglo XX radicaliza,
cuestionando importantes ideales ilustrados, que, a pesar de los
desafios, parecen no tener ya retorno.

Palabras clave:
Modulaciones de la razén. Modernidad y sus encrucijadas.
Progreso y desarrollo moral. Proyecto ilustrado.

Abstract:

The beginning of the path of reason goes back to the greek
philosophers, it continous with medieval thinkers and takes fresh
impetus in the Renaissance, the modern worl and the
Enlightenment. Since its birth in the house of reason there are
disturbances which hamper progress. Bayle and Rousseau are
two models to consider. One lucidly discovered the vulnerability
of the same reason in the preambles of the Enlightenment. The
other dared to criticize, since the Enlightenment, scientific and
technical advances because they didn't drive to moral
development. Since the Romantic movement of the nineteenth
century there is a real comparison, which the stormy culture of
the XX century intensifies, questioning important illustrated
ideals that, despite the challenges, seem to no longer return.

Key words:
Modulations of reason. Modernity and dilemmas. Progress and
moral development. [llustrated project

JuLlo
2012






Julian Arroyo Pomeda | Penumbras en la casa de la razén

Penumbras en la Casa de la Razoén

Julian Arroyo Pomeda.
Catedratico de Filosofia.
Instituto “Alameda de Osuna”. Madrid

1. El largo camino de las modulaciones de la razén

Luz perturbadora de sentimientos vulnerables

w2 0

"Es cosa eximia la sabiduria"'. "El hombre casi siempre se acomoda a la pasiéon dominante del corazon... ..el

tribunal supremo y el que juzga en tltima instancia... es la razon" >

La conciencia histdrica sitia en el siglo XVIII las luces de la razon, aunque, sus raices se remontan en el tiempo.
La diosa pide a Parménides seguir la via racional y alejarse de la senda de los sentidos. La movilidad y el cambio en la
realidad son vulnerables.

Platon se referia al conocimiento con la metafora de la luz. Contemplar las ideas libera de sombras e imagenes, y
la mente se llena de luz con las sendas de la dialéctica.

Pronto aparece en la historia una primera perturbacion, porque la luz erosiona las sombras que causan destellos en
la realidad, que resplandece en la accion tedrica de su conocimiento. No hay luz sin sombra, pero si so6lo hay luces y
sombras, ;qué sentido puede tener la penumbra evanescente? ;No resalta todavia mas la luz el sombreado? Esto no sucede
unicamente en el dibujo, sino en cualquier recurso plastico. jQué bien lo dominaba el cine, especialmente en su universo
blanco y negro de las peliculas del expresionismo! La combinacion de los dos rasgos, inicial y final, del espectro de color
produce sensaciones perturbadoras en el mundo animico del espectador.

Los medievales hablaban de 'luz natural' para referirse a la razon, porque la naturaleza de los seres humanos era
racional. Por eso la conciencia se apoyaba en las luces de la razén y la ley basica era la luz natural, que organizaba el resto de
las leyes positivas de una sociedad. La teologia era la ciencia superior a todas para los escolasticos medievales, pero también
ella acudia a la razon para fundamentar y argumentar sus dogmas (fides quaerens intellectum) y en este caso dependia de la
luz natural misma, que intent6 incluso explicar lo trascendente y misterioso, el 'enigma del mundo.

El misterio desborda el ambito racional y se acepta por via de fe. Es el sentimiento vivido de confianza en un
Dios personal el que importa. Ante la razén no cabe ninguna entrega, pero si ante la fe. No cabe, porque la razén es, en
opinion de Bayle, s6lo una especie de Penélope, que sabe tejer y destejer muy bien, haciendo por el dia lo que destruye por la

noche; construye y aniquila, porque lo suyo es enredar y dudar, ésta es su verdadera funcion: "Nos ha sido dada para

' De Roterdam, E., Educacién del principe cristiano. Dedicatoria. Tecnos, Madrid 2007.

2 Bayle, P., Pensées diverses, en Oeuvres Diverses, 111. Georg Olms, 4 vols, Paris 1964, pagina 87. (Se encuentra en vias de publicacion la
traduccion castellana con introduccion y notas de Julidn Arroyo en Ediciones Antigona, de Madrid).

* Bayle, P., Commentaire Philosophique, en Oeuvres Diverses, 11, pagina 368.

* Gomez Caffarena, J., El enigma y el misterio. Trotta, Madrid 2007.

JuLlo
2012



130

JuLlo
2012

Penumbras en la casa de la razén | Julidn Arroyo Pomeda

. . . . . 5
conducirnos al buen camino, pero es un instrumento vago, mudable, servil y que gira de todas formas como una veleta"”.

Bayle, no es todavia un ilustrado, aunque su Diccionario sea "el verdadero arsenal de la filosofia ilustrada"é,
segin Cassirer, ni tan siquiera ya un racionalista. Expresivamente apunta Pascal que a veces parecen percibirse en ¢l los
acentos del écoutez Dieu’. Su concepcion de la razén sera siempre critica, por eso los recursos racionales no alcanzan a ser
un absoluto. De este modo continua la insatisfaccion, aunque el proceso de desarrollo resultara ya imparable.

Con el racionalismo se produce la culminacion racional por excelencia y, sin embargo, la razén tampoco hace el
camino en solitario, porque Descartes se hace acompafiar por Dios en el proceso racional como mediacion necesaria. Es esta
una nueva modulacion de la razén en el ambito de la filosofia moderna.

Spinoza necesita superar este modelo de racionalismo. Sin necesidad de proclamar un ateismo que le
contextualiza, el "ateo virtuoso" que Bayle le llama, defendera que la ciencia es la inica via de explicacion de la realidad. La
dedicacion al conocimiento desde un trabajo esforzado y dificil es lo que puede salvar a los seres humanos. No es la entrega
ala fe la que libera, sino la actividad individual y colectiva en la que los seres humanos colaboren entre si y sean utiles unos a
otros dentro del Estado. Las instancias divinas dan paso a la libertad de investigacion. Con la liberacion de instancias
anteriores, Spinoza se convierte en el mas racionalista de todos con capacidad de actuacion libre en el dificil camino racional.
Esta es otra modulacion distinta en el proceder incansable de la razon.

Queda muy poco tiempo para las manifestaciones de Kant, quien afirma que los hechos y los fundamentos tienen
que ser examinados cuidadosamente en el empefio de admitir lo que sea verdadero como conclusion del analisis: no puede
negarse a la razén lo que es su exclusivo privilegio, la confirmacion definitiva de que algo es verdad. Y esto solo puede
aportarlo la razén, mediante un proceso de analisis®. La razoén es, pues, el ltimo examen, el toque final de cualquier
investigacion. En Kant se encuentra el punto central de la Ilustracion y su verdadera culminacion, desplazando asi las
anteriores concepciones de pensamiento.

La ideologia de la Tlustracion proclama el progreso desde el ideal racional. Es necesario depurar bien al hombre
y toda la historia que ha construido para liberarle por medio de las iluminaciones de la razén. No todo es espléndido en el
universo real. Voltaire se niega a aceptar el optimismo de Leibniz’, porque las cosas no van bien en el mundo, ni siquiera
para los creyentes en la Providencia'®, pero es en el mundo donde el hombre encontraré toda su felicidad posible.

Ahora bien, la Tlustracién ha pasado por su critico mas poderoso. Rousseau fue hijo de la Tlustracion, vivié en su
tiempo, lo que no le impidié enfrentarse con el pensamiento de la época. Su mirada a la realidad social no le deja indiferente,
sino que se encumbra mas alla de la situacion que le aparece. Es innegable el progreso de artes y ciencias en su tiempo,
habiendo superado con mucho el de tiempos anteriores. El problema es si paralelamente se da un progreso moral, o la
sociedad sigue actuando con las mismas ambiciones y deseos de poder milenario. Porque si esto es asi, queda poco espacio
para la esperanza en el futuro.

Hay que cambiar el rumbo, acudiendo a la naturaleza humana original en lugar de actuar segin la naturaleza

* Bayle, P., Dictionnaire historique et critique, VIII. Desoer, 16 vols., Paris 1820 (Hipparquia, rem. D, pagina 143). (Esta a punto de aparecer la
traduccion al castellano del Diccionario en Ediciones KRK, de Oviedo. El primer volumen, en el que llevan tiempo trabajando un equipo de
profesores entre los que me encuentro, podria salir antes de la aparicion del presente articulo).

® Cassirer, E., Filosofia de la Ilustracién. F.C.E., México 1975, pagina 190.

7 Pascal, Pensées, art VII. Espasa Calpe, Madrid 1995.

8 Véase: Kant, 1., Cémo orientarse en el pensamiento. Leviatan, Buenos Aires 1982.

° Véase: Voltaire, Le monde comme il va, vision de Babouc. Gallimard, Paris 2001.

1% Véase Candido. Orbis, Barcelona 1984.



Julian Arroyo Pomeda | Penumbras en la casa de la razén

social, porque es precisamente en la sociedad donde ha degenerado lo natural. Lo que era bueno ha empeorado, porque la
sociedad no nacié de un impulso moral, sino por la necesidad de controlar deseos arbitrarios llenos de codicia y de dominio.
, , . .., .11
Rousseau luchd con su época, aunque sucumbiera en ello, convirtiéndose en un promeneur solitaire . Esto le
hizo suftir intelectual y humanamente. El siglo del progreso no le dio la felicidad.
Kant emprendié un camino nuevo en la afirmacion de las luces ilustradas (por lo que Habermas dice de él que
. . , . 12 ’ .
"inaugura el discurso filosofico de la modernidad” ), que muchas veces perturban y por eso habia que redefinir,
encaminandolas en otra direccion con el fin de que fueran desvaneciéndose. El mayor de los ilustrados, en palabras de

13 - ., .
" se atrevio a superar la Ilustracion, pero mediante su

Habermas, "la mente mas preclara y certera de la ilustracion alemana
justificacion en perspectiva de futuro. No seria posible ya vivir sin las luces racionales, es decir, en minoria de edad. La
propia razon tiene que ser la guia de las acciones humanas, porque sélo ella es la soberana que tiene capacidad para alumbrar
el camino humano. Con todo, siempre tendra que ser una razon critica ante la realidad.

Si todavia no se hubieran realizado los ideales de la Ilustracion, no cabe renunciar a los mismos, sino intensificar
las orientaciones de racionalidad, porque la modernidad sigue siendo "un proyecto inacabado™*. Si los modernos nos
perturban es porque las aportaciones humanas son vulnerables con el peligro de caer de nuevo en los abismos. Ante esto,
solo cabe una intensa llamada a la lucidez en el intento de volver a superar otra vez las fallas, sin dejarse rebasar por
situaciones y disidencias.

La herencia intelectual tiene que ser preservada, reactualizando las orientaciones ilustradas de racionalidad. En
este proyecto, a la vez teérico y practico, las dos respuestas, la ilustrada y la romantica, tienen que ser superadas para
confirmarlo. Asi nos lo ensefido Kant, un modelo indiscutible.

Del fortalecimiento de la mejor ideologia ilustrada depende mucho el desarrollo del humanismo del siglo XXI,
que el proyecto filoso6fico no puede desatender como su ambito mas propio en el espacio de finitud radical en el que
transcurre la existencia. ;Acaso el mundo se nos ha convertido de nuevo en fabula, incluso después de haber superado la
muerte de Dios y del mismo hombre? Entonces necesitamos emprender otra vez el camino de la voluntad de poder, con la

que Nietzsche nos sigue interpelando desde la idea de que todo es ya interpretacion.

La razon en tiempos confusos

Al siglo XX se le puede caracterizar de "civilizacion" y "barbarie". Civilizacion, porque en €l se encuentran
logros de saber nunca alcanzados en ciencias, historia, conocimiento social y toda clase de artes. Desde el ambito social, en
Europa se ha dado el mayor bienestar material y espiritual, especialmente en niveles de libertad, igualdad y solidaridad. ;De
dénde procede todo este potencial integrador si no es del hecho de que nos encontramos en la edad de la razén?"

La barbarie es igualmente un componente esencial del siglo XX. Acontecieron dos guerras mundiales en Europa,

varias guerras civiles muy localizadas y dos regimenes politicos marcados por el odio y la absoluta tirania, como el nazismo

'Véase: Rousseau, J. J., Las ensofiiaciones de un paseante solitario. Alianza, Madrid 1979.

2 Habermas, J., El discurso filosdfico de la modernidad. Taurus, Madrid 1984, paginas 312, 352.

" Habermas, J., Fragmentos filoséfico-teolégicos. Trotta, Madrid 1999, pagina 84.

'Y Habermas, J., Ensayos politicos. Peninsula, Barcelona 1988, paginas 265-83. Ver también Berstein, R. J., Habermas y la modernidad. Catedra,
Madrid 1988.

' Véase: Arroyo, I., Europa, casa de la razén y de la libertad. Acento Editorial, Madrid 1999, especialmente los capitulos 2, 3 y 4.

JuLlo
2012



132

JuLlo
2012

Penumbras en la casa de la razén | Julidn Arroyo Pomeda

y los fascismos de uno y otro signo. Por 1ltimo, la situacion de la denominada Guerra Fria se prolongd, de momento, hasta
1990, en que cayd el régimen soviético.

A las mayores capacidades tecnoldgicas se uni6 la presencia de grandes convulsiones sociales. Situaciones de
hambre y hambrunas en continentes enteros fueron contempladas sin pestafiear por poderes de dominio que propiciaron las
mas radicales injusticias con la tinica finalidad de aumentar cada vez mas los beneficios econémicos y empresariales.

Se trata de unos tiempos convulsos y revueltos, en los que la razon ha sido asaltada'® otra vez. La filosofia, como
razon critica, tiene que hacerse cargo de estas situaciones, analizandolas en profundidad. Todas las lacras precedentes de la
barbarie tienen que ser combatidas. El filosofo argentino Sebreli apunta una gran paradoja, porque, si Occidente las ha

producido, sélo "los propios valores de Occidente"'”

podran hacerles frente hasta superarlas. Todavia la modernidad es un
valor de emancipacion de ideas trastornadas. Y esto no es obstaculo para apreciar y valorar el mundo del Oriente, cuyos
valores se muestran como arco iris que puede iluminar la modorra vespertina del destino de una civilizacion en la que el
malestar cultural materializa su evidente presencia. El poeta y pensador espafiol, Machado, dejo tres versos que pueden dar
que pensar: "Hombre occidental, / tu miedo al Oriente ;es miedo / a dormir o a despertar?"'®.

(Sigue siendo la razén nuestro agarradero Uinico, por mas que se vayan tambaleando cada vez mas las
esperanzas'*? Acaso sea necesario tener en cuenta las posiciones de los denominados antimodernos que alertaron de algunos
peligros incrustados en los profundos pliegues de sus origenes.

En tiempos revueltos han vivido muchos de los pensadores que compusieron sus obras a lo largo del siglo y,
especialmente, en su segunda mitad. Algunos sucumbirian a la tentacion. Quizas el ejemplo mas expresivo se encuentre en la
figura de Heidegger, quien, segln el profesor francés Conche, vivid en gros temps>’, en un temporal muy alborotado a causa
del nazismo. En la ultima etapa de su vida arrecié fuertemente el temporal, que, ciertamente, le amargd la existencia ya
consagrada, por mas que Conche trate de comprenderlo y hasta de salvarlo.

Otros se mantuvieron con firmeza ante el huracan, cumpliendo con sus compromisos tedricos y practicos, sin
necesidad de adecuar sus ideas a la realidad establecida y comportarse con correccion politica. Esto hace que hayan tenido
que vivir enfrentandose a cuantos huracanes puedan surgir y pagando un precio por ello. Rudinesco los denomina filésofos
en la tormenta®', recogiendo una buena némina de los mismos. Cree que es necesario aceptar criticamente su herencia para
poder seguir pensando en tiempos mejores e incluso en el proceloso mar del pensamiento actual.

Es precisamente en esta época cuando la razén ilustrada ha quedado seriamente "tocada", aunque, quizés
precisamente por ello, se resiste a desaparecer. Por causa de la misma razon ilustrada hemos sido conducidos hasta aqui,
proclaman sus enemigos, pero es precisamente en este momento cuando hay que afianzar su presencia para superar el bache
y esperar a que amaine el provocador temporal y sus presas.

Pues bien, en este marco resuenan todavia con fuerza en la lejania las palabras de Nietzsche al finalizar la

segunda parte de su tratado juvenil acerca de la verdad. Hacia el afio 1873 concluye asi su trabajo en referencia al hombre

16 Véase: Lukacs, G., El asalto a la razén. Traduccion de W. Roces. Grijalbo, Barcelona 1976.

"7 Sebreli, J. 1., El asedio a la modernidad. Critica del relativismo cultural. Ariel, Barcelona 1992, pagina 64.

'® Machado, A., Obras completas. Espasa Calpe, Madrid 1998, tomo I, pagina 787.

19 Véase: Muguerza, J., La razon sin esperanza. Taurus, Madrid 1977.

» Conche, M., Heidegger en la tormenta. Traduccion de Pilar Sdnchez Orozco. Melusina, Barcelona 2006. Véase también: Quesada, J.,
Heidegger camino del Holocausto. Biblioteca Nueva, Madrid 2008.

! yéase: Rudinesco, E., Filosofos en la tormenta. Traduccion de Sandra Garzonio. F.C.E., Buenos Aires 2007.



Julian Arroyo Pomeda | Penumbras en la casa de la razén

estoico: "Cuando un genuino nubarrén de tormenta descarga sobre él, entonces se envuelve en su manto y se va bajo la
tempestad a paso lento"*. Esto aparece en una obra que acostumbra a situarse dentro del "periodo romantico" de Nietzsche.
Igualmente audibles en la lejania siguen las llamadas de alerta de tiempos anteriores. Habra que evaluar si, al
menos algunas, deberan ser tenidas mas en cuenta en adelante. De este modo la razén puede ir modulando su proceso,
deteniendo, a veces, el avance para responder a los posibles asaltantes, sin retroceder en su orientacion de referencia

permanente.

2. Pierre Bayle o los prolegomenos de la encrucijada ilustrada

Los ilustrados percibieron en el Diccionario de Bayle un halo de pensamiento nuevo con el que sustituir la
antigua filosofia por una filosofia nueva y actual. De una parte, la insatisfaccion permanente cubre el territorio bayleano en el
empleo de la razén. De otra, la creencia religiosa carecia de credibilidad cientifica y préctica. Por eso, dejar una instancia para

caer en otra no libera tampoco sus escripulos de conciencia.

Religion y/o razén

En la segunda mitad del siglo XVII transcurre la vida de Bayle. Tres afios después de nacer, Descartes habia
abandonado esta vida, dejando las semillas de sus obras. Construy6 su sistema en un contexto historico-cultural caracterizado
por los conflictos religiosos, cuya raiz fue la Reforma protestante, que desde el siglo XVI se extendié de Alemania a otros
paises europeos. La respuesta catdlica planted la Contrarreforma y los conflictos entre catdlicos y reformados crecian sin
cesar. En Francia, el Edicto de Nantes de 1598 paralizo las guerras de religion y garantizo la libertad religiosa, pero tuvo una
corta vigencia. En 1685, Luis XIV de Francia se decidi6 a restablecer la unidad para lo que el edicto constituia un
impedimento, por lo que su revocacion era necesaria.

Bayle adolescente se encontrd con una situacion opresiva. Escribe con serenidad sobre la abolicion, pero no
oculta su profunda decepcion: "perdamos, si es posible, el recuerdo de la desgraciada y funesta revocacion del edicto de
Nantes, que ha ido acompafiada de tantas injusticias™>. Sinti6 la presion desde sus primeros afios de formacion. Los jesuitas
le convirtieron al catolicismo, mientras estudiada en su colegio de Toulousse, en 1669, pero al afio siguiente retorna al
protestantismo, como la opcion menos mala: ";Ddénde queréis que fuera? ;Acaso no se encuentran en la comunioén romana
muchas més cosas condenables, mas violencia, méas opresion de conciencia?"*. Y también: "... me cref obligado a volver a la
religion en la que habia nacido"*’.

Al dejar de ser catdlico, la sociedad francesa de aquel tiempo lo convierte en un relapsus, es decir, un apostata y
renegado por haber abjurado, desdiciéndose de la confesion catdlica. El brazo civil le persigue por rebelion contra la nacion,
viéndose obligado a huir y recalando en Ginebra, un pais protestante de espiritu liberal.

La filosofia cartesiana prevalecia entonces en Ginebra y Bayle aprovecha su deseo de conocer para analizar sus

2 Nietzsche, F., Sobre verdad y mentira en sentido extramoral. Ediciones Didlogo, Valencia 2003, pagina 63.
s Bayle, P., Dictionnaire historique et critique, art. Ancillon, XVI, p. 71.

2 Bayle, P., Dictionnaire ..., X, p. 386

» Bayle, P., Dictionnaire..., XVI, p. 263, rem A.

JuLlo
2012



134

JuLlo
2012

Penumbras en la casa de la razén | Julidn Arroyo Pomeda

contenidos. Asimismo se intereso por la Escolastica. Comparando los dos sistemas, optaria por la filosofia nueva, sin dejarse
llevar por las sutilezas de los que se consideraban seguidores de la filosofia aristotélico-escolastica. Sin embargo, en las
discusiones y polémicas se nota la nervatura argumentativa de las practicas escolasticas.

Tampoco se queda con el cartesianismo, salvo en el punto de partida: el instrumento racional sera una de las
claves de su obra, asi como su tono y orientacion, pero sin ninguna clase de servilismo. Las estrategias discursivas
escolasticas y cartesianas pueden ser de utilidad, pero Bayle quiere ser €l mismo. No es un cartesiano de segunda fila, como a
veces se ha escrito, ni tampoco contribuye a la supervivencia de tal espiritu. Su razén es siempre critica y dispuesta a
pulverizar todo lo que no se corresponda con los hechos histdricos. Entre la tradicion reformadora religiosa y la soberania de
la razén, establece su campo en la ciencia histdrica.

El otro contexto de su tiempo era la revolucion cientifica y las consecuencias para la concepcion del mundo. El
siglo XVI es el de la revolucion copernicana en astronomia y el nuevo modelo de fisica, iniciado por Galileo. Todo esto
produjo gradualmente una mentalidad nueva. La contribuciéon de Bayle al &mbito cientifico se sitiia en el campo de la
historia. El libro que mas fama le ha proporcionado es el Diccionario historico y critico. Primero se hace la historia, de la que
procede inmediatamente la critica, que nace de la historia misma.

Mediante la historia Bayle examina hechos y datos, seleccionando lo que considera fundamental. Luego extiende
sus observaciones criticas, con las que hace una valoracion propia del autor examinado. La critica no serd posible sin la
historia, por lo que no debe despistar la consideracion de la brevedad y la extension. La conclusion es alcanzar el
conocimiento, Unico instrumento que libera a los seres humanos de tantos errores, supersticiones, credulidad y falsedades
producidas a lo largo del tiempo.

Spinoza dedico su vida a la defensa de la libertad®® contra toda clase de servidumbre. Bayle conoci6 su
pensamiento y llegd a trazarse un camino, en el que la libertad del conocimiento aparece siempre como el referente final.
Quizés por eso admiraba tanto a este ateo virtuoso, que tenia "la religion en su corazon y no en su razén"*’, por lo que no se
le encuentra con la sutileza dialéctica de los razonamientos, sino adentrandose en sus sentimientos y en su corazon.

En cambio Bayle y Spinoza no coinciden ni en los principios, ni en la metodologia, ni en las conclusiones,
aunque vivieron en unos tiempos similares (Spinoza naci6 quince afios antes que Bayle y muri6 también antes). Bayle no
parte de la inmanencia, ni da a su pensamiento un enfoque politico. Disfruta del recurso dialéctico propio de la cadena
escolastica, que aprendié bien y empled con éxito en las disputas, mientras que Spinoza es partidario de las sentencias
axiomaticas, en las que condensa un pensamiento profundo. Sin embargo, los dos eran sabios, trabajaron con esfuerzo y sin

descanso, y disfrutaban con la tranquilidad y la libertad.

Un estilo monumental

Bayle es el Diccionario. Su trabajo fue descomunal y en €l se dejé una parte de su vida. Comenz6 con dos
volumenes in folio en la primera edicion de 1696, la segunda de 1701 aumenta a tres y la tercera de 1720 tiene cuatro
volumenes. Por ultimo, la edicion francesa de 1820, que ya es definitiva, alcanza dieciséis voltimenes, en los que escribid

2035 articulos. Tomemos uno de ellos como muestra para ver su estilo singular.

% Véase: Garcia del Campo, P., Spinoza o la libertad. Montesinos, Barcelona 2008.
z Bayle, P., Dictionnaire..., XIII, art. Spinoza, rem. M, p. 438.



Julian Arroyo Pomeda | Penumbras en la casa de la razén

Cada uno de los articulos tiene dos partes, la historica y la critica: "He organizado mi obra en dos partes. Una es
puramente historica, una narracion breve de los hechos; la otra, un amplio comentario, mezcla de pruebas y de discusiones,
en la que introduzco la censura de muchas faltas e incluso una serie de reflexiones filosoficas..."**. El articulo Pyrron del
volumen XII ocupa las paginas 99 a 112. Lo historico tiene dos paginas y cuarto, las demdas son comentarios.

La parte historica cuenta quién fue Pirrdn de Elis, siguiendo a Didgenes Laercio, cuyas opiniones eran parecidas
a las de Arcesilao (A). Su objetivo fue la busqueda de la verdad, mediante la metodologia de la disputa, que afirma y niega
por considerar el pro y el contra, lo que se denomina pirronismo. Detestan este método las escuelas de teologia (B), pero
puede ser util para impulsar la fe (C). Es falso que no se decidié por nada (D), pues aceptaba las leyes humanas y la
costumbre en las acciones de los hombres. Sin embargo, sorprendia su indiferencia (E) ante la vida y la muerte, que son
iguales (F), y ante la vanidad de las cosas. Compartia con su hermana las tareas domésticas (G). Moréri (I) ha cometido
algunos errores al respecto.

La parte de comentarios viene fijada en letras maytsculas, a saber:

(A) Arcesilao y Pirron tienen coincidencias y diferencias.

(B) Detestan el pirronismo las escuelas de teologia. La vida civil no tienen nada que temer del pirronismo, pero la
religion si, pues se apoya en la certeza de sus dogmas; tampoco la moral. Ahora bien, las poderosas razones de los pirrénicos
pueden hacer ver la imperfeccion de la misma razon y guiarnos asi a la fe, con lo que el pirronismo podra ser considerado
también de modo positivo.

(C) En cuanto a pirronismo y fe, la razon no es una guia segura, por eso los que desconfien de ella tienen una
puerta abierta en la via de la fe.

(D) Pirrén no fue un loco estrafalario, que no se decidia por nada. Bayle acude a La Mothe Le Vayer en su obra
De la virtud de los paganos para refutar esta opinion.

(E) Refiere ejemplos de la vida de Pirr6n en los que aparece esta indiferencia, que resultan admirables humana y
razonablemente.

(F) Respecto a la vanidad de las cosas, la naturaleza humana es como hojas, que revolotean, caen y mueren. Los
humanos son inconstantes, débiles y pueriles, tornadizos e inseguros, contradictorios, varian segun las circunstancias.
Confirmar tales opiniones Homero, Gassendi, Didgenes y Cicerdn.

(G) Compartia todo: iba al mercado o limpiaba de la casa, por considerar que todo era valioso.

(I) A Moréri le adjudica confusiones, inexactitudes y errores: que Pirrdn se guiara s6lo por costumbres y no por
leyes, que hubiera obtenido la ciudadania ateniense y que juzgara por prejuicios.

En definitiva, pensar la historia desde la critica racional conduce a dudas y destrucciones. Acaso sea ésta una

cierta anticipacion del cercano talante ilustrado.

La razoén, una guia insuficiente
Con los recursos de la razén uno puede acabar incluso cansando a Dios, como reprochaba Leibniz a Bayle, lo que

provocaria la carcajada de Voltaire. Dejar campar a la razon puede hacer imposible pedir que se calme. Para Kant la razén

= Bayle, P., Dictionnaire..., XVI, Prefacio a la primera edicion de 1696, p. 2.

JuLlo
2012



136

JuLlo
2012

Penumbras en la casa de la razén | Julidn Arroyo Pomeda

so6lo podia seguir el camino de la critica. Bayle habia descubierto la razon critica cien afios antes, anticipandose a las luces.

Ciertamente, el testimonio de la razén es el mas valioso, pero la razon es vulnerable y nunca suficiente. La razon
en accion aparece ya en su primera obra escrita, Pensamientos sobre el cometa. Es un escrito ocasional, con motivo de la
aparicion de un cometa en los cielos parisinos los tltimos dias de noviembre y primeros de diciembre de 1681. A Bayle se le
enciende su espiritu critico, que pone en marcha su pluma.

Los cometas estaban considerados signos de Dios, segun la tradicion, que Bayle quiere iluminar, como profesor
de filosofia de la academia protestante de Sedan. Se ve obligado a explicar el acontecimiento, lo que le introduce plenamente
en el combate intelectual de la época con polémicas interminables.

Bayle deseaba ofrecer su explicacion desde una filosofia apoyada en la experiencia. ;Cuestionaba, por tanto, a la
teologia para tales explicaciones? Los telogos de su tiempo se sintieron interpelados. Ademas, queria explicarselo a todos, a
la gente del pueblo, que sufria, como siempre, las consecuencias.

(Son los cometas sefales divinas o esto es simple supersticion? La tesis de las sefiales divinas estaba avalada, en
primer lugar, por los poetas, de los que Bayle cuestiona su autoridad para intervenir en un hecho fisico.

También mediaban los Zistoriadores, poniendo de manifiesto el paralelismo entre la aparicion de un cometa y los
desordenes de toda clase que inundaban los pueblos. /En virtud de que, se pregunta Bayle, una cosa es causa de la otra? Si
una mujer aparece en la ventana de su casa y a continuacion pasan carrozas desfilando por la calle y alguien interpreta que
esa mujer es la causa del desfile, habria que calificarle de ridiculo.

Otra razén es la fradicion, que siempre lo ha mantenido. A esto alega que es comodo acudir a ésta en lugar de
hacer el esfuerzo para analizar un fenomeno. Que siempre fuera asi s6lo demuestra la credulidad de los humanos. Ni la
antigiiedad, ni la tradicion son infalibles, ni tampoco paradigmas de verdad: "Quien desee investigar todas las causas que

o - 029
fomentan todos los errores populares jamas lo conseguira"”.

Por fin, los poderosos feclogos, que alcanzan el misterio y ya no pueden "consultar el oréculo de la razon"*’.
Todas estas pruebas carecen de solidez, por no venir confirmadas en la experiencia.

Lo que mas preocupa a los tedlogos es el ateismo, al que contrapone Bayle la idolatria como el mayor y mas
abominable de los males. Una sociedad de ateos es tan posible, como otra de cristianos. En aquélla también hay leyes y
comportamientos morales, porque para fundamentar la conducta no hay que acudir a la religion, sino a la autonomia moral
del propio sujeto. En una sociedad cristiana hay desérdenes, vicios y violencias. La fe no es regla de conducta, por lo que
podrian existir sociedades sin religion, con tal de seguir las luces de la conciencia: "... la corrupcion de las costumbres no
disminuira, a no ser que se la ponga remedio, sustituyendo los catecismos ordinarios por un libro de profundos
razonamientos que un doctor explicaria a todos los laicos"".

Ahora bien, en las sociedades donde hay varias religiones o ninguna religion, la situacion de tolerancia es
imprescindible para que puedan subsistir. En tiempos de Bayle tolerancia habia poca, mientras que supersticion e idolatria

aumentaban progresivamente. Qué bien se entiende la tolerancia cuando su carencia la hace absolutamente necesaria. En

otros tiempos parece que la idea lo inunda todo y es entonces cuando se reblandece y degenera su contenido. Sanchez

» Bayle, P., Pensées diverses..., en Oeuvres Diverses, 111, p. 68.
30 Bayle, P., Pensées diverses..., en Oeuvres Diverses, 111, p. 12
3 Bayle, P., Pensées diverses..., en Oeuvres Diverses, 111, p. 1054.



Julian Arroyo Pomeda | Penumbras en la casa de la razén

Ferlosio lo expresa asi, con el humor caustico que le caracteriza, en uno de sus pecios: “jQue peste de tolerancia, que se te

. .32
acerca suavemente con sus zapatillas cargadas de razon!

El universo bayleano

En su primera obra Bayle deja disefiado un universo que presenta caracteristicas de un giro en casi todos los
campos.

a/ Hay un modo de pensar nuevo, aunque, a veces, permanezcan los cauces clasicos. El aroma es diferente, ya no
tiene olor de absoluto, queda mucho mas abierto y entran aspectos marginales que pujan por un lugar en el que manifestarse.
Se trata del mundo moderno con esquirlas y rayos luminicos ilustrados™.

b/ Lo religioso queda rebajado en su estatuto tedrico, ya no fundamentara las vertientes de moralidad, la politica,
lo econdmico, lo social, lo cientifico y lo convivencial. Tendra su ambito propio, pero no lo reunird todo en un sistema
unificador, que tendia a la monopolizacion.

¢/ Decae igualmente la metafisica, que estuvo respaldada por la fe y la teologia. Ahora llega su descrédito, que el
camino critico tratara de recuperar en nuevos moldes. No era la metafisica de entonces "sano entendimiento humano**,
como Hegel reivindicaria después, pidiendo para ello tal revestimiento.

d/ Florecimiento del escepticismo como arma de combate. La atmosfera escéptica dominaba la época y envolvio,
casi sin esfuerzo, la generalidad, empujada por las pretensiones absolutas de las religiones predominantes en Europa que
culminaban en fanatismos y violencias, al reclamarse legitimas. Forzar la conciencia, obligando a la conversion por el terror
que producia la amenaza del exilio y la pérdida de todos los bienes, era una conducta corrupta y criminal y rechazable.

e/ Propuesta de la razon prdactica. La razén como instancia impulsora del conocimiento y busqueda de la verdad

tiene también sus limitaciones. El temperamento y las pasiones son muy fuertes y, a veces, la razon sucumbe. Es mas
apropiada para destruir que para construir: "es una buscona que no sabe donde detenerse y como otra Penélope destruye su
propia obra"*’.
Tales limitaciones sitian a Bayle fuera del racionalismo dogmatico y cerca del escepticismo critico. Las dudas e
incertidumbres no obligan al abandono de la razon, pero si a pensar que no constituye el tinico horizonte de seguridad y
confianza. ;Acaso sugiere esto una puerta abierta al mundo de la fe? "En cierto sentido no hay fe mejor implantada sobre la
razon que la erigida sobre las ruinas de la misma razon"*.

Nuestra razdn es, ciertamente, paraddjica: a mayor lucidez nacen mayores dudas e incertidumbres. Es el destino
de la condicion humana y su conciencia desgraciada®’.

También cabe restituir la capacidad de la razon, pero en la esfera practica. Bayle lo hace y lega esta propuesta a

los pensadores posteriores. "Sabéis que los paganos se precian de que el estudio de la filosofia les habia dado la ventaja de

’ . r ’ ’ . 38 . ’ . ’
hacer por si mismos lo que los demas hacian s6lo por el miedo a las leyes"”", escribe, después de sugerir la recta razén como

32 Sanchez Ferlosio, R., “Pecios. El mal es un comodin ideologico”, en El Pais 22 de enero de 2009, pagina 33.
¥ Véase Arroyo, 1., Bayle o la Ilustracion anticipada. Ediciones Pedagégicas, Madrid 1995.

3 Hegel, G. W. F., Lecciones sobre la Historia universal. Traduccion de J. Gaos. Alianza, Madrid 1982, p. 687.
s Bayle, P., Réponse aux questions d’un Provincial, en (Euvres Diverses, 111, p. 778.

36 Bayle, P., Réponse aux questions d’un Provincial, en (Euvres Diverses, 111, p. 836.

7 Véase Raymond, M., “Pierre Bayle et la consciente malhereuse”, en Verité et Poésie. Etudes littéraires. Neuchatel, 1964. J2U0L1'2°

38 Bayle, P., Continuation des Pensées Diverses, en Euvres Diverses, 111, p. 1679.



Penumbras en la casa de la razén | Julidn Arroyo Pomeda

fundamentacion del bien moral.

Bayle es igualmente un anticipador insatisfecho de la mentalidad ilustrada. Apostd por la razén, pero percibid
igualmente sus debilidades, incapacidades, apuros y falta de solidez. Las "ilusiones" de la razon no le impiden explicar una
realidad tan compleja en la que no seria extrafio la apertura al misterio. Destruir el misterio seria como abatir una muralla,
golpeandola con nuestra cabeza: ";Veis algo mas serio que decir que la razéon misma reconoce que es incapaz de juzgar
sobre nuestros misterios y que se equivoca respecto a ellos?"™’.

f/ La conducta individual se explica con la razon autbnoma como justificacion moral. S6lo aqui cabe la tolerancia
como actitud de respecto a la conciencia. La "razéon tedrica" lleva a Bayle a una concepcion pesimista de la naturaleza
humana de raiz calvinista, que la fe puede superar. Mas la "razon practica" puede justificar suficientemente las acciones
humanas, sin tener que acudir a la religion. De aqui se deduce la exigencia de tolerancia social. Lucidez de un pensador que
se sitta ante los limites de la razon, pero que perfilaba paralelamente un horizonte de modernidad®. Actitud bifronte de la

que Bayle nunca se libero.

El desafio entre la fe y la razén

En el pensamiento de Bayle se produce un encuentro entre los dos universos, la razéon y la fe, nunca
definitivamente resuelto. Se parece a un desafio entre las luces y las sombras, sabiendo de antemano que ambas situaciones
se dan realmente, lo mismo que el énfasis de una a otra. La tension razén-fe forma parte del mundo moderno, al menos, y
quizas se prolongue mas. Asi lo cree Ortega y Gasset: "No coceemos contra el destino: es inttil. El ser del hombre moderno
y contemporaneo consiste, entre otras cosas, en arrastrar esa dualidad intima y tener que atender al doble y opuesto
imperativo de la fe y la razon"'.

Bayle se ha encontrado con tantas dificultades que la razén terminaba superada. Esto le abri6 la puerta al signo de
la fe. El tribunal de la razén no tiene la infalibilidad. En Bayle se da la insatisfaccion propia de cualquier ser humano lucido.
Un profundo esfuerzo de busqueda de la verdad no apaga perplejidades que vuelven a nacer, porque la razon es critica. En
esto Bayle se combate a si mismo, como escribiera de €l Voltaire en su Poema sobre el desastre de Lisboa. Entonces s6lo
queda un descanso posible: "Ninguna razon, he aqui la verdadera religion; ninguna razén, esta es, seflor mio, la verdadera
gracia que Dios nos ha dado"*.

Quizas la educacion protestante, de la que se nutrid, le hace permanecer amarrado a la fe: este cordon umbilical
cultural ata a Bayle. Al mismo tiempo, esta situacién no deja de ser paradojica para el filosofo que es Bayle, aunque
previamente sea hombre creyente: "Un filésofo no se somete a la autoridad de nadie; es un hombre libre que no jura sobre las
palabras de ningtin maestro"*. Por eso la filosofia es s6lo para unos pocos que sean capaces de llegar hasta el tuétano de las
cosas, sin detenerse tampoco ahi, con peligro de horadar la verdad misma, si no se la detiene. En este caso, la razén es una

gran luz, que produce paralelamente sombras por la colocacion del foco. Sombras que son sus propias limitaciones.

Una razon potente, sin embargo, a cuyo examen han de someterse las creencias mismas, que pertenecen a un

1 38 » Bayle, P., en Euvres Diverses, IV, p. 1679.
* Arroyo, I., Bayle (1647-1706). Ediciones del Orto, Madrid 1997 (véase especialmente el epigrafe “El insatisfecho anticipador de Ilustracion”,
paginas 33 a 50.
JuLIo ii Ortega y Gasset, J., Obras comp{etas, V (“En torno a Galileo”). Alianza-Revista de Occidente, Madrid 1983, p. 153.
2012 “ Bayle, P., Dictionnaire..., IV (“Eclaircissement sur les pyrrhoniens”), p. 645.
“ Bayle, P., Dictionnaire..., XII, art. Réinésius, rem. C.



Julian Arroyo Pomeda | Penumbras en la casa de la razén

ambito distinto. Hasta los propios tedlogos lo saben, aunque no quieran actuar en consecuencia, ni limitar el ambito de la
religion-creencia: ";Queréis que os diga... por qué caéis en una opinién comin sin consultar el oraculo de la razén?... Porque
estais acostumbrados por vuestro cardcter de teblogo a no pensar, en cuanto creéis que hay misterio"**.

Es digno de admiracion tal acto de lealtad, pero sélo a condicion de mantener los derechos de la razén misma.
Por otra parte, el ser humano integra en si pasiones y razoén y no es perfecto, esta caracteristica queda reservada, en todo caso,

al mismo Dios.

3. Rousseau, un antipoda de la modernidad: dificultades anticipatorias.

Bayle murié en los albores de la Ilustracion. Rousseau pertenecio al siglo XVIII. Su vida transcurrié entre
Ginebra y Paris, también lugares de Bayle. Desde Paris a Ginebra, donde Rousseau pensaba triunfar a los treinta afios, pero
sucedio lo contrario. Vuelta a Paris, huyendo de la persecucion en Ginebra y en situacion de crisis mental de paranoia. Unos
cien aflos antes, Bayle consider6 que Ginebra era un pais de libertad y alli se refugi6, por haber conocido la opresion de la
comunién romana. También sabia de las violencias de las confesiones protestantes. En torno a 1689 escribia asi: "Dios nos
guarde de la inquisicion protestante; dentro de cinco o seis afios sera tan temible que suspiraremos por la romana como por
un bien"®.

En cuanto a la religion, también hay cierto paralelismo entre Bayle y Rousseau. Igualmente éste se convirtié al
catolicismo, influido no por los jesuitas, en este caso, sino por Madame de Warens, que luego seria su amante, volviendo de
nuevo al calvinismo en 1754 y posteriormente a la religion natural.

Conoce en Paris a los mejores intelectuales del siglo, disfrutando de su amistad, especialmente de la de Diderot.
Pero Rousseau no se llevaba bien con la sociedad en que vivia, ni con la civilizacién de su tiempo. La no integracion en ella
influyé fuertemente en su salud fisica y mental. El siglo XVIII no fue el de Rousseau, a cuyos intelectuales criticé sin piedad,
siendo correspondido de parecida manera. Esto hace decir al vicario saboyano: "Consult¢ a los filosofos, examiné sus libros,
estudié sus distintas opiniones; los encontré arrogantes, afirmativos y dogmaticos hasta en su pretendido escepticismo; no
ignoraban nada, no probaban nada, y se burlaban unos de otros"’. Se puede ser hombre sin ser sabio. Discurso sobre las
ciencias y las artes tiene una entrada expresiva con unos versos de Ovidio: Barbarus hic ego sum, quia non intelligor illis.

Se da perfecta cuenta del impacto que va a producir su escrito en la época: "Preveo que dificilmente se me
perdonara el partido que me he atrevido a tomar. Repudiando de frente todo lo que constituye hoy en dia la admiracion de los
hombres, no puedo esperar otra cosa que la censura universal"*’.

(Qué producia admiracion entonces? El progreso cientifico, distintivo de la cultura de la modernidad. Tal
progreso es innegable, pero cultiva una sola vertiente y no garantiza paralelamente el avance moral, ni proporciona la

felicidad a todos. Se opta, pues, por un tipo de progreso, pero no por el progreso en conjunto: ;hay que apoyarlo, mientras

crece todavia mas el nivel de miseria y opresion para muchos seres humanos?

“ Bayle, P., Pensées diverses, en Oeuvres Diverses, 111, p. 12.

* Bayle, P., Réponse aux questions d’un provincial, en Oeuvres Diverses, IV, p. 667.
* Rousseau, J. I., Emilio o la educacién. Bruguera, Barcelona 1979, p. 24.

" Rousseau, J. I., Discurso a la Academia de Dijon. Paulinas, Madrid 1977, p. 36.

JuLlo
2012



JuLlo
2012

Penumbras en la casa de la razén | Julidn Arroyo Pomeda

La civilizacion de la época ilustrada ha sustituido la "realidad" por la "apariencia". La cultura de los salones de
Paris rezuma magnificencia en su ostentoso ropaje, grandes pelucas empolvadas, blusas y toda clase de lujos artificiales e
innecesarios. En otro orden, se ofrecen pomposos discursos y debates eruditos sobre las grandes cuestiones, mientras que el
pueblo cada vez tiene mas necesidades que no puede atender y subsiste miserablemente. Exceso de Iujos, vicios y esclavitud
parecen conformar las felicidad de unos pocos. Asi el desarrollo carece de armonia y el progreso anhelado no es real, sino
aparente. Esta en la contribucion de las artes y las ciencias.

Los seres humanos buscan alcanzar metas artificiales, porque sin fortaleza moral se encuentran descentrados. Les
ofusca la vida urbana y viven en un interno conflicto consigo mismos, ya que sus ambiciones personales no se corresponden
con su naturaleza, que s6lo puede desarrollarse en armonia con el medio y con uno mismo.

Todas estas costumbres deterioradas y corrompidas tienen su mejor expresion en el teatro y en los salones. El
teatro busca entretener a los espectadores, describiendo las ambiciones y pasiones de la sociedad artificial en que se vive para
que los asistentes puedan jugar con sus forzadas apariencias. En los salones todo el mundo se exhibe publicamente como los
mas penosos esclavos, especialmente las mujeres, convirtiéndose en puro espectaculo de si mismos, aparentando lujo y
molicie.

Las fracturas deberan restaurarse con la educacion y la politica. Oponer la virtud a la corrupcion de costumbres, la
austeridad y simplicidad a lujos y ostentaciones, la vida del campo por oposicion a la de las ciudades es volver a la naturaleza
original frente a la corrupcion producida en la sociedad moderna, donde lo natural se hace mascara.

El segundo discurso parte del estado natural por el que el ser humano se encontraba en perfecta armonia con la
naturaleza. Todos eran iguales y coincidian con los demas en el amor a si mismos (amour de soi) y por eso buscaban lo
necesario para seguir en la existencia. Eran sanos, fuertes, libres y capaces de perfeccionarse.

Mas adelante surgi6 el amor propio (amour prope). El ser humano se consideré como algo peculiar, es decir
especifico, privativo y diferente de los otros. Por eso necesitaba el reconocimiento de los demas, el prestigio ante ellos y la
subordinacion. Esta primera desigualdad da origen al estado civil. Con la propiedad el hombre pierde su libertad y se
esclaviza. Asi pues, la naturaleza ha dado a los hombres igualdad, pero ellos han establecido la desigualdad: cruel paradoja.
La igualdad es natural, mientras que la desigualdad es artificial y convencional.

En primer lugar, la educacion ha de contribuir al desarrollo de las capacidades naturales del educando para lo que
es necesario situarle en un ambiente en el que pueda fortalecer su voluntad mediante la practica de las virtudes en lugar de
meter conocimientos desde fuera. Su desarrollo moral tiene que avanzar en concordancia con la naturaleza, lo mismo que el
sentimiento religioso, orientado hacia la religion natural y no presionado desde las religiones historicas. Particularmente,
importa, entre las virtudes, la virtud civil del amor a la patria, que implica energia y orgullo para defender el pais y practicar
sus costumbres por un impulso moral y no de simple nacionalismo, que divide y destruye en lugar de ampliarse a toda la
humanidad. No es un puro sentimiento emotivo exacerbado, sino una actitud moral para colaborar en la resolucion de las
dificultades que se presentan. Esto es importante, dado que Emilio no esta destinado a pasar su vida en un desierto como un
salvaje y a cuatro patas, segun el reproche de Voltaire, sino "a vivir en las ciudades"*.

Igualmente la politica tiene una orientacion natural. Los seres humanos que viven en sociedades urbanas

* Rousseau, J. I., Emilio o la educacién. Bruguera, Barcelona 1979, p. 297.



Julian Arroyo Pomeda | Penumbras en la casa de la razén

necesitan un gobernante, que les ofrezca seguridad y garantice sus derechos naturales, nunca absorbibles por nadie. El pueblo
es el unico soberano que contrata voluntariamente con una voluntad general, cuyo interés es universal y no particular, para
establecer leyes y poder ejecutarlas. La soberania popular impide que el Estado se convierta en totalitario.

Asi queda organizada la sociedad civil que es libre dentro del Estado, que le garantiza tal derecho, pero que no se
subordina al Estado, porque entonces caeria en esclavitud. Para conseguir igualdad y libertad, s6lo hay un tinico referente, las
leyes, solo a ellas obedece y, en el fondo, lo hace a si mismo. La soberania es inalienable. Los siglos siguientes confirmaran,

en parte, las paradojas del Rousseau ilustrado.

4. Modernidad acaso in parenthesi, pero sin retorno.

El proyecto de modernidad se construye limando aristas y perfeccionando aspectos, aunque manteniendo su
nucleo central, la autonomia del ser humano. En la historia de este proyecto, los humanos se liberaron de situaciones oscuras
en un primer momento negativo. Después, positivamente, superaron su minoria, con la razén y la ciencia dirigidas al
progreso. En la actualidad, la educacion tiene que seguir liberando al individuo de visiones estrechas e irracionales para que
pueda vivir y participar en una sociedad que ha de estar organizada racionalmente.

Dos autores expresaron estas ideas. Kant lo dijo asi: "La llustracion es la salida del hombre de su autoculpable
minoria de edad. L.a minoria de edad significa la incapacidad de servirse de su propio entendimiento sin la guia de otro. Uno
mismo es culpable de esta minoria de edad cuando la causa de ella no reside en la carencia de entendimiento, sino en la falta
de decision y valor para servirse por si mismo de él sin la guia de otro. jSapere aude! jTen valor de servirte de tu propio
entendimiento!, he aqui el lema de la Ilustracion"*. Lessing, por su parte, ha dejado, igualmente, otro texto: "El valor del
hombre no se define, simplemente, por la verdad en cuya posesion cualquiera esta o puede estar, sino en el esfuerzo honrado
que ha realizado por llegar hasta ella. Asi pues, no es por la posesion de la verdad sino por la constante investigacion en pro
de la verdad como se amplian sus fuerzas, y sélo en ellas consiste su siempre creciente perfeccionamiento. La posesion hace
apatico, perezoso y orgulloso.

Si Dios tuviera encerrada en su mano derecha toda la verdad y en su izquierda el unico impulso que mueve a ella,
y me dijera: ‘jElige!’, yo pediria, aun en el supuesto de que me equivocase siempre y eternamente, su mano izquierda, y le
dirfa: <{Damela, Padre!” jLa verdad pura es Ginicamente para ti!">’.

Desde el romanticismo, el marco ilustrado se ve cuestionado. Particularmente, en literatura y arte se lanza la idea
de la antimodernidad, por la incomodidad que causa la etapa moderna. La critica principal se ha prolongado hasta la
actualidad: la razon ha de integrarse en el sentimiento para no convertirse en una razon instrumental o unidimensional, que
ya no es la razén humana. Apareceran otros argumentos mas secundarios, como el peligro de la uniformidad de todos los
seres humanos, por ser iguales, frente a la riqueza y pluralidad de cada individuo. La razén no tiene la misma capacidad ni
iguales efectos en todos. El optimismo de la idea del progreso general puede hacernos perezosos y truncar ambiciones
personales y acciones practicas, aunque no puede olvidarse que el optimismo ilustrado, en direccion de progreso, esta

muchas veces mediatizado por la critica. Tlustracion es superar la pereza, destruir los miedos y asumir lo incierto bajo la

¥ Kant, 1., ;Qué es la Ilustracién? Tecnos, Madrid 1993, p. 17.
* Lessing, G. E., La educacion del género humano. Editora Nacional, Madrid 1977, pp. 67-8.

JuLlo
2012



Penumbras en la casa de la razén | Julidn Arroyo Pomeda

direccion de la razon.

Las situaciones de desigualdad son reales y van aumentando, de donde surge el pesimismo y la melancolia. ;{No
seran, pues, mas modernos quienes niegan la moderidad por lucidez en lugar de quienes la radicalizan in infinitum, sin
cuestionar nada, como establece la tesis de Compagnon®'? En este caso, no serd preciso ser moderno, ni ceder a sus
engafiosos cantos de sirena.

Ante esto, otros consideran continuar este proyecto todavia no acabado. Tal retorno se hace precisamente para
"reconstruir paso por paso el discurso filoséfico de la modernidad™?, segin Habermas. Su sentido mas hondo fue el
perfeccionamiento de las capacidades humanas a fin de que no se diera el desfase entre las ciencias y la conciencia ética, que
desarmonizaria todo lo que era natural y originario en la vida humana. Ante esto cabe preguntar por donde ha de caminar la
transformacion de la sociedad, porque no todas las rutas son licitas.

Kant habia percibido la necesidad de conciliacion entre el conocimiento y los sentimientos, este es el sentido de
su Critica del juicio. Entre la facultad cognoscitiva o tedrica y la practica o moral, la facultad de juicio analiza el sentimiento,
estableciendo una mediacion entre los dos ambitos anteriores. El sentimiento tiene un fin subjetivo y, por tanto, particular,
util y agradable, pero también universal. El juicio estético no se limita ni a lo agradable, ni a lo 1til. Lo bello resulta de la
armonia de todas las facultades del espiritu humano y, especialmente, entre lo intelectivo y lo sentimental. También aqui se
necesita de un a priori: "La universal comunicabilidad de un placer llevaria consigo, en su concepto, la condicion de que no
debe ser un placer del goce nacido de la mera sensacion, sino de la reflexion, y asi, el arte estético, como arte bello, es de tal
indole que tiene por medida el Juicio reflexionante y no la sensacién de los sentidos"”.

La racionalidad estética estd por encima de la racionalidad cientifica y hasta la supera. Por otra parte, aqui no hay
ninguna frialdad, ni tan siquiera objetividad técnica. Rousseau reclamaba igualmente, la exigencia de educar intelectual y
emotivamente o cultivar el pensamiento y la moralidad, sin fracturar la inteligencia y la sensibilidad.

Con tales orientaciones superaremos el estado de barbarie, del que se queja Schiller: "El espiritu de la libre
investigacion ha diluido las fantasmagorias que impidieron, durante largo tiempo, el acceso a la verdad, y ha socavado la
base sobre la que se construyeron su trono el fanatismo y el engafio; la razon se ha purificado de las ilusiones de los sentidos,
de una sofistica engafiosa; y la propia filosofia, que en principio nos hizo renegar de la naturaleza, nos llama a veces y

. , . . , 54
urgentemente para que retornemos al seno de la misma. ;A qué se debe, pues, que aun continuemos siendo barbaros?"”".

La confrontacion estimula la finalizacion del proyecto.
Segiin Habermas, Hegel concibe la razon "como un poder unificador"’ del sistema de vida y "abrio el discurso
dela modernidad"56, es decir, la discusion filosofica sobre la misma. Considera tres rasgos irrenunciables de la modernidad:

la libertad, la autonomia y autorrrealizacion éticas y una cultura reflexiva.

*1 véase: Compagnon, A., Los antimodernos. Traduccion espafiola de M. Arranz. Acantilado, Barcelona 2007.

2 Habermas, J., El discurso filosdfico de la modernidad. Traduccion de M. Jiménez Redondo. Katz, Buenos Aires-Madrid 2008, p. 9.

3 Kant, 1., Critica del juicio. Traduccion de M. Garcia Morente. Espasa, Madrid 1977, p. 211.

** Erhard, . B., ;Qué es la Ilustracién? (Schiller, Acerca de las fronteras de la razén). Tecnos, Madrid 1993, p. 108

JuLIo * Habermas, J., El discurso filosdfico de la modernidad. Traduccion de M. Jiménez Redondo. Katz, Buenos Aires-Madrid 2008, p. 35.

2012
* Habermas, J., El discurso filosdfico de la modernidad. Traduccion de M. Jiménez Redondo. Katz, Buenos Aires-Madrid 2008, p. 63.



Julian Arroyo Pomeda | Penumbras en la casa de la razén

Sin embargo, la Ilustracion puede encontrarse en peligro: hay quien ha dado el "adiés a la modernidad™’, existe
una confrontacion, aunque no haya coincidencia en las causas.

Unos dicen que lo que se ha hecho afiicos es la razén en su modalidad de critica, o, dicho de otra manera, se ha
impuesto la razén técnica, que ha traicionado la raices de la Ilustracion. En este sentido, Adela Cortina aboga por "una razén

. 58
integramente humana"

, que impediria que la injusticia fuera la palabra final. Para otros, ademas estd en juego la
construccion inmanente de la historia. En tal base no puede estar su sentido, es necesario atender a otras referencias de muy
distinto signo.

Para algunos lo que esta en entredicho es el progreso. {Qué progreso queda cuando la historia ha llegado a su fin?
Lo que interesa cada vez mas ahora es lo individual y particular, no lo universal, que permanece lejano. No se perciben
utopias que realizar en el mundo cotidiano de la vida.

Todo parece realmente ralentizado y como en paréntesis, pero lo que hay que analizar es si los antiguos ideales se
han realizado. Si no fuera asi, seria incoherente dejar el proceso a medias. Recordemos que Kant se planteaba si existen
disposiciones en nuestra naturaleza para poder pensar que la especie humana camina hacia mejor, es decir, al bien y no al
mal. Si respondiéramos que esto es posible (in praxi), entonces tenemos derecho a amar y no a despreciar nuestra especie, y
contribuir a la realizacion de tales ideales, que, presumiblemente no se agotaran nunca. Tenemos autores que pueden seguir
siendo utiles para impulsar la reflexion acerca de todo esto, frente a la osadia de la antimodernidad.

Para Sebreli, el pensamiento racional y critico "confia, aunque sin certezas absolutas, en la capacidad del hombre
-ser contradictorio, libre y condicionado, individual y social, sujeto y objeto- para comprender, elegir entre las posibles
alternativas, transformar su situacion en el mundo y conferir un sentido racional al devenir historico y a su propia
existencia"’.

La herencia de la Ilustracion nos ha transmitido el ideal de progreso para dar asi sentido a la realidad y a nuestra
existencia desde la razon, que no puede ir contra si misma. “{Haceos duros!”®, predicaba Nietzsche, para poder resistir al
mal, la flojedad y la extenuacion, que no pueden dar sentido a la vida. El destino ha de ser proyectado desde el ‘bronce’
creador y el diamante inquebrantable.

Magris se inclina igualmente a favor de la razon: “No se trata de dudar por ello de la razén. Precisamente debido
a que ésta, como decian los ilustrados, es una tenue luz en la noche, es tanto mas valiosa; es menester protegerla y no
apagarla por cierto por coqueteria con las tinieblas o el misterio, de los que nos percatamos sélo gracias a esa pequefa
llama”. Y a renglon seguido mantiene su apuesta por los ilustrados: “no nos queda mas remedio que seguir siendo

ilustrados.. ., fieles empedernidos de la fe en la razon, en la libertad y la posibilidad de incidir, modestamente desde luego, en

el curso del mundo y de trabajar por un progreso real de la humanidad™®".

57 Habermas, J., El discurso filoséfico de la modernidad. Traduccién de M. Jiménez Redondo. Katz, Buenos Aires-Madrid 2008, p. 328. 1 4 3
¥ Cortina, A., Critica y utopia: la escuela de Francfort. Cincel, Madrid 1985, p. 178. Hay una nueva edicion, con el titulo de La escuela de
Francfort. Critica y utopia, En Sintesis, Madrid 2008.

¥ Sebreli, I. 1., El olvido de la razén. Un recorrido critico por la filosofia contempordnea. Mondadori, Barcelona 2007, p. 383.

® Nietzsche, F., Asi hablé Zaratustra. Traduccion de A. Sanchez Pascual. Alianza, Madrid 1981, pagina 295.

! Magris, C., La historia no ha terminado. Etica, politica, laicidad. Traduccion de J. A. Gonzalez Sainz. Anagrama, Barcelona 2008, pagina 27.

JuLlo
2012






Alvaro Pelaez Cedrés | Cassirer, Habermas y el problema de la unidad de la Razén

Cassirer, Habermas y el problema de la unidad de la razon

Alvaro Pelaez Cedrés
Universidad Auténoma Metropolitana-Cuajimalpa

Resumen

En este articulo, se considera el proyecto de reconstruccion de la
unidad de la razén de Ernst Cassirer. Se inicia con algunas
observaciones sobre la interpretacion de Cassirer del problema de
la distincién sensibilidad-entendimiento en Kant. En un segundo
momento, se exponen los lineamientos generales de su primer
intento unificacionista, restringido a las matematicas y la fisica,
expuesto en su gran obra epistemoldgica de 1910, Concepto-
sustancia y concepto-funcion. Posteriormente, el trabajo se centra en
algunos aspectos de la Filosofia de las formas simbdlicas, intentando
mostrar la continuidad con el proyecto de 1910. Para finalizar se
discuten criticamente algunas de las opiniones de Habermas
sobre la concepcion de Cassirer.

Abstract

In this paper it is consider the Cassirer’s project of reconstruction
of the unity of reason.

Starts with some remarks on Cassirer’s interpretation about the
Kantian distinction between sensibility and understanding. In a
second place, it is exposed the outlines of his first attempt of
unification, restricted to mathematics and physics, exhibited in his
great epistemological work of 1910, Substance and Function. Then,
the work it is focused on some aspects of the Philosophy of Symbolic
Forms, trying to show the continuity with the early project. To
finish, it is critically discussed some of Habermas’s opinions on
Cassirer’s conception.

JuLlo
2012






Alvaro Pelaez Cedrés | Cassirer, Habermas y el problema de la unidad de la Razén

Cassirer, Habermas y el problema de la unidad de la razon

Alvaro Pelaez Cedrés
Universidad Autonoma Metropolitana-Cuajimalpa

1 Introduccion

En la primera de las lecciones que constituyen E! discurso filosofico de la modernidad, Habermas, en su discusion
con las lecturas neoconservadora y postmoderna de la modernidad, las cuales, cada una a su manera pretenden ignorar y
romper con los presupuestos racionalistas de aquélla, pone en el centro de la discusion el concepto hegeliano de modernidad.
En su opinién, Hegel es el primer filosofo que articula un concepto claro de ese periodo,- en la medida en que es consciente
de la necesidad por la autocomprension de la propia modernidad-, y es clave para entender cabalmente la pretension de la
postmodernidad de verse a si misma como trascendiendo completamente los rasgos categoriales de aquella.

Desde el punto de vista de Habermas, el principio fundamental que, segiin Hegel, caracteriza la Edad Modema, es
la subjetividad, esto es, un modo de relacion del sujeto consigo mismo caracterizado por la libertad y la reflexion. En este
sentido, el concepto de subjetividad posee cuatro connotaciones: a) el reclamo por la validez de las pretensiones del
individuo; b) la exigencia por la justificacion de todo lo que se le presente al sujeto; c) la responsabilidad practica; y d) la
filosofia idealista misma como expresion autoconsciente de la época’.

De acuerdo con Hegel, este principio de la subjetividad se manifiesta historicamente en tres acontecimientos, a saber, la
Reforma, la Tlustracion, y la Revolucion francesa. Es con Lutero que la religiosidad se torna reflexiva, el mundo divino es
algo que se constituye a través de la reflexion de un sujeto que se opone a la autoridad de la tradicion y que reclama
insistentemente la capacidad de atenerse a sus propias intelecciones. Por su parte, los derechos del hombre y el codigo de
Napoleodn hicieron valer, contra el derecho histéricamente existente entendido como mandato de Dios, el principio de la
libertad de la voluntad como fundamento sustancial del Estado.

De manera semejante, el principio de la subjetividad determina las manifestaciones culturales de la época moderna: la
ciencia, la moral, el arte y la filosofia. El desencantamiento de la naturaleza por obra de la ciencia natural objetivadora, que al
negar todos los milagros y concebir a la naturaleza como un sistema de leyes familiares, coloca al hombre como eje de una
explicacion no misteriosa del mundo. Los sistemas morales, en tanto erigidos sobre la libertad subjetiva del hombre, se
fundan, por una parte, en la capacidad y el derecho del individuo a justificar por si mismo sus acciones, y por otra, que las
mismas se realicen en consonancia con el bienestar comtn. El arte moderno, por su parte, manifiesta el principio de la
subjetividad en el Romanticismo, en la forma de un arte que representa la realidad sélo en tanto mediada por la experiencia
subjetiva. Finalmente, la filosofia se piensa a si misma bajo la idea de una labor de elucidacion de la estructura y condicion
ultima del principio de la subjetividad, que toma forma en el cogito de Descartes, y en el concepto de autoconciencia de

Kant.

''vid. Habermas, J., “La modernidad: su conciencia del tiempo y su necesidad de autocercioramiento”, en El discurso filosofico
de la modernidad, Madrid, Taurus, 1989.

JuLlo
2012



JuLlo
2012

Cassirer, Habermas y el problema de la unidad de la Razén | Alvaro Pelaez Cedrés

Es en la filosofia de Kant donde, en opinion de Habermas, Hegel ve reflejado como en un espejo el principio de la
modernidad. Pero lo ve reflejado no sélo en relacion a que en su idea de autoconciencia se explicitan las condiciones de esa
razon subjetiva reflexiva y autéonoma, sino en la forma en queesa razon se encarga de fragmentar la vida del espiritu en
funcion de una distincion fundamental entre sus dominios de investigacion. Asimismo, a través de un andlisis de las
capacidades potenciales de esa razon, Kant cree mostrar cuales son los limites de la misma y deslinda entre si las diferentes
esferas culturales que son la ciencia y la técnica, el derecho y la moral, el arte y la critica del arte. Sin embargo, Hegel
sostiene que Kant no se percata de las consecuencias que este desgarramiento trae para el concepto de una época que se ve a
si misma como rompiendo con lo anterior a la vez que como fuente normativa de su propia evaluacion critica. Y es frente a
la carencia de un principio unificador de las diferentes manifestaciones del espiritu, que Hegel introduce el concepto de lo
Absoluto.

Desde el punto de vista de Habermas, Hegel fue el primero que dio pasos importantes en el camino de la recuperacion de la
razén como poder unificador, ¢ independientemente de que considere que Hegel cayd en un dilema que finalmente le
condujo a asumir presupuestos subjetivistas, constituye el héroe de su historia. Asimismo, todos aquellos que posteriormente
hicieron algo por recuperar la unidad perdida, lo hicieron bajo la influencia de Hegel o “podrian haber sido influidos por é1”
(Habermas 2002: 181)*. Habermas dedica una parte sustancial de sus obras principales a filosofos como Humboldt, Peirce,
Dilthey, y Heidegger’, como aquellos que realizaron esfuerzos denodados hacia la detrascendentalizacién. Entre los nombres
que figuran s6lo marginalmente en sus escritos, llama la atencion el de Cassirer, a quien Habermas dedica meras notas al pie
a lo largo de sus escritos. Las razones para ello no son, tal vez, dificiles de ensayar: desde el comienzo mismo de su carrera
filosofica, Cassirer demostrd un interés por la 16gica, las matematicas y la ciencia empirica, que deben haberle parecido a
Habermas un compromiso positivista consistente, como sostiene en su critica al positivismo al comienzo de Conocimiento e
interés, en escoger al azar entre los diferentes principios que dominan la produccion cultural humana uno de ellos, y elevarlo
a principio universal. En tiempos mas recientes’, Habermas ha dirigido su atencion a Cassirer, especialmente a su
monumental Filosofia de las formas simbolicas. Sin embargo, desde mi punto de vista, al rechazar las ideas tempranas de
Cassirer, que emanan de su interpretacion de la filosofia kantiana, la lectura de Habermas esta condenada de antemano a
malentender el proyecto de unidad de la razon propuesto por el ilustre filosofo de Marburgo.

En lo que sigue, trataré de reconstruir el camino recorrido por Cassirer para recuperar la unidad perdida. La tesis que
defenderé es que Cassirer identifico en la idea kantiana de unidad sintética de apercepcion el principio general de la sintesis
que haria posible el conocimiento empirico y matematico. En un primer paso, donde se aprovecha de manera magistral, a mi
modo de ver, de los resultados de la logica y las matematicas de finales del siglo XIX y comienzos del XX, propuso
reconstruir esa vieja nocion kantiana sobre la base del concepto de funcidn, sosteniendo que tanto las matematicas como la
ciencia empirica tienen en su base una misma sintesis fundacional cuya naturaleza formal coincide con la del concepto de

funcion.Sin embargo,las aspiraciones unificacionistas de Cassirer no quedaron satisfechas con esa primera tarea, sino que

% Esto lo dice Habermas respecto de Wittgenstein.

3 Segin Habermas, es claro que existe una diferencia profunda entre Hegel y los autores mencionados, diferencia que estriba en
el racionalismo del primero. No obstante, independientemente de que el pragmatismo, el historicismo, y la filosofia
lingiiistica socavan la posicion de un sujeto nouménico mas alla del espacio y el tiempo, eso no los condujo a posiciones
contextualistas en relacion a los patrones de racionalidad. Vid. su (2000).

* Me refiero a su articulo “The Liberating Power of Symbols. Ernst Cassirer's Humanistic Legacy and the Warburg Library”, en
The Liberating Power of Symbols. Philosophical Essays, The MIT Press, Cambridge, (2001).



Alvaro Pelaez Cedrés | Cassirer, Habermas y el problema de la unidad de la Razén

busco extenderla a la totalidad de la produccion simboélica humana. Este constituye el proyecto de la Filosofia de las formas
simbolicas. Su idea alli sera que es posible identificar, a través de la diversas manifestaciones simbdlicas humanas, una
estructura subyacente comun que se manifiesta en la construccion de mundos cuyo rasgo fundamental es la objetividad.

Inicio mi exposicion con algunas observaciones sobre la interpretacion de Cassirer del problema de la distincion sensibilidad-
entendimiento en Kant. En un segundo momento, expondré los lineamientos generales de su primer intento unificacionista,
restringido a las matematicas y la fisica, expuesto en su gran obra epistemolégica de 1910, Concepto-sustancia y concepto-
funcion. Posteriormente, me centraré en algunos aspectos de la Filosofia de las formas simbolicas. Para finalizar discuto

algunas de las opiniones de Habermas sobre la concepcion de Cassirer.

2 Objetividad y razon unificada

2.1 Sensibilidad y entendimiento en Kant y el principio de la unidad sintética de la apercepcion

Desde el punto de vista de Cassirer, la caracteristica mas fundamental del pensamiento kantiano estriba en su
distanciamiento de la metafisica tradicional, lo cual se articula mediante la idea de que la mente humana se encuentra
constituida por dos facultades fundamentales, sensibilidad y entendimiento. Siendo la primera una facultad de receptividad,
ello aseguraba un limite a las pretensiones de la razdn, un limite consistente en que, en relacion al contenido de nuestras
representaciones, la ultima palabra la tendra la propia sensibilidad, suministrando el entendimiento meras formas de
organizacion del material proporcionado a través de aquélla. Sin embargo, considera Cassirer, la primera version de esta
distincion, que se encuentra explicita en la Dissertatio de 1770, no hace completa justicia a la pretension del propio Kant,
puesto que descansa en la asuncion de que los dos tipos y métodos de obtencién de conocimiento se orientaban a dos
mundos distintos, explicandose por tanto, y expresandose la diversidad de su vigencia por medio de una diferencia
fundamental en cuanto al ser de las cosas. Esto no podia mantenerse a la luz del propio concepto de objetividad que Kant
mismo se encontraba concibiendo, el cual partia de un anélisis de las condiciones 16gicas de obtencion del conocimiento.
Todavia en la primera edicion de la Critica de la razon pura (en adelante, Critica), la distincion entre sensibilidad y
entendimientorefleja esa doble realidad que estaba supuesta en la Dissertatio. Sin embargo, es claro por algunos comentarios
contenidos en la Reflexiones, que datan de una época inmediatamente posterior a aquella obra, que Kant ya estaba
concibiendo que sensibilidad y entendimiento no difieren de manera tan radical como para no referirse a una y la misma
clase de objetos. Si esto asi, afirma Cassirer, entonces se hace imprescindible para Kant encontrar un principio en el que
ambas facultades coincidan, aunque puedan distinguirse claramente la una de la otra, y que asigne a ambas, como un
concepto superior comun, su lugar respectivo y su ordenacion. Y este principio es, por supuesto, el que la Critica formula
como el concepto de la sintesis. Dice a propdsito Cassirer: “Las intuiciones puras del espacio y el tiempo, al igual que los
conceptos del entendimiento puro, no son mas que otras tantas maneras diferentes en que se despliega y se plasma la forma
fundamental de la funcion sintética de unidad” (Cassirer 1956: 636).

De esta manera, espacio y tiempo, como formas de la sensibilidad, so6lo constituyen un primer paso en la

constitucion del objeto de conocimiento. Pero, enfatiza Cassirer, la determinacion del objeto desde el punto de vista de la

JuLlo
2012



JuLlo
2012

Cassirer, Habermas y el problema de la unidad de la Razén | Alvaro Peldez Cedrés

sintesis espacio-temporal ya se encuentra dominada por el entendimiento, dado que ese objeto individual que surge de la
sintesis posibilitada por las formas de la intuicion, no es un mero individuo, sino que se encuentra determinado por las leyes
generales que dicta el entendimiento. Desde este punto de vista, segiin Cassirer, la capacidad sensitiva pierde su caracter
puramente receptivo para convertirse en activa operacion. Desde su punto de vista, la disociacion entre sensibilidad y
entendimiento s6lo puede operarse dentro de los limites del concepto superior y comun de la sintesis, por el cual: “existe, por
tanto, desde el primer momento, una unidad superior, que abarca los dos términos de la antitesis y determina su mutua
posicion” (Ibid.: 644).

Ahora bien, desde el punto de vista de Cassirer, la colaboracion entre sensibilidad y entendimiento que Kant
concibe, tiene como objetivo condicionar y hacer posible el concepto del objeto. Eran las unidades sintéticas bajo las que
habia que encuadrar la diversidad de las impresiones de los sentidos, para que pudiera pensarse con ellas un objeto. Tratabase,
por tanto, de establecer ante todo, en un andlisis abstracto, las condiciones puras sin las cuales no es posible llegar a convertir
la apariencia en experiencia. Sin embargo, Kant también considerd que no alcanzaba con preguntarse por el origen 16gico
del objeto empirico, sino también como el mismo puede ser pensado en cuanto tal, es decir, como puede incorporarse a la
unidad de la conciencia psicoldgica. En opinién de Cassirer, Kant plante6 la necesidad de enfrentar este problema como
reaccion al empirismo, que trataba de responder a la pregunta acerca de las leyes del acaecer recurriendo a la pura capacidad
de asociacion. Desde su punto de vista, se olvida que el ejercicio de dicha capacidad de asociacion presupone necesariamente
cierta constancia en el modo como las impresiones aisladas le son ofrecidas a la conciencia. El enlace psicoldgico solo puede
darse sobre la base de una conexion logica existente en el material mismo en que aquél se opere, sobre la base de una
“afinidad trascendental” que hay que dar por supuesta entre los elementos. Y es en el principio de la unidad de la
apercepcion donde hace descansar Kant el fundamento de la sintesis objetiva.

Basta, segun esto, con analizar la forma general de la “conciencia en general”, para descubrir en ella algo mas que
la simple agrupacion caprichosa, para encontrar alli la condicion para una conexion necesaria y generalmente valedera de los
fenomenos. “Asociacion” es una palabra vaga y oscura, que abarca por igual las mas diversas formas de la sintesis, por
cuanto no indica para nada en qué sentido especifico se lleva a cabo la agrupacion de lo multiple para convertirlo en unidad.
En el principio de unidad sintética de apercepcion encontramos esa funcion de unidad que, primero en la sintesis de
aprehension, y luego en la fase del reconocimiento en el concepto, constituye todo objeto posible de conocimiento. Asi, por
ejemplo, para que nazca el niimero, no basta con que, al postular los mimeros mas altos nos limitemos a repetir y conservar
los mas bajos, sino que tiene que imperar, al mismo tiempo, la conciencia de que la funcion del proceso de unos miembros es
siempre y donde quiera una y la misma. Por donde, a fin de cuentas, un contenido, por muy complejo que sea, no nace nunca
si no lo construimos a base de contenidos simples y con arreglo a una determinada ley permanente.

Asi, Kant, opina Cassirer, articula por vez primera la idea de que la facultad racional se expresa bajo la forma de un
principio productivo que somete la variedad a un orden que permite ir destacando y delimitando unidades fijas en el fluir
constante de la produccion de representaciones. Esas unidades son los numeros, las figuras geométricas, los objetos
empiricos. A todas ellas les subyace una misma sintesis fundacional objetiva.

De esta forma, la tarea de la filosofia critica consiste en desarrollar, segun Cassirer, una logica del conocimiento
objetivo, esto es, una reconstruccion racional de las leyes que rigen la unidad sintética responsable del conocimiento

empirico y matematico. En este sentido, el desarrollo moderno de la l6gica formal y de los fundamentos de las matematicas



Alvaro Pelaez Cedrés | Cassirer, Habermas y el problema de la unidad de la Razén

tienen una profunda significacion filosofica para Cassirer, pues alli se exhiben los rasgos de la funcién formal que posibilita
la construccion del conocimiento. Mostrar que esto es asi es el proposito de Concepto-sustancia y concepto-funcion, de lo

que me ocupo de inmediato.

2.2 El proyecto de unificacion de las matematicas y la ciencia empirica en Concepto-sustancia y concepto-funcion

Cassirer observa en el prefacio a esta obra de 1910°, que la investigacion que alli desarrolla tuvo origen en su
interés por la filosofia de las matematicas, entendida esta desde el punto de vista logicista’. Al preguntarse por la naturaleza
del procedimiento formal que se encuentra en la base de las matematicas, encontrd que el viejo principio de formacion de
conceptos de la logica aristotélica se mostraba insuficiente. Asimismo, el problema se le manifestd de la misma forma en
relacion al conocimiento empirico. En funcion de ello, asumié el estudio de la estructura de las diferentes disciplinas
cientificas, con el fin de que “la relacion unitaria fundamental mediante la cual esas estructuras se unifican pudiera ser
revelada mas distintamente” (Cassirer 1923: iii). Es claro que Cassirer ha optado por un punto de vista metodologico muy
diferente del caracteristico en la filosofia kantiana. A diferencia de Kant, quien intent6 encontrar la unidad de la razén tedrica
por medios a priori, a través de una investigacion de tipo trascendental, Cassirer prefiere investigar las manifestaciones del
espiritu y encontrar a posteriori la estructura subyacente buscada. Este ltimo punto debe ser enfatizado:si bien debemos
entender esta estrategia en el camino de una detrascendentalizacion’ del conocimiento, esto no significa que Cassirer haya
abandonado el propoésito de encontrar un principio para la unidad de la razon. En la Filosofia de las formas simbolicas y
ensayos posteriores aparecera siempre como motivacion fundamental, al lado de una investigacion de las diferentes
versiones del mundo, la biisqueda de una forma de organizacién comun a todas ellas.

Pero permitaseme ahora centrar mi atencion en el proyecto de unificacién de las matematicas y la ciencia empirica
en 1910. Poco antes de la publicacion de este libro, en una resefia que Cassirer escribié de Los principios de las matemdticas
de Russell, expresa su desconformidad con el proyecto logicista de reduccion de las matematicas a la 16gica por no ser lo
suficientemente ambicioso y extender sus pretensiones también al campo de la ciencia empirica. Dice alli: “So6lo cuando
hemos entendido que la misma sintesis fundacional sobre la cual descansa la logica y las matematicas también gobierna la
construccion cientifica del conocimiento empirico, se hace posible que podamos hablar de un orden estricto y legaliforme
entre las apariencias y de este modo de su significado objetivo: s6lo entonces se obtiene la verdadera justificacion de los
principios” (Cassirer 1907: 44). Al igual que Kant, Cassirer estd preocupado por explicar como las matematicas se aplican
exitosamente a la naturaleza, haciendo posible el reino fenoménico. No obstante, a diferencia de Kant, en la medida en que se
revel6 la posibilidad de reducir las matematicas a la logica, se torna evidente que en esta puede encontrarse la clave de la
objetividad. Por ello, el idealismo critico se convierte para Cassirer en una “logica del conocimiento objetivo” en tanto se

propone investigar y exponer de una manera sistematica los principios formales constitutivos del conocimiento.

> Se cita por la edicion inglesa de esta obra que data de 1923.

6 «“Logicismo” debe ser entendido en el sentido del proyecto de reduccion de las matematicas a la logica comiin a Frege y
Russell. Asimismo, como veremos dentro de un momento, Cassirer intentd extenderlo al campo de la ciencia empirica.

7 Este término, por supuesto, pertenece a Habermas, y tiene que ver con la tendencia filoséfica, presente tanto en la tradicion
analitica como continental, a “situar la razén” en contextos historicos o pragmaticos. Para una discusion reciente de estos
temas, véase su (2002b).

JuLlo
2012



JuLlo
2012

Cassirer, Habermas y el problema de la unidad de la Razén | Alvaro Peldez Cedrés

No voy a detenerme, por razones de espacio, en la critica pormenorizada que Cassirer realiza de la teoria tradicional
de formacion de conceptos de cuilo aristotélico. Me basta decir que en su opinion, dado que lo que domina dicha teoria es el
concepto de “sustancia”, limitandose la actividad del pensar a aislar los tipos especificos, los factores activos que determinan
inmanentemente la realidad individual concreta, se excluye hablar de categorias como las de cantidad, cualidad o relacion si
no es como propiedades de una realidad absoluta que existe por si misma. La categoria de relacion es especialmente forzada
a una posicion dependiente y subordinada por esta doctrina metafisica fundamental. La relacion no es independiente del
concepto del ser real; s6lo puede agregar modificaciones externas y complementarias al Gltimo sin que afecte su “naturaleza”
real. Surge entonces, segin Cassirer, una distincion metodolégica de gran significacion: “Las dos formas clave de la 16gica,
que se oponen especialmente una a otra en el moderno desarrollo cientifico, son distinguidas —como sera mas claro- por el
valor diferente que le es dado al concepto-cosa o al concepto-relacion” (Cassirer 1923: 9).

Ahora bien, en orden a hacer una valoracion de esta concepcion sustancialista del concepto, Cassirer se pregunta:
“Es la teoria del concepto, tal como es aqui desarrollada, una imagen adecuada y fiel del procedimiento de las ciencias
concretas?” (Ibid.: 11), y responde: “Con relacion a la teoria aristotélica, al menos, esta pregunta debe ser respondida
negativamente” (Ibid.: 12). En su opinién, esta teoria a lo sumo podia ser efectiva en la explicacion de la naturaleza y
formacion de los conceptos en las ciencias empiricas, por ejemplo, en la biologia, que era el campo de interés de Aristoteles.
Pero en cuanto dejaba esas ciencias y pasaba, por ejemplo, a la geometria, la teoria dejaba de desarrollarse natural y
libremente. Asi, no es tan facil ver que conceptos como el de punto, linea o plano surgen como abstraccion de diferentes
cosas o representaciones individuales dadas. Antes bien, para Cassirer, los conceptos matematicos, al igual que para Kant,
“surgen a través de la definicion genética, a través del establecimiento de una conexion constructiva” (Ibid.: 12), y son, por lo
tanto, producto de una actividad sintética creativa y constructiva. Surge aqui, como opuesto a la mera “abstraccion”, un acto
de pensamiento mismo, una libre produccion de un cierto sistema relacional. El proceso de “abstraccion™ no cambia la
constitucion de la realidad objetiva, sino que se limita a instituir en ella ciertos limites y distinciones, no agrega ningtin dato
nuevo a la corriente de impresiones sensoriales. En las definiciones de la ciencia matematica pura, en cambio el mundo de las
cosas o representaciones sensibles no es simplemente reproducido sino transformado y suplantado por un orden de otra
suerte. Si este método de transformacion es exhibido, presentara ciertas formas de relacion o “un sistema ordenado de
funciones intelectuales estrictamente diferenciadas” (14), las cuales no pueden ser justificadas por el esquema de la
abstraccion. Sin embargo, enfatiza Cassirer, este proceso de transformacion de los datos no es privativo de la ciencia
matematica, pues si ahondamos en la formacion de conceptos en la fisica tedrica encontraremos el mismo proceso de
transformacion de la realidad sensible concreta. Los conceptos de la fisica tampoco intentan meramente reproducir el
multiple sensorial, sino que colocan en su lugar otro multiple que coincide con ciertas condiciones teoréticas.

La teoria abstraccionista de la formacion de conceptos tiene en su base una idea simple, a saber, la predominancia
gradual de las semejanzas de las cosas sobre sus diferencias. Esta predominancia se explica por la idea de que las semejanzas
solas, en virtud de sus variadas apariciones, se imprimen sobre la mente, mientras que las diferencias individuales, que
cambian de caso a caso, fallan en obtener fijacion y permanencia. No obstante, para que esta relacion sea posible, la
concepcion abstraccionista la postulado la necesidad de una funcién del pensamiento que relaciona un contenido presente
con uno pasado y los reconoce a ambos como idénticos. Sin embargo, la critica de Cassirer se orienta a mostrar que esta

funcién de recoleccion de semejanzas no es suficiente para la conformacion de un concepto. Dado que la sintesis que conecta



Alvaro Pelaez Cedrés | Cassirer, Habermas y el problema de la unidad de la Razén

las dos condiciones temporalmente separadas no posee un correlato sensible inmediato en dichos contenidos, se sigue que el
mismo material sensorial puede ser aprehendido bajo formas conceptuales muy diferentes. Esto es, aquello que une los
elementos de una serie a, b, ¢ ..., no es en si mismo un nuevo elemento que estd mezclado tacticamente con ellos, sino que es
una regla de progresion que permanece idéntica a través de los cambios en contenido. Por ello, la psicologia de la abstraccion
necesitaria postular, ademas, que las percepciones pueden ser ordenadas en “series de similares”, donde se supone una
relacion intrinseca entre cada miembro de la serie. Sin esa relacion entre cada miembro de la serie, nunca podria concebirse
la idea de una conexion genérica y, por ende, la idea misma de objeto abstracto. Esta transicion de miembro a miembro
presupone manifiestamente un principio de acuerdo con el cual dicha transicion toma lugar, y por el cual se determina la
forma de la dependencia entre cada miembro y el siguiente. De esta forma, parece que toda construccion de conceptos
supone una forma definida de construccion de series.

Otro elemento importante en la critica de Cassirer a la concepcion abstraccionista de la formacion de conceptos es
el siguiente: si aceptamos esta concepcion, dice Cassirer, aceptamos con ella la doctrina basica, ya mencionada co
anterioridad, de que el proceso de construccion de un concepto descansa en la incapacidad de la mente humana para
representarse con absoluta fidelidad las imagenes de la memoria que permanecen en ella desde experiencias anteriores. Si
esta condicion no se siguiera, la idea misma de una comparacion seria absurda, pues si se recordaran con toda vivacidad y
detalle esos contenidos, éstos no podrian ser tomados como completamente semejantes a una nueva impresion. Lo que se
sigue de esta vision de las cosas es el “resultado paraddjico de que el pensamiento crece desde conceptos mas bajos a mas
altos e inclusivos, se mueve a partir de meras negaciones”(Ibid.: 18), esto es, que toda la labor logica que aplicamos a un
concepto sensorial s6lo nos sirve para separarnos mas y mas de ese contenido. Aqui se ve claramente que el nombre de
“abstraccion” hace honor a su idea central, a saber, que el proceso nos obliga a separarnos de lo propio que caracteriza a un
contenido dado.

Segun Cassirer, el ejemplo de los conceptos matematicos nos ensefia que esta separacion no es inevitable, que
podemos decir con propiedad que los conceptos generales no cancelan las determinaciones de los casos particulares, sino que
las retiene completamente. Para él, “El concepto genuino no ignora las peculiaridades y particularidades que sostiene bajo él,
sino que busca mostrar la necesidad de la ocurrencia y conexion de esas particularidades”(Ibid.: 19). Dado que el concepto
no es mas que la regla universal para la conexion de particulares, lo que proporciona es precisamente una caracterizacion de
los particulares que pertenecen a la serie, i.e., muestra la necesidad del lugar que ocupa cada caso especifico dentro de dicha
relacion.

Segun Cassirer, la l6gica moderna ha intentado dar cuenta de la naturaleza dual del concepto matematico,
oponiendo su universalidad abstracta a su universalidad concreta. La universalidad abstracta pertenece al género en la
medida en que, considerada en y por si misma, excluye toda diferencia especifica; la universalidad concreta, por el contrario,
pertenece al todo sistematico que adopta en su interior las peculiaridades de todas las especies y las desarrolla segiin una

regla. Cassirer acude a un ejemplo tomado de Drobisch para ilustrar el punto:

Cuando, por ejemplo, el algebra resuelve el problema de encontrar dos nimeros enteros cuya suma es igual a 25, y de los

cuales uno es divisible por 2 y otro por 3, expresando el segundo mediante la formula 6z + 3, en la cual z s6lo puede tener los

JuLlo
2012



JuLlo
2012

Cassirer, Habermas y el problema de la unidad de la Razén | Alvaro Pelaez Cedrés

valores 0,1,2,3, y desde la cual se sigue 22 — 6z como una formula de la primera, esas formulas poseen universalidad
concreta. Ellas son universales debido a que representan la ley que determina todos los nimeros buscados; son también
concretas debido a que, cuando se le da a z los anteriores cuatro valores, los nimeros buscados se siguen de esas formulas

como especies de las mismas (Ibid.: 21).

El ejemplo ilustra que toda funciéon matematica representa una ley universal
que, en virtud de los valores sucesivos que la variable pueda asumir, contiene dentro de si misma todos los casos particulares
para los cuales se sostiene.

El reconocimiento de la naturaleza funcional del concepto matematico es de enorme importancia para Cassirer,
pero encuentra que aquellos que han enfatizado esta imagen de los conceptos matematicos no se han percatado de que el
campo de aplicacion de este modo de entender las cosas no esta confinado a la ciencia matematica, sino que “se extiende al
campo del conocimiento de la naturaleza; porque el concepto de funcién constituye el esquema general y el modelo de
acuerdo con el cual el concepto moderno de la naturaleza ha sido moldeado en su desarrollo historico progresivo” (Ibid.: 21).

Por ejemplo, desde este punto de vista, el concepto de atomo puede ser entendido como un concepto relacional.

Nosotros hablamos de un numero de atomos contenido en un volumen definido de una sustancia gaseosa, y desde alli
expresamos una relacion que, de acuerdo a la ley de Gay Lussac, subsiste entre el valor numérico de la densidad del gas y el
valor de su volumen de combinacion. Adscribimos al 4&tomo de todos los cuerpos simples la misma capacidad de calor y de
alli expresamos el hecho de que, si ordenamos los volimenes de combinacion de los elementos quimicos en una serie a, a’,
a’’, an, y los valores de sus calores especificos en otra serie b, b’, b”’, bn, entonces hay una correlacion definida entre esas dos
series, en la medida en que los productos ab, a’b’, a”’b"’, etc, poseen el mismo valor constante.
La funcion logica caracteristica del concepto de atomo aparece claramente en estos ejemplos, podemos hacer abstraccion de
todas las afirmaciones metafisicas en relacion a la existencia de los atomos. El atomo funciona aqui como el centro unitario
de un sistema de coordenadas en el cual concebimos todas las aserciones concernientes a los diversos grupos de propiedades
quimicas ordenadas. La diversa y originalmente heterogénea variedad de determinaciones obtiene una conexion fija cuando
las relacionamos a este centro comun. La propiedad particular se conecta solo aparentemente con el atomo como su portador
absoluto con el fin de que el sistema de relaciones sea perfeccionado. En verdad, estamos interesados no tanto en relacionar
las diversas series al 4tomo, sino en relacionarlas reciprocamente a través de la mediacion del concepto de atomo. Aqui
aparece de nuevo, como en el ejemplo de los conceptos matematicos, el mismo proceso intelectual: las relaciones entre
ciertos sistemas no son expresadas mediante la comparacion de cada sistema individualmente con los demas, sino
colocandolos todos en relacion a uno y el mismo término.

Asi, tanto los conceptos matematicos como los empiricos muestran un disefio formal consistente en producir
unidad en una cierta diversidad. Su funcién estriba en conectar una serie de fendmenos particulares mediante el sefialamiento
de una propiedad comin compartida. En esta designacion, lo particular no desaparece, como en la doctrina tradicional del
concepto, sino que entra de una manera sustantiva. Y aqui tal vez podamos comenzar a pensar qué tanto podria, esta manera
de entender los conceptos, servir para estudiar la naturaleza de los conceptos en las ciencias no-matematicas y no-empiricas.

Eso me ocupa en la siguiente seccion.



Alvaro Pelaez Cedrés | Cassirer, Habermas y el problema de la unidad de la Razén

2.3 Unidad y objetividad en la produccion simbdlica: el proyecto de la Filosofia de las formas simbolicas

El volumen I de la Filosofia de las formas simbolicas comienza con una referencia explicita al proyecto de 1910:
“El primer bosquejo de la obra cuyo primer volumen aqui presento, se remonta a las investigaciones reunidas en mi libro
Concepto-sustancia y concepto-funcion. En el empefio de hacer fructificar para el tratamiento de las ciencias del espirituel
resultado de estas investigaciones, que en lo esencial se referian a la estructura del pensamiento matematico y cientifico-
natural, me resulta cada vez mas claro que la teoria general del conocimiento, dentro de la concepcion y delimitacion
tradicionales, no bastaba para una fundamentacion metoédica de las ciencias del espiritu” (Cassirer 2003: 7). Resulta
interesante notar que en este parrafo se ve una intencioén doble, por un lado, sefalar la vigencia del punto de vista anterior, por
el otro, apuntar la necesidad de reformularlo de modo de hacerlo fructifero para las ciencias del espiritu. Esta reformulacion
significaba, como apunta Cassirer a continuacion, llevar a cabo un analisis cuidadoso de las diversas manifestaciones
espirituales que caen por fuera del campo de la ciencia empirica y matematica, con el fin de encontrar para ellas “una
perspectiva mas clara y metodica y un principio de fundamentacion mas seguro” (Ibid: 7). El plan de su investigacion fue el
siguiente: un estudio filosofico del lenguaje, una analisis fenomenoldgico del pensamiento mitico y religioso, y una
fundamentacion del conocimiento cientifico.

Dado que carezco de espacio para trazar siquiera una semblanza de cada uno de estas partes de la investigacion de
Cassirer, me alcanzara con realizar algunos comentarios sobre el planteamiento general del problema que Cassirer presenta al
comienzo de su libro.

Desde el punto de vista de Cassirer, la especulacion filosofica, desde sus origenes, estuvo tras la busqueda de una
caracterizacion del ser en general. Sin embargo, esta caracterizacion procedio eligiendo casi caprichosamente un elemento
entre la totalidad de los entes individuales y lo elevd a la categoria de principio universal. Ejemplo de ello lo fue la
concepcion pitagdrica de la sustancia numérica y el atomismo de Democrito. Sin embargo, el camino abierto por Platon
mediante su consideracion del problema del ser desde el punto de vista del concepto de “idea”, fue revirtiendo aquél error
original hacia una comprension del mismo que abandoné todo intento por aprehenderlo de manera directa, sustituyéndolo
por su mero concepto. En su opinion, el camino recorrido por el idealismo en su intento por sacudirse la doctrina
reproductiva del conocimiento, encontrd su expresion tardia en la teoria de los signos de Helmholtz y en su desarrollo por
parte de Hertz. Aqui, la realidad es sustituida por un conjunto de simbolos que puestos dentro de un sistema de relaciones
formales, preservan las que se dan en la realidad. La semejanza del sistema simbolico con la realidad es ahora inicamente
una semejanza estructural. Pero, en opinion de Cassirer, esta perspectiva plantea un nuevo problema a la cuestion de la
busqueda de la unidad del objeto de conocimiento, pues si la determinacion de este solo puede realizarse por medio de una
estructura conceptual logica particular, entonces se sigue directamente de que si existe una diversidad de tales medios habra
también una diversidad de estructuras de objetos. Si la quimica, la fisica o la biologia entrafian cada una un punto de vista
particular en la determinacion de su objeto, entonces el objeto fisico no coincidird con el quimico ni con el bioldgico.
Quedamos asi nuevamente enfrentados a una realidad fragmentada.

Sin embargo, enfatiza Cassirer, si bien debemos rechazar la doctrina tradicional de la unidad basada en un sustrato

metafisico ultimo, no debemos rechazar toda concepcion de la unidad. Dice: “En lugar de ello surge la otra exigencia: la de

JuLlo
2012



JuLlo
2012

Cassirer, Habermas y el problema de la unidad de la Razén | Alvaro Pelaez Cedrés

comprender las diferentes direcciones metodicas del saber, en toda su genuina peculiaridad y autonomia, en un sistema cuyos
miembros aislados, precisamente en su necesaria diversidad, se condicionen y exijan mutuamente” (Ibid: 16). Y es la critica
del conocimiento la llamada a estudiar e iluminar estas dependencias entre las diversas manifestaciones del espiritu. Ella
debe plantear la cuestion de si los simbolos con los cuales examinan y describen la realidad las disciplinas particulares,
pueden pensarse como un simple agregado o pueden concebirse como diversas manifestaciones de una y la misma funcion
espiritual fundamental. En lugar de preguntarse, como lo hace la metafisica dogmatica, por la unidad absoluta de la sustancia:
“se pregunta ahora por una regla que rija la multiplicidad concreta y la diversidad de las funciones cognoscitivas y que, sin
interferirlas ni destruirlas, las comprenda en un operar unitario y en una accion espiritual contenida en si misma” (17). Es
decir, Cassirer no abandona su anterior concepcion de la unidad como fundada en una funciéon conceptual basica, pero es
consciente de que la misma debe ser entendida de una manera tan peculiar como para ser compatible con manifestaciones
simbolicas tan diferentes como la ciencia matematica y el mito. ;En qué consiste esta funcion bésica, esta direccion del
espiritu presente en todas sus manifestaciones? Consiste en un sometimiento de la pluralidad de los fendmenos a la unidad de
una “proposicion fundamental”. Lo individual no debe permanecer aislado sino que debe insertarse en una conexion en la
que aparezca como miembro de una “estructura” logica, teleoldgica o causal.El conocimiento permanece esencialmente
dirigido a este objetivo: a la insercion de lo particular en una forma universal legal y ordenadora. Claro esta, el mito, la
religion, el arte, persiguen esta busqueda de la objetividad por medios diferentes, creando sus propios sistemas simbolicos,
pero como lo expresa claramente Cassirer: “Cada auténtica funcién espiritual fundamental tiene en comun con el
conocimiento el rasgo comun decisivo de serles inherente una fuerza originariamente constitutiva y no meramente
reproductiva” (Ibid: 18). Es decir, las diferentes creaciones de la cultura espiritual- el lenguaje, el conocimiento cientifico, el
mito, el arte, la religion- en toda su diversidad interna, vuélvense parte de un inico gran complejo de problemas, vuélvense
impulsos multiples referidos todos a la miasma meta: transformar el mundo pasivo de las meras impresiones en un mundo de
la pura expresion espiritual.

La filosofia, la critica del conocimiento, tendra la tarea de investigar lo que sea la “forma interna” de las diferentes
manifestaciones simbolicas, esto es, la ley que condiciona su estructuracion. Y la unica forma de hacer esto, de acuerdo con
Cassirer, es “mostrarla en los fendmenos mismos y “abstraerla” de ellos” (Ibid: 21). Esto no entrafa el riesgo de perderse en
un pluralismo o relativismo que coloca las formas particulares de representacion del mundo como insalvablemente carentes
de alguna conexion funcional, todo lo contrario, el proposito es encontrar a través de ellas “un factor siempre presente en
cada forma espiritual fundamental” (Ibid.: 25), aunque reconociendo que cada una de ellas reviste a esa forma basica con un

., . . 8
ropaje tnico y peculiar”.

8 En la resefia que Wilfrid Sellars hizo de Lenguaje y mito, escrito desde el corazon del periodo en el que Cassirer estaba
elaborando su Filosofia de las formas simbolicas, y que puede ser visto como un pequefio resumen de esta obra, recrimina a
Cassirer, entre otras cosas, la necesidad de haber planteado una distincion entre el estudio filoséfico y no filoséfico del
simbolismo, pues desde su punto de vista, si esta distincion no se explicita, podriamos llegar a concebir a la filosofia como
un mero estudio inductivo de las formas simbolicas. Véase su “Review of Language and Myth” en Philosophy and
Phenomenological Research, 9, (1948-49), 326-29. En el apartado final diré algo sobre este punto.



Alvaro Pelaez Cedrés | Cassirer, Habermas y el problema de la unidad de la Razén

3 Habermas sobre Cassirer

A lo largo de estas paginas, he propuesto una lectura de la obra de Cassirer, y en especial de sus ideas acerca de la
unidad de la razon que hace énfasis en su busqueda continuada por fundar esa unidad en un principio objetivador consistente
en llevar lo individual a lo universal. Esta idea, de inspiracion decididamente kantiana, se restringe al comienzo de su obra al
conocimiento empirico y matematico, y luego se extiende a la totalidad de la produccién simboélica humana. Aun con
posterioridad a la Filosofia de las formas simbdlicas, Cassirer continud preocupado por articular una caracterizacion
apropiada de esa funcion basica de la mente. En un trabajo publicado originalmente en francés en 1938 y luego traducido al
inglés en 1944, titulado “El concepto de grupo y la teoria de la percepcion”, Cassirer caracteriza a la funcién conceptual
constitutiva de la produccion simbolica humana como un factor “que se manifiesta en la posibilidad de formar invariantes”
(Cassirer 1944: 34). Y Aqui, la clave para la reconstruccion de dicha funcion, es el concepto algebraico de grupo’.

Ahora bien, en un ensayo relativamente reciente', Habermas ha considerado el que llama “el legado humanista de
Cassirer” a través de, como es habitual en €él, una reconstruccion erudita y profunda de su filosofia. Sin embargo, como
anunciaba ya en la introduccion de este trabajo, su interpretacion, en la medida en que rechaza las pretensiones objetivistas de
Cassirer, redunda en una imagen de su filosofia que, desde mi punto de vista, no es la correcta. Quiero referirme a un punto
de su interpretacion que me parece especialmente controversial, a saber, la atribucion a Cassirer de una cierta clase de
relativismo o pluralismo.

En mi opinién, Habermas, consciente o inconscientemente, hace un énfasis desmedido sobre las afirmaciones de
Cassirer acerca del valor intrinseco de las diversas manifestaciones espirituales, olvidando sus también importantes
comentarios sobre la existencia de una conexion funcional entre ellas. Pero esta atribucion tiene resultados atin mas
desgraciados, dice Habermas: “Este perspectivismo enfrenta objeciones familiares. En el caso de Cassirer aparece de nuevo
la problematica de la “cosa en si misma”, que €l asumié haber superado” (Habermas 2001: 20). La critica es clara y ha tenido
en la filosofia contemporéanea otros objetivos mas claros'": si sostenemos que hay una pluralidad de mundos, esto parece
entrafiar el compromiso con una realidad “neutral” que los diferentes sistemas conceptuales organizaran de maneras
diferentes. Es claro que no voy a discutir este argumento, con el que estoy basicamente de acuerdo, lo que quiero discutir es
que se aplique a alguien como a Cassirer. Podrian citarse innumerables pasajes de la obra de Cassirer que invaliden esta
interpretacion, sin embargo, creo que es suficiente mencionar dos puntos: el primero, de caracter mas general, tiene que ver
con la lectura que Cassirer hizo de Kant y que he comentado en las primeras partes de este trabajo. Cassirer interpreta la
distincion entre sensibilidad y entendimiento que Kant plantea en la Critica de la razon pura, como dos momentos de un
unico proceso sintético de constitucion del conocimiento, que encuentra su expresion formal en la idea de la unidad sintética

de apercepcion. Como también he dicho antes, esta es la idea tras la cual Cassirer se dirige, una vez que reconoci6 que los

? Ya en 1910 Cassirer se encontraba fuertemente influido por la aplicacion que la teoria de grupos habia tenido en la geometria,
en el famoso Programa de Erlanger de Felix Klein, donde las diferentes geometrias se caracterizan por las propiedades que
permanecen invariantes a través de un cierto grupo de transformaciones. En Concepto-sustancia y concepto-funcion,
Cassirer articula su teoria de lo a priori bajo esas lineas, llamando al elemento a priori del conocimiento los “invariantes
logicos de la experiencia”, en clara referencia a Klein. Para una elucidacion de estas relaciones, véase mi (2008).

1 Citado en la nota 4.

"' Me refiero, claro, esta al ataque de Donald Davidson al relativismo conceptual en su famoso articulo “Sobre la idea misma de
un esquema conceptual” en De la verdad y la interpretacion, Barcelona, Gedisa (1995).

JuLlo
2012



JuLlo
2012

Cassirer, Habermas y el problema de la unidad de la Razén | Alvaro Pelaez Cedrés

cambios profundos ocurridos en el conocimiento no dejaban esperanzas mas que para la busqueda de una unica categoria de
pensamiento'?. Esta categoria de pensamiento, que en 1910 se identifica con el moderno concepto de funcion, y luego se
caracteriza como una funcion constituidora de objetividad, en la medida en que se eleva lo individual a lo universal, opera de
una manera fundamental a través de todos esos mundos que Cassirer cree que son irreductibles. Esto es, todos esos mundos
plurales de los que habla Habermas poseen, al lado de sus propios rasgos, uno comun consistente en presentarnos un mundo
ordenado en relaciones permanentes, estables y universales. Por otro lado, y en relacién con este punto, como también he
sefialado en alguna parte de mi exposicion, Cassirer rechaza abierta y explicitamente el concepto de una realidad metafisica
que constituya el punto de referencia sobre el cual fundar la unidad de la razén. Esa unidad debe buscarse en una forma de
organizacion comun a todas ellas. Este el sentido de la revolucion copernicana de Kant que Cassirer nunca abandonaria'>.

Asimismo, desde el punto de vista de Habermas, la cuestion de la inconmensurabilidad entre visiones del mundo, siempre y
cuando el cargo anterior del supuesto compromiso de Cassirer con alguna version de lo dado funcione, tiene otro aspecto
negativo que tiene que ver con el lugar que la filosofia tendria en este contexto. En opinion de Habermas, el pluralismo
imposibilitaria a Cassirer plantear la posibilidad de un lenguaje filosofico capaz de colocarse por encima de cualquier sistema
simbolico. Sin embargo, en la medida en que, como intenté mostrar, Cassirer no sostiene un pluralismo de las dimensiones
que Habermas le atribuye, y tiene sentido todavia para él “obtener una vision sistematica de conjunto sobre las diversas
direcciones de este tipo de expresion, y conseguir mostrar sus rasgos tipicos y generales, asi como sus matices particulares y
sus diferencias internas™ (Cassirer 2003:28), entonces el ideal de la “caracteristica universal” que Leibniz formuld para el
conocimiento se realizaria para la totalidad de la actividad espiritual. Dice Cassirer: “Entonces poseeriamos una especie de
gramatica de la funcion simbolica en cuanto tal a través de la cual se abarcaria y en general se codeterminaria sus particulares
expresiones ¢ idiomas tal como nos los encontramos en el lenguaje y en el arte, en el mito y en la religion” (Ibid: 28). La
filosofia seria, entonces una especie de disciplina de segundo orden encargada de reconstruir y exponer la sintaxis de la

produccion simbdlica humana.

Bibliografia

Cassirer, E., (1923), Substance and Function and Einstein’s Theory of Relativity, Chicago-Londres, Open Court.

Cassirer, E., (1956), El problema del conocimiento en la filosofia y la ciencia modernas, Vol. Il. Desarrollo y culminacion
del racionalismo. El problema del conocimiento en el sistema del empirismo. De Newton a Kant- La filosofia Critica,
México, FCE.

Cassirer, E., (2003), Filosofia de las formas simbdlicas, I. el lenguaje, México, FCE.

Goodman, N., (1990), Maneras de hacer mundos, Madrid, Visor.

12 Resulta interesante notar que Carnap, en La construccion logica del mundo, también sostiene que las categorias, entendidas
como principios de la sintesis de lo dado en la sensibilidad, podrian ser reducidas a una sola, lo que llama en su libro las
“relaciones basicas”.

13 Nelson Goodman, quien ha sido también acusado de relativista, al comienzo de su Maneras de hacer mundos, sefiala su
concordancia con Cassirer acerca de la pluralidad de mundos, pero deja claro que: “En la medida en que seamos proclives a
la idea de que existe una pluralidad de versiones correctas, que son irreductibles a una sola y que entran en mutuo contraste,
no deberemos buscar su unidad tanto en un algo, ambivalente o neutral, que subyace a tales versiones cuanto en una
organizacion global que las pueda abarcar a todas ellas” (Goodman 1990:22-23).



Alvaro Pelaez Cedrés | Cassirer, Habermas y el problema de la unidad de la Razén

Habermas, J., (1989), El discurso filosofico de la modernidad, Madrid, Taurus.

Habermas, J., (1990), Conocimiento e interés, Madrid, Taurus.

Habermas, J., (2000), “Concepciones de la modernidad. Una mirada retrospectiva a dos tradiciones”, en La constelacion
posnacional, Paidds, Barcelona.

Habermas, J., (2001), The Liberating Power of Symbols. Philosophical Essays, The MIT Press, Cambridge.
Habermas, J., (2002a), Verdad y justificacion, Madrid, Trotta.

Habermas, J., (2002b), Accion comunicativa y razon sin trascendencia, Barcelona, Paidos.

Munk, R., (ed.) (2005), Hermann Cohen's Critical Idealism, Springer, Dordrecht.

Pelaez, A., (2008), Lo a priori constitutivo: historia y prospectiva, Barcelona, Anthropos-UAM.

Poma, A., (1988), La Filosofia critica di Hermann Cohen, Milan, Ugo Mursia Ed.

Sellars,W., (1948-49), “Review of Language and Myth”, en Philosophy and Phenomenological Research, 9, 326-29.

JuLlo
2012






Alvaro Pelaez Cedrés | Cassirer, Habermas y el problema de la unidad de la Razén

La ética de Lévinas, un pensamiento de la responsabilidad.

Domingo Fernandez Agis
Facultad de Filosofia
Universidad de La Laguna

La linea expositiva que vamos a seguir en este breve ensayo partira de la explicitacion de las razones de la ruptura
levinasiana con el individualismo caracteristico de la modernidad, proponiendo como alternativa una ética centrada en la
responsabilidad frente al otro. A continuacion nos haremos eco de su critica al atenimiento a la finitud, propio asimismo del
pensamiento moderno, viendo cémo, frente a ello, propone una arriesgada apertura a pensar la infinitud. Al hilo de ello,
sefialaremos en qué forma plantea Lévinas la exclusion de toda forma de violencia, ya se produzca ésta en el plano de la
teoria o en el de la praxis politica. Todo ello nos permitira hacer palpable la hondura de su distanciamiento critico con
respecto a lo que son los rasgos definitorios del pensamiento moderno.

Como es bien sabido, Lévinas establece que la relacion con la alteridad es una determinacién originaria',
pretendiendo con ello caracterizar la vinculacion con el otro como una forma de interaccion que antecede a cualquier analisis
y en la que no puede hablarse en ninglin caso de posibilidad real de negacion de la identidad ni cabria concebir tampoco
ninguna forma de supresion completa de la diferencia®. En definitiva, para él, "la alteridad del otro no depende de cualquier
cualidad que le distinguiera de mi, porque una distincion de esta naturaleza implicaria precisamente entre nosotros esta
comunidad de género que anula de por si la alteridad.

Y sin embargo, el otro no niega pura y simplemente el Yo; la negacion total de la que el asesinato es la tentacion
y la tentativa, remite a una relacion existente de antemano™’.

Con esa alusion tan dramatica, haciendo referencia al intento mas extremado de negacion del otro que es el
asesinato, Lévinas quiere subrayar ese caracter originario que mencionabamos al principio de estas paginas. En dicha
relacion, el otro afirma su trascendencia, su irreductible diferencia. La naturaleza insuperable de ella se hace evidente a través
de la asimetria de mi relacion con él, una asimetria que hay que entender en términos de responsabilidad absoluta: "nada
puede amortiguar la exigencia de mi responsabilidad hacia el otro". Tanto es asi, que "esta responsabilidad infinita, es
interpretada por Lévinas a partir de la responsabilidad mesianica, del Mesias"*.

Por otra parte, aun considerando la tarea de aproximacion que el rostro facilita, no ha de olvidarse el insalvable
distanciamiento que su presencia marca’. Si bien, tampoco ha de dejar de considerarse que dicha relacién ofrece de igual

manera a los antagonistas la posibilidad de ver los dngulos desde los que podrian afianzar su aproximacion respectiva. En

todo caso, la dialéctica entre proximidad y lejania, en relacion al otro, no alcanza jamas una definitiva resolucion. Mas bien

! Frente a la vision propia de la tradicién filosofica occidental, en la que, "definiéndose como totalidad y como unidad, la verdad se ha privado
para siempre del acceso a la profundidad de la alteridad". PETROSINO, S., Jacques Derrida et la loi du possible, Paris, Cerf, 1994, p. 65.

? La alteridad remite a una temporalidad que no es ya la del Uno. Rompe la unidad del tiempo y hace de la existencia del sujeto algo que tan solo
puede conquistar alguna certeza a partir de una experiencia abierta y llena de incertidumbre. Ver, por ejemplo, HOUSSET, E., "La patience des
mains", en FONTAINE, PH. - SIMHON, A. (Dir.), Emmanuel Lévinas. Phénoménologie, éthique, esthétique et herméneutique, Argenteuil, Le
Cercle Herméneutique, 2007, pp. 45 y ss.

3 LEVINAS, E., Totalité et infini, Paris, Kluwer, 1990, p. 211.

* MIES, F., "Asymétrie et réciprocité", en DUPUIS, M. (Edit.), Lévinas en contrastes, Bruxelles, De Boeck, 1994, p. 123. Cada cual puede
decidirse a "tomar sobre si el sufrimiento del mundo". FEVRE, L., Penser avec Lévinas, Lyon, Cronique Sociale, 2006, p. 234.

* PETROSINO, S., Jacques Derrida et la loi du possible, Edic. Cit., p. 65.

JuLlo
2012



JuLlo
2012

Cassirer, Habermas y el problema de la unidad de la Razén | Alvaro Pelaez Cedrés

podria afirmarse que entre ambos extremos la tension que existe es tan vivificadora como permanente. Lévinas lo expresa de
forma magistral cuando sostiene que "el otro permanece infinitamente trascendente, infinitamente extranjero, - pero su rostro,
que es donde se produce su epifania y que me llama a mi, rompe con el mundo que puede sernos comun y, por tanto, con las
virtualidades que se inscriben en nuestra naturaleza y que desarrollamos también por nuestra existencia". Y, refiriéndose al
papel del lenguaje en la relacion con la alteridad, anade que "la palabra procede de la diferencia absoluta. O, mas
exactamente, una diferencia absoluta no se produce en un proceso de especificacion donde, descendiendo de género a
especie, el orden de las relaciones logicas choca contra lo dado, el cual no se reduce a relaciones; la diferencia asi
reencontrada permanece solidaria de la jerarquia l6gica sobre la cual se recorta y aparece sobre el fondo del género comtn".
Concluyendo, a este respecto, que "la diferencia absoluta, inconcebible en términos de l6gica formal, no se instaura sino por
el lenguaje. El lenguaje permite una relacion entre términos que rompen la unidad de un género. Los términos, los
interlocutores, se absuelven de la relacién o permanecen absolutos en la relacion. El lenguaje podria definirse como el poder
mismo de romper la continuidad del ser o de la historia".

En efecto, es el lenguaje el que ofrece el terreno originario en el que someter a consideracion las bases de la
heterogeneidad. De tal forma que, en la misma medida en que posibilita la busqueda y el establecimiento de semejanzas,
permite ahondar en la senda de la diferencia, no sélo explorando su realidad ya construida sino también constituyendo el
soporte necesario para su invencion. Pero, sin la posibilidad de ruptura con lo dado, con la "continuidad del ser o de la
historia" como dice Lévinas, no podria el pensamiento hacerse cargo o crear la diferencia y no hay que olvidar que esa
posibilidad descansa en el lenguaje. Por otra parte, dicha posibilidad no implica necesariamente ruptura o distanciamiento en
relacion a lo diferente, por el contrario, puede proporcionar la ocasiéon para un conocimiento y una comprension que nos
aproximen a la heterogeneidad.

Pese a ello, el poder de subsuncion, de asimilacion o de identificacion no resultan suficientes para anular la
distancia que nos separa del otro. "El rostro escapa a la posesion, a mis poderes. En su epifania, en la expresion, lo sensible
todavia aprehensible se muda en resistencia total a ser aprehendido"”. El rostro nos hace descubrir la posibilidad infinita en la
que se convierte la tarea de la aprehension. La problematicidad del conocimiento del otro se hace evidente desde el momento
en que se mira su rostro. El rostro, también mi propio rostro cuando me detengo a verlo reflejado en un espejo, revela, por si
mismo, la insondable profundidad de nuestro desconocimiento de lo Otro. Ausencia de conocimiento que se proyecta y
transmuta en ignorancia de lo que constituye nuestro propio ser.

Adentrandonos en este terreno es facil encontrar una proyeccion, desde la relacion dual hasta las formas mas
complejas de interaccion colectiva. Una elocuente demostracion de ello la encontramos en la dedicatoria que aparece en
Autrement qu'étre ou au-dela de l'essence. Esas breves palabras merecen ser tomadas en la mas detenida consideracion,
puesto que, ademas de lo ya apuntado, revelan un contenido lo suficientemente iluminador como para arrojar luz sobre otros
muchos, que determina la densidad de la sensibilidad ética y la orientacion primaria del pensamiento de Lévinas. La
dedicatoria dice asi:

"4 la memoria de los seres mds proximos entre los seis millones de asesinados por los nacional-socialistas, al

lado de millones y millones de humanos de todas las confesiones y de todas las naciones, victimas del mismo odio del otro

¢ Ibidem, pp. 211-2.
7 Ibidem, p. 215.



Alvaro Pelaez Cedrés | Cassirer, Habermas y el problema de la unidad de la Razén

hombre, del mismo antisemitismo".

Esta obra, tan relevante dentro de la produccion de Lévinas y tan reveladora de los aspectos cruciales de su
pensamiento, fue editada por primera vez en 1978, siendo reeditada en 1996 por Ediciones Kluwer. En relacion a lo que
hemos expuesto hasta aqui, resulta primordial la correlacion que hace en su dedicatoria entre el antisemitismo y la tendencia
que éste presupone a la negacion aniquiladora de la diferencia. En efecto, para él, el odio al judio es ante todo el odio al
diferente; por eso puede afirmarse que tiene la misma raiz y similares efectos que cualquier otra forma de odio en relacion a
una raza o frente a una creencia religiosa diferentes de aquellas en las que se reconoce a si mismo y apoya su sentimiento de
identidad el agresor.

Se trata sin duda de un texto directo, sincero y desgarrador, dotado de una gran fuerza. No es extrafio, por ello,
que, como Héléne Van Camp ha comentado, las palabras de esta dedicatoria se convirtieran en una auténtica obsesion para
Maurice Blanchot, quien fue gran amigo de Emmanuel Lévinas desde sus afios de juventud®.

En esta misma obra hace notar algo que se encuentra en relacion directa con el sentido de esas profundas
palabras que hemos podido leer hace un momento. Nos indica, en efecto, que

"la recurrencia del sujeto no es asi ni la libertad de la posesion de si por si en la reflexion, ni la libertad del juego
donde me tomo por esto o por aquello, atravesando los avatares bajo las mascaras del carnaval de la historia. Se trata de una
exigencia que proviene del otro, mas alla del activo de mis poderes, para abrir un 'déficit' sin limites, donde se gasta sin
contar -libremente- el Si. Todo el sufrimiento y la crueldad de la esencia presente en un punto que la soporta y la expia.

La esencia, en su seriedad de persistencia en la esencia, colma todo intervalo de nada que vendria a
interrumpirla. Es una rigurosa contabilidad donde, segun una expresion banal, nada se pierde ni se crea. La libertad se
compromete en este equilibrio de cuentas en un orden donde las responsabilidades corresponden exactamente a las libertades
tomadas, donde ellas las compensan, donde el tiempo se detiene y, de nuevo se tiende, después de haber permitido una
decision en un intervalo entreabierto. La libertad, en su verdadero sentido, no puede ser nada mas que una contestacion a esta
contabilidad, por una gratuidad. Esta gratuidad podria ser la distraccion absoluta del juego sin consecuencias, sin huellas ni

recuerdos, de un puro perdén. O, al contrario, responsabilidad por el otro y expiacion'.

Estas palabras parecen responder a determinadas objeciones, de una forma bastante ponderada, aunque no por
ello deje de ser firme. Me refiero a ciertos reparos, como los que podriamos hacer en relacion al uso que en otros pasajes de
su obra hace Lévinas del lenguaje del perdon. Pero, en todo caso, se trata de una respuesta peculiar, que deja el asunto
abierto, que lo piensa desde la libertad y nos dice que podemos elegir una u otra opcion, que no hay sendero intermedio. Asi
pues, hemos de elegir entre la distraccion, la dispersion sin objetivo, y el compromiso, la responsabilidad sin limite.

Interesante resulta también advertir que, como puede apreciarse, Lévinas no hace nunca proselitismo; expone,

explica, desarrolla sus ideas y deja al lector el espacio reflexivo que éste puede necesitar para pensar y decidir por si solo.

8 VAN CAMP, H., Chemin faisant avec Jacques Derrida, Paris, L'Harmattan, 1996, p. 127. Ver también, HANSEL, G., "Maurice Blanchot, son
ami, son allié", en HOPPENOT, E. - MILON, A. (Dir.), Emmanuel Lévinas - Maurice Blanchot, penser la différence, Paris, Presses
Universitaires de Paris, 2007, pp. 286 y ss.

A este respecto, es preciso leer también con atencion las reflexiones de Derrida a proposito de la relacion entre la muerte y la escritura en
"Maurice Blanchot est mort", en DERRIDA, J., Parages, Paris, Galilée, 2003, pp. 271 y ss.
® LEVINAS, E., Autrement qu'étre ou au-dela de l'essence, Paris, Kluwer, 1996, pp. 199-200.

JuLlo
2012



JuLlo
2012

Cassirer, Habermas y el problema de la unidad de la Razén | Alvaro Pelaez Cedrés

Este es uno de los rasgos mas llamativos de lo que podriamos considerar su estilo: jamas encontraremos en sus escritos
muestra alguna de esa voluntad de imponer sus puntos de vista, tan caracteristica del modo de producirse de otros autores.
Antes al contrario, su manera de ver las cosas, su personalidad en suma, le lleva a mostrar cual ha sido su recorrido, qué
camino ha seguido para llegar a donde est4, sin imponer nunca sus conclusiones ni pretender que nadie haga suyo, sin pensar
y sentir intimamente que debe hacerlo, el recorrido que ¢l ha seguido. Raices y trayectoria hacen del ser humano lo que es.
Cuando pensamos en el significado profundo de esta obviedad nos convencemos de lo absurda que resulta toda imposicion.
En efecto, bien sabemos que ni siquiera el ejercicio de la libertad puede imponerse.

Una inflexion en su discurso, que tiene para nosotros una gran relevancia, la encontramos en Alterité et
trascendance, donde Lévinas se muestra dispuesto a bucear, desde un angulo de nuevo peculiar, en la relacion entre alteridad
y sentido. Alli el sustrato de la apertura al otro se rastrea hasta llegar al mas profundo de los desgarramientos, en el interior
mismo de la mente humana. Habla entonces de la interioridad de lo mental como "reserva de lo no invertido, de lo no
justificado, del 'extranjero en la tierra', seglin la expresion del salmista, del sin patria o del 'sin domicilio' que no se atreve a
entrar”. Y afade, a continuacion, que "la interioridad de lo mental es posible que sea originariamente esto, esta falta de
audacia para afirmarse en el ser y en la piel. No el ser-en-el-mundo, sino el ser-interrogado”'°.

Es dificil encontrar una reflexion mas honda, una reivindicacién mas pura de la doble necesidad que el ser
humano tiene de "afirmarse en el ser y en la piel". Tal vez, una intensidad tedrica semejante, tan sélo pueda vislumbrarse
cuando se va desde la mas profunda interioridad humana hasta el planteamiento de la cuestion de la muerte, que de manera
indefectible hace alli su aparicion. En efecto, una delgada linea, apenas disimulada entre los objetos con los que pretendemos
ocultarla, conecta ambas cuestiones. Por decirlo evocando unas palabras que anotara el cineasta René Allio en su diario,
"hacemos como si no hubiera otra cosa que la muerte, como si fuera el gran misterio absurdo que fundamenta todo y lo
destruye todo al mismo tiempo. Pero esto es también la muerte, es la misma cosa"'".

Puede afirmarse sin lugar a dudas que, para Lévinas, la relacion con el otro no cesa ni siquiera al producirse su
muerte puesto que, de alguna manera, estamos obligados a hacernos cargo de la muerte del otro, a tomar posicion frente a
ella y a prolongar en nosotros la vida de quien ha abandonado ya la vida. Asi lo apreciamos cuando, hablando de la
experiencia de la muerte del otro, sefiala que "la muerte del otro hombre me pone en causa y me cuestiona como si, de esta
muerte invisible al otro que se expone a ella, yo me convirtiera, en parte por mi eventual indiferencia, en el complice; y como
si, antes incluso de que me lo haya confesado a mi mismo, hubiera respondido a esta muerte del otro, y a no dejar al otro solo
en su soledad mortal. Es precisamente en esta llamada de mi responsabilidad por el rostro que me asigna, que me pregunta,
que me reclama, es en esta puesta en cuestion que el otro es proximo"'%.

La responsabilidad, la reclamacion de mi presencia y ayuda, asi como la puesta en cuestion de mi identidad, se
perfilan como posibilidades que se abren de forma radical en mi existencia ante el estar frente a mi del otro. Pero yendo algo

mas lejos, Lévinas cita como ejemplo de apertura hacia la infinitud, a partir de la relacién con el otro, el contenido de la

tercera de las Meditaciones Metafisicas de Descartes, en la que ve la "revelacion de la trascendencia detrds de todo

" LEVINAS, E., Alterité et trascendance, Montpelier, Fata Morgana, 1995, pp. 42-3. Se refiere al Salmo 137, del que hablaremos en el capitulo
10.

" ALLIO, R., Carnets, Paris, Lieu Commun, 1991, p. 301.

2 LEVINAS, E., Op. Cit., p. 46.



Alvaro Pelaez Cedrés | Cassirer, Habermas y el problema de la unidad de la Razén

desvelamiento de las verdades"". El desvelamiento no solo alcanza a la verdad concreta sino que apunta en la direccion de
aquello que es, a juicio de Descartes, su soporte tltimo. En esos pasajes, se plantea la relacion entre la naturaleza humana y la
infinitud, llevando ese planteamiento tanto a la afirmacion de Dios, entendido como "la idea mas clara y distinta de cuantas
se encuentran en mi espiritu"'?, cuanto a la constatacion del peso que la tendencia a la infinitud tiene en el alma humana'®.

Para Lévinas, el autor de las Meditaciones Metafisicas nos ha mostrado las paradojas que encierra la idea de
infinito'®. Nos ha hecho concebir el infinito en un movimiento del pensar que es contrario al que funda el imperativo
categérico kantiano, "inspirado por un Dios desconocido", que nos impulsa a aceptar responsabilidades imposibles de
cumplir, como requisito para consagrar nuestra unicidad personal, nuestra primogenitura, nuestra equivoca condicion de
elegidos frente al otro'’. At asi, como sefiala en otro lugar, "el imperativo categérico serfa el principio tltimo del derecho
del hombre"'®.

Como vemos, la hospitalidad, la capacidad de acoger al otro respetandolo en su diferencia y mas alla de las
diferencias es lo que, en Gltima instancia, esti permanentemente en cuestion'®. No hemos de pensar "los derechos del hombre
a partir de un Dios desconocido"; por el contrario, es posible, a su entender, "aproximar la idea de Dios partiendo del
absoluto que se manifiesta en la relacion con el otro"’. La trascendencia de Dios implica ante todo, a su entender, el
redoblamiento de nuestras obligaciones frente al otro®'. En este sentido, su posicion traspasa ampliamente la relacion entre
voluntad y razén que puede establecerse a la luz del kantismo pues, para Lévinas, la "incoercible espontaneidad del querer"
no seria otra cosa que la bondad misma que, siendo la "sensibilidad por excelencia, seria también la infinita universalidad de
la razén que requiere el imperativo categorico"?.

En Alterité et trascendance, sefiala Lévinas con una simplicidad que mundaniza lo sublime que "este rostro del
otro, sin recursos, sin seguridad, expuesto a mi mirada en su debilidad y en su mortalidad es el que me ordena: 'No mataras'.
En el rostro se encuentra la suprema autoridad que me ordena, y lo digo siempre, es la palabra de Dios. El rostro es el lugar
de la palabra de Dios. Ahi esté la palabra de Dios en otro, palabra no tematizada"*’.

En el rostro del otro podemos, pues, encontrar el elemento transmisor del mensaje y lo dicho en el mensaje, la
voluntad de decir, nunca plegada por completo al sujeto, y la primera articulacion que abre el camino a la palabra. Es alli

donde hemos de volver para recuperar la autenticidad de lo contenido en el discurso, para verificar la veracidad de lo

24 - , . . . . L, . .
expresado”™. Sin embargo, no es esta la unica forma en que el impulso y el recorrido del pensamiento de Lévinas se detienen

" Ibidem, p. 55.

Y DESCARTES, R., Méditations métaphysiques, Paris, Flammarion, 1979, p. 119.

" Ibidem, pp. 119y ss.

'® Como ha sefialado José Maria Aguilar, “para Lévinas, si Dios tiene algin sentido para el hombre, éste esta unido a la relacion con el Otro (a la
carga ética que tiene esta relacion)”. AGUILAR LOPEZ, J. M., Trascendencia y alteridad. Estudio sobre E. Lévinas, Pamplona, EUNSA, 1992,
p. 278.

" LEVINAS, E., Alterité et trascendance, Edic. Cit., p. 56.

8 LEVINAS, E., Entre nous, Paris, Grasset & Frasquelle, 1991, p. 217.

' Sobre la naturaleza del imperativo categérico resulta extraordinariamente esclarecedor el trabajo de Javier Echeverria, ";Qué puedo hacer, y
no debo?" Ver, ECHEVERRIA, J., ";Qué puedo hacer, y no debo?", en ARAMAYO, R. R. - ALVAREZ, J. F. (Edits.), Disenso e incertidumbre,
Madrid, CSIC - Plaza y Valdés, 2006, pp. 478 y ss.

2 LEVINAS, E., Entre nous, Edic. Cit., p. 218. Ver también, NDAYIZIGIYE, T., Réexamen éthique des droits de I'homme sous ['éclairage de la
pensée d'Emmanuel Lévinas, Bern, Peter Lang, 1997, pp. 417 y ss.

2 GUIBAL, F., Emmanuel Lévinas ou les intrigues du sens, Paris, PUF, 2005, pp 296-7.

2 LEVINAS, E. Op. Cit., p. 217.

B LEVINAS, E., Alterité et trascendance, Edic. Cit., p. 114.

* vSi Dios habla, entonces habla solamente a través de los hombre, por el sujeto, en caso de que 'invada' su pensar, mediante el sujeto, pero
afectado por el apuro del otro y en esa medida sujeto en marcha, que va infinitamente en busca del otro, sin divisar suficiente satisfaccion y

JuLlo
2012



JuLlo
2012

Cassirer, Habermas y el problema de la unidad de la Razén | Alvaro Pelaez Cedrés

en lo concreto. Asi, en una de sus poco frecuentes alusiones no veladas a los sucesos politicos que, de forma mas o menos
directa, habia vivido, refiriéndose al descrédito, creciente ya en aquel momento, del sistema soviético, sostiene que "la
condenacion del estalinismo por la misma sociedad que €l ha construido marca el final de una cierta idea de infalibilidad
doctrinal, que se habia instalado en las conciencias". Y, de forma lapidaria y premonitoria, afiade ademas que, "por inmediata
y dogmatica que fuera todavia ayer, la certidumbre socialista -que impresionaba hasta a sus adversarios por su poder de
expansion- se considera ahora més critica y més dificil".

Sin duda hoy puede costarnos cierto esfuerzo captar la importancia real de estas palabras. El tiempo ha pasado
y ya hasta los mas dogmaticos de entonces han realizado un reparador balance autocritico en relacion a sus antiguas
posiciones. Sea como fuere, no hay que ver otra cosa en el rechazo de Lévinas de la ideologia y formas politicas vinculadas
al marxismo que una reaccion frente al materialismo y el antihumanismo, que en aquella doctrina han sido los pilares basicos
de la interpretacion del ser humano vy la historia®®. En clara confrontacién con todo ello, él interpreta el sentido del ideal
moral kantiano como ejemplo de una aceptacién y respeto del otro®’, hasta el punto de concederle prioridad sobre uno
mismo?®. Se definen asi los dos extremos de la confrontacion existente entre las formas totalitarias de poder, en las que el
desprecio por la singularidad humana, por el rostro del otro y lo que el rostro expresa, es mayusculo y, en el otro lado, las
concepciones éticas y politicas que sitlian en lugar prioritario la relacion con la alteridad.

Se trata, entonces, de replantear las grandes cuestiones, las que enunciamos con las ideas de trascendencia,
infinitud, libertad, o por medio de los entramados conceptuales construidos en torno a sus diferentes interpretaciones, a la uz
de una filosofia en la que la obligacion contraida con el otro se convierte en piedra angular®’. En esa misma direccién habria
que entender ciertos pasajes de Trascendence et intelligibilité, donde analiza la posicion cartesiana en relacion al problema de
la infinitud y sefiala que "el pensamiento finito del hombre no sabria sacar de si mismo la idea del Infinito, después de
Descartes, que lo identifica con la idea de lo perfecto y la idea de Dios. Seria necesario que Dios la hubiera puesto él mismo
en nosotros. Y todo el interés de Descartes se concentra sobre este problema de la existencia de Dios. jRetorno incesante de
la Metafisica! Pero, ;como esta idea de lo infinito puede sostenerse en un pensamiento finito?"".

Como vemos, una vez mas el pensamiento de Descartes es tomado a modo de referente a partir del cual re-
situar en el espacio teorico de la filosofia contemporanea la reflexion en torno a la relacion entre finitud e infinitud. De
manera mas o menos explicita, Lévinas nos esta revelando la importancia que concede a una filosofia que no ha dado la
espalda, pese a lo que cabria esperar teniendo en cuenta sus propios presupuestos, a la cuestion de la infinitud.

En todo caso, puesto que los resultados de la meditacion cartesiana en torno a las figuras en las que se presenta

al pensamiento humano la divinidad no son satisfactorios, se impone rastrear desde diferentes presupuestos la relacion de

llegada". HALDER, A., "Heidegger y Lévinas, uno en la pregunta del otro", La lampara de Diogenes, n° 12 'y 13, 2006, p. 60.

3 LEVINAS, E., Alterité et trascendance, Edic. Cit., p. 120.

% No en vano, Lévinas entiende la filosofia y en particular, la filosofia politica, como una actividad de resistencia. Para €I, es ante todo, "un
pensamiento de la resistencia. Resistencia ética que no se expresa en términos de fuerza -o de fuerzas- sino de 'debilidad’, no de apropiacion sino
de 'desprendimiento™. REY, J. F., La Mesure de I'homme. La idée d"humanité dans la phiosophie d'Emmanuel Lévinas, Paris, Michalon, 2001, p.
44.

7 En términos mas generales, es interesante ver la conexion que establece Stephen Watson entre las interpretaciones de Kant de Derrida y
Lévinas. Ver, WATSON, S., “Regulations: Kant and Derrida at the End of Metaphysics”, en SALLIS, J. (Edit.), Deconstruction and Philosophy,
Chicago, The University of Chicago Press, 1985, p. 81.

B LEVINAS, E., Alterité et trascendance, Edic. Cit., p. 155.

¥ Aunque esto no significa que no seamos libres para ser o no consecuentes con tal "obligacion". Ver, TORNAY, A., L'oubli du bien. La
réponse de Lévinas, Geneve, Editions Slatkine, 1999, p. 390.

 LEVINAS, E., Trascendence et intelligibilité, Genéve, Labor et Fides, 1996, pp. 24-5.



Alvaro Pelaez Cedrés | Cassirer, Habermas y el problema de la unidad de la Razén

finitud e infinitud. Esta se ha convertido, queramoslo o no, en una tarea primordial. En primer lugar, porque no podemos ni
ignorarla por considerarla un sinsentido ni tampoco entender que ha quedado resuelta a través del innatismo que esta a la
base del planteamiento cartesiano. Hay que decir, al hilo de esta ultima afirmacion, que hacer frente a ese reto seria,
precisamente, uno de los impulsos mayores que mueven el pensamiento del propio Lévinas®'. Para ello tendra que abordar la
cuestion de la validez del discurso que intenta reflejar esa aproximacion a lo infinito, y habra de desarrollar de forma analoga
una interpretacion del lenguaje, redefiniendo su relacion con el pensamiento. De ese modo, en Difficile liberté, considera que
"razén y lenguaje son exteriores a la violencia. jEl orden espiritual esta en ellos! Y si la moral debe en verdad excluir la
violencia, es preciso que una profunda ligazén vincule razon, lenguaje y moral. Y si la religion coincide con la vida
espiritual, es preciso que sea esencialmente ética. Inevitablemente, un espiritualismo de lo irracional es una contradiccion™?.

Pero la racionalidad, tal como Lévinas la concibe, esta vinculada a la vida, es razon vital -diriamos recordando
la atinada y feliz expresion de Ortega- porque es, a través de la ética, pensamiento vinculado a la accion real. Constatar esto
deberia bastar para conjurar el recurrente empefio que algunos tienen en considerar a Lévinas como un pensador encerrado
en la especulacion metafisica y alejado de todo compromiso concreto. De cualquier modo, aunque hemos hecho hasta aqui
un esfuerzo para mostrar los lazos que vinculan su labor reflexiva a la praxis, es necesario ahondar atin un poco mas
siguiendo esta misma orientacion. Para ello habria que adentrarse decididamente en su concepcion del discurso. En ese
sentido, es preciso constatar como, a su juicio, "hablar y escuchar no son sino una misma cosa, no se suceden. Hablar
instituye asi la relacion moral de igualdad y, en consecuencia, reconoce la justicia. Incluso cuando se habla a un esclavo, se
habla a un igual. Lo que uno le dice, el contenido comunicado, no es posible sino gracias a esta relacion cara a cara en la que
el otro cuenta como interlocutor incluso antes de ser conocido. Se mira una mirada"*. El discurso trasciende sus limites
intrinsecos desde el momento en que contribuye a ampliar las inflexiones de nuestra relacion con el otro.

Es a esto a lo que Lévinas se refiere cuando habla de mirar un rostro: desde el momento en que miramos una
mirada, vemos un rostro y desde ¢l alguien se abre a nosotros, nos habla, deja ver algo que va mas alla de lo que agota su ser
en el hacerse visible. Pues no olvidemos que un rostro no es una mascara, que ser persona es tener un rostro, lo que es tanto
como ser uno para poder ser otro para el otro>”.

Habria que evocar aqui el contenido del Menon, didlogo platonico en el que el reconocimiento de esa igualdad
sobre la que reflexiona Lévinas es esencial y se da en el hecho mismo de hablar, en concreto de hablar griego. Pero,
sobrepasando la interpretacion inmediata del papel que juega el esclavo en el didlogo, y atin reconociendo la importancia que
tiene la asuncién de su humanidad implicita en el hecho de manejar el logos con tanto o mas acierto ademas que algunos
hombres libres, hemos de plantearnos también ciertas interrogantes con respecto al tema de fondo>>. En efecto, este dialogo

arranca con una pregunta que Menon dirige a Socrates:

*' No olvidemos que “la relacion ética con el otro es el ‘lugar’ en el que Dios viene a la idea”. AGUILAR LOPEZ, J. M. Op. Cit., p. 281.
2 LEVINAS, E., Difficile liberté, Paris, Albin Michel, 1995, p. 20.

Como acertadamente sefiala Jean-Frangois Mattéi, "la ética es, por tanto, menos el coronamiento que la inversion de la ontologia, no es un
enraizamiento en el ser, sino una salida hacia el Bien". MATTEL J. F., "La rame et le couteau: la question de l'autre chez Lévinas", Revue
Philosophique, n° 2, Paris, PUF, avril - juin, 2005, p. 209.

3 LEVINAS, E., Difficile liberté, Paris, Albin Michel, 1995, p. 21.

* Esta lectura lévinasiana de la mirada se opone a la interpretacion superficial de Michel Onfray en su Politique du rebelle.Ver, ONFRAY, M.,
Politique du rebelle, Paris, Grasset, 1997, p. 38. Cfr. RICOEUR, P., Soi-méme comme un autre, Editions du Seuil, Paris, 1990, pp. 47y ss.

% Resulta esclarecedor, a este respecto, el analisis de la relacion entre logos y tiempo en Heidegger y Lévinas que realiza Etienne Feron. Ver,
FERON, E., De l'idée de trascendance d la question du language. L'itinéraire philosophique d'Emmanuel Lévinas, Grenoble, Editions Jérome
Millon, 1992, pp. 187 y ss.

JuLlo
2012



JuLlo
2012

Cassirer, Habermas y el problema de la unidad de la Razén | Alvaro Pelaez Cedrés

"Me puedes decir, Socrates: jes enseriable la virtud?, ;jo no es enseniable, sino que solo se alcanza con la
prdctica?, ;o ni se alcanza con la prdctica ni puede aprenderse, sino que se da en los hombres naturalmente o de algun otro

modo?"®

Quedan asi expuestas las disyuntivas que, a juicio de Platon, se presentan al problema de si es posible aprender
a ser virtuoso, lo que es tanto como arribar a una situacion en la cual la ética del individuo alcanza una proyeccion y una
realizacion politicas. Claro que también, al propio tiempo, se nos plantean las diferentes opciones que son pensables con
respecto al origen y fundamento de la virtud. En definitiva, es el estatuto epistemoldgico y politico del discurso moral lo que
se esta poniendo sobre el tapete a través del reto que Meno6n lanza al viejo maestro ateniense. Ese es también, de una manera
precisa, el punto en que Lévinas pretende situar sus reflexiones, rompiendo asi con toda concepcion que, siguiendo una de
las lineas mas caracteristicas del pensamiento moderno, insiste en encontrar continuidad y progreso alli donde el pensador
lituano ve la necesidad de un retorno a la posicion originaria.

En un pasaje posterior del didlogo platénico que estamos comentando, Socrates alude a la unidad de la virtud,

~ . . ;s . 37
sefialando que, "aunque sean muchas y de todo tipo, todas tienen una tinica y misma forma"

. A partir de este momento, la
discusion se hara mas ardua todavia, pues se tratara de determinar en qué consiste esa forma. Para conseguirlo, siguiendo el
método platonico habitual, se irdn presentando y descartando diferentes opciones, desde la belleza al poder, pasando por la
utilidad o la capacidad de discernir lo bueno y lo malo. Con esto ultimo se llega a plantear una cuestion no menos crucial,
cuando Sécrates dice que "si la virtud fuese un conocimiento, evidentemente serfa ensefiable"*®. Si bien, tal hipotética
apertura encontrara pronto un cierre dogmatico y antidemocratico, pues Socrates acaba concluyendo que no es la virtud un
mero conocimiento sino algo previo al conocimiento, algo que "no se daria ni por naturaleza ni seria ensefiable, sino que

. s w39
resultaria de un don divino"

. Conclusion que nos introduce en un sendero que, como poco, se puede calificar de peligroso.

En efecto, pongamos por caso, si la virtud es un don divino y no es ensefiable, ;para qué utilizar los medios
técnicos actuales para formar moralmente al individuo, para ensefarle a ser virtuoso? Mejor seria -tal vez acabara
concluyendo esto quien en el momento actual siga el razonamiento platdnico y arribe a su misma conclusion- olvidarse de
todo esfuerzo educador, poner todo el empefio en la seduccion y la subyugacion, buscando con ahinco aquello que cause
pasmo en el educando-espectador, que lo deje sobrecogido, que venza su pereza emocional y se imponga a las inercias
provenientes de su mas que probable escasez de virtudes. Subyace a esta linea interpretativa una valoracion pesimista que, no
por tener de sobra acreditado un fundamento real, deja de llevarnos por otros derroteros que estan plagados de dificultades,
tanto de orden tedrico como de tipo practico.

Con certeza, el asunto clave sigue siendo el de las relaciones de poder que se consagran a través de esos
procedimientos, en los que la relacion entre lengua y dominacién muestra para el observador atento su importancia vital. Por

ejemplo, tal como la plantea Derrida, el dominio de una lengua no es equivalente a la apropiacion de la misma. Tanto al tener

una lengua, una tinica lengua, que paraddjicamente, Derrida nos dice haber sentido como si no fuera la suya al verse excluido

3 PLATON, Menén, en PLATON, Didlogos, vol. 11, Madrid, Gredos, 1983, p. 283.
%7 Ibidem, p. 286.
*¥ Ibidem, p. 315.
¥ Ibidem, p. 337.



Alvaro Pelaez Cedrés | Cassirer, Habermas y el problema de la unidad de la Razén

de la sociedad que la tiene como fundamento y referente privilegiado, como en lo que tiene que ver con la relacion de poder
establecida en la filosofia a través del dominio de una lengua sobre otras, sea el griego, el hebreo, el aleméan o el francés.

Pero volvamos ahora de nuevo a Lévinas, preguntémonos con ¢l acerca de la ética del discurso y rescatemos
ciertos contenidos, a su juicio de capital importancia, del discurso de la ética para llegar, al fin, a la que sin lugar a dudas es
una cuestion de capital importancia: jen qué politica, a la postre, podemos reconocernos? Y de nuevo, para ello, hay que
volver al asunto clave en la ética lévinasiana, enfocado ahora desde un angulo diferente®. Ya lo hemos sefialado con
anterioridad, pero insistamos en este momento en el contenido de un dictum que caracteriza como pocos la interpretacion de

este autor:

"Ver un rostro es ya oir: 'No matards'. Y oir: No mataras', es oir: 'Justicia social'. Y todo lo que puedo oir de Dios

. . . p . ;. 41
y a Dios, que es invisible, debe venir a mi por la misma voz, tinica"" .

El rostro, por tanto, aparece aqui como modo de decir e incitacion a la palabra. Pero también como un decir lo
indecible, un decirse de lo absoluto que no puede ser expresado con la misma claridad y profundidad en ningin otro
lenguaje. En este mismo libro que ahora mencionamos, Difficile liberté, se recoge el texto, "Etat d'Israél et religion d'Isra€l",
de 1951. En ¢l defiende Lévinas, a partir de su confesado y entusiasta apoyo a la existencia del Estado de Israel, que éste
debe convertirse en modélico, considerado desde el punto de vista ético*?. Para ello plantea que en él se debe impulsar el
estudio de la religion judia, de forma muy particular, en el sentido en que €l se ha esforzado durante tantos afios en
presentarla, definiéndola a partir de su identificacion con ciertos presupuestos éticos que, a su juicio, son claramente
universales, por mas que se encuentren profundamente vinculados a una tradicién cultural y religiosa concreta®®. Pero no
olvida recalcar que todo esto tan sélo adquiere sentido si la praxis politica esta a la altura de ese sustrato cultural®.

Podemos apreciar como, siempre que la insistencia de Lévinas en la vinculacion con lo infinito parece alejar su
reflexion de lo concreto, reaparece el problema de la responsabilidad®’, considerada a manera de elemento de conexién
directa de los aspectos mas especulativos de su pensamiento con las exigencias de la realidad*®. Ya hemos visto que ni

siquiera la dialéctica del perdon puede suponer la extincion de la responsabilidad. Como ha sefialado Rolland,

"tomada en serio, entendida de otra manera que como simple moral, la ética significa ante todo el pasaje mismo
de lo humano en el hombre, a la manera de una apertura del Yo, como Mismidad, al Otro en su alteridad. Y es en esa

relacion donde se construye el sentido del ser, que se denomina, porque el otro no estd solo y es ya de antemano, y

0 «Son numerosos los pensadores que han puesto el énfasis sobre la primacia de la ética, que han destacado la prioridad del obrar sobre el
conocer. Lévinas no se detiene ahi, sino que situa en la ética el origen de todo sentido. La verdadera comprension de lo real sdlo se alcanza a
partir de la relacion ética con el Otro”. AGUILAR LOPEZ, J. M., Op. Cit., p. 285.

* LEVINAS, E., Difficile liberté, Edic. Cit., p. 22.

2 Ver, MALKA, S., Emmanuel Lévinas, la vie et la trace, Paris, Jean-Claude Lattés, 2002, pp- 295 y ss.

“ LEVINAS, E., Difficile liberté, Edic. Cit., pp. 279 y ss.

* Habria que evocar, a este respecto, la tarea universalista y cosmopolita que Derrida atribuye a la filosofia. Ver, por ejemplo, DERRIDA, J., Le
droit a la philosophie du point de vue cosmopolitique, Paris, UNESCO/Verdier, 1997, pp. 33-4.

# Recordemos que, como sefiala Etienne Féron, "Autrement qu'étre, a pesar de su recorrido abrupto y sinuoso, podria resumirse en una sola
tesis, incluso quizd reducirse a una sola palabra: responsabilidad". FERON, E., "Respiration et Action chez Lévinas", en Etudes
phénoménologiques, 111, 1987, n® 5-6, p. 193.

% RICOEUR, P. , "Emmanuel Lévinas, penseur du témoinage", en, RICOEUR, P. (et alii), Répondre d'Autri. Emmanuel Lévinas, Boudry-
Neuchatel, Editions de la Baconniére, 1989, p. 36.

JuLlo
2012



170

JuLlo
2012

Cassirer, Habermas y el problema de la unidad de la Razén | Alvaro Pelaez Cedrés

necesariamente, dos (..), el ser que unifica los existentes en su poder. Es en este sentido que el hombre, aqui, reemplaza al ser.
Pero esto no es posible si no es porque el psiquismo humano es, en su sentido mas profundo, otra cosa que saber fundado en

s 047
la representacion"” .

En definitiva, la ética sera considerada por Lévinas como "el régimen mismo de lo humano, como la forma de
su ser en el mundo"*®. En ninguna otra formula se resume mejor que en ésta la prevalencia que la ética adquiere sobre la
metafisica en el pensamiento de Lévinas®. El discurso de la anomia, el de la alienacion, la referencia freudiana al malestar
del ser humano en el interior de la cultura, no habian hecho sino apuntar con mayor o menor acierto, de una manera mas
timida o, por el contrario, mas abierta y explicita, hacia esta idea que ahora vemos expresarse con toda su fuerza y
contundencia. También la politica ha de quedar supeditada a la ética. En efecto, podria decirse, en conclusion que en él, el
discurso politico se valida y adquiere su mas profundo sentido a través de su anclaje en la ética®’. Pero, como vemos, una ver
resituado en la perspectiva originaria en la que Platon ubica el corazon del debate ético, Lévinas evita toda forma de
trascendentalismo al modo platonico, planteando, como alternativa, una vinculacion entre ética y trascendencia a través del

valor de referencia absoluta que concede a la alteridad.

“” ROLLAND, I., "L'humain dans 'homme", Sprit, Paris, juillet 1997, p. 114.

# ROLLAND, I., "L'humain dans 'homme", Sprit, Paris, juillet 1997, p. 116.

* Frente a ello, "la ontologia seria un discurso de la violencia, una racionalizacion de la expansion del ser". BAUW, C. De, L envers du sujet.
Lire autrement Emmanuel Lévinas, Bruexelles, Ousia, 1997 Bruexelles, Ousia, 1997, p. 29.

% Como sefala Gabriel Bello, "desde movimientos como estos se ponen en juego, como organizadoras y articuladoras de la significacion, del
discurso y de la cultura, categorias como la diferencia, la alteridad, la heterogeneidad, la hibridacion y el mestizaje, cuyo discurso no excluye la
identidad sino que la transforma en dos sentidos radicales. Primero, democratizandola (...). Segundo, desontologizandola". BELLO REGUERA,
G., El valor de los otros, Madrid, Biblioteca Nueva, 2006, p. 165.



Adriana Rodriguez Barraza | El a priori lingliistico de la razén

El a priori lingiiistico de la razén
Adriana Rodriguez Barraza
Universidad Veracruzana

Resumen

El lenguaje y la razon, son los ejes conceptuales del presente texto. Del
debate y confrontacion filosofica que sostuvieron Johann Gottfried
Herder e Immanuel Kant respecto al a priori y la humana capacidad del
lenguaje, surge una de las piedras angulares del la filosofia del lenguaje:
Metacritica, texto analitico de Herder en respuesta al sistema filosofico
propuesto por su maestro Kant. La forma en como se da la percepcion
del lenguaje, la distincion entre fondo y forma, la importancia del
concepto humanidad, asi como la evolucion histdrica, entre otros,
constituyen los temas focales de la discusion y del presente texto. La
propuesta Herderiana, inaugura nuevos horizontes con su tratamiento de
las lenguas nacionales, el proceso del pensamiento, el multiculturalismo,
la Hermenéutica; en fin, hace del suyo un pensamiento renovador de una
razén que considera enajenada por el vacio de lo trascendental al
alumbrar la unicidad en la multiplicidad.

JuLlo
2012






Adriana Rodriguez Barraza | El a priori lingliistico de la razén

El a priori lingiiistico de la razén
Adriana Rodriguez Barraza
Universidad Veracruzana

En el campo intelectual del siglo XVIII encontramos dos contiendas que bien pudiera decirse toman cuerpo en
los postulados, por un lado de Immanuel Kant (1724-1804) y por otro de Johann Gottfried Herder (1744-1803); ambos
autores, aunque no convergen, se criaron en el mas puro y estricto pietismo —ambiente espiritual que los engendro-; pero su
oposicion pudiera partir de la escision entre el intelecto y el sentimiento, entre la percepcion y el lenguaje, entre la
civilizacion y cultura.

Se pretende dar cuenta en general, de las relaciones y discusiones argumentales entre ambos autores y como se
refleja en el derrotero que perfila su respectiva Obra, tratandose de Herder especialmente en la Metacritica..

Gran parte de la critica de Herder a Kant se debe a la cuestion del lenguaje y su relacion de fondo y forma
irreversible con el pensamiento. Igual que no hay vista sin ojo tampoco puede haber categorias filos6ficas sin el a priori del
lenguaje, por eso, consideramos que Herder es un antecedente del “giro lingiiistico” de la filosofia contemporanea. Una de
las conclusiones mas claras que podemos sacar, es que toda obra filosofica hubiera sido imposible sin el lenguaje; con
Herder la reflexion adquiere de manera definitiva e irreversible una “forma verbal”.

La relacion de Herder con otros personajes de la época tuvo sus variaciones y Kant no escapa de ello, es uno de
los autores que marcaron su vida. En una primera etapa, encontramos la juvenil admiracion del alumno por su maestro 20
afios mayor que él y que le motiva a escribir sobre sus cualidades y el impacto que esto produjo en su sensible alma'. Herder
asiste a las clases de Kant en 1762, a la edad de 18 afios, lo que nos muestra en su correspondencia.

A Herder impactan varias cosas de su profesor que veremos cristalizadas posteriormente en sus textos, tales como
ser un maestro en humanidad pues su estudiante procurd “introducir en la escuela el concepto de la humanidad y hacer de él
una estrella conductora en la formacion de la juventud™; desde la temprana época de Riga se puede ver este proposito. Asi
mismo, ese despertar el pensamiento propio y evitar convertirse en “el aprendiz de papagayo e ignorante que no hace mds
que repetir’® y que Herder modelara en sus planes educativos. Respecto a la tematica que después desarrollara en sus

escritos se inclina por la parte de la historia natural;* lo relacionado con la antropologia y los pueblos;’ las matematicas y mas

' «Yo tuve la dicha de conocer a un filosofo, que fue mi maestro. En los afios mas florecientes de su vida tenia la jovialidad de un mancebo y

creo que siempre la tuvo hasta en su edad madura. Su ancha frente, que indicaba la fuerza del pensamiento, era morada de permanente
jovialidad; salia de sus labios la palabra mas abundante en pensamientos; disponia a su antojo del chiste, del humor y de la broma, de suerte que
sus lecciones, a la par que cientificas, eran el entretenimiento mas agradable. Con el mismo interés examinaba a Leibniz, Wolf, Baumgarten,
Crusius, Hume, estudiaba las leyes de Newton, de Kepler y otros fisicos; daba entrada a los escritos de Rousseau, Emilio y la Eloisa, que
entonces acababan de publicarse, asi como también a cuantos descubrimientos cientificos ocurrian, viniendo a parar siempre en el conocimiento
imparcial de la naturaleza y en el valor moral del hombre. La historia de la humanidad, de los pueblos, de la naturaleza, de las ciencias naturales
y la experiencia eran siempre las fuentes de que se valia para dar animacion a sus explicaciones: nada digno de ser sabido le era indiferente;
buscando siempre la verdad y su propagacion, no conocia cébalas, ni sectas, ni prejuicios. Animaba y hasta obligaba a sus oyentes a pensar por
propia cuenta. Ignoraba lo que era el despotismo. Ese hombre, que con el mayor respeto, que con el mas vivo agradecimiento nombro, es
Immanuel Kant: tengo ante mis ojos su agradable imagen.» Cfr. Herder's, Werke Philosophie und Geschichte, bd. XIV.

? R. Fuentes: Herder y su ideal de humanidad. Ediciones de la lectura. Madrid 1930. p. 101.

* J.G Herder: Werke, 1, p. 39.

* J.G. Herder: Werke, 1, p. 43. “;He aqui cémo el principio de la geografia se convierte, de modo natural en geografia fisica! Aqui se juntan
ciencia natural, historia natural, algo de matematicas y muchos datos, muchos fenomenos, muchos relatos.”

JuLlo
2012



174

JuLlo
2012

El a priori lingtiistico de la razén | Adriana Rodriguez Barraza

que nada el conocimiento siempre unido a la experiencia’. Este influjo se ve claramente en los planteamientos pedagogicos
del Diario que llega a dar forma en Weimar cuando tiene a su cargo la direccion y renovacion del Gimnasio y funda la
Normal o seminario dirigido a los futuros formadores’.

La afectuosa relacion maestro-alumno fue reciproca y se comprueba gracias al intercambio de cartas® donde nos
hacemos una idea bastante aproximada de que ambos mantenian una relacién y confianza mutua, lo que lleva a Kant a
expresarle sus dudas, pensamientos y proyectos intelectuales.

El vinculo no siempre fue asi y de ello da cuenta la Metacritica de 1799 escrita en tono caustico y avinagrado; el
cambio forma parte de una segunda etapa en las relaciones Herder-Kant y la variacion de ideas y opiniones tan radical llega a
transformarse, con el tiempo, en franca enemistad en la que ambos autores con los recursos intelectuales tan diferentes con
los que cuentan, refutan las teorias del contrario.

Kant, invitado por la revista Neue allgemeine Literaturzeitung de Jena, colabora con una recension de las Ideas
sobre la filosofia de la historia de la humanidad’® (1784) de su antiguo educando'®. El contenido de esta resefia, que se refiere
a la primera parte de Ideas'', pretende indicar lo mas importante, incluso empleando las propias nociones del autor y después

. .. 12 . . .
incluir ciertas notas ~. Con sus declaraciones, el caracter susceptible de Herder se ve afectado a tal grado que su respuesta no

* 1.G Herder: Werke, 1, p. 43. “Aqui se extiende la anterior historia natural: descubro que cada pais tiene sus propios hombres y criaturas; en
todas partes trabo conocimiento con ellos; aprendo a situar a cada uno en su sitio y a comprender el conjunto entero del que todo forma parte,
el cuerpo entero de la Tierra”.

¢ J.G. Herder: Werke, 1, p. 118. “...ni una palabra sin concepto ni un concepto anticipado; nada mds que aquello que una alma humana sea
capaz de entender por si misma segun su edad, en los primeros afios ello no quiere decir otra cosa que conceptos pasados por los sentidos”.
Negritas nuestras.

7 Johann Gottfried Herder: De la gracia en la escuela. Ediciones de la lectura. Madrid P 13-14

¥ Este admirado profesor es el mismo que el 7 de mayo de 1768, hacia el final del periodo precritico, le escribe a nuestro autor: “Con profunda
indiferencia respecto a mis propias opiniones y a las de los otros, subvierto a menudo la entera estructura del pensamiento y lo considero desde
varios puntos de vista a fin de dar quiza finalmente con la posicion que me permita disefiar el sistema correcto (...) Desde que nos separamos, he
procurado dejar espacio en muchas partes para otras perspectivas. Mientras mi atencion ha estado dirigida a reconocer el verdadero fin y lo
limites de las capacidades e inclinaciones humanas, creo haber alcanzado finalmente el éxito en gran medida en lo que a la moral se refiere.
Ahora trabajo sobre una metafisica de las costumbres. Y me parece que estoy en posicion de poder indicar los evidentes y fructiferos principios
de ésta, como también el método que los esfuerzos viables deben seguir en este tipo de conocimiento, incluso aunque tales esfuerzos se muestren
a menudo inutiles”. Citado por Manfred Kuehn: Kant, Traduccion de Carmen Garcia-Trevijano Forte. Madrid, Acento Editorial 2003 p. 263.

® Ideas sobre la filosofia de la historia de la humanidad, esta constituida por cuatro partes donde la primera es de 1784, (y corresponde a la
recension) la segunda la escribe en ese mismo ailo, la tercera data de 1787 y la cuarta de 1791. El editor es el mismo de la Critica de la razon
pura (1781).

' Kant emplea la copia que poseia de Hamann. La resefia se publicé el 6 de enero de 1785 y segiin los usos de ese momento tenia un caracter
anonimo (Herder supo de la autoria de Kant al leer la recension y posteriormente lo confirmd al recibir una carta de Hamann quien le pedia
discrecion por el dato). Al leer la recension de 29 paginas nos podemos dar cuenta de la opinion poco favorable que tenia en esos momentos
Kant de la obra de Herder a diferencia del mundo culto que los recibe positivamente

"'1. Kant: En defensa de la Ilustracion. “Recension de las Ideas para la filosofia de la historia de la humanidad de Johann Gottfried Herder”
Recension zu Johann Gottfiried Herders <<Ideen zur Geschichte der Menschheit>>". (1785) pp. 115-144.

"2 Por un lado las criticas negativas que se dan desde el inicio: respecto al titulo Filosofia de la historia de la humanidad, para Kant pareceria algo
logico y con conceptos claros, precisos, pero no es asi. Se encuentra con una obra llena de sensaciones, sentimientos, estimulos, impresiones
donde la intensa imaginacion y fantasia de su autor, oscurecia continuamente lo sustancial. Cuando Herder afirma que el hombre puede llegar a
un futuro de vida mas elevado y asi al infinito, Kant no puede entender en todo su sentido como llega a esa premisa con tales proposiciones en la
argumentacion y lo menciona del siguiente modo: “El recensor debe confesar que tampoco comprende esta conclusion que se sigue de la
analogia con la naturaleza, ain cuando concediera aquella continua gradacion de sus criaturas, ademas de su propia regla; a saber: el
acercamiento del hombre.” De igual modo, sefiala que Herder quiere explicar lo que no se comprende a partir de lo que se entiende ain menos y
lo invita a que deje de cultivar exuberantes retofios y mas bien pode y delimite las cuestiones; a que no use insinuaciones sino conceptos, a que
no se deje llevar por el 4nimo, la imaginacion o los sentimientos, sino sobre todo por la razon, que procure evitar el empleo de sinénimos como
explicaciones y alegorias por verdades, puesto que no es lo mas correcto, asi mismo le advierte que al emplear atrevidas metaforas poéticas y
usar continuas alusiones mitolégicas solo consigue empaiar y desdibujar los pensamientos y, finalmente, comenta que posee ante todo un
torrente de elocuencia con lo que trata de persuadir, no de comprobar. Kant echa de menos una cabeza histérico-critica. Le parece que reune
datos dispersos en un solo punto de vista y que emplea un peculiar camino de pensamiento. Encuentra a Herder antagonico con lo que en la
época se denomina filosofia en estricto sentido. Por el otro lado las criticas positivas aunque muy pocas si existen y se refieren basicamente a
que es una obra rica en singulares ideas, libertad de pensamiento, que posee una cabeza fructifera, asi como juicios agudos y también una poética
elocuencia.



Adriana Rodriguez Barraza | El a priori lingliistico de la razén

se hace esperar y en una carta a Hamann le escribe dolorosamente'” el efecto tan perjudicial y devastador que produjeron los
comentarios negativos de un hombre al que tenia en alta estima y considerado de talla intelectual mayor.

Al parecer, Herder también responsabiliza a Kant por haber plagiado en su Ideas para la historia universal en
clave cosmopolita los conceptos basicos de su Ideas para una filosofia de la historia de la humanidad, ambas del mismo
afio. Cabe mencionar que si encontramos una similitud y probablemente Kant tomara ciertos puntos como contraste a sus
argumentaciones, pero en su conjunto es fundamentalmente distinto.

En el Allgemeine Literaturzeitung Kant critico la Segunda parte de Ideas el 15 de noviembre de 1785'.

Queremos mencionar que Kant ya no continud con criticas de los siguientes dos voliimenes de Ideas. Redacta
Probable inicio de la historia humana (1786), donde una de las tesis que propone expresa que las cosas evolucionan de lo
peor a lo mejor. Herder, por su parte, piensa que lo que Kant considera como una época que ha ido a mejor realmente
empobrecia a la humanidad y se encontraban en un momento critico. Existen varios ejemplos de caracteristicas negativas que
Herder advierte y emplea para hacer un dibujo agridulce de su tiempo".

Anos mas tarde, en 1787 Herder escribe Dios, algunas conversaciones, donde trata de rehabilitar a Spinoza
(1632-1677) y no deja pasar la oportunidad para dirigir algunas indirectas a Kant.

Como podemos observar, es una disputa que se prolonga en el tiempo, y Herder da un gran cambio acerca de la
idea que tenia de su profesor. El alumno toma la contienda mas bien como un asunto personal y Kant, por lo que a ¢l
respecta, como un asunto de deber. Estas polémicas acabaron en hostilidad debido a la personalidad suspicaz e insegura de
Herder.

Consideramos que la espinosa relacion Herder-Kant va mas alla de las meras criticas entre uno y otro, como

mencionabamos, e influy6 también en la orientacion que tomo por esos ailos la obra de Kant, es decir, que el menos popular,

13 “El afio pasado anunciaron con gran pompa en Jena la aparicién de una nueva revista literaria, y Kant fue mencionado como uno de sus
primeros colaboradores. Y efectivamente y en los numeros 4 y 5 me encontré con una recension de mis Ideas, que es tan maliciosa,
distorsionante, metafisica y tan completamente alejada desde el principio al fin del espiritu del libro, que me dejo estupefacto. Nunca habria
esperado yo que Kant, mi maestro, a quien nunca he insultado, fuera capaz de tan mezquino acto. Me pregunté una y mil veces quien podria
escribir en Alemania de manera tan completamente ajena al horizonte de nuestro pais y del libro, hasta que empezaron a correr los rumores y
finalmente se dijo abiertamente: era el gran metaphysicus Kant de Konisberg, Prusia. Al mismo tiempo leia su “Idea para una historia universal
de la humanidad, [que se suponia escrita] en clave cosmopolita” y a medida que leia este ensayo fui aprendiendo también algo sobre el caracter
del recensor, pero nada sobre el caracter del hombre. Porque cuan malicioso e infantil resulta contemplar desde su Prefacio el plan de un libro
incompleto y apenas empezado, tomarlo y utilizarlo a la manera de un libro acabado, mientras su autor se muestra como si no hubiera ningiin
otro libro de este tipo en el mundo... Por fortuna, ahora so6lo que puedo esperar del Magistro VII. Artium; feliz yo por no necesitar ese infantil
plan creado por ¢l al servicio de la especie y de la mas perfecta maquina gubernamental (Staatsmaaschine) del final de los tiempo. Lo que yo le
pido, mi querido amigo, es que no continue usted ensefiandole en el futuro mis escritos prima manum y no vuelva a transmitirle mis recuerdos.
Dejo el tono metafisico-critico del juicio al Sr. Apolo, que ¢l desea escalar, porque para mi esté lleno de niebla y de confusas vocingleras nubes.
No le diga usted que yo conozco la recension y al recensor... Me sentiré muy contento si alarmo a su idolo de la razén o lo reduzco a cenizas.
Sus profesorales instrucciones me resultan decididamente indecentes. Tengo cuarenta aflos y no me siento ya en el banco de la escuela
metafisica. La fistula causada por mi negativa al seguir al Herr profesor en su trillada senda de fantasias conceptuales (Wortgaukelein)... El
orgullo [del metafisico] y su insoportable autoimportancia, que queda también demostrada por las cartas de Kant a Lambert, es sencillamente
algo comico”. Hamann, Briefwechsel, V, pp. 362y ss.

' De esta critica destacamos algin sentido positivo cuando se refiere a los libros 6 y 7. Menciona que estan “seleccionados con acierto”,
“dispuestos con maestria”, “acompafiados en todo momento por opiniones propias e ingeniosas” y “llenos de bellos pasajes”. Como
contrapartida y dado que Kant procuraria ser objetivo, no podia faltar el juicio negativo donde surge la pregunta de si el espiritu poético tan
socorrido por Herder no hacia mas que encubrir la verdadera filosofia del autor; con ese espiritu lo que se lograba era oscurecer, confundir,
perder el todo por la parte y ademas le faltaba el mas minimo orden necesario en la pretendida evidencia que supuestamente queria mostrar.

"> En Otra filosofia escribe: “su vida se alimenta de librepensamiento. Caro, agotado, fastidioso, iniitil librepensamiento, sustituto de lo tinico
que quiza les haria falta: jcorazon, calor, sangre, humanidad, vida!” Crf. J.G Herder: Werke, II; y mas adelante: “Libertad, vida social e
igualdad, tal como brotan ahora por todas partes: han causado dafios en mil abusos y lo seguiran causando” Cfr. J.G Herder: Werke, II, p. 98. Y
al referirse a la Ilustracion menciona: “...junto a la Ilustracion ha tenido que extenderse, por una ley natural de la imperfeccion de los actos
humanos, una voluptuosa fatiga del corazon; junto a la economia su signo y su consecuencia, la pobreza; junto a la filosofia, la ciega y miope
incredulidad; junto a la libertad de pensamiento, la esclavitud de los actos, el despotismo sobre las almas bajo cadenas de flores...”. Cfr. J.G
Herder: Werke, 11, pp. 103-104.

JuLlo
2012



176

JuLlo
2012

El a priori lingtiistico de la razén | Adriana Rodriguez Barraza

casi olvidado y relegado al baul de los recuerdos Herder, a pesar de su peculiar y poco ortodoxo camino de pensamiento,
juega un papel decisivo, nada mas y nada menos que en la tercera critica, obra ésta de un filésofo de primer orden como lo
era Kant. Zammito no tiene dudas de que se escribe la Crifica del juicio, 1790'® motivado en gran parte por las teorias de su
alumno y, es mas, llega a afirmar que esta critica fue casi un continuado ataque a Herder. Considera que en la mayor parte
del texto se debe ver a Herder como un innominado antagonista'’, y esta oposicion es el trasfondo contextual mas
importante de la Obra. Kant debia refutar el exacerbado particularismo, asi como el dogmatismo de su alumno, el
hilozoismo'®, y finalmente la captacion artistica de la ciencia. Recordemos que esto no reduce para nada a mera polémica la
obra'’,

Para Kant, Herder deseaba ser dictador y buscaba tener apéstoles®. No olvidemos que fue miembro de la
masoneria’' junto con Goethe, Lessing, Fichte y otros intelectuales y monarcas como Federico I1.

Herder no siempre estuvo de acuerdo con los procedimientos de la organizacion, lo que lleva a escribir
desilusionadamente, el 9 de enero de 1786, veinte afios después de haber ingresado en ella al famoso Hermano fildlogo
Heyne; sostengo un odio mortal a las sociedades secretas y, como resultado de mi experiencia, tanto dentro de sus circulos
mads intimos y fuera de ellos, las mando a todas al demonio. Por las constantes conspiraciones para dominar y el espiritu de
intriga que se arrastra bajo la cubierta®*. El que haya renegado de la sociedad no significa que terminara con la repercusion
del pensamiento masoénico sobre sus escritos pues lo seguimos observando tardiamente en Cartas para el progreso de la
humanidad (1793) e incluso hasta su muerte en Adrastea (1801-1803)%.

Opinamos que el pensamiento masonico se deja ver en su cosmovision y fue un antecedente de las derivaciones
posteriores de su pensamiento, lo que no lo limita simplemente a la masoneria. No es el caso desarrollarlo en este escrito
simplemente dejaremos sefialado lo siguiente: Los tres principios esenciales —sabiduria, fuerza y belleza- sobre los cuales se
asienta la masoneria, son transformados en Herder por la triada poesia-filosofia-historia, que representan, a su vez, los
mismos principios espiritualizados y que se corresponden de la siguiente manera:

Filosofia-sabiduria,

Historia-dinamismo de la evolucion humana y por ultimo

La poesia, ésa que consideraba como la lengua materna de la raza humana y que es valorada y reivindicada
constantemente, que en este caso equivaldria a la belleza®®.

Esta triada llevaria la luz a todas las naciones, religiones y razas. Esto sin tomar en cuenta el constante énfasis

!5 La Critica del juicio se encuentra dividida en: 1. La critica del juicio estético que trata de la validez de los juicios estéticos y 2. Critica del
juicio teleologico donde Kant analiza el panteismo y el teismo —entre otras cosas- como soluciones al problema de la teleologia y su tesis que las
dos posturas son falsas.

' Citado por Kuehn: o.c. pp. 479-80. Tomado de Zammito, The Genesis of kant's. Critique of Judgment, p. 7.

13 El hilozoismo concibe a la materia activa, viviente, dotada de espontaneidad.

¥ Kuehn: o.c. p. 480.

 Citado por Kuehn: o.c. p. 539 tomado de Hasse, Ansichten, p. 29.

?! Herder se inicia en la logia de la Espada en su estancia en Riga en 1766.

2 Lo que le lleva a escribir desilusionadamente, el 9 de enero de 1786 dos afios después de la primera y segunda parte de Ideas y un afio antes de
la tercera, al famoso Hermano fil6logo Heyne; "sostengo un odio mortal a las sociedades secretas y, como resultado de mi experiencia, tanto
dentro de sus circulos mas intimos y fuera de ellas, las mando a todas al demonio. Por las constantes conspiraciones para dominar y el espiritu de
intriga que se arrastra bajo la cubierta". (Boos, Gesch. der Freimaurerei (1896) p. 326. y Cfr. GRUBER, Mazzini; Massoneria e Rivoluzione
(1901) pp. 141-236.).

# Cfr. E. Lennhoff: Los masones ante la Historia. México. Diana, 1971 pp 131-133.

* H. Plard: La place de Lessing dans la franmaconnerie allemande de son temps. Revue de Luniversite de Bruxelles. Bruxelles No. 3-4 pp. 345-
371.



Adriana Rodriguez Barraza | El a priori lingliistico de la razén

pedagogico por la educacion de la humanidad y la filantropia.

Antes de su desencanto sintié simpatia por esa sociedad secreta, muy al contrario de su profesor, que se situaba
muy lejos de cualquier grupo de estas caracteristicas. Kant dedica parte de su tiempo en rebatir a Herder fundamentalmente
por el peligroso, nocivo y persuasivo influjo que pudiera tener sobre todo con los mas joévenes. Herder, por su parte, seguia
los escritos y proyectos de Kant a través de las cartas con Hamann y de las discusiones del momento y, del mismo modo, se
encontraba angustiado pues se daba cuenta de la repercusion de la filosofia de Kant y lo peor que iba en aumento; esto lo
constataba continuamente en sus desconcertados alumnos y feligreses. La amenaza se potenciaba pues la filosofia no se
quedaba en su creador sino que contaba con algunos seguidores radicales como Fichte.

Continuando con nuestro tema, En las Cartas para el fomento de la humanidad (1793-1797), formada por diez
recopilaciones, nos topamos con una censura mas velada del empleo que se hacia del criticismo kantiano, pero a diferencia
de la Metacritica no se metia con la obra de Kant. En su siguiente escrito, Kalligone (1800), tres afios antes de su muerte, la
embestida se refiere esta vez a la Critica del juicio (1790) de Kant. Descubre puntos vulnerables, como por ejemplo “la falta
de atencién y valoracion al lenguaje . El lenguaje para Herder fue un tema vertebral hasta el final de sus dias.

Le sucedia a Herder lo mismo que a otros alumnos del Kant precritico que no llegaron a compartir sus

posteriores ideas.

Critica de la Critica

Cuatro afios antes de su muerte, Herder publica la Metacritica®®. En estos momentos su vertiginosa fama habia
declinado y era un autor aislado que se encontraba al final de su vida, para su desgracia, a la sombra de la popularidad de
Goethe y Schiller.

Respecto al titulo ya encontramos afios antes en Hamann una Metacritica sobre el purismo de la razon pura
(1784) que se refiere de igual modo a la obra de Kant. De aqui, Herder recoge ideas y continua desarrollando ciertas tesis,
recordemos que Hamann fue uno de los principales autores que influyeron en €l y con quien compartia el rechazo a las
teorias de Kant.

Podriamos decir al referirnos a la Critica de la razon pura, que tiene como objetivo tres cuestiones medulares, a
saber, la primera se refiere a en qué basa la validez el conocimiento cientifico donde podemos incluir la matematica, la fisica,
etc.; en segundo lugar, cudles son sus limitaciones y por qué no es posible la metafisica tradicional como ciencia; y
finalmente de qué manera se puede dar el verdadero conocimiento filosofico?”.

Frente a las obras de Kant, Herder defiende su postura de igual manera que el protestantismo se habia definido

frente al papismo dogmatico, por lo que en esta sutil contextualizacion historica, Kant jugaria el papel de Roma y Herder el

» Cfr. Obra Selecta. Prologo, traduccion y notas de Pedro Ribas. Madrid. Alfaguara, 1982. Introduccion p. XL.

* ). G. Herder: Eine Metakritik zur Kritik der reinen Vernunft. Werke Vol 8 Editado por M Bollach, M Deutschen Klassier Verlag 1997. pp.
303-64). G.Herder: Una metacritica de la <<Critica de la razon pura>> (Eine Metakritik zur Kritik der reinen Vernunft) En Obra Selecta.
Prélogo, traduccion y notas de Pedro Ribas. Madrid. Alfaguara, 1982, pp. 371-421.

*7 Para ese anélisis nos basamos, fundamentalmente, en la obra traducida por el profesor Ribas J. G. Herder: Obra Selecta. Que mencionamos
anteriormente. Particularmente la Metacritica se refiere a fragmentos tomados a su vez por Ribas de la Antologia de Erich Heintel. Queremos
agradecer al profesor Ribas que haya incluido en su edicion notas que nos explican a autores casi desconocidos, asi como las citas mencionadas
y paragrafos o frases tachadas por el propio Herder lo que hace que se comprenda mejor la lectura. A su vez, la toma de Suphan (33 volimenes)
y, para el original aleman utilizamos a Johann Gottfried Herder: Werke. Editado por M Bollach, M Deutschen Klassier Verlag 1997. Se
encuentra por salir esta obra del profesor Ribas en una nueva edicion a cargo de la Editorial Gredos.

JuLlo
2012



178

JuLlo
2012

El a priori lingtiistico de la razén | Adriana Rodriguez Barraza

de Lutero. Solo que aqui, la clave de la libertad de conciencia y de poder leer las escrituras personalmente, muestra una
critica general a la filosofia de Kant por no tener en cuenta el significativo y vertebral valor del lenguaje, ni tampoco el deseo
de afirmarlo en su contexto nacional®.

Por esta razdn, la primera serie de aclaraciones de esta Obra que intentamos comentar comienza criticando el
refinamiento excesivo de la lengua de una nacion porque “mutila el organo mds noble de multitud de jovenes, haciendo
extraviar su entendimiento mismo, cuyo dmbito nunca puede cerrarse a las especulaciones”.”

Metacritica quiere decir “critica de la critica” y parte de la imposibilidad que tenemos de juzgar desde la razén
del hombre una razén superior. No hay mas razén que la humana y aunque podamos aislarla mental y verbalmente nunca,
expone Herder, subsiste por si misma separada de otras facultades. Pero la critica mas acertada es la que el propio Herder
pone en tercer lugar: el alma humana piensa con palabras. Mediante el lenguaje no solo se exterioriza, sino que se
caracteriza a si misma y sus pensamientos. Uno de los fundamentos filoséficos lo recoge Herder de la teoria que Leibniz
tiene sobre el lenguaje como espejo del entendimiento humano, aqui la metafora del espejo quiere decir que el lenguaje es
una fuente de sus conceptos, un instrumento de su razon, no solo habitual sino imprescindible.

Herder avanza mas lejos al poner en claro que unica y exclusivamente podemos aprender a pensar a través del
lenguaje. La siguiente cita es contundente:

“Gran parte pues de los malentendidos, contradicciones y absurdos atribuidos a la razéon no se deberan
seguramente, a ella misma, sino al defectuoso instrumento del lenguaje o a su incorrecto uso como indica la misma palabra

<<contradicciones>>",

La noble critica de la razén pura, advierte Herder, no se deberia pensar que se rebaja, ni que la especulacion mas

2 66

. ra 31 ’ . ’ .
fina se convierta en gramatica” . Aqui se acusa que Kant no haya tenido en cuenta lo que ya conocian los griegos:” “que
expresaba con una misma palabra la razén y el lenguaje.

Nuestra lectura de la Metacritica, se centra por consiguiente, en la cuestion del lenguaje. Herder duda que la
filosofia pueda establecer una ciencia que determine los principios y la extension de los conocimientos a priori. Consecuente
con su forma de pensar, advertira:

“ . . . . .

ahora bien, dado que un mismo entendimiento humano constituye sus conceptos, es decir, los enlaza, separa e
indica de modo diferente en distintas lenguas; (...) se complica esa facil ciencia que determina la posibilidad, los principios y

la amplitud de todos los conocimientos a priori”.>

Hay juicios sintéticos a priori y constituyen un error en el uso del lenguaje. Herder llama a estas patologias de la

razon “metétesis”, que es el metaplasmo’> consistente en el cambio de lugar de los sonidos dentro de la palabra, atraidos o

* Desde sus primeros escritos Herder apunta la importancia de la lengua materna y su caracter nacional, en Sobre la literatura alemana reciente
de 1767 afirma que “quien escribe sobre la literatura de un pais, no debe dejar de la mano su lenguaje materno”. Cfr. J.G Herder: Werke, 1, p.
170

¥ 1.G Herder: Werke, 8, p. 305.

* J.G Herder: Werke, 8, p. 320.

3! Cfr. Fr. Nietzsche: El crepiisculo de los idolos. “Creo que no vamos a desembarazarnos de la idea de Dios porque aiin seguimos creyendo en
la gramatica”.

*2 1.G Herder: Werke, 8, p. 326.

* Son los cambios que pueden sufrir los vocablos en su estructura. Existen varios tipos como son: por aumento (protesis, epéntesis, paragoge), o



Adriana Rodriguez Barraza | El a priori lingliistico de la razén

repelidos unos por otros. Estos juicios se habrian introducido sintéticamente en el lenguaje y, como son juicios carentes de
fundamento, hay que retirarlos®*. Siguiendo esta linea argumentativa se pregunta “;es, por tanto, posible sanar, corregir o
llevar adelante la metafisica por medio de una estética trascendental, de una analitica trascendental, de una dialéctica
trascendental?” Y contesta que esto seria lo mismo que curar el mal con un mal mayor.

La terminologia usada por Herder nos lleva, utilizando el trabajo de R. Fourny™”, a hablar de una patologia de la
razon que habria que curar. El diagnostico es el siguiente: “que la razon haya extraviado y perdido en ambitos vacios por
trascenderse asi misma”*°. La filosofia critica, la filosofia trascendental, sdlo seria a juicio de Herder “un no-concepto”,
“una sintesis que va antes y es independiente de todo lo dado” en fin, “puros absurdos (...) de una razon previa a la
experiencia de la razon”; por lo que corremos el peligro de “sofisticar enteramente, desde el comienzo, el verdadero uso de
la razon”. La dialéctica trascendental reafirmaria el colmo de todos estos males, al convertirse en el puro arte de la polémica
y de la disputa dialéctica. No habria camino mas favorable ni mas medicina que el camino opuesto:

“El inico camino favorable es precisamente el opuesto. En efecto, en lugar de trascender, vuelva la razon al
origen de su obsesion, esto es, asi misma, con las preguntas: <<;Como llegaste a ti y a tus conceptos? ;{Coémo los has
expresado y empleado, encadenado y enlazado? ;A qué se debe el que les atribuyas certeza universal, necesaria?>>. Si la
razon prescinde de estas preguntas y se aisla de toda experiencia convendria que se aislara igualmente del lenguaje. En
efecto, si lo posee es sdlo gracias a la experiencia. Si cayera, en fin, tan de lleno en el reino de la ilusion, que atribuyera
universalidad y necesidad a sus juicios antes de toda experiencia por ser tales juicios “a priori” (conforme a un erréneo
empleo de esta expresion), es decir, por ser anteriores a toda experiencia e independientes de ella, entonces, existiria antes
que la razon, la cual debe ser posibilitada, justamente con la experiencia, gracias a ella, inventandola sintéticamente “a priori”
dificilmente puede hacerse un uso peor del lenguaje. A base de disfraces verbales se construye una suprarazén que
secciona toda filosofia y inicamente permite ficciones, ex nullis ad nulla , o un a priori que se crea asi mismo antes de

.. , . . . . 37
existir, separado de si y sin ninguna experiencia .

Insiste la Metacritica en la existencia concreta de los propios pensamientos, ideas y sistemas filosoficos cuyo
verdadero a priori seria el lenguaje utilizado por los hombres que piensan, pero estos hombres no son universales abstractos,
sino singulares concretos, que dependen de una existencia, de una lengua, de una nacién, en fin, de unas costumbres y
formas de ser determinadas que los hace estar unidos intimamente a su suelo-raiz.

De esta manera, Herder abre el horizonte de la hermenéutica y del multiculturalismo, por lo que entendemos que,
y a pesar del continuo zigzagueo de su obra, tenemos ante nosotros indudables hilos conductores de un pensamiento
renovador, vivificador de una razén completamente enajenada por el vacio de lo trascendental. El camino opuesto que se

abre al romanticismo y nacionalismo cultural es tomar seriamente el punto del que parte la razon, que de ninguna forma

por supresion (aféresis, sincopa, apdcope, elision), por transposicion de letras (metatesis), o por contraccion de dos de ellas (contraccion,
sinéresis). El metaplasmo se empleaba en la lengua poética; de lo contrario si se daba en la lengua corriente, se llamaba barbarismo. Hay una
segunda acepcion y asi el metaplasmo es el cambio de género, por ejemplo, en centinela, o puente, que son femeninos en la lengua antigua y
masculinos hoy; concretamente, se suele denominar también con la palabra metaplasmo al distinto género de una palabra en singular y en plural
(latin locus, masculino; neutro).

* 1.G Herder: Werke, 8, p. 342.

* _R. Fourny de Jorge: La sana razén humana y su génesis natural. Critica de Herder a la filosofia trascendental. N° 1 diciembre de 2002.

% J.G Herder: Werke, 8, p. 342.

7 1.G. Herder: Werke, 8, p. 343.

JuLlo
2012



JuLlo
2012

El a priori lingtiistico de la razén | Adriana Rodriguez Barraza

podemos aislarla del lenguaje porque forma parte integrante de nuestra propia experiencia.

Sélo el nombre Critica de la razon tiene un radio de accion trascendental que va mas alld de nuestra especie. Esto
recuerda la caracterizacion monadica del pensamiento herderiano cuado nos sefialaba las limitaciones a las que estaban
sometidas cada forma de ser o de existencia. Recordemos la definicion clasica de sustancia: “es lo que es en si mismo y no
necesita de nada para existir”, definicion que nadie como Leibniz reafirmaria metafisicamente mediante su nocion de
“monada”, la unidad que encierra en si misma todas sus caracteristicas sin posibilidad de que las demas ménadas intervengan
en esa dindmica interna. Por esto, si son el entendimiento y la razén las facultades que constituyen el distintivo de nuestra
especie, el grandilocuente titulo de Critica de la razon pura deberia cambiarse por uno mas aceptable y auténtico: “fisiologia
de las facultades cognoscitivas del hombre™®. La Critica de la razon seria un disfraz verbal que trasciende tanto el espacio
como el tiempo de la especie que lo esta pensando, como si ésta especie tuviera la facultad supra perfectiva de pensar y
expresar lo pensado desde la nada, o desde el mas alla inventado por la propia especie.

Para Herder, al contrario, todo nuestro ser, actuar y padecer, todo nuestro lenguaje estaria lleno de expresiones

relativas al espacio; pero no como una condicion trascendental, sino lingiiistica. Es interesante destacar los ejemplos del

2 [T 1)

propio Herder. Las palabras “delante”, “detras”, “a”, “en”, “junto a”, “encima”, “debajo”, tienen que ver con el discurso
entero, como con el mundo de los conceptos contenido en tal discurso. Llamando la atencion de los pequefios prefijos
alemanes como “er-, ent-, gen-, ab-, zu-“, que tanto dicen al entendimiento y que originariamente eran localizaciones o
designaciones del lugar en el espacio. Nuestra percepcion del espacio queda atado sin remedio al lenguaje, donde son estas
denominaciones las que “ordenan y examinan, por asi decirlo, las “percepciones del universo”. Percepcion y lenguaje es un
territorio fenomenoldgico descubierto por Herder como si de un pionero se tratara.

Respecto al “tiempo ™ ocurre lo mismo. “se aduerio de todo el conjunto lingiiistico”, de tal forma que lo rige todo
y ordena también “la secuencia de los pensamientos humanos”. Como todo actuar y padecer sucede en el tiempo, “se anadié
el tiempo a todos los verbos activos y pasivos (Verba). Al principio, escribe Herder, las diferencias eran escasas,
observandose de forma tosca las del pasado y futuro. Poco a poco se fueron introduciendo “distinciones mds finas” como
ocurri6 en la lengua griega y en ambas determinaciones temporales. Se afadieron determinaciones “locales y temporales” a
los verbos a través de particulas; asi mismo, se mezclaron adverbios y preposiciones en el discurso y, finalmente, “las
conjunciones encauzaron y guiaron toda su corriente conforme al tiempo”. En nota a pie de pagina del propio Herder, dice
que las palabras que en aleman sefalan, la semana, el dia y la hora, “significan genéticamente los conceptos aqui indicados”;
en otras lenguas se muestra lo mismo de manera distinta, pero siempre siguiendo “esa misma ley de un entendimiento que
forma conceptos”.

La metodologia de la Metacritica, como un camino distinto al de la razon pura y su trascendentalidad, queda
expresada con esta breve nota:

“Partiendo de los verbos y nombres y bajando hasta las particulas mas pequefias, se puede demostrar que todos
han sido formados desde objetos reales y sensibles, a saber desde los mas comunes y frecuentes. No se ha inventado ningin

. . L o o 39
lenguaje previo a la experiencia, a priori y prescindiendo de ellas”.

* 1.G Herder: Werke, 8, p. 343.
¥ 1.G Herder: Werke, 8, p. 359. Las primeras cursivas son nuestras.



Adriana Rodriguez Barraza | El a priori lingliistico de la razén

Resulta respecto al <<ser>>, que es el concepto basico de la razén y de su “copia” el lenguaje humano. No
podriamos pensar ninguna percepcion, como ningun concepto, ya sea en lo concerniente a la cosa o bien a su condicion al
tiempo o al lugar, ni al actuar o al padecer, sin que tengamos como fundamento un ser que mostramos o presuponemos. “El
ser enlaza todo juicio del entendimiento, sin el no puede pensarse ninguna regla de la razon (...)".

La influencia de Leibniz vuelve a aparecer, cuando Herder asevera que el ser se manifiesta a través de la “fuerza”,
porque de lo contrario no seria “nada”. La fuerza de si mismo, “venga de donde sea”, continia Herder, esta aki y perdura.
De ahi que “Existencia (Dasein) significa estar en su lugar, confirmarlo”. Mientras que “Esencia (Wesen) quiere decir
permanecer en su lugar, durar. Finalmente, “Verdadero (Wahr) es lo que perdura y responde a las esperanzas depositadas en
ello™*. Estas consideraciones con respecto al ser como fuerza que va de dentro hacia fuera resultando ser algo
completamente inherente, es lo que facilita la comprension de la metafora del lenguaje como espejo del mundo.

Asi, “pensar” quiere decir “hablar interiormente”’. Hablar, significa pensar en voz alta. Si realmente pienso un
objeto, ya estoy pensando en alguna de sus propiedades. Y si ponemos en conexion Ser, Fuerza y Lenguaje, como estan
dimensionados en Leibniz y en Herder, aceptamos la recreacion de nuestra alma por medio del pensamiento, ya que a través
del pensar es como el alma se va creando continuamente asi misma (unidad) a partir de la pluralidad.*!

Se puede ver la conexion entre Leibniz y Herder cuando Dios crea de forma substancial en la diferencia y
multiplicidad internas de modo que el movimiento o la dindmica histdrica tiene como ejemplo la fuerza activa (Kraft) de
cada sustancia, entendida como de cada pueblo o nacion. A su vez, la comprension de esta dinamica histdrica extraera los
diferentes rostros de cada fuerza vital como manifestacion cultural o lingiiistica propia e insustituible. Cada fuerza vital es la
expresion de una vida. Todo esto nos lleva al perspectivismo.

A su vez la nocion de moénada como unidad substancial, que en su famosa metafora "carece de ventanas", indica
para la metafisica una subjetividad dinamica del nuevo concepto de sujeto como agente tnico de su despliegue. Esta misma
tesis, aplicada al curso del movimiento de la historia, le proporciona a Herder, el fundamento tedrico para la ilustracién
universalista y cosmopolita que desprecia todo prejuicio, revalorizar lo nacional y lo propio como agente historico, que
hunde su potencial dindmico cultural en sus propias raices.

En la nota nimero cuatro que hace el traductor, el profesor Pedro Ribas, nos rescata un texto que Herder habria
tachado y que es importante para nuestro analisis:

“De ahi que la utilidad de esta ciencia resida, las mas de las veces, en las acepciones, convirtiéndose la metafisica,
por consiguiente, una filosofia del lenguaje humano. jQué campo mas grande! jCuanto queda en el aun por observar,
ordenar, sembrar y cosechar! Después de la matematica, no hay otra filosofia que ilustre tanto el entendimiento que
determine tanto los conceptos. Esta filosofia es la verdadera critica de la razén pura y de la fantasia; solo ella contiene en si

. . .. 42
los criterios de los sentidos del entendimiento”.

Nos preguntamos: ;Por qué seria tan instructivo que comparasemos la designacion, la sustantivizacion, en las

lenguas de diversos pueblos? Porque tal comparacion nos mostraria la variedad de caracteres de sus diversos inventores, y al

* 1.G Herder: Werke, 8, pp. 364-365.
' 1.G Herder: Werke, 8, MV p. 365.
#2P. Ribas: o.c. p. 458. N del T No. 4. En el escrito original se encontraba tachado en Herder: Werke, 8, p. 326.

JuLlo
2012



El a priori lingtiistico de la razén | Adriana Rodriguez Barraza

mismo tiempo la pluralidad de aspectos que podemos observar en las cosas y, por lo tanto, “la circunstancia de la
denominacion misma” .

Estas propiedades reflejadas en la lengua no siempre seran las mas esenciales, dado que los motivos de su
designacion dependeran de “las circunstancia de la existencia”. A pesar de todo no se perderia el caracter esencial de la
lengua en tanto “expresion del entendimiento, ya que ninguna caracterizacion humana designa de forma esencial y
completa”. La Metacritica entiende que el significado genuino de las palabras se constituiria, en todo caso, como una barrera
contra su propio abuso. De tal modo que “el lenguaje es y sigue siendo el libro-depésito del entendimiento humano ™. El
lenguaje es el mapa del mundo y nosotros, seres pensantes y hablantes, somos parte de €l. Por esta razon, considera Herder,
que la mayor parte del lenguaje del entendimiento llega también a ser un indice del actuar y del padecer. Los verbos activos
y pasivos son las “ruedas motrices del habla humana”. Es mas, los principales sustantivos se forman a partir de ellos. Por lo
tanto, del actuar y del padecer, llegandose a la conclusion, advertida anteriormente en esa filosofia del lenguaje humano, de
que en la configuracion de las palabras de accion y pasion mediante “género, modo, persona y tiempo, se contiene un tesoro
de denominaciones del entendimiento expresivo”. A esta Ultima razén se debe que en todas las lenguas los verbos son,
precisamente, los que mas han sufrido transformaciones a lo largo del tiempo. “Han sido perfeccionados de la forma mds
variada, ya que la lectura y el padecer constituyen toda la naturaleza, toda la vida, y, en consecuencia, la vida del hombre”.
Unidad-multiplicidad. Es importante recordar esta tension para recalcar que para Isaiah Berlin el nacionalismo de Herder no
pasa de ser un nacionalismo cultural que, sefialando las caracteristicas propias y singulares de una determinada lengua, como
la lengua en la que hablan Kant y su critico Herder, nos indica al mismo tiempo la pluralidad y singularidad y necesidad de
otras lenguas.

Respecto al andlisis de las palabras activas y pasivas, Herder afirma que a pesar de su cantidad tan grande, “se
reducen a unas pocas clases principales”. Unas indicaran un movimiento hacia nosotros o desde nosotros, bien de subida o
de bajada, ya lenta o veloz, brusca o suave. Estan designando su efecto sobre nosotros o que parte de nosotros, con amor o
sufrimiento, con simpatia o alejamiento. “Hay una profunda intimidad en este aspecto del lenguaje, siendo expresada a su
manera por cada lengua”.**

El lenguaje refleja la unidad-multiplicidad cuando observamos el comportamiento lingiiistico tan singular a la
hora de designar el “devenir” de las cosas. Seguimos el ejemplo que nos da nuestro autor. El que algo exista posibilita una
contemplacion tranquila, pero el que algo nazca, el que una cosa surja de otra, constituye la gran maravilla diaria e
instantanea de la naturaleza: “la expresion lingiiistica resulta aqui, claro estd, recortada y rapida, (...) también en el campo
de la expresion de la fuerza se muestra por doquier el mismo genio humano que no pudo avanzar sino reconociendo la
causa en los efectos e imprimiendo sobre ella su distintivo, es decir un nombre”.

Para Herder, uno de los méas grandes méritos de Leibniz consisti6 en haber introducido lo infinito en el campo de
la metafisica, lo que significa que se habria podido introducir lo infinito en las facultades mismas del alma. De nuevo
encontramos el hilo pensamiento y lenguaje, ser y lenguaje, fuerza y lenguaje. El universo no es un todo acabado, “sino que
avanza hacia /o ilimitado”. Estamos de acuerdo con Herder cuando afirma que “Nunca le intereso al hombre un universo

absoluto y terminado”. Para Herder el acto del entendimiento, como para Leibniz, consiste en “el reconocimiento de la

2012  J.G Herder: Werke, 8, p. 404.

* 1.G. Herder: Werke, 8, p. 407.



Adriana Rodriguez Barraza | El a priori lingliistico de la razén

unidad dentro de la multiplicidad’™ . Si 1a ontologia es la base de todo, lo es en la medida en que todos tienen necesidad de
su lenguaje, aunque aqui se refiera nuestro autor a la filosofia del lenguaje universal del entendimiento. Atendiendo a su
naturaleza, la ontologia ya no puede ser otra cosa “que la mas pura Filosofia del lenguaje del entendimiento y la razén™.*®
Por lo tanto, la relacion entre Ontologia y Lenguaje seria una consecuencia del analisis metacritico de Herder del binomio
unidad-multiplicidad.

En el lenguaje humano también se adelanta lo universal a lo particular, “a pesar de que aquel solo fue conocido a
través de éste”. Como fue posible ver la unidad dentro de la multiplicidad no fue debido ni a la prisa ni a la evocacion, sino
al entendimiento mismo y a su forma de designar. “A! designar se incluia lo particular en lo universal, la parte en el todo.
Solo de esta manera se formo el lenguaje humano” 'y esto no obedece Unicamente a la necesidad que tenemos de crearnos,
dentro del enorme e inmenso universo, un mundo que nos perteneciera en cuanto horizonte humano (son palabras del propio
Herder), “sino porque ese acto era la sustancia misma del entendimiento reconocedor”. El universo se refleja en nuestro
entendimiento y lo hace a través del lenguaje. Un entendimiento reconocedor quiere decir que “no puede hacer otra cosa

. . . . . 39 47
que encontrar dentro de lo universal lo particular y dentro de lo particular lo universal, para unir ambos”.

En la tematica de las palabras como “alma”, “espiritu”, “persona”, “sustancia”, “materia”, etc., la Metacritica se
hace mas tajante. Ahi nos sefiala Herder que todo lenguaje, sobre todo el lenguaje metafisico recibido de los escolasticos, se
encuentra lleno de palabras repletas, a su vez, de conceptos indeterminados y toscos. El alumno las debe aprender de
memoria, por lo que se acostumbra a ellas empleandolas de forma automatica. “En la mayoria de los casos, cada nuevo
fundador de una secta ha inventado gran numero de tales palabras oscuras. jCuantas ha inventado, por ejemplo, la
<<filosofia critica>>!". Por eso si quisiéramos guardar la razoén verdadera “de la dialéctica ilusion trascendental” seria
necesario limpiar el lenguaje con el que se presenta mediante “la aguja mds cortante”.*®

Es importante para nosotros, entender que el lenguaje es el instrumento de la razén; pero no como una
herramienta intercambiable por otra, sino del propio reconocimiento creador del entendimiento ante la increible e
inconmensurable e infinita variedad del universo. A nuestro entender, la genialidad de Herder, esta vez, consiste en haber
relacionado el radio de accion de la fuerza de cada ménada con la creatividad artistica de cada lengua. Si Kant alumbro6 el
denominado “giro copernicano” correspondiente a que el universo solamente puede responder bajo el interrogante fisico-
matematico, por su parte, Herder ha alumbrado el denominado “giro lingiiistico”. Porque es cierto, que a pesar del gran
obstaculo que ofrece el lenguaje, cuando intenta hacer que la filosofia entre por el seguro camino de la ciencia, y el limite
lingiiistico esté a punto de engafiar a nuestra razéon como parte de la dinamica de la filosofia que construye sus propios
conceptos mediante palabras indeterminadas y cambiables.

A pesar de ello, la filosofia también habria avanzado, aunque no por cuestiones copernicanas, sino logrando

conocerse asi misma a través del lenguaje.

“;Como? Logrando, al igual que las matematicas, un nuevo calculo, los idiomas nacionales. Mientras se empleo

* 1.G Herder: Werke, 8, p. 406.
* J.G. Herder: Werke, 8, p. 412.
*71.G. Herder: Werke, 8, p. 509.
* 1.G Herder: Werke, 8, p.521.

JuLlo
2012



JuLlo
2012

El a priori lingtiistico de la razén | Adriana Rodriguez Barraza

en la filosofia una lengua greco latina que ni Aristoteles ni Ciceron hubiesen querido entender, se siguieron arrastrando las
viejas baratijas de las abstracciones mal entendidas y forzando al espiritu dentro de esas formas verbales decrépitas. Pero, tan
pronto como alguien se atrevid a pensar en su propia lengua, el entendimiento sano no se dejo dominar; desecho las

N . 49
envolturas de palabras extraias reconociendo sus conceptos dentro de su lengua”.

Consideramos que esto representa una critica a la modernidad; y a su vez, nos preguntamos /no se aleja Herder
tanto del binomio euclidiano Descartes-Leibniz como del binomio mecanicista Newton-Kant, al considerar que el uso
exclusivo y sistematico de la metodologia filosofico-matematica es la “forma exterior” con la que la filosofia se habria
relacionado hasta ese momento?

«Yo tuve la dicha de conocer a un filésofo, que fue mi maestro. En los afios mas florecientes de

su vida tenia la jovialidad de un mancebo y creo que siempre la tuvo hasta en su edad madura. Su ancha frente,
que indicaba la fuerza del pensamiento, era morada de permanente jovialidad; salia de sus labios la palabra mas abundante en
pensamientos; disponia a su antojo del chiste, del humor y de la broma, de suerte que sus lecciones, a la par que cientificas,
eran el entretenimiento mas agradable. Con el mismo interés examinaba a Leibniz, Wolf, Baumgarten, Crusius, Hume,
estudiaba las leyes de Newton, de Kepler y otros fisicos; daba entrada a los escritos de Rousseau, Emilio y la Eloisa, que
entonces acababan de publicarse, asi como también a cuantos descubrimientos cientificos ocurrian, viniendo a parar siempre
en el conocimiento imparcial de la naturaleza y en el valor moral del hombre. La historia de la humanidad, de los pueblos, de
la naturaleza, de las ciencias naturales y la experiencia eran siempre las fuentes de que se valia para dar animacion a sus
explicaciones: nada digno de ser sabido le era indiferente; buscando siempre la verdad y su propagacion, no conocia cébalas,
ni sectas, ni prejuicios. Animaba y hasta obligaba a sus oyentes a pensar por propia cuenta. Ignoraba lo que era el
despotismo. Ese hombre, que con el mayor respeto, que con el mas vivo agradecimiento nombro, es Immanuel Kant: tengo

ante mis ojos su agradable imagen.» Cft. Herder's, Werke Philosophie und Geschichte, bd. XIV.

<<De mis afios juveniles recuerdo con gratitud y alegria el conocimiento y las clases de un filésofo que era para
mi el auténtico maestro de humanidad. Entonces, en la plenitud de sus afios, poseia la feliz agilidad de un adolescente,
agilidad que creo le acompaiara hasta su més avanzada edad. Su frente abierta, hecha para el pensamiento, era el asiento de
la amenidad, y de su boca locuaz fluia el discurso mas agradable y mas denso de pensamientos. La broma, el ingenio, el buen
humor, se hallan, a su disposicion, en el momento oportuno, de forma que si alguien reia, el permanecia serio. Su exposicion
publica era como un trato conversacional. Hablaba sobre su autor, pensando por si mismo, a menudo yendo mas alla de él.
Pero, durante los tres afios en los que le oi a diario y acerca de todas las ciencias filosoficas, nunca adverti en €l el menor
grado de arrogancia.(...) Oi de el sus juicios sobre Leibniz, Newton, Wolff, Crusius, Baumgarten, Helvetius, Hume, Rosseau,
algunos de los cuales eran escritores recientes; observé el uso que hacia de ellos y no encontré en él sino un noble celo por la
verdad, el més bello entusiasmo por los descubrimientos importantes para el bien de la humanidad, la mas desinteresada
emulacion de todo lo grande y bueno. No sabia de cébalas, y el espiritu de partido o de secta le era completamente extrafio; el

ganar discipulos o el dar incluso su nombre a algin grupo de seguidores no era la corona a la que aspiraba. Su filosofia

¥ 1.G Herder: Werke, 8, p. 586.



Adriana Rodriguez Barraza | El a priori lingliistico de la razén

despertaba el pensamiento propio, y no puedo imaginarme nada mas exquisito y eficaz, a este respecto, que su exposicion:
sus pensamientos parecian manar de él al instante; habia de seguir pensando con el; el dictar, adoctrinar y dogmatizar, le eran
desconocidos. La historia natural, la teoria de la naturaleza, la historia humana y la de los pueblos, las matematicas y la
experiencia, eran las fuentes preferidas de su saber humano, de las que extraia, a partir de las que vivificaba todo. A ellas
remitia. Su alma vivia en la sociedad, y todavia recuerdo las amables palabras que me dijo sobre ello al despedirme. Ese
hombre, amigo mio, se llamaba Immanuel Kant; tal es su imagen delante de mi>>". Citado por Ribas pp. XXXVII-
XXXVIIIL Tomado de Brefe zur Beforderung der Humanitdt, Berlin y Ueimar, Aufbau Verlag, 1971 (2vols.), Vol 2 pp. 350-
35

JuLlo
2012






Rodolfo Lépez Isern | La imaginacion no es un estado: es la existencia humana en si misma

“La imaginacion no es un estado: es la existencia humana en si misma”

Rodolfo Lopez Isern

Catedratico de Filosofia de Bachillerato en el IES «La Serna», de Fuenlabrada (Madrid)

Resumen

El objetivo de este ensayo es comparar la concepcién opuesta que
la literatura y algunas creaciones del arte romantico tuvieron
sobre algunos temas centrales del pensamiento ilustrado: el
concepto de razdn, la experiencia religiosa, el significado de la
ciencia y la naturaleza.

En cada apartado, por evidentes razones de espacio, dedico una
breve introduccién al tema ilustrado y después presento, desde el
ambito de la estética, la correspondiente tesis romantica. En cada
caso, muestro la inversion de las ideas y los valores ilustrados
mediante la reflexién sobre varios géneros, a saber, el cuento de
terror, la pintura, la musica e incluso la fotografia.

Abstract

The aim of this paper is to compare the opposite view that
literature and some creations of romantic art had on some central
themes of Enlightenment thought: the concept of reason, religious
experience, the meaning of science and nature.
In each section, for obvious reasons of space, I spend a brief
introduction and then presents illustrated from the field of
aesthetics, for romantic thesis. In each case, show the investment
of ideas and values illustrated by reflecting on various genres,
namely, the horror story, painting, music and even photography.







Rodolfo Lépez Isern | La imaginacion no es un estado: es la existencia humana en si misma

“La imaginacion no es un estado: es la existencia humana en si misma”

Rodolfo Lopez Isern
Catedratico de Filosofia de Bachillerato en el IES «La Serna», de Fuenlabrada (Madrid)

No resulta aceptable que solo se pueda reflexionar dentro de un enjambre de conceptos rigurosamente articulados, sometidos
a un orden intelectual plomizo, una especie de sistema menor, mientras que las ideas fragmentarias son rechazadas como
secuela marginal, divagacion diletante o mero esteticismo.

En este breve articulo no trato de caer en una version renovada, pero acuatica (como un mal cocido madrilefio) de un
perspectivismo aligerado de carnes y, en el fondo, insustancial. Trato, ante todo, de reivindicar ese género a veces maltratado
y desacreditado por algunos sectores, demasiado serios, de la comunidad filosofica, que es el ensayo creador. Nada mejor
que las palabras de Adorno' para expresar mi punto de partida:

Ni siquiera en el modo de presentacion puede actuar el ensayo como si hubiera deducido el objeto y no quedara nada mas
que decir. A su forma le es inmanente su propia relativizacion: tiene que estructurarse como si pudiera interrumpirse en
cualquier momento. Piensa en fragmentos lo mismo que la realidad es fragmentaria, y encuentra su unidad a través de los
fragmentos, no pegandolos. La armonia del orden logico engaiia sobre la esencia antagonica de aquello a que se la
impuesto. La discontinuidad es esencial al ensayo, su asunto siempre es un conflicto detenido. Mientras armoniza los
conceptos entre si gracias al paralelogramo de fuerzas de las cosas, retrocede con espanto ante el superconcepto al que
habria que subordinarlos a todos, lo que este meramente finge conseguir, su método sabe que es irresoluble, y sin embargo

trata de conseguirlo...

El objetivo de este ensayo es presentar la concepcion radicalmente opuesta que la literatura y algunas creaciones del arte
romantico sostuvieron de tres problemas centrales del pensamiento ilustrado, a saber, el concepto de razon, la vision de la
ciencia y la naturaleza, y la experiencia religiosa.

En cada apartado, por evidentes razones de espacio, dedico una somera introduccion (acaso excesivamente académica) al
tema ilustrado, de sobra conocido por el lector, y aprovecho la ocasion después para desarrollar a mi manera la
correspondiente tesis romantica. En cada caso, expongo la inversion de las ideas y los valores ilustrados mediante el uso
reflexivo de varios géneros, a saber, el cuento de terror, la pintura, la musica e incluso la fotografia (todavia en sus albores).
No se trata, en ningun caso, de una fugaz aproximacioén a la historia de las ideas, sino de una reflexién puntual y
fragmentaria, hecha a golpes de martillo, desde el ambito de la estética. Y, antes que otra cosa, es una invitacion urgente a
desatender lo que “de peso” el lector tenga entre manos y compartir sin demora los intensos placeres que tales creaciones

pueden depararle (en el sentido preciso que diera Epicuro a esta norma de accion).

1 Th. W. Adorno, Notas sobre literatura. Obra Completa 11, (El ensayo como forma). 2003, Madrid, Akal. Traduccién de Alfredo
Brotons Mufioz, pag. 26

JuLlo
2012



JuLlo
2012

La imaginacién no es un estado: es la existencia humana en si misma | Rodolfo Lopez Isem

El Romanticismo, empefiado en la creaciéon de “un nuevo estilo de pensamiento”, reivindicara la posibilidad de un
conocimiento irracional de la realidad basado en el sentimiento y la intuicion (Rousseau, Fichte), la exposicion de lo concreto
(Hegel), la endopatia o comprension de los motivos y fines de la accion (Herder) o las limitaciones del conocimiento
cientifico para captar la verdad del mundo (Nietzsche).

El pensamiento romantico contrapondra, asimismo, la razén y la vida como dimensiones irreconciliables. Como
consecuencia de esto, a mediados del siglo XIX surgieron en Europa algunas corrientes filosoficas contrarias al espiritu
ilustrado, entre otras el vitalismo. El significado del término, sin mas matices, resulta excesivamente ambiguo y abarcador.
Fue una corriente de pensamiento (incluso una moda intelectual) tan celebrada en su época que practicamente todas las
manifestaciones de la cultura europea recibieron de un modo u otro la denominacion de vitalistas: la filosofia, la biologia, la
literatura, la historia, la psicologia... Estas variantes ideoldgicas coinciden en la consideracion del mundo de la vida
(Iebenswelt) como un &mbito de realidad autébnomo e irreductible.

El vitalismo filoséfico se enfrentd a las escuelas positivistas, mecanicistas y, en general, naturalistas del momento que
pretendian explicar la vida en términos rigidamente cientificos. La metafisica de la vida exploro las posibilidades del nuevo
concepto a través de distintas manifestaciones culturales, como los géneros literarios, la historia, el sistema, la musica o las
artes plasticas.

La exposicion romantica del concepto de vida estd plenamente realizada en el pensamiento del primer Nietzsche. Los
arquetipos de dionisiaco (simbolo de la vida) y apolineo (simbolo de la razén) son los ejemplos mas evidentes de esta nueva
interpretacion. Las grandes ideas apolineas tienen para Nietzsche la funcion de fijar y detener el movimiento real de la vida
(la pluralidad, el azar, la dispersion, la diferencia, el caracter fragmentario de lo real, el devenir amoral e inocente o el eterno
retorno), asi como proteger al sujeto del sentido tragico de la vida (el riesgo, la pérdida, la disolucion, el dolor césmico, la
voluntad de poder) mediante el adormecimiento, la insensibilizacion y la construccion de mundos ficticios.

Para Nietzsche? , solo el artista tragico, el individuo creador de valores, tiene la osadia de contemplar la vida sin temblor, el
instinto de no renunciar al arbol de la ciencia, la fortaleza de asomarse, como Empédocles, a la sima ardiente del volcan y
trasmutar su vision sobrecogida en amor al destino (amor fati): en no querer nada distinto de lo que es, ni en el futuro ni en el
pasado, ni por toda la eternidad.

El arte dionisiaco, en cambio, descansa en el juego con la embriaguez, con el éxtasis. Dos poderes sobre todo son los que al
ingenuo hombre natural lo elevan hasta el olvido de si que es propio de la embriaguez, el instinto primaveral y la bebida
narcotica. Sus efectos estan simbolizados en la figura de Dioniso. En ambos estados el principium individuationis queda roto,
lo subjetivo desaparece totalmente ante la eruptiva violencia de lo general-humano, mas aun, de lo universal-natural. Las
fiestas de Dioniso, no solo establecen un pacto entre los hombres, también reconcilian al ser humano con la naturaleza. De
manera espontanea ofrece la tierra sus dones, pacificamente se acercan los animales mas salvajes: panteras y tigres arrastran
el carro, adornado con flores, de Dioniso. Todas las delimitaciones de casta que la necesidad y la arbitrariedad han
establecido entre los seres humanos desaparecen: el esclavo es hombre libre, el noble y el de humilde cuna se unen para
formar los mismos coros baquicos. En muchedumbres cada vez mayores va rodando de un lugar a otro el evangelio de la

“armonia de los mundos”: cantando y bailando manifiéstase el ser humano como miembro de una comunidad superior, mas

2 Friedrich Nietzsche, El/ nacimiento de la tragedia o Grecia y el pesimismo, Madrid, 1973, El Libro de Bolsillo, Alianza Editorial.
Introduccién, traduccién y notas de Andrés Sanchez Pascual, pag. 232.



Rodolfo Lépez Isern | La imaginacion no es un estado: es la existencia humana en si misma

ideal: ha desaprendido a andar y hablar. Mas atn: se siente magicamente transformado, y en realidad se ha convertido en otra

cosa. Al igual que los animales hablan y la tierra da leche y miel, también en el resuena algo sobrenatural.

La metafisica de la vida tuvo una especial repercusion en la dpera romantica, cuyo representante mas genuino es Richard
Wagner® (1813-1883).
El personaje que da nombre a su obra Tannhduser y el torneo de cantores de Wartburg, estrenada en Paris en 1861, presenta,

en palabras del autor, “a un artista sediento de vida hasta lo mas profundo de su corazén”.

Las escenas [ y II del primer acto se sitiian en la gruta del Venusberg, la morada de la diosa, donde se suceden las delirantes
bacanales mientras suenan los motivos arrebatadores de la obertura. Un ardiente cuadro de desenfreno en el que un cortejo de
bacantes invita a los placeres sensuales a un séquito de ninfas, faunos, jévenes, gracias y cupidos. En Venusberg permanece
desde hace tiempo el noble Tannhduser, embriagado por el dulce yugo del amor, retenido por el hechizo irresistible de la més
bella de las diosas. .. Favorito de la vida, el poeta y trovador canta agradecido las estrofas del himno a su inmortal amante, en
las que finalmente se vislumbra el funesto destino de Tannh&user, la maldicion divina, el pecado original al que ningin
hombre puede escapar: el ansia de dolor, la afioranza de finitud, la voluntad de afliccion para la que no existe consuelo; al fin,

la traicion a la diosa y el transito de su existencia hacia la ortodoxia cristiana.

jQué suenen tus alabanzas! jLoado sea el milagro
de tu poder que me hizo dichoso!

jMi cancion se eleva jubilosa

por el dulce placer que tu favor me otorga!

Mi corazon ansiaba la alegria, jay!,

mis sentidos deseaban el gozo mas espléndido;

lo que en otros tiempos se concedia solo a los dioses
me lo diste graciosamente a mi, que soy mortal.
Pero jay!, mortal sigo siendo,

Y tu amor me resulta excesivo;

Aungque un dios pueda gozarte sin pausa,

yo soy mortal y estoy sometido al cambio,

no solo el placer me llena el corazon

sino que mientras gozo suspiro por el dolor.

He de huir de tu reino,

joh reina, diosa, dejame partir!

El talento poético de Tannh&user, que le permiti6 traspasar los umbrales del templo de la vida, se desvanece abrumado por
los ropajes sombrios de la teologia (expresado en el triunfo del amor sacro sobe el amor profano) y le lleva a la negacion de
si mismo y de la verdad dionisiaca del arte”.

La verdadera naturaleza de este cambio de rumbo se percibe al comparar el Tannhduser de Wagner con una de sus fuentes
principales, el poema que Heinrich Heine habia publicado en Espiritus elementales en 1837. En esta ironica version de la

leyenda, Heine presenta a un Tannhéuser que pasa felizmente siete afios en el Venusberg hasta que siente un anhelo de

3 WAGNER, TANNHAUSER, BAYREUTHER FESTPIELE, GIUSEPPE SINOPOLI. 2DVD, 2006, EUROARTS MUSIC.
4 ROSA Sala Rose, Tannhauser y el arte, Teatro Real, Opera, Patronato de la Fundacién Teatro Real. Pag. 94

JuLlo
2012



JuLlo
2012

La imaginacién no es un estado: es la existencia humana en si misma | Rodolfo Lopez Isem

“lagrimas y espinas” (un aspecto fundamental que Wagner retomaria con el “ansia de dolor” de su personaje). En la version
de Heine, cuando Tannh&user acude a Roma, le describe al Papa los placeres experimentados en compaiiia de la dulce Venus
y, como en la version operistica, el Papa le condena para toda la eternidad; sin embargo, Heine permite que Tannhduser
regrese tranquilamente a los brazos de Venus, quien lo recibe con una sopa caliente mientras él le envia los saludos del
pontifice y le cuenta las aventuras que ha tenido en su largo viaje. La opcion de Heine es clara: su Tannhduser no necesita
redencion alguna. El conflicto entre el universo pagano de Venus y el cristiano de Roma se resuelve sin mayores conflictos a
favor del primero, en una perspectiva muy propia del vitalismo caracteristico de la Joven Alemania.

La exacerbacion de la idea romantica de la vida como plenitud dionisiaca y abismo insondable tiene su expresion magistral
en el relato de Arthur Machen® (1863-1947) El polvo blanco (Vinum Sabbati).

Este cuento inimitable, tallado en roca volcénica, es una perfecta traslacion literaria del concepto romantico de vida. Machen,
escritor galés de perfil eclectico, es el creador de un relato de terror renovado, con elementos naturalistas (el llamado terror a
pleno sol o la naturaleza como ambito de teofanias), misterios paganos cuyos ecos resuenan en ciertas tradiciones olvidadas
(el dios Pan, ondinas, faunos y satiros obscenos) y estilemas procedentes de la novela gotica (experiencias misticas, ominosas
mansiones y fantasmas justicieros).

La narracion se sittia en Londres. El centro del relato es un aventajado joven Francis Leicester, graduado en leyes. Se trata de
un individuo cuya existencia resulta indiferente a todo lo que llamamos disipacion; tras terminar su licenciatura decide
aislarse como un ermitafio en la casa paterna, junto a su hermana, para completar su formacion y convertirse en un estimado
jurista (el derecho es todo un simbolo de la razon escrita, del orden social, de lo justo y de lo injusto). Pero el sobreesfuerzo
del estudio, el encierro persistente y la vida sedentaria acaban por minar su salud. La hermana advierte el cambio y decide
consultar al médico de familia, el doctor Haberden, quien receta al agotado Francis un especifico que preparara por
casualidad el famulo de una vieja farmacia. A partir de ese momento el joven mejora a 0jos vistas, sus sintomas desaparecen
y su estilo de vida cambia por completo: sale al atardecer y vuelve puntualmente al alba. Tal y como le comenta a su
hermana...creo que daré una vuelta; parece que tendremos una noche agradable. Mira el resplandor del crepusculo. Es
como si se estuviera incendiando una gran ciudad y, alla abajo, entre las casas en sombras, diluviara sangre.

Una de las confidencias insoportables que hace a su hermana es que ha reconocido en la ciudad a un compaiiero de carrera,
un tal Oxford, que le ha mostrado, noche tras noche, los senderos sin transito de una felicidad que no conoce limites ni
condiciones. ..

Sin embargo, el exceso de una dicha prohibida (acaso la tinica pensable) no conducira a Francis a las estancias luminosas de
la sabiduria, sino a las sombras oscuras de la corrupcion. Aparecen los primeros estigmas del mal en forma de manchas
negras en las manos; después se trastorna su mirada en un destello maligno y, finalmente, pierde su identidad y se transforma
en alguien (;algo?) imposible de definir. A partir de esa fase sin retorno en el ocaso de su perdicion, Francis o quienquiera
que sea se refugia en su estancia para no ser nunca visto, oido, olido ni tocado.

La investigacion del médico, la hermana, el farmacéutico y un quimico, amigo del doctor, revela que por un azar irrepetible

del tiempo, que todo lo confunde, los polvos inocuos que se utilizaron en la receta, contenidos en un frasco perdido en los

5 Arthur Machen, E/ gran Dios Pan y otros relatos de terror. Madrid 2004, Valdemar (El club Diégenes), Traducciéon de Juan
Antonio Molina Foix.



Rodolfo Lépez Isern | La imaginacion no es un estado: es la existencia humana en si misma

anaqueles de la farmacia, se transmutaron por causas incomprensibles en el llamado Vinum Sabbati o vino del aquelarre con
el cual se preparaba la pocima fantastica que bebian las brujas antes de iniciar sus ritos execrables. ..

Todo aquel que lo habia bebido encontraba a su lado a un compaiiero, una figura seductora de atractivo ultraterreno, que le
llamaba a aparte para compartir goces mas exquisitos, mas sutiles que el estremecimiento de cualquier suefio, y asi consumar
e matrimonio del aquelarre. Es dificil escribir sobre estas cosas, sobre todo porque esa figura que atraia con sus encantos no
era una alucinacion, sino por espantoso que resulte decirlo, el propio hombre. Mediante el poder de aquel vino del aquelarre,
unos cuantos granos de polvo blanco en un vaso de agua, el tabernaculo de la vida se partia en pedazos y la trinidad humana
se disolvia, y la serpiente que nunca muere, que duerme en el interior de cada uno de nosotros, se hacia intangible, se
exteriorizaba, revestida de un envoltorio carnal. Y luego, a media noche, se repetia y volvia a presentar la caida original, y se
representaba de nuevo el acto atroz encubierto tras el mito Del Arbol del Conocimiento del Bien y del Mal. Tales eran las

nuptiae sabbati.

El final del joven es atroz. La vision fugaz de su rostro, que se vislumbra de perfil en la ventana del piso superior donde
mora, lleva a su hermana a los limites de la desesperacion. Al final, el engendro maligno se convierte en una masa viscosa en
la que se adivinan unos ojos llameantes, una criatura del infierno que se desploma sin vida terrena, golpeado por la azada
benevolente del doctor, entre negros y humeantes borbotones

El final del joven es atroz. La vision fugaz de su rostro, que se vislumbra de perfil en la ventana del piso superior donde
habita, lleva a su hermana a los mismos limites de la desesperacion. Al final, el engendro maligno se transforma en una masa

viscosa, en la que se adivinan unos ojos llameantes, que se desploma sin vida terrena entre borbotones. ..

-
-
e

b

Las primeras fotografias fueron hechas en 1827 por el cientifico francés Nicéphore Niépce. Unos afios después el pintor

francés Louis Jacques Mandé Daguerre realizo fotografias en planchas recubiertas con una capa sensible a la luz de yoduro Lo

2012



JuLlo
2012

La imaginacién no es un estado: es la existencia humana en si misma | Rodolfo Lopez Isem

de plata: el daguerrotipo. En 1861, el fisico britdnico James Clerk Maxwell logr6 con éxito la primera fotografia en color.
Pero la fijacion permanente, resistente y flexible de la imagen se logr6 en 1869 con la invencion del celuloide. Hacia fines del
siglo XIX los materiales fotograficos fueron fabricados a escala comercial y la fotografia fue incluida como un nuevo género
en la division general de las artes.

La excelente fotografia del artista japonés A. K. Kimbei, Gheisas, c. 1885, es un ejemplo notable de esa armonia de los
contrarios que constituye en ocasiones la esencia del arte. La composicion refleja admirablemente la copertenencia entre el
elemento apolineo y dionisiaco, en gran medida por lo acertado de la eleccion tematica.

En primer lugar, la legendaria figura del la gheisa y su forma de vida, muy superior al de la prostituta occidental. De hecho,
las gheisas en la actualidad practicamente han desaparecido. En su momento, eran profesionales del entretenimiento, estaban
destinadas a satisfacer los refinados deseos de las clases mas altas; recibian una esmerada educacion tanto en su lenguaje
como en el modo de vida de la alta sociedad japonesa y disponian para complacer a sus clientes de un amplio repertorio de
destrezas, como la musica, la danza o la narracion. Las relaciones sexuales no eran el objetivo prioritario de su actividad,
aunque, por supuesto, no eran descartables. La gheisa representa, en resumen, la unidad oriental entre la espiritualidad del
alma y la belleza del cuerpo.

La fotografia de Kimbey es una composicion vertical, sin que tal puesta en escena refleje ninguna jerarquia. Cuatro atractivas
jovenes muestran sus encantos tras despojarse de la mitad de su elaborado atuendo. Se encuentran, sin duda, en el salon
principal de la casa que comparten y donde reciben a sus exigentes compafieros. A pesar del intenso clima erdtico que
trasmite el cuadro, la fotografia recuerda formalmente un retrato convencional de familia e incluso a un grupo de altos cargos
politicos posando para la prensa. Las tres gheisas forman una perfecta simetria cuyo eje son los pechos de la que esta en el
centro. La cuarta rompe con los efectos excesivos de la armonia y evita asi los efectos demoledores de un orden insustancial.
Por lo demas, cada uno de los rostros orientales refleja una personalidad tnica que invita a sofiar placidamente con la

promesa inagotable de un mundo de delicias. ..

La racionalizacion de la experiencia religiosa por el pensamiento ilustrado conducira, como es sabido, a la religion natural y
el deismo, consideradas las auténticas manifestaciones de la razon humana ante el problema religioso. Ademas, uno de los
aspectos mas significativos de la Ilustracion es la critica sistematica a las manifestaciones mas irracionales de la religiosidad,
sometidas a la revision depurada del analisis; entre otras, las innumerables supersticiones (mas perjudiciales aun que la
propia incredulidad), las reliquias y sus falsos efectos, los milagros, que suponen una detencion inaceptable de la ley natural,
y, en lugar eminente, la realidad del infierno y la figura de Satan, el angel caido, sefior de las tinieblas y funesto hacedor de

todos los males. .. sin duda, uno de los temas mas sugestivos y recurrentes de la estética romantica.



Rodolfo Lépez Isem | La imaginacién no es un estado: es la existencia humana en si misma

El Pandemonium, una obra maestra del “romanticismo negro”, es un lienzo del pintor inglés John Martin (1789-1854)
inspirado en un pasaje de la primera parte de EI paraiso perdido de Milton® que representa el momento inenarrable del

ascenso del Pandemodnium, el palacio de Satanas, desde las profundidades del infierno.

Mientras tanto los alados heraldos,

Por mandato del poder soberano,

Con un ceremonial aparatoso

Y al son de las trompetas proclamaban

Por todo aquel ejército un consejo

Solemne en Pandemonio, el capitolio

Supremo de Satan y de sus pares.

Los bandos reclamaban los mejores,

Por rango o eleccion, de cada grupo

Y regimiento en formacion: al punto

Vinieron en tropel acompariados

De cientos y de miles. ..

El cuadro tiene una suave perspectiva diagonal y muestra un imponente complejo arquitectonico que se extiende a lo largo
de un rio de fuego. Su solida estructura recuerda los edificios administrativos de un Estado totalitario. El cielo eternamente
oscuro, los resplandores de una plasticidad sonora, el centinela imperial en actitud de saludo, las luces de las arcadas
inferiores que semejan ardientes ojos... A las puertas de la fortaleza se extienden las legiones de Satan, los angeles caidos
convocados al conclave supremo por el mas poderoso de los principes, cuya decision irrenunciable serd enfrentarse a su
creador en un postrero intento por recuperar la grandeza perdida.

Acaso el mayor acierto de Martin sea la apelacion directa a la facultad evocadora de la imaginacion para completar el
misterio tremendo que nos presenta la pintura... La vision de la fachada principal nos traslada de inmediato a su distribucion
interior, sus estancias de un lujo indescifrable, sus oscuros salones, los repletos anaqueles de la biblioteca, sus titulos
impensables, el comedor de Lucifer o las siniestras mazmorras de los condenados.

Un precedente, sin duda, de la torre de Sauron, el sefior oscuro que reina en el Monte del Destino, del conocido libro de

6 John Milton, El paraiso perdido. Edicion de Esteban Pujals. Madrid, Catedra (letras Universales), pag. 99.

JuLlo
2012



JuLlo
2012

La imaginacién no es un estado: es la existencia humana en si misma | Rodolfo Lopez Isem

Tolkien El sefior de los anillos.
Comparado con Pandemonium, el castillo transilvano del conde Dracula es la mansion decadente de un servidor del angel
caido, un lugar abandonado de la mano de Dios, con sus habitaciones en ruinas pobladas de telarafias espesas y cadenas

oxidadas que rechinan al mover el puente levadizo. Tan solo un lugar frecuentado por las ratas y los lobos.

v
'»'i/ / T
/ prev b
! x5 -
2] iy

Sin embargo los moradores de Pandeménium, en la tradicion de la pintura romantica, no son siempre demonios polimorfos y
bestiales surgidos del Apocalipsis de San Juan y los delirantes bestiarios medievales. Tampoco representan los demonios
animalizados y deformes que pueblan los lienzos del Juicio Universal de maestros como Hans Memling, Fra Angelico o El
Bosco. William Blake (1757-1827) los representd en sus cuadros de un modo completamente distinto. En sus visiones
misticas, los angeles del infierno son plasmados como criaturas hermosas, de unas proporciones perfectas, de rostros bellos y
agraciados. Se ha dicho con razén que Blake se inspird en los desnudos de Miguel Angel y su obsesion por la perfeccion
corporal. En el cuadro titulado Satan going forth from the presence of the Lord (c. 1805-06), como en otros muchos de tema
similar, el angel caido es la criatura mas esbelta entre la legion de almas perdidas que le siguen al abismo donde no cabe
esperanza. El propio Blake en El matrimonio del cielo y el infierno (1790)’ expresa con lucidez profética la sintesis realizable

entre el bien y el mal:

VISION MEMORABLE

Mientras paseaba entre las llamas del infierno y me deleitaba con los goces del genio que a los angeles parecen tormento y
locura, recogi algunos de sus proverbios, pensando que, asi como los dichos de un pueblo llevan el sello de su cardacter, los
proverbios del Infierno muestran la naturaleza de la Sabiduria Infernal mejor que cualquier descripcion de edificios o
vestiduras.

Al regresar a mi casa, sobre el abismo de los cinco sentidos, alla donde un desperiadero de liso muro se desploma sobre el

7 William Blake, EI matrimonio del cielo y el infierno, incluido en el volumen Poemas proféticos y prosas. Barcelona 1971, Barral
Editores, Version y prélogo de Cristobal Serra. Pag. 97



Rodolfo Lépez Isern | La imaginacion no es un estado: es la existencia humana en si misma

presente mundo, Vi, envuelto en negras nubes, un poderoso Demonio que aleteaba contra los lados de la roca; con llamas
corrosivas escribio la sentencia siguiente, comprendida por el cerebro de los hombres y leida por ellos en la Tierra:

¢INo queréis comprender que cada pdjaro que hiende lo aires es un mundo inmenso de delicias cerrado para tus cinco
sentidos?

No se trata de admitir la existencia incuestionable de Satan, sino de invertir el sentido de su esencia; Blake presenta, con toda
su crudeza, lo errores y mentiras de la tradicional cosmovision celestial; entre otras, las contraposiciones entre el cuerpo y el
alma (los cinco sentidos son las antenas del alma), la razon y la vida (la Razon no es mas que el confin o circunferencia
exterior de la energia); la realidad y el deseo (Reprimen el deseo solo quienes lo tienen tan débil como para poderlo
ahogar), y finalmente, la identidad entre Satan y Dios, sintesis lltima de la totalidad de lo real, superior a la misma existencia
del Ser Supremo y mas alla de la cual nada es pensable. Segin Blake, sin la armonia de los contrarios no se revela la verdad:
Atraccion y Repulsion, Razén y Energia, Amor y Odio son necesarios a la existencia humana. De la unidad de

los seis conflictos deriva lo que el hombre religioso llama el Bien y el Mal. El Bien es la pasividad que obedece a la Razon.

El Mal es la actividad que nace de la Energia.

Resulta paradigmatico de ese estado del animo morboso y sobrecogedor, causado por al presencia del infausto, el relato
titulado Un extrario suceso en la vida de Schalken el pintor®, escrita por uno de los maestros del género, el irlandés Sheridan
Le Fanu (1814-1873).

La narracion no se sitiia en el tiempo primordial de la rebelion de una parte de las huestes celestiales, sino en la llamada edad
de oro de los Paises Bajos, a finales del siglo XVII, un periodo de gran prosperidad econdmica; ni estamos ante la figura
gallarda de Lucifer, el angel vencido pero hermoso, sino ante la encarnacién de Satan, el gran tentador y enemigo del

hombre. El relato de Le Fanu es, en el fondo, una alegoria de la avaricia burguesa y sus nefastas consecuencias.

El narrador ha conocido los “curiosos hechos” a través de un amigo intimo, capitan del ejército holandés y hombre poco
propenso a dar pabulo a chismes fantasmales. Todo comienza por la atraccion irresistible que le produce la vision de un
cuadro que el capitan Vandael heredo de su padre y este, a su vez, de Shalken, un pintor de notables cualidades, quien vivio
y represento en el lienzo una parte del drama:

- Hay cuadros - dije a mi amigo-, que le dan a uno, no sé por qué, la impresion de que representan no solo las meras formas
ideales que hayan cruzado por la imaginacion del artista, sino escenas, caras y situaciones que han tenido algun dia
existencia real. Cuando miro ese cuadro tengo la certeza de que estoy contemplando la representacion de una realidad.
Vandael sonrio, y, fijando su vista en la pintura, musito:

- Su fantasia no le engana, mi buen amigo, pues ese cuadro es testimonio, y creo que muy fiel, de un suceso notable y

misterioso.

Shalken, un aprendiz aventajado del “inmortal Gerard Dow” (acaso un remedo de Rembrandt), “estaba tan enamorado como

puede estarlo un holandés” de la adorable sobrina y pupila del maestro, Rose Velderkaust; amor al que la joven corresponde

# Joseph Sheridan Le Fanu, Un extraiio suceso en la vida de Schalken el pintor, en Antologia de cuentos de terror II: de Dikens a M.R. James.
Madrid, 1981, Alianza / Taurus. Seleccion y traducion de Rafael LLopis. Pags. 89-115

JuLlo
2012



JuLlo
2012

La imaginacién no es un estado: es la existencia humana en si misma | Rodolfo Lopez Isem

con similar ternura. Sin embargo, Shalken decide no solicitar su mano hasta haber alcanzado fortuna y fama, y ser aceptado
entonces por el tutor de la joven como un pretendiente a la altura de las circunstancias. Sin embargo, quien se adelanta a la
peticion es un turbio personaje, una sombra con visos de caballero que se hace llamar Minheer Vanderhausen de Rotterdam,
quien a cambio del contrato matrimonial ofrece abundante oro, ropas, ornamentos y una cuantiosa dote.

El tutor acaba por aceptar el ventajoso trato y durante la ceremonia de la firma en su propia casa comparece de nuevo el
novio y esta vez si pueden contemplar su rostro. La descripcion del aspecto de Minheer Vanderhausen es decididamente
magistral (sin duda una de las representaciones literarias mas logradas del maligno).

Una masa de cabellos grises le descendia en largas mechas y sus extremos descansaban sobre los pliegues de un agola
almidonada que le ocultaba totalmente el cuello. Hasta aqui todo iba bien, pero la cara...! Toda la carne del rostro tenia
ese color azulado, plomizo, que a veces se produce por accion de medicinas metdlicas administradas en excesiva cantidad,
los ojos eran enormes, y lo blanco aparecia tanto por arriba como por debajo del iris,, lo que le daba una expresion de
locura aumentada por su fijeza vitrea. La nariz no era notable, pero la boca estaba considerablemente retorcida por uno de
sus lados, donde se abria con objeto de dar salida a dos largos, descoloridos colmillos de bestia que se proyectaban desde la
mandibula superior hasta por muy por debajo del labio inferior. El color de los labios mantenia su habitual relacion con el
de la cara y era, por consiguiente, casi negro, y ciertamente, apenas se podia concebir tal cumulo de horrores sino en el
cadaver de algun atroz malhechor que hubiese colgado largo tiempo, ennegreciéndose, de la horca, hasta haberse
convertido al cabo en morada de un demonio, espantoso objeto de posesion satanica. Era muy notorio que el importante
forastero procuraba que su carne se viese lo menos posible, por lo que durante su visita, no se quito ni una vez los guantes.
Habiendo permanecido durante unos momentos ante la puerta, Gerard Douw consiguio al fin hallar animo y aliento para
darle la bienvenida, y, con una muda inclinacion de cabeza, el forastero entréo en la habitacion. Habia algo
indescriptiblemente extrario e incluso horrible en sus movimientos, algo indefinible, pero antinatural, inhumano, como si sus

miembros fuesen guiados y dirigidos por un espiritu no habituado a manejar la maquinaria del cuerpo.

El demonio de Le Fanu arrastrara a los personajes del cuento a su perdicion del modo mas cruel, envueltos en un torbellino
de desdichas. En primera lugar, perdera a la joven sobrina, a la que, sin ninguna justificacion religiosa o moral, la ambicion
del tutor la convierte en victima de un destino insoportable. No es posible, incluso desde la dptica protestante, aceptar la
condena de Rose como un designio misterioso pero finalmente consentido por Dios; més bien su desamparo es un
argumento irrefutable de la ausencia de Dios en el mundo. El caso de Schalken el pintor —que ni siquiera tiene un final feliz-
recuerda la inaudita complacencia de Dios con el demonio en el relato biblico de la destruccion de Job y su familia (pintada
una y otra vez por William Blake). Sin duda, la naturalidad con que el autor presenta la inconsistencia moral de los hechos
obedece a la férrea situacion de dependencia juridica y social de la mujer durante la época en que sucede la historia y también
en la que fue escrita.

En segundo lugar, la desdicha alcanza al joven enamorado, que se ve privado cruelmente de su amada y sus honestas
ilusiones. Su falta grave, que aprovecha habilmente el oscuro, consiste en aceptar resignado y obediente las absurdas
convenciones de la época sobre el amor y el matrimonio.

Finalmente alcanza al tutor, quien suftrira lo indecible al comprender las consecuencias de sus actos avarientos que por dos

veces hundiran a su pupila.



Rodolfo Lépez Isern | La imaginacion no es un estado: es la existencia humana en si misma

Como una invitacion a su inaplazable lectura, no desvelaremos mas detalles de las nupcias funestas de la bella y la bestia, la
escalofriante huida de Rose y el retorno a la casa de su tio, su caida mortal y su aparicion final en forma de espectro vaporoso
ante su antiguo amor. El cuadro al que antes nos hemos referido representa precisamente la tiltima escena del extraio suceso
en la vida de Shalken el pintor. .. Fausto’, es una dpera en cinco actos basada en el inmortal arquetipo de Goethe, con musica
del compositor romantico Charles Gounod (1818-1893), y un espléndido libreto de Jules Barbier y Michel Carré. Se estrend
en el Théatre Lyrique de Paris el 19 de marzo de 1859.

Mientras que el romanticismo del relato de Le Fanu es resueltamente protestante (la joven se condena sin otro argumento
teoldgico que la culpa de otro), el planteamiento ideoldgico de la dpera de Gounod es, inversamente, catolico.

En el drama musical del compositor francés se plantea el tema de la salvacion unido a la libertad irrenunciable del individuo
para decidir su destino, ante cuyo desafio permanece solo, recluido en el espacio interior de la conciencia. Igual que en la
obra de Goethe, el diablo es mas bien el medio de que se sirve Dios para que el hombre afronte sin condiciones teologicas el
ejercicio del entendimiento y la voluntad, con la garantia de que sus decisiones seran ponderadas por Dios en su justa
intencion moral.

En la obra de Gounod, fiel al original, se plantea el tema de la salvacién personal a escala humana, sin mediaciones
inescrutables, lo que permite a la criatura escoger su salvacion o su condena al margen de los designios insondables de un
Dios oculto y misterioso. Si en el relato de de Le Fanu el mal se impone a causa del pecado capital de la avaricia, en el drama
musical de Gounod el bien triunfa finalmente con alarde de trompeteria gracias a la virtud irreprochable de Margarita, que
prevalece frente a los alardes del indigno. La escena III con la cual concluye la dpera expresa esta idea de salvacion luminosa

y el fracaso humillante de Satan.

Scene 111

Les Mémes, Méphistophéles

Meéphistophéles

Alerte! alerte! ou vous étes perdus!

Si vous tardez encor, je ne m'en méle plus!
Marguerite

Le démon! le démon! -- Le vois-tu?... la... dans l'ombre
Fixant sur nous son oeil de feu!

Que nous veut-il? -- Chasse-le du saint lieu!
Meéphistophéles

L'aube depuis longtemps a percé la nuit sombre
Le jour est levé,

De leur pied sonore

J'entends nos chevaux frapper le pavé.

[Cherchant a entrainer Faust]

® Charles Gounod, Faust, Symphonie-Orchester and Chor des Bayerischen Rundfunks. Kiri Te Kanawa. Francisco Araiza, Evgeny Nesterenko, J2U0L1'2°

Andreas Schmidt, Pamela Coburn, Marjana Lipovsek, Gilles Cachemaille. Dirigent Sir Colin Davis.1986, Philips, Miinchen.



JuLlo
2012

Viens! sauvons-la. Peut-étre il en est temps encore!
Marguerite

Mon Dieu, protégez-moi! -- Mon Dieu, je vous implore!
[Tombant a genoux]

Anges purs! anges radieux!

Portez mon dme au sein des cieux!
Dieu juste, a toi je m'abandone!
Dieu bon, je suis a toi! pardonne!
Faust

Viens, suis-moi! je le veux!
Marguerite

Anges purs, anges radieux!

Portez mon dme au sein des cieux!.
Meéphistophéleés

Hate-toi! I'heure sonne!
Marguerite

Dieu juste, a toi je m'abandonne!
Dieu bon, je suis a toi! -- pardonne!
Faust

Viens, Marguerite, je le veux!
Viens!... le jour envahit les cieux
Meéphistophéleés

Hate-toi de quitter ces lieux!
Fuis!... le jour envahit les cieux!
Marguerite

Anges purs, anges radieux!

Portez mon ame au sein des cieux!. [Bruit au dehors]

Meéphistophéleés
Ecoute!

Faust

Dieu!
Marguerite

Par vous que je sois préservée!
Faust

Marguerite!

Marguerite

Pourquoi ce regard menacant?

La imaginacién no es un estado: es la existencia humana en si misma | Rodolfo Lopez Isem



Rodolfo Lépez Isern | La imaginacion no es un estado: es la existencia humana en si misma

Faust

Marguerite?

Marguerite

Pourquoi! ces mains rouges de sang?

[Le repoussant]

Val... tu me fais horreur! [Elle tombe sans mouvement.]

Faust

Ah!

Meéphistophéles

Maudite!

Voix d'en Haut

Sauvee!

[Sons de cloches et chants de Pdques]

Choeur des Anges

Christ est ressuscité!

Christ vient de renaitre!

Paix et félicité

Aux disciples du Maitre!

Christ vient de renaitre!

Christ est ressuscité!

Choeur des Saintes Femmes

L'univers racheté

A tressailli de joie!

Choeur des Disciples

1l écrase, il foudroie

L'hydre d'iniquité!

Choeur Général

Christ est ressuscité!

Les murs de la prison se sont ouverts. Lame de Margeurite s'éleve dans les cieux. Faust la suit des yeux avec désespoir; il
tombe a genoux et prie. Méphistophélés est a demi renversé sous l'épée lumineuse de l'archange

Es sabido que la ciencia ilustrada alcanza su logro méas espectacular mediante la aplicacion del método analitico descubierto
por Galileo al estudio de la naturaleza. A partir de ese momento, la integracion de los datos empiricos en un esquema
racional sera el procedimiento exclusivo de la ciencia. La aplicacion rigurosa del método cientifico al conocimiento de los
fendomenos fisicos tendra su logro méas espectacular en la mecénica de Isaac Newton (1642-1727), posiblemente el cientifico

mas grande de la historia del pensamiento.

La ley de gravitacion universal de Newton permiti6 explicar de modo unificado los movimientos planetarios y la caida de los JuLio

2012



JuLlo
2012

La imaginacién no es un estado: es la existencia humana en si misma | Rodolfo Lopez Isem

cuerpos en la Tierra, y constituye la mas eficaz demostracion de la capacidad del método cientifico para expresar las leyes de
la naturaleza en lenguaje matematico. Los decisivos avances de la fisica-matematica supusieron la sustitucion paradigma de
la Revolucion Cientifica, que se inicia en el Renacimiento, por el llamado paradigma de la Fisica Cléasica.

Asimismo, la vision cientifica de la naturaleza durante la época del iluminismo, heredera de la filosofia racionalista y la
ciencia del siglo XVII, es rigurosamente mecanicista. El mundo es concebido como una inmensa maquinaria de relojeria
regida por leyes inexorables dictadas por la inteligencia de Dios y sometido al principio determinista de causalidad universal.
Un cosmos eterno, ilimitado en el espacio y en el tiempo, isotopico, extenso, tridimensional y homogéneo, ya que las leyes
fisicas son necesariamente las mismas en todos los lugares del universo.

Por supuesto, la vision de la ciencia y la naturaleza en la estética romantica y sus creaciones es muy peculiar y totalmente
ajena a cualquier consideracion ilustrada.

Es muy popular y, por tanto, insoslayable, la arquetipica narracion de Mary Shelley, Frankenstein, que si bien plantea
algunos universales de la ciencia, como su esencial proyeccion técnica, el concepto de progreso cientifico o las inevitables
consecuencias éticas de los grandes descubrimientos, también se adentra en territorios propios de la estética romantica, como
el desafio a la muerte, la voluntad de poder, el destino fatal del doctor Frankenstein o los limites difusos entre el bien y el
mal.

Sin embargo, a pesar del magnético poder de la novela de Mary Shelley (lo mismo que sucede con el excepcional Dracula
de Bram Stoker) aqui nos ocuparemos, para mostrar la vision de la ciencia en el cuento de terror romantico, de un breve pero

original relato de Fitz-James O’Brian (1828-1862) titulado La lente de diamante"’.

La narracion nos sitia desde las primeras lineas in media res: 1a vida del protagonista, un americano de Nueva Inglaterra, esta
dominada desde su mas tierna infancia por una pasion absorbente: las investigaciones microscopicas; hasta el punto de que
es capaz de escamotear las gafas de su anciana tia para romperlas con safia y construir una ineficaz pero divertida lente.

Los seres de proporciones normales le producen un tedio insoportable. Desde el primer e imperfecto microscopio que le
regala un primo suyo, con un aumento de unos cincuenta didmetros, so6lo el mundo de los seres minisculos es capaz de
estimular sus sentidos, educar su sensibilidad, excitar su imaginacion, despertar su intelecto. ..

Donde ellos solo veian una gota de lluvia descendiendo por el cristal de la ventana, yo contemplaba un universo de seres
animados con todas las pasiones comunes a la vida fisica, su diminuta esfera convulsionada con luchas tan feroces y
dilatadas como las de los hombres. En los puntos normales de moho, que mi madre como buena ama de casa que era
eliminaba de sus frascos de mermelada, habia para mi, bajo el nombre de moho, jardines encantados, llenos de cariadas y
avenidas del follaje mds denso y del verdor mas asombroso, mientras que de esos bosques microscopicos colgaban frutas
extranias que centelleaban de verde, plata y oro.

Cuando llega el momento oportuno, el extraordinario joven decide irse a estudiar medicina a la Academia de Nueva York,
mas por complacer a sus padres que por aficion al noble arte de la cura. Una generosa herencia, precisamente de la

bondadosa tia a la que le hurtaba las gafas, le permite una comoda independencia y una dedicacion exclusiva al microcosmos

' Fitz-James O’Brian, La lente de diamante y otras historias de terror y fantasia. Madrid 1998, Valdemar (El Club Didgenes). Traduccion de
Elias Sarhan.



Rodolfo Lépez Isern | La imaginacion no es un estado: es la existencia humana en si misma

que le atrae. Gasta su herencia en amueblar su apartamento experimental, adquirir los tratados de microscopia mas prolijos y
los artilugios dpticos mas avanzados del momento. Alli se recluye como un topo en su rincén y para abismarse aun mas en
su labor, elude cualquier contacto con sus colegas, incluso con sus congéneres (en las antipodas de los actuales programas
interdisciplinares de investigacion, donde estan implicados hasta los politicos del barrio). Pero la cosa no para aqui
obviamente, no se trata de pergefiar un proyecto cosido sin hilos para cobrar la subvencion, sino que un imparable afan de
perfeccion le lleva a desear lo inalcanzable: un microscopio tan potente que sea capaz de captar, por expresarnos en términos
filosoficos, lo que esta mas alla de los sentidos corporales, es decir, la vision de las cosas en si mismas.

Lo primero es conocer si el nouménico artefacto es posible, por lo que contacta, a través de una reconocida médium, con el
espiritu del mas grande microscopista que en el mundo ha sido, el profesor Leeuewenhoek, quien le comunica en una sesion
memorable que no soélo es factible construir tal maravilla, sino que el afortunado mortal al que le esta reservado el privilegio
no es otro que él mismo.

El problema estriba en que para fabricar ese incomparable cristal (que hubiera sofiado pulir el gran Spinoza en su rincon del
barrio judio de Amsterdam) es preciso tallar un diamante de innumerables quilates y someterlo a un (disparatado) proceso de
adaptacion que durante la comunicacion sobrenatural el profesor Leeuewenhoek le detalla.

Yo: ;Puede perfeccionarse el microscopio?

Espiritu. Si.

Yo: ;jEstoy destinado a conseguir esta gran mision?

Espiritu: Lo estd.

Yo: Deseo saber como proceder para conseguir tal fin. | Por el amor que siente usted por la ciencia, ayudeme!

Espiritu: Un diamante de ciento cuarenta quilates, sometido a las corrientes electromagnéticas durante un largo periodo de
tiempo, experimentara una redistribucion de sus dtomos inter-se, y de esa piedra usted formara la lente universal.

Yo: ;Se produciran grandes descubrimientos con el uso de semejante lente?

Espiritu: Tan grandes que todos los conseguidos antes carecerian de importancia.

Por fin, se hace con la preciosa gema tras asesinar para conseguirla a un marchante judio (etapa del método cientifico poco
recomendable), y, mediante un esfuerzo prometeico, semejante a la forja del anillo magico por el nibelungo Alberich,
concluye la maquina del bien y del mal que le permitira vislumbrar el aleph en todo su esplendor. La primera mirada a través
del ojo de Dios es sencillamente asombrosa.

En todos los rincones contemple hermosas formas inorgadnicas de textura desconocida y coloreadas de las tonalidades mas
atractivas. Estas formas presentaban la apariencia de lo que podria llamarse, ante la falta de una definicion mds especifica,
nubes foliadas de la mas elevada rarveza; es decir, ondulaban y se rompian en formaciones vegetales, y estaban tefiidas con
esplendores que si se comparaban con el dorado de nuestros bosques otoriales era como la escoria al oro. A lo lejos, en la
distancia ilimitada, se ex—tendian largas avenidas de esos bosques gaseosos, levemente trasparentes, pintadas con
tonalidades prismaticas de inimaginable brillo. Las ramas colgantes oscilaban a lo largo de los claros fluidos hasta que
todo el paisaje parecio romperse en rangos medio trasparentes de estandartes de seda multicolor. De las coronas de este

follaje magico caian en burbujas lo que parecian ser frutas o flores, tocadas de mil colores, lustrosas y de increible

JuLlo
2012



JuLlo
2012

La imaginacién no es un estado: es la existencia humana en si misma | Rodolfo Lopez Isem

variedad. No se veian ni colinas ni lagos, ni rios ni formas animadas o inanimadas, salvo la de esos bosques vastos que
flotaban con serenidad en la luminosa quietud, con hojas y frutos y flores que centelleaban con fuegos desconocidos,
imposibles de ser creados por la simple imaginacion.

A lo lejos, sumido en el éxtasis de la sobrenatural vision, se acerca deslizandose entre graciles armonias una figura humana.
Se trata de una esbelta y gentil joven, una ondina danzante de tal hermosura que nuestro anhelante observador esta al borde
de perder la poca razéon que le queda. La admiracion inefable se convierte al punto en amor eterno y, a partir de ese momento
solo existe para el joven el arrobo y el dolor intolerable que le produce contemplar lo increiblemente cerca y lo infinitamente
lejos que se encuentra la fuente de aguas cristalinas que apagaria su sed.

La obsesion crece por minutos y, el lamentable final de la fabula es facil de adelantar. De pronto, la bella ondina languidece,
enferma por momentos, se desvanece lentamente y jmuerte de las muertes! por fin se extingue en el vacio de un paisaje
tenebroso. La gota de agua con trementina, puesta bajo la lente del ojo que todo lo ve, se ha evaporado sin remedio (jal fin ha
triunfado lo positivo sobre los suefios!), y con ella el tnico destino que hacia la vida digna de ser vivida... El desdichado
joven pierde el sentido, enloquece ante su obra, destroza el microscopio diamantino y pasa el resto de sus dias viviendo de la
caridad, mientras narra una y otra vez, con voraz obsesion, su historia ante gentes crueles que se rien sin compasion de su

dudosa aventura. ..

También la naturaleza es objeto de un tratamiento peculiar en la estética romantica, radicalmente distante de la concepcion
mecanicista de la ciencia ilustrada.

Comenzaremos por el renombrado cuadro del pintor aleman Caspar David Friedrich (1774-1840) El viajero contemplando
un mar de nubes. La pintura contiene dos elementos contrapuestos de cuya armonia surge su belleza plastica y su verdad
conceptual: son la realidad objetiva, universal, de la naturaleza, por un lado, y las ideas y sentimientos del personaje que la
contempla, por otro; con este ultimo, por contigiiidad espacial y continuidad psicoldgica, se identifica el espectador de

cuadro.



Rodolfo Lépez Isern | La imaginacion no es un estado: es la existencia humana en si misma

2
.

La obra muestra un grandioso paisaje de montana al atardecer, un lugar de amplios horizontes y cielos luminosos visto desde
el saliente de unas masas rocosas. Por debajo se contemplan las nubes y los bancos de niebla que envuelven el abrupto
entorno. Un caminante, de espaldas, ataviado con un traje aleman tradicional y baston, ha hecho un alto en el camino y
observa reflexivo la inmensidad natural que se muestra a sus sentidos.

Friedrich fue, ademas de pintor, filosofo. Se ha identificado la dualidad naturaleza-hombre de sus composiciones paisajisticas
con la contraposicion simbdlica, arquetipica, entre los dos componentes antropoldgicos, platonicos o cristianos, de la
existencia humana: cuerpo y alma, lo terreno y lo espiritual, el reino de la naturaleza y el reino de la libertad. Esta
contraposicion, buscada expresamente en la obra, también puede ser interpretada con total correccion en términos de la
filosofia romantica postkantiana: el yo y el no-yo del sistema idealista de Fichte o la naturaleza y el espiritu en la filosofia de
Schelling y Hegel.

El cuadro estd penetrado por la categoria estética de lo sublime, desarrollado, entre otros, por la filosofia del arte de
importantes pensadores (Burke, Kant, Schopenhauer) y escritores (Victor Hugo o Lord Byron); un sentimiento extremo,
distinto a la belleza, en el que los afectos y las facultades del hombre se tensan hasta el limite de sus posibilidades y
finalmente, o bien se anonadan en un éxtasis intenso pero improductivo, o bien se alimentan del fuego sagrado de las
verdades eternas.

(Quién es el caminante y en qué esta pensando? Algunas expertas interpretaciones lo identifican con un combatiente caido
durante las guerras napoleodnicas. El sentido del cuadro, en esta vision prefiada de nacionalismo, cambia radicalmente y se
convierte en un homenaje al honor militar y al amor a la patria.

Otra interpretacion, posiblemente mas certera, en todo caso mas sugerente, lo identifica con el propio autor y, por extension,
con el anénimo espectador, simbolo de los atributos del hombre. En esta version hay que imaginarse, a partir del aura de
misticismo que rodea la obra, que el caminante (la vida no es sino un viaje) reflexiona sobre la idea panteista de un Dios

infinito que esta en todos los seres, consecuencia tltima de su amor por existir, y del cual la naturaleza y el hombre son dos

JuLlo
2012



JuLlo
2012

La imaginacién no es un estado: es la existencia humana en si misma | Rodolfo Lopez Isem

de sus innumerables mascaras.

El escritor inglés Algernon Henry Blackwood (1869-1951) es uno de los grandes creadores del género de terror
postromantico. Sus relatos se apartan de las clésicas historias de fantasmas y se inspiran en la fascinacion que nos produce
una naturaleza prehumana, poblada de espiritus ancestrales y misterios insondables.

Para entender su concepto de naturaleza hay que remontarse a los albores de la conciencia mitica ¢ incluso antes, a un
cosmos primordial en el que las fuerzas elementales vagan a sus anchas sin que todavia otros seres y otros dioses irrumpan
perturbadores en sus vastos dominios; cuando por fin esto ocurre, estas fuerzas, extrafias a cualquier determinacion
antropomorfica, son sutilmente hostiles a una raza humana a la que consideran usurpadora de ciertos espacios prohibidos.
Por suerte para el destino del género humano, los espiritus elementales subsisten en mundos paralelos, aunque en ocasiones —
y este es el nucleo argumental del cuento- surgen, sin razon aparente, ventanas que los ponen en contacto con el nuestro. ..

En mi opinidn, el mejor cuento de Blackwood es EI Wendigo, una obra maestra del género en la que se juega con el tema
recurrente de una realidad aparte; sin embargo, aqui no ocuparemos de otra de sus memorables creaciones, Los sauces’".

Dos jovenes amigos, expertos aventureros, uno inglés y otro danés, se disponen durante el mes de Julio a recorrer el Danubio
en canoa desde sus fuentes en la Selva Negro hasta la desembocadura en el Mar Negro. La historia comienza, mas o menos,
a mitad del camino, con una evocadora descripcion del paisaje que nos introduce de lleno en el misterio.

Después de atravesar Viena y mucho antes de llegar a Budapest, el Danubio penetra en una region singularmente desierta y
desolada, donde sus aguas se esparcen y ensanchan, faltas de un unico cauce principal, transformandose la planicie en un
pantano de millas y millas de extension, cubierto por un vasto mar de sauces enanos. En los mapas de gran tamario aparece
esta drea desierta pintada de color azul suave que se va difuminando a medida que se aleja de las orillas del rio; y en ella se
puede leer, en letras grandes muy separadas, la palabra Siimpfe, que significa marismas.

En las grandes crecidas del rio, todas esta enorme extension de arena, pedruscos e islotes cubiertos de sauces, es casi
arrasada por las aguas, pero normalmente los arbustos se mecen y susurran bajo el viento y ondean al sol sus hojas
plateadas en la llanura siempre inquieta y de fascinante belleza. Estos sauces nunca alcanzan la dignidad de arboles; sus
troncos no son rigidos, quedan en humildes arbustos de copa redondeada y suave contorno, que se cimbrean sobre sus
tallos graciles en respuesta a la mas leve insinuacion del viento, flexibles como espigas y siempre agitados, dan la impresion
de que toda la llanura se mueve y esta viva.

Los dos jovenes se adentran a toda velocidad en una de los parajes mas desolados del cauce medio del rio. A pesar de las
advertencias inquietantes de las autoridades hungaras deciden mantener su proyecto.

En esta region, las marismas del Danubio son un territorio agreste, un espacio sobrenatural en el que se superponen en
tension inestable dos mundos paralelos que corresponden a dos formas de evolucion extrafias y normalmente incomunicadas:
la de la raza de los hombres y la de ciertas fuerzas naturales cuyos origenes se pierden en la noche de los tiempos. Estas
entidades primordiales existen mucho antes que nuestra especie y, hostiles a su presencia, han optado por confinarse en
ciertas regiones todavia no holladas por pie humano.

La primera sefial de alarma que perciben, una vez que han traspasado los limites prohibidos, es la sensacion aplastante del

poder inmenso de la naturaleza; de la insignificancia del hombre en esta inmensa llanura de aguas desbordadas que inundan

un desierto poblado de sauces enanos movidos por el viento.

11 Algernon Blackwood, Los sauces, en Antologia de cuentos de terror, 3. De Arthur Machen a H.P. Lovecraft. Madrid, 1982.
Seleccion y traduccién de Rafael Llopis.



Rodolfo Lépez Isern | La imaginacion no es un estado: es la existencia humana en si misma

Los nuevos avisos que reciben confirman la evidencia de estar alejados definitivamente del mundo de los hombres, la
amenaza de esta masa inabarcable de agua y arboles, la advertencia interior, que congela el alma, de haber penetrado en un
lugar donde no son bien recibidos.

Con las sombras de la noche comienzan a mostrarse los signos visibles del error que han cometido: una masa negra, parecida
a una nutria gigante gira sobre si misma en medio del rio mirandoles con ojos de fuego. Una barca fantasma recorre la otra
orilla con una silueta indefinida a bordo que les hace sefias.

Tras acampar en una isla arenosa poblada de sauces en medio del rio, los acontecimientos internos y externos se precipitan.
Se les impone la revelacion de que las fuerzas elementales que les acechan, utilizan los sauces para escapar de su dimension
y hacerse presentes. Pero lo mas aterrador es la total seguridad de que las fuerzas primordiales, aunque todavia no han dado
con ellos, los buscan; que el ataque fatal se producira a través de la mente y que si lo consiguen seran arrastradas a un destino
peor que la misma muerte... A partir de este momento comienza un combate renovado, pero siempre desigual, entre los
dioses y el hombre.

Ya hemos dicho mas de lo debido. Seria imperdonable privar al lector del placer de esta historia insuperable con la
exposicion de tan extrafios sucesos y su sorprendente final. No obstante, no me resisto a incluir otro texto ambivalente en el
que los seres ominosos, que utilizan los sauces para manifestarse, se deslizan en el espejo, entre magico y alucinado, de la
mente de uno de los protagonistas.

Lejos de sentir miedo estaba poseido de una sensacion de asombro y maravilla como nunca he conocido. Era como si
estuviese contemplando la personificacion de las fuerzas elementales de esta region primitiva y encantada. Nuestra intrusion
habia despertado y activado los poderes del lugar. Eramos nosotros la causa de la perturbacion; mi cerebro se llend hasta
rebosar con las historias y leyendas de espiritus y deidades que habitan ciertos lugares de la historia. Pero, antes de poder
llegar a ninguna posible explicacion, algo me impulso a salir completamente al exterior [de la tienda de acampar] y me
arrastré por la arena, poniéndome por fin en pie. El suelo estaba aun caliente bajo mis pies desnudos, el viento me
abofeteaba el cabello y la cara; y los sonidos del rio llegaron a mi como un subito bramido. Yo sabia que estas cosas eran
reales y mis sentidos funcionaban normalmente. Y, sin embargo, las figuras seguian elevandose al cielo desde la tierra,
silenciosa, majestuosamente, en una gran espiral llena de gracia y fuerza que me sumergio por fin en un profundo y
auténtico sentimiento de adoracion. Senti que tenia que caer al suelo y adorar, adorar por completo.

Acaso lo mas opuesto a la explicacion fisico-matematica de la naturaleza, propia de ciencia positiva, es su representacion o
figuracion musical. En la filosofia de Schopenhauer uno de los grandes filésofos roméanticos junto con Hegel y Nietzsche, la
primera descripcion de la naturaleza corresponde al denominado “mundo como representacion” (en sentido tipicamente
kantiano), mientras que la segunda es la expresion mas pura del “mundo como voluntad”. La musica, afirma Schopenhauer,

es el lenguaje mismo de la voluntad, la objetivacion de la voluntad'®.

Al esforzarme yo en todo este estudio de la musica para hacer patente que lo que expresa en un alto grado de generalidad es
la esencia del mundo, el “en si” del mundo que pensamos como voluntad, por ser esta su voluntad mdas clara, y lo expresa
por medios propios que son los sonidos y con la mayor precision y verdad.

Ahora bien, la sustitucion de los conceptos por notas -en general la supresion del lenguaje- supone de entrada la enorme

dificultad de una representacion melddica del mundo. Sin embargo, es indudable que la musica no renuncia jamas a su

intencién comprensiva y emocional, ni siquiera en concepciones supuestamente vacias de contenido como el impresionismo,

12 Arthur Schopenhauer, E/ Mundo como Voluntad y Representacion. México, 1983, Editorial Porria, Traduccién de Eduardo
Ovejero y Maury. LII, pag. 208

JuLlo
2012



JuLlo
2012

La imaginacién no es un estado: es la existencia humana en si misma | Rodolfo Lopez Isem

una reaccion antirromantica surgida a finales del siglo XIX.

Sin embargo, la semejanza entre la musica y el mundo, el aspecto bajo el cual la musica puede ser una imitacion o
reproduccion del mundo, es algo profundamente oculto... en todos los tiempos se ha cultivado la musica sin adquirir
conciencia clara de esta relacion; contentandose con comprenderla inmediatamente y renunciando a comprender en
abstracto la raiz de esta comprension inmediata.
Cuando yo abandonaba mi alma a la impresion del arte de los sonidos y volvia luego a la reflexion, recordando el curso de
las ideas desarrolladas en esta obra, encontraba pronto un rayo de luz sobre su esencia secreta y sobre la indole de sus
relaciones imitativas con el mundo, supuestas por analogia, rayo de luz suficiente para mi y para mi investigacion y aun,
para aquellos que hasta aqui me hayan seguido con atencion y compartan conmigo cierta concepcion del mundo. Pero
comunicar yo mismo esta explicacion es cosa que considero absolutamente imposible. En efecto, esta explicacion supone
una relacion de la musica como representacion, que es con algo que nunca puede ser representacion y considera a la
musica como imitacion de un modelo que no puede ser representado inmediatamente.
Precisamente por esta dificultad de traducir dos codigos heterogéneos, algunas creaciones musicales del romanticismo con
. g . ., . . , 13 . , , . 14
una decidida intencion figurativa, como la Sexta Sinfonia de Beethoven ~ (1770-1827) o la Sinfonia Fantastica ™ de Hector
Berlioz (1803-1869), afiadieron a cada uno de los movimientos sinfonicos unas aclaraciones suplementarias.
Asi, el primer movimiento de la Pastoral, Allegro ma non troppo, se titula “Despertar de alegres sentimientos con la llegada
al campo™ y el cuarto de la Fantastica, Allegretto ma non tropo, es el “La marcha al suplicio”.
Podemos afirmar, en términos generales, que la musica figurativa suele recurrir a diversos efectos estéticos para lograr sus
complejos objetivos:
La imitacién onomatopéyica de la naturaleza, como sucede en el tercer movimiento (4/legro) de la Pastoral cuando las
secciones de la orquesta reproducen fielmente una tormenta, o bien en el segundo movimiento (Andante) al imitar los
instrumentos de madera el canto armonioso de los pajaros.
La evocacion mediante motivos musicales de sentimientos aislados, emociones intensas o estados de animo sutiles, que el
compositor romantico, con frecuencia, asocia a ciertos entornos naturales como la abrumadora soledad de un paisaje, el
espanto ante la furia de los elementos o el misterio sobrecogedor de un bosque impenetrable. Asi deben ser escuchados los
densos pasajes orquestales que sirven de introduccion al argumento en las dperas de Wagner.
La expresion de motivos generales, ideas platonicas, temas universales propios de la condicion humana (el amor, la amistad,
la patria, el espiritu del pueblo, la dicha o la melancolia) a través de una frase, fragmento, momento musical o pieza
completa. Muchas de las delicadas composiciones de Chopin (polonesas, mazurcas o nocturnos) o las inmortales sonatas de
Beethoven deben ser entendidas dentro de esta tradicion alusiva del Romanticismo.
Por fin, la narracién de acontecimientos biograficos o historicos, personajes inmortales, ideas o visiones del mundo, mediante
una traduccion sin clave al lenguaje de la musica. En este caso, estamos ante un género musical que puede considerarse
subjetivo o privado (en ambos casos como expresion emergente de un estilo tinico), siempre en funcion del grado de empatia
entre la obra y quien la escucha. Esto es lo que pretenden los poemas sinfonicos del compositor posromantico Richard

Strauss (1864-1949), entre otros, Don Juan (1889), Las travesuras de Till Eulenspiegel (1895), Asi hablo Zaratrusta (1896),
Don Quijote (1897) o la autobiografica Una vida de héroe (1898).

13 Ludwig Van Beethoven, Die Symphonien, Berliner Philarmoniker, Claudio Abbado. 2000 Deutsche Grammophon, Hamburg
14 Hector Berlioz, Symphonie fantastique, Wiener Philarmoniker, Sir Colin Davis. 1990, Philips, Vienna



Roberto Sanchez Benitez y Juan Carlos Orejudo Pedrosa | Valéry anti-modermo: de la ‘poesia pura” al yo posible.

Valéry anti-moderno: de la “poesia pura” al yo posible.

Roberto Sanchez Benitez
Universidad Auténoma de Ciudad Juarez

Juan Carlos Orejudo Pedrosa
Universidad Auténoma de Zacatecas

El hombre universal comienza, él también, por contemplar
simplemente, y vuelve siempre a impregnarse de espectaculos.
Retorna a las embriagueces del instante particular y a la
emocion que ofrece la minima cosa real, cuando se las
contempla a las dos juntas, si bien cercado por todas sus
cualidades y concentrando de todas maneras tantos efectos.

Resumen

Paul Valéry, uno de los grandes representantes de la poesia
simbolista francesa, junto a Mallarmé, crea una “poesia pura” que
contiene elementos de un pensamiento anti-moderno, una critica
respecto a los valores de la modernidad, como la novedad, el
igualitarismo democratico, y la subjetividad moderna en cuyo
origen estd Descartes. Poesia minoritaria y aristocratica, el
espiritualismo y el intelectualismo de la poesia de Valéry, se
enfrenta a la experiencia del cogito, a la filosofia del sujeto de
Descartes, desde una postura anti-moderna.

Paul Valéry

Summary

Paul Valéry, one of the most important French symbolist poets,
along with Mallarmé, creates a “Pure poetry” that contains
elements of an anti-modern thought, a criticism of modern values,
such as novelty, democratic issues, and modern subjectivity in
Descartes’ thought. Aristocratic poetry, Valery’s spiritualist and
intellectualist poetry faces the cogito experience of Descartes’
philosophy, from an anti-modern point of view.

JuLlo
2012






Roberto Sanchez Benitez y Juan Carlos Orejudo Pedrosa | Valéry anti-modemo: de la ‘poesia pura” al yo posible.

Valéry anti-moderno: de la “poesia pura” al yo posible.

Roberto Sanchez Benitez
Universidad Auténoma de Ciudad Juarez

Juan Carlos Orejudo Pedrosa
Universidad Auténoma de Zacatecas

El poeta francés Paul Valéry intentd establecer un didlogo entre la intuicion, la imaginacion y la inteligencia. Es muy
conocido su interés por la quimica, las matematicas, la fisica y la biologia. Su libro Introduccion al método de Leonardo de
Vinci (1894) fue saludado como uno de los mas importantes manifiestos simbolistas en la medida en que reivindico la
creacion poética como un asunto de la logica y del intelecto. De manera especifica, Valéry quiso dejar constancia de la
ruptura, a sus ojos determinante, que en nuestra época existe entre la intuicion (el “uso universal” de las imagenes de la
experiencia inmediata) y la notacion cuantitativa y logica de los fendomenos (concordancia entre leyes y relaciones). En la
primera parte de este ensayo se abordan algunas cuestiones conocidas de la poética valeriana, su ubicacion y didlogo con el
simbolismo, su version poco popular de la “poesia pura”. Al final, la version valeriana sobre Descartes pareciera ser la de un
anti-moderno que des-moderniza a un modermno. El “yo~ cartesiano fue el pretexto para que Valéry ahondara en una
propuesta anti-metafisica del sujeto, a saber, la del “yo posible™ y sobre el cual hara aportaciones anti-modernas en la figura

del artista, sus procesos creativos y resultados.
Valéry Anti-moderno: la conciencia de las palabras (la poesia pura).

Paul Valéry (1871-1945) es un poeta francés que dedico toda su vida a la poesia como un drama intelectual (un drama de la
inteligencia)' del yo consigo mismo, en un sentido que podriamos denominar anti-moderno, en la medida en que el yo
opuesto a si mismo, para Valéry, ya no ofrece un fundamento absoluto al conocimiento ni a la vida practica. Los valores
eternos y universales de la Tlustracion, los cuales se situaban mas alla del tiempo y de la historia, se derrumban tragicamente
en la época que le toco vivir a Valéry, una época marcada por las dos guerras mundiales, la destruccion de los valores y de
los derechos humanos a raiz de los totalitarismo europeos. Los ideales de la modernidad, como el progreso y el
perfeccionamiento continuo de la humanidad, la idea de hombre (de la Tlustracion) en un sentido universal, cuyos valores
estéticos y morales se realizan necesariamente en la historia, seran puesto en cuestion por los pensadores anti-modernos
como Valéry, y otros autores como ¢él desencantados con la modernidad, conscientes de sus peligros e ilusiones:

“Para Adorno, como para Valéry, si la autoridad de lo nuevo es histdricamente ineluctable en la sociedad burguesa, de igual

o, ., . . . . T . 2
modo que la aceleracion de la renovacion, ninguna instancia de lo nuevo posee, por otra parte, una necesidad historica”.

La oposicion anti-moderna a los ideales modernos, no sélo prolonga la querella entre antiguos y modernos, sino que también

refleja la modernidad de los anti-modernos, en otras palabras, una tradicion anti-moderna en la modernidad-como sostiene

! Véase, Sanchez Benitez, Roberto, E/ Drama de la inteligencia en Paul Valéry, Universidad Auténoma del Estado de México,
1997.
2 Compagnon, Antoine, Les Cing paradoxe de la modernité, Seuil, 1990, p. 85-86.

JuLlo
2012



JuLlo
2012

Valéry anti-modemo: de la ‘poesia pura” al yo posible. | Roberto Sanchez Benitezy Juan Carlos Orejudo Pedrosa

Antoine Compagnon- que desarrolla una critica a la modernidad asumiendo algunos de los presupuestos de la modernidad, y
que sin embargo, retrocede ante algunos imperativos de la modernidad, sus anhelos de novedad (“la supersticion de la
novedad” como lo denomina Valéry), de superacion absoluta del pasado y de la tradicion, su afirmacion de unos valores
universales que se inscriben en el sujeto metafisico. Valéry se sitia en la corriente de los anti-modernos: “Casi toda la
literatura francesa de los siglos XIX y XX preferida por la posteridad es, si no de derecha, al menos anti-moderna. Con el
paso del tiempo, Chateaubriand triunfa frente a Lamartine, Baudelaire frente a Victor Hugo, Flaubert frente a Zola, Proust
frente a Anatole France, o Valéry, Gide, Claudel, Colette- la maravillosa generacion de los clasicos de 1870- frente a las
vanguardias historicas de principios del siglo XX, y quizas Julien Cracq frente al Nouveau Roman”.® Valéry pertenece a la
inmensa generacién de los “clasicos del modernismo”: Gide, Claudel y Proust.* Valéry es considerado por Marcel Raymond
como “el clasico del simbolismo” en su obra De Baudelaire al Surrealismo. Valéry se sitiia en la linea de los artistas como
Mallarmé, en oposicién a los videntes como Rimbaud, y a todos los buscadores de aventuras.” Valéry se distingue de los
poetas videntes e iluminados, inspirados o embriagados por los sentidos y las pulsiones dionisiacas sin limites, por el hecho
de optar por Apolo, el dios de la belleza formal y espiritual: “Paul Valéry pretende remontarse a la tradicion del poeta
hiperconsciente y fabricador. Se Inclina por Apolo contra Dionisos”.’

Por otra parte, Valéry como clasico del simbolismo, al igual que Mallarmé, considera la musica como un elemento esencial
de la poesia.” La estrecha relacién entre impresionismo (Verlaine) y simbolismo (Mallarmé) es hasta cierto punto innegable®,
aunque el simbolismo en el cual se sitia Valéry (y Mallarmé) se opone totalmente al sensualismo y al materialismo del
impresionismo con el fin de acceder a la esfera espiritual del arte, con “una aproximacion irracionalista y espiritualista™’ A
finales de siglo, el impresionismo imprime una nueva sensibilidad en Europa: “Lo indeciso, lo vago, lo que se mueve en los
limites més bajos de la percepcién sensible (...) todo se vuelve episodico, o periferia de una vida que carece de centro™." Por
otra parte, el simbolismo de Mallarmé es “el heredero del “trovar oscuro” (...) Busca lo indefinido, lo enigmatico y lo oscuro
no so6lo porque sabe que la expresion parece mas ampliamente alusiva cuanto mas vaga es, sino también porque en su

.., . . . 11 , .,
opinién un poema debe ser algo misterioso cuya llave tiene que buscar el lector”.”” Valéry se hace eco de esta concepcion

3 Compagnon, Antoine, Les Antimodernes, de Joseph de Maistre a Roland Barthes, Ed. Gallimard, 2005, p. 11.

4 Ibid., p. 254.

5 Raymond, Marcel, De Baudelaire al Surrealismo, FCE, 2002, p. 9.

S Ibid., p. 130. Jorge Luis Borges, en Otras Inquisiciones, compara a Valéry con Whitman, véase Borges, Jorge Luis, “Valéry
como simbolo”, en Obras Completas II, Emecé Editores, 1996, p. 64: “Valéry es simbolo de infinitas destrezas pero asimismo
de infinitos escrapulos; Whitman, de una casi incoherente pero titdnica vocacion de felicidad; Valéry ilustremente personifica
los laberintos del espiritu; Whitman, las interjecciones del cuerpo. Valéry es simbolo de Europa y de su delicado escrupulo;
Whitman de la mafiana en América. El Orbe entero de la literatura parece no admitir dos aplicaciones mas antagonicas de la
palabra poeta”.

7 Hauser, Arnold, Historia Social de la literatura y del arte, 3, Labor, 1988, p. 226: “El simbolismo con sus efectos opticos y
acusticos, asi como con la mezcla y combinacién de los distintos datos de los sentidos y la accidn reciproca entre las varias
formas de arte, sobre todo, lo que Mallarmé entendia como recuperacion por la poesia de sus propios valores, quitandoselos de
nuevo a la musica, es impresionista”

8 Ibid., p. 241: “Pensando sélo en la literatura francesa, se estd tentado facilmente de identificar el impresionismo con el
simbolismo. Asi, incluso Victor Hugo llamaba al joven Mallarmé mon cher poéte impressioniste. Pero las diferencias son
innegables en un examen mas detenido. El impresionismo es materialista y sensualista, por delicados que sean sus motivos,
mientras el simbolismo es idealista y espiritualista aunque su mundo de ideas es s6lo un mundo de los sentidos sublimados”.

? Ibid.,p. 227.

1 Ibid., p. 240-241.

" Ibid., p. 232.



Roberto Sanchez Benitez y Juan Carlos Orejudo Pedrosa | Valéry anti-modemo: de la ‘poesia pura” al yo posible.

5l

simbolista de la poesia al afirmar: “mes vers ont le sens qu’ont leur préte”'? (mis versos tienen el sentido que se les atribuye).
Llevando hasta sus tltimas consecuencias La filosofia de la composicion (1846) de Edgar Allan Poe, Paul Valéry involucra
al propio observador o lector (el receptor de la obra) en la creacion del objeto estético.'® La belleza no es algo determinado
por el objeto, sino que hace referencia a algo incomprensible ¢ inconmensurable, que queda excluido de cualquier
comprension objetiva y racional: “Después de encontrar la nada encontré la belleza™-afirmé Mallarmé.'* Segan Hauser,
nadie mejor que Mallarmé siguio6 el camino de Flaubert, no sélo por su culto al arte (al artificio) sino también por encarnar un

ideal que es de alglin modo irrealizable en este mundo, lo cual dara lugar a la “poesia pura” de Mallarmé y de Valéry:

“Mallarmé era un platdnico que miraba la ordinaria realidad empirica como la forma corrompida de un ser absoluto ideal e
intemporal, pero que queria realizar el mundo de las ideas, al menos parcialmente, en la vida terrenal. Vivi en el vacio de su
intelectualismo, completamente separado de la vida practica ordinaria, y casi no tuvo en absoluto relaciones con el mundo
fuera de la literatura. Destruy6 toda espontaneidad dentro de si mismo y se convirtié en algo asi como el autor anénimo de
sus obras. Nunca nadie sigui6 el ejemplo de Flaubert con mas lealtad. Tout au monde existe pour aboutir a un livre: el propio
maestro no lo hubiera dicho mas flaubertianamente (...) Flaubert habia pensado ya en escribir un libro sin tema, que hubiera
sido pura forma, puro estilo, mero ornamento, y fue en ¢l en quien surgié por primera vez la idea de la poésie pure.”"’

Estamos en condiciones de poder constatar la distancia que separa al impresionismo de la “poesia pura” de Mallarmé y de
Valéry: “El concepto de “poesia pura” contiene rasgos que no estan necesariamente contenidos en el del impresionismo. Ella
representa la forma de esteticismo mas pura y mas intransigente, y expresa la idea basica de que un mundo poético
completamente independiente de la realidad ordinaria, practica y racional, un microcosmos auténomo, estéticamente
completo en si mismo, y que gire sobre su propio eje, es perfectamente posible”.'® Valéry extraia esta conclusion, en su
“Curso de Poética”, que “La literatura es, y no puede ser otra cosa que una _forma de extension y de aplicacion de ciertas
propiedades del lenguaje”."” He aqui, como subraya acertadamente Antoine Compagnon, “un retorno a los antiguos contra
los modernos, a los clasicos contra los romanticos, un intento de definicion universal de la literatura, o de la poesia, como arte
verbal”.'®

El poeta creador se enfrenta con el abismo insalvable de la pagina en blanco, con la imposibilidad de unificar todos los
aspectos de la realidad a través del lenguaje, y sin embargo, el simbolismo trata de superar el decadentismo, y el silencio del
mundo, a través de la palabra y del lenguaje poético: “El abismo que era para el cristiano el pecado, para el caballero el
deshonor y para el burgués la ilegalidad, es para el decadente todo aquello para lo que €l no posee un concepto, una palabra y
una formulacién™."’ Los simbolistas, incluso los decadentes, luchan por la forma y sienten horror por todo lo informe, lo
indomable y lo natural, y prefieren cualquier palabra convencional o artificial, por muy imprecisa que sea, al terrible silencio
(o ausencia) de la naturaleza.®® En el decenio de 1880 se designa al hedonismo estético de la época, que corresponde al

momento de la conciencia del final de un proceso vital y de disolucion de la civilizacion, con la palabra “decadencia”. Des

12 Lugar citado, Jauss, Hans Robert, Experiencia Estética y Hermenéutica literaria, Taurus, 1992, p. 108.

3 Ibid, p. 107-108.

14 Mallarmé, Carta a Henry Cazalis de Julio de 1866, Lugar citado, Taylor, Charles, Las Fuentes del yo, Paidés, 1996, p. 442.

'S Hauser, Arnold, op. cit., p. 230-231.

1 Ibid., p. 231-232.

17 Lugar citado, Compagnon, Antoine, Le Démon de la Théorie, littérature et sens commun,, Seuil, 1998, p. 43: “La littérature
est, et ne peut étre autre chose qu’une sorte d’extension et d’application de certaines propiétés du Langage”.

8 Ibidem.

1 Hauser, Arnold, op. cit., p. 218.

2 Ibidem.

JuLlo
2012



JuLlo
2012

Valéry anti-modemo: de la ‘poesia pura” al yo posible. | Roberto Sanchez Benitezy Juan Carlos Orejudo Pedrosa

Esseintes, el personaje de la novela de Huysmans 4 Rebours, es considerado como un décadent exquisito.*' “Simbolismo” y
“decadente” eran casi sinénimos hacia 1886, como sefiala Antoine Compagnon.?? Después de 1890, como sefiala Hauser, la
palabra “decadencia” pierde su tono sugestivo y se comienza a hablar de simbolismo.> Para el simbolismo “la poesia no es
otra cosa que la expresion de aquellas relaciones y correspondencias que el lenguaje, abandonado a si mismo, crea entre lo
concreto y lo abstracto, entre lo material y lo ideal, y entre las diferentes esferas de los sentidos. Mallarmé piensa que la
poesia es la insinuacion de imagenes que se ciernen y se evaporan siempre”.>* La “poesia pura” tal como se define a partir de
las propias posibilidades del lenguaje, se opone al yo soberano y racional de la ilustracion, asi como a la exaltacion del yo
romantico que trata de romper todos los limites de lo convencional para acceder a la naturaleza original. No solo repudia la
vision materialista del impresionismo sino también al parnaso por su formalismo y su racionalismo, y en cierto sentido, el
simbolismo es una reaccion contra toda la poesia anterior: “descubre algo que ni habia sido conocido ni habia sido realzado
antes: la poésie pure, la poesia que surge del espiritu irracional y no conceptual del lenguaje, que se opone a toda
interpretacion 16gica™.>> La poesia simbolista de Mallarmé y de Valéry ha sido analizada como una poesia anti-naturalista, y
desde una conciencia creadora que esté situada en el lenguaje como espacio insuperable de la experiencia poética:

“Mallarmé fue capaz de crear un lenguaje casi enteramente suyo mediante una eleccion refinada de las palabras, es decir,

. . . . . 26
pudo comprender el lenguaje como si €l mismo lo hubiera inventado”.

Valéry admiraba a Baudelaire y a Mallarmé, los cuales profundizaron en la vida del espiritu a través de la poesia. Valéry da
culto a la forma poética al igual que Mallarmé. Ambos poetas se sitiian en la linea abierta por Baudelaire, el cual fue capaz de
transformar su abismo interior en una obra de arte. Como afirma Compagnon, el poema “Correspondencias” de Baudelaire
(incluido en Las Flores del Mal) es el poema ejemplar que anuncia el simbolismo.*” Paul Valéry en una conferencia de 1924
titulada “La situacion de Baudelaire” argumenta que el primer poeta moderno, Charles Baudelaire, es “una inteligencia
critica asociada a la virtud de la poesia.”*® Como sostiene Compagnon, Valéry elogia a Baudelaire por su “inteligencia
critica”, por su “demonio de la Iucidez”, por su “genio del andlisis”, y lo felicitaba por haber sabido “construir un lenguaje en

el lenguaje”.?’ El mérito de Baudelaire, la “mayor gloria” del autor de Las Flores del Mal, en palabras de Valéry, consistid

2 Ibid., p. 217.

2 Compagnon, Antoine, Baudelaire devant I'Innombrable, Presses de L’Université de Paris-Sorbonne, 2003, p. 17: “Simbolista
y decadente significaban aproximadamente lo mismo en torno a 1886- el gran afio de la decadencia y el afio del manifiesto
simbolista de Jean Moréas. Los epitetos designaban a los mismos escritores, los cuales convirtieron la acusacién de decadencia
en titulo de gloria, antes de inclinarse por la apelacion ambigua de “simbolista”.

2 Hauser, Arnold, op. cit., p. 226.

2 Ibid., p. 227.

3 Ibidem.

%6 Sanchez Benitez, Roberto, op. cit., p. 48.

2 Compagnon, Antoine, Baudelaire devant I’Innombrable, p. 18. El poema “Correspondencias“de Baudelaire comienza con los
versos famosos: “La Naturaleza es un templo de vivientes pilares / que dejan salir a veces confusas palabras; / el hombre lo
recorre a través de bosques de simbolos / que le observan con miradas familiares”, en Baudelaire, Charles, Obras Selectas,
Estudio preliminar, traduccion del francés y notas de Enrique Lopez Castellon, Edimat Libros S.A., 2000, p. 66.

*¥ Valéry, Paul, “Situation de Baudelaire, en Variété II, Gallimard, 1930, p. 143.

» Compagnon, Antoine, Baudelaire devant I'Innombrable, p. 31. Antoine Compagnon describe la filiacién estricta entre
Baudelaire y la “poesia pura” de Valéry (y Mallarrné), la cual se ha implantado como una consecuencia de la lectura de Valéry
de la poesia moderna que se origina a partir de Baudelaire (“La situacién de Baudelaire”, 1924), y que ha sido continuada y
transmitida a través de Marcel Raymond (De Baudelaire al Surrealismo, 1933) y por Hugo Friedrich ( Estructura de la Poesia
Moderna, 1956). Compagnon se distancia de esta lectura de Baudelaire. Véase Compagnon, Antoine, op. cit., p. 26-27:
“Baudelaire, quien rechazaba la idea de progreso, se convirtié en el punto de partida de una historia de la poesia enteramente



Roberto Sanchez Benitez y Juan Carlos Orejudo Pedrosa | Valéry anti-modemo: de la ‘poesia pura” al yo posible.

“en haber engendrado a algunos grandes poetas”.*’ “Mientras que Verlaine y Rimbaud han continuado a Baudelaire en el
orden del sentimiento y de la sensacion- en palabras de Valéry- Mallarmé lo ha prolongado en el dominio de la perfeccion y
de la pureza poética™.’'

El caracter anti-moderno del pensamiento de Valéry se pone de manifiesto en el poder del lenguaje poético que rompe con el
proyecto cartesiano de una construccion racional de la subjetividad, la cual implica el triunfo de la claridad de la razén
(universal) sobre la oscuridad de la poesia y del simbolismo poético. La poesia moderna, sobre todo a partir de Baudelaire y
mas tarde Valéry, conecta con la corriente de los anti-modernos, con el pensamiento reaccionario, el cual se opone a la
racionalidad moderna, al proyecto de un yo moderno desvinculado que se libera totalmente de las tradiciones y de los errores
del pasado con el fin de establecer a partir de la razén universal los principios de la libertad de los individuos y de los
pueblos. La libertad de los modernos deja de ser un privilegio de unos pocos para convertirse en un derecho de todos, en una
conquista de las democracias modernas, las cuales hacen tabula rasa de las tradiciones del pasado, para representar la
voluntad de los hombres en el presente, ya sea mediante la voluntad general de Rousseau o el sujeto trascendental de Kant,
implicando, por otra parte, la superacion del punto de vista de los hombres como seres particulares e individuales.

El pensamiento anti-moderno se caracteriza por su resistencia y oposicion al igualitarismo de las democracias modernas que
presuponen la igualdad fundamental entre los todos los hombres, una igualdad formal ante la ley, que pone en crisis la idea
de diferencia individual, el pensamiento singular y diferente que no concuerda con la generalidad ni con la uniformidad del
pensamiento moderno. La poética de Valéry, al igual que la poesia aristocratica de Baudelaire y de Mallarmé, se manifiesta

por un rechazo casi instintivo por los valores democraticos:

“..La verdadera intencion del poeta de aislarse de la masa y reducirse a un circulo tan pequefio como sea posible. A pesar de
su aparente indiferencia por los asuntos politicos, los simbolistas eran en lo esencial de ideas reaccionarias; eran, como sefiala
Barrés, los “Boulangistas” de la literatura. La poesia de hoy, en parte por la misma razén que la de Mallarmé, parece no
democrética y esotérica, y como si deliberadamente se cerrase para el ptblico”.*

Valéry, y los poetas simbolistas se hacen eco de la actitud aristocratica del dandismo baudelairiano, anti-naturalista y anti-
democratica: “Para Baudelaire el dandy es la acusacion viviente contra una democracia igualitaria (...) el dandismo es la
{iltima revelacion del heroismo en una época de decadencia™.** La palabra “decadencia” define y sintetiza perfectamente la
sensibilidad del fin de Siglo, las ultimas décadas del siglo XIX, que dieron lugar a diversas tendencias estéticas y literarias,
como el impresionismo y el simbolismo, las cuales estuvieron marcadas por una fuerte sensacion de estar viviendo al final de
una época vigorosa y llena de vida, y por tanto, con la sensacion de estar presenciando un declive de los poderes creativos y
sublimes del arte y de la cultura. Cada autor lo expresé a su manera, como Baudelaire dirigiéndose a Manet: “...Vous n étes

que le premier dans la décrépitude de votre art”** (“Sois tmicamente el primero en la decrepitud de vuestro arte”). La

fundada en la idea de su progreso hacia el silencio”.
30 Compagnon, Antoine, op. cit., p. 26.

3! Ibidem.

32 p.233.

3 Ibid., p. 237.

3 Carta de Baudelaire a Manet de 11 de Mayo de 1865. Lugar citado Compagnon, Antoine, Les cing paradoxes de la modernité,

op. cit., p. 38: “Por decrepitud, Baudelaire entendia verdaderamente la reduccién de la pintura a la vision, la falta de JuLIo

. . i r ’ . . ’ . . . 2012
imaginacion, como decia en 1859: Cada dia el arte disminuye el respeto por si mismo, se posterga ante la realidad exterior, y el



JuLlo
2012

Valéry anti-modemo: de la ‘poesia pura” al yo posible. | Roberto Sanchez Benitezy Juan Carlos Orejudo Pedrosa

decadencia es la otra cara, oculta y misteriosa, de la propia modernidad. El declive de la civilizacion, de la cultura, del
hombre moderno, considerado en clave anti-moderna, es el tema que podemos encontrar en la poesia a partir de Baudelaire,
Rimbaud, Mallarmé, Valéry, hasta nuestros dias, y que refleja una corriente anti-moderna en el interior de la modernidad.

Valéry hizo de su espiritu su propio idolo, y nunca supero el asombro que le provocaba el espectaculo de su propio espiritu, y
su admiracion solo iba dirigida a aquellos hombres singulares como Baudelaire y Mallarmé que divinizaban el suyo propio.™
Valéry convierte la creacion “poética” en un acto de libertad, y en su Introduccion al Método de Leonardo da Vinci, “hace
del pintor un Monsieur Teste florentino, un monstruo de libertad, sin amante, sin acreedores, sin anécdotas, sin aventuras, un
“hombre de espiritu” que habria sabido encontrar la “actitud central” en la que la vida, el conocimiento y el arte ya nunca
més estarian separados”.*® Valéry sustituye la frase de Descartes “pienso luego existo”, por otra que afirma “unas veces
pienso, otras veces soy”.>” A continuacion, analizaremos el “yo posible” en Valéry a partir de su lectura y apropiacion de la

experiencia del cogito de Descartes.

El creador de imdgenes figuradas

Valéry consideré que el gran genio de Descartes fue haber proporcionado el medio de crear una infinidad de
definiciones, es decir, de construcciones que culminarian siempre en un ser matematico. Ahi donde hubiera una construccion
uniforme habria existencia matematica, coordinacion de variaciones. De esta manera, por ejemplo, un espacio analitico es el
conjunto de todas las construcciones uniformes posibles.*® Descartes hizo posible la idea de un "lugar de los lugares", la
traduccion en una lengua homogénea de todas las propiedades de todos los lugares. En otras palabras, instituy6 una relacion
reciproca entre figuras y escrituras: articular geométricamente toda escritura algebraica.

Sin que ligue de manera directa las ideas sobre la razén, que a continuacién mencionaremos, a Descartes, Valéry
sostuvo que efectivamente si hay algo que se opone a ella es la singularidad de cada persona y del cimulo de experiencias
que tiene en la vida, las cuales lo confrontan con lo imprevisible, el azar, el accidente, lo inconcluso ain mismo de la accién
humana y sus amplias repercusiones y consecuencias (a fin de cuentas, una motivacion es diferente a una simple causa). En
su memorable Discurso sobre la Estética (1937), "Valéry sostenia que mientras que la razéon “nos sugiere, de un momento
a otro, (pues la ley de estas apariciones de la razon en nuestra conciencia es completamente irracional), simular una perfecta
igualdad de nuestros juicios, una distribucion de prevision exenta de preferencias secretas, un bello equilibrio de argumentos;
y todo esto exige de nosotros lo que mas repugna a nuestra naturaleza,-nuestra ausencia ">’ es decir, que exige de nosotros
una identificacion con lo real para dominarlo, la persona, que es real por si misma, introduce un principio de desigualdad, de

“injusticia” en la accion, ya que ella conlleva ciertas tendencias, motivos y fines que con frecuencia asume la incertidumbre e

pintor se inclina cada vez mas a pintar, no lo que sueiia, sino lo que ve”.

33 Véase, Cioran, E.M., “Valéry frente a sus idolos”, en Oeuvres, Gallimard, 1995, p. 1561: “yo confieso que he hecho un idolo
de mi espiritu, pero no he encontrado otro”.

38 Lacoste, Jean, La Philosophie de L’4rt, PUF, 1981, p. 117.

31 “On en pourrait tirer toute une philosophie que je résumerais ainsi: Tantot je pense, tantot je suis” (“unas veces pienso, otras
veces soy”’) Valéry, Paul, “Discours aux Chirurgiens, en Variété, Paris, 1957, Vol. 1, pag. 916 (Lugar citado, Arendt, Hannah, La
Vida del Espiritu, Centro de Estudios Constitucionales, 1984, p. 97-98) (Trad. Cast. “Discurso a los cirujanos”, en Estudios

filosdficos, Visor, 1993, p. 174.)

38 Valéry, Paul, Cahiers. Gallimard, Francia, 1974, vol. II, p. 782
3 Valéry Paul, http://wikilivres.info/wiki/Discours_sur 1%E2%80%99esth%C3%A9tique (consultada el 11-11-2011).




Roberto Sanchez Benitez y Juan Carlos Orejudo Pedrosa | Valéry anti-modemo: de la ‘poesia pura” al yo posible.

indeterminacion como un valor a ser tomado en cuenta.

Pero sin duda lo que méas desentona con esta razon, de matriz cartesiana, y que solo se encarga, tal como el lenguaje preciso y
estimulante valeriano lo sefala, de "types et de comparaisons systématiques, de hiérarchies idéales des valeurs,
d’énumération d’hypothéses symétriques, et tout ceci, dont la formation la définit™ (Tipos y de comparaciones sistematicas,
de jerarquias ideales, de enumeraciones de hipdtesis simétricas, y todo esto, cuya formacion la define) sea el quehacer del
artista, el cual no puede reducirse a operaciones de un pensamiento directriz. Partiendo de la materia con la que se edifica
cada obra de arte, pasando por los procesos de creacion, por el drama mismo que ahi se encuentra entre las multiples
decisiones que el artista debe tomar en cuenta desde los primeros momentos de concepcion de la obra, hasta propiamente la
recepcion de la misma, nada pareciera estar en correspondencia con una razén esquematica, aunque si quizas programatica.
Lo imprevisto, lo indeterminado, la incertidumbre, lo indefinido, en todo ello no permiten que sea una razén de tal tipo la

que pudiera dar cuenta mejor de los procesos creativos. La ldgica de la creacion no es la del 16gico, ya que

El artista no puede desprenderse totalmente del sentimiento de lo arbitrario. Procede de lo arbitrario hacia una cierta
necesidad, y de un cierto desorden hacia un cierto orden; y no puede pasarse de la sensacion constante de este arbitrario y de
este desorden, que se oponen a lo que nace bajo sus manos y que le parece necesario y ordenado. Es este contraste lo que le
hace sentir que crea, pues no puede deducir aquello que le viene de lo que tiene.*’

Las impresiones que ocasiona la obra de arte, las sensaciones que logra desprender de quien la observa o produce, son
portadoras de contradiccion e indeterminacion, las que, con todo, se oponen al pensamiento 16gico. Frente a la Verdad de
éste, se planta lo Bello de aquella, la cual con frecuencia seduce y encanta, privandonos incluso del habla, por tanto, de toda
categorizacion y representacion mental. No tener nada que decir frente a una obra de arte excelsa es, con frecuencia, uno de
los mejores homenajes que su espectador le rinde. Incluso morir frente a ella no ha sido una vana aspiracion de los amantes y
espiritus delicados. Es esta pasion por lo Bello lo que le permite a Valéry ir més alla de la Verdad en consideraciones sobre el
arte y el pensamiento en general. Pasion creadora que resuelve en si lo indeterminado e impreciso, y todas aquellas
sensaciones de placer, dulzura, contentamiento con la existencia, la plenitud de las delicias sensibles, profundas, capaces de
transformar nuestro estado interior: juntas permiten que lo que nos parece que hubiera podido no existir se imponga a
nosotros “con la misma fuerza que aquello que no podia no existir, y que debia ser lo que es™*!

Sera la existencia de lo que Valéry llama “estados poéticos™, lo que venga a cuestionar de manera directa al sujeto moderno.
Nada mas anti-moderno que un artista del siglo XX, mas especificamente, de un poeta, quien terminard planteando la
existencia de un “yo™ que pareciera haber escapado a las formulaciones modernas, abriendo con ello la posibilidad de varias
experiencias interiores de si mismo. Al poeta lo caracteriza un cierto alejamiento de las cosas, pero para encontrarse con un
“yo profundo” que termina por vincularlo con el mundo, con sus realidades posibles y no tinicamente con lo que es de
manera definitiva, segin las categorizaciones que lleve a cabo la razon. Por medio de la obra de arte nos damos cuenta de la
extensa gama de variaciones espirituales del sujeto, asi como de las formas en que una misma idea puede ser presentada ante
los sentidos y no solamente a la comprension de su sentido. Es por ello, que una obra poética resulta ser una invitacion a

pensar y vivir bajo un régimen y leyes que no son las del orden practico, ahi donde la palabra muere por su referencia a la

O bid.
4 Ibid.

JuLlo
2012



JuLlo
2012

Valéry anti-modemo: de la ‘poesia pura” al yo posible. | Roberto Sanchez Benitezy Juan Carlos Orejudo Pedrosa

cosa, a la vez que en la comunicacion cotidiana. La poesia permite que el lenguaje tenga una cercania mas intensa con lo que
somos en el plano del deseo y las emociones, en la propia arquitectura del espiritu, sostendra Valéry.

Los “estados poéticos™ se caracterizan por volver a percibir lo abolido, por rencontrar el “caos primitivo”, la totalidad de la
sensibilidad, de las sensaciones subjetivas, los “errores” del sentido, es decir, las sensaciones no corroboradas por los otros. Se
trata de fases de la creacion artistica a los que corresponden emociones poéticas o “sensacion del Universo”, donde se tiende a
concebir un mundo o Tsistema completo de relaciones™ en el que existen correspondencias, aunque indefinibles,
maravillosamente justas entre los objetos, los seres, acontecimientos y actos, los modos y leyes de la sensibilidad en general,
de tal forma que adquieren un valor diferenciado con relacion al que tienen en la vida cotidiana. Se trata de estados que no
pueden ser considerados como irracionales y que tampoco pueden ser juzgados de intrascendentes en razon de su fugacidad
y accidentalidad. Para lograr una mayor claridad en su entendimiento, Valéry compara estos estados poéticos con el suefo.
Ambos obedecen a la sensibilidad y nos dicen lo que es. Representan las fluctuaciones de lo sensible por medio de simbolos
y alegorias. El estado poético, como el sueflo, es incierto, indeterminado. Juntos representan una “ampliacion” de la
conciencia, la cual se encuentra constituida por un conjunto de producciones remarcablemente diferentes de las reacciones y
percepciones ordinarias del espiritu. La poesia serd, en conjunto, un estado a la vez productor y receptor de ficciones, lo que
proporcionara a su vez, una imagen mas “adecuada” al yo anti-moderno que somos: "No vivimos sino de ficciones, que son
nuestros proyectos, nuestros espiritus, recuerdos, regresiones, etcétera, y no somos mas que una invencion perpetua”*

Ya en la citada Introduction a la méthode de Léonardo de Vinci, Valéry habia formulado una delicada y concisa version de
su poética a proposito del genio del renacimiento. Con una extraordinaria delicadeza, el poeta imagina los actos creadores del
artista, la forma en la que su capacidad de concentracion lo conduce a las formas puras y abstractas, el papel que el
movimiento juega en la determinacion de las mismas. Ante todo destaca la atraccion por lo particular, la observacion que
capta los matices de luz y sombras, de accion y posicion, de color y consistencia de las substancias, cualidades de lo singular
de los objetos que no podrian ser reproducidas en el suefio, por ejemplo; observacion ésta que pareciera sacar de la
somnolencia al debate clésico cartesiano. Todo esta ahi para ser retenido dentro de la “confusion de lo que es”, para ser fijado
en las formas y ser trasladado a la obra, apropiandose de la naturaleza de manera espiritual, como también lo hubiera
entendido Hegel en su Estética. El artista desciende en lo que es de todos, en lo que se encuentra al alcance de todos, aunque
se aleja y detiene. Conquista las estructuras de lo que es no sin antes haber pasado por un drama, aventura, de pasiones,
inteligencia, sensaciones, percepciones, dudas, realizaciones parciales, balbuceos imaginarios que tienen a la obra como una
solucion tentativa a esos devaneos internos, aunque no despojados de rigor, precision y fuerza transformativa. La idea del
pensar en Valéry se encontrara fuertemente ligada a la suposicion de lo que sucede en este drama de la inteligencia:

Pensar consiste, casi todo el tiempo que nos consagramos a ello, a errar entre los motivos de los cuales sabemos, ante todo,
que los conocemos mas o menos bien. Las cosas podrian, por tanto, clasificarse segun la facilidad o la dificultad que ofrecen
a nuestra comprension, segun el grado de familiaridad que nosotros tenemos de ellas, y seglin las diversas resistencias que
nos oponen su condicién o sus partes para ser imaginadas conjuntamente.*?

Los actores de este drama seran las “imagenes mentales”, las cuales estan dotadas de una amplia plasticidad. Es en de estas

2 Valéry, Paul, "Necessité de la poésie”, Oeuvres, Francia, Gallimard, 1957, p. 1387.

“ Valéry, Paul, Introduction a la méthode de Leonardo de Vinci, en
(http://fr.wikisource.org/wiki/Introduction %C3%A0 la m%C3%A9thode de L%C3%A9onard de Vinci (consulada el 12-
11-2011).




Roberto Sanchez Benitez y Juan Carlos Orejudo Pedrosa | Valéry anti-modemo: de la ‘poesia pura” al yo posible.

imagenes, como personaje destacado, en donde Valéry encontrard nuevamente al “yo cartesiano”, a ese si mismo cuya
confesion ha sido toda la filosofia moderna**.

En efecto,, en las observaciones mas penetrantes que hizo al autor de las Reglas para la direccion del espiriti®® ya se
encuentra mencionado un tema caro al propio Valéry, a saber, el "yo" y "lo posible". Descartes fue para Valéry el ejemplo de
un "magnifico y memorable 'Yo"; el "inventor de imagenes y de la precision de la imagen --maestro en el uso de las
representaciones figuradas."® De €1, nos dice, aprendi6 a apreciar al individuo. Por ello es que la grandeza de Descartes debe
verse en este sentido: por un lado representa, ante todo, una "voluntad". Fue un ser que, sobre todas las cosas busco explotar
el "tesoro del deseo y del vigor intelectual” que se encontraba en €1, y que no pudo querer otra cosa que esto. A los ojos de
Valéry este fue el punto central, la "clave" de la posicion cartesiana. Por otro lado, Descartes inventé un "Universo" y un
"Animal", imaginandose que los explicaba. Sean cuales hayan sido sus ilusiones al respecto, Valéry recuerda algunas
consecuencias de todos conocidas. La mas importantes: el mundo que ahora vivimos, al que pertenece esta civilizacion.
Mundo penetrado por las aplicaciones de la medida; ordenado seglin las determinaciones numéricas y cuya caracteristica

prominente es la objetividad, la impersonalidad. Sin embargo, no son la Fisica, ni la Fisiologia ni la Metafisica cartesianas lo

que entusiasma a Valéry, sino

la conciencia de si mismo, de su ser concentrado enteramente en su atencion; conciencia penetrante de las operaciones de su

pensamiento; conciencia tan voluntaria y precisa que hace de su Yo un instrumento cuya infalibilidad depende solamente del
S 0 g A7

grado de esta conciencia que €l tiene.

En el mismo Discurso del método no llama a Valéry la atencion otra cosa que la presencia de Descartes en eso que
constituye el "preludio” de una filosofia. Se trata del empleo de un "Yo", del "sonido" de cierta voz humana. Quiza sean estos
rasgos los que se opongan decididamente a la "arquitectura escolastica": "El Yo explicitamente evocado debe introducirnos a

. . 48 . . .
maneras de pensar de una entera generalidad, he ahi a mi Descartes.""" Por ello es que considera que lo esencial del Discurso

* Hannah Arendt ha formulado, en su obra La vida del Espiritu, una idea muy concisa de lo que podemos encontrar en la
formulacién de ese “yo™ que viene desde San Agustin, pasa por Descarte y se reformula en las ideas valerianas. Ahi cita la
famosa frase de que "Tantdt je pense et tantot je suis™: “"Las auténticas experiencias del Yo pensante se manifiestan de diversas
formas: entre éstas se encuentra la de las falacias metafisicas, como la teoria de los dos mundos y, en una imagen mas
interesante, las descripciones no tedricas del pensar como una especie de muerte o a la inversa, la idea de que mientras pensamos
formamos partes de otro mundo noumenal - presente gracias a la intuicion, incluso en la oscuridad del aqui-y-ahora real -, o la
definicion de Aristoteles del bios theoreticos como bios xenikos, como la vida de un extrafio. Estas mismas experiencias se
reflejan en la duda cartesiana de la realidad del mundo, en el "a veces pienso, a veces soy" de Valéry (como si ser real y
pensamiento fueran opuestos), en la idea de Merleau-Ponty de que "no estamos auténticamente solos mientras no lo sepamos,
esta misma ignorancia es lo que constituye nuestra solitud (la del filésofo) Y es cierto que el Yo Pensante, independientemente
de lo que consiga, no sera nunca capaz de alcanzar la realidad como tal, ni de convencerse de que algo existe en realidad, y que
la vida, la vida humana, es algo mas que un suefio" (Hannah Arendt; La vida del Espiritu, op. cit., p. 227-228).

a Valéry tiene cinco textos explicitos sobre el filésofo: "Fragment d'un Descartes" (1925); "Le retour de Hollande" (1926);
"Descartes" (1937); "Une vue de Descartes" (1941) y "Seconde vue de Descartes" (1943).

46 Valéry, Paul, Cahiers. Gallimard, Francia, 1973, vol. I, p. 485.

ol Valéry, Paul, "Une vue de Descartes", Oeuvres. Gallimard, Francia, 1957, vol. I, p. 838.

8 Valéry, Paul, "Une vue de Descartes", p. 839. De acuerdo con Heidegger, Descartes no abandona por completo la "direccion
ontolégica fundamental" de la escoldstica: "Descartes no necesita plantear el problema del adecuado acceso a los entes
intramundanos. Bajo el imperio no quebrantado de la ontologia tradicional es cosa decidida de antemano la genuina forma de
aprehender lo que verdaderamente es." (El ser y el tiempo, FCE, México, 1988, p. 111) Dicha forma radica en la "intuicién", de la
que el "pensar" es una forma de llevarla a cabo. Es partiendo de esta fundamental orientacion ontolégica que Descartes realiza la

JuLlo
2012



JuLlo
2012

Valéry anti-modemo: de la ‘poesia pura” al yo posible. | Roberto Sanchez Benitezy Juan Carlos Orejudo Pedrosa

no puede ser mas que

el cuadro de las condiciones y de las consecuencias de un acontecimiento, que libera a este Yo de todas las dificultades y de
. . . . . ; . Qo 49
todas las obsesiones o nociones parasitas a €l, de las cuales esta saturado sin haberlas deseado ni encontrado en si mismo.

(Coémo es esta presencia de Descartes en sus obras que tanto apasiond a Valéry al grado de haber pensado en él como
modelo de las relaciones entre pensamiento y lenguaje, como creador de un gran estilo? ;Por qué sostendra, en suma, que el
famoso cogito ergo sum carece de sentido en si mismo, pero que tiene un gran valor, a saber, como tema de su "Yo"? Valéry
escribié "Une vue de Descartes" como prefacio a una seleccion de textos del filosofo, escogidos y explicados por él, en la

editorial Corréa. Ahi cita la famosa parte cuando Descartes observa un trozo de cera 'y dice:

Tomemos por ejemplo este trozo de cera que recién cayod del panal; todavia no ha perdido la dulzura de la miel que contenia,
retiene todavia algo del aroma de las flores de las que ha sido obtenido; su color, su figura, su grandeza son aparentes; es
duro, fiio; lo tocamos, y si lo golpeamos producira algtn sonido.™

Valéry comenta la pureza del acento, la soledad en la que fueron redactadas estas lineas: no hay una palabra que no sea
inevitable, que no parezca sin embargo haber sido delicadamente escogida. He ahi el modelo de adaptacion de la palabra al
pensamiento, algo parecido a lo que le ocurre al gedbmetra, de tal manera que es posible intuir, en la apariencia de "cierta
gracia discretamente poética”, el ritmo, el nimero, la estructura bien medida del fragmento.”' El Descartes de Valery es un
"yo" intimo, confesional, al estilo de Montaigne o de Pascal, cuyos "testimonios" nos solicitan y en donde encontramos la
exigencia de alejar toda definicion prematura del si mismo, de conquistar por todos los medios el desprecio del otro y
conseguir el poder de despreciar no menos cada fase de si mismo con vistas a preparar los momentos de cambio.’* La obra
de Descartes permite comprendernos al hacer que repitamos su "voz"; su "mondlogo" inspira el nuestro. De esta manera

’ r ’ . 53 ) .
puede suceder que encontremos en nosotros lo que €l encontré en si mismo™, a saber, un "yo filoséfico" no alejado del

"critica" de la otra forma intuitiva atin posible de acceso a los entes, a saber, de la sentatio por oposicion a la intelectio.

4 "Une vue de Descartes", p. 840.

%0 Citado por Valéry, ibid., p. 826.

>! Ibid., p. 827. En "Le retour de Hollande", un conjunto de impresiones del pais donde cohabitaron Descartes y Rembrandt, Valéry
emula este estilo sobrio y delicado, "puro" en la forma, mas sin embargo obedeciendo a su propia mirada. Se muestra consciente de
este tipo de impresiones o experiencias de las cuales los filésofos han extraido algunas tesis sobre la naturaleza del mundo, salvo
que, confiesa, a ¢l le faltaria el "exceso" propiamente filosofico de ello. Refiriéndose al reflejo de su rostro en el cristal de una
estacion de tren, comenta: "Los filésofos de todos los tiempos han gustado de estas minimas experiencias. Un prestigio fortuito,
alglin efecto simple y remarcable de dioptrica o de acustica, un incidente singular de sus percepciones les inducen en suefios que
organizan a placer en su meditacion tedrica. (...) Pero yo, no filésofo, no he podido desarrollar hasta el exceso, --ya que es necesario
el exceso-- todos los pensamientos que arriesgaba sugerirme esta estacion de mi cara esclarecida sobre una noche movil y rota de
bruscos fantasmas." (Qeuvres, vol. I, p. 846) Un analisis adicional sobre Valéry deberia de mostrar los alcances de estas "visiones"
con relacion al panorama estético de este siglo, y de las cuales encontramos varios ejemplos en Monsieur Teste.

2 para Valéry, Leonardo da Vinci , Pascal y Montaigne constituyen ciertas fronteras de la filosofia: figuran en la filosofia de la
antigliedad. Sin embargo, por ejemplo, es mas importante Descartes que Pascal. Este ultimo es una suerte de "excitante violento y
deprimente", mientras que el primero es "tonico".

>3 Esta frase, dicha en 1925, guarda estrecho parecido con la que sostuvo el propio Valéry cuando tuvo que argumentar la forma en
la que apreci6 a Leonardo, en 1919: "Consiste en tratar de concebir lo que otro ha concebido, y no a figurarse, a partir de ciertos
documentos, un personaje de novela" ("Note et Digression", Introduction a la méthode de Léonard de Vinci. Gallimard, Francia,



Roberto Sanchez Benitez y Juan Carlos Orejudo Pedrosa | Valéry anti-modemo: de la ‘poesia pura” al yo posible.

hombre comtin o bon sens. En este sentido, la version de Valéry coincide parcialmente con la ofrecida, por ejemplo, por
Merleau-Ponty. Para éste, no podemos leer a Descartes si antes no entramos en contacto con nuestra propia vida y
pensamiento, y si el Cogito "parlé" (puesto en palabras) no reencuentra en nosotros un Cogito "tacito" el cual es la "presencia
de si a si", la existencia misma que, siendo anterior a toda filosofia s6lo se conoce en situaciones limite, amenazado, como
por ejemplo en la angustia de la muerte o en la mirada del otro sobre mi.** Por razones diferentes a las sostenidas por Valéry,
Merleau-Ponty encuentra que el Cogito cartesiano no consigue su fin ya que, al ser puesto en palabras, una parte de nuestra
existencia, aquella que se ocupa de fijar conceptualmente la vida y al pensamiento como indubitable, escapa a la fijacion y al
pensamiento.

Valéry considera que la cualidad observada por €l en Descartes no es menos importante que el hecho de habernos
ofrecido los fundamentos de una vision "cuantificada" del mundo, de haber substituido el niimero por la figura, de someter
todo conocimiento a una comparacion de magnitudes y la consiguiente depreciacion de todo aquel que no pueda traducirse a
relaciones aritméticas, o de haber introducido la nociéon de "conservacion" en lugar de la confusa nocién escoléstica de
"causa". El "yo" que se crea en Descartes es deliberadamente un sistema de referencia del mundo que va a querer hacer o
rehacer todo, de forma que lo que no venga de él no serd mas que palabras que se resuelven en opiniones, dudas,

controversias, o simples "semejanzas". Es por ello que este "yo" se encontrara solo ante Dios... y la nada:

y advierto que soy como un término medio entre Dios y la nada, es decir, colocado de tal suerte entre el supremo ser y el no
ser que, en cuanto el supremo ser me ha creado, nada hallo en mi que pueda llevarme al error, pero, si me considero como

participe, en cierto modo, de la nada o del no ser (...) me veo expuesto a muchisimos defectos, y asi no es de extrafiar que
55

yerre.
Sistema que sera un "centro" de reformas creativas que se opondra a la incoherencia, a la multiplicidad, a la
complejidad de ese mundo como a la insuficiencia de las explicaciones recibidas. A su vez, este "yo" admirable se siente
como alimentado por una sensacion inexpresable, frente a la cual los medios del lenguaje expiran y las "similitudes" no valen
mas. Piedad cartesiana, anotada por Merleau-Ponty, a la que debemos "profundas descripciones del hombre como monstruo
incomprensible y contradictorio, sin otra naturaleza que las viejas costumbres que ha adquirido y grande por su miseria y
miserable por su grandeza.">
Ningun filésofo hasta Descartes, considera Valéry, se habia expuesto en el "teatro" de su pensamiento,

esforzdndose en comunicarnos, en un estilo inconfundible, el detalle de las discusiones y "maniobras" interiores,

esforzandose en hacernos semejante a él, inciertos, y después "ciertos" como €I, luego de haberlo seguido duda tras duda

1957, p. 114). Francis Scarfe, al momento de hablar de la importancia de la Introduction... ya refiere la influencia de Descartes y
Poe en la manera en que Valéry estudié a Leonardo (cfr. The Art of Paul Valéry. A Study in Dramatic Monologue, William
Heinemann, Londres, 1954). Por lo demas, se sigue poniendo énfasis en el "estilo" propio de Descartes en la medida en que intentd
establecer una comunicacion peculiar con sus lectores: "El asunto de aplicar los conocimientos para mejorarnos a nosotros mismos
es también parte de las caracteristicas generales del estilo filosofico cartesiano." (Myriam Rudoy, "Caracteristicas del estilo
filosofico cartesiano en el Discurso del Método", Laura Benitez (coord..), De la filantropia a las pasiones. Ensayos sobre la filosofia

cartesiana. UNAM, México, 1994).
54 Merleau-Ponty, Maurice, Phénomenologie de la perception. Gallimard, Francia, 1945, p. 462.
5 Descartes. R., Meditaciones metafisicas con objeciones y respuestas, p. 46.

56 Merleau-Ponty, M., "La querella del existencialismo", Sentido y sinsentido. Peninsula, Barcelona, 1977, p. 125.

JuLlo
2012



JuLlo
2012

Valéry anti-modemo: de la ‘poesia pura” al yo posible. | Roberto Sanchez Benitezy Juan Carlos Orejudo Pedrosa

hasta ese "yo", el mas "puro", el menos personal, que debe ser "el mismo para todos, y lo universal en cada uno". Valéry
admira este "lujo de libertad", el modo "elegante" y "voluptuoso" que Descartes tiene para ser €l mismo, para "disiparse"
entre las cosas’’. Es en la manera como Descartes fue "excitado" por lo accidental y lo "superficial y sus vivas variaciones"
que Valéry constata su "elevado" destino espiritual. Libertad que se encuentra ligada al uso de lo que denomina "lo posible"

y que corresponde a una conciencia organizada:

Todo la conserva, todo la restablece; no se niega a nada. Mientras méas absorbe o padece relaciones, mas se combina consigo
misma, y mas se libra y desata. Un espiritu enteramente unido seria, hacia este limite, un espiritu infinitamente libre, ya que
la libertad no es en suma mas que la consumacion de lo posible, ya que la esencia del espiritu es un deseo de coincidir con su
todo.”®

De esta manera es como Valéry interpreta, a su vez, la duda cartesiana, ya que ésta sdlo puede entenderse dentro
del uso de lo posible que existe en cada individuo. La duda relativiza todo sistema de referencias y certezas comunes. Con la
duda, Descartes trato de ser otro>’. La duda es la impresion que tenemos, traducida a términos ordinarios, dando a las
palabras "ser" y "existir" un gran valor intelectual, de que podemos ser capaces de "estados" e impresiones diferentes a los
que tenemos en un momento dado y, en general, a todo momento posible. Es por ello que, y en una frase hermética, Valéry
sefiala que Descartes opuso "el ser al hombre". Tal hermetismo puede quedar disipado si suponemos que por "ser" se refiere
a lo "posible". Dicho en otras palabras: el hombre diferira siempre de lo que es. Pero esta libertad de la que habla Valéry no

. . . 60 ’
es otra cosa que el trabajo propio del pensamiento.”” He aqui la manera como lo supone en Descartes:

Son las substituciones y las transmutaciones que imagino que ahi tienen lugar, las vicisitudes de la lucidez y de la voluntad,
las intervenciones e interferencias que ahi se producen, lo que encanta al amante de la vida propia del espiritu.®’

3T Caracterizar el pensamiento como “estilo” sera una de las soluciones que la fenomenologia al estilo de Merleau-Ponty tenga
para superar la idea de la exterioridad del lenguaje con relaciéon al mismo. El pensamiento no sabe existir, o al menos, no puede
tener conciencia de si, sin el lenguaje: no sabe formularse sin la existencia de éste. “la pensé tend vers 1'expression comme vers
son achévement” (Merleau-Ponty, Phénoménologie de la Perception, p.206). El encuentro de la palabra supone la posibilidad
de contar con ideas, pero también con saber lo que somos en el descubrimiento permanente del mundo, en el encuentro
circunstancial de sus hechos y acontecimientos. Autoconciencia de si mismo, que es lo que finalmente el cogito cartiano habra
de testimoniar. Vivimos en una especie de ignorancia de nuestros pensamientos hasta en tanto no tenemos la oportunidad de
formularlos por nosotros mismos, de manera verbal o escrita. Todo pensamiento o conciencia debe pasar por el tamiz de la
palabra, o la comunicacion, para ser conocido y entendido, lo demas cae en el fondo de la inconciencia, lo cual querria decir, en
el sentir de Ponty, que ni siquiera existe para si mismo. Es a través de la expresion, el lenguaje, que hacemos nuestra a la
experiencia del pensamiento. De cualquier manera, Merleau-Ponty sostendra la existencia de una palabra “auténtica™ que sera la
que nos remita a los pensamientos mas originarios. Una idea que, por cierto, frecuentd en reiteradas ocasiones la pensadora
Maria Zambrano, llamandole “palabra auroral”.

58 Valéry, Paul, "Fragment d'un Descartes", Oeuvres, vol. 1, p. 791.

> Husserl aprecio a Descartes en términos analogos a los de Valéry (hemos visto en la nota 25, la forma en que la fenomenologia
merleau-pontiana a su vez nos permite apreciar el cogito cartesiano) . Ambos ven en ¢l la existencia de una conciencia real y
posible, una conciencia del si mismo so6lo que, lo que en uno es "investigacion eidética", en el otro es constatacién, como vemos.
Para Husserl, en las Meditaciones Descartes lleva a cabo un regreso hacia el "yo filosofante", hacia el "ego" de las puras
cogitaciones, gracias al método de la duda (Meditaciones cartesianas. FCE, México, 1986, p. 39). El "ego trascendental" es, en
Husserl, un residuo de evidencia absoluta.

% Para un andlisis fino de la problematica de la libertad y sus relaciones con la voluntad y el conocimiento, véase Laura Benitez, "La
voluntad en las Meditaciones y los Principios de René Descartes", en De la filantropia a las pasiones. Ensayos sobre la filosofia
cartesiana, ed. cit.

61 Valery, P., "Descartes", Oeuvres, vol. I, p. 796.



Roberto Sanchez Benitez y Juan Carlos Orejudo Pedrosa | Valéry anti-modemo: de la ‘poesia pura” al yo posible.

El trabajo del pensamiento es interminable y, en ello, el "principiante del espiritu”" ve cémo, por ejemplo, el
desorden engendra un orden momentaneo, o como una necesidad nace o se destruye a partir de cualquier disposicion
arbitraria; como lo incidente engendra la ley, o cémo lo accesorio disipa lo fundamental. En un fragmento notable, Valéry
sefiala que el interesado en el espiritu puede llegar a la conclusion de que no hay materia poética del mundo que sea mas rica
que ésta; que la vida de la inteligencia constituye un universo lirico incomparable, un drama completo, donde no faltan ni la

. . . , . SN . 62
aventura, ni las pasiones, ni el dolor (que ahi encuentra una particular esencia), ni lo comico, ni nada humano.

Conclusion

Valéry observé en Descartes el ejercicio de un arte o "poesia” del pensamiento®. Arte que se presenta a través de una serie
de instantes que preludian aquél en el que arribamos a una evidencia inmediata y que tiene que ver con el siguiente. La
famosa definicion cartesiana de "lo que piensa" no parece sino apuntar hacia esta caracterizacion valeriana: lo que piensa es
"una cosa que duda, que entiende, que afirma, que niega, que quiere, que no quiere, que imagina también, y que siente."** Se
trata de las operaciones de la voluntad, del entendimiento, de la imaginacion y los sentidos, como resumiera Spinoza: todo lo
que es en nosotros y de lo cual tenemos conciencia.”’ He aqui la manera en la que la describe Valéry en una prosa

inigualable:

la espera del don de una forma o de una idea; de la simple palabra que cambiara lo imposible en cosa hecha; los deseos y los
sacrificios, las victorias y los desastres; y las sorpresas, lo infinito de la paciencia y la aurora de una verdad; y esos momentos
extraordinarios como lo es por ejemplo, la brusca formacion de cierta soledad que se declara repentinamente, aun en medio
de la muchedumbre, y cae sobre un hombre como una viola bajo la cual va a operarse el misterio de una evidencia
inmediata... ;Qué sé yo?®°

Hemos mencionado que para Valéry el cogito ergo sum carecia de sentido, de tal manera que el verdadero
pensamiento de Descartes deberia buscarse mas alld y a pesar de esta formula que, en realidad, es una conclusion que marca
el paso del hombre al filésofo. La féormula carece de sentido ya que la misma palabra "sum" no lo tiene. Para Valéry, nadie
tiene ni puede tener la idea o necesidad de decir "soy", a menos que sea tomado por muerto y de que proteste que no lo esta,
para lo cual seria suficiente un grito o algin movimiento. El "Je suis" no dice nada a nadie y no responde a ninguna cuestion

inteligible. Ademas, ;qué sentido atribuir a una proposicion de la cual la negacion expresaria el contenido tanto como ella

% Ibid.

8 Una referencia final a Merleau-Ponty deberia bastar para dejar de insistir en las aproximaciones entre ésta y las ideas
valerianas sobre el pensamiento y el lenguaje y que emanan como variaciones del tema del “cogito” cartesiano. Para el primero,
la palabra es pensamiento. Tanto al habla, como al escuchar, la palabra-pensamiento nos posee; somos uno con ella, en mas de
un sentido teoldgico o metafisico, mas bien comunitario. Ser uno (Uno) con la palabra a través de su encanto. ” La fin du
discours ou du texte serd la fin d'un enchantement™ (Merleau-Ponty, Phénoménologie de la Perception, p. 209). Es en al arte
donde encontramos una relacion intrinseca entre lo que se expresa y la expresion signiticante, como existe entre el lenguaje y
pensamiento.

5 Descartes, R., Meditaciones metafisicas con objeciones y respuestas, p. 26.

85 "Les principes de la philosophie de Descartes, démontrés selon la méthode géométrique", Euvres. Flammarion, Francia, 1964,
vol. I, p. 245.

66 Valéry, Paul, "Descartes", p. 798.

JuLlo
2012



Valéry anti-modemo: de la ‘poesia pura” al yo posible. | Roberto Sanchez Benitez y Juan Carlos Orejudo Pedrosa

. . . . ., . 67
misma? Si el "Yo soy" expresa cualquier cosa, el "Yo no soy" no dice ni mas ni menos.

Es tal la exigencia del Cogito cartesiano que Valéry pudo intuir que, llevado a sus ultimas consecuencias, desembocaria
paraddjicamente en un “no-pensamiento”. La voluntad de conocimiento pierde el objeto que la refleja; se absorbe en si

misma, lo cual no puede ser mas un pensamiento.

JuLlo
2012

o7 Valéry, Paul, "Une vue de Descartes", p. 825.



Félix Garcia Moriyén | ¢ Tiene alguin futuro la religion?

cTiene algun futuro la religion?

Féliz Garcia Moriyon
Universidad Auténoma de Madrid

Introduccion: con la iglesia hemos dado

Valga la célebre cita del capitulo IX de la segunda parte de El Quijote para iniciar una reflexion sobre un breve libro
recientemente publicado de Luc Ferry y Marcel Gauchet, Lo religioso después de la religion’. En la novela de Cervantes no
parece tener esa frase ningun significado especial, pues simplemente menciona el hecho especifico de dar con una iglesia en
la oscuridad en lugar de dar con el alcazar donde el Quijote da por supuesto que vive su dama Dulcinea. La frase, no
obstante, ha pasado a ser utilizada con un sentido diferente: los seres humanos deben andarse con cuidado cuando tratan los
temas religiosos. No se trata de que, como dice Dawkins?, lo sagrado goce de unos privilegios sociales injustificados en
virtud de los cuales nadie puede meterse directamente con la religion como instituciéon y como creencia personal sin incurrir
en la infamia. De hecho la gente lleva diciendo cosas muy duras y muy criticas, en algunos casos sumamente “irreverentes”
desde hace mucho, mucho tiempo contra todo lo que esta relacionado con las creencias religiosas, en especial contra las
instituciones religiosas, con la Iglesia Catdlica como blanco preferido de los ataques. Se trata mas bien de que al hablar de la
religion se estan tocando fibras muy sensibles y muy profundas de la vida de los seres humanos; al fin y al cabo, la religion es
tan antigua como la humanidad misma, incluso es una de sus practicas mas distintivas y especificas, y ha articulado la
respuesta que estos han dado ante temas tan trascendentales como lo que tiene que ver con su origen y destino, con su vida y
muerte

Luc Ferry y Marcel Gauchet, desde enfoques bien distintos que luego pasaré a analizar, abordan el tema religioso pero mas
bien en sentido contrario: con la iglesia ya no damos en ningun sitio social o personalmente relevantes, es uno de los
supuestos aceptados por ambos autores. La religion y las iglesias ya no son lo que eran y afrontan un futuro complicado,
aunque para ellos lo interesante no es el futuro de lo que han sido hasta el momento ambas, sino de lo que puede ser el futuro
para unas sociedades y unos seres humanos que han perdido las referencias religiosas como claves orientadoras de su vida
personal y social. Lejos se sitlian, por tanto, de una frase célebre atribuida a Frangois Mauriac: el siglo XXI sera religioso o
no lo sera en absoluto. En realidad Mauriac ya sefial6 que la frase no era suya, dado que no tenia ningiin conocimiento del
siglo XXI, pero sostenia en una entrevista posterior en la que aclaraba la frase que no excluia la posibilidad de un
acontecimiento espiritual a escala planetaria®.

Sin entrar por el momento en el fondo de esta cuestion suscitada por la frase atribuida a Mauriac, no cabe la menor duda de
que estamos en un momento interesante por lo que se refiere al tema de la religion. Lejos de haber desaparecido del foco de

atencion de la gente en general y de los intelectuales en particular, el hecho es que la religion goza de gran actualidad y son

1 Ferry, Luc y Gauchet, Marcel (2007): Lo religioso después de la religion. Prologo y traduccion de Esteban Molina. Barcelona: Anthropos

2 Dawkins, Richard (2006): The God Delusion. London: Bantam. Hay traduccion espafiol: El espejismo de Dios (Madrid: Espasa Calpe, 2007)

3  Martinez de la Fe, Eduardo (2002): «El siglo XXI serd religioso?» Tendencias cientificas 28.01.2002, en
http://www.webzinemaker.com/admi/m6/page.php3?num web=1604&rubr=3&id=20220, consultada 12/08/2009

JuLlo
2012



¢ Tiene algun futuro la religion? | Félix Garcia Moriyon

numerosas las publicaciones que de un modo u otro abordan la problematica de las creencias religiosas desde diferentes
perspectivas. El libro que comento en este articulo no es mas que uno de los muchos que se han escrito y publicado en los
ultimos afios. Algunas obras han recibido un amplio tratamiento mediatico, como la de Dawkins antes citada, obteniendo
ademas importantes éxitos de ventas. Solidos trabajos y escritos mas bien panfletarios (en el mejor y el peor sentido de la
palabra) pueblan los anaqueles de las librerias reflejando de ese modo tanto una demanda de lectura como una oferta de
produccion tedrica. Incluso la mezcla de religion y politica ha vuelto a primera linea con la presencia de la religion de una
manera directa, como ocurre en muchos paises musulmanes, o indirecta, como en algunos paises occidentales con lideres
politicos abiertamente practicantes (Bush, Blair, Aznar) y otros que defienden el importante papel que la doctrina religiosa
debiera jugar en la vida de la sociedad (Sarkozy). Todo ello compatible también con datos socioldgicos que sefialan una

, ;. .. , 4
fuerte caida de la practica religiosa en algunos paises’.

Las tesis de Ferry y Gauchet

El libro que comento es la publicacién de un debate mantenido por los dos autores en el Colegio de Filosofia que tuvo lugar
en la Universidad de la Sorbona el 9 de enero de 1999, hace ya 10 afios. Fueron invitados para que dialogaran sobre las
diferencias y puntos de encuentro de sus sugerentes analisis sobre la religion en la actualidad; dichos andlisis habian sido
publicados con anterioridad en diversas obras muy importantes, de manera especial en la obra de Ferry, El hombre-Dios
(1996)° y en dos obras de Gauchet, EI desencantamiento del mundo (1985) y La religion en la democracia (1997)°. Dos
breves introducciones, una de Esteban Molina para la edicion espafiola de la obra, y otra de Eric Deschavanne y Pierre Henri
Tavoillot que iban ya en la edicion francesa, centran el debate en las tesis generales previas de los autores, lo que facilita
entender un dialogo, por mas que los dos autores vuelven a resumir en esta ocasion lo fundamental de sus tesis. Una breve
presentacion de dichas tesis parece necesaria antes de pasar a un comentario critico de las mismas.

Luc Ferry desarrolla su propuesta en El hombre-Dios. La esfera publica, seglin sus reflexiones, ya no esta regida por un
referente religioso y las leyes juridicas han perdido completamente su caracter sagrado. La ética vivida que puede servir de
ultima instancia legitimadora de esas leyes es una ética fundada en el ser humano. Ahora bien, se mantienen valores que
trascienden la vida misma pues invitan a dar la vida por ellos, distinguiendo entre un aqui espacial y temporal y un mas alla,
lo que segun Nietzsche, el tedrico de la muerte de Dios, es un claro resto teologico. Se mantiene, por tanto, un orden de la
trascendencia, del amor que va mas alla del puro respeto a la ley y los procedimientos democraticos. De eso modo se apela a
una trascendencia que reside en el corazéon humano y no se apoya en ninguna autoridad. La comprension que la
fenomenologia ofrece de la percepcion nos lleva igualmente a una presencia de la trascendencia en la inmanencia de nuestra

conciencia, trascendencia que es posterior y nunca anterior. Haciéndose eco de las aportaciones de Levinas, destaca el hecho

4 Para el caso espafiol, puede servir Brafias Garza, Pablo (2008): «Acciones y creencias religiosas. regularidades espafiolas» Revista

internacional de sociologia Vol. LXVI, N° 49, Enero-Abril, 33-45, 2008, o los libros de Pérez Agote, Actitudes y creencias religiosas en Espaiia

a principios del siglo XXI. Madrid: CIS, 2005 y «La secularizacion de los espaiioles» en Pérez Ajote, J y Santiago, J. (Ed.) Religion y politica en

la sociedad actual (Madrid: Complutense, 2008)

5 Ferry, Luc: El hombre Dios o el sentido de la vida. Barcelona, Tusquetes, 1997

6 Gauchet, Marcel: Le désenchantement du monde. Une historie politique de la religion. Paris : Gallimard, 1985 (Traduccion espafiola: E/

desencantamiento del mundo. Una historia politica de la religion (Madrid: Trotta, 2005; Esta edicion espafiola incluye un epilogo donde, en
JuLIo forma de conversacion, el autor valora a partir de los acontecimientos historicos mas recientes, incluidos los ataques terroristas del 11-S y del
2012 11-M, la cuestion del «retorno de lo religioso» y el papel de las instituciones religiosas en las sociedades democraticas) y La religion en la

democracia (Barcelona: E1 Cobre, 2003)



Félix Garcia Moriyén | ¢ Tiene alguin futuro la religion?

de que el rostro humano, el rostro del otro, porta un sentido que me supera y me llama, exigiendo de mi una respuesta.

En todo caso es una trascendencia que aceptamos sin imposiciones autoritarias y este punto tiene especial relevancia para
Ferry puesto que subraya el hecho de que la conciencia moderna rechaza toda autoridad y exige que la aceptacion de las
convicciones pase por el juicio critico del propio yo. No rechaza la heteronomia ni la trascendencia o la tradicion, por lo que
admite criterios de referencia que van mas alla de la propia conciencia, pero lo fundamental es que lo transmitido desde esas
instancias exteriores sea aceptado desde la inmanencia de la conciencia individual tras critico analisis y deliberacion. Tanto
las antinomias kantianas como el inconsciente freudiano desvelan el sentido profundo de la razén autdnoma y critica de la
modernidad: es al mismo tiempo un proyecto de dominacion de si misma y del mundo y la afirmacién de la desposesion mas
radical posible, la de nuestro insondable vinculo con el pasado y la de la presencia de un mas alla buscado sin alcanzarlo. El
despliegue de la autonomia racional sigue topando con la pregunta radical ya planteada por Leibniz para la que no hay
respuesta cientifica: « ;Por qué hay algo mas bien que nada?», pues es una pregunta ineludible que escapa del dominio de la
ciencia. Ahora bien, lo nuevo en realidad es que la religion y Dios ya no figuran como punto de partida, como un antes del
que todo parte y en el que todo se sustenta, sino como algo que viene después de la ética humanista para darle sentido. Se
trata, por tanto, de un doble movimiento de humanizacién de lo divino y de divinizacién de lo humano.

En el debate entre ambos, Ferry defiende nuevamente que ese es su enfoque del problema religioso, problema que aborda
desde una perspectiva diferente de la de Marcel Gauchet, tan diferente que incluso se puede aceptar ambas a la vez sin
excesivos problemas, si bien Ferry mantienen una posiciéon mas favorable a lo religioso que, segin su propio itinerario
intelectual, debe ser recuperado aunque de maneras muy distintas a las que esa religiosidad ha manifestado en la historia de
la humanidad. Gauchet aborda el tema desde la politica, continuando la linea de pensamiento seguida por sus principales
mentores intelectuales y compaieros de empresas intelectuales, Pierre Clastres, Cornelius Castoriadis y, sobre todo, Claude
Lefort’. Este pensador francés lo tiene claro: vivimos en una época en la que ha terminado definitivamente el papel central
que lo religioso desempefiaba en la articulacion del orden social. Lo sagrado esta incorporado el nucleo de la vida social y no
es aportado ya desde fuera por la religion. Es lo que se vienen llamando desde Weber el desencantamiento del mundo, que
no tiene sus raices en el protestantismo como indicaba el gran socidlogo aleman, sino en el cristianismo en general. De
hecho, podemos considerar que esta religion es la que provoca la salida de la religion®. Gauchet no cuestiona la persistencia
de las iglesias y de sus fieles y mucho menos la de las convicciones religiosas personales, por mas que ¢l se declare ateo; se
limita a sefialar la desaparicion de lo que ha sido hasta el momento su funcién social, funcién que es, por otra parte, la que ha
definido desde los origenes el contenido de las religiones y de sus practicas asi como los cambios que ha ido
experimentando. Puede permanecer en el registro personal con un anclaje puramente subjetivo, esto es, puede quedar
reducida al ambito de lo privado, pero lo que pierde completamente es lo que constituyd su razon de ser primordial, lo que le
dio vida durante milenios: su contribucion a la cohesion social y a la legitimacion del orden politico.

La historia de la humanidad puede ser entendida como el paso de una situacion padecida a otra querida, esto es como un

7 Hace una buena exposicion de su recorrido intelectual y su aportacion teorica Tomas Valladolid Bueno: «La salida de la religion y la
despolitizacion de la democracia» en pp.229-258 en Reyes Mate y José A. Zamora (Eds.): Nuevas teologias politicas. Pablo de Tarso en la
construccion de Occidente. Rubi: Anthropos, 2006.

¥ Este es un lugar comun, con diversas interpretaciones. Algunas muy interesantes aparecen en los diferentes capitulos del libro anterior. Insisten
también en la importancia de San Pablo, John Domini Crossan y Jonathan L. Reed: En busca de Pablo: el Imperio de Roma y el reino de Dios
frente a frente. Otra importante aproximacion es la de Girard, especialmente en Veo a Satan caer como un relampago (Madrid: Anagrama,
2002.). Son variantes que enriquecen la perspectiva adoptada por Gauchet.

JuLlo
2012



JuLlo
2012

¢ Tiene algun futuro la religion? | Félix Garcia Moriyon

incremento de nuestro dominio sobre el universo material y social. La religion es un primer intento de ese dominio, pero
anclado fundamentalmente en el reconocimiento del estado original y genuino de impotencia y dependencia. Siguiendo en
esto a Pierre Clastres, establece un corte radical, una ruptura sismica entre la sociedades sin Estado (mejor atin, sociedades
antes del Estado), en las que la religion era el elemento basico de cohesion social, y las sociedades con Estado, que avanzan
hacia una configuracion diferente del orden social. En las primeras, los seres humanos distinguen entre un pasado fuente y un
presente copia; es un modo de reconocer la exterioridad absoluta del fundamento social, vinculado con un pasado fijo que
debe ser reproducido en el presente mediante rituales fijos e inmutables; solo cabe la obediencia sin imposicion y se deja
escaso margen para la accion politica. La aparicion del monoteismo y de un Dios sujeto, que ademas tiene pretensiones de
universalidad, supone una primera relativizacion de esa exterioridad religiosa absoluta y la introduccién de un principio
activo de interpretacion del orden originario. Se aceptan asi una tension entre el tiempo pasado, en el que las cosas estan
decididas, y el tiempo futuro, que nos invita a hacer y cambiar las cosas. Esto es, existe algo trascendental en la historia cuya
funcion es delimitar la amplitud de la relacion reflexiva mediante la cual la especie humana escoge de hecho entre cierto
numero de formas posibles de ser lo que es.

La aparicion del Estado es la primera revolucion religiosa, pues rompe con lo anterior; el punto focal es que lo separado se
encarna. Aparecen los representantes de la ley fundacional originaria que se hacen cargo de su interpretacion y de su
imposicion al comin de los seres humanos. Todo lo que viene después es consecuencia de esa contradiccion entre los
representantes de esa ley fundamental y las diversas formas que adopta su ejercicio. Y hay desde entonces dos grandes
periodos. Uno en el que el Estado toma la delantera y un segundo periodo en el que la organizacion religiosa va por delante
ofreciendo una especifica comprension de la ciudad terrenal. Esto ocurre, de formas bien distintas, tanto en Oriente, con Iran,
China o la India, como en Occidente, con Grecia, Israel y luego el cristianismo que impera en Occidente desde la caida del
Imperio Romano. Los dos modelos, el oriental y el occidental no se parecen demasiado, aunque si parten de una misma
matriz configuradora del ordenamiento politico

Tras esos periodos, llegamos al tiempo moderno en el que ya no parece necesaria la religion, en el que cualquier apelacion a
la religién como legitimacion del orden social y politico queda excluida por principio. Los seres humanos aceptan el reto de
darse a si mismos el orden social y politico, en un acto creativo en el que la invencion se pone por delante de la recepcion, en
el que lo querido toma la primacia sobre lo padecido. Eso si, esto implica reconocer cierta fragilidad a la opcién democratica
puesto que lo invisible, la trascendencia a la que hacia referencia la religion anterior, permanece como referente que escapa al
control de los seres humanos que han apostado por la creacién de un orden de convivencia democratico. Las religiones
quedan de este modo reducidas al ambito de lo privado y excluidas del &mbito publico. No pretende Gauchet hacer una
lectura reduccionista de la religion, pues considera que esta arraigada en una estructura antropolégica profunda, en un «dato»
inmediato de la conciencia: el ser humano habla y se encuentra con lo invisible en sus palabras. El giro radical es que los
seres humanos hacen frente a ese resto profundo de invisibilidad, de absoluto no manipulable, desde la autonomia sin
ninguna referencia a lo sagrado o lo divino que son, por definicion, la heteronomia pura.

Hay un ultimo aspecto en las tesis del socidlogo francés que debe ser tenido en cuenta. Ofrece un enfoque interpretativo de la
historia que intenta conjugar la unidad del ser humano y su devenir y al mismo tiempo las discontinuidades radicales. Hay
configuraciones muy diversas, aleatorias e incomparables, resultado de decisiones libres que podrian no haberse dado. Nada

determind la aparicion del Estado y nada obligd a que derivase a la situacion actual en la que domina completamente lo



Félix Garcia Moriyén | ¢ Tiene alguin futuro la religion?

querido sobre lo recibido o padecido. Incluso nada garantiza que no se regrese a modelos de sumision a lo dado. Pero al
mismo tiempo, estas decisiones contingentes se producen en el interior de un circulo restringido de posibilidades definido
segtin la necesidad. Responde, por tanto, a significaciones universales con las que es posible comunicarse y simpatizar. Son
configuraciones variadas y contingentes, pero equivalentes desde un punto de vista l6gico. Continuador de las tesis clasicas
de la sociologia de Weber y Durkheim entre otros, al mismo tiempo se distancia claramente de los supuestos materialistas o
positivistas que creen detectar una evolucion necesaria de la historia, entendida ademas en un sentido de progreso. Nada de
eso en la obra de Gauchet. Ademas, intenta establecer un equilibro entre la necesidad de mantener una vision global de la
historia, una abstraccién que nos ayude a dar sentido a la misma, con unas investigaciones proximas al espesor complejo de
los datos que proporciona la investigacion histdrica. Su obra establece un equilibrio entre la filosofia de la historia, teoria pura
que reflexiona sobre las condiciones de posibilidad del vivir juntos y de ser uno mismo, y el trabajo de investigacion concreto
aportado por las ciencias humanas.

Brevemente expuestas las tesis fundamentales paso a una valoracion critica de las mismas, teniendo en cuenta lo que

comparten ambos y aquello en lo que divergen.

Las limitaciones de las tesis

Hay una tesis inicial que viene recogida en el titulo de la obra: ambos estan haciendo referencia a un mundo después de la

religion, esto es, a un mundo en el que la religion ha dejado de ser relevante. Es cierto que no lo entienden en el mismo
sentido, pero si comparten una interpretacion del proceso de secularizacion y de la actual situacion del mundo que no deja de
ser discutible. De algiin modo parecen dar por supuesta una concepcion muy extendida del proceso de secularizacion que, sin
embargo, no goza de tanta aceptacion entre los estudiosos. Partiendo de Weber, quien destacaba que la racionalidad moderna
se construfa al margen de la que era propia de las religiones de salvacion’, la teorfas de la secularizacion auguraban una
importancia menguante de la religion en la vida social, una fuerza decadente de las organizaciones religiosas y un
debilitamiento de los compromisos religiosos individuales. Weber, al sefialar la contradiccion que existia entre la logica
capitalista y la religiosa, mantenia que el crecimiento de la primera implicaria el decrecimiento de la segunda, evolucion que,
por otra parte, no consideraba especialmente reconfortante; era una descripcion, seglin sus planteamientos, libre de valores.
No era eso lo que pensaban gran parte de los ilutrados defensores del laicismo; para ellos, la secularizacién era un
indiscutible progreso de la humanidad que se libraba de la supersticion y la ignorancia y avanzaba hacia una sociedad mucho
mejor guiada por la ciencia. Sin embargo, el hecho de que se haya producido un claro y notable resurgir de la religion que
atrae la atencion de creyentes y no creyentes, ha llevado a un nuevo interés de la sociologia de la religion por una
comprension mas adecuada del proceso de secularizacion, puesto que quiza no esté todo tan claro como se pensaba. En estos
momentos podemos seguir diversas propuestas tedricas que enfocan el problema de manera diversa'® y que muestran la
dificultad que plantea aceptar una interpretacion simplificadora del problema.

La revision no solo procede del campo de la reflexion tedrica, sino también de los datos. Tenemos, por un lado, la idea basica

9 Jos¢ Maria Rubio Ferreres: “Racionalizacion y desencanto. El problema de la secularizacion en Max Weber” en
http://www.ugr.es/~jmrubio/CFR/Secularizacion Weber.htm# fin5

10 Muy aclarador el panorama ofrecido por Sherkat, Darren E.; Ellison, Christopher G.: «Recent Developments and Current Controversies in the
Sociology of Religion» en Annual Review of Sociology (January 01, 1999

JuLlo
2012



230

JuLlo
2012

¢ Tiene algun futuro la religion? | Félix Garcia Moriyon

de que en estos momentos la religion goza de mejor salud de lo que preveian los partidarios del anterior paradigma de la
secularizacion. Algunos datos parecen confirmarlo, si bien otros indican por el contrario que estamos asistiendo a una
constante caida de la religiosidad, sobre todo la que esta representada por las grandes religiones tradicionales''. Resurge la
practica religiosa en diversos paises y ambitos culturales, pero en otros ocurre casi lo contrario, por lo que hay que ser muy
cautos cuando se mantiene que la religion esta a punto de convertirse en algo irrelevante. Es bastante posible que sea ese el
caso de la mayor parte de los paises europeos, pero no lo es tanto en el ambito musulman, en América, en especial Estados
Unidos, pero no solo, o la India, sin contar la proliferacion de manifestaciones novedosas de la religion, o de la espiritualidad,
algo que parece recoger Luc Ferry. Berger va algo mas lejos y considera que el mundo es mas furiosamente religioso ahora
de lo que lo ha sido en otras épocas. Desde luego las cosas no ocurren igual en todos los sitios por lo que las generalizaciones
son dificiles y las predicciones también lo son'>. Como argumento al contrario, la aparicion de muchos libros que atacan
directamente las religiones instituidas y las creencias religiosas parece indicar que es necesario un plus de esfuerzo
propagandistico de quienes preveian que la religion terminaria cayendo como fruta madura por el puro proceso de difusion e
implantacion del espiritu Tlustrado.

Las reflexiones sobre el proceso de secularizacion son en estos momentos muy abundantes y muy sugerentes, si bien resulta
imposible en el marco de este breve articulo hacerse eco de todas ellas. No obstante, merece la pena destacar algunas que
entran en lo que puede ser el eje fundamental de mi valoracion del libro que comento. Una es la expuesta por Charles Taylor
quien en un excelente y voluminoso estudio'® continta el trabajo desarrollado en Las firentes del yo, aunque centrandose en
este caso en la secularizacion. Distingue tres sentidos de la secularizacion. En un primer sentido, dice Taylor, significa lo que
se suele entender en general en el lenguaje cotidiano, esto es, la ausencia de la religion de todos los espacios publicos;
hacemos politica, pero también ciencia, negocios o muchas otras actividades sin referencia alguna a la religion, y las
creencias se ejercen en el ambito de la vida privada, algo no sucedia antes de la modernidad. En segundo lugar, hace
referencia al proceso de abandono de la religion y de las practicas religiosas; la gente ni va a Misa ni tiene apenas en cuenta
las creencias religiosas, mucho menos las ensefianzas morales de las iglesias instituidas. Por ultimo, la religion se ha
convertido en una opciodn entre otras, por lo que ni merece la pena ponerla en cuestion ni defenderla en exceso; son muchas
las diferentes opciones que se presentan en estos momentos y cada persona, en los paises occidentales claro esta, puede elegir
la que le parezca mas conveniente.

Esta distincion le permite al autor mantener que, si bien entendida en los dos primeros sentidos podemos dar por consolidado

el proceso iniciado a principios de la Edad Moderna, en el tercer sentido se mantiene durante todo este periodo una elevada

11 Recordemos las obras citadas anteriormente en la nota 4. Ademas, viene bien consultar las obras de Gilles Kepel, La revancha de Dios :
cristianos y judios a la reconquista del mundo (Madrid : Alianza, 2005, primera edicion francesa de 1991); y el libro dirigigo por Peter Berger,
The desecularization of the world : resurgent religion and world politics, (Washington, D.C. : Ethics and Public Policy Center, 1991). Berger
fue uno de los grandes tedricos del paradigma de la secularizacion. Suyo es otro libro que ilustra bien la complejidad del problema, centrandose
en las diferencias entre Europa y Estados Unidos, Religious America, secular Europe? 4 Theme and Variation. (New York: Aghaste, 2008). Son
relevantes los datos que publica http://www.worldvaluessurvey.org/

12 Es muy afortunado el titulo del articulo de Carmen Moran, “Los picos y los valles de Dios”, El Pais 13/8/2002, en el que se hace eco de las
resultados de las encuestas realizadas por el World Values Survue. En la misma linea estan los estudios socologicos en Espapa, como “La
situacion de la religion en Espafia a principios del siglo XXI”, de los socidlogos Alfonso Pérez-Agote y José A. Santiago Garcia, (CIS: Madrid,
2005) o los de Javier Elzo, resumidos en Resumen del informe jovenes espaiioles 2005, accesible en Internet. Pueden servir también de
referencia un estudio de Darren E. Sherkat, «Religion and Higher Education: The Good, the Bad, and the Ugly», Feb 06, 2007 ( en
http://www.ssrc.org/ ) y las recomendaciones resultado de un trabajo coordinado por Wolfram Weisse, «Religion in Education: Contribution to
Dialogue» (en http://www.redco.uni-hamburg.de ).

13 Taylor, Charles: 4 secular Age (Cambridge, MS: Harvard University Press, 2007)




Félix Garcia Moriyén | ¢ Tiene alguin futuro la religion?

presencia de la religiosidad, que sigue siendo un valor importante en la actualidad. Todo el libro supone un enorme esfuerzo
intelectual para mostrar que no es sostenible un relato de lo acontecido que acepte la desaparicion de la creencia como un
rasgo universal del proceso histérico de la humanidad, puesto que el relato es mas complejo sobre todo porque supone e
implica a lo largo de los ultimos siglos la configuracion de multiples y diversas maneras de articular la creencia religiosa. Es
por eso por lo que Taylor, rompiendo con el discurso dominante, insiste en que la religion y la espiritualidad ha seguido y
sigue muy presente en la vida de los seres humanos, si bien de maneras diversas que no siempre se ajustan a lo que
entendemos por practicas o creencias religiosas. De algin modo realiza una «deconstruccion» de la secularizacion
habitualmente entendida en un sentido muy reduccionista; y nos recuerda que, incluso en los dos primeros sentidos antes
mencionados, la secularizacion estaba vinculada a una profunda religiosidad interior individual. Puestas asi las cosas, hay un
punto de encuentro con Ferry en valorar la presencia de la religion en estos momentos y también hay un punto de encuentro
con Gauchet al admitir que la division de funciones ha consumado una separacion de la religion y de la politica, que ha
adquirido una clara independencia o autonomia. La historia contada por Taylor, sin embargo, no es la misma y tampoco el
enfoque global de la misma.

Por otra parte, algunos historiadores estan llamando la atencion sobre ciertas lagunas en el relato dominante acerca del
proceso de secularizacion. Enrique Luque, en un interesante trabajo, comenta tres obras importantes recientemente
publicadas que nos llevan a ver la historia moderna y contemporanea de distinta manera'®. De las tres comentadas, las que
nos interesan son las de Fitzerald y Kaplan. El primero analiza con cierto rigor las complejas relaciones entre los conceptos
de religion y de politica, un par de conceptos que guardan estrecha relacion entre si y estan vinculados a los de civilizacion y
barbarie. Durante toda la Edad Media, la religion era el ambito de la civilizacion y la razén, mientras que lo no religioso lo
era de la supersticion y la barbarie. En el lento proceso de separacion de la religion y la politica, no aparecen distinciones
claras hasta las obras de Locke y Rousseau, pero estos consideran el nuevo orden politico, independiente de la religion, como
algo sagrado, lo que les lleva a postular una religion civil. Por su parte, Kaplan vincula el desarrollo de la secularizacion al de
la tolerancia, haciendo ver que la historia de esta tltima ha sido muy compleja, con enfrentamientos religiosos notables que
todavia se siguen dando aunque quizd con menor virulencia. La tolerancia como ideal y como practica efectiva de
convivencia entre personas de diferentes religiones ha pasado por situaciones diversas en estos ultimos siglos; segun Kaplan,
ese avance en la tolerancia, todavia fragil, se ha basado tanto en la labor de élites intelectuales y politicas como en el pueblo
llano que ha tenido que aprender a tolerar a los vecinos que practicaban otra religion. Ademas, el impulso hacia una mayor
tolerancia lo han aportado sobre todo los valores de la secularizacion, esto es, el individualismo, la privacidad, los derechos
humanos, la igualdad..., valores que, por cierto, son de claro origen religioso, esto es, cristiano. Esta tesis, como ya expuse,
la defiende también Gauchet, quien lo considera crucial para explicar el desarrollo especifico de la convivencia politica en
Occidente.

Si tenemos en cuenta estos analisis criticos de lo ocurrido con la secularizacion en el mundo occidental, podemos llegar a

unas conclusiones bastante distintas que muy brevemente menciono. Para empezar, debemos sefialar que la aparicion de una

14 Luque, Enrique: «Categorias mudadizas y mitos pertinacesy, Revista de libros (2009), n® 150, pp. 17-20. Los tres libros son Benjamin J.
Kaplan. Divided by Faith. Religious Conflict and the Practice of Toleration in Early Modern Europe Harvard University Press, Cambridge;
Frédéric Lenoir Las metamorfosis de Dios. La nueva espiritualidad occidental. Alianza: Madrid, 2005. Timothy Fitzgerald Discourse on Civility
and Barbarity. A Critical History of Religion and Related Categories Oxford University Press, Nueva York

JuLlo
2012



¢ Tiene algun futuro la religion? | Félix Garcia Moriyon

clara distincion entre el orden politico y el religioso es el resultado del planteamiento cristiano y se puede ver en sus
relaciones iniciales con el Imperio Romano y en las muy conflictivas relaciones que la religion (tanto la institucional como la
individual) mantuvo con el poder politico durante toda la Edad Media y el Renacimiento. Gran parte de las ideas matrices de
la secularizacion contemporanea se fraguan mas bien en la Edad Media, a lo largo de los numeroso conflictos entre el papado
y el Imperio, o entre los diferentes reyes y sus respectivas jerarquias eclesiasticas, conflictos que pivotan con frecuencia en la
exigencia de delimitar bien las respectivas zonas de influencia y los ambitos de colaboracion. Las aportaciones de Louis
Dumont sobre el individualismo occidental y su vinculacion al cristianismo son ejemplares'® y nos puede ayudar a no
mantener ideas tan bien establecidas como poco respetuosas con los hechos'®. Por otra parte, dentro del proceso de
racionalizacion y de division de funciones que segin Weber caracteriza la ilustracion, debemos recordar un hecho de enorme
importancia. La Real Academia inglesa, fundada en 1660, poco después de terminar las duras guerras civiles que asolaron
Inglaterra, decidio evitar discusiones que pudieran provocar enfrentamientos y por eso en el proyecto de Estatutos escrito por
Hooke se decia expresamente que su objetivo era «mejorar el conocimiento de los objetos naturales [...] sin tratar de
Teologia, Metafisica, Moral, Politica, Gramatica, Retorica y Logica» (todavia en 2008, su Director de Educacion Michale
Reiss dimitié como consecuencia de un comentario sobre la presencia del creacionismo en las escuelas)'”. El hecho es que se
fue asentando la tesis entre los cientificos de que sus métodos de investigacion debian guiarse por un cierto ateismo
metodoldgico, no introduciendo hipotesis al decir de Newton o directamente prescindiendo como decia Laplace de la
hipétesis de Dios. Como veremos mas adelante, Rawls propone hacer politica y no metafisica para poder fundamentar una
teoria politica genuinamente liberal. Pues bien, ese planteamiento del ateismo metodoldgico tiene claros antecedentes en la
tradicion filosofica anterior, pudiendo repensar las sutiles y equilibradas distinciones que hizo Tomas de Aquino sobre las
relaciones entre razon y fe como una formulacion especifica que procuraba deslindar claramente el campo de la razén en el
que la fe debia limitar su intervencion a lo sumo al papel de orientadora.

No es hasta el siglo XIX que el ateismo metodoldgico se convierte en algunos sectores en un ateismo ontologico o
metafisico. A este giro contribuy6 posiblemente mas que nada la obra de Darwin, quien desmontd clara y conscientemente
las tesis de William Paley, y su analogia del relojero, en Natural Theology: or Evidences of the existence and Attributes of the
Deity (1802). El primero que mejor formulé ese ateismo cientifico radical fue John William Draper, un importante cientifico
inglés afincado en Estados Unidos. Escribid Historia del conflicto entre la religion y la ciencia (1875), una obra que tuvo
una amplia difusion, también en Espafia. Dreper desarrolla todos los topicos del papel negativo de la iglesia y la religion,
incluyendo a Pio IX y su dura condena del liberalismo y el modernismo. El divorcio en estos momentos es total y Pio IX
radicaliza su posicion reaccionaria, con la afirmacion de la infalibilidad y la publicacion del Syllabus justo en el momento en
el que las fuerzas italianas estaban conquistando los tltimos reductos de los Estados Pontificios. En el ambito de la filosofia,

es también en estos anos cuando Nietzsche propone una interpretacion del sentido de la existencia humana y del mundo en el

15 Dumont, Louis: Essais sur l'individualisme. Une perspective anthropologique sur l’idéologie moderne. Paris :Seuil, 1983 (Traduccion
espafiola en Alianza Editorial)
16 Esta, insisto, parece ser una tesis comunmente aceptada, y puede servir igualmente lo que dice en su libro el Jean Claude Guillebaud, Cémo
he vuelto a ser cristiano (Madrid: PPC, 2008). No deja de ser chocante la polémica en torno al reconocimiento de las raices cristianas de Europa
232 y, por extension de Occidente. Es algo tan obvio que sorprende que se ponga en discusion. Hay en este duro enfrentamiento entre la modernidad
ilustrada y la religion algo de complejo de Edipo que puede ayudar a entender tanto la virulencia de los ataques del hijo como la desmesurada
reaccion negativa del padre.
JuLIo 17 John D. Bernal en Historia social de la ciencia. Vol. 1 La ciencia en la historia (Barcelona: Peninsula, 1989) y la tesis mantenida por José
2012 Antonio Santiago Garcia en «El proceso de secularizacion: Apuntes sobre el cambio historico de la religion a la ciencia» en Revista
Internacional de Sociologia, n°. 31, 2002 , Pags. 59-79.



Félix Garcia Moriyén | ¢ Tiene alguin futuro la religion?

que se prescinde radicalmente de la actitud genuinamente religiosa, negando de manera contundente cualquier mas alla o
trascendencia. No obstante, tomar esta etapa de enfrentamiento radical como caracteristica definitiva y definitoria del proceso
de secularizacion no parece ofrecer una adecuada comprension de la complejidad de los problemas que estan en juego. La
posibilidad de compaginar fe y razon, de formas variadas y diversas, es un hecho que ademas goza de fundamentacion
tedrica suficiente, lo cual no quita para que haya quienes piensen que no deja de ser una quimera pues en definitiva el
ejercicio de la razén auténoma es incompatible con la creencia religiosa'®.

Parece, por tanto, que los dos pivotes sobre los que se articula la secularizacién son, por un lado, la profundizacion del
individualismo cristiano, acentuada en la Reforma religiosa, pues eso provoca la ruptura de la unidad religiosa lo que a su vez
lleva a la tolerancia como segundo pivote que se convierte en condicion de posibilidad de la convivencia social y, a su vez,
de una clara division de funciones y la exigencia de un grado creciente de neutralidad estatal en materias religiosas,
neutralidad que se extiende a todas las esferas de la vida humana, entre la que destaca el ambito de la investigacion cientifica.
Ahora bien, y centrandonos en el ambito de la politica que es del que trata Marcel Gauchet, la evolucion de los
acontecimientos en la actualidad exige ser algo mas sutiles en la manera de entender posibles configuraciones de las
relaciones entre la religion y la politica. Si bien se mantienen todavia retazos muy significativos y muy dafiinos del antiguo
enfrentamiento entre la democracia y la religion, muy claros en el caso de la Iglesia Catdlica, podemos considerar que ya no
estamos en esa etapa. En el caso especifico del catolicismo, desde el Concilio Vaticano II parece estar reconciliado
plenamente con los principios de fondo de las sociedades democraticas: libertad religiosa individual, derechos humanos,
democracia representativa... Por otra parte, parece igualmente claro que la religion no es un asunto privado, como bien sefiala
Diez Salazar'. La dificil tarea que nos toca es la de articular la participacion de la Iglesia en la vida publica; por lo que se
refiere a la Iglesia como pueblo de Dios, no existe una opcion unitaria, de tal modo que los cristianos mantienen como
exigencia derivada de su fe el participar activamente en la vida publica, si bien lo hacen cada uno desde la opcion que les
parece mas convincente. Por lo que se refiere a la Iglesia como la jerarquia, participa en el debate con sus propias opciones
de sentido que arrojan luz sobre los problemas de convivencia. Consolidada la politica como ambito auténomo, los cristianos
individualmente considerados participan en lo que Rawls denomina “el foro politico ptblico” en el que se ejerce la “razén
publica”. Dado que estamos en una democracia representativa (y escasamente participativa), eso lo hacen a través de quienes
estan legitimamente autorizados a intervenir, los politicos que participan en la vida politica parlamentaria. La Iglesia
jerarquica tiene un discurso que, siguiendo a Rawls, no es publico, pero tampoco es privado; es un discurso social que saca a
la luz del debate publico temas sustantivos que tienen relevancia para la vida politica. La cuestion central radica en que no se
mezclen los dos planos y que, cuando se incorporan esas ideas expuestas en el ambito de la razén social, se haga traduciendo
el discurso social a discurso politico y admitiendo como argumentos solo aquellos que son validos en la esfera de la

discusion politica. Es decir, cuando la Iglesia participa en esos debates debe atenerse a las reglas de la discusion politica que

18 Esa es la tesis central de Dawkins, como ya vimos, repetida hasta la saciedad por muchos autores actuales. Una formulacion muy clara de la
misma nos la ofrece Josep Ramoneda en un articulo en E/ Pais que cito por ser ejemplar: “Las religiones son inefables —se sitlian fuera de toda
posibilidad critica—. Las religiones pretenden tener la exclusiva de la verdad e imponérsela a todos los hombres. ";Qué puedo hacer para que
otros se salven y para que surja también para ellos la estrella de la esperanza?", es una pregunta imperativa que el Papa Ratzinger hace en la
enciclica Spe Salvi. Las religiones entienden que la legitimidad del poder emana de Dios y no de los hombres. Estas tres caracteristicas las hacen
incompatibles con las bases del sistema democratico. Por eso deben mantenerse al margen de las decisiones politicas”. «La nueva alianza de la
derecha y el altar», EI Pais, 31/01/2008.

19 Diez Salazar, Rafael: Democracia laica y religion publica (Madrid: Taurus, 2007). Mantiene tesis muy sugerentes que en gran parte
comparto. Las referencias a Rawls estan tomadas de esta obra.

JuLlo
2012



234

JuLlo
2012

¢ Tiene algun futuro la religion? | Félix Garcia Moriyon

incluye el “ateismo metodologico” y no permite, por tanto, hipotesis metafisicas.

Ciertamente se pueden introducir algunas matizaciones y distinciones en lo que sugiere Rawls, y eso hace Diez Salazar al
comentarlo. No obstante, el planteamiento global es correcto y esta en la misma linea que la que mantienen Habermas en sus
Giltimas aportaciones®® o José Casanova en un libro sumamente valioso para repensar el proceso de secularizacion’" En un
debate famoso, Habermas y Ratzinger aceptan ese ambito de confrontacion y didlogo entre el discurso religioso y el discurso
argumentativo propio de la autonomia de lo politico. No se trata, ciertamente, de un didlogo sencillo, pero si es un dialogo
posible en el que los diferentes actores aprenden a respetarse mutuamente sin que eso exija renunciar a sus propias
convicciones. Habermas afiade algo que me parece muy sugerente, puesto que va mas alla del problema estrictamente
cognitivo o argumentativo y se adentra en el plano motivacional. Le ha preocupado desde hace ya tiempo como se
garantizan o consolidan las virtudes publicas sin las que parece muy dificil la democracia como autodonacion de sentido
politico. Su propuesta de patriotismo constitucional supone una interesante aportacion, pero en este texto valora Habermas la
posible contribucion positiva que puede aportar el discurso religioso, sobre todo en el plano de la razon privada (siguiendo
con las distinciones de Rawls), siempre y cuando la religion institucional complete y consolide definitivamente su
compromiso moral con la democracia, algo que, afiado yo, no debiera costarle demasiado si tenemos en cuenta lo que ya
deciamos de las raices cristianas profundas de la aparicion de la democracia moderna y occidental, pero que si le puede
costar en la medida en que su compromiso con opciones politicas premodernas fue muy profundo y beligerante y en cuanto
tampoco acaba de encontrar la manera de aplicar los principios democraticos a su propia vida interna””. Estas observaciones
no refutan las tesis de Gauchet; pretenden matizarlas y enriquecerlas para evitar sesgos y reduccionismos.

Para terminar, quiero abordar muy brevemente algo que esta presente en las tesis de Ferry: la vigencia de la religiosidad en la
actualidad. Ya he dicho que los estudios socioldgicos no zanjan claramente el tema. Hay, cierto es, una situacion en la que
proliferan diferentes ofertas religiosas, como la de Ferry, si bien algunas de ellas, entre otras las de este autor francés no
parecen recoger lo que es genuino de la actitud religiosa tal y como viene definida por los expertos en fenomenologia de la
religion o en historia de las religiones™. La religiosidad tiene que ver con la afirmacion radical de la presencia de un més alla
y de lo totalmente Otro, tesis que admite Ferry, aunque la diluye al apostar por una trascendencia inmanentes. La religion
parte de la aceptacion de la contingencia y finitud del ser humano que lleva a la trascendencia como posibilidad radical de
dotar de sentido a la propia vida, y esta trascendencia se identifica mas con el Misterio de lo inefable, en el sentido de la
mistica tradicional, y lo totalmente Otro, el infinito de Levinas. La secularizacion en el segundo sentido que planteaba
Taylor parece estar en estos momentos muy arraigada, y eso se debe no tanto a problemas de convivencia politica, cuanto a
pautas de comportamiento y preferencias culturales difundidas, incluso impuestas, por los actuales modos de organizacion

social y econdmica. Priman los bienes del mas acd, del aqui y ahora, como bienes orientadores de las preferencias

20 Lo hace en su libro Entre naturalismo y religion (Barcelona, Paidos 2006), sobre todo en el cap. 5: “La religion en la esfera publica. Los
presupuestos cognitivos para el uso «uso publico de la razon» de los ciudadanos religiosos y seculares” (pas. 121-155) y en su didlogo con
Ratzinger, que resulta profundamente ilustrativo. Para este ultimo he utilizado un documento elaborado por Manuel Jiménez Redondo que puede
encontrarse en Internet.

21 Casanova, José: Religiones puiblicas en el mundo moderno. Madrid: PPC, 2000

22 La actitud de los fundamentalistas cristianos en Estados Unidos, la de algunos sectores de la Iglesia Catdlica y todavia mucho mas la actitud
de los paises en los que la religion musulmana es dominante, nos debe llevar a ser prudentes en nuestro optimismo respecto a la posibilidad de
una modificacion de la actitud de las grandes religiones. Por eso el enfoque de Mark Juergensmeyer: Terrorismo Religioso: El auge global de la
violencia religiosa. (Madrid: Siglo Veintiuno de Espaia Editores, 2002) debe ser tenido en cuenta, lo mismo que la posibilidad de una vuelta a
etapas anteriores de imbricacion total de lo religioso y lo politico, tal y como dice el propio Gauchet.

23 Por lo que se refiere a lo fundamental de la actitud religiosa, me decanto mas por lo que exponen Jos¢ Goémez Cafarena y Juan Martin
Velasco, Filosofia de la Religion. (Madrid: Revista de Occidente, 1973)



Félix Garcia Moriyén | ¢ Tiene alguin futuro la religion?

individuales; la mejora en las condiciones materiales de vida y la sociedad del consumo compulsivo lleva a ello
inexorablemente. Por otro lado, la prolongacion de la esperanza de vida unida a las pautas anteriores hace que las personas
afronten la vida y sobre todo la muerte mas bien en el sentido de Epicuro, o que la ignoren totalmente hasta convertir el tema
de la muerte en algo de lo que no se habla apenas. Cierra el circulo una confianza excesiva en la capacidad de la ciencia y la
técnica para resolver los problemas pendientes. Todo ello unido provoca un humus cultural y social que es muy poco
favorable a la religiosidad, que, como acabo de mencionar, estd vinculada al sentido del Misterio y a la percepcion de la
contingencia y finitud de la vida humana. En este sentido, no esta claro cual va a ser el futuro de la religion, por mas que
tanto Gauchet como Ferry la consideren como un existencial humano insuperable. Quiza conduzca a esa pluralidad de
vivencias espirituales en la linea de Ferry; puede también que las Iglesias instituidas consigan tener éxito en sus esfuerzos de
adaptacion a este nuevo contexto social; del mismo modo puede avanzar al ateismo al estilo de Dawkins o de Onfray. Lo
mas probable es que se mantengan todas esas posibilidades al mismo tiempo, lo cual exigira seguir buscando articulaciones

de la vida politica que permitan la coexistencia de propuestas diferentes de sentido.

JuLlo
2012






Antonio Rivera Garcia | Blumenberg y el Debate sobre la Secularizacion

Blumenberg y el Debate sobre la Secularizacion

Antonio Rivera Garcia
Universidad de Murcia

Resumen

Resefiamos la obra monumental de Blumenberg, Die
Legitimitit der Neuzeit. Primero exponemos la critica de
Blumenberg a los teoremas de secularizacion y su defensa
de la continuidad funcional entre la Edad Media y la
moderna. En segundo lugar exponemos la teoria de
Blumenberg sobre la modernidad como segunda y exitosa
superacion del gnosticismo. Y, por ultimo, la tesis de que tal
superacion de la gnosis ha sido provocada al final de la
Edad Media por el absolutismo teoldgico del nominalismo.

Palabras clave: secularizaciéon, modernidad, gnosticismo,
sustancia, funcién, absolutismo teolégico, nominalismo.

Abstract

The main object of this paper is to examine Blumenberg’s
monumental work Die Legitimitit der Neuzeit. We will first
present Blumenberg’s criticism of secularization theorems,
and his own defense of the functional continuity between
the Middle and Modern Ages. Secondly, we will display
Blumenberg’s view of modernity consisting in the second
and successful overcoming of Gnosticism; a point we will
finally complement with the thesis that such overcoming
resulted at the end of the Middle Ages from the theological
absolutism of Nominalism.

Key words: Secularization, Modernity, Gnosticism,
Substance, Function, Theological Absolutism, Nominalism.

JuLlo
2012






Antonio Rivera Garcia | Blumenberg y el Debate sobre la Secularizacion

Blumenberg y el Debate sobre la Secularizacion

Antonio Rivera Garcia
Universidad de Murcia

En esta resefia sobre la obra monumental de Blumenberg Die Legitimitit der Neuzeit', abordaremos algunas de las
principales tesis que contiene este libro a propdsito del tema de la secularizacion. Hans Blumenberg es el autor que, en los
Giltimos afios, ha polarizado el debate filosofico en torno a la legitimidad y realidad de la ruptura moderna®. En concreto, el
origen de la disputa hay que remontarlo a su intervencion en el VII congreso alemén de Filosofia celebrado en 1962 y
consagrado a la idea de progreso. De su intervencion extraera un articulo titulado Sdkularisation. Kritik einer Kategorie
historischer Illegitimitdt, que se encuentra en el origen de La legitimidad de los tiempos modernos, cuya primera edicion data
de 1966 y la ultima de 1988.

La critica de Blumenberg se ha dirigido principalmente contra lo que él denomina teorema de la secularizacion, segin el cual
una teoria moderna no seria mas que teologia secularizada. Los nombres de Weber (el éxito intramundano en la empresa
capitalista como secularizacion de la certitudo salutis protestante), Schmitt (los conceptos politicos modernos como
conceptos teologicos secularizados) y Lowith (las filosofias modernas de la historia como secularizacion de la escatologia
cristiana) suelen aparecer ligados a esta modalidad de secularizacion, aunque no siempre sean del todo conscientes,
especialmente Weber, de la deslegitimacion de la modernidad que se deriva de dicho teorema.

El filésofo aleman defiende la legitimidad de los tiempos modernos basandose principalmente en tres argumentos que
desplegaremos en las siguientes paginas: la modernidad no es una transferencia, metamorfosis o, atin peor, deformacion de la
teologia medieval; ha logrado superar con éxito la desvalorizacion gnostica de las instituciones temporales; y constituye una

respuesta adecuada al desafio del absolutismo teologico que lanza a fines de la Edad Media la teologia nominalista.

1. Legitimidad de los tiempos modernos: critica de los teoremas de secularizacion y defensa de la continuidad

funcional

Los teoremas de la secularizacion nos dicen que toda novedad es en el fondo una transformacion de una sustancia teologica
que permanece a lo largo de la historia. La modernidad ha contraido asi una deuda con respecto a la tradicion teoldgica de la
que pretende liberarse. Blumenberg, desde su nota aparecida en 1959 sobre la obra de Bultmann Geschichte und
Eschatologie, ya apuntaba esta tesis. Advertia entonces que ni el historiador ni el filésofo estan en condiciones de explicar
plenamente el concepto de secularizacion. Solo el tedlogo puede reconocer el origen de las transformaciones, es decir, la

sustancia teologica que subyace a los cambios o novedades modernas. Pues bien, el autor de la Legitimidad de los tiempos

! Hay una reciente traduccion al espafiol: La legitimacion de la Edad Moderna, Pre-Textos, Valencia, 2008.

? Entre la extensa bibliografia sobre la secularizacién destacan: H. Liibbe, Sdkularisierung. Geschichte eines ideenpolitischen Begriffs, Alber,
Friburgo/Munich, 1965; G. Marramao, Cielo y tierra. Genealogia de la secularizacion, Paidos, Barcelona, 1998; y J.-C Monod, La querelle de
la sécularisation. Théologie politique et philosophies de [’histoire de Hegel a Blumenberg, Vrin, Paris, 2002. Y de la bibliografia sobre
Blumenberg destaco los siguientes libros: F. J. Wetz, Hans Blumenberg. La modernidad y sus metdforas, Valencia, Edicions Alfons El
Magnanim-IVEI, 1996; A. Borsari (ed.), Hans Blumenberg. Mito, metafora, modernita, 11 Mulino, Bolonia, 1999; y J. C. Monod, Hans JuLIo
Blumenberg, Belin, Paris, 2007. En esta resefia tengo en cuenta sobre todo los libros de Monod y Wetz. 2012




JuLlo
2012

Blumenberg y el Debate sobre la Secularizacion | Antonio Rivera Garcia

modernos se embarca en una critica de los teoremas de la secularizacion, que le lleva a cuestionar la ontologia de la historia
sustancialista y el caracter fundamental de la teologia. Los teoremas responden, ciertamente, a la necesidad de encontrar
constantes, arquetipos, sustratos, etc. que permitan estabilizar el proceso de conocimiento. El problema es que de esta manera
nunca comprenderemos la modernidad y su legitima pretension de autonomia.

Un buen ejemplo del sustancialismo histdrico es el teorema de la secularizacion construido por Lowith en Meaning in
History, y que Blumenberg se esfuerza en desmontar en uno de los capitulos de su libro. Providencia y escatologia son los
dos conceptos de la teologia cristiana que son transferidos a la filosofia de la historia. Especialmente problematica resulta la
primera transferencia, la que nos lleva desde la providencia o fe en los decretos de la divinidad a la fe en el progreso y en un
Weltplan inmanente. Hay varias razones que, segin Blumenberg, hacen absurda dicha transferencia: en primer lugar, el
progreso es el resultado de una prevision racional, y, sin embargo, los decretos de la providencia divina siempre permanecen
opacos; en segundo lugar, el progreso genera confianza en las fuerzas de la humanidad y una concepcion optimista del curso
historico, mientras que la fe en la providencia se halla a menudo en el origen de un marcado escepticismo y resignacion sobre
el poder del hombre para dar sentido, sin la ayuda del ser trascendente, al mundo y a su existencia. Por lltimo, la providencia
no es un concepto teoldgico genuino, sino el resultado de la transformacion de una categoria filosofica que la literatura
patristica ha tomado de las escuelas helenisticas y, en concreto, del estoicismo.

La escatologia si es una nocion teoldgica original del cristianismo, y por ello tiene un papel mas relevante en el teorema de la
secularizacion. Joaquin de Fiore es el tedlogo que, desde este punto de vista, ha hecho posible, con la historizacion de la
propia escatologia, esto es, con la afirmacion de que la revelacion del espiritu se produce de forma progresiva dentro de la
misma historia de los hombres, la secularizacion del milenarismo cristiano en filosofia de la historia. La critica historica que
Blumenberg formula contra este teorema tiene como objeto demostrar la incompatibilidad de la escatologia con la teoria del
progreso. La historia de la religion nos ensefia que en la escatologia medieval el temor al juicio final, a la consumacion de los
tiempos, se impone sobre la esperanza. La idea de un futuro temporal mejor, que esta en el corazon del progreso, resulta en
realidad extrafia al cristianismo, a una religion para la que el paraiso no ha sido jamas atrayente, y solo ha sido aceptado
porque era lo contrario del infierno. Al teorema de la secularizacion de la escatologia en filosofia de la historia, Blumenberg
opone una secularizacion por —como consecuencia de— la escatologia. Es decir, el filosofo aleman sostiene que sobre la
mundanizacion o institucionalizacion del cristianismo en una Iglesia influye decisivamente la intencion de superar el temor
producido por el milenarismo.

Todas las observaciones criticas formuladas por Blumenberg contra el teorema de la secularizacion favorecen la tesis de la
novedad y legitimidad de la filosofia de la historia. Esto no significa que los tiempos modernos supongan una ruptura
absoluta con la Edad Media. La critica de Blumenberg no puede ser facilmente incluida dentro del par
continuidad/discontinuidad. Aunque domine la dimension de la discontinuidad, en la Legitimidad matiza esta ruptura con la
ayuda de dos conceptos: Umsetzung (transferencia, transposicion, desplazamiento) y Umbesetzung (reocupacion,
redistribucion en un sistema de funciones). Lo que a veces se piensa en términos de transferencia o desplazamiento
(Umsetzung) de una misma sustancia, como hacen los teoremas de la secularizacion, deberia, a juicio de Blumenberg,
pensarse como la reocupacion (Umbesetzung) de ciertas funciones o de ciertos papeles. Los dos conceptos mencionados se
corresponden, por lo demas, con la distincion que establece Ernst Cassirer entre sustancia y funcion.

La critica del sustancialismo historico no debe impedirnos hablar de una cierta continuidad firncional entre la Edad Media y



Antonio Rivera Garcia | Blumenberg y el Debate sobre la Secularizacion

la Edad Moderna. Esta ultima sigue intentado dar respuesta a las preguntas y problemas que en la época anterior fueron
solucionados por el saber teoldgico. Blumenberg habla en este contexto de una “hipoteca de preguntas” con respecto a la
tradicion, o de unas preguntas o problemas que una época lega a otra. Por ejemplo, el cristianismo de los Padres de la Iglesia
se desarrolla en un contexto en el que predomina la cultura griega, y por ello los te6logos cristianos se ven obligados a
responder a preguntas similares a las planteadas por los filésofos antiguos. Lo mismo sucede con las comentadas filosofias
modernas de la historia, las cuales ejercen la funcion de dar sentido a la Creacién que durante la Edad Media habia
desempefiado la historia cristiana de la salvacion. La respuesta es distinta a la medieval, pero lo relevante es que los
modernos asumen el deber de responder una cuestion legada por la época anterior. En suma, las respuestas dadas en los
tiempos modernos, aun siendo muy diversas de las medievales, y por eso no podemos hablar de una continuidad sustancial,
sf tienen una funcion similar”.

A juicio de Blumenberg, si fueran ciertas todas las secularizaciones descubiertas en el ultimo siglo, la modernidad, en la
medida que conservaria la sustancia del saber medieval, deberia ser juzgada inevitablemente como un proceso de
deformacion y alienacion de los significados teologicos medievales. Se trataria de una época que llevaria la impronta de la
ilegitimidad, como muy bien habian advertido los catdlicos contrarrevolucionarios del XIX. Blumenberg dificilmente podria
defender la legitimidad de la ciencia moderna si ésta, por ser el resultado de una secularizacion de contenidos teologicos, no
implicara una clara ruptura con el saber medieval. Lowith considera, por el contrario, que la auténtica ruptura se produjo
entre la antigiiedad greco-romana y el cristianismo, mientras que la ciencia y la técnica modernas tan s6lo son el resultado de
la transformacion de la teologia cristiana. Desde este enfoque, el dominio cientifico de la naturaleza se realiza a imagen del
sefiorio del Creador sobre el cosmos. El autor de Meaning in History acusa asimismo a la ciencia moderna de romper con la
actitud teérico-contemplativa de los griegos, de arruinar el sentimiento de admiracion y reverencia hacia el cosmos eterno, de
rebajar la relacion del hombre con la naturaleza a una simple relacion instrumental, y, finalmente, de degradar la teoria al
nivel de simple curiosidad. Todo ello da la razén a Blumenberg cuando concluye que Lowith deslegitima tanto la
modernidad como el Schmitt mas catdlico.

Este ultimo, a proposito del concepto de legitimidad, mantuvo una interesante polémica con Blumenberg en su Teologia
Politica II. Lo cierto es que ambos atribuyen a la legitimidad un sentido muy distinto. Para Schmitt, la legalidad es un
concepto sincronico que se limita a calificar una situacion de acuerdo con una norma, mientras que legitimidad es un término
diacrénico, caracterizado por santificar la continuidad histdrica y establecer la inviolabilidad de los 6rdenes salidos de las
profundidades de la historia. Ese concepto, después de ser monopolizado por el legitimismo dinastico, ha sido utilizado “para
justificar, con base en la permanencia, la antigiiedad, el origen y la tradicion, para efectuar una justificacion historica a partir
del pasado y para establecer una escuela histérica del derecho”. Esta es la razén por la cual Schmitt sostiene que
Blumenberg deberia denominar legalidad, y no legitimidad, a la justificacion de los tiempos modernos basada “en un
conocimiento de marcado carécter racional y conforme a la ley™. Para el jurista constituye una gran paradoja que la
legitimidad de una época se fundamente en su discontinuidad con respecto a la anterior. Mas la legitimidad a la cual se

refiere Blumenberg es una categoria historica muy diversa. Segun el filésofo, solo se habla de legitimidad de un periodo, de

> 0. Marquard, “Descarga del absoluto”, en Filosofia de la compensacion, Paidds, Barcelona, 2001, p. 116.
* C. Schmitt, Teologia Politica II. La leyenda de la liquidacién de toda teologia politica, en H. O. Aguilar (sel.), Carl Schmitt, telogo de la
politica, FCE, México, 2001, p. 452.

JuLlo
2012



JuLlo
2012

Blumenberg y el Debate sobre la Secularizacion | Antonio Rivera Garcia

un proyecto, cuando es atacado. Como veremos mas abajo, la crisis del absolutismo teoldgico, que lleva al absurdo la teoria
del poder divino absoluto, conduce a un racionalismo humano que extrae de si mismo su legitimidad. Los tiempos
modernos, como indica Monod, se han visto obligados a inventar su propio modo de legitimidad, que consiste menos en
indicar sus fuentes que en valorar sus consecuencias. Es esta valoracion por los objetivos alcanzados la rechazada por el
tedrico de la teologia politica, por quien considera que el presente politico sélo tendra consistencia si se conecta con fuentes
teoldgicas.

Entre los rasgos mas genuinos de los tiempos modernos, de la época de las novedades, se encuentra la preocupacion por los
fundamentos del saber. La metafora arquitectonica, a la cual hace referencia Blumenberg en La inquietud que atraviesa el
rio, expresa de una forma muy grafica una de las principales diferencias entre el hombre moderno y el medieval. El interés
de la modernidad por el suelo, por los fundamentos del edificio de la ciencia, contrasta con el desorden, con la acumulacion
de autoridades, que caracteriza a la escolastica y a la ciudad medieval. Se comprende asi que Descartes presente su filosofia
como un comienzo absoluto, y la razéon como el 6rgano que nos permite prescindir de toda herencia, de toda deuda con el
pasado. Sin embargo, la tarea del historiador de la filosofia, la del propio Blumenberg, consiste en demostrar que no existen
comienzos absolutos: la ciencia moderna, pero también el dogma cristiano o el mito —cuya investigacion debe centrarse en la
recepcion y no en la bisqueda de un mito original—, responden a preguntas que vienen de muy lejos. Por este motivo, la idea
de un comienzo absoluto de los tiempos modernos es tan poco racional como cualquier otra creatio ex nihilo. La Ilustracion
vendra a reforzar, no obstante, el esquema mitico de la creacion desde la nada y de la tabula rasa, mientras que el
Romanticismo corregira las ilusiones modernas de autofundacion y descubrira razén en el mismo pasado, en la religion, en
las costumbres, etc. La ciencia cartesiana coincide con la religion cristiana en su deseo de presentarse sin precursores, sin
presupuestos, sin el lastre de ninguna herencia, pretension que el historiador ha de eliminar. Descartes, desde luego, no es un
comienzo absoluto, y su filosofia no se puede comprender sin sus relaciones con la escolastica tardia o con el nominalismo.
Ahora bien, ello no supone cuestionar la legitimidad de la nueva época. Blumenberg, aun situdndose mas alla de la mitica
unidad del sujeto histérico, concibe —vuelvo a insistir en este punto— el Neuzeit como el intento, dentro de un nuevo contexto,
de dar nuevas respuestas a problemas antropologicos, principalmente el del valor de las instituciones temporales, ya
planteados por el hombre medieval. Por lo demas, debemos advertir, para no caer en el funcionalismo teologico de
Marquard, que son funciones antropologicas, y no teoldgicas, las que quedan vacantes y deben ser respondidas de otro modo

por los hombres modernos.

2. La modernidad: superacion exitosa del gnosticismo y del absolutismo teolégico

La teoria de Blumenberg relativa a la modernidad como segunda y exitosa superacion del gnosticismo contrasta con la de
Eric Voegelin, quien ve huellas gnosticas detras de los mas importantes fenomenos modernos, tales como las declaraciones
de derechos humanos, la Enciclopedia francesa o el marxismo. El autor de la Legitimidad toma de Harnack la idea de que el
catolicismo ha sido construido esencialmente contra la gnosis. Es bien sabido que el gnosticismo intenta responder al
problema del mal estableciendo un doble principio: el culpable demiurgo, el Dios de la creacion, y el inocente Dios de la
salvacion. Con este reparto de funciones, en la medida que se atribuye la autoria del mal al generador del mundo, quedan

desvalorizadas todas las instituciones temporales. Para Blumenberg, el primer intento, aun fallido, de superar el gnosticismo



Antonio Rivera Garcia | Blumenberg y el Debate sobre la Secularizacion

tiene lugar en la Edad Media, sobre todo con Agustin de Hipona, quien logra acabar con el dualismo gnostico, con la
culpabilidad del Dios creador, mediante la acentuacion del pecado original, de la responsabilidad culpable de la voluntad
humana por introducir el mal en el mundo. Pero el precio pagado por la teologia medieval para exculpar a Dios, la libertad y
el valor autébnomo de las obras humanas, resulta demasiado elevado. Por eso tampoco Agustin consigue evitar esa nefasta
consecuencia del gnosticismo consistente en la devaluacion de las instituciones mundanas. Solamente con la modernidad,
con la nueva autoafirmacion del hombre, puede hablarse de auténtica superacion del gnosticismo y, por tanto, de una
revalorizacion de la libertad y de las instituciones temporales. Por lo demas, la importancia concedida por Blumenberg a la
gnosis no significa que estemos ante un nuevo teorema de la secularizacion, ya que sélo desempefia un papel negativo y, por
lo tanto, no hay transferencia de la sustancia gnéstica a la modernidad.

Segun Blumenberg, la autoafirmacion moderna que consigue superar la gnosis ha sido provocada al final de la Edad Media
por el absolutismo teologico del nominalismo. Es entonces cuando los Escoto u Occam radicalizan hasta tal punto la potentia
absoluta Dei, que acaban con el papel mediador entre la fe cristiana y el saber heredado del mundo greco-romano que la
escolastica reservaba al pensamiento teologico. El principal problema de la teologia nominalista reside en que, cuando el
poder divino no estd sometido a ningtin limite racional, nada permanece estable o seguro. Escoto llega a decir que este poder
es tan inmenso que Dios, si quisiera, podria cambiar hasta la segunda tabla del Decalogo. Occam va mas all4, y atribuye al
Hacedor la facultad de cambiar todos los principios del Decédlogo. Ahora bien, con el aumento de la potentia Dei y la
disminucion de las capacidades de la criatura tiene lugar un efecto imprevisto: la reduccion del papel de la teologia en la
explicacion del mundo. El Dios de los nominalistas es tan omnipotente que ya no sirve para cumplir la funcién de
proporcionar seguridad a los hombres. En contraste con la vision consoladora de la creacion ofrecida por el tomismo o por el
racionalismo escolastico-medieval, que concibe el mundo como un todo ordenado y una pirdmide en cuyo vértice se
encuentra el hombre hecho a semejanza del Creador, el nominalismo convierte al cosmos en algo incomprensible para la
criatura, en una obra radicalmente contingente, pues se sospecha que, en realidad, Dios ha originado todas las cosas con el
exclusivo fin de autoglorificarse y demostrar su poder. Una divinidad que podria incluso engafiar a los hombres ya no es
fiable: se vuelve un dios superfluo o, lo que es lo mismo, un Deus absconditus que podria ser reemplazado por el azar. Ante
esa teologia de la omnipotencia divina y de la impotencia de la criatura, la {inica respuesta viable consiste en la
autoafirmacion de un hombre que se va a comportar como si Dios hubiera muerto. Para decirlo en los términos de
Blumenberg: la provocacion del absoluto trascendente, cuando se radicaliza hasta su punto maximo, se transforma en el
descubrimiento del absoluto inmanente. Con este desencantamiento del universo se abre un nuevo campo para la curiosidad
humana, para explorar y revelar todos los secretos naturales. En los tiempos modernos, la curiosidad deja de ser aquel vicio
condenado por la teologia medieval y se convierte en una de las mejores aliadas de la ciencia.

La vision que del nominalismo nos ofrece Die Legitimitiit der Neuzeit ha sido objeto de numerosas criticas en los tltimos
afios. Entre las mas sobresalientes, cabe citar las de Wolfgang Hiibener, para quien la negacion de la libertad humana y la
acentuacion consiguiente del poder de Dios debe buscarse, mas que en el nominalismo, en los modernos reformados, en los
Lutero, Calvino o Hobbes; y la de Goldstein, el discipulo de Metz, para quien Blumenberg no comprende realmente el

significado que tiene la libertad de Occam y del nominalismo’.

* W. Hiibener, “Der Nominalismus legende”, en N.-W. Bolz & W. Hiibener (eds.), Spiegel und Gleichnis. Festschrift fiir Jacob Taubes,

JuLlo
2012



JuLlo
2012

Blumenberg y el Debate sobre la Secularizacion | Antonio Rivera Garcia

Por mi parte, considero que la critica de Hiibener no afecta en lo esencial al funcionalismo de Blumenberg, pero si creo que
la tesis de este filosofo debe ser replanteada en el sentido de dar mayor importancia a la Reforma que al nominalismo. Pues
solo en el ambito cultural protestante se podia sentir el desafio planteado por la omnipotencia divina. Sélo aqui Dios estaba
caracterizado por su potentia absoluta. Y so6lo aqui se producia un extremo alejamiento entre el hombre y su Creador, cuyas
consecuencias mas evidentes en el plano eclesiastico fueron el desencantamiento de los medios magicos o externos de la
Iglesia, y la clara escision entre la Iglesia invisible perfecta y las instituciones humanas imperfectas. Los tedlogos
reformados, dada la importancia que concedian a la voluntad divina, siempre se opusieron a la distincion escolastica entre
una potentia Dei ordinata y otra absoluta. La predeterminacion y justificacion por la fe eran dogmas extraidos de una
concepcion que reducia la potentia Dei a un poder absoluto. Ahora bien, para que el mundo siguiera teniendo sentido, los
reformadores no milenaristas, los que no creian en el inminente apocalipsis o juicio final, y, por tanto, no tenian nada de
gnosticos, se vieron obligados a reconocer la separacion estricta entre los dos reinos, el temporal y el espiritual; de tal modo
que a los Estados y demas instituciones humanas ya no les afectaba la reflexion sobre el insondable y absoluto poder divino.
Todo ello implicaba que no hubiera secularizacion, que no hubiera transferencia de contenidos desde la teologia a otras
esferas.

La relevancia dada por Blumenberg al absolutismo teoldgico en La legitimidad nos permite comprender, aunque €l sdlo haya
insistido directamente en el nominalismo, por qué, aparte de la via humanista abierta por Maquiavelo, va a surgir en el
contexto cultural de la Reforma las primeras explicaciones radicalmente auténomas del derecho y de la politica. Uno de los
primeros hitos politicos del pensamiento de la modernidad es el ateismo hipotético de Hugo Grocio, expresado de esta forma
tan clara: “Ciertamente —escribe el holandés—, lo que hemos dicho tendria lugar, aunque admitiésemos algo que no se puede
hacer sin cometer el mayor delito, como es el aceptar que Dios no existe [ateismo hipotético] o que Este no se preocupa de lo

6 . .. e . ., . P
. Por tanto, aunque Dios no existiera, los principios expuestos por Grocio seguirian siendo validos. O en

humano [deismo]
otras palabras, ya no necesitamos conocer el libro de Dios para establecer los fundamentos del orden social y politico.

La legitimidad se cierra con una cuarta parte en la que su autor reflexiona sobre el umbral de la modernidad a través de la
comparacion de dos autores tan diversos como Nicolas de Cusa y Giordano Bruno. Aunque antecedentes de las conquistas
de la moderidad se pueden encontrar ya en germen en el siglo XIII, esto no debe significar la renuncia a comprender la
ruptura entre las épocas. Indudablemente, el umbral de época es una frontera imperceptible, pero cuando ponemos al Cusano
al lado del Nolano aparece como una evidencia que no podian estar uno al lado del otro, y de que entre tanto se ha producido
una evidente ruptura. Nicolas de Cusa, un pre-copernicano, pretende salvar los conceptos medievales con hipotesis que en
ultima instancia implican que todavia Dios puede articularse con el mundo. En cambio, Giordano Bruno, un post-
copernicano, piensa en un universo infinito y homogéneo, en el que el mito cristiano deja finalmente de ser el acontecimiento

decisivo de la historia de la humanidad. Por supuesto, con ello no queremos decir que la modernidad, que la misma ciencia,

pueda prescindir del mito. Pero esto ya forma parte del argumento principal de otro de sus grandes libros, Arbeit am Mythos.

Konigshausen-Neumann, Wurtzburg, 1983, pp. 87-111; J. Goldstein, Nominalismus und Moderne. Zur Konstitution neuzeitlicher Subjektivitiit
bei Hans Blumenberg und Wilhelm von Ockham, Alber, Friburgo/Munich, 1998.
® H. Grocio, Del derecho de la guerra y de la paz, Proleg., V, 11, CEC, Madrid, 1987, p. 36.



Luis Gonzalo Diez | El Ideario Politico y la Evolucion Ideoldgica de Donoso Cortés

El Ideario Politico y la Evolucion Ideoldgica de Donoso Cortés.

Luis Gonzalo Diez
Universidad Madrilefia Francisco de Vitoria.

Resumen

Las contradicciones del proceso de creacion de la Espania liberal,
en la primera mitad del XIX, hallan en la figura de Juan Donoso
Cortés una de sus expresiones mas caracteristicas. Como su
coetaneo y antagonista ideoldgico, Mariano José de Larra, el caso
representado por Donoso muestra como el liberalismo gand
adeptos en amplios sectores de la sociedad espafiola gracias a la
flexibilidad de su discurso. Esto le permitié oscilar entre versiones
mas o menos conservadoras, mas o menos progresistas del
mismo capaces de convertirlo en el estilete retdtico de una gran
obra de transformacion politica. Donoso se dejé ganar por una
version tradicionalista del liberalismo que lo presentaba como el
agente historico de una necesaria reforma del absolutismo. Pero
cuando la revolucién liberal empezé a dar signos de ser mucho
mas que una reforma y a comprometer principios innegociables
para Donoso como el de la unidad monarquica del poder, éste
rompid con el liberalismo y extremé su ideario tradicionalista
hasta configurarlo en términos de wun conservadurismo
antiliberal.

JuLlo
2012






Luis Gonzalo Diez | El Ideario Politico y la Evolucion Ideolégica de Donoso Cortés

El Ideario Politico y la Evolucion Ideoldgica de Donoso Cortés.

Luis Gonzalo Diez
Universidad Madrilefia Francisco de Vitoria.

La figura del pensador, periodista, politico y diplomatico espafiol Juan Donoso Cortés (1809-1853) resulta, aun
hoy en dia, en extremo polémica y controvertida. Su nombre suele asociarse a dos hechos que han dificultado la formacién
de un juicio historico objetivo sobre su pensamiento y el lugar que ocupa en la historia de las derechas espafiolas. En primer
lugar, su defensa de la “dictadura del sable” frente a la “dictadura del puiial” como método preventivo para impedir, en la
tesitura revolucionaria de 1848, la llegada de los socialistas al poder tanto en Espafia como en Europa. En segundo lugar, y
en funcion de la anterior defensa, el uso interesado que algunos intelectuales hicieron de su figura en el régimen franquista
para legitimar a éste.

El primero de esos hechos debe mucho a una obra decisiva tanto en la revaloracion de Donoso como en la
malinterpretacion del mismo: Interpretacion europea de Donoso Cortés, de Carl Schmitt'. En ella, el jurista alemén vincula
al pensador extremefio con su “decisionismo” politico, con el paso “de la legitimidad a la dictadura”, con la conciencia de un
cierto legitimismo monarquico de que el desafio socialista demandaba soluciones mucho mas drasticas y expeditivas que las
suministradas por las estructuras de la “Monarquia cristiana”. Donoso era convertido asi en un visionario que fue capaz de
concebir la inutilidad de una estrategia tradicionalista y formalmente conservadora en la época de la moderna guerra
ideoldgica, la necesidad de romper con la idea de Joseph de Maistre de que “la contrarrevolucion no serd una revolucion
contraria, sino lo contrario de una revolucion” y de canalizar el autoritarismo politico de derechas por la via de la reaccion
pura y dura.

Esta interpretacion de Donoso distorsiona su figura y pensamiento porque aplica categorias propias del siglo XX,
las, en el caso de Schmitt, sedimentadas en los conflictos politicos de la Alemania de los afios veinte y treinta del siglo
pasado, a la comprension de un conservador antiliberal del siglo XIX. Pues Donoso no fue otra cosa sino esto, un claro
exponente del rechazo que, en medios ideoldgicos muy diversos, podia llegar a provocar el liberalismo como tipo de Estado,
sociedad y, sobre todo, atmosfera moral corruptora de los deberes que, en el pasado, ligaban a las personas entre si. El
liberalismo favorecia el “deseo de figurar” y la “idolatria del ingenio”, la apetencia de riquezas, la voluntad de poder, el
inconformismo con el lugar que una sociedad jerarquica asigna a cada individuo, etc; desataba el imperio de las pasiones
motivando una inestabilidad politica y social cronica oscilante entre la anarquia y el despotismo.

Donoso tuvo una experiencia directa de todos estos males en la Espafia de los afios treinta, cuarenta y comienzos
de los cincuenta del XIX. En la Espafia de la revolucion liberal, a la que, en un principio, se sumé con entusiasmo siendo un

. Lo - . .. 2 . , .
joven de apenas veinticinco afios situado en el bando cristino”. Este Donoso liberal encontrd en lo que eran los primeros

! Schmitt, Carl (1963): Interpretacion europea de Donoso Cortés (Madrid. Rialp. Prologo de Angel Lopez-Amo)
? Prueba de esta toma de partido a favor de Maria Cristina y las reformas politicas es la Memoria sobre la Monarquia (1832), opusculo dirigido a
Fernando VII con el que Donoso hizo su aparicion en la vida publica espafiola como un acérrimo defensor de la causa cristina frente al carlismo

JuLlo
2012



JuLlo
2012

El Ideario Politico y la Evolucién Ideolégica de Donoso Cortés | Luis Gonzalo Diez

pasos del partido moderado una tribuna periodistica y politica para defender su proyecto frente a los progresistas y los
carlistas. Firmemente anclado en nociones de tipo tradicionalista sobre el poder politico, siendo la principal su concepcion
unitaria del mismo, que identificaba con la figura del monarca, crey6 durante un tiempo, posiblemente hasta comienzos de
los afios cuarenta, que la revolucion liberal no era mas que una reactualizacion de determinados contenidos tradicionales en
el medio moderno del Gobierno representativo, el ascenso de las clases medias y la transformacion industrial.

Donoso pensaba que la Monarquia absoluta necesitaba de una honda reforma no porque se fundase en un poder
unitario, sino por vincular éste con el declive del Parlamento. La raiz de toda “Monarquia cristiana” era armonizar la unidad
del poder con su necesaria limitacion®, y ahi el Parlamento jugaba un papel esencial. De ahi que la revolucién liberal y el
Gobierno representativo se presentasen como una opcion para solucionar los defectos de la Monarquia absoluta en un nuevo
contexto historico. La modernidad social y econdmica de éste no planteaba ningin problema a Donoso, que, en su etapa
liberal, llegé a hablar de las clases medias como “aristocracias legitimas”, siempre y cuando no se cuestionara la unidad
monarquica del poder. En un primer momento, valoré la Monarquia constitucional como el expediente politico adecuado
para superar la etapa absolutista y garantizar la continuidad histérica de la nacion espafiola.

Sin embargo, a medida que Donoso fue tomando conciencia de lo que implicaban las nuevas realidades, y ello a
partir de su experiencia directa de las mismas como uno de los idedlogos y periodistas de los sectores mas duros del
moderantismo, siempre ligado a la faccion de Maria Cristina; a medida que fue calibrando que las formas modernas no
preservaban los contenidos tradicionales, sino que implicaban contenidos también modernos, empezo a revisar su condicion
de liberal y el proceso histdrico al que, en un primer momento, se habia sumado con entusiasmo.

Los contenidos tradicionales que, en una Monarquia reformada en el horizonte de la modernidad, debian
conservar su espiritu cristiano y asegurar la continuidad historica de la nacién espafiola eran subvertidos por el empuje
revolucionario de las nuevas circunstancias. Asi, la concepcion unitaria y limitada, monarquica, popular y religiosa del poder;
la vertebracion jerarquica del espacio publico y el fundamento moral, segin deberes claramente definidos, de las relaciones
sociales y politicas dejaban su lugar a la division y socializacion del poder, la desaparicion de las “jerarquias sociales”, la
pérdida de sentido religioso y el predominio de las “cuestiones econdémicas”. Desengafado de su temprana filiacion liberal y
extenuado por las luchas intestinas dentro del partido moderado, Donoso terminara caracterizando al liberalismo como “el
mal, el puro mal, el mal esencial y sustancial” y persuadiéndose de que:

“O hay quien dé al traste con esas instituciones (las liberales) o esas instituciones daran al traste con la nacion

espafiola, como con toda Europa™.

I

El antiliberalismo donosiano no sera el conducto para llegar al tradicionalismo como ideario politico pues una

version embrionaria del ultimo ya se encuentra mas o menos perfilada en el Donoso liberal. Este, como hemos visto, pensé

y de la moderacion frente a los radicales.

* Para Donoso, la “unidad del poder no supone el despotismo, ni siquiera el absolutismo porque el poder (...), siendo uno, puede estar rodeado
de instituciones que lo limiten” (Donoso Cortés, Juan (1992): Articulos politicos en El Piloto (Eunsa. Pamplona. Introduccion de Federico
Suérez).

* Donoso Cortés, Juan (1946): Obras Completas, Il (Madrid. B.A.C. Recopiladas y anotadas por Juan Juretschke).



Luis Gonzalo Diez | El Ideario Politico y la Evolucion Ideolégica de Donoso Cortés

durante los afios treinta que la revolucion liberal no significaba un punto de inflexion en la historia de Espafia, sino una
reactualizacion de las estructuras de la Monarquia y sociedad cristianas en un medio moderno, estructuras que habian
entrado en una cierta decadencia durante la etapa absolutista. Esta interpretacion tradicionalista del liberalismo se vino abajo
una vez que Donoso se hubo convencido de que la revolucion liberal era eso, una revolucion que no venia a reactualizar ni
reformar nada, sino a ponerlo todo patas arriba. Su antiliberalismo, tal y como empieza a perfilarse en el comienzo de la
década de los cuarenta, no hizo sino decantar en formas tradicionalistas mas nitidas su ideario y, sobre todo, orientarlo
criticamente en una época dominada por ideas tan poco tradicionales como las de igualdad y derechos.

Pero no por ser un antiliberal Donoso dejo de ser un conservador y se transformo en un reaccionario para el cual
un poder ilimitado surgido de la nada seria asumible siempre y cuando plantase cara a los socialistas, tesis defendida por Carl
Schmitt. En primer lugar, el pensador extremefio se mantuvo como un aliado incondicional de Maria Cristina e Isabel II. En
segundo lugar, aunque internamente su ruptura con el moderantismo se remonta a comienzos de los afios cuarenta, no hizo
explicita la misma hasta el inicio de la década siguiente, en su famoso Discurso sobre la situacion de Esparia, donde, en una
intervencion parlamentaria que levant6 una gran polvareda en la época, retird su apoyo al gobierno de Narvéez. En tercer
lugar, Donoso sigui6 vinculado a la Espana liberal como embajador en Francia, puesto en el que murio.

A estos factores historicos se unen los doctrinales. Pese a su ruptura con el liberalismo, el pensador extremefio no
abandono el legitimismo monarquico como principio politico ni el tradicionalismo como ideario. Ser antiliberal no significd
para €l renunciar a la ortodoxia de un cierto conservadurismo de raiz monarquica y religiosa. Para nada, es un exponente de
ese nuevo conservador, dindmico y versatil capaz de renunciar a sus convicciones mas hondas debido al desafio ideoldgico
de las ideologias radicales, a las que se debia responder con su propia medicina. Este conservador de nuevo cuilo, el
reaccionario pensado por Schmitt, tan préximo ya a lo que sera el fascismo, no tiene nada que ver con Donoso, por extremo
que fuese su antiliberalismo y sobrecargada la retérica en que lo expresd. Quizas, la frase que mejor representa el talante
politico y doctrinal del pensador extremefio sea la siguiente:

C ., . . ., . 5
“Yo represento la tradicion, por la cual son lo que son las naciones en toda la dilatacion de los siglos™.

I

La defensa de la “dictadura del sable” frente a la “dictadura del pufial” motivada por el espectro socialista que
sobrevol¢ las revoluciones europeas de 1848 no implico, para Donoso, un cambio de direccion doctrinal que de legitimista lo
convirtiera en decisionista. Esa defensa la hizo en los términos de una estrategia puntual del gobierno para evitar la llegada al
poder de los socialistas, no como el principio del desmantelamiento de la “Monarquia cristiana”. Ademas, la verdadera
cuestion candente en la recurrencia a la dictadura no era tanto el socialismo como el liberalismo. Pues la descomposicion del
Estado y la sociedad provocada por éste ultimo habia motivado el surgimiento de los nuevos barbaros. De ahi que el
expediente dictatorial, aun dirigido a evitar el triunfo de aquellas hordas, reflejara una critica implicita al caldo de cultivo de
las mismas, a la nefasta atmosfera moral que habia viciado las nociones mas sagradas. Fueron los liberales quienes abrieron

la caja de los truenos. Y ya avisaba Donoso de que:

* Donoso Cortés (1946): 00. CC., II; 343.

JuLlo
2012



JuLlo
2012

El Ideario Politico y la Evolucién Ideolégica de Donoso Cortés | Luis Gonzalo Diez

“Los siglos de los argumentadores son los siglos de los sofistas y los siglos de los sofistas son los siglos de las
grandes decadencias. Detras de los sofistas vienen siempre los barbaros, enviados por Dios para cortar con su espada el hilo
del argumento™.

Se comprende que las revoluciones de 1848, en lo que tuvieron de reaccion contra el mundo liberal-burgués’,
fuesen bien vistas por Donoso. Este pensaba que, una vez controlada la amenaza socialista y desmanteladas las instituciones
liberales aprovechando el impulso revolucionario, cabria reactualizar la “Monarquia cristiana” tras sus versiones absolutista
y constitucional en nuevos odres, los de un entendimiento directo entre el rey y el pueblo que soslayase el paso en falso de
esa caodtica jerarquia social que habian sido las clases medias.

El pensador extremefio no llegd a apuntalar esta nueva linea de su pensamiento porque muri6é en 1853, pero en
los despachos que, como embajador en Francia, envidé al Ministerio se barruntan los perfiles de una nueva constelacion
historica de su pensamiento donde la Monarquia, liberada de la trampa del parlamentarismo, adquiere unos perfiles
populistas y plebiscitarios. Esto es lo mas lejos que Donoso llegé como conservador antiliberal, a la asuncién de que el
declive del liberalismo oligarquico y el advenimiento de tiempos mas democraticos podia tramitarse segin una lectura
monarquica y tradicionalista de estos ultimos. Pues, al fin y al cabo, el pueblo siempre seria mas facilmente reconducible a
planteamientos monarquicos y religiosos que la ambiciosa, descreida e individualista clase media.

Incluso este tltimo Donoso tan flexible en su novedoso abordamiento de la democracia sigui6 con los pies bien
firmes sobre el suelo del legitimismo monarquico y el tradicionalismo politico. Y es que, de principio a fin, fue un
conservador ortodoxo cuya evolucion ideoldgica no entrafia un cambio doctrinal relevante, sino una toma de conciencia
sobre la distancia que separaba a un tradicionalista como él de, incluso, las versiones mas moderadas y templadas del

liberalismo que abraz6 en un principio.

611
Ibid.; 213.
7 “La revolucion de febrero (de 1848 en Francia) es a las clases medias lo que la de 1789 fue a las clases aristocraticas” (Ibid., 697).



Gerardo Bolado | Menéndez Pelayo y las Verdades de la Tradicién

Menéndez Pelayo y las verdades de la tradicion

Gerardo Bolado

Universidad de Cantabria

Resumen

Los escritos que componen el proyecto historiografico de
restauracion de la tradicion intelectual espariola, desarrollado por
Menéndez Pelayo entre 1876 y 1990, no son sin mas la obra de un
idedlogo tradicionalista o de un propagandista catdlico, sino el
producto de la investigacion del patriarca de los estudios
histéricos de nuestra cultura intelectual y literaria en la
Restauracion, que aportd la sintesis bibliografica y cronologica
bésica de la que parti6 la investigacion contemporanea en esos
campos. El sentido perdurable de su obra fue el mejor fruto del
amor a la propia tradicién que puede latir en cualquier tendencia
tradicionalista: la recuperacién del propio patrimonio literario,
humanistico y cientifico en un momento critico de lamentable
olvido.

Abstract

The writings that compose the historiographical project of
bringing back into use the intellectual Spanish tradition,
developed by Menéndez Pelayo between 1876 and 1990, are not
to be appreciated as the work of a catholic ideologue or publicist,
but as the product of the historical investigation made by the
traditionalist historian, who contributed in a crucial way to
establish the Restoration of the bibliographical and chronological
basic synthesis of the contemporary studies in intellectual and
literary Spanish History. The enduring sense of his work was the
best result of any traditionalist trend: the recovery of one’s
literary, humanistic and scientific heritage in a critical moment of
lamentable oblivion.

JuLlo
2012






Gerardo Bolado | Menéndez Pelayo y las Verdades de la Tradicion

Menéndez Pelayo y las verdades de la tradicion
Gerardo Bolado

Universidad de Cantabria

Con el establecimiento de la Restauracion alfonsina en 1875, parecia llegado el momento de reivindicar la
Tradicion intelectual y literaria espafiola, tras un siglo de menosprecio y olvido'. Marcelino Menéndez Pelayo (1856-1912)
tenia entonces 19 anos. Habia cursado la ensefianza media en el Instituto Cantdbrico de Santander, donde su padre Marcelino
Pelayo era catedratico de matematicas, y recibido la primera formacioén universitaria en la Universidad de Barcelona con
Mila i Fontanals, Rubid, y Llorens y Barba. En la Universidad Central de Madrid, donde se doctoré con premio
extraordinario ese mismo afio, habia tenido un desencuentro con el catedratico de Metafisica, el krausista Nicolas Salmeron,
que le llevé a terminar su licenciatura en Filosofia y Letras en la Universidad de Valladolid. Biblidfilo y bibliégrafo precoz,
trabajaba por entonces, entre otras cosas, en su bibliografia de traductores espafioles de autores clasicos greco-latinos.

Este traslado a la Universidad de Valladolid propici6 su decisivo encuentro con el catedratico de Literatura latina
de esa Universidad, su paisano Gumersindo Laverde. Este tradicionalista catélico vio en Menéndez Pelayo el instrumento
providencial para replantear sus proyectos de regeneracion de la tradicion filosofica espaiiola en aquel momento propicio y
se convirtid en su mentor. Se sirvid de una intensa correspondencia epistolar, mantenida desde octubre de 1874, para
transmitir a su joven amigo su programa, sus visiones de la historia de la filosofia y de la heterodoxia en Espafia, y para
convertirle en el precoz polemista de La ciencia espariola. A través de encargos y cartas de presentacion, le puso en contacto
con los polemistas catdlicos antikrausistas mas destacados del momento: Orti y Lara, Zeferino Gonzalez, Francisco
Caminero, etc.; también con Valera o con el poeta Ramén de Campoamor, que participd en la polémica del panteismo contra
el krausismo, en la que Laverde intent6 implicarle sin éxito.

Gumersindo de Azcarate, uno de los catedraticos represaliados en la segunda cuestion universitaria, estaba
publicando en la Revista de Esparia una serie de articulos, titulada El Self Government y la Monarquia doctrinaria, y como
de pasada dejo caer en uno de ellos una afirmacion por lo demas topica entre los herederos del krausismo: «Segin que, por
ejemplo, el Estado ampare o niegue la libertad de la ciencia, asi la energia de un pueblo mostrard mas o menos su peculiar
genialidad en este orden, y podra hasta darse el caso de que se ahogue CASI POR COMPLETO su actividad, como ha
sucedido en Esparia durante tres siglos.» Laverde acert6 a ver en este parrafo la provocacion oportuna para lanzar al joven
Menéndez Pelayo como polemista defensor de la tradicion cientifica espafiola contra los herederos del krausismo. En el
anexo a su carta de 7 abril 1876, Laverde le propuso dar cumplida respuesta al ataque de Azcarate contra la tradicion
cientifica espafola y le explicoé como hacerlo en unas indicaciones que el precoz erudito sigui6 fielmente. A través de la

correspondencia le fue trasmitiendo las posiciones de principio y los topicos argumentativos, sus hipotesis, muchos de los

' “Y jcuan cerca de tan desdichada suerte nos hallamos en Espafia! La demolicion comenzada en el siglo XVIII, se ha proseguido con ardor
creciente en el XIX, amontonando ruinas sin medida ni término. Por el campo de nuestra filosofia han penetrado sucesivamente el
cartesianismo, el sensualismo de Locke y Condillac, el materialismo de Cabanis y Destutt-Tracy, el sentimentalismo de Laromiguicre, el
eclecticismo de Cousin y Jouffroy, el psicologismo de Reid y Dugald-Stewart, el tradicionalismo de Bonald y el P. Ventura de Raulica, el
kantismo, el hegelianismo, el krausismo, y ahora andan en moda el neo-kantismo y el positivismo, estrechamente aliados. La ciencia espafiola ha
ido, entre tanto, desapareciendo del comercio intelectual.” (M. Pelayo: 1876, Carta-prélogo de Gumersino Laverde)

JuLlo
2012



JuLlo
2012

Menéndez Pelayo y las Verdades de la Tradicion | Gerardo Bolado

datos historicos y su programa de regeneracion de la ciencia espafiola, que habia publicado en los Ensayos criticos sobre
Filosofia, Literatura e Instruccion Publica (1868).

Laverde mismo se encargd de preparar la primera edicion de La ciencia espariola y de promover su publicacion.
Esta edicion de 1876 recogia su carta prologo y las seis cartas que le dirigi6 Menéndez Pelayo y que aparecieron ese mismo
afio en diversos numeros de la Revista Europea. La titulada Indicaciones sobre la actividad intelectual de Esparia en los tres
ultimos siglos, en la que responde a Gumersindo de Azcarate. La titulada De re bibliographica, en la que ensaya una
caracterizacion de la labor bibliografica y un inventario de las fuentes bibliograficas de la historia de la ciencia espafiola. La
titulada Monografias expositivo-criticas, en la que ofrece una bibliografia de monografias y avanza un programa para
desarrollar este tipo de estudios. La titulada Prosiguese el pensamiento de las cartas anteriores, en el que sigue desarrollando
el programa de Laverde y responde a las afirmaciones de Nicolas Salmer6n contra la existencia de una tradicion cientifica
espafiola en su prologo a la Historia de los conflictos entre la Religion y la Ciencia de Juan Guillermo Draper. Y, en fin, las
tituladas Mr. Masson redivivo, Mr. Masson redimuerto, que recogen su polémica con Manuel de la Revilla. Laverde le
propuso concluir el libro con su articulo sobre el Laverdaico a modo de apéndice, pero el joven polemista prefirié adelantar
en este la nota y el plan primitivo de la Historia de los heterodoxos esparioles, en lo que sin duda influy6 el hecho de que ya
estaba volcado en esta obra, pero también un motivo argumental, no menor en la polémica, al que me referiré mas adelante.

Gumersindo Laverde fue el verdadero artifice de la polémica de la ciencia, con la cual pretendia replantear sus
proyectos de regeneracion de la cultura filoséfica espafiola, que deberian de hacer de nuevo funcional a nuestra tradicion, y
lanzar a un nuevo polemista defensor de la tradicion frente al krausismo. Sin embargo, los tiempos habian cambiado. La
alternativa regeneradora de la cultura espafiola frente al catolicismo y su Teologia, ya no era para los herederos del krausismo
la incorporacion de una filosofia moderna especulativa. Los éxitos cientifico-técnicos y el avance del evolucionismo
propiciaron el triunfo del positivismo y el naturalismo, y la sustitucion de la filosofia por las ciencias en el papel de
regenerador de nuestra cultura. La alternativa a la estéril tradicion era ahora para los progresistas la regeneracion cientifica,
por lo que la discusion sobre la existencia de la filosofia espafiola dejé su lugar a la polémica de la ciencia espafiola.

La motivacion de Menéndez Pelayo para entrar en la polémica, tal y como se hace explicita en la carta prologo de
La ciencia espanola (1876), fue “ver que, en el ultimo tercio del siglo XIX, cuando tanto ha avanzado en todas direcciones el
genio de la investigacion historica, aun esté casi enteramente inexplorada la ciencia ibérica de los pasados tiempos, hasta el
punto de que escritores nada vulgares por otros estilos, no teman desconceptuarse negandola o menospreciandola con
singular uniformidad e insistencia”. En ninguna de las seis cartas del joven polemista, que componen la primera edicion de
La ciencia espariola, ni en el apéndice sobre los heterodoxos espafioles, se expresa una aspiracion a algo mas que poner en
marcha la recuperacion historiografica de la tradicion cientifica espafiola. El polemista santanderino no utiliza los términos
“regenerar’”’ y, menos aun, “restaurar” la tradicion catélica espafiola o la ciencia espaiiola.

La argumentacion de Menéndez Pelayo se compone principalmente de argumentos historicos, tanto del ejemplo,
como de induccion, basados en las fuentes bibliograficas que aporta en De re bibliographica o en Monografias expositivo-
criticas, que se combinan con argumentos ad hominem, funcionales, de pendiente resbaladiza, negativo de autoridad, de
analogia, de reduccion al absurdo, etc. que se siguen de sus posiciones de principio. Vamos a detenernos brevemente,

simplificando las cosas, en estas verdades de los tradicionalistas que estaban enfrentadas de manera irreconciliable con los



Gerardo Bolado | Menéndez Pelayo y las Verdades de la Tradicion

topicos argumentativos especificos de los que se nutria la argumentacion de los progresistas herederos del krausismo.

Gumersindo Laverde y Menéndez Pelayo defendian una concepcion romantica de la tradicion, que mitificaba
ésta a la vez que la erigia en condicion sine qua non de la fecundidad y el destino histoérico de los pueblos. La tradicion es el
proceso historico continuado de los productos esenciales del genio del pueblo, que se manifiestan formalmente en las
creaciones de sus prototipos religiosos, politicos, morales, cientificos, etc. Cada pueblo tiene un destino histérico que
depende de su propia tradicion, la cual es intransferible y se desarrolla siguiendo sus propios ciclos de plenitud y decadencia.
A los periodos sintéticos de ascenso hasta la plenitud de las formas les siguen los periodos criticos de descenso hasta la
descomposicion formal. Un pueblo no puede cambiar su destino haciendo suya la tradicion de otro pueblo, ni tampoco
importar sin mas los productos culturales de otros pueblos. La tradicion es el pasado esencial de los pueblos que determina
sus virtualidades de futuro, por lo que cumple funciones socio-histéricas como las siguientes:

- La tradicion preserva el destino histdrico de la nacion.

- La tradicion es la sucesion de continuidad en los cambios del progreso.

- La tradicion es la regeneradora de la cultura y de la sociedad.

Para que la tradicion cumpla sus funciones, tiene que estar viva, es preciso estudiarla y actualizarla, apreciarla y
ensefiarla. Si comparamos la historia con un vector, estos autores tenderian a reducirla a la masa inercial, al defender que es
tradicion determinante del futuro, es decir del sentido y de la direccion histdricos. Muy otra es la vision ilustrada de la historia
y de la tradicion de los progresistas, con todos sus matices, que tendian a reducir la historia a un sentido y direccion ideales,
es decir al futuro deseado. La historia es progreso que resulta del libre ejercicio de la razén. Esta mitificacion del progreso les
lleva a ver la tradicién como un pasado muerto que carece de virtualidades socio-historicas. En el mejor de los casos la
tradicion puede ser objeto de un interés erudito, como dice Nicolas Salmerén en su prologo a la Historia de los conflictos
entre la religion y la ciencia de Juan Guillermo Draper.

También era antitética e irreconciliable la posicion de principio de las partes ante la tradicion espaiola. Laverde y
Menéndez Pelayo creian que la tradicion espafiola es catdlica. “La Espafia historica es catolica”, por lo que el futuro de la
sociedad espafiola sera una modernidad catélica, o no serd. Tenemos una rica tradicion teoldgica, filosofica, cientifica y
artistica, caracterizada esencialmente en sus formas y contenidos por la espiritualidad catélica y no hay otra via para superar
nuestra decadencia que revitalizarla, armonizandola con el ansia de libertad y los conocimientos sobre el mundo y sobre el
hombre que aporta la cultura moderna; siempre dentro de los limites establecidos por el dogma y la autoridad del Pontifice
de la Iglesia romana. La causa de la decadencia de la nacion estd en el menosprecio y olvido de la propia tradicion, que la
dejaron sin funcionalidad socio-historica, y que se produjo desde finales del siglo XVIII como consecuencia de la Ilustracion.
En el siglo XIX la tradicion dej6é de ensefiarse y de estudiarse entre otras causas por “la escasez de conocimientos
bibliograficos, la poca aficion a leer libros viejos y en latin, la preocupacion y el espiritu de secta y de sistema; pero el movil
principal—V. lo ha dicho sin rodeos—es el odio al catolicismo, el insaciable afan de desacreditarle” (M. Pelayo: 1876,
Carta-prologo de Laverde).

El programa de Laverde, que defiende Menéndez Pelayo en la polémica, se orienta por eso a garantizar el estudio
y la ensefianza de la propia tradicion, mecanismo que deberia de devolver a ésta su funcionalidad socio-histdrica. Estos
tradicionalistas catolicos eran descalificados por los liberales progresistas con el titulo de “neocatdlicos”, que ya habia

perdido todo su sentido original y toda su valencia positiva en ese momento terminal del papado de Pio IX.

JuLlo
2012



JuLlo
2012

Menéndez Pelayo y las Verdades de la Tradicion | Gerardo Bolado

Antitética era la posicion de principio de los herederos del krausismo, para los que la nacién espafiola carecia de
tradicion filosofica y cientifica. El futuro de progreso de la nacion espafiola sélo sera posible desde la regeneracion cultural
resultante de normalizar nuestra actividad filosofica y cientifica segun los parametros de la Europa culta. La actividad
cientifica y el progreso son incompatibles con el dogma catoélico. Mas aun, la intolerancia religiosa de la tradicion catdlica es
la “causa eficiente” de la decadencia y degeneracion en que se haya la nacioén espaiola. El principal brazo ejecutor de esa
intolerancia religiosa fue la Inquisicion, verdadero simbolo del despotismo, la ignorancia y la barbarie. Por lo que, ese futuro
de progreso requiere ante todo deshacerse del gran impedimento que representa el pasado catélico de intolerancia y barbarie,
de ignorancia y supersticion, del que forma parte nuestro desechable patrimonio filosofico-cientifico. La Intolerancia
religiosa imperante en Espafia fue la secuela de que no disfrutamos de la libertad religiosa promovida por la Reforma frente
al Catolicismo romano, ni tampoco de las filosofias criticas planteadas desde la subjetividad humana: “Ante las declaraciones
y anatemas del Syllabus y del concilio Vaticano, ;quién puede sostener la conciliacion del catolicismo y la Ciencia?
Imposible es ciertamente esperarla, como aquél no reniegue de su fe o ésta de la Verdad; y aun asi no habria conciliacion,
sino imperio de un lado, sumision de otro, y negacion de si propios en ambos.” (Salmeron: 1876).

También falté claridad y un minimo acuerdo entre las partes en la concepcion de las ciencias y de su
clasificacion. El anexo a la carta de 7 de abril 1876 muestra que Laverde no cuestion6 ni defini6 su concepcion de la ciencia.
Se limitd a tomar la palabra “ciencia” que aparece en el parrafo discutido de Gumersindo de Azcarate y a preguntar de qué
ciencia se trata, estableciendo una clasificacion de maximos no epistémica: Filosofia, Teologia, Derecho natural y Derecho
positivo, Ciencias politicas y econémicas, Historia y ciencias arqueologicas y filologicas, Ciencias exactas fisicas y naturales.
Menéndez Pelayo en ningin momento de la primera edicion de La ciencia espariola cuestiona el concepto de ciencia, sino
que se limita a adoptar esa ordenacion, con un criterio bibliografico de clasificacion, inspirado en la exitosa catalogacion de
Jacques Charles Brunet (1780-1867).

Se ha insistido con razon, asi lo ha hecho entre otros el profesor Abellan (1883, p. 45), en que el gran mérito del
protagonista de la polémica es su sentido histdrico y su aportacion bibliografica y cronoldgica a la historia de las ideas y de
las letras en la Espafia finisecular. Menéndez Pelayo vio claro que son objeto de investigacion historica el planteamiento y la
solucion de cuestiones como la existencia y el valor de nuestro patrimonio filoséfico-cientifico, como las causas de nuestra
decadencia cientifica, o como el papel de la Inquisicion en la misma, etc. Lo pone de manifiesto el analisis de su
argumentacion en La ciencia espariola (1876), en la que predomina el argumento del ejemplo y de la induccion histérica, el
argumento negativo y positivo de autoridad historica, y el argumento ad hominem desautorizando a los que carecen de
conocimiento histérico sobre la materia. Y contribuyd de manera consciente y decisiva al establecimiento de las bases
bibliograficas y cronolégicas de la historia de nuestro patrimonio literario y de ideas. No se conformé con la aportacion en el
De re bibliographica o en el Monografias..., y no descans6 hasta completar La ciencia espariola, en su tercera edicion
(1887-1888), con el Inventario bibliografico de la ciencia espaniola. Este inventario pretendia ser un catdlogo abreviado y
selectivo de autores y libros cientificos espafoles, ordenados por materias y siglos, indicando con brevedad su novedad y
aportacion: “Porque, a mi entender, el inico mérito, si alguno tiene, de La ciencia espariola, no consiste en la parte polémica,
condenada a morir en cuanto las circunstancias pasan, sino en lo que tiene de manual bibliografico, iinico hasta ahora de su

género entre nosotros, por lo cual deben disimularse sus infinitas omisiones, que iran siendo menores en adelante, si no



Gerardo Bolado | Menéndez Pelayo y las Verdades de la Tradicion

abandona al libro el favor de los aficionados y curiosos” (M. Pelayo: 1887-1888).

Menéndez Pelayo habia sentido la bibliofilia desde nifio. Tuvo como tutor en Barcelona a José Ramoén Fernandez
Luanco, que desperto su interés por los libros raros y le introdujo en la bibliografia cientifica espaiiola. Y entre 1873 y 1874
curso la materia Bibliografia con Cayetano Rosell en la Escuela de Diplomatica, cuando pensaba opositar al Cuerpo de
Archiveros y Bibliotecarios. Sin embargo, no recibi6 el concepto amplio de bibliografia —como ciencia del libro en todos sus
aspectos, bibliofilia, bibliotecnia, bibliografia, etc.-, que se usaba en esa Escuela, sino el que ponian en practica los grandes
bibliografos de la época -Gallardo, Zarco del Valle, Pérez Pastor, Sancho Rayon, etc.-, con quienes estaba familiarizado
desde su primer proyecto intelectual, la Biblioteca de traductores, que es una obra bibliografica (Punzano: 1981). El
historiador santanderino supo ver ademas que la bibliografia es la base de la investigacion histdrica, “el cuerpo, la historia
externa del movimiento intelectual, y una preparacion excelente e indispensable para el estudio de la historia interna ”. Esta
vision de la bibliografia como historia externa, unido a su atencién a la importancia de la aportacion espafiola en la
correspondiente historia interna —pues su interés es recuperar el patrimonio intelectual y literario espafiola-, presiden la
elaboracion de sus bibliografias en La ciencia espariola, en especial de su valioso Inventario...

Dejo aqui la polémica de La ciencia espariola, que se fue complicando al enredarse en ella otras posiciones
catolicas, como la neotomista de Pidal y Mon o del padre Fonseca por ejemplo, y progresistas como la del doctor Guardia
Bagur, y paso a formular el criterio general de ordenacion de sus escritos. La enorme obra de Menéndez Pelayo se articula en
dos grandes proyectos de recuperacion histdrica de nuestra tradicion cultural: las series historiograficas dedicadas, entre 1876
y 1890, a la exposicion de las ideas propias del pensamiento espaiol, es decir La ciencia espariola, la Historia de los
heterodoxos esparioles, la Historia de las ideas estéticas en Esparia, o a la historia de nuestros estudios clasicos, como el
Horacio en Esparia, la Bibliografia hispano-latina cldsica o la Biblioteca de traductores; y las series historiograficas
dedicadas, entre 1891 y 1912, al estudio critico de nuestra historia literaria, es decir la Antologia de poetas liricos castellanos,
los Estudios sobre el teatro de Lope de Vega, la Historia de la poesia hispanoamericana, y los Origenes de la novela.

La idea de escribir la Historia de los heterodoxos esparioles surgidé en Menéndez Pelayo de una propuesta que le
hizo Gumersindo Laverde por carta en 1875. Su mentor también le inspird el concepto amplio de heterodoxia y la tesis que
habia de desarrollar esta historia de las ideas religiosas en Espana desde Prisciliano hasta los krausistas: “pienso que la
historia de nuestros heterodoxos solo debe de ser escrita en sentido catoélico; sélo en el catolicismo puede encontrar el
principio de unidad que ha de presidir toda obra humana. Precisamente porque el dogma catolico es el eje de nuestra cultura,
y catdlicos son nuestra filosofia y nuestro arte, y todas las manifestaciones del principio civilizador, no han prevalecido las
corrientes de erradas doctrinas y ninguna herejia ha nacido en nuestro suelo, aunque todas han pasado por él, porque escrito
esta que conviene que haya herejias: Oportet haeresses esse” (M. Pelayo: 1876, p. 230). Por influencia de Laverde,
Menéndez Pelayo cree que la verdadera critica de la heterodoxia es su historia, en la cual se pone de manifiesto que hemos
tenido reformadores religiosos, que no llegaron a formar parte de nuestra tradicion intelectual, debido a que el genio espaiiol
es eminentemente catolico. jExtemporanea manera de invertir la tesis de David Strauss contra el dogma luterano! Vista esta
historia desde la argumentacion de La ciencia espariola, parece claro que su objetivo es una refutacion historica en toda regla
de una posicion de principio de los progresistas, mencionada anteriormente, que cifraba la falta de espiritu moderno del
pueblo espafiol en la ausencia de libertad religiosa que result6 de la carencia de Reforma y de filosofias criticas.

Menéndez Pelayo se volcd en el trabajo bibliografico basico. La Advertencia preliminar de la primera edicion,

JuLlo
2012



Menéndez Pelayo y las Verdades de la Tradicion | Gerardo Bolado

como es habitual en él, recoge una relacion general de las fuentes bibliograficas de la obra, que dan una idea de la entidad de
su investigacion®. A su recopilacion de notas y materiales acumulados en las bibliotecas de Barcelona y Madrid, se afiadié en
1876 los que hizo en las bibliotecas historicas mas relevantes para el tema en Espafia, Portugal, Francia, Italia y Bélgica. En
su noticia de algunos trabajos relativos a los heterodoxos espafioles (M. Pelayo: 1876, p. 223), concluye su repaso del estado
de la cuestion asegurando que ya estaban recopilados los materiales y habia llegado el momento de escribir la obra. Sobre
este trabajo bibliografico, merced a su extraordinaria capacidad de sintesis, disefio magistralmente la cronologia y el plan de
desarrollo de los distintos periodos historicos, cuya forma primitiva data de septiembre de 1876. Los dos primeros tomos de
la obra, que abarcaban desde un cuadro general de la vida religiosa en la Peninsula Ibérica antes de Prisciliano hasta las artes
magicas, hechicerias y supersticiones en los siglos XVI y XVII, vieron la luz en 1880. El tercer tomo, que abarcaba desde el
Regalismo hasta la filosofia heterodoxa entre 1834 y 1868, especialmente el krausismo, y la apologética catdlica durante el
mismo periodo, se publicé en 1882.

El plan primitivo de la obra no preveia incluir a los autores contemporaneos vivos; sin embargo, la incesante
presion de Laverde, que a través de la correspondencia le ponia al dia de todas las publicaciones heterodoxas del momento,
termind por conseguir que formaran parte del desarrollo definitivo del libro VIII del tomo III. Una concesion lamentable, que
el joven historiador justificd en la advertencia preliminar de la obra: “Largo tiempo dudé si incluir a los vivos, juzgando
cortesia literaria el respetarlos, y mas en asunto de suyo delicado y expuesto a complicaciones, como que llega y toca al
sagrario de la conciencia. Ciertamente, que si en Espafia reinara la unidad catélica, en modo alguno los incluiria, para que
esta obra no llevase visos de delacion o libelo: cosa de todo en todo opuesta a mi caracter e intenciones. Pero ya que, por
voluntad de los legisladores y contra la voluntad del pais, tenemos tolerancia religiosa, que de hecho se convierte en libertad
de cultos, ;a quién perjudico con sefialar las tendencias religiosas de cada uno y los elementos que dafiosamente influyen en
el desconcierto moral del pueblo espafiol? ; Por ventura descubro algin secreto al tratar de opiniones que sus autores, lejos de
ocultar, propalan a voz en grito en libros y revistas, en catedras y discursos? Para alejar toda sospecha prescindiré en esta
ultima parte de mi Historia (con rarisimas excepciones) de papeles manuscritos, correspondencias, etc.” (M. Pelayo: 1880-
1882, ed. 1992, vol. I)

Aunque Menéndez Pelayo fue acumulando anotaciones y correcciones, con la intencion de refundir la Historia
de los heterodoxos..., solo llegd a hacerlo con las seis hojas dedicadas en la primera edicion a las manifestaciones religiosas
anteriores a Prisciliano, que convirtié en un tomo en la segunda edicion de 1911. Tampoco lo hizo el heredero de sus
papeles, su discipulo Bonilla San Martin, por lo que quedé como una obra de juventud, de la que no estaba del todo
satisfecho. En su momento, esa obra causé un enorme impacto intelectual, supuso una aportacion historiografica que levant6

de un golpe el nivel de conocimiento sobre la historia de las religiones en la Peninsula Ibérica y dio a conocer una gran

? 1.2 Las obras mismas de los heterodoxos cuando éstas han llegado a nuestros dias, cual acontece con algunas de Elipando, Claudio de Turin,
Gundisalvo, Arnaldo de Vilanova y Pedro de Osma, y con las de casi todos los herejes e impios posteriores a la invencion de la imprenta; 2. Las
obras de sus unpugnadores, por ejemplo las de Beato y Heterio para Elipando, el Apologético del Abad Sanson para Hostegesis; 3." Las obras
anteriores sobre el asunto, cuales las de M'Crie, A. de Castro, Usoz, Wiffen, Boehmer, etc., las biografias de cada uno de los heterodoxos, y los
principales diccionarios y catalogos bibliograficos, antiguos y modernos, espailoles y extranjeros; 4.* Los Indices expurgatorios del Santo
Oficio; 5. Casi todas las obras y papeles relativos a la historia de la Inquisicion desde el Directorium de Eymerich en adelante; 6. Los procesos
anteriores y posteriores a la Inquisicion, con otros documentos analogos, v. gr.: las actas de la Congregacion que condeno a Pedro de Osma; 7.2
Los tratados generales contra las herejias y acerca del estado de la Iglesia, por ejemplo, el Collyrium fidei y el De planctu Ecclesiae, de Alvaro

JuLIo Pelagio; la obra De haeresibus de Fr. Alfonso de Castro, etc.; 8." Los tratados de demonologia y hechiceria; 9.* Las historias eclesiasticas de

2012 Espaiia y las colecciones de Concilios; 10.* Las historias generales y ciertas obras en que ni por asomo pudiera esperarse hallar nada relativo a
esta materia.



Gerardo Bolado | Menéndez Pelayo y las Verdades de la Tradicion

cantidad de pensadores y reformadores espafioles, que yacian en el mas completo de los olvidos. Su punto de vista catdlico y
sus correspondientes patrones criticos marcan la exposicion de los autores, que es ciertamente desconsiderada con los
heterodoxos del reinado de Isabel II en adelante, en especial con los krausistas, que eran sus antagonistas en el combate
intelectual por el control de la cultura en la Restauracion.

El momento cultural y politico de Espafia en torno a 1875 es una clave inexcusable para entender las obras
polémicas del precoz historiador catolico y superar los anacronismos. Entonces la esfera cultural estaba galvanizada por las
tensiones entre la Espana tradicional y catolica, inspirada por el Papa antiliberal y dogmatico del Syllabus y del Vaticano I,
Pio IX (1847-1878), y la Espaia republicana y revolucionaria, que habia asimilado las grandes descalificaciones vertidas
sobre nuestro pasado cultural, desde la violenta hostilidad de Voltaire y de Masson de Morviliere, en la Enciclopedia, hasta
Cousin, Rousselot, y Bukle. Estos son los polos del kairds que convirtié al joven Menéndez Pelayo en campedn de la Espania
catolica y en defensor de la ciencia espafiola

Concluida la historia de los heterodoxos, Menéndez Pelayo se volcod en la Historia de las ideas estéticas en
Espana, cuyo plan primitivo data de 1876. La idea de escribir esta obra le fue sugerida también por Gumersindo Laverde,
pero la inspiracion y el desarrollo de la misma no dependieron de su influencia, ni del contexto polémico de las obras
anteriores. La concepcion de esta historia le viene a Menéndez Pelayo de Alemania’, a través de su maestro Manuel Mila i
Fontanals, cuyos Principios de literatura general le parecian la mejor obra de referencia de autor espafiol en estética literaria;
tal vez por eso le dedica la obra sirviéndose de las conocidas palabras que Dante le dirige a Virgilio en la Divina comedia:
“Tu duca, tu signore e tu maestro”. Esta historia de la estética es para su autor la obligada propedéutica para entrar con
garantias criticas en una historia de la literatura. Lo sepa o no, toda obra de arte supone una estética, y la historia de las artes
es inseparable de la historia de la estética. Las preceptivas y canones estéticos consagran modelos de creacion artistica, pero
también la creacion artistica amplia incesantemente las formas y canones de belleza: “El arte, como toda obra humana digna
de este nombre, es obra reflexiva; sélo que la reflexion del poeta es cosa muy distinta de la reflexion del critico y del
filésofo”

La Historia de las ideas estéticas en Espana es la historia de la estética que presupone necesariamente la historia
critica de las literaturas hispanicas. Menéndez Pelayo empez6 a redactarla en 1882, y la publico entre 1883 y 1890. La
segunda edicion de 1889 revisd y refundio6 algunos capitulos del primer tomo, aparecido con demasiadas erratas y de manera
no del todo satisfactoria para su autor. La obra tiene dos partes diferenciadas. La primera estudia la historia de la estética y de
la teoria de las artes, en especial de la teoria literaria en Espafia desde los origenes latinos hasta el siglo XVIII, incluyendo
también el estudio de las fuentes grecolatinas y europeas de nuestros autores. Los autores espafioles y sus aportaciones a la
historia de la estética aparecen asi vinculados al movimiento de ideas que representa la cultura europea®. En esta parte retoma
los intentos de recuperar y regenerar nuestra cultura intelectual, que se dieron en el siglo XVIII, protagonizados por Nicolas
Antonio, Lorenzo Hervas y Panduro, Juan Andrés Morell, Pedro y Rafael Rodriguez Mohedano, y, en especial, el nicleo

valenciano del Dean Marti, Gregorio Mayans y Siscar, Cerda y Rico, Juan Bautista Muiloz, etc., entre otros. Estos seran sus

* De la lectura de Friedrich Schlegel, de G. W. F. Hegel, y de Friedrich Theodor Vischer, entre otros.

* “Y puesto que ni ¢l ni otro alguno de los mios tiende a presentar a Espafia como nacion cerrada e impenetrable al movimiento intelectual del
mundo, sino, antes bien, a probar que en todas épocas, y con mas o menos gloria, pero siempre con esfuerzos generosos y dignos de estudio y
gratitud, hemos llevado nuestra piedra al edificio de la ciencia universal, he creido necesario mostrar el enlace estrecho que nuestra cultura
estética tiene con las ideas que sobre la misma materia han dominado en cada uno de los periodos de la historia general de la filosofia.” (M.
Pelayo: 1883-1890, vol. I, pags. 8-9)

JuLlo
2012



JuLlo
2012

Menéndez Pelayo y las Verdades de la Tradicion | Gerardo Bolado

precursores y las principales fuentes secundarias de sus estudios de los tratadistas espafioles de poética y de retdrica. La
segunda parte contiene un amplio estudio de la estética y la teoria literaria alemana, inglesa y francesa del siglo XIX, con un
estudio monografico sobre el Romanticismo francés. Nuestro historiador, que no queria demorar mas el comienzo de sus
estudios de historia critica de la literatura espafiola, dejo sin desarrollar la parte dedicada a las ideas estéticas en Espafia
durante el siglo XIX".

Esta admirable historia de las ideas estéticas, que sitia a su autor entre los grandes tratadistas europeos de su
época, recoge ideas procedentes de las especulaciones ontologicas sobre la belleza en cuanto tal, correspondientes a la
Metafisica estética, de los tratados referentes al reflejo de la belleza en la naturaleza, que corresponden a la Fisica estética, y
de las preceptivas y tratados sobre lo bello en las distintas artes, que corresponden a la Filosofia del arte, en especial en las
poéticas y retoricas, que componian la teoria literaria en el siglo XIX. La concepcion ontologica de la belleza esta vinculada a
la Fisica estética y a la filosofia del arte, y resultaba de la reflexion en las mismas.

A juicio de Menéndez Pelayo, el genio de la Estética contemporanea era Hegel y la escuela hegeliana era la que
mas habia contribuido a ampliar el horizonte de esa ciencia, que se encontraba todavia en un estadio imperfecto. En su breve
tratamiento de la Estética y la teoria de las artes de Krause, “pensador —a su juicio- de tercero o de cuarto orden”, se excede
en su critica de la opcion de los krausistas por este autor y su Compendio de estética: ““i{Pobre juventud nuestra, tan despierta
y tan capaz de todo, y condenada, no obstante, por pecados ajenos, a optar entre las lucubraciones de Krause, interpretadas
por el sefior Giner de los Rios, y las que con el titulo de La Belleza y las Bellas Artes publico en 1865 el jesuita José
Jungmann, profesor de Teologia en Innsbruck, y tradujo al castellano en 1874 el sefior Orti y Lara! Arcades ambo” (M.
Pelayo: 1883-1890, ed. 1994, vol. II, p. 269).

La escritura de la Historia de las ideas estéticas... contribuy6 a la evolucion del maestro santanderino, pues le
llevo a rectificar su apreciacion de la cultura alemana y a reconocer la excelencia de su filosofia y de su ciencia, y, en
concreto, de su historiografia y de su critica. Menéndez Pelayo llegd a creer que la critica kantiana caracterizaba el ciclo
filosofico que le tocaba vivir, aunque no renuncio al “sol de la metafisica futura”. Y este conocimiento de las aportaciones
alemanas al estudio de nuestros filésofos y de nuestra literatura de ideas de los siglos XVI y XVII, en especial de su
predilecto Vives, termin6 de liberar su tendencia original al estudio comparado de nuestros fildsofos y cientificos, de la
influencia del enfoque casticista cerrado de Gumersindo Laverde. Tal vez sea su discurso de ingreso a la Academia de
Ciencias Morales y Politicas, leido el dia 15 de mayo de 1891, De los origenes del criticismo y del escepticismo y
especialmente de los precursores esparioles de Kant, (Bolado: 2002, p. 167-256), una muestra caracteristica de su estudio
comparado de nuestros autores del Renacimiento, en el que son determinantes la idea de ciclo historico y la idea de
“precursor”.

Menéndez Pelayo habla en este escrito de precursores, no para referirse a autores que expusieron con anterioridad
y de manera mas o menos amplia y decisiva una teoria que llega mas tarde a influir de manera contrastada en el
correspondiente autor reconocido, sino, mas bien, para situar a autores que comparten una misma tendencia filosofica

general en ciclos distintos de un mismo periodo histérico. Asi, Vives, Sanchez y Valencia son precursores de Kant, porque

* En la edicion nacional de la Historia de las ideas estéticas en Espaiia, Enrique Sanchez Reyes afiade como apéndice un indice extraido de los
papeles del maestro, en el que se especifica el previsible desarrollo de las ideas estéticas de nuestros autores en el siglo XIX



Gerardo Bolado | Menéndez Pelayo y las Verdades de la Tradicion

son filésofos criticos, mas en concreto, porque pertenecen como ¢l a un ciclo de filosofia critica del periodo moderno,
aquellos al Renacimiento, éste al que se inicia a finales del siglo XVIII. Esta idea de precursor estd intimamente relacionada
con su concepcion ciclica de la Historia de la Filosofia. Los ciclos de cresta y valle, propios de la difusién de una onda, son
tal vez la mejor metafora para representarnos de manera plastica esta concepcion de la historia de la filosofia, en la que los
momentos de elevacion, construccion y vigencia de lo construido, que son periodos metafisicos y sistematicos, son seguidos
de momentos de descenso, destruccion y profanacion, periodos escépticos y criticos, que solo dejan restos y ruinas para las
construcciones futuras.

Menéndez Pelayo fue un historiador magistral de las ideas. Con el historicismo decimonénico de la Escuela
Histdrica alemana, creyo que el presente estd determinado por el pasado, que debe ser narrado por la historia tal y como
propiamente fue. Por eso, basdé sus composiciones histéricas en un minucioso y preciso trabajo previo de caracter
bibliografico y cronologico. Concebia la historia como una obra de arte®, es decir una recreacion estético-empirica del pasado
que, ademas de respetar los documentos, ha de cuidar su composicion y su estilo narrativo. Sus ensayos histdricos se
caracterizan por la claridad, la sinceridad y la riqueza literaria. La ortodoxia catdlica intervino como criterio hermenéutico en
su interpretacion historica de nuestra cultura religiosa en la Historia de los heterodoxos..., donde interpreta el siglo XIX
espafiol como un tradicionalista antiliberal. Pero no afecté de manera tan considerable sus estudios historicos en otros
campos de la cultura, por ejemplo en la Historia de las ideas estéticas en Esparia, y en ningiin caso desvirtud su aportacion
esencial de caracter bibliografico y cronologico.

La obra de Menéndez Pelayo no es la de un ide6logo tradicionalista o la de un propagandista catdlico, sino la del
patriarca de los estudios histdricos de nuestra cultura intelectual y literaria en la Restauracion, que aportd la sintesis
bibliografica y cronoldgica basica de la que partio6 la investigacion contemporanea en esos campos. El sentido de su obra fue
el mejor fruto del amor a la propia tradicion que puede latir en cualquier tendencia tradicionalista: la recuperacion del propio

patrimonio literario, humanistico y cientifico en un momento critico de lamentable olvido.

BIBLIOGRAFIA

Abellan, José Luis (1983), “Limites en la historiografia de Menéndez Pelayo”, en Menéndez Pelayo. Hacia una
nueva imagen, Santander: BMP.

Bolado, Gerardo (2002), “Introduccion a De los origenes del criticismo y del escepticismo y especialmente de los
precursores espanoles de Kant”, en Marcelino Menéndez Pelayo. Antologia comentada, Santander: Estudio, pp. 145-166.

Campomar Fornieles, Marta de (1984), La cuestion religiosa en la restauracion. Historia de los Heterodoxos
esparioles, Santander: SMP, Estudios de literatura y pensamiento hispanicos.

Laverde, Gumersindo (1868), Ensayos criticos sobre filosofia, literatura e instruccion publica espariolas, Lugo:
Soto Freire.

Madariaga de la Campa, Benito / Moron Arroyo, Ciriaco (2008), Tres estudios bibo-bibliograficos sobre
Marcelino Menéndez Pelayo, Santander: RSMP.

¢ Su Discurso de ingreso en la Real Academia de la Historia, del afio 1883, se titula La historia considerada como obra artistica, y adopta como
punto de referencia la Estética de Hegel, a quien considera el Aristoteles moderno.

JuLlo
2012



JuLlo
2012

Menéndez Pelayo y las Verdades de la Tradicion | Gerardo Bolado

Menéndez Pelayo, Marcelino (1876), Polémicas, Indicaciones y Proyectos sobre la ciencia espariola, Madrid:
Imprenta de Victor Saiz.

-- (1887-1888, 3% ed.), La ciencia espariola. (Polémicas, proyectos y bibliografia), Advertencia preliminar, vol.
1°, Madrid: Imp. A. Pérez Dubrull.

-- (1880-1882), Historia de los Heterodoxos esparioles, 111 vols., en Obras Completas, Madrid: Edicion Nacional
1992.

-- (1883-1890) Historia de las ideas estéticas en Esparia, Advertencia preliminar a la primera edicion, en Obras
Completas, II vols., Madrid: Edicién Nacional 1994.

Punzano Martinez, Victoriano (1981), Pensamiento bibliogradfico de Menéndez Pelayo, Comunicacion del autor
en el I Simposio Internacional de Literatura Hispanoamericana, Santander, UIMP.

Salmeroén, Nicolas (1876), “Prélogo”, en Historia de los conflictos entre la religion y la ciencia de J. G. Draper,
Madrid: Imprenta de Aribau y C*.

Santovefia Setién, Antonio (1994), M. Menéndez Pelayo. Revision criticobiogrdfica de un pensador catdlico,
Santander: Universidad de Cantabria-Asamblea Regional de Cantabria, Santander.

Varios Autores (1956), Homenaje a don Marcelino en el primer centenario de su nacimiento, Madrid:

Universidad de Madrid.



Silvia Lavina | La idiosincrasia antimoderna de Nicolas Gémez Davila

La idiosincrasia antimoderna de Nicolas Gomez Davila

Silvia Lavina
Universidad de Padua.

Traduccion de Tommaso Menegazzi

Resumen

En este articulo se analiza la peculiar idiosincrasia
antimoderna de Nicolas Goémez Davila, pensador
colombiano del siglo XX cuya obra consiste en una
larguisima serie de aforismos, escolios, fragmentos y notas.
De indole solitaria, rehuyd siempre todo tipo de cargo
publico y vivié rodeado de sus libros, en una de las
bibliotecas privadas mas grandes de Sudamérica. Muchos
comentaristas gustan de definirlo un verdadero
reaccionario: lo cierto es que su aversion por todas las
grandes narrativas a través de las cuales la modernidad ha
construido su edificio juega un papel esencial en lo que
podriamos llamar su “sistema en aforismos”. Franco Volpi,
el filésofo italiano que contribuy¢ a la traducciéon y difusion
de su obra en muchos paises, lo definié el “Nietzsche de
Bogota”, en virtud de su incansable denuncia de los males
de la época igualitaria, democratica y conformista que
caracteriza la moderna sociedad de masas.

Abstract

The aim of this article is to analyse the peculiar
antimodernism of Nicolds Gomez Da4avila, a colombian
thinker who lived in the 20th century and wrote large series
of aphorisms, fragments and notes. He always shied away
from all public office, leading a very solitary existence and
surrounding himself with all his books, in one of the most
important private libraries of South America. Many critics
define him as a real reactionary: the truth is that his aversion
to all the big metanarratives whereby modernity composed
its discourse plays an important role in what we could call
his “system in aphorisms”. Franco Volpi, the Italian
philosopher who contributed to the translation and the
spreading of his work in many countries, defined him “the
Nietzsche of Bogota”, because of his constant denunciation
of the ills that afflict the egalitarian, democratic and
conformist epoch of modern mass society.

JuLlo
2012






Silvia Lavina | La idiosincrasia antimoderna de Nicolas Gémez Davila

La idiosincrasia antimoderna de Nicolas Gomez Davila

Silvia Lavina
Universidad de Padua.

Traduccion de Tommaso Menegazzi

«Comprender es un acto irracional. Una idea nueva, como un nuevo autor, se presentan como un recinto
cerrado. Para introducirnos hay que brincar dentro de él. El solo método posible es puramente exterior y consiste en
brincar de recinto a recinto cercano, para llegar a los mas lejanos recintos. No hay transicion racional, ni deduccion
l6gica»'. Estas palabras pertenecen a Nicolds Gomez Davila, una de las figuras mas singulares y excéntricas del
panorama cultural suramericano del siglo XX. Autor casi desconocido (también en su pais) de unos trece mil
fulminantes aforismos, escolios y fragmentos,” durante toda su solitaria vida entre los libros de su inmensa
biblioteca nunca busc6 (ni obtuvo) reconocimientos publicos: en efecto, como recomendaba Epicuro, intentod
siempre vivir 2afe —escondido, oculto.® Un escaso numero de estudiosos y expertos conocia su nombre y su
historia, hasta que un filosofo italiano, Franco Volpi, al leer y releer sus palabras, quedd tan asombrado que decidio
emprender una intensa labor de traduccion y difusion de sus obras, sobre todo en Colombia e Italia. Ahora es
también gracias a ¢l que existen ediciones francesas, alemanas o polacas de sus libros,* y a él se debe el hecho de
que el nombre de Gomez Déavila haya empezado a circular en muchos ambientes filos6ficos y literarios, donde se le
conoce como “el Nietzsche de Bogota”. Sus aforismos y escolios, en efecto, son hasta tal punto mordaces,
corrosivos y sarcasticos, que no ha sido dificil establecer en seguida un paralelismo con el autor de La gaya ciencia,
sobre todo si consideramos que el objetivo critico de sus fragmentos es casi siempre el conformismo social y
cultural, las formas de vida moderna, la filosofia y la literatura de nuestro tiempo («la literatura no perece porque
nadie escriba, sino cuando todos escriben>>5), la fe en la técnica: un verdadero antimoderno, un “reaccionario
auténtico” —o un “angel cautivo en el tiempo”, como lo definié Volpi.

Volviendo al escolio citado al comienzo, si es verdad que, para Gémez Davila, «una idea nueva, como un
nuevo autor, se presentan como un recinto cerrado», y que la unica forma para acceder a su mundo consiste en
«brincar de recinto a recinto cercano, para llegar a los mas lejanos», no debe sorprendernos el hecho de que trazar
un linea clara y cierta que pretenda describir su trayectoria intelectual sea una tarea algo complicada e incomoda.

Sobre todo si quien interpreta intenta etiquetar, por asi decirlo, su pensamiento, incluyéndolo en una perspectiva

' N. Gémez Davila, Notas, Villegas Editores, Bogota 2003 (de ahora en adelante: NT), pag. 414.

? Para una introduccion al pensamiento de Nicolds Gomez Davila y una bibliografia completa de sus escritos véase, por ejemplo, el volumen que
acompafia la edicion de las obras completas F. Volpi, E/ solitario de Dios en N. Gomez Davila, Escolios a un texto implicito. Obra completa,
Villegas Editores, Bogota 2005.

*La suya, como relata M. Galindo Hurtado, no fue una vida rebelde, ni «marcada por un destino lleno de tragicos acontecimientos»; fue, en
cambio, una vida que antepuso «al mito del artista que paga con su infelicidad su poder creador, una existencia mondtona y a oscuras del
publico». M. Galindo Hurtado, Un pensador aristocratico en los Andes: una mirada al pensamiento de Nicolas Gémez Davila, en “Historia
critica. Revista del Departamento de Historia de la Facultad de Ciencias Sociales de la Universidad de los Andes”, nim. 19 (2000), pag. 16.

4 Cf., por ejemplo, N. Gomez Davila, Le Réacctionaire authentique, Editions du Rocher, Paris 2005; id., Notas. Unzeitgemdfe Gedanken,
Matthes & Seitz, Berlin 2005. id., Nastepne scholia do tekstu implicite, Furta Sacra, Varsovia 2006.

*N. Gémez Davila, Escolios a un texto implicito. Tomo II, Villegas Editores, Bogot 2005 (de ahora en adelante: E II), pag. 247.

JuLlo
2012



JuLlo
2012

La idiosincrasia antimoderna de Nicolas Gémez Davila | Silvia Lavina

bien especifica y tan estudiada como la del antimodernismo y de la teoria reaccionaria. Muchos de los escolios de
Gomez Davila, en efecto, rechazan fout court la posibilidad de encasillar de manera esquematica las ideas ahi
vehiculadas, tan estrechamente vinculadas con la forma en que han sido expresadas: una forma corta y eliptica, que
obedece a la regla aurea de la brevedad y la nitidez. Por esta razoén, no queremos imponer una interpretacion
unidireccional, sino sugerir una posible lectura de sus escolios y fragmentos. Como se aclarara mas adelante,
nuestro intento de interpretacion del pensamiento daviliano, en efecto, acaba sufriendo un cortocircuito
hermenéutico, a saber: si se puede definir a Gomez Davila como un antimoderno, es posible hacerlo sola y
exclusivamente en sentido daviliano. Dicho de otro modo, la peculiaridad y excentricidad del escritor colombiano
prevalecen sobre cualquier esfuerzo de hallar una categorizacion historiograficamente cierta y no contradictoria de
sus ideas. Al mismo tiempo ferviente catdlico y enemigo feroz de todo dogmatismo, buscador de lo universal y
amante de la perfeccion sensual del instante, escolastico y rebelde: no es casual, por lo tanto, que el fildsofo nacido
en Bogotd haya querido optar por esa forma tan corta, eliptica, fragmentaria y a veces hasta contradictoria de
expresar su pensamiento: «la exposicion didactica, el tratado, el libro —explica Gomez Davila— s6lo convienen a
quien ha llegado a conclusiones que le satisfacen. Un pensamiento vacilante, henchido de contradicciones, que viaja
sin comodidad en el vagén de una dialéctica desorientada, tolera apenas la nota, para que le sirva de punto de apoyo
transitorio».® De ahi que cualquier intento de imponer una interpretacion rigida y normalizante de su pensamiento
vacilante esté destinada a un inexorable fracaso.

Una ultima consideracion acerca del estilo daviliano, antes de esbozar un itinerario de su idiosincrasia
antimoderna y de su peculiar teoria reaccionaria: en la obra del colombiano es imposible vislumbrar cualquier
atisbo de coherencia si no se tiene en cuenta su peculiar concepcion del texto implicito, pues esta idea representa el
fundamento ontoldgico, ético y hasta estético de su trayectoria intelectual. Lo sefiala rotundamente el mismo
Gomez Davila: «lo que aqui digo, parecera trivial a quien ignore todo lo a que aludo».” Es preciso preguntarse,
entonces, qué es esa trama ideal e implicita a la cual aluden todos los fragmentos, ese hipotético punto de fuga hacia
el cual apuntan todas sus proposiciones, capaz de otorgar un sentido (si bien fragmentario y vacilante) a su
recorrido filos6fico. El esfuerzo que hay que hacer, en este sentido, es algo exigido por el mismo autor, el cual
sostiene que «el lector no encontrara aforismos en estas paginas. Mis breves frases son los toques cromaticos de una
composicion pointilliste».® Como si de un cuadro de Seurat se tratara, para obtener una imagen mas o menos
unitaria de los Escolios a un texto implicito, entonces, es necesario ir mas allad de la mera yuxtaposicion de las
proposiciones (a veces inconexas, otras hasta contradictorias) y concentrar la mirada no tanto en los puntos de color
puro, sino retroceder y dejar que los colores se fundan y que manifiesten asi la figura que el pintor ha entregado, en
potencia, a cada uno de los puntos de color. La de Gémez Davila, por lo tanto, podria ser definida como una
filosofia puntillista. Sin embargo, no se trata de una eleccion meramente estilistica. Si bien es verdad que la forma

elegida —el escolio, el fragmento, la nota— refleja el afan de vivir constantemente el pensamiento que se predica, es

®NT, pag. 51.
TE I, pag. 335.

¥ N. Gomez Davila, Escolios a un texto implicito. Tomo I, Villegas Editores, Bogota 2005 (de ahora en adelante: E I), pag. 15.



Silvia Lavina | La idiosincrasia antimoderna de Nicolas Gémez Davila

decir, si escoger «el estilo minimalista del aforismo significa darse una disciplina, una regla de vida, obedecer a una
estética de la existencia»,” también es verdad que lo que inicialmente representa una eleccién de sobriedad en
realidad acaba siendo uno de los principios teodricos irrenunciables de su pensamiento. Ese texto implicito, en
consecuencia, no debe ser pensado como un focus imaginarius concreto e identificable al cual todos los fragmentos
del colombiano aludirian, sino como el texto que nunca podria ser escrito, la teoria que nunca podria ser formulada,
porque a esas operaciones subyace necesariamente la conviccion de la validez de la categoria de la totalidad, a la
cual el autor de los Escolios contrapone la del fragmento y del instante. Como sefiala Karl Lowith en relaciéon con
la filosofia de Nietzsche, también en el caso de Gomez Davila se trataria de un verdadero “sistema en aforismos”:
«la filosofia de Nietzsche no es un sistema unitario cerrado, ni una variedad de aforismos inconexos, sino mas bien
un sistema en aforismos. La peculiaridad de su forma filosofica caracteriza al mismo tempo su contenido»'’. Si la
legibilidad del mundo, como afirma Blumenberg, se da siempre de manera parcial, partida, si la realidad es
fragmentaria, ;como podria no serlo también la modalidad mediante la cual vehicular su posible decodificacion? Y
en efecto el colombiano abunda en esa imagen de la fragmentariedad originaria de la experiencia humana, pues
reconoce que «el discurso continuo tiende a ocultar las rupturas del ser. El fragmento es expresion del pensamiento
honrado»,'" sefialando asimismo, con gran humildad, que «la ventaja del aforismo sobre el sistema es la facilidad
con que se demuestra su insuficiencia. Entre pocas palabras es tan dificil esconderse como entre pocos arbolesy».'?
Una vez aclarados los elementos fundamentales del fragmentado discurso daviliano, podemos centrar
nuestra atencion en la que hemos definido como su idiosincrasia antimoderna, que comprende también su peculiar
teoria reaccionaria. Es esta, en efecto, la piedra de toque de todo su pensamiento, la estructura conceptual que
caracteriza mas intimamente su sistema en aforismos. En este caso hay que darle la vuelta a la distincion que
hicimos antes en relacién con su estilo: no se trata, en efecto, de una mera postura teoérica, sino de una suerte de
necesidad ética, una reaccion urgente y personal frente a la que Gomez Déavila llamaba la “ignominia moderna”:
«estamos llegando a tales extremos que procesar a nuestro tiempo no es ya prueba de inteligencia lucida, sino de
sencilla y elemental honradez»."® El conformismo social, la ética transformada en competicion, el morbo de la
ideologia progresista, el triunfo de la técnica y la mercantilizacion del arte, de la literatura y de las ideas: casi nada
se salva, en las fulminantes criticas davilianas hacia el mundo moderno, y reaccionar frente a dicha ignominia no es
tanto una cuestion de proponer un analisis frio y critico de la que Heidegger llamaba la Ruinanz des Lebens, sino la
unica forma de dignidad posible. A través de sus imagenes tan crueles y corrosivas, Goémez Davila no deja margen
para ninguna perspectiva consoladora: «en el mundo contemporaneo las cosas yerguen aun su apariencia intacta,
pero el siglo succiona implacablemente su savia. La espesa pulpa de las cosas, de momento en momento, se

corrompe, se pudre, se disipa. El hombre se instala ciegamente en la terrestre solidez de su destino, cuando la

° F. Volpi, Introduzione a N. Gémez Davila, Tra poche parole, Adelphi, Milan 2007.

' K. Lowith, Nietzsches Philosophie der ewigen Wiederkehr des Gleiches, Stuttgart 1956, pag. 8.

""'N. Gémez Davila, Nuevos escolios a un texto implicito. Tomo II, Villegas Editores, Bogota 2005 (de ahora en adelante: NE II), pag. 197
2 E 1, pag. 294.

JuLlIO
B NT, pag. 441. 2012



JuLlo
2012

La idiosincrasia antimoderna de Nicolas Gémez Davila | Silvia Lavina

sustancia del mundo fluye hoy por una secreta herida hacia la nada».'"* Y de hecho, como afirma el filosofo de
Bogota, «hoy no presenciamos una crisis sino velamos un caddver»'®. Por un lado, entonces, es una actitud
agresiva, que responde a una exigencia casi ética de reaccién, mas por el otro Gémez Davila no deja nunca
vislumbrar en sus palabras una posible esperanza de cambio: el punto de inflexion, en la historia cultural, social y
econémica del mundo occidental ya ha sido superado y ahora «los filésofos no pueden ya tanto ocuparse en
comprender el mundo como querian, ni menos en transformarlo como predican, sino en construir abrigos para
proteger al hombre de la rara dureza de los tiempos».16

Es suficiente hojear una cualquiera de sus obras para chocar contra su profunda aversiéon por todas las
grandes narrativas a través de las cuales la modernidad ha impuesto sus valores fundamentales: Igualdad, Libertad,
Democracia, Ciencia. Todos estos principios, sostiene Gomez Davila, descienden de la fe incuestionable en la
Razén y en la Autonomia del ser humano, y es preciso rechazarlos in toto: «quien escribe razén con mayuscula se
prepara a engafiar».'’ En cierto sentido, podria decirse que el solitario de Bogotd comparte muchos de los
tradicionales resentimientos y rencores que caracterizan la antimodernidad de los literatos y filésofos que solemos
asociar a esa categoria: Baudelaire, de Maistre, Donoso Cortés, Péguy y muchos otros. En efecto, comparte con
todos ellos una agudisima inteligencia cinica consagrada a exaltar la paradoja, la contradiccion y la provocacion
contra el conjunto de los “inmortales principios” propugnados e impuestos por la aceleracion historica de la
ilustracion y la revolucion francesa. De hecho, seglin la interpretacion de Antoine Compagnon, los verdaderos
antimodernos serian precisamente los que osan penetrar en los pliegues contradictorios y falaces de la modernidad,
denunciando su pretension universalizante y su ideologia irremediablemente progresista.'® Se trata de una actitud
muy critica, pero que a nosotros, espectadores del naufragio de la modernidad y del fracaso de su proyecto
emancipador, nos parece tan lucida y reactiva que no dudariamos un instante en aplaudir las siguientes palabras de
Maritain: «lo que aqui llamo antimoderno, habria perfectamente podido Ilamarse ultramoderno»'®. Dicho de otro
modo, releer hoy a los antimodernos, una vez restada su inaceptable intolerancia y su postura a veces despdtica,
significaria reconocer y compartir su vision licida y caustica acerca de la hiper-intensificacion técnica y del vacio
sustancial de las formas de vida moderna. Sin embargo, esta operacion no es del todo practicable con Gémez
Davila, el cual no podria en ningun caso ser definido un ultramoderno, como si fuera una suerte de critico ante
litteram de las aporias y de los limites intrinsecos de la modernidad. En primer lugar, porque compuso su obra en la
segunda mitad del siglo XX, cuando el postmodernismo y todas las filosofias de la Destrukion, con los que el
colombiano no compartia practicamente nada, ya habian desplegado todo su arsenal critico. Y, en segundo lugar,

porque Goémez Davila, mas que ultramoderno, podria ser considerado a todos los efectos un pensador prehistorico

" E 11, pag. 10.

S E 11, pag. 343.

' NT, pags. 182-183.

" E 1, pag. 375.

'8 Cf. A. Compagnon, Les antimodernes de Joseph de Maistre a Roland Barthes, Gallimard, Paris 2005, trad. esp. de M. Arranz, Los
antimodernos, Acantilado, Barcelona 2007.

19 J. Maritain, Antimoderne (1922), in Oeuvres 1912-1939, Paris 1975, vol. I, pag. 102.



Silvia Lavina | La idiosincrasia antimoderna de Nicolas Gémez Davila

0, como se define €l mismo, un retardatario convencido, dotado de una verdadera pasion por el anacronismo.”’ Lo
que hay que subrayar, entonces, es el exilio que se autoimpuso frente a la dureza de los tiempos en que le tocé vivir,
como un verdadero “angel cautivo”: por eso, muchas veces, leyendo sus aforismos, tenemos la sensacion de que sus
palabras y sus invectivas se colocan justamente fuera del tiempo; de ahi que su posicion no puede adscribirse al
pensamiento conservador, cuyo fetiche suele coincidir, grosso modo, con la conservacion del statu quo. En efecto,
como colombiano sostiene con inaudita sencillez que «el reaccionario no se vuelve conservador sino en las épocas
que guardan algo digno de ser conservado»®' y, como bien sabemos, para Gomez Davila «el siglo XX es un
naufragio que no acaba»,”® hasta el punto que «cuando manipule los acontecimientos actuales, el historiador futuro
debera ponerse guantes».23 Su posicion, entonces, no es tanto la del «sofiador nostalgico de pasados abolidos», sino
la del «cazador de sombras sagradas sobre las colinas eternas».”* No es casual si, a este propdsito, un critico
aleman, Till Kinzel, lo defini6 el “partisano de las causas perdidas”,25 es decir, un pensador al cual nunca le interes6
adaptarse a sus tiempos —ni siquiera en sentido deconstructivo, como ocurria tan a menudo en la filosofia europea
de los afios 60 y 70— y para el cual encajan perfectamente unas palabras que Cioran escribié acerca de uno de los
mas célebres antimodernos, Joseph de Maistre: «Elevando el menor problema a la altura de la paradoja y a la
dignidad del escandalo, manejando el anatema con una crueldad tefiida de fervor, cred una obra llena de
enormidades, un sistema que continia seduciéndonos y exasperandonos. La magnitud y la elocuencia de sus
coleras, la vehemencia con que se entreg6 al servicio de causas insostenibles, su obstinacion en legitimar mas de
una injusticia, su predileccion por la expresion mortifera, definen a este pensador inmoderado que, no rebajandose a
persuadir al enemigo, lo aniquila de entrada mediante el adjetivo. Sus convicciones poseen una apariencia de gran
firmeza: a la tentacion del escepticismo supo responder con la arrogancia de sus prejuicios, con la violencia
dogmatica de sus desprecios».”® Con esto, en linea con lo que sostiene Torres Duque, queremos evidenciar que, en
realidad, si que es posible establecer un paralelismo entre Gomez Davila y otros pensadores que le precedieron. Sin
embargo, lo que aqui se defiende es que su peculiaridad, su actitud constantemente anti-sistematica, su insistencia
en una mera pars destruens que se concreta en un rizoma infinito de vituperaciones, impide catalogarlo sin mas
entre los clasicos del pensamiento antimoderno, como es posible hacer, en cambio, con el mismo de Maistre,
considerado su activismo reaccionario en favor de la restauracion (recuérdese que llegd a ser ministro
plenipotenciario en San Petersburgo y consejero del Zar Alejandro I).

Una de las aversiones mas radicales del filosofo de Bogota fue sin duda la que sinti6 por todo tipo de

discurso humanocéntrico basado en la supuesta autonomia de la razén y en la hybris politico-social de corte

» Véase O. Torres Duque, Nicolds Gémez Davila, la pasién del anacronismo, en “Boletin Cultural y Bibliografico”, XXXII, nam. 40 (1995),
pags. 31-49.

2 E I, pag. 48.

2 EI, pag. 169.

B EI, pag. 180.

*N. Goémez Davila, El reaccionario auténtico, en “Revista de la Universidad de Antioquia”, nam. 240 (1995), pag. 19.

» T. Kinzel, Nicolds Gémez Davila. Parteiginger verlorener Sachen, Schnellroda 2006.
JuLio

 E. M. Cioran, Ensayo sobre el pensamiento reaccionario, Bogota, Tercer Mundo-Montesinos, 1991, pag. 9. 2012



270

JuLlo
2012

La idiosincrasia antimoderna de Nicolas Gémez Davila | Silvia Lavina

revolucionario que de ella se deriva, acusada de desarrollar una ingenieria filoséfica que considera el mundo de la
experiencia como una mera tabula rasa. A ese voto de confianza al hombre, Gomez D4vila opone la exaltacion del
azar y de la incapacidad racional para sobreponerse a los acontecimientos: «nuestra libertad no tiene mas garantia
que las barricadas que levanta, contra el imperialismo de la razén, la anarquica faz del mundo»;®’ su ataque, por lo
tanto, se dirige hacia el afidn tipicamente moderno (“saber es poder”) de descifrar filoséficamente y dominar
politicamente la experiencia mediante la razon y las ciencias, contra el cual se alzan ineludiblemente las barricadas
de lo arbitrario, de lo imprevisto y de la contingencia: «todo lo que tenga una dosis moderada de absurdo nos
reconcilia con la vida»*®. Es en un contexto asi delineado que se genera en Gomez Davila una concepcion
sumamente pesimista del ser humano, es decir, una verdadera antropologia negativa caracterizada por una
desconfianza insuperable en el hombre y en su capacidad de obrar. El hombre moderno, como advierte el
colombiano, «destruye mas cuando construye que cuando destruye»,29 sobre todo cuando construye en nombre del
Progreso y de la perfectibilidad técnica y moral de si mismo y del mundo. El colombiano no podria ser mas claro:
«la limitacidon que angustia no es la que traza la mediocridad de cada cual, sino la del hombre mismo. No es amargo
exclamar: nada de lo que hago vale la pena; sino confesar: nada vale la pena de lo que el hombre puede hacer».*
Pero es precisamente esa limitacion intrinseca a la naturaleza del ser humano lo que la modernidad ha intentado
siempre ocultar a través de sus dispositivos de autoengafio individual y colectivo: «el moderno es prisionero que se
cree libre porque se abstiene de palpar los muros del calabozo».®' En cuanto a paralelismos y semejanzas con
posiciones sostenidas por otros célebres antimodernos, en este caso tal vez la referencia mas acertada (y divertida,
pues lo que se cita a continuacion es un pasaje de La gaya ciencia) sea justamente Nietzsche: «Nosotros no somos
humanitarios; nunca nos atreveriamos a hablar de nuestro “amor a la humanidad”, ninguno de nosotros es lo
bastante comico para eso, ni lo bastante saintsimoniano, ni lo bastante francés. Verdaderamente hay que estar
afectado por esa excitabilidad erdtica desmesurada y por esa impaciencia caracteristicamente francesa para
acercarse con ardor y buena fe a la humanidad... ja la humanidad! ;Hubo nunca una vieja mas odiosa entre todas las
viejas? (a no ser que estemos hablando de “la verdad”, que es una cuestion reservada a los filésofos). No, no
amamos a la humanidad».*® Por lo tanto, «nada tan preciso como un célico repentino para evacuar la retorica del
que perora patéticamente sobre la “dignidad del hombre”».>

Como deciamos antes, si definimos a Gémez Davila como un antimoderno, hay que reconocer que el
analisis de sus escolios lleva necesariamente a un cortocircuito hermenéutico, es decir, a una argumentacion circular

que afirma que su idiosincrasia antimoderna tiene un rasgo esencialmente daviliano. En otras palabras, en sus obras

T E 1, pag. 220.

B E I, pag. 372.

¥ E 1, pag. 204. Pero hay mas: «si bien Joseph de Maistre afirma que el demonio tan sélo destruye, la historia posterior demuestra que también
construye», E I, pag. 130.

*NT, pag. 349.

TE, pag 254.

2 F. Nietzsche, La gaya ciencia, estudio preliminar de E. L. Castellon, trad. esp. de L. Diaz Marin, Edimat Libros, Madrid 1999, pag. 262.

B E I, pag. 27.



Silvia Lavina | La idiosincrasia antimoderna de Nicolas Gémez Davila

no es posible vislumbrar una verdadera teoria sobre la modernidad (dicho sea de paso, 1o mismo ocurre en relacion
con todas las cuestiones tratadas en sus aforismos), de la cual poder derivar una verdadera propuesta filosofica
antimoderna. La provocacion, la paradoja, la vehemencia retorica, por lo tanto, no estan al servicio de un analisis
(ni siquiera deconstructivo), sino de una de las categorias principales del universo simboélico del colombiano: el
testimonio. La actitud que le caracteriza no es la del pensador engagé y, como escribe uno de los lectores de su obra
mas atentos, «su estrategia no consiste en la construccion de un plano tedrico que legitime sus posiciones, sino que
por el contrario, punza la modernidad con el mas auténtico sentido transgresor que no se preocupa por construir una
teoria sino en destruir y socavar los fundamentos de la que triunfan.>* Goémez Dévila, convencido de que «el
conocimiento se funda sobre sospechas inteligentes, no sobre certidumbres inconcusas»,”> en ningin momento
intenta proponer una argumentacion completa, profunda y bien fundamentada para sostener sus afirmaciones, pues
entiende su tarea en los términos esencialmente escépticos de un mero festimonio: «no trato de envenenar las
fuentes. Sino de mostrar que estan envenenadas».®® La tarea del filésofo, segiin el colombiano, no consiste en
inventar ideas, sino en «impedir que las ideas formen una costra sobre el pensamiento. Destruir todo sistema es su
verdadera tarea sistematica. En el fondo el sistema de un fildsofo no es mas que una maquinaria de guerra para
combatir las ideas que le estorban y son los discipulos los que transforman el aparato guerrero en comoda
mansién».>’ El escepticismo, que Gomez Davila describe como «la humildad de la inteligencia>>,38 manifiesta
entonces toda su potencialidad en cuanto antidoto a la hipetrofia de la racionalidad moderna y de la fe en la Técnica
y el Progreso. Si es verdad que «el acto filos6fico genuino esta en descubrir un problema en cada solucién»,”® en
linea con su difidencia radical hacia todo intento de normalizar el caracter irreduciblemente multiforme (y, en su
opinién, también misterioso) de lo real, se entiende en qué medida el escepticismo no pueda ser la «la tumba de la
inteligencia, sino la fuente donde se remoza»'*. Ser un sutil observador (skeptikos), para Gémez Davila significa
por ejemplo entender que «tragedia griega o dogma cristiano son meditaciones de adulto sobre el destino del
hombre, frente al sentimentalismo adolescente de la filosofia modernax».*' Dicho de otro modo, ser antimoderno
implica reconocer la inanidad del obrar del ser humano, cuya moira consistiria en un ineluctable fracaso existencial,
politico y filosofico frente a los poderes que inevitablemente lo superan y de los que el incurable optimismo
filos6fico de la modernidad ha intentado inmunizarse a través de sus dispositivos de autoengafio. Y como ensena la
tragedia griega, ese destino es ineluctable: «nadie puede rebelarse, en nuestro tiempo, contra el oscurantismo

. L. . . . 42
progresista y democratico con la esperanza de vencer». Por eso, no queda sino el «deber de testimoniar», =~ y nada

** A. Abad Torres, Pensar lo implicito, En torno a Gémez Davila, Universidad Tecnologica de Pereira 2008, pag. 44.

* N. Gomez Davila, Nuevos escolios a un texto implicito. Tomo I, Villegas Editores, Bogota 2005 (de ahora en adelante: NE I), pag. 76.
S E I, pag. 116.

T NT, pag. 158.

#EI, pag. 115.

Y EI, pag. 121.

YEI, pag. 122.

*'E I, pag. 97.

2 E 1, pag. 366.

JuLlo
2012



272

JuLlo
2012

La idiosincrasia antimoderna de Nicolas Gémez Davila | Silvia Lavina

mas: «no debemos pensar para nuestro tiempo o contra nuestro tiempo, sino fuera de nuestro tiempo. Y que esto sea
imposible, ;qué importa?; pues es ante todo una exigencia de principio y una regla de método».*

La misma estructura anti-sistematica y fragmentaria de la critica antimoderna de Gémez Davila se encuentra
también en su actitud reaccionaria. Mas que de una verdadera teoria, se puede hablar de la filosofia entendida
como reaccion. El “lado oscuro”, antidemocratico y politicamente incorrecto del pensador colombiano, en nuestra
opinién, no puede ser “recuperado” mediante una lectura impolitica de sus afirmaciones, como se ha hecho con los
autores de la asi llamada “revolucion conservadora” (Nietzsche, Schmitt, etc.), porque aquéllos proponian a todos
los efectos un diagndstico claro e intransigente acerca de la estructura ldgica y ontoldgica misma del discurso
moderno, mientras que Gomez Davila, como deciamos antes, se limita a testimoniar, a mostrar que la fuente de la
modernidad ya estd envenenada. En su obra no encontraremos ninguna teoria positiva, como puede ser, por
ejemplo, la voluntad de poder nietzscheana, que representa, por asi decirlo, una ontologia fuerte, aunque
esencialmente negativa. De hecho, es Gémez Davila mismo quien declara que «no soy un intelectual moderno
inconforme, sino un campesino medieval indignado»*. Y si hay algo que ese campesino medieval no puede
tolerar es, sin duda, la grandilocuencia democratica y su consecuente verborrea politico-social de corte
revolucionario. La cual, sin embargo, no puede ser atacada a través de una doctrina antidemocratica, pues, de lo
contrario, nos dejariamos engafiar por «la postiza simetria de los conceptos, los automatismos de la logica, la
fascinacion de las simplificaciones ligeras, la falacia de nuestro anhelo de unidad».*’ En efecto, Gémez Davila
prefiere hablar de una “voz reaccionaria”, como si de un daimon se tratara, mas que de una teoria: «si un propdsito
didactico me orientara, habria escuchado sin provecho la dura voz reaccionaria. Su escéptica confianza en la razéon
nos disuade tanto de las aseveraciones enfaticas, como de las impertinencias pedagogicas. Para el pensamiento
reaccionario, la verdad no es objeto que una mano entregue a otra mano, sino conclusion de un proceso que ninguna
impaciencia precipita. La enseflanza reaccionaria no es exposicion dialéctica del universo, sino didlogo entre
amigos, llamamiento de una libertad despierta a una libertad adormecidax».*®

Esa voz reaccionaria, entonces, es la que se hace cargo de denunciar la pretension de universalizacion de
toda antropologia moderna, que se basa en la creencia en la autonomia practico-racional del ser humano. Y es la
democracia, segin Gomez Davila, el fruto mas perverso de la contemporaneidad: se trata de una verdadero
antropoteismo, cuya doctrina es una teologia del hombre-dios, la cual prevé también su propia teodicea: la idea
misma del progreso. Pero la divinidad que la democracia atribuye al hombre «no es figura de retorica, imagen
poética, hipérbole inocente, en fin, sino definicion teoldgica estricta. La democracia nos proclama con elocuencia, y
usando de un 1éxico vago, la eminente dignidad del hombre, la nobleza de su destino o de su origen, su predominio

intelectual sobre el universo de la materia y del instinto. La antropologia democratica trata de un ser a quien

# NT, pag. 86.
 E I, pag. 69.
* N. Gomez Davila, Textos I, Villegas Editores, Bogota 2002 (de ahora en adelante: TX), pag. 55.
46 -
Ibidem.



Silvia Lavina | La idiosincrasia antimoderna de Nicolas Gémez Davila

convienen los atributos clasicos de Dios»*’. Dicho de otro modo: «todo hombre moderno es candidato al trono
vacio de la divinidad»*®, con lo cual «el ateismo democratico es la teologia de un dios inmanente»*’. En un contexto
asi delineado, no podemos esperarnos ninguna preferencia ideolégica por parte de Gomez Davila, hasta el punto
que en sus aforismos propone una paraddjica identificacion de comunismo y capitalismo, que serian la misma cosa,
pero vista desde dos puntos supuestamente antitéticos. La ideologia burgués y la del proletariado son, afirma el
colombiano, «portaestandartes rivales de una misma esperanza. Todas se proclaman voz impersonal de la misma
promesa. [...] Si el comunismo denuncia la estafa burguesa, y el capitalismo el engafio comunista, ambos son
mutantes historicos del principio democratico, ambos ansian una sociedad donde el hombre se halle, en fin, sefior
de su destino».”® Su aversion radical por las ideologias modernas del progresismo y del igualitarismo puede
representar un punto de partida (sarcéstico y feroz, alusivo e irénico) para cerciorarnos cada vez mas del fracaso del
proyecto emancipador de la modernidad —aunque, en este caso, Gémez Davila no compartiria la idea de que
efectivamente hubo una cierta voluntad emancipadora— que prometia extender a escala mundial la sociedad del
bienestar. Su lucidez y criticismo son verdaderamente iluminadores: «la mayoria de los hombres no desean la
igualdad sino para poder ejercer con mayor eficacia las superioridades que creen poseer».”’ Para el colombiano,
Democracia, Progresismo y Tecnocracia son sindonimos absolutos: «la realizacion practica del principio
democratico reclama, en fin, una utilizacion frenética de la técnica, y una implacable explotacion industrial del
planeta. La técnica no es un producto democratico, pero el culto de la técnica, la veneracion de sus obras, la fe en su
triunfo escatologico, son consecuencias necesarias de la religién democratica».”* La época de la democracia, por lo
tanto, genera una uniformizacién existencial y moral basada en el engafio, porque la igualdad de los hombres no
seria sino un lema superficial, un eslogan 1til s6lo a quien intenta ocultar la naturalidad de la diferencia y la
distancia. De ahi que los individuos resulten incapaces de inventar sus propias vidas y condenados a la mediocridad
tipica de la sociedad de masas.

La peculiar idiosincrasia antimoderna de Gémez Davila, entonces, no se configura como una verdadera
propuesta filosofica, sino mas bien como una actitud en la cual la labor del pensador —es decir, del sutil
observador— consiste en una reaccion personal y existencial frente a la inclemencia de la historia y de los tiempos.
El reaccionario auténtico, segiin el colombiano, es la verdadera victima de la historia, pues aquél estd siempre
encaminado hacia las sendas que ésta no emprendid, consciente de que «sélo de causas perdidas se puede ser
partidario irrestricto».” Es importante sefialar que no se trata de una critica ni post- ni ultra-moderna («pensar

, . . 54 . .., , .
como nuestros contemporaneos es la receta de la prosperidad y de la estupidez»’”), ni de una posicion tipicamente

Y7 TX, pags. 62-63.
*#NT, pag. 450.

¥ TX, pag. 66.

0 TX, pags. 57-58.
*INT, pag. 376.

2 TX, pag. 73.

S EI, pag. 31.

M ET, pag. 49.

JuLlo
2012



274

JuLlo
2012

La idiosincrasia antimoderna de Nicolas Gémez Davila | Silvia Lavina

conservadora («el pasado que el reaccionario encomia no es época historica, sino norma concreta»’’). Muy fuerte,
como hemos visto, es también la polémica antirracionalista («ser racionalista es renunciar a la razén universal de las
cosas, para imponerles la efimera configuracion histérica de nuestra razon de un dia»>°), liicida y firme como todas
sus invectivas («el racionalismo es razén que olvida sus postulados»’’). Ademas, es curiosa —y literalmente
paradojica— su predileccion por el mundo medieval y la sociedad feudal («el Medioevo me fascina en cuanto
paradigma de lo antimoderno»’®), en los cuales la libertad, lejos de ser negada por relaciones de poder injustas y
despdticas, gozaria de una verdadera sublimacion en virtud de la sumisidon a esos valores inmortales (el rango, la
diferencia, la imposibilidad de la auto-redencion del ser humano) que el mundo moderno tiende a sacrificar en aras
del derecho a «expresar nuestra individualidad insignificante»’’.

Una vez trazado un breve recorrido conceptual en la obra de Gomez Davila, nos parece sumamente
necesario responder a la siguiente pregunta: ;como podemos practicar su universo simbolico antimoderno, su
fragmentado sistema en aforismos? Es decir, si en cierto sentido es posible compartir su diagnostico de los rasgos
mas repugnantes del mundo que nos rodea (el individualismo mezquino, la indiferencia ética que se prolonga en
anarquia intelectual, la idolatria del objetivismo tecno-cientifico y de los valores mercantiles), jen qué medida
puede ser util leer y practicar a Gébmez Davila, teniendo en cuenta que, segin sus propias indicaciones, su obra no
«inicia ninguna catequizacioén», ni ofrece «recetarios practicos», sino que aspira «simplemente a trazar una curva
limpida»?®® En nuestra opinion, la solucién estd en otro de los rasgos fundamentales de su pensamiento: la
superioridad ontolégica y gnoseologica del instante y de la caracterizacion eminentemente personal del filosofar.
Asi lo expresa, en un pasaje estremecedor de Notas: «ni escribir una verdad, ni pensarla, bastan; toda verdad que no
es carne, y huesos, y sangre, ¢en qué difiere de un error?»® Dicho de otro modo: «la verdad no es juicio, sino
adhesion a una evidencia concreta»,”” por eso «quiza lo Gnico que no sea vanidad es la perfecciéon sensual del
instante».> Para Gomez Davila, las ideas poseen un color, un peso, una resonancia, y al mismo tiempo las palabras
tienen (o son) un cuerpo. La sensualidad de cada instante, por lo tanto, es lo que redime nuestra condicion finita, lo
que le garantiza un sentido profundo y a la vez no esquematico, de acuerdo con su concepcion fragmentaria y
puntillista del pensar. Paraddjicamente, «al inventarle un sentido global al mundo despojamos de sentido hasta los
fragmentos que lo tienen».** Por ese motivo, el colombiano sostiene que «las experiencias espiritualmente mas

hondas no provienen de meditaciones intelectuales profundas, sino de la vision privilegiada de algo concreto. En el

S EI, pag. 133.
S ET, pag. 210.
TE I, pag. 140.
¥ NE 1, pag. 159.
¥ EII, pag. 119.
“TX, pag. 56.

U NT, pag. 417.
2 ET, pag. 58.

% NT, pag. 332.
*NE 11, pag. 93.



Silvia Lavina | La idiosincrasia antimoderna de Nicolas Gémez Davila

larario del alma no veneramos grandes dioses, sino fragmentos de frases, gajos de suefios».*’ La carne, entonces, se
revela sélo en la inteligencia, pero al mismo tiempo el espiritu no tiene mas contenidos que los garantizados por una
evidencia concreta, voluptuosa y carnal al kairds.

(En qué sentido, entonces, puede decirse que, segin Gémez Davila, la experiencia filosofica es personal?
Por supuesto no nos referimos a una posible orientacion “personalista” de su pensamiento, sino mas bien, de
acuerdo con Abad Torres, a la concepcion de la aventura intelectual como una suerte de desvelamiento intimo e
incomunicable (si no a través de referencias alusivas a un texto implicito y siempre por escribir), que se genera en el
vinculo personal con el instante concretamente vivido. Como afirma Gémez Davila, «la mas simple verdad es tan
compleja que ninguna féormula la expresa, y requiere para expresarse el contexto global de una persona y de una
vida».*®® La verdad no es ni adecuacion ni construccion, sino una verdadera epifania que puede ser reconocida sélo
mediante una metafisica sensual. Esa verdad, por lo tanto, no se configura simplemente como personal, sino que
deberia ser entendida literalmente como una persona: por eso no es posible transmitirla como una nocién
cualquiera: «lo que me parece hacer mi verdad intransmisible es que cada una de sus evidencias nazca en un
contexto personal, en un orden unico de experiencias, que nunca provenga de principios, ni se deduzca de reglas».®’
En efecto, como escribe Gomez Dévila, «la obra propia de la filosofia es una vida y no un conjunto de recetas».®®

La verdadera tarea de la filosofia, entonces, consistiria en obligarnos a la lucidez, «para evitar que las cosas
resbalen sobre nosotros como sobre una piedra aceitada. Que ante todo especticulo, en frente a cualquier
circunstancia, el espiritu se asome a sus propias ventanas, lo ojos abiertos, dilatadas las narices».”’ El ser humano
tiene que anhelar a ser un arco en constante tension, una carne a la cual nunca sera posible extraer esa espina, ese
aguijon que representa la condiciéon misma de posibilidad de percibirnos y percibir el mundo como una verdadera

epifania.

® NE 1, pag. 44.
S E T, pag. 208.
" NT, pag. 372.
% NT, pag. 443.
% NT, pags. 314-315.

JuLlo
2012






eikasia @

EEEEEEEEE

www.eikasia.es





