


La seleccion de originales para publicacidn, se someten de manera sistematica a un informe de
expertos externos a la entidad editora de larevista y a su consejo de editorial.

Estos informes son la base de la toma de decisiones sobre su publicacion o no, que corresponde en
ultima instancia al Consejo de Redaccidén de larevistay a la Direccion de la misma.

BASES DE DATOS QUE RECOGEN LA REVISTA EIKASIA

BIBLIOTEQUE NATIONALE DE FRANCE



Director ejecutivo:
Dr. Roman Garcia

Secretaria de redaccion:

Noemi Rodriguez
Pelayo Pérez

Consejo de Redaccién

Dr. Fernando Pérez Herranz (Univer
sidad de Alicante), Dr. Patricio Pe-
nalver (Catedratico Filosofia, Univer-
sidad de Murcia), Dr. Alberto Hidal -
go TuiAdn (Universidad de Oviedo),
Dr. Roman Garcia (Dr. en Filosofia.
Director Instituto de Estudios para la
Paz), Dr. Rafael Morla (Catedratico
de Filosofia, Universidad de Santo
Domingo, RD.), Dr. Antonio Pérez
(Universidad de la Laguna), Dr. Ri-
cardo Sanchez Ortiz de Urbina, Dr.
Felicisimo Valbuena (Universidad
Complutense de Madrid), Dr. Jose
Antonio Lépez Cerezo (Universidad
de Oviedo), Dr. Silverio Sanchez Co-
rredera, Dra. Alicia Laspra (Universi-
dad de Oviedo), Dr. Pablo Huerga
Melcén, D. Mariano Arias, Dr. Jaco -
bo Mufoz (Catedratico de Filosofia
de la Universidad Complutense de
Madrid.) Dr. Félix Duque (Catedrati -
co Historia Moderna Universidad
Auténoma Madrid), Dr. Luis Alvarez
Falcén (Universidad de Zaragoza).

Foto portada: An Egyptian Green Schist Votive Cubit Rod of Mery-Ptah,

Royal Scribe and Majordomo, late 18th Dynasty, circa 1330-1250 B.C.

ISSN:1885-5679

© de la edicioén:
Eikasia Ediciones

Maquetado y diseito
Eikasia

Edita

Eikasia Ediciones
Bermudez de Castro 14 bajo
Oviedo.

C.P: 33011

Espafia.

Teléfono: +34 984 083 210

www.eikasia.es
eikasia@eikasia.es






S UMARTIDO N UMETR O 51 I SEPTIEMBRE 2 013

1. Sacha Carlson

En el extremo de la hipérbole. La puesta en juego concreta de la epojé fenomenolégica hiperbdlica en las Meditaciones
fenomenoldgicas.

Resumen/Abstract

2. Florian Forestier
Le multiple et la pluralité. Quelques réflexions sur les philosophies deleuzienne et richirienne
Resumen/Abstract

3. Pablo Posada Varela
Anatomie du faire méréologisant (III). Pour introduire en phénoménologie le concept de spectre phénoménologisant
Resumen/Abstract

4. José Vela Castillo
El don. De la arquitectura
Resumen/Abstract

5.Lednides Fidalgo Benayas
Ontologia del hombre y deconstruccion: Heidegger, Sartre / Derrida, Sloterdijk

Resumen/Abstract

6. David Coble Sarro

Derecho natural, derecho politico y moralidad en Spinoza (un estudio 16gico-conceptual de la filosofia politico-moral de Spinoza)

Resumen/Abstract

7. Matias Leandro Saidel
Mas alla de la persona: lo impersonal en el pensamiento de Roberto Esposito y Giorgio Agamben
Resumen/Abstract

8. Fernando Infante del Rosal
Simpatia, naturaleza e identidad en Hume
Resumen/Abstract

9. Javier Arias Navarro
Algunas breves consideraciones sobre la escritura
Resumen/Abstract

10. Erica Gabriela Perliani
El juego de la seduccion
Resumen/Abstract

11. F? Javier Gonzélez-Velandia Gomez
Sinfonia de la vida. Aspectos musicales en la obra de Jakob von Uexkiill, pp. 237-258.
Resumen/Abstract

12. Antonio Jimenez Castillo
La pobreza de la economia desde sus fundamentos; Un secreto para la escuela neoclasica?
Resumen/Abstract

13. Teresa Aguilar Garcia
Reflexiones sobre La carta robada: Lacan, Derrida y Zizek
Resumen/Abstract

14. Enrique Sudrez Ferreiro
Ontologia, Materialismo Filosofico y Teoria Actor-Red
Resumen/Abstract

29

49

83

103

129

157

177

205

221

237

259

271

289



15. Rafael Blanco Menéndez
Aspectos 16gicos de las lesiones cerebrales extensas
Resumen/Abstract

16. Fernando Caro Grau
A proposito de las “diferencias...”, De D. Gustavo Bueno

17. Dos filosofias del Sentir: M. Merleau-Ponty y M. Zambrano.
M2 CARMEN LOPEZ SAENZ. Editorial Académica Espariola (2013)
Por Sergio Pons Garcés

291

307

317









Sacha Carlson | En el extremo de la hipérbole

En el extremo de la hipérbole
La puesta en juego concreta de
la epojé fenomenologica
hiperbolica en las

Meditaciones fenomenoldgicas.
(Comentario del §2, pp. 91-111: primera
parte).

Sacha Carlson

Université Catholique de Louvain (UCL)
Compositor, filésofo, creador de
www.laphenomenologierichirienne.org
Traduccion por Pablo Posada Varela

Resumen

Este texto plantea la cuestion de la concepcion de la
reduccién fenomenoldgica propia de Marc Richir, y que éste
denomina  “epojé  fenomenoldgica  hiperbdlica”.  El
comentario pormenorizado de un texto estratégico de la
tercera Meditacién fenomenoldgica nos permitira comprender
el modo en el que Richir lleva a cabo, de modo concreto, esta
epojé; fundamentalmente cuando, en un cerrado debate con
Kant, Husserl y Heidegger, busque liberar el fenémeno no
solo de todo centramiento en una subjetividad o un Dasein,
sino también de toda concepcion de la temporalidad como
forma pura del fendmeno.

Palabras clave

Richir, Meéditations  phénoménologiques, —fenomenologia,
fenomenologico, fenémeno, fenomenalidad, epojé
fenomenoldgica hiperbdlica, hiérbole, simulacro ontoldgico,
reducciéon fenomenolédgica, facticidad, forma, sentido,
transcendental, ilusién transcendental, apariencia, Husserl,
Heidegger, Spinoza, espinosismo fenomenoldgico.

Abstract

The text questions Marc Richir's concept of
phenomenological ~ reduction called by him a
"phenomenological hyperbolic epoche". More precisely -
starting with a step by step reading of the strategic text of
the third Méditation phénoménologique - we attempted to
understand  how  Richir performsin  concrete  terms
this epoche, while in a tight debate with Kant, Husserl and
Heidegger, he seeks to liberate the phenomenon not only
from all centration on subjectivity or a Dasein, but also from
any conception of temporality as a phenomenon's pure form.

Keywords

Richir, Phenomenological Meditations, phenomenology,

phenomenological, phenomenon, phenomenality,
hyperbole,
hyperbolic, ontological sham, phenomenological reduction,
reduction,
transcendantal illusion, appearence, Husserl, Heidegger,

Spinoza, phenomenologicoal Spinozism.

phenomenological ~ hyperbolical  epoche,

facticity, form, sense, transcendantal,

Résumé

Ce texte s’'interroge sur la conception de la réduction
phénoménologique propre a Marc Richir, qu’il nomme
I"époché phénoménologique hyperbolique. Plus précisément,
c’est a partir d'une lecture pas a pas d'un texte stratégique
de la troisieme Méditation phénoménologique qu’on a cherché
a comprendre comment Richir effectue concrétement cette
époche, lorsque, dans un débat serré avec Kant, Husserl et
Heidegger, il cherche a dégager le phénomene non seulement
de toute centration sur une subjectivité ou un Dasein, mais
aussi de toute conception de la temporalité comme forme
pure du phénomene.

Mots-clefs

Richir, Méditations phénoménologiques, phénoménologie,
phénoménologique, phénomene, phénoménalité, époche
phénoménologique hyperbolique, hyperbole, simulacre
ontologique, réduction phénoménologique, facticité, forme,
sens, transcendantal, illusion transcendantale, apparence,
Husserl, Heidegger, Spinoza,
phénoménologique.

spinozisme

Fecha de entrada: 20-08-20123 Fecha de aceptacion: 25-08-2013

SEPTIEMBRE
2013






Sacha Carlson | En el extremo de la hipérbole

En el extremo de la hipérbole
La puesta en juego concreta de la epojé fenomenoléogica hiperbolica en

las Meditaciones fenomenologicas.

(Comentario del §2, pp. 91-111: primera parte).

Sacha Carlson

Université Catholique de Louvain (UCL)

Compositor, filésofo, creador de www.laphenomenologierichirienne.org
Traduccion por Pablo Posada Varela

§1. Introduccion

Como sabemos', y como ya he explicado en otros trabajos’, la original fenomenologia desarrollada por
Marc Richir estos ultimos afios parte de una reinterpretacion original de la reduccion fenomenologica; reduccion
que dara en llamar epojé fenomenologica hiperbolica. Podemos decir, como acercamiento previo, que esta epojé se
denomina hiperbolica por cuanto propone un ejercicio radicalizado de la reduccion, debiendo ésta, supuestamente,
ir mds alld de toda donacién, tanto si se trata de una donacion de tipo ontolégico como de tipo transcendental®. Par
captar esto ultimo, conviene recordar que la epojé fenomenolédgica hiperbdlica se concibe, al principio, a partir de
una doble transgresion de las concepciones husserliana y heideggeriana de la reduccion. Asi, no solo se trata, para
Richir, de poner fuera de juego toda posicion de ser de la vivencia, al modo de Husserl, para asi recoger el sentido
intencional; se tratard, antes bien, de suspender la intencionalidad misma — y la eidética, por cuanto esta ultima es el
arquitrabe, el esqueleto de aquélla. Y aun hay mas: esta suspension implica, asimismo, la puesta fuera de juego de
toda estructura subjetiva supuestamente fundante, desde su ser, del sentido de ser de todo lo que es. Asi, el
fendomeno, en adelante, dejard ya de entenderse como “encerrado” en la inmanencia de un ego o de un Dasein o, lo
que es lo mismo, de un tiempo presuntamente originario o auténtico. De igual forma, el fendémeno se vera asimismo
liberado de todos los marcos cldsicos propios de la eidética y de la ontologia (por “fundamental” que ésta se
pretenda), para por fin desplegarse como “nada sino fendémeno”; “nada sino fendmeno” cuyas estructuras mas
originarias son lo que se ha de aquilatar.

No obstante, es importante advertir cuanto antes que el objetivo de este texto no consiste en captar la idea
propiamente richiriana de reduccion. Me propongo, antes bien, mostrar cdmo se efectiia concretamente la epojé
fenomenoldgica hiperbdlica. Eso intentaré a partir de la lectura de un texto especialmente relevante — por
estratégico — de la tercera Meditacion fenomenoldgica, y en el que Richir retoma sus andlisis partiendo de una

L. . . L, . 4 . .. .
cerrada critica a lo que denomina “simulacro ontolégico™. Ahora bien, quisiera precisar de entrada, que la

! Para una presentacién global, en espaiiol, del pensamiento de M. Richir, podemos remitirnos a: Pablo Posada Varela, En torno a la singladura
filosofica y fenomenoldgica de Marc Richir.pdf, (Eikasia n°40, 2011, pp. 239-290). Pueden consultarse, por lo demas, otros articulos y algunos
libros de Richir en la pagina: www.laphenomenologierichirienne.org.

% Cf. S. Carlson : « El Cartesianismo de Richir. Aproximacion a la tercera Meditacién fenomenololégica », tr. espafiola de P. Posada Varela, in
Investigaciones fenomenololégicas, n. 9, 2012, pp. 383-405 ; « Reduccion fenomenoldgica y “reduccion espinosista”. El hiper-cartesianismo de
Marc Richir y el espinosismo de Michel Henry », tr. espafiola de P. Posada Varela, in Eikasia. Revista de Filosofia n° 46, 2012,
www.revistadefilosofia.com, pp. 91-106 ; « Reduccion y ontologia. Observaciones sobre la nocion richiriana de “simulacro ontolégico” », tr.
espafiola por P. Posada Varela, Eikasia 47, 2013, pp. 245-250 ; 6/2013 - « Hipérbole y lenguaje. El “resultado” de la epojé hiperbolica », tr.
espafiola por P. Posada Varela, in Eikasia 47, 2013, pp. 339-349.

* Sabemos que, en un principio, la hipérbole es una figura retorica de la exageracién. Ahora bien, Richir asume dicho término principalmente en
eco a las Meditaciones de Descartes y a lo que ha dado en llamarse la duda hiperbodlica. Asi, la hipérbole consiste, para Richir, en pasar por
encima de lo que se presenta como lo mas seguro — precisamente aquello que es del orden de lo que Richir, por otro lado, ha conceptuado como
institucion simbolica.

* Sobre la nocién de simulacro ontoldgico, cf. mi articulo: « Reduccion y ontologia. Observaciones sobre la nocion richiriana de “simulacro

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

En el extremo de la hipérbole | Sacha Carlson

dificultad de este paragrafo, absolutamente clave para el curso argumental de las Méditations, reside en que la
descripcion — 'y, por lo tanto, la critica fenomenologica — de esta estructura ilusoria serd, precisamente, lo que dé
pie a Richir — aunque de un modo mas esencial que meramente ocasional — para elaborar su propia version de la
reduccion fenomenolédgica. A esto ha de afadirse que la ilusion constitutiva del simulacro ontoldgico también hace
resonar, como “por simpatia” o “sincronia”, otras ilusiones; arrastra pues consigo, desde su posicién sin duda
matricial, toda una cohorte de ilusiones de todo tipo. De ahi que, al fin y al cabo, sean practicamente todas las
aporias examinadas en otras partes de la obra las que, ahora, de la mano de la puesta en solfa de ese tipo de ilusion
matricial que es el simulacro ontoldgico, se pongan inexorablemente en juego, una vez mas, a modo de “obligados
contrapuntos” que fueran pautando, como veremos, la linea argumental que prosigue Richir. La linea argumental
del texto cuyo comentario emprendemos no es otra que la que conduce a la elucidacion del sentido de una epojé
auténticamente fenomenologica. Se sospechard de antemano que, efectivamente, la escritura de Richir no es, aqui,
lineal. Efectivamente, y como hemos sugerido, serd en el negativo, en el vado mismo de la ilusiéon y de sus
diferentes figuras metafisicas donde Richir trate de dilucidar la posibilidad misma de su propia fenomenologia. Asi,
no hay mas — ni mejor — remedio, para nuestros lectores, que acompafiar, tan de cerca como sea posible, el propio
movimiento del texto.

§2. La reduccion del simulacro ontolégico y la facticidad

El punto de partida de este segundo paragrafo enuncia asi su tesis maestra: se trata de mostrar que los
fenémenos no se fundan necesariamente en la inmanencia de una subjetividad o de un Dasein :

“Desde el punto de vista arquitectonico, tenemos que permanecer extremadamente
atentos al hecho de que la auto-apercepcion del si-mismo en la facticidad de su pensar
y de su ser no se articula intrinsecamente con la auto-apercepcion del sentido, y del
sentido de ser del mundo y de los seres del mundo — creerlo seria, precisamente, caer
victimas de la subrepcién transcendental™

Tanto en Descartes como en Heidegger — que ofician aqui, mas o menos implicitamente, como los
interlocutores principales de Richir — son mi pensar, mi ser o mi existencia los resultados de la hipérbole, aquello
que de ella se desprende. Dicho de otro modo: la “reduccion cartesiana” da lugar a una auto-apercepcion de mi
mismo que se desprende como el fundamento de toda apercepcion de sentido. En la medida en que el pensar (y el
ser) verdadero (auténtico) es necesariamente mi pensar (mi ser), parece obligado decir que el sentido verdadero de
las cosas y del mundo siempre se ve, por fuerza, mediatizado por el sentido de mi propia ipseidad (facticidad).
Todo ocurre pues en la “reduccidon cartesiana” como si las cosas que cupiera apercibir no fueran sino simples
reflejos de mi mismo. Como se echa de ver, es, efectivamente, la cuestion del idealismo, transcendental o no, la que
estd aqui en juego ; o, por hablar con mayor precision, y en la medida en que este idealismo procede de lo que
Richir tilda en el citado texto de “subrepcion transcendental”, la cuestion que aqui se plantea es més bien la de su
“superacion”. Digamos, en un primer acercamiento a la cuestion, que se trata de comprender que el sentido de las
cosas es otro, por principio, que el sentido que yo mismo apercibo, y ello a pesar de que — he ahi el nudo de la
dificultad — mi propio sentido deba, de un modo u otro, encontrar el sentido del mundo, toparse con ¢l al objeto de
que dicho sentido se (me) vuelva, precisamente, sentido : si el sentido del mundo no es un “sentido de yo” o un
“sentido de mi”, al menos habra de quedar, en tanto que sentido, en “sentido para mi”. Mdas concretamente, se trata
de describir con la mdxima precision qué es de o qué sucede con estas dos apercepciones, que parecen
necesariamente cruzarse en toda elaboracion de sentido : por una parte la apercepcion de mi mismo con mi propio
sentido, por otra la apercepcion del sentido de las cosas.

ontologico” », art. cit.
5 Marc Richir, Méditations Phénoménologiques, J. Millon, Grenoble, 1992. (Citado “MP”), p. 92.



Sacha Carlson | En el extremo de la hipérbole

Haremos notar en primer lugar que si bien ambas apercepciones parecen siempre resonar, siendo la una
como el eco de la otra, no por ello son estrictamente simétricas. Creer lo contrario equivaldria, precisamente, a caer
victimas de lo que Richir ha llamado “subrepcion transcendental”, y que también denomina, desde sus Recherches
phénomeénologiques (1981-83), “simulacro ontologico”, simulacro cuya estructura trataremos, aqui mismo, de
desmontar y de desarticular (en este caso, los dos sentidos del término confluyen de modo impecable: la puesta en
claro de las articulaciones del simulacro ontolégico revierte en su neutralizacion como simulacro, y su
neutralizacion como simulacro s6lo es posible mediante el anélisis que, por despiece y desguace, pone a la vista sus
articulaciones). Para empezar:

“El enigma arquitectonico del simulacro ontoldgico es, sin embargo, que produce, una
y otra vez, en la extrema rapidez de su subrepcion, algo asi como la apariencia del si-
mismo en su facticidad en tanto que fuente, al menos matricial, de foda apariencia en su
facticidad. Dicho de otro modo, se trata del enigma de la articulacion entre el si-mismo
como fenémeno y el fendmeno en general — paramo por el que el espectro del
idealismo, asi sea transcendental, yerra. 4 tal punto llega la subrepcion, que todo

fenomeno en general no parece poder fenomenalizarse si no es con o junto a algun si-

mismo [soiZ”G.

El principio del simulacro ontolégico, en todo caso bajo la forma que toma en Heidegger y en Descartes,
consiste en transferir el sentido del si-mismo apercibido en el cogito al sentido de las cosas del mundo. De acuerdo
con ello, diremos que el simulacro ontoldgico es consectario de un cierto idealismo — como si el sentido y el ser de
las cosas pudiera leerse a sobrehaz del si-mismo (el “sujeto”) — a pesar de que, como se vera, el simulacro
ontoldgico no esté necesaria y exclusivamente adscrito a la figura del idealismo’. Debemos preguntarnos, en primer
lugar, lo que se ve, de este modo, transferido en virtud de la estructura ilusoria e ilusionante del simulacro
ontoldgico, transferido pues desde el si-mismo a los seres del mundo. Richir responde meridianamente a esa
cuestion en la ultima frase que, precisamente por esa razon, he querido subrayar integralmente : lo transferido a las
cosas del mundo no es tanto el sentido concreto del ego humano cuanto su forma, que es la de aparecerse como un
si-mismo convenientemente identificado ; el ipse humano, por asi decirlo, “destifie sobre” sobre los demas
fendomenos, tifiéndolos o tintdndolos de ipseidad, dandoles la apariencia de ser necesariamente oriundos de un ipse
subjetual, como si las cosas como tales ya siempre estuvieran recortadas, identificadas e individuadas junto a su
ipse. En la estela de lo anterior, cabe ya presentir las preguntas a las cuales nos conducird la desconexion del
simulacro ontoldgico : jno sera que, de modo originario, las cosas del mundo aun no estan individuadas y que no
tienen ni identidad ni ipseidad ? Dicho de otro modo, en la medida en que, como Richir lo pone de manifiesto en
analisis que preceden el texto que estamos examinando aqui®, la identidad y la ipseidad proceden, respectivamente,
de la lengua y del lenguaje ;acaso habria que decir que, originariamente, las cosas no se encuentran aun tomadas en
el tiempo del lenguaje, ni engarzadas en las estructuras de la lengua ? Dicho lo cual jacaso habria que admitir,
entonces, que carecen de significacion e incluso de cualquier género de sentido?

Es demasiado pronto para dar una respuesta dirimente a estas preguntas. Prosigamos pues la lectura del
texto, en el que Richir articulara ahora el problema del simulacro ontolégico con la espinosa nocion de facticidad:

“El enigma arquitectoénico del simulacro ontolégico reside en el hecho de que, en el

cogito, situado bajo el horizonte de la duda hiperbolica, es decir, bajo el eclipse de mi

pensamiento y de mi ser, a saber, de mi facticidad...”’

6 MP, p. 92 : subrayo la ultimo frase.

7  Segun qué ente haga las veces de simulacro ontoldgico, puede éste ser matriz tanto de idealismo como de realismo.

¥ Sobre esta cuestion, puede consultarse mi articulo: « Hipérbole y lenguaje. El “resultado” de la epojé hiperbolica », in Eikasia 47, pp. 339-349.
9 MP, p. 92 : subrayo.

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

En el extremo de la hipérbole | Sacha Carlson

Interrumpo la cita para sefialar, de entrada, que Richir empieza aqui por confirmar la interpretacion
provisional que en otra ocasion'’ habiamos ofrecido de la facticidad : la facticidad es, en efecto, la de mi pensar y la
de mi ser, y puede, por lo tanto, definirse como el hecho, provisto de sentido y que hace sentido (sentido que no
tiene por qué remitirse, directamente, a una significacion) de que pienso y ek-sisto’’ mi mundo (Heidegger), con y
en mi carne (Descartes). Dicho de otro modo, la facticidad se interpreta aqui como facticidad humana, que ya
encontramos como tal, con su ipse, o también como mi facticidad. El texto continua asi:

“..., [reside en el hecho de que] sea, una vez mas, ésta [scil. mi facticidad] la que surge
de nuevo, la que parece fenomenalizarse a partir de si misma mientras que acaso sea,
antes bien, /a facticidad lo que de todo ello surge, a saber, la indivision del pensar y del
ser en una facticidad que bien podria ser anénima o, ser al menos — como la duda
hiperbélica se ha encargado de mostrar —la facticidad de algun Otro™'%.

Para ser mas exactos, Richir describe aqui el “funcionamiento” del simulacro ontoldgico : éste consiste, en
primer término, en desconectar (mediante la duda hiperboélica o el ser-para-la-muerte) por el espacio de un instante
la facticidad como mi facticidad. El enigma o la magia del simulacro se cifra en que mi facticidad no queda
eclipsada si no es para, al punto, resurgir, resucitada y transfigurada, como /a facticidad, es decir, como
universalizada. Eso es, efectivamente, lo que, cuando menos tendencialmente, sucede tanto en Heidegger como en
Descartes : lo que resulta de la duda hiperbdlica y del ser-para-la-muerte es un si-mismo cuya estructura a priori
permite aislar y, si se quiere, escanciar'’ la estructura de todo sentido posible'®. La paradoja descansa en que lo que
del simulacro ontoldgico se desprende no deja de ser, al cabo, algo asi como la facticidad, como facticidad
universal, incluso andénima, sélo que conservando todos los rasgos de mi facticidad"’.

Con arreglo al zig-zag fenomenologico practicado por Richir, tras el simulacro ontoldgico hemos de pasar
a la cuestion de la epojé fenomenoldgica hiperbolica. La dificultad, como he apuntado, estd en que la epojé y el
simulacro estan intimamente entrelazados, y ello al extremo de que, en un primer momento, no resultan faciles de
distinguir, siquiera en las descripciones que de ambos nos ofrece Richir : al igual que el simulacro ontoldgico, la
epojé hiperbdlica se presenta como la puesta en suspenso, siquiera por un momento, de mi facticidad, para abrir asi
a la facticidad, que, a partir de entonces, se convertird en algo asi como un nombre alternativo del fendmeno. Para
comprender la extrafia proximidad entre ambas figuras del pensamiento — figuras, no obstante, diametralmente
opuestas — conviene recordar que la epojé es, de hecho, una epojé del simulacro ontologico. Cerquemos de modo
mas concreto el movimiento que estd aqui en juego : desconectar o poner fuera de curso el simulacro ontolégico
consiste en evidenciar'® su estructura ilusoria: y es que, efectivamente, la fenomenalidad de la ilusion es lo que esta
en el corazdn de la fenomenologia richiriana, aquello tras lo que se va dibujando una interpretaciéon genuinamente

' Cf. « El Cartesianismo de Richir. Aproximacion a la tercera Meditacion fenomenololégica », art. cit.

' NdT: Dicho en transitivo.

12 MP, p. 92.

" Valga esto, aqui, como guifio a Asturias, tierra fundamental para la recepcién de Richir en lengua espafiola.

14 De hecho, es mas bien el caso de Heidegger, para el cual — tal es, al menos, la tesis que sostiene Richir — el Dasein resuelto y auténtico es
antes una “estructura metafisica” que una concretud fenomenoldgica (cf. Marc Richir, Phantasia, Imagination, Affectivité, J. Millon, Grenoble
2004 (citado “PIA”), pp.153-195). En Descartes, el paso desde mi facticidad a la facticidad se antoja, a todas luces, mas complejo. Algunos
elementos y elaboraciones relativas a esta tematica pueden encontrarse en mi articulo: S. Carlson, “El Cartesianismo de Richir. Aproximacion a
la  tercera  Meditacion  fenomenolologica”, in  Investigaciones  fenomenolologicas, n. 9, 2012, pp- 383-405
http://www.uned.es/dpto_fim/InvFen/InvFen09/pdf/19 CARLSON.pdf.

15 Richir ha subrayado en repetidas ocasiones que este movimiento no es otro que el explicitamente retomado por Hegel.

' NdT: En “dejar en evidencia”, aqui también en el sentido que esta expresion tiene en espafiol como puesta en evidencia de una falencia, de una

presunta falla escondida bajo una supuesta autosuficiencia. Falla manifiesta al albur de un lance de veras exigente, donde ya no cabe enmascarar
antiguas falencias y donde las fallas no pueden sino terminar dando la cara y mostrando, por ende, que los cotejos anteriores no constituyeron
auténticas pruebas de fuego. Una tormenta en altamar, por ejemplo, puede “poner en evidencia” la fragilidad de una embarcacion. El autor,
Sacha Carlson, también esta jugando con ese sentido de “poner en evidencia”.



Sacha Carlson | En el extremo de la hipérbole

fenomenologica de la problematica kantiana de la Dialéctica, dialéctica precisamente “transcendental”. Hemos de
partir, de nuevo, desde el cogito cartesiano: yo pienso, yo soy. ;Donde se cela, aqui, la ilusion? La subrepcion
consiste, como sabemos, en que para poder reconocer, con certeza, que pienso de veras, en cierto modo es preciso
saber ya lo que es pensar — y otro tanto ocurre con el “yo soy” y con lo que “ser” sea. A la inversa:

“la epojé fenomenolodgica consiste pues en no decidir nada de antemano, en dejar en
suspenso la cuestion del “de veras”, es decir, de lo que seria susceptible de distinguir

. .y . . 1
ser y pensar de la ilusion de pensar y de la ilusién de ser”"’.

Comprendemos entonces que la epojé hiperbolica (Richir) es mas radical que la duda hiperbolica
(Descartes) ya que no son solo los contenidos de los pensamientos, supuestamente referidos al ser, aquello que
queda puesto en tela de juicio en punto a sus respectivos valores de verdad, sino también (y antes bien) la
“naturaleza” misma del pensar y del ser, es decir, asimismo, la identificacion simboélica entre ser y pensar que,
como Richir nos recuerda, juega masivamente tanto en Descartes como en Husserl y en Heidegger'®.

§3. La forma y el sentido del fenémeno.

Es necesario, no obstante, inquirir con mayor profundidad sobre lo que permite esta pre-determinacion
(circular y reciproca) del ser por el pensar. Richir se explica sobre este punto en algunas paginas, a mi juicio,
decisivas, en las que se dirime la originalidad del aporte que constituye esta tercera Méditation phénoménologique.
Se trata de volver sobre el hecho de que el fenémeno (la apariencia), tomado como facticidad'’, es
indisociablemente hecho y sentido, es, digamoslo asi, un khecho que hace sentido. El hilo conductor que aqui sigue
Richir consiste en mostrar que el punto dirimente, la disyuntiva que toma el simulacro ontologico para “funcionar”,
se vale de no tomar ya el fendmeno como el “todo concreto” que es, sino, ilicitamente, en abstraer y autonomizar
algunas de sus partes: hay, en el simulacro ontoldgico, “un deslizamiento subrepticio y reversible que va de la
forma fictica del existir a su sentido, es decir, a su dotacion [teneur]* concreta™'. Més exactamente:

“Al saber ya siempre, asi sea oscuramente, lo que es pensar y lo que es ser, la duda
hiperbolica [scil. la duda hiperbdlica y no la epojé hiperbodlica], o la posibilidad de mi
muerte s6lo me hacen vacilar en mi pensamiento y en mi ser en el parpadeo del inasible
instante del aniquilamiento. Quiza no me halle ya ta/ como era o tal como ser¢, pero si
me hallo o reconozco, ciertamente, en la forma puesto que, habiendo atravesado el
circulo de fuego de la vacilacion donde incluso mi propia muerte ha vacilado también,
me s€, enigmaticamente, mejor alin, me siento provisto de mayor concrecion; me sé
mejor en mi pensamiento y en mi ser de lo que supuestamente me sabia antes — y segun
un saber que, evidentemente, no es, en este estadio, del orden del conocimiento”*.

17 MP, p. 93.

18 Cf. MP, pp. 93-95

19 La tesis, primero implicita en el texto de Richir, rezaria que la cosa misma por pensar en fenomenologia seria la facticidad. De este modo, en
un primer momento, y por razones heuristicas, los términos de fenomeno y facticidad resultaran intercambiables; y, del mismo modo, los de
apariencia y fenomeno seran tomados como sinénimos.

% NdT: Comoquiera que en “teneur” esta resonando la voz alemana Gehalt, nos decidimos, al menos aqui, por una de las soluciones que, para
este término de estricta fenomenologia husserliana, propone Agustin Serrano de Haro: “dotacion”. (Agradezco al profesor Antonio Zirion que

me haya comunicado esta solucion de Agustin Serrano).
21 MP, P.95. SEPTIEMBRE
22 MP, p. 95 : el subrayado es mio (la cursiva, de Richir). 2ot



SEPTIEMBRE
2013

En el extremo de la hipérbole | Sacha Carlson

El fendmeno tomado como facticidad es pues un “todo concreto”, un hecho indisociable de su sentido. No
obstante, el simulacro ontologico “funciona” tomando subrepticiamente la forma factica de la existencia como
equivalente de su sentido. Notaremos que ya en Husserl el incipit de la fenomenologia se apoyaba sobre la
distincién entre hecho y sentido®. Es, por asi decirlo, un armoénico®* de esta primera distincion problematica lo que
Richir explota aqui : la distincion que se da entre forma factica y sentido concreto ; y por sentido concreto hemos
de entender, en primera aproximacién, un sentido que no procede de la eidética; del mismo modo, la forma factica
designa, de manera problematica, claro estd, la “forma” del hecho con sentido, del hecho de existir como haciendo
o trabando sentido. El citado texto explica con mayor precision que, en el simulacro ontologico (la duda
hiperbdlica coextensiva con simulacro ontoldgico), siempre hay un paso por la muerte o por la aniquilacion del
fenomeno tal y como se da de entrada, es decir, como mi facticidad. El enigma esta en que lo que resulta de este
paso por la muerte cobra, enigmaticamente, la apariencia de ser el corazdn, la autenticidad o la verdad de ese
mismo fenémeno : en Descartes, tras haber atravesado la duda hiperbdlica, el ego reaparece y resurge transfigurado
y apto para fundar el conocimiento ; en Heidegger, le Dasein apercibe su posibilidad mas propia y su ser auténtico
en virtud del paso por la angustia ante el ser-para-la-muerte. No obstante, con Richir se ha de insistir en que lo que
de esta suerte se decanta una vez el sujeto ha atravesado el “circulo de fuego” de la duda o de la muerte no es tanto
el fendmeno como “todo concreto”, sino solamente la forma del fenémeno, disociada o abstraida de su sentido
concreto. En este sentido, el proceso del simulacro ontoldgico es mutilante para el fendmeno pues no hace sino
devolvérnoslo bajo la forma una cascara vacia, una estantigua errante e inerme, una forma sin savia. No soy yo
mismo lo que apercibo en el ego (transcendental); apercibo unicamente la forma de mi subjetividad ; tampoco soy
yo mismo quien es designado como Dasein auténtico, sino, exclusivamente, la sola estructura (metafisica) de mi
ek-sistencia, y que, circularmente, se supone auténtica. Asi, de este modo, el simulacro ontoldgico puede asimismo
ofrecer la ilusion de su universalizacion : s6lo porque en el simulacro ontoldgico no aprehendo sino la forma o la
estructura puras de mi ser, de mi pensamiento o de mi ek-sistencia, abstraccion hecha de toda situacion o sentido
concretos, s6lo por ello puedo pretender, ilusoriamente, erigir mi propio modo de auto-aparecer en universal modo
de aparicion de todos los fendmenos, como si todas las apariencias hubieran de aparecer del mismo modo a como
me aparezco, es decir, aparecer con un ipse.

§4. El fenémeno y su fenomenalidad

Pendiente queda la cuestion de lo que pueda querer decir, con mayor exactitud, esto de la “pura forma” de

un fenémeno o de una apariencia. Cuestion crucial, y tanto mas por cuanto engarza con una distincién importante

. . . .. .y . , . . r 2.
que se perfila en el texto de Richir : “la necesaria distincion arquitectonica entre fenomenalidad y fenémeno™ :

23 Podemos recordar que el punto de arranque, o el “pistoletazo de salida” [NdT: nos hacemos eco aqui de la traduccion de “coup d’envoi” que
ha propuesto Alejandro Arozamena en sus brillantes traducciones de otros textos de Sacha Carlson] de la fenomenologia, en los Prolegémenos,
consistia en liberar a la vivencia de su opacidad factual, es decir, liberarla del hecho, para hacer abstraccion de su sentido. Husserl insiste sobre
el particular: el fendmeno no es un hecho psiquico. Antes bien procede del sentido (eidético) que podemos intuicionar en connivencia con esa
vivencia, en su factualidad, tomando a ésta como ejemplo cualquiera de una variacion imaginaria. Se ha de subrayar que ya en Husserl, hecho y
sentido son indisociables en la medida en que sélo sobre la base de un hecho podemos intuicionar el sentido (el eidos), y ello aun cuando el
hecho solo se toma como el punto de apoyo de su propio eclipse — el hecho psiquico tan solo representa el anclaje, por asi decirlo material y
concreto, del ejemplo.

* No va este uso de “arménico” exento de resonancias (en las que trataremos de ahondar en lo venidero) con el interesante uso de los
“armonicos” que Ricardo Sanchez Ortiz de Urbina hace en su estromatologia. Asi, por caso, y en palabras de Ortiz de Urbina, el arménico
fundamental del nivel fenomenoldgico del Lebenswelt esta en el nivel de los sentidos in fieri, temporalizados en fase, y sin que haya, aln,
identidades simbdlicas constituidas (de hecho, la resonancia entre niveles es sorprendentemente directa y, hasta cierto punto — solo hasta cierto
punto — “salta” por encima del nivel intermedio de las identidades simbdlicas atin no objetuales, es decir, del nivel en que se fragua, en propio, la
elaboracion simbolica). Cf. la importante obra de inminente publicacién: Ricardo Sanchez Ortiz de Urbina. Estromatologia. Teoria de los niveles

fenomenoldgicos. Coeditado por Eikasia y Brumaria (www.brumaria.net ).

25 MP, p. 102.



Sacha Carlson | En el extremo de la hipérbole

“Podriamos sostener que esta forma factica del existir [...] no es, de hecho, otra cosa —
y es, en cierto sentido, la opcion tanto de Husserl como de Heidegger — que la forma
pura de la fenomenalidad [.]7%.

La distincion entre forma y sentido del fendmeno es pues coextensiva — tal es la hipotesis que aqui se
considera — de lo que llamaré la “diferencia fenomenologica”, propuesta por Richir, entre fendémeno y
fenomenalidad, y ello de tal suerte que la forma pura del fendémeno no seria sino su fenomenalidad — observaremos,
ademas, que serd la forma pura del fendmeno y no la forma fdctica lo que Richir asocie con la fenomenalidad : nos
ocuparemos de este importante matiz enseguida. Pero antes de ello, ;qué ha de entenderse por fenomenalidad ? Es
interesante hacer notar que Richir remitird a Husserl y a Heidegger a la hora de introducir esta nocién. No obstante,
y hasta donde yo sé, ni Husserl ni Heidegger hacen un uso decisivo o dirimente — por claro y meridiano — de dicho
término (que, en los mencionados pensadores, es todo menos univoco). Formalmente, Richir define la
fenomenalidad como “aquello mismo en lo que se refleja y reflexiona el fenémeno™’ o también como “aquello en
lo que y por lo que el fenémeno viene a parecencia®®, consigue aparecer como fenémeno y nada sino fenémeno™”,
de ahi que también quepa definir la fenomenalidad como el cardcter de aparecer del fenomeno — de la
apariencia® ; y si Richir habla de la fenomenalidad como de la reflexividad de los fenomenos, de las apariencias,
es porque, efectivamente, ha de haber cierto movimiento [bougé] asi como momentos de opacidad en el fenémeno.
Soélo asi tiene siquiera pertinencia que uno busque aprehender el fendmeno como tal, deslindandolo de lo que no es
¢l. Por otro lado, si el fendémeno fuese una aparicion total y sin resto, exenta de opacidades, me engulliria sin que
pudiese “ver” nada de él — yo “seria €1, sin distancia alguna que me permitiese poder aprehenderlo.  En ese
sentido, si es cierto que cabe asimilar la fenomenalidad, en Husserl y en Heidegger, a la temporalidad. En Husserl,
efectivamente, los fendmenos son las vivencias subjetivas que sub-tienden (y sub-yacen a) los objetos constituidos.
Ahora bien, la subjetividad que sub-tiende, a su vez, todas estas vivencias, se constituye en virtud de una conciencia
originaria e intima del tiempo, y donde el tiempo es la forma pura de dicha subjetividad; asi pues, es correcto decir
que el tiempo es la fenomenalidad de los fendémenos puesto que los fendémenos sélo son fendmenos por el hecho de
desplegarse en el tiempo; tiempo que, por lo demas, es el tiempo de una subjetividad transcendental a sobrehaz de
la cual se constituyen las distintas unidades intencionales — lo “propio” de los fenémenos reside pues en su
inscripcion en el tiempo de mi historia transcendental®’. En Heidegger, en Sein und Zeit, si bien ocurre que los
fendmenos pueden ser asimilados, en un primer momento, a los entes que se muestran “de entrada y de solito”, la
fenomenalidad es, sobre todo, aquello que les “procura sentido y fundamento™ a dichos entes. La cuestion estriba
pues, para Heidegger, en elucidar aquello en virtud de lo cual el ente es ente, y que Heidegger denomina el ser del
ente, pero que, como hemos visto, cuadra perfectamente con lo que Richir entiende por fenomenalidad. De ahi que

26 MP, p. 95.

27 MP, p. 106.

* NdT : « parution ».

29 Marc Richir, Phénomeénes, Temps et Etres, J. Millon, Grenoble, 1987 (citado “PTE”), p. 19-20. Hasta donde yo sé, es éste el texto en el que
Richir introduce la nocién de fenomenalidad, precisando que la cuestién del fendmeno como exclusivamente referida a su fenomenalidad
coincide con la problematica del fendémeno en su fenomenalizacion (cf. Ibid.). Veremos, sin embargo, que no se trata de una coincidencia pura y
simple : mientras que la nocion de fenomenalizacion remite mas bien al fenomeno en su aspecto “dinamico”, y abre asi al pensar o pensamiento
del esquematismo, la nocion de fenomenalidad considera al fenomeno en su aspecto “estatico”, lo cual permite abordar la cuestion de las
esencias salvajes adheridas o engarzadas en todo fenomeno, prendidas a ¢l o, mejor dicho, “prendiendo” en él.

30 O bien, mas intuitivamente, podemos decir de la fenomenalidad que es la “manera” en que los fendmenos “aparecen” : es lo “propio” de los
fenomenos como fenémenos, es decir, lo que permite que sean “reconocidos” no como tales o cuales cosas o entes cualesquiera sino, antes bien,
como fendomenos. Soy consciente de que estos términos resultan inadecuados : los utilizo solo para que se presienta, de modo mas concreto, lo
que esta aqui en juego. Acaso esta distincion arquitectonica entre el fendomeno y su fenomenalidad sea también analoga, al menos formalmente, a
la que cabria hacer entre “aquello por lo que” se caracteriza un sentido (en el sentido fisiologico), y sea cual sea el sensible (o lo sensible) al que
dicho sentido remite, y la sensacion misma. Asi, en el caso del olfato, habria que distinguir lo que caracteriza a esta sensacion como olor de la
sensacion misma.

31 Cf por ejemplo las Méditations cartésiennes, §18 y §37.

32 SuZ, p. 35. Podemos releer, a este respecto, todo el §7 de dicha obra.

17

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

En el extremo de la hipérbole | Sacha Carlson

la diferencia ontologica (diferencia entre el ser y el ente) se me antoje el ancestro mas inmediato de la “diferencia
fenomenologica” propuesta por Richir entre el fendmeno y su fenomenalidad®®. Y habida cuenta de que todo Sein
und Zeit se desgafiita en mostrar que la temporalidad originaria del Dasein es lo que constituye la matriz estructural
(en cierto modo formal) de los distintos sentidos del ser, veremos mas adelante que, también en el caso de
Heidegger, es el tiempo quien ocupa el lugar de o hace las veces de la fenomenalidad. Richir, sin embargo, se
opone a esta interpretacion del fenémeno y de la fenomenalidad por parte de Husserl y de Heidegger. De hecho, la
objecion de Richir es doble, y a pesar del entretejimiento de ambas argumentaciones dentro del texto, tengo la
impresion de que Richir trabaja, a la vez, sobre dos frentes que, con ser solidarios, no dejan de ser distintos: por un
lado, se opone a que la fenomenalidad de los fendmenos se reduzca a su forma pura, es decir, a la temporalidad tal
y como esta considerada tanto por Husserl como por Heidegger. Por otro lado, se revuelve contra la idea de que la
fenomenalidad, aunque se la interprete como forma pura de los fendmenos, pueda, a su vez, hacerse o volverse
fenémeno.

La primera objecion que examinaré es la que refuta la idea de que la fenomenalidad como forma pura del
fenomeno pueda, a su vez, volverse fenomeno. Richir explica, efectivamente, que la aporia de la concepcion
husserliana y heideggeriana de la fenomenalidad descansa, en definitiva, en que...

“[...] esta forma pura supuestamente ha de cobrar, a su vez, forma fenoménica,
fenomenalizarse [...] como temporalidad originaria o “auténtica”. Ahora bien, y
meditando las cosas, dicha temporalidad jamas alcanzard a ser mas que simulacro de
temporalidad: el “presente vivo” husserliano o la “repetibilidad del instante” en
Heidegger como forma susceptible de acoger el antes y el después del presente factico
mediante el parpadeo, en éste, de la muerte, como “antes” y “después” susceptibles de
garantizarle identidad a la facticidad o, cuando menos, su sentido de ser. No hay duda
de que, efectivamente, enorme es el riesgo de convertir, de este modo, la facticidad y su
sentido de ser en idealidad”.>*

Lo esencial de este pasaje esta en la primera frase, que, por esa razon, he subrayado : la fenomenalidad
como forma pura del fenomeno, es decir, como temporalidad originaria, no puede, a su vez, ser fenomeno, y la
ilusion propia del simulacro ontoldgico esta, precisamente, en hacernos creer lo contrario. Se objetara que, con todo
y con eso, una de las particularidades de la fenomenologia reside en proponer una fenomenologia pura del tiempo.
Es algo especialmente claro en Heidegger cuando, por ejemplo, escribe en Sein und Zeit que el fendémeno “insigne”
o “sefialado” de la fenomenologia como aquello que se muestra de suyo no es otro que el ser del ente, es decir, el
tiempo originario en sus tres ekstasis, igualmente originarios™. También Husserl busco elaborar una fenomenologia
del tiempo en la que el propio tiempo accederia a aparecer en una experiencia transcendental o en lo transcendental

33 ... a pesar de que Richir haya interpretado a veces el “ser en tanto que ser” heideggeriano como el “fendémeno como nada sino fendémeno”, y
no como la fenomenalidad. Cf. por ejemplo la Introduccién a Phénoménes, Temps et Etres (citado “PTE”). A dia de hoy, Richir rechaza de plano
tal asimilacion.

34 MP, pp. 95-96 : el subrayado es mio (y la cursiva, de Richir).

35 Cf. SuZ, pp. 34 sqq. No desconocemos las dificultades que Heidegger hubo de afrontar para ser consecuente con su pensamiento y pensar el
ser en tanto tal (sin pensarlo como el ser del ente), es decir, al fin y al cabo, y segin la interpretaciéon de Richir, las dificultadas para
fenomenalizar la fenomenalidad en cuanto tal: no nos son ajenos sus esfuerzos por pensar la verdad del ser como constitutiva, en el origen, de
una disimulacion (Verborgenheit), cuyas modalidades pueden ser historiales (cf. la Seinsgeschichte de los afios treinta); disimulacién que
pertenece a su esencia. El pensamiento del ser debe pues volverse pensamiento de la retraccion o de la reserva por la cual el ser puede (re)tenerse
a si mismo segln lo que el propio Heidegger denomina también el Ereignis (con su Ent-eignis), y a propoésito del cual Richir ha reconocido a
veces algunos puntos de encuentro (cosa que hoy en dia no haria o, al menos, no presentaria del modo en el que lo hace en textos anteriores a
estas Meéditations Phénoménologiques). A dia del hoy, Richir considera que el pensamiento heideggeriano del Ereignis constituye un factor de
recubrimiento arquitectonico, muy alejado, por lo demas, de esa admirable precision del analisis husserliano que cree Richir que habria que
promover o, cuando menos, no perder y, a ser posible, recuperar.



Sacha Carlson | En el extremo de la hipérbole

mismo hecho experiencia. En suma, tanto en Husserl como en Heidegger, la temporalidad originaria o auténtica, es
decir, segtin la hipotesis que aqui consideramos, la fenomenalidad de los fenomenos, aparece, supuestamente, como
tal, y lo hace en una experiencia transcendental insigne. Sera este el punto en el que Richir se aparte resueltamente
de la fenomenologia clasica: la fenomenalidad de los fendmenos — nos dice Richir — no puede, a su vez,
fenomenalizarse, ser fendmeno. En otras palabras: en el contexto husserliano o heideggeriano, habria que sostener
que el tiempo mismo no puede aparecer, que si bien sucede que las cosas se perciben en el tiempo, el tiempo mismo
jamas puede ser percibido como tal. Precisemos: al decir esto, Richir en ningun caso afirma que no haya
experiencia posible del tiempo®® ; subraya, sencillamente, que la experiencia del tiempo no posee el mismo estatuto
que la experiencia de las cosas temporales. Creer, por el contrario, que el tiempo puede simplemente darse en una
intuicién analoga a la de las cosas del mundo es caer victima de una ilusion transcendental en virtud de la cual
hacemos pasar la idea de tiempo por el propio tiempo. Se impone pues distinguir claramente el modo de aparecer
[apparaitre] de los fendémenos del modo de parecer o trasparecer [paraitre] de la fenomenalidad de éstos. Y es
precisamente esta distincion la que, en definitiva, falta, tanto en Husserl, como en Heidegger. En otros términos,
serd en el marco de una “metodologia transcendental” (Methodenlehre)’” donde se establezcan estas distinciones
arquitectonicas fundamentales de las que carece la fenomenologia clasica. En cierto sentido, todo el esfuerzo de
Richir consiste en la elaboracion de dicho método: una arquitectdnica propia a la fenomenologia.

Se habra notado que la terminologia que aqui se estila desprende un inequivoco aroma kantiano. Y es que,
efectivamente, esa primera objecion que ahora nos ocupa se precisara con y desde Kant mediante una pista tan
breve como valiosa:

“[...] la temporalidad originaria, en si misma inaccesible, lo cual confirma todo lo
anterior, adquiere todos los caracteres de un “entendimiento intuitivo” ** de segundo
grado, por lo tanto, en la medida en que se la supone originaria y no tiene el estatuto de
un horizonte arquitectdnico, cobra todos los caracteres de la ilusion transcendental. A
lo que debemos anadir que, para nosotros, la ilusiéon transcendental reside en el hecho
de que la fenomenalidad pueda tener en si misma estatuto de fendémeno (lo cual
coincide con la ilusion transcendental constitutiva de la cosmologia racional en Kant, y
donde “la idealidad” del espacio y del tiempo se ve subrepticiamente convertida en su
“realidad”)”*’.

En este texto, Richir nos recuerda en primer lugar la tesis precedentemente enunciada segin la cual la
forma o la fenomenalidad de los fenémenos, considerada aqui como temporalidad originaria, no puede, a su vez,
volverse fendémeno. Pero afiade esto otro que, de hecho, no es mas que un sobreentendido en el texto, a saber, que la
fenomenalidad s6lo puede aparecer como horizonte (arquitectonico). Es muy esclarecedor el acercamiento que
propone Richir con la primera Critica kantiana cuando precisa que un horizonte, es decir, en términos kantianos,
una idea reguladora, se convierte en una ilusion transcendental cuando se la toma por una cosa del mundo, es decir,
por un fendmeno: es, efectivamente, lo que Kant muestra de forma brillante en la Critica de la razon pura. Este
acercamiento resulta esclarecedor por cuanto ilumina desde otro angulo la tesis richiriana sobre la fenomenalidad,
de la que comprendemos ahora que estd bastante mas inspirada en Kant que en la fenomenologia clasica. En Kant,
el espacio y el tiempo constituyen la forma pura de los fendmenos ; sin embargo — la entera arquitectonica de la

36 Lo cual nos llevaria a admitir que el tiempo carece de estatuto fenomenologico toda vez que la descripcion fenomenoldgica solo se atesta en 'y
por la experiencia.

37 “El defecto de la analitica existencial del Dasein reside en que carece de Methodenlehre y, por lo tanto, de arquitectonica.” (MP, p. 96).
Recuerdo que “Transzendentale Methodenlehre” (“Doctrina transcendantal del método™) es el titulo de la segunda parte de la Critica de la razon
pura, cuyo tercer capitulo se titula, precisamente : “Arquitectonica de la razon pura”.

38 Aqui va inserta una nota del propio Richir que dice: “Cf. Las observaciones de F. Pierobon a proposito del Kantbuch : “Le malentendu
Kant/Heidegger”, in Epokhé, Jérome Millon, Grenoble, 1990, pp. 127-202”.

39 MP, p. 96.

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

En el extremo de la hipérbole | Sacha Carlson

Critica 1o pone de manifiesto — jamas esta forma de la intuiciéon podré, a su vez, ser objeto de intuicion : ni el
espacio ni el tiempo como tales pueden ser percibidos, como nos recuerda Kant meridianamente en el texto de la
Dialéctica®™. Por el contrario, creer ilusoriamente que el espacio y el tiempo pueden ser intuidos como si de
realidades empiricas se tratara, equivale a engendrar las antinomias que estan a la base de la cosmologia racional :
es convertir subrepticiamente la idealidad transcendental del espacio y del tiempo, siempre en connivencia, en el
fendémeno, con su realidad empirica, en realidad transcendental, en connivencia, por consiguiente, con un idealismo
empirico. La ilusiéon procede pues de la confusion entre fendmeno y fenomenalidad. De ahi que haga falta concluir
provisionalmente que la fenomenalidad no puede por si misma aparecer (fenomenalizarse), en la medida en que el
aparecer de las apariciones no puede, a su vez, aparecer, si no es bajo la forma de una ilusion transcendental. Lo
que aqui se anuncia es pues, en linea directa con las Recherches phénoménologiques, la coextensividad del
pensamiento del fendmeno con la ilusion transcendental.

La segunda objecion de Richir que nos toca ahora examinar trata sobre la afirmaciéon seguin la cual la
fenomenalidad del fendmeno seria del orden de su forma pura. Hemos visto que es Kant quien inspira, aqui, a
Richir, al menos soterradamente; tomaremos pues también aqui al filésofo de Konigsberg por guia. Asi y todo,
atacaré la cuestion a redropelo, interrogando en primer lugar el estatuto de la forma pura en Kant — cosa que no
hace Richir —, para mostrar en qué sentido ésta no puede hacer las veces de la fenomenalidad de los fenémenos. La
Critica de la razon pura nos instruye en punto al hecho de que el espacio y el tiempo son las dos formas puras de la
sensibilidad; siendo, el espacio, la forma pura de la intuicién externa, y el tiempo, la forma pura de todas las
intuiciones. Kant aquilata estas dos formas de la intuicién mediante un doble proceso de aislamiento : aislamiento
del entendimiento por una parte, y de la sensacion por la otra*'. Asi, espacio y tiempo son las formas de la intuicién
porque no son nada intelectual, y dichas formas son puras porque no se hallan mezcladas con nada empirico*”. Kant

40 Llamo la atencion sobre este pasaje capital de la Critica de la razén pura: “El espacio es solo la forma de la intuicion externa (intuicion
formal), no un objeto real susceptible de intuicién externa. Con anterioridad a todas las cosas que lo determinan (llenan o limitan), o mas
exactamente, que suministran una intuicion empirica adecuada a su forma, el espacio no es, bajo su denominacion de espacio absoluto, sino la
simple posibilidad de los fendmenos externos, en la medida en que, o bien existen en si, o bien pueden afiadirse a otros fenémenos dados. Por
consiguiente, la intuicion empirica no esta compuesta de fenomenos y de espacio (de percepcion y espacio vacio). Lo uno no es correlato de la
sintesis de lo otro, sino que ambas cosas se hallan unidas en una misma intuiciéon empirica como materia y forma”. (KRV, B457). [NdT: Citamos
en la traduccion espafiola de Pedro Ribas, en Alfaguara, Madrid, p. 396 de la decimosegunda edicion (octubre de 1996)]. No podemos tener
intuicion del espacio como tal — lo mismo puede decirse del tiempo — en la medida en que no es otra cosa que la forma de la intuicion, ligada
siempre, en el fendmeno, a su materia: dado que dicha materia esta ligada a la estructura de nuestro espiritu, procede pues de una idealidad
transcendental, siempre vinculada al realismo empirico conferido por la materia del fenémeno. Tan solo la reflexion transcendental, es decir, el
pensamiento (y no la intuicion), puede abstraer estos momentos del fenomeno, su forma y su materia, su idealidad (transcendental) y su realidad
(empirica). Cabria entonces preguntarse, claro estd, lo que puede designar eso que el propio Kant denomina “intuicion pura” en la Estética
transcendental, o alin “intuicion formal” en la Analitica transcendental. No puedo entrar aqui en todos los recovecos de una cuestion como ésta,
que moviliza toda la arquitectonica de la critica; me permito, a lo sumo, remitir al lector a los trabajos de F. Pierobon (Cf. sus dos obras : Kant et
la fondation architectonique de la métaphysique, col. “Krisis”, Ediciones Jérome Millon, Grenoble, 1990, y Systeme et représentation. Etude sur
la déduction transcendantale des catégories, col. “Krisis”, Ediciones Jérome Millon, Grenoble, 1993). Ambos trabajos tienen el mérito (y la
originalidad) de reconstruir, por asi decirlo, el recorrido de la critica a partir de la cuestion arquitectonica. Comprendemos, gracias a las obras de
Pierobon, que una de las dificultades nodales de la lectura de la Critica reside en que si la reflexion transcendental ha de comenzar en algiin
punto, no puede hacerlo si no es presuponiendo la efectividad de los otros lugares del espiritu (Gemiif), no elucidados aun. Asi, por ejemplo, la
intuicion pura, tal y como se introduce en la Estética, no es sino un momento abstraido de las diferentes sintesis sensibles o intelectuales, y que
la razon critica piensa necesariamente como tal, es decir, aislada: sin embargo, la Estética transcendental jamas intuiciona la intuicion pura, sino
que piensa dicha intuicion como fundamento (transcendental) de nuestras representaciones — y por lo mismo comprendemos que urge “corregir”
algunos comentarios, como por ejemplo el de Heidegger (cf. el articulo de F. Pierobon sobre “Le malentendu Kant/Heidegger”, op. cit.), que
pretenden ver en la Estética una fenomenologia. Aprovecho esta nota al pie para sefialar que el propio Richir reconoce su deuda con los trabajos
de su antiguo alumno y brillante doctorando Frank Pierobon: “Estas Meditaciones — nos dice Richir en el prologo a las Méditations
Phénoménologiques — no habria sido posibles sin la explicita consideracion de los problemas arquitectonicos, con los cuales nos sensibilizo la
VI Meditacion cartesiana de Eugen Fink, asi como los trabajos de F. Pierobon sobre Kant [...]” (MP, p. 8).

41 Cf. KRV, A 22/ B36.

42 ... lo cual permite distinguir la forma pura de la intuicidén o del fendmeno (espacio y tiempo) de la forma pura del objeto (el concepto).



Sacha Carlson | En el extremo de la hipérbole

precisa, no obstante, que estas formas puras se toman “en sentido transcendantal”®. Observacion decisiva puesto
que lo transcendental ha de comprenderse, en Kant, como lo que ha de pensarse de las condiciones de posibilidad a
priori del conocimiento®. Ademas, comprendemos que el espacio y el tiempo no son tanto la forma de los
fenomenos cuanto la forma pura de lo que, en el fendmeno, hace posible el objeto de conocimiento, es decir, lo que
de la intuicion puede sintetizarse a priori por asi decirlo “a haces con” la forma del objeto (el concepto)®. Mas atn,
el desvio por Kant permite comprender que la forma pura del fendmeno es la forma del fendémeno concreto (de este
mismo fenémeno: esta casa, este libro, esta melodia, etc.), eso mismo que Richir llamaba la “forma factica” del
fendomeno, pero como forma del fendomeno en general, como forma de la pura posibilidad o de la idea de
fenémeno. Esto permite pues incidir de nuevo en la direccién argumental de Richir y explicar con mayor precision
el sentido de su segunda objecion: el espacio y el tiempo como formas puras del fendmeno no pueden ser tomadas
por la fenomenalidad del fenémeno, sino por la sola fenomenalidad de la posibilidad o de la idea de fendmeno, idea
en la que toda singularidad concreta ha sido eclipsada para asi armonizarse con la universalidad del concepto (la
categoria). Eso es, segiin creo, lo que constituye el fondo de la argumentaciéon en que se ventila esta segunda
objecién, y que Richir formula en un lenguaje en el que se entremezclan, muy significativamente, vocabulario
kantiano y vocabulario fenomenoldgico clasico (husserliano y heideggeriano):

“El tiempo puro como forma o matriz, supuestamente fenoménica, de la facticidad en
tanto que fendmeno [...], el tiempo como posibilidad pura de la posibilidad propia de la
facticidad, es decir, como matriz de sentido para todo sentido posible, y matriz de
sentido uni-forme (los tres ek-stasis del tiempo, el presente vivo provisto de sus
protenciones y de sus retenciones), he ahi, cabria decir, la ilusion transcendental de la
facticidad [...]"*°.

;Como comprender este dificil texto? Sin volver sobre la dificultad antes considerada’, y evocada al
principio del texto citado, segun la cual la fenomenalidad seria, a su vez, fendémeno, quisiera, sobre todo, resefiar
que Richir describe en dicho texto la ilusion transcendental constitutiva del simulacro ontolégico apoyandose sobre
la nocién de pura posibilidad: la fenomenalidad del fenémeno (Richir escribe : la facticidad) es considerada como
forma pura, pura posibilidad o matriz pura de todo sentido posible. Comprendemos ya, gracias a nuestro paso por
Kant, que esta forma o posibilidad pura no puede ser la fenomenalidad del fenomeno concreto y singular, sino la
sola fenomenalidad del fendomeno en general (de la idea de fendmeno) ; pero comprendemos asimismo que esa es
precisamente la ilusion que, en Husserl y en Heidegger, estd minando la fenomenologia clasica. Ambos consideran

43 KRV, A20/B34.

44 “Llamo transcendental todo conocimiento que se ocupa no tanto de los objetos cuanto de nuestro modo de conocerlos, en cuanto que tal
modo ha da ser posible en general” (KRV, B25 : la cursiva es de Kant, el subrayado es mio).

45 Comprendemos también de ese modo lo que no siempre queda bien explicado en los comentarios a la Critica de la razon pura, y que, sin
embargo, sera capital para comprender la nocion richiriana de “fenomenalidad” a partir de Kant: jpor qué la sensibilidad tan solo se comprende
en la “Estética transcendental” como intuicion pura? Kant define, efectivamente, lo que es estético como lo que tiene relacion con la sensibilidad
en general y, por lo tanto, como todo lo que de subjetivo hay en nuestras representaciones (cf. por ejemplo KUK, p. 188). Podemos recordar a
proposito de esto un texto muy iluminador de la “Introduccion general” a la Metafisica de las costumbres: “En general podemos definir la
sensibilidad en virtud de lo subjetivo de nuestras representaciones; efectivamente, el entendimiento refiere en primer lugar las representaciones a
un objeto, es decir, solo piensa una cosa mediante aquéllas. Sin embargo, lo subjetivo de nuestras representaciones puede o bien ser tal que
pueda también ser remitido a un objeto en vista de su conocimiento (seglin la forma o segun la materia; y, en el primer caso, se la llama intuicion
pura, y en el segundo, sensacion); y entonces la sensibilidad como siendo la capacidad de tener representaciones pensadas es el sentido. O bien
lo subjetivo de la representacion no puede en absoluto volverse elemento de conocimiento puesto que, sencillamente, tan s6lo contiene su
relacion al sujeto y nada que pueda servir al conocimiento del objeto; y en este caso la capacidad de la representacion se denomina sentimiento.
El sentimiento contiene el efecto de la representacion (sea ésta sensible o intelectual) sobre el sujeto, y pertenece a la sensibilidad, aunque la
propia representacion pueda pertenecer al entendimiento o a la razéon” (Ak. VI, 211). Comprendemos de este modo que la dimension estética es
bastante mas amplia que la de la intuicion en general y, fortiori, que la de las representacion del espacio y del tiempo.

46 MP, pp. 96-97.

47 Cf. mas abajo la primera objecion.

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

En el extremo de la hipérbole | Sacha Carlson

la fenomenalidad como temporalidad pura en que se decide a priori el “estilo” o el “destino” de todo fenémeno, y
ello de suerte que el fenomeno se ve siempre predeterminado por su idea o su posibilidad, ya siempre determinada
en cuanto a su forma pura ; nunca, por lo tanto, puede el fendmeno, segun esta perspectiva, desplegarse en su
radical singularidad, al albur de su contingencia, es decir, de la aventura del vivir y del sentido humanos, en lo que
de inauditos, inopinados e imprevisibles tuvieren.

(Pero qué es entonces la fenomenalidad ? Lo mas dificil de comprender es, sin lugar a dudas, que, con no
poder ser ésta la forma pura del fenomeno, como acabamos de verlo, la fenomenalidad es, sin embargo, del orden
de una cierta forma del fendmeno. Richir lo da a entender justo después del texto antes citado, al precisar que el
tiempo puro u originario es una figura particular de la ilusion transcendental de la fenomenalidad, en la que...

“[...] el sentido de la facticidad se segrega demasiado fuertemente de su forma —
v . ., . 4
residiendo, la ilusion, precisamente, en este exceso” 8

La razoén por la que la forma pura no puede ser la fenomenalidad de los fenomenos depende pues del hecho
de que esta forma, como pura, estd demasiado segregada de su sentido concreto como para volverse, asi, no ya la
forma o la fenomenalidad del fenémeno, sino la forma universal de la posibilidad (de la idea) de los fendmenos. A
la inversa, podemos adelantar que la fenomenalidad de los fendémenos no es otra cosa que la forma del fendmeno
concreto, lo que Richir llama “forma factica”, y que, en cambio, no estd aun “demasiado” segregada de su sentido
concreto. Para comprender con mayor precision de qué se trata, podemos hacer una breve incursiéon en la Critica
del juicio, que Richir no menciona en esta tercera Méditation phénoménologique, pero que comenta en otros textos
de la misma época. En La crise du sens et la phénoménologie, por ejemplo, volviendo sobre la estructura del juicio
estético reflexionante, nos recuerda que se trata de un juicio en el que se ejerce una reflexion sin concepto dado de
antemano, y donde la imaginacion (Einbildungskraft), remitida a su poder activo, aprehende no ya la forma pura de
la intuicion (el espacio y el tiempo), ni la forma del objeto (el concepto), sino, precisamente, “la forma del objeto de
la intuicion”; es decir del fenémeno*’. ;Cémo comprender esta forma del fenémeno? Kant precisa que se trata de la
“naturaleza estética” del fenomeno, es decir, de lo que es del orden de lo subjetivo, sin por ello servir para la
determinacion del conocimiento del objeto®’. Ahora bien, la finalidad de una cosa, cuando es sentida (como
sentimiento de placer o de pena) antes de todo conocimiento es, precisamente, el elemento subjetivo de la
representacion que no puede volverse conocimiento’'. La aprehension de la forma del fenomeno es pues un juicio
estético sobre la finalidad del objeto™ ; pero se trata de una finalidad simplemente formal y subjetiva, porque es la
finalidad misma lo que en exclusiva se siente en ese tipo de juicio, y no el fin mismo: se trata de una “finalidad sin
fin”>, donde se experimenta un movimiento de manifestacion en vista de algo, permaneciendo ese “algo” (el fin)
indeterminado. Ahora bien, tras haber recordado estas caracteristicas del juicio estético reflexionante, Richir afiade
que lo que la imaginacién aprehende en ¢l no es otra cosa que “el fendmeno fenomenologicamente reducido a su
fenomenalidad, y aprehendido en su individuaciéon contingente, intrinsecamente fenomenologica™”. Si tenemos
presente que Richir define de manera general la fenomenalidad como “aquello en virtud de lo cual un fenémeno
viene al parecer”, es decir, como el caracter de aparecer del fendémeno, podemos dar, aqui, un paso mas,
adelantando que la fenomenalidad es lo que, a sobrehaz del fenomeno, figura el movimiento de aparecer de un
fendomeno, mds aca de su determinacion conceptual como conocimiento, y figurando asi el estilo y el ritmo propios

48 MP, p. 97: la cursiva es de Richir.

49 Cf. Marc Richir, La Crise du sens et la phénoménologie, J. Millon, Grenoble, 1990 (de ahora en adelante citado “CSP”), p. 178. Conviene
recordar que Kant define inauguralmente, en la Estética transcendental, el fenomeno (Erscheinung) como “objeto indeterminado de una
intuicion empirica” (KRV, A20/B34)

50 Cf. KUK, Ak. 188-189. Se comprende pues que el juicio estético reflexionante no puede ser del orden de una estética transcendental.

51 Cf KUK, Ak. 189.

52 Cf KUK, Ak. 190.

53 Cf KUK, §10, Ak. 119-220.

54 CSP,p. 178.



Sacha Carlson | En el extremo de la hipérbole

del fenomeno. Este estilo o este ritmo — de hecho: ese “esquematismo” — ya no podrd ser, como habremos
adivinado, el del decurso mondtono y exento de sobresaltos de la temporalidad pura que, como Kant mostrara, no
es sino el ritmo propio de aparicion de un objeto del conocimiento. Una primera figura de la fenomenalidad nos es
ofrecida por Kant cuando describe el cardcter final del fendmeno en el juicio sobre lo bello, en el que el ritmo
propio del fenémeno consiste en fenomenalizarse como final, sin que por ello el final (que sélo puede estar
determinado como concepto) nos sea dado: es lo que Richir denomina, por su parte, la individuacién contingente
del fenémeno. Veremos, sin embargo, que el fendémeno también puede desplegarse segliin un estilo bastante mas
salvaje cuando el objeto se aprehende como no formal y no final: se trata, como sabemos, del caso de lo sublime,
que nos deja entrever que incluso cuando el fendmeno tan s6lo parece fenomenalizarse con vistas a nada, conserva
cierto estilo en cuya descripcion habra que emplearse.

§5. El fenémeno y la apariencia : el anonimato fenomenolégico

Este paso por la tercera Critica nos ha permitido entrever cierto nimero de nociones que van perfilandose
en la tercera Méditation de Richir. Retomemos ahora la lectura de este texto de modo atin mas sistematico si cabe.
La cuestion crucial, como sabemos, es la de desactivar (o des-articular) la ilusion transcendental con la que se dan,
en primer término, el fenémeno y su fenomenalidad. La estrategia de Richir serd aqui, finalmente, muy
“cartesiana”, ya que consistird, como en el Descartes de las Meditaciones Metafisicas, en neutralizar la ilusiéon o el
engafio (en Descartes, el del Genio Maligno, en Richir, el del simulacro ontoloégico) mediante un uso metodico del
poder ilusionante de la imaginacion: se tratara de hacer, activa y sistematicamente, como si todo 1o que nos es dado
como yendo de suyo no fuese sino ilusion, engafio o mentira. Sin embargo, Richir lleva la hipérbole mas lejos que
Descartes puesto que llega hasta considerar la ilusion del ser y del pensar como tales. Descartes, a pesar de dudar de
los contenidos del pensar y del ser, no dudaba de la facticidad del ser y del pensar. Richir lleva la sospecha hasta
imaginar que pueda ser victima de la ilusion de pensar y, correlativamente, de la ilusion de ser”. ;Qué se ha de
entender por ello? Richir explica que esta sospecha de ilusion del ser y del pensar conduce al fenomenologo a tomar
la facticidad, el “yo pienso, yo soy”, como simple apariencia, sin, por lo tanto, decidir del estatuto de verdad o de
falsedad de lo que se da, y sin por lo tanto poder deslindar, a sobrehaz de este todo concreto, algo asi como una
forma o un sentido:_

“Por consiguiente, tan s6lo podemos precavernos de todo deslizamiento de la forma del
existir factico hacia su sentido, es decir, del deslizamiento mediante subrepcion
transcendental hacia una pre-concepcion del fendmeno o de su ilusion transcendental
(la que disocia la forma del sentido), recurriendo a una epojé fenomenolodgica
hiperbolica, y gracias a la consideracién, a priori, de que esta “apariencia misma” [scil.
esta apariencia que se da en el cogito como la de mi ser y mi pensar,
indisociablemente] es, en realidad, sdlo apariencia, y que, de ese modo, se deslinda
[s’enléve], en su reflexividad, de una fundamental inapariencia, aquella, precisamente,
de la fenomenalidad™™.

La epojé fenomenologica hiperbodlica abre, por lo tanto, a la apariencia como tal; y es digno de advertirse
como esa apariencia acaba inscribiéndose, al cabo, en el d&mbito de una verdadera fenomenologia de la ilusion
transcendental, donde, finalmente, sera la apariencia de la ilusion la que, extraida y aislada como tal, quedara
acrisolada como pura apariencia. Sin embargo, la pregunta que se nos plantea inmediatamente es la de saber qué es,

55 “En la hipérbole que con la epojé fenomenologica proponemos, hace falta llegar al extremo de considerar la posibilidad de la ilusion de
pensar — a decir verdad, ilusion transcendental de segundo grado respecto de aquellas que Kant considerd; y, por lo tanto, ilusion de un nuevo
“género” —y llegar al extremo, correlativo, de considerar la posibilidad de la ilusion de ser” (MP, p. 99).

56 MP, p. 99.

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

En el extremo de la hipérbole | Sacha Carlson

qué fue o, por usar la expresion del gran poeta Jorge Manrique, “qué se hizo”, en el preciso caso de esta apariencia,
de la “diferencia fenomenologica” que examinamos previamente: ;co6mo se marca la distincion entre el fendmeno y
su fenomenalidad cuando nos las habemos con una “apariencia como tal”? Richir responde a esta cuestion en la
ultima frase del texto citado: la apariencia — escribe Richir — se extrae, se desmarca o deslinda o desgaja [s’enléve]
desde una fundamental inapariencia, que es la de la fenomenalidad. Dicho de otro modo, la fenomenalidad se toma
aqui como lo que, a sobrehaz del fendémeno, no aparece, pero cuya ausencia no deja de contar en la determinacion
del estilo o del sentido de la apariencia’’. ;Como entender esto ultimo? No tengamos reparo en recordarlo: la
aproximacion richiriana del fenémeno arranca del hecho de que el fendmeno, para ser fendémeno, ha de permanecer
a distancia o al margen [a 1’écart] de mi mismo, al margen de quien lo aprehende. De no ser asi, éste me engulliria,
cesando, de ese modo, de ser fendémeno. En resumidas cuentas, los fenomenos solo pueden aparecer cuando no
aparecen por entero, s6lo pueden aparecer si intrinsecamente conservan una parte de inapariencia®®. De ese modo,
nos encontramos con la estructura misma de los fendmenos tal y como Richir la ha puesto de manifiesto desde sus
Recherches phénoménologiques, y segin la cual el estilo (esquema) de aparecer del fendmeno (estilo de
fenomenalizacion) es el “parpadeo” (entre su apariencia y su inapariencia, entre su aparicion y su desaparicion,
entre su individuacion y su desindividuacion, entre su a priori ilusorio y su a posteriori, etc.). Esta expresion
muestra a las claras que la relacion entre la apariencia y la inapariencia (entre el fendmeno y su fenomenalidad) no
es estatica ; muy al contrario, la inapariencia juega, centellea y fosforece a sobrehaz de la apariencia, con arreglo a
ritmos complejos que Richir entiende, de manera general, como “esquematismo de la fenomenalizacion”. El
fendomeno es, por lo tanto, indisociable del movimiento de su fenomenalizacion o de su fenomenalidad, que es el
rastro que labra, en la apariencia, la inapariencia ; el fendmeno estd inmerso en un impulso hacia la apariencia y, al
tiempo, prendido en el movimiento contrario, el movimiento en virtud del cual se retiene, celado en su reserva de
inapariencia. Es todo él este “corrimiento®® [bougé]” o este “tremolar [tremblé]” (Merleau-Ponty) de las cosas que
solo se ofrecen celandose, y que solo aparecen de puro empezar a esconderse; a esconderse ya en y desde el
mismisimo incipit de su parecencia.

(Qué es entonces, “qué se hizo” — como deciamos — de la estructura del fenomeno en el caso de esa
estructura ilusoria que es el simulacro ontolégico? No se nos escapa que la tesitura es tal que a medida que la
hipérbole se hace mas radical, los fenomenos, devueltos [rendus a] a su movimiento de fenomenalizacion (el
parpadeo), tienden a desindividuarse, o no parecer [paraitre] si no es traspareciendo a un movimiento imposible de
estabilizar. En el extremo de la hipérbole, la apariencia apareciendo/desapareciendo, y que oscila entre su
manifestacion y su ocultacion, ya no puede ser remitida a la intimidad de un si-mismo. Es la razén por la cual
Richir suele decir que el fendémeno siempre tiende, en parte, al anonimato ; lo cual significa, por un lado, que el
fenomeno liberado y devuelto a su fenomenalizaciéon (el fendmeno en su fenomenalidad) tiende a dejar de resultar
reconocible e identificable como “uno de tantos”: su movimiento de aparicion es demasiado efimero como para que
podamos captar, en ¢él, la minima nota; del mismo modo que su movimiento de desapariciéon puede trasparecer
como el de la desaparicion de toda apariencia posible; por otro lado, este anonimato fenomenologico pende también
del hecho de que el fendmeno parece, en ese mismo movimiento, como decididamente renuente a mi,
intrinsecamente refractario, esencialmente no tallado o recortado a mi escala, a mi medida: como si ya siempre
llegdramos demasiado pronto o demasiado tarde para apercibirlo, o como si lo que del fendémeno da en parecer
[parait]®® no fuese nunca otra cosa mas que la repetida y renovada ocasion de confirmacion de que éste, de hecho,

57 Mas o menos como cuando Merleau-Ponty decia que todo visible estd habitado por un invisible de principio.

58 Para designar esta parte de inapariencia, Richir suele hablar de “no-fenomenalidad”, o también de “laguna en fenomenalidad [lacune de
phénoménalité]”: expresion equivoca — al menos asi me lo parece — dado que dicha inapariencia es constitutiva del propio fendémeno en el
sentido de fenomeno considerado por Richir.

% NdT: Como cuando, en cosmologia, examinando tal o cual espectro, los astronomos hablan, por ejemplo, de un “corrimiento al rojo o hacia el
r0jo” (que denota una aceleracion en la expansion de las galaxias, resultado de un presunto Big Bang, como el propio Hubble postulara en 1929).
% NdT : Richir hace una clara distincion entre “paraitre” y “apparaitre”. Siempre que podemos, y aun a costa de forzar un poco, traducimos
“paraitre” por “parecer”. Con “paraitre”, “parecer”, se quiere significar una suerte de apariencia que no lo es de nada, una fenomenalizacion
descabalgada de toda referencia intencional o desajustada respecto del aporte posterior, propiamente aperceptivo, que cuadra y enjaeza el mero



Sacha Carlson | En el extremo de la hipérbole

me sobrepasa, me supera o me desborda ampliamente; en resumen, es como si la apariencia s6lo apareciese a
expensas de desmarcarse del patrén que le impone mi propia mirada, del compas de mi propia respiracion. El
fenomeno se insinua [parait] pues como algo im-posible, como lo que desgarra la trama de mis propias
posibilidades — y de todo pensamiento posible, asi como de toda posibilidad de ser — pero donde también se adivina
el eco de otras posibilidades — posibilidades inéditas, inauditas, imprevisibles, impensables y por lo tanto, en cierto
modo, imposibles. Comprendemos por fin lo que distingue, en profundidad, la ilusién constitutiva del simulacro
ontolégico y la apariencia de esta ilusion, por ende desarticulada ya que, contrariamente a lo que se abre con la
epojé fenomenologica hiperbdlica, el simulacro ontologico presenta toda apariencia como inscrita a priori en la
esfera de mis posibilidades. Con el simulacro ontolégico :

“cualquier otra posibilidad factica (existencial, transcendental) no puede tener sentido
mas que a partir de mis posibilidades facticas (existenciales, transcendentales), es decir,
siempre a escala del alcance de mi propia interrogacion sobre mi mismo, mi pensar, mi
ser, y sobre el mundo en su Jemeinigkeit. Asi pues, cualquier otra facticidad, cualquier
otro fenomeno en su facticidad, tan s6lo puede cobrar sentido mediatizado, cuando
menos, por el fendémeno de mi facticidad, en el cual, supuestamente, habria de auto-
aparecerme a mi mismo, en una perfecta coextensividad, en el seno del ser-en-el-
mundo, de mi mismo con el mundo. El simulacro ontolégico me precave,
enigmaticamente, de ser jamas conducido a preguntarme si las demas posibilidades
facticas, distintas de aquellas en que me descubro a mi mismo como ya siempre
arrojado, acaso no podrian proceder, originariamente, de otras facticidades, es decir,
asimismo, de otros mundos con su Jemeinigkeit propia y exclusiva, y ello en la precisa
medida en que su acogida — he ahi el efecto del simulacro — parece ya siempre estar
condicionada de antemano por la forma supuestamente fenoménica o apareciente de la
fenomenalidad, forma a su vez circularmente inmanentizada en la “subjetividad

transcendental o el Dasein”®'.

Asi pues, si con el simulacro ontologico la apariencia tiende a asomarse o dejarse adivinar bajo la forma de
un ipse ligado a mi propio ipse, la epojé fenomenolodgica hiperboélica tiende a deslindar el fendmeno de su anclaje
en el fenomeno de mi facticidad : no serd ya mi propio modo de auto-aparecer lo que sirva de patron para calibrar,
ponderar y convalidar el resto de aparecientes y demas apareceres en general.

Hay, no obstante, un punto sobre el que es preciso insistir: si bien es cierto que en su texto Richir subraya
que los fendmenos han de ser deslindados de las diferentes formas del cogito (la subjetividad transcendental, el
Dasein), hay que comprender que sélo lo hace porque el cogito es la figura histérica y moderna que endosa el
simulacro ontologico. Volvamos un instante sobre la estructura mas general del simulacro ontoldgico : se trata,
como sabemos, de esa figura ilusoria segun la cual, por una parte, el aparecer de la apariencia se vuelve, a su vez,
apariencia (la fenomenalidad se vuelve fendmeno), y segun la cual, por otra parte, esta apariencia (del aparecer) se
convierte, de una misma atacada, en algo asi como la matriz del aparecer de toda apariencia, de tal suerte que,
cuando menos, toda apariencia parezca como una version posible de la auto-apariencia en su auto-aparecer®. Eso
mismo es lo que, precisamente, sucede con el cogito: el ego clasicamente interpretado es, de hecho, una apariencia

parecer como un aparecer de algo. El lector tiene pues que esforzarse en dejar resonar, tras “parecer”, no tanto la acepcion comun del espafiol (la
presente en “esto no es lo que parece”) sino lo previo, y que incluso dicha acepcion corriente, implica (pues para que algo no sea lo que parece,
antes habra de a-parecer aun pareciendo (como) lo que no es): ese matiz previo de apariencia o “parecencia”, una manifestacion que es un
asomar, anterior a toda estructura (y, desde luego, a la escision fendmeno (o aspecto) — cosa (o substrato de haces o apariencias). De hecho, en
alguna ocasion, cuando elegir “parece” para verter “parait” conllevaba un riesgo de anfibologia demasiado grande, hemos optado por otros
términos como “asoma”, “se insintia”, “da en parecer” y, en alguna otra ocasion, por “trasparece”.

61 MP,p.97.

62 Cf. MP, p. 101.

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

En el extremo de la hipérbole | Sacha Carlson

singular que se auto-aparece en el cogito y que incluso se aparece a si misma de modo supuestamente puro: el “yo
pienso” es, efectivamente, y en su version clasica, un puro pensamiento del si-mismo en tanto que ser pensante (me
pienso como pensante; poco importa /o que piense); o también, en los términos de Richir, esta apariencia se limita a
ser, en_exclusiva, apariencia de su propio aparecer. Pero, como ya avanzabamos al principio de este articulo,
quisiera sobre todo subrayar aqui que el simulacro ontolégico puede cobrar otras formas distintas a la del cogito,
como de hecho ocurri6, histéoricamente, con el Uno o con Dios — sin contar con las figuras del simulacro ontologico
no histoéricamente desplegadas®. Para ser exactos, es importante comprender que si el cogito es la figura moderna
del simulacro ontologico y, por asi decirlo, su figura moderna en su vertiente idealista, y comoquiera que es el yo
quien se concibe como fuente de todo sentido, podemos describir una figura antitética, es decir, una version realista
de la ilusion constitutiva del simulacro ontoldgico. En este caso, fenomenoldgicamente, seria el mundo mismo la
fuente o matriz de todo sentido, y las miradas que pudiese dirigir hacia el mundo no serian jamas, en tanto que
acontecimientos en el mundo o del mundo, sino meros ecos o fatuos reflejos del propio mundo. Asi, llevada a su
extremo, esta figura del simulacro ontoldgico como realismo absoluto corresponderia, segiin me parece, a esa otra
que, en otro contexto, he denominado “espinosismo fenomenoldgico transcendental”®. Recuérdese que por
“espinosismo fenomenologico transcendental” entiendo, al margen de la ontologia propia de Spinoza®, la
concepcion metafisica segun la cual todo fendomeno, en tanto que mio (en su Jemeinigkeit), no seria sino un
momento de la auto-reflexividad in-finita de una “substancia fenomenoldgica” a su vez in-finita ; dicha substancia
corresponderia entonces a la apariencia del simulacro ontolégico: apariencia infinita y singular auto-apareciéndose
en su aparecer como matriz, por ende universal, de todo aparecer.

Si me parece capital tener en cuenta las distintas posibles figuras del simulacro ontologico, es porque el
propio Richir también parece defender lo que he designado como la aporia metafisica del espinosismo
fenomenoldgico. ;Como entender, efectivamente, y tal y como lo sostiene Richir, que los fendémenos no estan
“encerrados en una subjetividad”, sino que esta provistos de una “reflexividad propia”, y que hallan su lugar “antes
de la distincion entre sujeto y objeto”, que tanto sujeto como objeto no son sino determinaciones segundas respecto
de la reflexividad del fendmeno? : otras tantas formulaciones que van desgranandose al hilo de las paginas de la
obra de Richir y que si se interpretan metafisicamente dibujan perfectamente lo que llamo un spinozisimo
fenomenoldgico. Lo cierto es que cuando, en la punta extrema de la hipérbole, insiste Richir sobre el hecho de que
“nunca sé si finalmente soy yo quien piensa o si no seré otro quien piense en mi”®, seria precipitado concluir que
los fendmenos se piensan por cuenta propia, o incluso que apenas corresponden a los pensamientos reflexivos de
una substancia — “pensamientos” que no serian, en suma, sino los “modos” de una suerte de “substancia
fenomenologica” in-finita®’. Sin embargo, y como el lector habra sospechado, esta posicion hiper-metafisica no es

63 Cf. MP, p. 98. Resulta que, como Richir mostrd en sus Recherches phénoménologiques, toda apariencia puede, al fin y al cabo, presentarse,
en principio, como un simulacro ontologico, y ello aun cuando no haya sido, histéricamente, el caso, es decir, aun cuando tal apariencia
particular no haya conocido, de hecho, tal reversién en simulacro ontologico. En las Méditations phénoménologiques, Richir precisa que, en
cierto modo (y el propio Heidegger asi lo experimentd): “a pesar de que, por lo demas, el Ereignis tiene mas bien, para nosotros, estatuto de
fenomeno de lenguaje, tiende a exhibirse, en Heidegger, como el fendmeno por antonomasia, donde la apariencia juega inmediatamente en su
aparecer o su alétheia, por cuanto dicha apariencia se abre inmediatamente a la Lichtung que, supuestamente, ha de conferirle su fenomenalidad,
pero que, “desbrozandose” desde el Ser mismo, y desde la reflexividad retroyectada/projectada en ¢él, adquiere todas los visos del Ser, de la
apertura misma, como en una suerte de cogito del Ser de segundo grado respecto del “si-mismo” propio, y que supuestamente ha de acoger dicha
apariencia. No cabe duda, a lo que nos parece, de que el pensamiento de la Lichtung es también un simulacro ontologico que pide, a su vez, su
propia epojé fenomenologica hiperbolica al hilo de la pregunta: ;qué es susceptible de discernir, desde el punto de vista arquitectonico, la
Lichtung de la ilusion de Lichtung?” (MP, p. 101).

* Cf. « Reduccion fenomenolégica y “reduccién espinosista”. El hiper-cartesianismo de Marc Richir y el espinosismo de Michel Henry », art.
cit.

65 Tomo aqui a Spinoza un poco a la manera del joven Idealismo aleman, en Fichte y Schelling, como representante del dogmatismo absoluto :
cf. entre otras, la figura de Spinoza en las diferentes versiones de la W-L de Fichte y en el Schelling de las Cartas sobre el dogmatismo y el
criticismo, asi como el Sistema del idealismo transcendantal.

66 MP, p. 105.

67 Cf. la célebre definicion del “modo”, al principio de la Etica : “por modo entiendo (per modum intelligo) las afecciones de una substancia. O
sea, aquello que es en otra cosa, por medio de la cual es también concebido” (Efica, 1, def. V). Citamos la traduccién al espaiiol de Vidal Pefia:



Sacha Carlson | En el extremo de la hipérbole

la de Richir. Mi hipotesis de lectura se basa en que Richir, de hecho, elabora su pensamiento de la epojé
fenomenoldgica hiperbolica a sobrehaz de la fension entre estas dos figuras antitéticas del simulacro ontologico: la
figura “idealista” del cogito y de sus avatares (Dasein, etc.), y la “realista” de la “substancia fenomenolégica™®.
Cumple pues insistir en que el fendmeno, tal y como se desprende de la epojé, no se reduce ni a su version idealista,
ni a su version realista (“espinosista”). El texto de Richir es absolutamente claro al marcar su distancia con la
version idealista del fendmeno (el fendémeno encerrado en una subjetividad o un Dasein). Sin embargo, una lectura
atenta nos ensefia que Richir mantiene, también explicitamente, su distancia respecto de la otra vertiente — la realista
— de la ilusion transcendental. En mas de una ocasion, efectivamente, hace notar Richir que los fendmenos “no se
piensan solos™®. Esta hipotesis, que Richir formula para, al punto, criticarla, delimita, a mi juicio, el lugar
arquitectonico de lo que llamo “espinosismo fenomenoldgico”, y ello a pesar de que Richir la relacione y aproxime,
por su parte, a la dificultades ligadas al marco monadologico (Leibniz, Husserl):

“Pero esto no conduce — lo cual seria, por lo demas, otra version, a decir verdad, mas
sutil, de la misma ilusion transcendental — a pensar que, por asi decirlo, los fendomenos

“se piensan solos”. Terminarian por convertirse, cada uno de ellos, en ménadas™’’.

Si Richir interpreta esta hipdtesis como procedente de una “monadologia transcendental”, sin duda es por
ver de preservar, en su interpretacion, la pluralidad originaria de los fenomenos. Sin embargo, la hipdtesis
“espinosista” que formulo me parece mas radical, ademas de conservar su compatibilidad con la aproximacion
fenomenoldgica y critica del simulacro ontoldgico propuesta por Richir. De hecho, ocupa el mismo lugar
arquitectonico que la hipétesis formulada aqui por Richir’'. Bien entendido, esto requiere abandonar el cuadro
monista de la filosofia de Spinoza y considerar, por hipdtesis, una substancia fenomenologica infinita al tiempo que
profusa y plural. En todo caso, tomar en cuenta, como propongo, estas dos figuras antitéticas del simulacro
ontolégico ofrece un valiosisimo instrumento para comprender con mayor precision el estatuto paraddjico del
fenomeno en Richir : comprendemos que éste ha de pensarse como transitando a medio camino entre estas dos
figuras principales del simulacro ontoldégico. Ambas constituyen, por asi decirlo, los horizontes de ilusion del
fenomeno. Ahora, si, de modo mas claro, parece que empezamos a comprender que es necesario mantener con
firmeza este doble aspecto paradojico del fendémeno: por una parte, el de desbordar siempre la subjetividad, al punto
de verse segregado de toda conciencia y de parecer “andénimo” ; por otra parte, el de ser siempre fenomeno, es
decir, el de ser la vivencia de alguien, de alguno [de quelqu'un].

Continuara...

Spinoza, Etica, Alianza Editorial, Madrid, 2011 (reed).

68 Estamos pues muy cerca, a la vez, tanto del Kant de la Dialéctica transcendental, y mas particularmente de las antinomias, como también de
Fichte, en sus diferentes versiones de la W-L, cuando inscribe su pensamiento en una dialéctica entre el realismo y el idealismo.

69 Por ejemplo MP, pp. 102 & 106.

70 MP, p. 106.

71 La carencia en radicalidad que acusa la hipdtesis monadologica reside en que se trata no ya de un monismo absoluto (como en Spinoza), sino
de una suerte de dualismo de origen ya que las monadas no comunican entre si si no es por mediacion divina.






Florian Forestier | Le multiple et la pluralité. Quelques réflexions sur les philosophies deleuzienne et richirienne

Le multiple et la pluralité
Quelques réflexions sur les
philosophies deleuzienne et

richirienne
Florian Forestier
Université Paris-Sorbone

Résumé

La pensée de Deleuze et celle de Richir sont peuplées de
figures similaires et présentent parfois des climats proches.
Il 'y va, d'un cdté comme de l'autre, I'abandon de toute
figure prototypique et de tout donné référent. Les concepts
utilisés par les deux auteurs sont proches: pluralité
phénoménologique pour Richir, multiplicités pour Deleuze,
avec dans les deux cas, une méditation de la thématique
kantienne des schématismes, et dans les deux cas aussi, le
méme reproche a I'égard de la pensée heideggérienne et de
tout le massif qu’elle soutient : une incapacité a saisir I’enjeu
de la Troisieme Critique de Kant. Un méme souci de la genese
traverse 'ensemble de I'ceuvre richirienne et affleure dans
les premiers moments de celle de Deleuze ; un méme refus,
des deux cotés, de I'idée de fin de la philosophie.

Mots-clefs

Deleuze — Richir - Phénoménologie — Pli — Immanence —
Genese - Transcendantal — Pensée

Abstract

Deleuze's and Richir’s thought are populated with the
similar figures. Both Deleuze and Richir abandon any figure
and any given prototypical referent. The concepts used by
the two authors are near: phenomenological plurality for
Richir, multiplicities for Deleuze, in both cases with a
meditation on the kantian thema of schematism. Deleuze
and Richir pronounce the same criticism towards
Heidegger: its inability to grasp the issue of the Third
Critique of Kant. A same preoccupation of the genesis goes
though the two works. Both refuse the idea of the end of
philosophy.

Keywords

Deleuze - Richir - Phenomenology — Fold — Immanence -
Genesis - Transcendental - Thought

Fecha de entrada: 20-08-20123 Fecha de aceptacion: 25-08-2013

SEPTIEMBRE
2013






Florian Forestier | Le multiple et la pluralité. Quelques réflexions sur les philosophies deleuzienne et richirienne

Le multiple et la pluralité
Quelques réflexions sur les philosophies deleuzienne et richirienne

Florian Forestier
Université Paris-Sorbone

Introduction

La pensée de Deleuze et celle de Richir sont peuplées de figures similaires et présentent parfois des climats
proches. 11 y va, d’'un c6té comme de I’autre, 1’abandon de toute figure prototypique et de tout donné référent, un
saut dans 1’océan. L’admiration pour Melville est d’ailleurs partagée par les deux auteurs. Un océan, certes, qui ne
gronde pas de la méme facon : immensité accidentée de sa surface, chez Deleuze, énormité de ses abysses chez
Richir. Les concepts utilisés par les deux auteurs sont proches: pluralit¢ phénoménologique pour Richir,
multiplicités pour Deleuze, avec dans les deux cas, une méditation de la thématique kantienne des schématismes, et
dans les deux cas aussi, le méme reproche a I’égard de la pensée heideggérienne et de tout le massif qu’elle
soutient : une incapacité a saisir I’enjeu de la Troisiéme Critique de Kant. Un méme souci de la genése traverse
I’ensemble de I’ceuvre richirienne et affleure dans les premiers moments de celle de Deleuze. Un méme refus, des
deux cdtés, de I’idée de fin de la philosophie. Pour Deleuze, « (...) on parle de la faillite des systémes aujourd’hui,
alors que c’est seulement le concept de systéme qui a changé' ». Pour Richir, de la méme fagon, « (...) il est sans
doute temps de considérer que, depuis le développement sans précédent historique des sciences positives, la
philosophie est libérée des tiches de la connaissance, et peut dés-lors tendre moins aveuglement a ce qui fait la

. . 2
consistance de son lieu.” »

L’ontologie deleuzienne comme la phénoménologie richirienne se caractérisent par un examen rigoureux de leurs
propres conditions de pensabilité et de pronongabilité. Elles manifestent une compréhension profonde de 1’approche
transcendantale. En cela, la parenté des moments réflexifs de la pensée deleuzienne et de la pensée richirienne est
forte. L’une et 1’autre fluidifient en quelque sorte de le transcendantal, me considérent comme une discipline de
souplesse et de mobilité de la pensée. Ainsi, pour Deleuze, « (...) c'est au lecteur d'avoir les correcteurs cérébraux
qui défont les dualismes que nous n'avons pas voulu faire, par lesquels nous passons. C'est au lecteur d'arriver a la
formule magique que nous cherchons tous : pluralisme=monisme, en passant par tous les dualismes qui sont
I'ennemi, mais l'ennemi tout & fait nécessaire, le meuble que nous ne cessons pas de déplacer.’» Pour Richir : « (...)
la phénoménologie telle que nous 1'entendons n'est pas moins vouée au zigzag que la phénoménologie de Husserl —

mais il s'agit d'un zigzag interne a l'architectonique et non plus interne au champ des structures intentionnelles.4 »

' G. Deleuze, F. Guattari, Qu ‘est-ce que la philosophie, Paris, Editions de Minuit, 1990, p. 14.

> M. Richir, Phénoménologie et institution symbolique, Grenoble, Editions Jérome Millon, 1987, p. 11-12.
* G. Deleuze, Rhizome, p. 60. SEPTIEMBRE
4 M. Richir, « La refonte de la phénoménologie », Annales de phénoménologie n°7/2008, p. 210. 2018




SEPTIEMBRE
2013

Le multiple et la pluralité. Quelques réflexions sur les philosophies deleuzienne et richirienne | Florian Forestier

Ces proximités ne sont pas quittes de distances considérables car le processus de plastification conduit Deleuze a
redéfinir totalement la pratique méme de la philosophie, alors que Richir place son dépassement dans 1’horizon
d’une refondation. Ainsi, 1’ontologie que déploie Deleuze dans Différence et Répétition, marquée par le
bergsonisme, par la théorie sartrienne du champ transcendantal, par 1’ontologie merleau-pontyenne, par la réflexion
de Simondon sur la transindividuation et I’individuation comme régime d’équilibre métastable, déploie une
problématique proche de ce que Richir développe de son c6té dés Par-dela la révolution copernicienne. Par contre,
le chemin de pensée ultérieur de Deleuze, en particulier dans ses ouvrages co-écrits avec Guattari, s’éloigne de plus
en plus du mode d’exposition classique, de 1’orientation ontologique de sa problématique, pour s’adonner a ce
qu’on peut appeler une pratique de la multiplicité — une philosophie en d’autres termes qui ne soit plus une pensée

de la multiplicité, mais une pensée dans la multiplicité.

Précisons qu’il sera question dans cet article du versant phénoménologique de la pensée de Richir, sur lequel de
nombreuses congruences avec Deleuze se laissent déceler. La question de I’institution symbolique institue de son
cOté une véritable ligne de clivage dont nous dirons quelques mots en conclusion, mais que nous n’aborderons pas a

proprement parler”.

I Le pli et le phénoméne

On s’intéressera pour commencer a la relation de la pensée de Deleuze a la problématique phénoménologique. Pour
Deleuze, notons-le tout de suite, la phénoménologie procéde d’une approche biaisée : son objet propre, I’apparaitre,
doit étre saisi a méme 1’étre. Ce reflux du phénoménologique vers 1’ontologique se fait cependant d’une maniére
tout a fait spécifique chez Deleuze. Si Deleuze en appelle explicitement au concept heideggérien de Pli (Zwielfalt),

jusqu’a donner ce titre a un ouvrage®, il développe cependant cette thématique de fagon originale.

1. La coappartenance de I’apparaitre a I’étre

Les tentatives de développer une ontologie qui rende compte de la question de 1’apparaitre ont été nombreuses au
sein de la tradition métaphysique frangaise (de Ravaisson, en passant par Bergson, Merleau-Ponty, Simondon,
Roger Chambon). 11 s’est le plus souvent agi, dans un mouvement trés schellingien, de considérer le paraitre en tant
qu’il appartient a I’€tre ; de considérer que 1’étre parait, n’est que de paraitre, que 1’événement singulier de 1’apparition
n’est que la pulsation méme de 1’étre accomplissant sa sortie de soi originelle. L'étre nous est donné parce que quelque
chose apparait, se creuse et met en jeu sa propre origine en sa donation, mais c'est aussi 1'étre qui se donne a travers son

apparition. Si I’apparaitre n’est pas seulement le lieu qui nous confronte et nous ouvre a 1’étre, mais le lieu de la

* Cf. a ce sujet F. Forestier, « L’animalité symbolique de I’humain », Eikasia. Revista de Filosofia n°47, 2013.
® G. Deleuze, Le pli. Leibniz et le baroque, Paris, Editions de Minuit, 1988.



Florian Forestier | Le multiple et la pluralité. Quelques réflexions sur les philosophies deleuzienne et richirienne

révélation de I’étre méme, alors cela veut dire qu’il est « de ’essence de 1’étre », ou qu'il est partie prenante de sa
structure métaphysique d’apparaitre, ou, tout du moins, de pouvoir le faire, qu’il y a, dans la détermination ontologique
la plus abstraite qu’on peut faire de I’étre, déja la place pour son apparaitre potentiel. Il n'y a d'étre concevable en effet
qu'en ce que I'étre est passible a lui-méme, qu'en ce qu'il y a de 1'étre « pour 1'étre ». Le phénoménologique est alors

intégré au mouvement de 1’étre, pensé comme un de ses moments.

Une des inspirations les plus fortes de Deleuze est la pensée simondonienne. Simondon’ s'est en effet employé a penser
la spécificité de l'individuation (de I'étre comme individuation) a différents niveaux (physique, biologique,
psychologique, social). Tout individu résulte en quelque sorte pour lui d'une singularisation, d'une « brisure de
symétrie® ». Pour Simondon, I'étre n'est pas autre chose que relation, ou plus exactement dynamique de différentiation,
mais des lors, cet étre existe malgré tout qualitativement indépendamment de la conscience qui le pense et le parle : la
pensée ne fait que rajouter une relation (analogie) entre des relations préalables. La venue de 1'étre, non plus seulement a
l'individuation, mais a la parution, le passage, autrement dit, de l'inorganique a l'organique, puis que l'organique au
conscient, implique la « transposition » du déphasage originaire de I'étre en structure retard. L’apparaitre est pensé
comme le résultat, le fruit, I’expression de la différence d’avec soi de 1’étre (ou plus exactement, chez Bergson, comme
le degré le plus relaché de cette différence : la durée a contact avec elle-méme dans sa différence rythmique, et les
degrés d’apparaitre sont autant de différentiels ; 1’apparaitre proprement dit, dégagé en apparence de toute I’intériorité

de la durée, autrement dit, I’apparaitre purement spatial porteur d’extériorité, n’en est qu’un extremum.

Cette co-appartenance pose pourtant une question redoutable dont la pensée simondonienne n’appréhende pas vraiment,
pour Deleuze, la dimension problématique. Comment en effet penser la passibilité de 1'étre a lui-méme attestée par
l'apparaitre, comment penser la différence d'avec soi de I'étre dans l'apparaitre ? En dega de la question du monde
comme champ de I'apparaitre, c'est la question de I'affection de I'étre par I'étre et en I'étre que la phénoménologie ouvre,
et que l'ontologie ne peut esquiver si elle veut penser jusqu'au bout ses conditions de possibilité. Le terme de diplopie
ontologique (emprunté par Merleau-Ponty & Maurice Blondel) illustre bien la difficulté a articuler la considération des
étres et celle de I'Etre sans dissoudre un des pdles dans l'autre. La résolution de cette diplopie ne peut étre pour nous que
partielle et se fait a travers la discursivité qui la prononce. En quelque sorte, « 1'indécidabilité » de 1'ontologie comme
discours devient pour lui l'expression d'une ambiguité originelle de I'étre (ou de I'Etre). L’ontologie deleuzienne, de son
coOté, prend précisément acte de cette ambiguité, et se caractérise ainsi par un examen rigoureux de ses propres
conditions de pensabilité et de pronongabilité. Deleuze choisit d’intégrer le paradoxe transcendantal de 1’apparaitre

au sein méme de son ontologie. De cette fagon, 1’apparaitre n’en est plus un simple moment, mais une forme

" G. Simondon, L'individu et sa genése physico-biologique, Grenoble, Jéréme Millon, 1995.

¥ La découverte pasteurienne de la dissymétrie moléculaire est & la base de la chimie organique. Cf. F. Dagognet, Méthodes et doctrine dans
l'eeuvre de Pasteur, Paris, 1967; rééd. sous le titre Pasteur sans la légende, 1994, préface a la nouvelle édition, p. 17. La dissymétrie, dont Kant
faisait l'exemple type du synthétique a priori, s'est d'ailleurs, selon Lautman (et aprés lui Simondon et Deleuze), révélée comme le lieu par
excellence ou se laisse saisir une dimension ontologique fondamentale du réel. On notera que la question des dissymétries joue également un
role capital dans la cosmologie moderne : ce sont les dissymétries originelles, dont on traque les premiéres esquisses de plus en plus prés du Big
Bang, qui constituent la trame des structures de l'univers.

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

Le multiple et la pluralité. Quelques réflexions sur les philosophies deleuzienne et richirienne | Florian Forestier

transcendantale, un plan de coupe auquel aucune place ne peut étre assignée, mais avec lequel la pensée s’efforce

de jouer en concevant ses déplacements et ses variations.

2. L’immanentisation deleuzienne de I’apparaitre

De Différence et Répétition a Image Temps et Image Mouvement, Deleuze élabore une pensée de la gencse

endogene du sensible qui se développe en théorie de I’apparaitre comme « apparibilité pure ».

Deleuze consacre un chapitre de Différence et répétition9 a la question de la genése du sensible. Il entend alors
montrer que le sensible ne doit pas étre pensé d'abord en son lien avec une qualité (un rapport de qualités senties),
mais en son pur étre sensible. 11 s’agit pour Deleuze de fonder I'esthétique non pas sur ce qui peut étre représenté
dans le sensible, mais sur ce qui ne peut pas 1'étre'®, ce qui dans le sensible ne peut étre que senti. La sensibilité, en
cette acception archaique, a une fonction ontologique ; elle enveloppe la perception dans une profondeur qui n’est
pas suscité au sein de cette perception, mais qui, au contraire, la met en scéne, la configure. De cette fagon, la racine
de la sensibilité comme pure faculté n'est pas inscrite dans le senti ; elle ne s'élucide qu'en dega de celui-ci.
S'inspirant de Kant11, Deleuze écrit ainsi que cette sensibilité pure ne peut étre saisie en toute sa radicalité qu'en
étant pensée comme une différence dans l'intensité. Ainsi, « (...) 'intensité est la forme de la différence comme
raison du sensible (...)12 » car, « (...) c'est la différence dans l'intensité, non pas la contrariété dans la qualité, qui
constitue 1'étre « du » sensible.'® » L'intensité est de la sorte un concept construit afin de rendre raison de la
sensibilité en son sens strict ; sa signification n'est pas arrétée car ce concept ne désigne qu'une facon efficace de
penser 1'étre pour en saisir a la fois le mouvement de différentiation et les oppositions au sein de ses
différentiations'*. L'intensité est plutot la forme de la manifestation de la différentielle que son fondement ; elle
cherche a penser la dynamique méme du différentier, le différentier dans son vif, mais ne peut a son tour étre posée
qu'a partir de différences constituées, stabilisées, extensivement distribuées. Ainsi que « (...) nous ne connaissons
d’intensité que déja développée dans une étendue et déja recouverte par des qualités (...)15 », mais cela parce que
le concept d’intensité n'a de sens que relativement aux qualités déja données qu’il entend envelopper.

Réciproquement,

9 G. Deleuze, « Synthése asymétrique du sensible ».

' G. Deleuze, Différence et répétition, Paris, 1968, p. 79-80.

11 Dans I'analytique des principes, les anticipations de la perception, selon lesquelles toute perception a une grandeur intensive. Pour Deleuze,
anticipations de la perception et axiomes ne sont pas sur le méme plan : l'intensité est a la racine des intuitions sans étre elle-méme intuitive, elle
concerne 'étoffe de 'apparaitre dont I'extension n'est qu'un effet, méme si celui-ci ne peut étre ouvert que dans son extension.

12 G. Deleuze, Différence et Répétition, p. 286, op.cit.

13 G. Deleuze, Différence et Répétition, p. 305, op.cit. Deleuze écrit également, p. 294 que « L'intensité s'explique, se développe dans une
extension (extensio). C'est cette extension qui la rapporte a I'étendue (extensum) ou elle apparait hors de soi, recouverte par la qualité ».

'* Ainsi, ajoute Deleuze la profondeur est une dimension intrinséque de l'intensité. L'intensité se crée des différences, se crée sa propre « ligne
problématique » pour se déployer comme espace.

15 G. Deleuze, Ibid p. 288.



Florian Forestier | Le multiple et la pluralité. Quelques réflexions sur les philosophies deleuzienne et richirienne

«(...) il n’y aurait jamais de différences qualitatives ou de nature, pas plus qu’il n’y aurait de
différences quantitatives ou de degré, s’il n’y avait I’intensité capable de constituer les unes dans la

qualité, les autres dans 1’étendue, quitte a paraitre s’éteindre dans les unes et les autres.16 »

La qualité posée en elle-méme est en effet privée de qui « fonde » son pur étre qualitatif, c'est-a-dire 1'intensité. Le
statut de cette construction conceptuelle est intéressant : il s’agit certes d’une construction spéculative (I’intensité
n’est d’une certaine facon qu’un fiait de la pensée), mais elle est structurée par cette dimension, propre, selon
Deleuze aux concepts philosophiques, d’intégrer en son espace propre ses propres contradictions, sa propre
instabilité, et de faire, de cela méme qui obscurcit sa compréhension, le moteur de sa dynamique. En ce sens, il
subsume moins le réel qu’il s’y frotte, répond a ce que celui-ci propose sans se laisser saisir ; il ordonne un espace
problématique rencontré & un autre niveau (celui de la perception proprement dite), et gagne sa pertinence de par
son efficacité a expliciter, & donner plus d’intelligibilité aux apories et aux tensions qui le caractérisent. De cette
fagon, le constructivisme deleuzien, bien qu’il n’ait rien de phénoménologique, intégre dans sa dynamique la
dimension indirectement phénoménologique d’une rencontre avec une concrétude dont la forme propre est
problématisée par le concept construit. Il y a bien 1a, selon nous, la prise en compte d’une irréductibilité au sien du
phénomeéne, méme si, pour Deleuze, celle-ci rend précisément toute phénoménologie impossible (nous y

reviendrons encore plus loin).

Par la construction de couplages conceptuels comme celui de l'intensité et de l'extension, Deleuze cherche
finalement a penser, au sein de I'étre, la « contrainte formelle » de l'apparaitre sans l'assigner, autrement dit, a
déployer une pensée de I’entre-deux, mouvante, toujours sautant d’un terme a 1’autre. La passibilité a soi-méme de
I'étre qu'il faut bien poser pour rendre compte de la réalité de l'apparaitre, est rétro-jetée hors de lui-méme, couplée

a sa contrepartie transcendantale dans 1'étre qu'est I'intensité.

Cette volonté de découpler les racines de 'apparaitre de son « site apparaissant » conduit alors Deleuze dans des
textes ultérieurs a développer, a la suite de Bergson, l'idée de ce que Pierre Montebello appelle 'apparaitre pour
personne (qui, chez Deleuze, se nomme Visibilit¢ hors du regard », «lumineux substantiel », ou encore
« invisibilité¢ hors du regard »). Deleuze reprend d'une certaine fagon a son compte la « fiction transcendantale
bergsonienne » d'un monde d'images pures. A sa suite, il oppose a la présence de fait des images leur conscience en
droit, partout diffuse. Pour Bergson, la perception, est définie comme une réfraction empéchée. Les images pures
nous traversent tandis que nous n'en n'arrétons que certaines. Comme 1'ajoute alors Deleuze, notre « conscience de
fait » est 1'opacité sans laquelle la lumicre n'aurait jamais été révélée tandis que la lumicre est conscience de droit
partout diffuse/7. C'est le réalisme transcendantal deleuzien lui-méme qui implique de poser l'antécédence

ontologique des images. De cette fagon, 1'étre chaotique n'est pas pour autant informe, mais toujours déja fond

16 G. Deleuze, Ibid p. 308.
17 G. Deleuze, Image Mouvement, p. 90, cité par P. Montebello, Deleuze : la passion de la pensée, Paris, Editions Joseph Vrin, 2008, p. 228-
229.

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

Le multiple et la pluralité. Quelques réflexions sur les philosophies deleuzienne et richirienne | Florian Forestier

virtuel d'une infinité de formes possibles, latentes dans sa texture méme, au sein desquelles la conscience nait et
auxquelles elle reste exposée. Le virtuel décharge ainsi l'apparaitre actuel de sa richesse potentielle en dégageant les
traits d'une « l'apparibilité » pure (dont la perception est une concrétion.) Reste a déterminer plus précisément le

rapport d'un tel concept a celui de phénomene.

3. L’ambiguité du pli et du phénoméne

Le concept de Pli est au centre de ce fonctionnement spécifique. Inspiré du concept heideggérien de Zwiefalt, le Pli
deleuzien entrecroise 1’intériorité et 1’extériorité, la pensée et le monde. Elle compléte le commentaire esquissé par
Heidegger de la monade leibnizienne qui partage avec le Dasein le fait de n’avoir pas besoin de portes et d’étre déja
ouverture au monde dans sa cloture’®. Pour Deleuze, 1’étre est originairement plié ; 1’apparaitre n’est lui-méme
qu’un pli de I’étre, et ’dme une pliure du monde inscrite dans le monde autant que le monde est inscrite en elle. De
cette fagon, Deleuze entend récuser le concept d’intentionnalité (et, tout autant, la nécessité d’ouvrir la conscience
au monde, de comprendre ses conditions d’accés & un intérieur qui est en fait toujours déja inscrit en elle en cela
méme qu’il I’enveloppe, qu’il est sa texture méme). De cette fagon tout autant, le privilege de la phénoménologie
est — selon Deleuze — défait, sans que sa question propre ne disparaisse. La phénoménologie se place et se fixe d’un
coté du Pli tandis que la pensée deleuzienne entend le faire jouer, le déplacer, le Pli n’étant concevable qu’en ce

. . . . A : .1
qu’il est inassignable, qu’il traverse 1’étre sans y trouver un « logement » assigné’’.

Il ne peut y avoir de phénoménologie pour Deleuze parce qu'il ne peut y avoir, méme indirectement, d'attestation
d'une différentiation infiniment diffractée. Le « phénoménologique » n'est pas assignable car il a toujours déja volé
en éclat avec 1'étre® ; le phénoméne fait question, mais est toujours déja déchiré, n'est jamais rien d'autre que
l'insistance d'un fantome, qu'une question qui traverse indéfiniment 1'étre et se dissout sous la loupe du concept. Ce
que la phénoménologie décrit comme loi n'est précisément déja plus phénoménologique, parce qu'il ne s'agit plus de
phénomeéne, mais toujours déja des tentatives d'une pensée éclatée sur ses deux bords, déchirée entre immanence et
transcendance, traversée par le réel, pour regagner le lieu de sa division. Il est de «l'essence » du pli d'étre
inassignable, ici et partout, toujours déja plié, toujours indéfiniment repli¢, de sorte que la philosophie ne peut que
le faire jouer dans de multiples combinaisons. En un sens, le pli peut étre considéré comme le phénoménologique

méme, et la phénoménologie un approfondissement du discours deleuzien.

On remarquera ici que la facon dont Richir thématise le phénomene, en le désintriquant le phénoméne de tout

" G. Deleuze, Le Pli, p. 3, op.cit.

' De la méme fagon, la fagon dont Deleuze lie, dans le méme ouvrage et dans ses cours de Vincennes, I’ouverture sur 1’étre a la prise de
perspective sur lui, la profondeur de 1’étre a la singularité toujours plus profonde que le point de vue lui-méme, co-originaire de sa parution,
entend concurrencer et dépasser la phénoménologie sur son propre terrain. Deleuze élabore en effet un concept de singularité qui différe de la
singularité phénoménologique, car elle n’a pas besoin de s’attester dans 1’étreinte d’une auto-affection ni d’étre éveillée par la donation d’un
phénomeéne, mais est un effet structurel de la perspective.

* On peut paradoxalement rapprocher la position deleuzienne de la formule de Wittgenstein selon laquelle il y a des problémes
phénoménologiques mais pas de phénoménologie (cf. L. Wittgenstein, Remarques sur les couleurs, 11, § 248).



Florian Forestier | Le multiple et la pluralité. Quelques réflexions sur les philosophies deleuzienne et richirienne

rapport a une structure-sujet pour revenir a une phénoménalisation envisagée comme telle, dans sa dimension nue,
archaique, produit une pensée de la phénoménalisation diffractée en multiplicité phénoménologique dont
I’atmosphére parait trés voisine de la pensée deleuzienne du Pli*'. Originellement en effet, la phénoménalisation
n’est phénoménalisation pour personne : elle est phénoménalisation sauvage, et c’est seulement au sein de cette
phénoménalisation a la fois formelle et sauvage. Pour Deleuze, c'est plutét la phénoménologie qui pose le
phénoméne parce qu'elle est incapable d'affronter le pli. Le phénomene serait en quelque sorte lui-méme une image
spéculative du pli, une ombre faite chair dans la prolifération indéfinie du champ transcendantal. Comme nous

I’écrivions ainsi :

« Pour autant, le pli n’a pu s’affranchir de ’ombre du phénomeéne : c’est bien dans I’impulsion de ce
second pli en effet que 1’intensité virtuelle premier pli s’actualise — que la plissure illocalisée se plie
a son tour — que, pour prendre les mots de Deleuze, I’intensité sort d’elle-méme. Le pli n’est pli qu’en
ce qu’il se replie — qu’il est pliabilité. Le phénoméne en cela saisit bien le Pli dans sa propre logique :

comme structure transcendantale de pliabilité — qu’on peut ici traduire par réflexibilité.22 »

Le pli doit se replier pour s’apparaitre comme pli et n’a de sens que comme pliabilité. Le phénoméne explicite la
logique transcendantale de la pliabilité, mais le pli libére la sauvagerie du phénoméne. En quelques sortes,
I'impossibilité de se « décider » entre le pli et le phénoméne, de trancher entre Deleuze et la phénoménologie, est

elle-méme encore deleuzienne.

1I. Penser « hors ’un »

Deleuze, comme Richir, entendent penser hors 1’un et hors ses succédanés ou transpositions. Les multiplicités de
Deleuze, la pluralité phénoménologique de Richir, « (...) multiplicité proliférante (indéfinie ou « inconsistante » au

. r 2 . oy , . .
sens cantorien) des « vécus » (...)" », constituent le milieu de cette pensée « hors 1’un» dont nous allons ici

présenter quelques traits et quelques outils forgés pour y naviguer.

1. Multiplicité et Pluralité

Les multiplicités deleuziennes sont le milieu de la genése, mais elles ne doivent pas étre considérées comme
positivement productrices. Il ne faut cependant pas penser le rapport des multiplicités aux formes comme
production des secondes par les premiéres. On ne « remonte » pas au multiple et aux multiplicités. Celles-ci ne sont

« fondement » qu’en ce qu’elles sont « effondement », en ce qu’elles ouvrent en la différence la réserve virtuelle de

L F. Forestier, « La pensée de Marc Richir et les enjeux saillants de 1’espace philosophique contemporain : réel, contingence, sens », Eikasia.
Revista de Filosofia, n°47.

22 G. Deleuze, « La différence n'est pas le phénoméne, mais le plus proche nouméne du phénomeéne », Différence et répétition, p. 286, op.cit.
» M. Richir, Phénoménologie en esquisses, Grenoble, Editions Jérome Millon, 2000, p. 20.

37

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

Le multiple et la pluralité. Quelques réflexions sur les philosophies deleuzienne et richirienne | Florian Forestier

la différentiation. Pour Deleuze, il n’y a originellement que du différentier, qu’un chaos transcendantal qui se
différentie et dont les différentielles correspondent a des processus schématiques qui conduisent, chaque fois, a de
I’individuation. La pensée deleuzienne est une pensée du mouvement a toutes ses échelles, dans les frottements de

ses différents rythmes.

« (...) la multiplicité ne doit pas désigner une combinaison du multiple et d'un, mais au contraire une
organisation propre au multiple en tant que tel, qui n'a nullement besoin de 1'unité pour former un
systéme. L'un et le multiple sont des concepts de 1'entendement qui forment des mailles trop laches
d'une dialectique dénaturée, procédant par opposition. (...) On peut dire longtemps « 1'un est multiple,
et le multiple un » — on parle comme ces jeunes gens de Platon qui n'épargnaient méme pas la basse-

24
cour.” »

La multiplicité est la vérité ontologique de la chose, elle est ce qui fragilise, relativise, circonstancie,
événementialise sa consistance, ce qui dégage les deux processus paralléles des grandes stabilités apparentes du
molaires et des proliférations du moléculaires. Toute forme peut étre « dissoute » ou plus exactement répétée
différentiellement en ce qu’elle n’est qu’une instanciation locale, un effet de surface. Toute la différence d’une
ontologie de la différence, comme celle de Deleuze, et d’une ontologie de la vie réside précisément dans cette
indétermination ultime de 1’étre ; la différence est elle-méme originairement multiple ; elle circule entre 1’Un-Tout
et les simulacres qui s’y dessinent. En cela, elle se revendique (contrairement a la vie) comme un concept purement
transcendantal (c’est-a-dire produit par la philosophie suivant les nécessités endogeénes de son auto-réflexion, qui
permet de penser le jeu de I’étre et des étres, c’est-a-dire aussi de penser la circulation de 1’étre a ’apparaitre
comme un jeu, d’en mettre I’aporie en mouvement plutdt que de chercher a la réduire, ou a I’attaquer directement.

L’insensé y est alors toléré comme une dimension en laquelle se meut toujours aussi la pensée.

De la méme fagon, la conceptualité engendrée par la pensée de Richir n’a pas d’autre objet en effet que de lui
permettre de se placer dans le mouvement des pluralités concrétes. Richir n’entend plus penser 1’étre mais saisir
I’intelligibilit¢ a méme la pluralité, le sens se faisant dans sa singularité, autrement dit encore, comprendre
comment chaque sens est un sens, et ce sens, dans ce qui lui permet de se constituer, se déployer, dans les ordres de
liaison, les modes d'éclairages — toutes les fagons de faire sens qui s'initient en lui. La phénoménologie richirienne,
écrivions-nous”, « conduit & I’océan », qui n’est ni plénitude de donation, ni vide et obscurité, car « (...) qu’il y ait
la des proliférations phénoménologiques multiples et indécises ne permet cependant pas de parler d’une « plénitude

.. . N L, e, . . . N . 42
» de I’origine, mais d’une « masse » ou précisément rien n’est plein, ni non plus tout a fait vide*® ».

2. Genése et schématismes

* G. Deleuze, Différence et Répétition, p.236, op.cit.
> F. Forestier, « La pensée de Marc Richir et les enjeux saillants de I’espace philosophique contemporain : réel, contingence, sens », op.cit.
* M. Richir, Phénoménologie en esquisses, op.cit., p. 27.



Florian Forestier | Le multiple et la pluralité. Quelques réflexions sur les philosophies deleuzienne et richirienne

La phénoménologie richirienne et la pensée deleuzienne sont ainsi I’une et I’autre des philosophies de la genése au
sens ou elles entendent concevoir 1’esquisse de formes et de différences positives sur fond de multiplicités ou de
pluralités. L’une et I’autre mobilisent pour ce faire une réinterprétation de la pensée kantienne des schématismes.
Non pas, ici, celle des schématismes assujettis a la figuration de concepts préconstitués, mais celle de la
schématisation libre introduite dans la Critique de la Faculté de Juger : schématisation mise en ceuvre au sein du
jugement réfléchissant et suscitant librement 1’horizon d’unité organique sous lequel le sensible sera saisi par les

sciences de la nature.

Le concept de schématisme développé par Richir vise & comprendre, non seulement que quelque chose apparaisse,
mais que quelque chose n’apparaisse que dans I’horizon d’un monde sans que ce monde soit présupposé — de telle
facon que 1’horizon de mondialité soit suscité par le mouvement méme de phénoménalisation qui s’enroule sur lui-
méme de facon a se donner comme phénoméne de ce monde dont il projette lui-méme I’ombre. Richir évoque a de
nombreuses reprises la thématique kantienne de 1’idéal transcendantal, la présupposition par la raison de la totalité
actuelle des déterminations de 1’étre, qu’il s’agit ici de conjurer27. La phénoménologie, explique-t-il, rencontre en
effet I’avatar de cette illusion transcendantale la raison en ne parvenant pas a penser le phénomeéne autrement que
comme le phénoméne d’autre chose auquel celui-ci se subordonne d’abord, en ne parvenant pas, autrement dit, a
penser cette structure comme structure transcendantale de la phénoménalité dont la source est elle-méme a trouver
dans le processus de phénoménalisation. Ainsi « (...) le schématisme avec son écart (qui en atteste la concrétude
phénoménologique) est pour ainsi dire la seule réponse philosophique possible a I’instituant symbolique, c’est-a-

dire a I’Un ou a Dieu28 ».

Mais il s’agit aussi bien de comprendre la phénoménalisation a la lumiére de cette illusion nécessaire a son
déploiement : si le champ phénoménologique est intrinséquement chaotique et hasardeux, la phénoménalisation ne
se déploie que sous I’horizon de sa propre totalité : le champ phénoménologique se structure en d’autres termes
comme monde, sous I’horion de sa propre mondialité, I’essentiel étant ici de comprendre — Richir s’y attache en
particulier dans ses Méditations Phénoménologiques — que chaque forme-monde est hantée par une pluralité
indéfinie d’autres formes-mondes latentes ; que le monde n’est pas (contre Heidegger et Fink), la forme originelle

et indépassable que révele la phénoménologie, mais la forme matricielle de I’individuation des phénomeénes.

Les images utilisées par Deleuze pour caractériser cette genése ne sont pas exactement les mémes, malgré la grande
proximité de l’intuition a laquelle celles-ci répondent. Pour Deleuze, le schématisme prend moins la forme,
esthétique, d’'une mondanisation, et d’avantage celle d’'une mise en drame. Pour Deleuze, c’est la dialectique
transcendantale qui fournit le meilleur modele du processus schématique : le multiple se schématise lui-méme en

s’auto-divisant faisant apparaitre les lignes problématiques a travers lesquelles il se spécifie et s’individue. Pour

7 Ainsi, ajoute Richir « La pluralité est originaire, mais aussi I’indéterminité, étant entendu que cette derniére n’est pas celle, classique, de
I’empirique, mais celle, bien plus profonde, du transcendantal et du proto-ontologique (...) », Ibid., p. 163.
* M. Richir, « Pour une phénoménologie des racines archaiques de 1’affectivité », Annales de phénoménologie n°4/2005, p. 162-163.

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

Le multiple et la pluralité. Quelques réflexions sur les philosophies deleuzienne et richirienne | Florian Forestier

Deleuze, I'ldée est essentiellement problématique. Ainsi

« Tout change quand on pose les dynamismes, non plus comme des schémes de concepts, mais comme
des drames d'Idées. Car si le dynamisme est extérieur au concept, et a ce titre schéme, il est intérieur a

’ s . A 2
I'ldée, et a ce titre drame ou réve. (...).% »

Ici intervient la thématique des dyssimétries et des ruptures d’équilibres dont nous avons rappelé combien, depuis la
mise en évidence de leur rdle par Pasteur pour le développement de la chimie organique, elle a été reprise et
méditée par des auteurs comme Lautman ou Simondon. On notera ici que le mécanisme du schématisme différe
ainsi quelque peu chez Richir et Deleuze. Chez Richir, il s’agit de ’enroulement sur elle-méme d’une masse
endogénéisant (pour reprendre le terme d’Alexander Schnell) son extériorité, se rythmant pour s’auto-apparaitre
dans des horizons creusés au sein de ces rythmes. Son paradigme est en d’autres termes essentiellement esthétique,
et la métaphore qui en rend le mieux compte est le paysage. Un monde est une unité rythmique née de 1’entrée en
phase de forces aléatoires (fleuves, climats, érosion).Pour Deleuze, le modéle du schématisme est d’avantage celui
de la cristallographie : condensation, spécification, accrétion d’un édifice a partir d’'une dysharmonie premicre.
Chaque monde, pour Deleuze, nait d’un probléme : son énigme est celle du grain qui amorce le processus

d’accrétion, celle de Richir la rythmique de son paysage.

On ajoutera que le schématisme a Deleuze a un réle plus heuristique que pour Richir La perspective génétique
ricirienne en effet conserve 1I’ombre d’une hiérarchie : il s’agit bien, par la pratique du zigzag, de 1’aller-et-retour,
de la diplopie, de comprendre le chemin qui va de I’indéterminé au déterminé. La pensée richirienne est une pensée
de I’ceuvre comme création ; celle de Deleuze une pensée de I’ceuvre comme problématisation. Non, précisons-le,
que la dimension problématique soit absente de I’ceuvre richirienne. Elle y est au contraire abondement présente,
par la thématique du sens-se-faisant, mais celui-ci présuppose 1’élaboration schématique d’une forme-monde, alors

qu’elle en est, chez Deleuze, I’amorce.

II1. Résonances

Nous voudrions ici évoquer deux thématiques investies ou reprises a la fois par Deleuze et par Richir : le champ
transcendantal, dont 1’un et I’autre font le milieu de déploiement de la genése, la rythmique de la genése comme
mise en résonnance de singularités™.

1. Le champ transcendantal et ses singularités

¥ G. Deleuze, Différence et Répétitions, p. 281-82, op.cit.

** Deux autres thématiques pourraient également étre soulignées. La différentielle et son modéle, prégnant chez Deleuze comme chez Richir, et
surtout le simulacre. Cette question absolument cruciale du simulacre chez Deleuze et Richir (en résonnance de la pensée merleau-pontyenne)
est cependant trop vaste pour étre abordée dans le cadre d’un article de ce type.



Florian Forestier | Le multiple et la pluralité. Quelques réflexions sur les philosophies deleuzienne et richirienne

Le théme du champ transcendantal, introduit par Sartre, repris et perfectionné par Merleau-Ponty, joue un role
capital dans la pensée deleuzienne comme dans la phénoménologie richirienne. Deleuze marque en effet son intérét
envers certains concepts et problématiques de la phénoménologie (dans Logique du sens, « De la double causalité »,
Deleuze loue ainsi Husserl d’avoir cherché a penser le double caractére du sens, a la fois produit et impassible, mais
lui reproche d’avoir ensuite congu le sens classiquement comme prédicat et non comme événement’'. Deleuze
signale par ailleurs a plusieurs reprises son intérét pour des concepts phénoménologiques comme les synthéses
passives, auxquelles il renvoie au début de Différence et Répétition, « La répétition pour elle-méme », et qui
irriguent aussi I’ceuvre richirienne... Mais Deleuze ne les introduit que pour aussitot reprocher a la phénoménologie

de ne pas les penser assez loin.

Le champ transcendantal doit, pour Deleuze comme pour Richir, étre pensé indépendamment du monde constitué.
Les reproches faits a la pensée husserlienne sont trés proches chez Deleuze et Richir. Selon Deleuze en effet, « (...)
il apparait que Husserl pense la genése, non pas a partir d’une instance nécessairement « paradoxale », et « non
identifiable » a proprement parler (manquant a sa propre identité comme a sa propre origine), mais au contraire a
partir d’une faculté originaire de sens commun chargé de rencontre compte de 1’identité de 1’objet quelconque, et
méme d’une faculté de bon sens chargée de rendre compte du processus d’identification de tous les objets
quelconques a I’infini.** » Mieux, ajoute Deleuze, « (...) jamais le fondement ne peut ressembler a ce qu’il fonde
(...)** » Le probléme, ajoute Deleuze, vient de la détermination du transcendantal comme conscience. Ainsi, « (...)
le tort de toutes les déterminations du transcendantal comme conscience, c¢’est de concevoir le transcendantal a
I’image de ce qu’il est sensé fonder. Alors, on bien I’on se donne tout a fait ce qu’on prétendait engendrer par une
méthode transcendantale, on se le donne tout a fait dans le sens dit « originaire » qu’on suppose appartenir a la
conscience constituante. Ou bien, conformément a Kant lui-méme, on renonce a la genése ou a la constitution pour
s’en tenir a un simple conditionnement transcendantal : mais on n’échappe pas pour autant au cercle vicieux d’aprés

lequel la condition renvoie au conditionné dont elle décalque 1’image.** »

De la méme fagon, pour Richir c'est I’'idée méme de transmission, de validation possible, donc de 1'établissement
d'une genese « tragable » du sens qu'il s'agit de contester. Comme Deleuze ainsi, Richir insiste sur la nécessité de
penser un champ transcendantal indéterminé, mais c’est également pour insister sur les mécanismes
phénoménologiques conduisant & ce qu’il paraisse déterminer. Ce processus, que Richir qualifie avec Merleau-
Ponty de déformation cohérente, conduit a ce que « I’avant » soit toujours interprété et individué depuis « 1’apres »,
le phénomeéne incarné et déterminé sur fond de son inscription dans un certain registre de structuration — ce que

Richir appelle un registre architectonique. Il y a pour Richir une complicité originaire de la fagon dont la

*! Ce qui n’est pas tout a fait exact, si on se référe a I'importance de la question de I’acte, et a ce que celui-ci concerne d’irréductiblement actif,
dans la genése de la pensée husserlienne.

*2 G. Deleuze, Logique du sens, Paris, Editions de Minuit, 1969, p. 119.

* G. Deleuze, Ibid, p. 119. SEPTIEMBRE
* Ibid., p. 128. 2013




SEPTIEMBRE
2013

Le multiple et la pluralité. Quelques réflexions sur les philosophies deleuzienne et richirienne | Florian Forestier

phénoménalité du phénomeéne m'est possiblement donnée depuis le monde et la structure constituée de ce méme
monde®®. Le probléme est bien que le phénoméne ne peut se saisir (se prélever) que « sur fond » déja préconstitué
du monde. Il est & la fois saisi « toujours trop tard » — c’est-a-dire, de facon qu’il est toujours déja engagé et
structuré — et « toujours trop tot » — parce qu’il n’est précisément jamais saisi comme un phénoméne-de-monde,

mais toujours seulement comme un fragment ou un lambeau de lui-méme™.

La différence capitale des « champs transcendantaux » deleuzien et richirien est que Deleuze ne congoit la
thématisation d’un champ transcendantal non altéré que par la sortie de la phénoménologie. La conscience, en tant
que telle, est déja phénoménalisation déterminée : I’expérience humaine se déploie sur des lignes problématiques
déja distinguées ; le champ transcendantal doit autrement dit étre pensé en deca de toute expérience humaine ou
méme animale, et donc de toute phénoménologie, qui n’en occupe jamais que les niveaux structurés et apaisés. Le

champ transcendantal deleuzien est un champ transcendantal réel.

Chez Richir, I’ambiguité est plus grande: les premiers essais de Richir déploient en effet une logique
transcendantale du phénomeéne qui n’est a proprement parler assignée a rien. Pour autant, Richir ne cesse d’ancrer le
phénomene dans les profondeurs de 1’expérience : il s’agit toujours pour lui de remonter le plus loin possible dans
les méandres de 1’expérience concréte pour retrouver les traces des noeuds et des transpositions qui ont conduit a la
phénoménalisation du monde tel que nous le rencontrons d’abord et le plus souvent. Cette genése est en quelque
sorte générique. Si le réel ne doit originairement pas étre postulé dans sa détermination supposée, on ne peut tout
autant postuler que le phénoménologique re-parcoure chaque fois 1’ensemble du chemin qui méne a la
phénoménalisation, sans que les tendances inscrites au fil des générations dans I’expérience de ceux qui m’ont
précédé ne viennent s’inscrire dans 1’épaisseur originelle du champ phénoménologique. En quelque sorte, la
description richirienne est transinvididuelle : il s’agit de la phénoménalisation en tant que telle, du processus de
phénoménalisation tel qu’il a été inchoativement et successivement porté par de nombreux vivants héritant au fur et
a mesure de quelque chose de I’expérience des uns des autres, se transmettant des sensibilités, des attachements,
des gestes « engrammés » sous formes de rythmes phénoménologiques. Toute sa force est de considérer cet héritage
non comme une donnée eidétique, mais comme une tendance qui n’appartient pas originellement a la

phénoménalisation, et habite celle-ci comme une extériorité (rythmique et affective) qui s’y endogénéise peu a peu.

2. Rythmes et fragments

35 On notera une fois encore le caractére assez heideggérien de cette objection, puisqu'il s'agit bien de rappeler qu'on ne peut saisir le paraitre
que la ou il se met en jeu et a partir des catégories autorisées par sa mise en jeu. Mais on notera réciproquement la stratégie, trés husserlienne en
revanche, de Richir. Husserl en effet distingue également pour sa part I'ego transcendantal réduit de 1'ego transcendantal se liant & un monde au
sein duquel il se projette comme s'y inscrivant par ses actes, ses perceptions. Mais la rupture avec le monde est selon Richir plus difficile a
conquérir que Husserl ne semble le penser et n'a lieu qu'au prix de l'indétermination.

36 Cf. Frédéric Streicher, La phénoménologie cosmologique de Marc Richir et la question du sublime. Les premiers écrits (1970-1988),
Paris, Editions L'Harmattan, 2006 : « (...) le narcissisme absolu de I'absolu, lui-méme illusoire, est relativisé de maniére irréductible par la
critique phénoménologique, puisqu'il ne renvoie plus a une présence a soi parfaite et accessible adéquatement, mais a l'illusion indéracinable de
cette présence a soi apparaissant toujours en imminence », p. 30.



Florian Forestier | Le multiple et la pluralité. Quelques réflexions sur les philosophies deleuzienne et richirienne

Le concept de rythme revient fréquemment, tant sous la plume de Deleuze que sous celle de Richir. On peut ici
postuler I’influence commune de la philosophie de Maldiney. Si, dans ce second cas, le poids de la référence
maldinienne dans I’itinéraire richirien est attesté par les nombreux renvois ¢logieux de Richir a son ainé, il faut
souligner que les premicres élaborations de Maldiney sur la question des rythmes ont également recueilli
I’approbation du jeune Deleuze. Dans sa conférence « Esthétique des rythmes », Maldiney écrit que c’est par le
rythme que « s’opére le passage du chaos a I’ordre ». Le rythme peut ainsi étre caractérisé comme « simultaneité de
I’enveloppement et du détachement dans une méme configuration ». Comme le souligne Jean-Christophe Goddard
Ruthmos veut dire forme. De cette fagcon, chez Maldiney « (...) le rythme désigne (...) la forme dans 1’instant
qu’elle est assumée par ce qui est mouvant et fluide. Plus précisément : a cette configuration instantanée, la forme
rythmique ajoute la continuité interne d’une durée, de telle sorte qu’en elle 1’opposition de I’instant et du temps se

supprime. »

Le rythme apparait dans la phénoménologie de Maldiney comme un « double mouvement de diastole et de systole.
» Il faut cependant préciser ici que si le modéle du rythme est important, le rythme n’occupe pas la méme position
architectonique pour les trois penseurs. Pour Maldiney, comme d’une autre fagon pour Deleuze, le rythme est un
concept ontologique, caractérisant un mouvement de genese et de dislocation de la forme au sein d’une mobilité
informe. Pour Richir le rythme est un concept transcendantal désignant le caractére du champ phénoménologique
de pouvoir s’enrouler sur lui-méme, de pouvoir étre « phénoménalisation ». Il n’en reste pas moins que le schéme
conceptuel du rythme est chaque fois le méme : comprendre le surgissement de la forme au sein du chaos sans y

présupposer 1’ordre.

Chez Deleuze comme chez Richir, la rythmique opére a partir de fragments. Pour Deleuze ainsi, il faut partir de
singularités « (...) ce qui n’est ni individuel ni personnel, au contraire, ce sont les émissions de singularités, en tant
qu’elles se font sur une surface inconsciente et qu’elles jouissent d’un principe mobile immanent d’auto-unification
par distribution nomade, qui se distingue radicalement des distributions fixes et sédentaires comme conditions des

synthéses de conscience.”’ »

Richir utilise de son c6té avec Merleau-Ponty, le terme de Wesen sauvages pour désigner ces concrétudes. Dans les
notes pour Le visible et l'invisible, Merleau-Ponty place a la base de la phénoménalisation un processus originaire
de sédimentation existentiale mettant en jeu des concrétudes jouant le role d’existentiaux incarnés™. 11 s’agit par-la

de saisir le principe barbare’ de la genése d'une expérience. Dans la description richirienne, la sauvagerie des

7 G. Deleuze, Différence et répétition, p. 124-125, op.cit.

38 Trés explicitement, il écrit : « Des concrétudes ou des Wesen phénoménologiques sauvages portant en eux-mémes, en leur masse indivise, du
sensible (visible, tangible, audible, etc.), de la Stimmung, et de la pensée. » (Ibid., p. 57). Le visible et I'invisible, Paris : Gallimard, 1964, en
particulier « Interrogation et intuition ». Cf. aussi, dans les Appendices, le concept de rayons de monde (p. 293-295).

¥ M. Merleau-Ponty, Le Visible et I’Invisible, p. 321 (notes de travail).

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

Le multiple et la pluralité. Quelques réflexions sur les philosophies deleuzienne et richirienne | Florian Forestier

Wesen est majorée : les Wesen sauvages ne préparent aucun monde, n’ont littéralement pas de sens, n'assignent la
phénoménalité a aucun logos — si ce n’est une amorce de logos disloquée et hasardeuse, inchoative et gratuite. Le
rythme n’ancre donc pas la phénoménalité dans un champ préalable dont elle exprimerait le Jogos caché ; il est au
contraire 1a aussi un concept d’effondement, d’immotavation, d’insistance dynamique de la forme sur fond de sa
dislocation, de la béance respiratoire de la forme sur le creux de son immotivation dans son geste de prise et de

déprise.

Sur cette thématique encore, la grande proximité des outils ne doit pas masquer la différence des perspectives. Les
singularités deleuziennes sont des lignes de brisures, d’hétérogénéité amorcant les synthéses problématiques. Les
singularités sauvages richiriennes de leur coté, relévent de 1’inscription plus que du problématique. Pour Alexander
Schnell®, les Wesen sauvages jouent dans la phénoménologie richirienne comme une archi-écriture derridienne. La
rythmique, en d’autres termes, suit moins chez Richir une ligne problématique qu’elle ne trouve son théme au sein
d’une résonance chaotique et hasardeuse au sein de laquelle seulement se déploiera la dimension problématique. En
effet, c’est seulement sur fond d’une rythmique ouvrant a une proto-temporalisation, proto-spatialisation que les
Wesen sauvages, se ségréguant du flux rythmé, pourront amorcer une phase de sens’'. Pour Richir en d’autres
termes, il faut penser d’abord 1’écart schématique et sa mise en rythme, puis la singularisation problématique.
L’indéterminité du flottement précéde transcendantalement la conflictualité. Pour Deleuze, le champ transcendantal

est originairement agonistique.

Conclusion. L’expérience du penser

La facon dont Deleuze et Richir envisagent 1I’expérience du penser atteste a la fois leur proximité et leur distance. Il
s’agit dans les deux cas d’une genése de la pensée affectée par 1’extériorité, d’une pensée appelée, donc
s’échappant, selon le modéle établi par Heidegger dans qu’Appelle-t-on penser. La distance nait cependant de la
conception proposée par les deux auteurs de la philosophie. Pour Richir, la philosophie est classiquement fondée
sur sa réflexivité, sur son mode spécifique d’attestation de ce qu’elle élabore ; il s’agit donc de retrouver une forme
d’auto-contact au sein méme de ’extériorité a soi. Pour Deleuze, la philosophie est problématisation multiforme.
Par-13, il ne s’agit plus pour elle de s’assurer de sa propre intellibilité, mais de jouer chaque fois de nouveaux coups

avec cette extériorité.

L'ontologie de Deleuze est en quelque sorte volontairement provisoire ; elle n'entend pas saisir 1'étre, mais fournir
une boite a outil pour aider a s'y orienter, a y naviguer, a en jouer en exploitant ses harmoniques, en en pingant les

cordes. Son objet n'est ni de circonscrire d'une maniere ou d'une autre le champ de ce qu'on peut en dire, mais il

“°A. Schnell, « Temporalité et affectivité », dans P. Kerszberg, A. Mazzu, A. Schnell, L 'euvre du phénoméne. Mélanges de philosophie offerts
a Marc Richir, Bruxelles : Ousia, 2009, p. 122 : « La concrétude de cette écriture serait constituée d’aprés M. Richir justement par les Wesen
sauvages. »

I Ce processus est décrit en détail par Richir dans L ‘institution de 'idéalité et dans Fragments phénoménologiques sur le langage.



Florian Forestier | Le multiple et la pluralité. Quelques réflexions sur les philosophies deleuzienne et richirienne

n'est pas davantage d'en penser l'intelligibilit¢é méme en dévoilant les contraintes que pose, d'emblée, 1'exercice de la
pensée pure s'y appliquant, comme le ferait un idéalisme classique. 11 s'agit, écrit Pierre Montebello, de produire42
une « (...) genése de la pensée affectée par le réel43 ». Cette production est en d'autres termes strictement
conceptuelle : la philosophie se donne les moyens de penser ce qui ne peut étre que pensé (dans les termes de
Montebello), ou encore d'établir « La condition de possibilité d'une production réelle et d'une genése réelle dans le

réel44. », c'est-a-dire également les conditions auxquelles la pensée peut ménager une place a cette généticité

immanente du réel sans projeter en lui ses propres reflets.

Cette éclipse est néanmoins loin d'étre totale, car il s'agit bien aussi d'accéder au point de contact de la pensée et du
réel. « Le double refus d'attribuer le plan d'immanence a un absolu réel ou spirituel, chez Spinoza et Bergson, nous
rappelle précisément a I'exigence de construire le plan. », écrit ainsi Montebello45. La construction de concepts
répond ainsi a ce qui se présente comme nécessité pour la pensée, tout en ménageant en eux-mémes l'insistance d'un
insensé, d'une quasi-impensabilité de fait au sein de laquelle il ne faut pas « projeter » notre pensée, mais qu'il faut
au contraire y laisser éclore. D'une certaine fagon, l'affirmation du paradoxe, sans le surmonter, le met en
mouvement, en déplie la puissance spéculative. Ainsi, Deleuze se propose d’impliquer I’impensable au sein de la

pensée méme : « (...) comment pourrait-elle éviter (la pensée) de penser ce qui s'oppose le plus a la pensée 2%° ».

La pensée philosophique ici n'est donc pas sans concrétude (méme s'il s'agit d'une concrétude spécifique,
transcendantale, une « concrétude abstraite » qui nait de la rencontre toujours fugitive et toujours paradoxale du
sens et de 1'étre. Deleuze développe en d'autres termes une véritable pensée du transcendantal en tant que tel : elle
entend ainsi exhiber le champ d'exercice indépendant, autonome du philosopher, dans la mesure ou un tel champ est
bien produit ex nihilo par la pensée qui se le donne comme lieu de son propre mouvement. De la sorte, la
philosophie dépasse — et parfois défait — le champ de la rationalité qui présuppose une appropriation préalable du
penser et de I'étre a laquelle Deleuze substitue une infixable contiguité que la philosopher s'efforce alors de tisser.
« La philosophie commence nécessairement par le tissage de I'étre et de la pensée (...)», note en effet
Montebello47. Mais un tel tissage n'est qu'infinie composition, recomposition, enchainement. Le « est » disparait au
profit d'une sorte de principe métamorphique au sein du multiple. Deleuze entend d'une certaine fagon remplacer le
«est» par «et» au sein d'une pensée qui ne cesse de jongler. L'opacité fondamentale de I'étre, qui le rend
imprévisible et insondable, n'est autre chose que 1'épure de sa concrétude. La philosophie, ne pouvant saisir le pli ni
se retourner sur lui, le fait jouer. Elle ne pense pas la puissance génétique du réel, ni méme le réel comme

uissance, mais se place en son sein, en 'accompagnant sans l'arréter, en y tracant des plans de coupe.
b

42 « Or répétons-le, le plan d'immanence n'est pas une chose, une nature, un absolu positif (méme si c'est un « horizon absolu » pour la pensée)
c'est au contraire une production », Montebello, p. 223.

43 Montebello, p. 10.

44 1pid. p.21.

45 Ibid., p. 224.

* G. Deleuze, Différence et répétition, p. 292, op.cit. SE p;|051n§ BRE
47 Ibid., p. 16. Montebello renvoie a ce sujet a Logique du sens: « (...) 1a doublure est la continuité de l'envers et de I'endroit (...) », LS, p. 151.




SEPTIEMBRE
2013

Le multiple et la pluralité. Quelques réflexions sur les philosophies deleuzienne et richirienne | Florian Forestier

La pensée de Richir est une pensée classique. Toute la conceptualité que crée Richir n’a pas pour but de dépasser le
classicisme, mais de plier et tordre le classicisme pour lui permettre d’absorber la postmodernité. En cela, I’ceuvre
de Richir est immense : immense parce qu’elle n’entend pas reprendre autrement, pour les mener plus loin, les
concepts de la postmodernité, comme le fait Badiou, mais qu’elle ose contre vents et marées, déconstructions,
soupgons, un renvoi, une reprise englobante, réconciliatrice, revitalisant toute la conceptualité philosophique et y
accueillant les problématiques de la mort de la philosophie. Richir est un auteur dont I’ambition est trés hégélienne :
tout accueillir, tout expliquer, tout intégrer. Chez lui, dés-lors, méme si I’inhumain reste inscrit dans I’expérience,
méme s’il est son fond, sa démesure, son abime, il s’agit toujours encore de le réfléchir. Richir, nous ’avons-dit,
pense la création ; il se place ainsi dans le mouvement de montée au sens, de la lumiere dans I’informe réel. Il se
place dans 1'épaisseur de I'expérience, au risque du vertige de cette épaisseur, pour y saisir les germes de sens
naissants Au sein méme de ce chaos, Richir veut établir, fonder. Son discours, certes ne peut jamais s’assurer de
lui-méme, mais ne cesse pourtant, a la maniére des Wissenschaftslehre de Fichte, de se répéter, de s’auto-réfléchir.
La connaissance — reste le telos richirien, tandis que Deleuze se contente de « lancer » sa pensée sans chercher a

I’expliquer, a la justifier, a la réfléchir.

Chez Deleuze, la philosophie ne cherche pas a se saisir comme philosophie, en tant qu’elle pense, mais a saisir la
facon dont elle pense. L’élément de la pensée nous vient : on ne se le réfléchit pas pour ’expliciter, on construit un
cadre par lui. La problématologie de I’idée est active, pas indéfiniment réflexive. L’image est sans pourquoi. Il n’y
a pas d’échelle pour aller jusqu’a elle. Deleuze entraine la pensée a se laisser déposséder par la sauvagerie, tandis
que Richirr s’intéresse au moment de passage du non-sens au sens. Deleuze, pratique la pensée, ses angles, ses
courbes, ses figures pour 1’éprouve : Richir suit les mémes lignes, les mémes angles, les mémes courbes pour
accrocher quelque chose de I’impulsion du sens a sa naissance. Il y a quelque chose d’Achab chez Richir qui se rue
au sein du chaos en toute connaissance de cause et se tient droit face a sa sauvagerie et son immensité. Il y a
quelque chose d’Ismael chez Deleuze qui se laisse porter par les tourbillons de la surface. Ce jeu, certes, rend
parfois la pensée de Deleuze friable ; Deleuze ne résiste pas a I’air du temps mais le transforme. Sa pensée se veut
pensée a hauteur de 1’époque : pensée de ce qui se fait souterrainement dans 1’époque, et que la philosophie se
donne ainsi les moyens de ressaisir. Ce faisant, elle fournit en quelque sorte une ontologie & une époque qui la
conteste, mais peut aussi manquer de liens, se désarticuler, s’affadir, s’absorber dans ce qu’elle veut transformer.

Mais il y a de la méme fagon dans la rigueur richirienne une forme de folie qui expose sa pensée a I’abime.

Signalons enfin que le différend majeur entre Deleuze et Richir intervient au niveau de la question de [’institution

que Richir appréhende de fagon plus nuancée et complexe que Deleuze. L’institution symbolique fonctionne de



Florian Forestier | Le multiple et la pluralité. Quelques réflexions sur les philosophies deleuzienne et richirienne

fagon tautologique, mais elle est le prisme irréductible au travers duquel nous pensons*®. Nous ne pouvons en
aucune facon décider d’elle. L’expérience, originairement en écart, ne se structure et ne se complexifie qu’en
articulant en elle cette dimension symbolique qui I’enrichit, mais menace toujours aussi de se refermer sur elle.
Pour Richir, I’institution symbolique n’est pas seulement une menace pour le sens ; elle en est aussi une ressource,
un moteur, dés lors qu’elle est elle-méme toujours dérangée, €branlée, reconfigurée par les mouvements de sens en
formation, que ces mouvements eux-mémes sont secrétement nourris et aimantés par I’armature symbolique qui
donne, a la fugacité de leur surgissement, I’horizon d’une pérennité. Le symbolique promet au sens un avenir dont
lui seul est incapable ; le sens introduit, au sein du symbolique, dont il est lui-méme privé®. S’il y a bien une chose
que Richir ne peut partager avec Deleuze, c’est bien une certaine forme d’irrespect dont celui-ci peut faire preuve
vis-a-vis du passé inscrit sous la forme de I’histoire. Les ombilics qui nous relient au chaos et le rendent créateur
sont fragiles ; ils ne peuvent étre tranchés. Les régularités de la masse phénoménologique, si aléatoire qu’ils soient,
sont une empreinte du temps qu’on ne peut si vite et facilement récuser. Les habitudes du chaos, les instincts du

sens, ont leur temporalité et leur rythme. Richir est trés réservé sur la fécondité d’un air du temps.

Richir est par excellence un penseur de la profondeur. Deleuze, un penseur de la surface. Richir, dans un
mouvement proche de la Transfiguration de Raphael, décéle la lumiére qui se profile dans I’obscurité de 1’abime.
Deleuze, lui, travaille a la surface, a méme la peau, le diaphane. Richir décrit la mécanique des affects. Deleuze les
fait fonctionner. Chacune a sa fagon, ses deux ceuvres affrontent ainsi les énigmes essentielles de notre temps avec

une force, une audace, et une fécondité admirables.

* Sur ce théme : F. Forestier, « L’animalité symbolique de I’humain », Eikasia. Revista de Filosophia n°47,2013.
* Nous reprenons ici quelques ¢léments de notre article « La phénoménologie de Marc Richir comme phénoménologie du « sens se faisant » »
paru dans L. Collins et B. Lee, Makins Sense. Merging Theory and Practice, Oxford, Peter Lang, 2013.

47

SEPTIEMBRE
2013






Pablo Posada Varela | Anatomie du faire méréologisant (lll). Pour introduire en phénoménologie le concept de spectre phénoménologisant

Anatomie du faire
méréologisant (III). Pour
introduire en phénoménologie
le concept de spectre

phénomeénologisant.
Pablo Posada Varela

Université Paris — Sorbonne. Bergische
Universitit Wuppertal.

Résumé

Dans les lignes qui suivent, et qui représentent le 3¢me volet
d’une série d’articles consacrée au rapport entre le faire
phénoménologisant et le champ des concrescences, on
essaye  d’introduire le  concept de  «spectre
phénoménologisant ». A 1'aide de ce concept se dessine, du
c6té  du  phénoménologiser, une  configuration
(méréologique) répondant a la spécificité de la pluralité
phénoménologique (comme pluralité de concrétudes en
concrescence), dans sa différence avec toute pluralité
d’ordre ontologique. On insiste tout aussi bien sur
I'opposition entre les opérateurs propres de la théorie des
ensembles et les opérateurs méréologiques. En outre, on
essaye de faire quelques pas dans 1’analyse méréologique de

I'antécédent de la kinesthese phénoménologisante.
Mots-clefs

Méréologie, phénoménologie, spectre phénoménologisant,
concrétudes, concrescence, théorie transcendantale des
éléments, théorie transcendantale de la méthode, kinesthese

phénoménologisante, kinesthése architectonique
Abstract

In this paper, which is the 3rd part of a series of articles
dealing with the relation between the phenomenologizing
doing and the field of concrescences, we try to introduce the

concept of “phenomenologizing spectrum”. Thanks to this

concept, we come to a certain configuration within the
phenomenologizing according to the specificity of the
phenomenological plurality as a plurality of concreteness in
concrescence, different from any kind of ontological
plurality. We stretch as well on the opposition between the
operations proper to set theory and those proper to
mereology. Besides that, we dare to make some steps in the
direction of a mereological analysis of the antecedent of

what we do call the phenomenologizing kinesthesis.
Keywords

Mereology, phenomenology, phenomenologizing spectrum,
concreteness, concrescence, transcendental theory of
method,

phenomenologizing kinesthesis, architectonical kinesthesis.

elements, transcendental theory of

Resumen

En este trabajo, el tercero de una serie dedicada a la relacién
entre el quehacer fenomenologizante y el campo de las
concrescencias, tratamos de introducir el concepto de
“espectro fenomenologizante”. Gracias a este concepto
esbozamos una suerte de configuracion fenomenologizante
que responde a la especificidad de la pluralidad
fenomenolégica como pluralidad de concretudes en
concrescencia, en su diferencia con toda pluralidad
ontolégica. Insistimos también en la oposicién entre los
operadores propios de la teoria de conjuntos y los
operadores mereoldgicos. Por ultimo, tratamos de avanzar
en el analisis mereoldgico del antecedente de la cinestesia

fenomenologizante.
Palabras clave

Mereologia, fenomenologia, espectro fenomenologizante,
concretudes, concrescencia, teoria transcendental de los
elementos, teoria transcendental del método, cinestesia

fenomenologizante, cinestesia arquitectonica.

Fecha de entrada: 20-08-20123 Fecha de aceptacion: 25-08-2013

SEPTIEMBRE
2013






Pablo Posada Varela | Anatomie du faire méréologisant (lll). Pour introduire en phénoménologie le concept de spectre phénoménologisant

Anatomie du faire méréologisant (III). Pour introduire en

phénomeénologie le concept de spectre phénoménologisant.
Pablo Posada Varela
Université Paris — Sorbonne. Bergische Universitit Wuppertal.

§ 1. Délimitation de la problématique: le contremouvement phénoménologisant comme phénoménalisation des

concrétudes en concrescence

Ce texte est le 3°™ volet d’une série d’articles' consacrés au faire phénoménologisant compris comme
« faire méréologisant ». Il suppose donc acquises certaines notions méréologiques exposées dans ces deux travaux
antérieurs. Cette troisiéme partie vise a introduire, d’une fagon d’abord assez formelle, le concept de « spectre
phénoménologisant ». Ce texte se place donc sur le terrain de la théorie transcendantale de la méthode, mais prend
son essor, comme on le verra, dans la théorie transcendantale des éléments. En effet, son point de départ est celui
des concrétudes en concrescences.

Lors des deux textes précédents, on avait mis en lumiére le propre du faire phénoménologisant comme
faire méréologisant. En gros, le faire phénoménologisant est un contremouvement qui se fait aupres du
transcendantal. C’est le Dabeisein du moi phénoménologisant, dont parlait Fink. Dabeisein par rapport a la vie
transcendantale. Le propre du transcendental est d’étre une corrélation entre vie constituante et monde. Nous avions
essayé de cerner ce rapport de corrélation en termes méréologiques, comme concrescence entre deux parties
dépendantes (vie transcendantale et monde) séparées par un Abgrund des Sinnes, un abime de sens. Voila qui
concentre, en un sens, le mystére de la concrescence entre vie et monde comme rien que parties : mystére d’une non
indépendance entre parties (ou, qui plus est : une radicale dépendance) couplée, de part et d’autre de I’Abgrund des
Sinnes, avec une absolue irréductiblité.

Le faire phénoménologisant, quant a lui, résulte d’une Spaltung supplémentaire creusée au-dedans de la
partie dépendante « vie transcendentale ». Le contremouvement réductif a pour effet d’intensifier les concrescences
au sein des rapports de dépendance entre concrétudes. C’est ainsi que 1’on dégageait dans nos travaux antérieurs
une sorte de kinesthése phénoménologisante. A ’instar de toute kinesthése, la kinesthése phénoménologisante est
articulée selon deux termes : un antécédent (la sensation de mouvement a proprement parler) et un conséquent (les
variations corrélatives dans 1’apparaitre).

L’antécédent de la kinesthése phénoménologisante est le contremouvement phénoménologisant, possible

' Les deux premiers volets, écrits en espagnol, sont : “Anatomia del quehacer mereologizante (I). El papel de la imaginacion en la manifestacion
de relaciones de dependencia e independencia en el campo mereologico”. Eikasia n°46, et “Anatomia del quehacer mereologizante (II). El papel
de los todos categoriales en la manifestacion de relaciones de dependencia e independencia en el campo mereolégico”. Eikasia n°47. Si, dans les
lignes qui suivent, nous citons certains de nos travaux antérieurs, c’est tout simplement parce que 1’on essaye de mettre en place, tant bien que
mal, certains points, ayant avancé, sans le vouloir, sur plusieurs portées a la fois. Il ne faut voir la que ’expression de nos propres limites, de
notre détresse et maladresse face aux choses mémes, certes, difficiles a traiter. Du moins pour nous et avec les moyens qui sont les notres.

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

Anatomie du faire méréologisant (lIl). Pour introduire en phénoménologie le concept de spectre phénoménologisant | Pablo Posada Varela

depuis la déhiscence de la vie phénoménologisante par rapport a la vie transcendantale. Or ce contremouvement
produit des effets dans la concrescence transcendantale, a savoir, au sein du conséquent de ladite kinesthése
phénoménologisante. C’est 13, justement, la matiére propre de la théorie phénoménologique, son fonds, a savoir, les
concrescences que le faire phénoménologisant, justement de son contremouvement, permet de phénoménaliser. Ce
sont les concrétudes (en concrescences) de la théorie transcendantale des éléments ; en un sens, les « éléments » de
la théorie transcendantale des éléments, situés, par ailleurs, a divers registres architectoniques (comme registres de
concrescence), le schématisme et le rapport intentionnel étant les deux types fondamentaux (a des registres
architectoniques différents) de concrescence.

Notre problématique répond au constat qu’il y a bel et bien un effet — et c’est en cela qu’il y a effectivité de
la kinesthése phénoménologisante — entre les concrescences (leur phénoménalisation) et la fagon dont le
phénoménologiser met a contribution sa propre déhiscence par rapport au transcendental (qui n’est autre, en un
sens, que la déhiscence de la vie éveillée a elle-méme). C’est justement de cette facon (du phénoménologiser) qu’il
y va, et ce pour autant que cette fagon phénoménologisante a des effets de phénoménalisation, des effets a 1’autre
bout de la kinesthése architectonique. C’est le jeu du phénoménologiser ouvert par I’effectivité de la kinesthése
phénoménologisante qui délimite notre problématique et la porte sur D’antécédent de la kinesthése

phénoménologisante.

Une déhiscence phénoménologisante trop abstraite aura tendance, par une trop grande insistance dans
I’exces de 1’écart phénoménologisant, a produire une fixation des concrétudes, a éliminer leur vertu concrescente et
a les dé-poser dans un tiers englobant (refermant ainsi et la concrescence et I’Abgrund des Sinnes lui-méme). Or
tout cela se fait depuis une certaine disposition phénoménologisante, depuis une fagon bien particuliére du
contremouvement phénoménologisant qui induit, a une vitesse vertigineuse, certaines inerties du coté des
concrétudes, sensibles, & leur niveau architectonique, a des appels d’air insoupgonnés et diaboliques produits,
justement, par une certaine déhiscence. Et il y a certes un phénoménologiser qui sait se mouvoir selon une
déhiscence concrete. 11 s’agira du contremouvement phénoménologisant qui fait apparaitre les concrétudes comme
concrétudes phénoménologiques, comme concrétudes en concrescences. Notons, néanmoins, et quoi qu’il en soit du
résultat (du c6té du conséquent de la kinesthése phénoménologisante) que ces deux cas de déhiscence, ces deux
facons de reprendre la déhiscence de la vie par rapport a elle-méme, répondent et dépendent de I’effectivité de la
kinesthése phénoménologisante. Dans chaque cas, c’est une facon d’avoir affaire a la déhiscence du
phénoménologiser par rapport au transcendantal qui ameénera telle ou telle conséquence dans la phénoménalisation
des concrescences : soit vers leur intensification, soit vers leur fixation. C’est de ce genre de dérives et inerties
qu’est fait I’anonymat phénoménologisant. C’est cet anonymat phénoménologisant qu’il s’agit de réveiller tour a
tour une fois réveillé ’anonymat transcendantal (ou proprement phénoménologique) et engagée la réduction.
Autrement dit, la réduction, une fois soulevé I’anonymat de la vie transcendantal ou se meut 1’attitude naturelle, est
toutefois hantée, au-dedans d’elle-méme, par des erreurs de réductions, des erreurs dans le réduire, des erreurs

phénoménologisantes.



Pablo Posada Varela | Anatomie du faire méréologisant (lll). Pour introduire en phénoménologie le concept de spectre phénoménologisant

Pour délimiter encore mieux notre problématique, il est extrémement important de s’aviser sur la chose
suivante. L’effectivité du contremouvement phénoménologisant sur la phénoménalisation montre a suffisance que
la réduction ne peut absolument pas étre « réduite » 4 un simple acte d’attention réflexive’. L’essentiel de la
réduction n’est absolument pas 13 ; sans quoi la phénoménologie se confondrait avec la psychologie intentionnelle”.
L’essentiel de la réduction est bien plus dans la portée phénoménalisante (conséquent de la kinesthése
phénoménologisante) du phénoménologiser (antécédent de la kinesthése phénoménologisante). C’est ainsi,
moyennant certains trajets phénoménologisants (objets de la théorie transcendantale de la méthode), qu’un certain
champ d’analyse, fait de concrétudes en concrescences plus ou moins réveillées et intensifiées, est pré-paré a
I’analyse ; analyse en quoi consiste la théorie transcendantale des éléments.

Ce n’est qu’alors, une fois le champ préparé de fagon plus ou moins réussie (selon I’opportunité des trajets
phénoménologisants), qu’il s’agira de « viser », par une attention plus ou moins flottante, les concrétudes en
concrescences, et qu’il faudra s’essayer a les exprimer. Or, encore une fois, la problématique qui est ici la notre,
n’est pas encore celle de 1’expression, mais bien plus celle du rapport entre une certaine facon du contremouvement
phénoménologisant et la phénoménalisation qui en résulte, et a partir de laquelle, par aprés, et seulement par apres,
il y a lieu de se poser la question de 1’expression juste et, éventuellement, faire appel a une certaine problématique
du Malin Génie. Il s’agit pour nous de voir qu’est ce qui, dans le contremouvement phénoménologisant, peut
provoquer que 1’on ait affaire a un champ phénoménologique plus ou moins vivifié et foisonnant, ou figé et perdu
pour une plus ou moins grande part. Le probléme de I’expression, certes en rapport avec cette question de la pré-
paration du champ d’analyse (par contre-mouvement phénoménologisant®), a trait aux concrétudes de la théorie
transcendantale des éléments, c'est-a-dire, au conséquent de la kinesthése phénoménologisante. Or, avant cela, il
s’agit de cerner ’influence que le contremouvement phénoménologisant (I’antécédent de ladite kinethése) peut
éventuellement avoir sur ces concrétudes, tout en s’avisant du fait que ce contremouvement phénoménologisant ne
chercher pas, de prime abord, a les dire ou les exprimer. Le contremouvement phénoménologisant ne sait pas ce

« contre quoi» et «en vue de quoi» il amorce son contremouvement’. Encore une fois, le probléme et de

? Les deux volets précédents de ce travail ont montré a suffisance que le contremouvement phénoménologisant n’a rien d’un quelconque « rayon
(intentionnel) de I’attention ». Il ne vise absolument pas les concrétudes au 1 degré. Le phénoménologiser n’est tout simplement pas un
mouvement direct de constitution. C’est, bien plus profondément, une reprise de la déhiscence (laissée au sein de la vie transcendantale par le
moment du sublime) de fagon a créer, au premier degré, des appels d’air qui, au second degré, bousculent les concrétudes, soit dans le sens de la
concrescence (insistant sur le caractére de « rien que parties » des concrétudes), soit dans le sens de leur fixation et position (insistant sur un faux
caractére d’éléments uns).

* En effet, a notre sens, ce qui marque le plus profondément la différence, est, justement, a cerner dans I’effectivité phénoménalisation de ce
contremouvement phénoménologisant. Il n’y a rien de semblable en psychologie intentionnelle. L’essentiel de la non assimilation de la
phénoménologie a une psychologie intentionnelle n’est pas a chercher dans un quelconque dépassement de I’intentionnalité. Cette toute derniére
chose est une conséquence de celle que I’on vient d’évoquer.

* L’analyse détaillée de cette préparation constitue 1’essentiel du 2™ volet de ce travail : “Anatomia del quehacer mereologizante (II). El papel de
los todos categoriales en la manifestacion de relaciones de dependencia e independencia en el campo mereologico”. Eikasia n°47.

* Ce que, dans notre travail « Concrescences en souffrance et méréologie de la mise en suspens. Sur les implications contre-ontologiques de la
réduction méréologique » Eikasia n°49, 2013 on avait longuement examiné sous une forme quelque peu différente : la réduction, engagée dans
son contremouvement, ne sait pas ou elle place les parenthéses (par conséquent, on n’est absolument pas d’accord avec 1’aporie que prétend
déceler C. Romano quant a la mise entre parenthéses, et qui mettrait a mal, selon lui, la phénoménologie ou, du moins, la réduction
transcendantale). Il y a hyperbole (pour nous, la nuance de réflexivité de I’hyperbole est plus importante et fondamentale que la nuance
d’exagération) de la mise entre parenthéses : mise entre parenthéses de la mise entre parenthéses en vue de la mise entre parenthése, suspension
de la suspension (en vue d’une suspension plus profonde) : ¢’est ainsi que se font espace les concrescences dans leur autonomie (par rapport a

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

Anatomie du faire méréologisant (lIl). Pour introduire en phénoménologie le concept de spectre phénoménologisant | Pablo Posada Varela

I’attention (sur les parties du vécu transcendantal) et de I’expression, se pose apreés le probléme de la « corrélation »
proprement phénoménologisante entre un contremouvement phénoménologisant et la phénoménalisation qui en

résulte’. Il s’agit, a proprement parler, du terrain de la kinesthése phénoménologisante.

Sur ce terrain, et pas seulement sur celui de I’expression, il peut aussi y avoir intervention du Malin Génie,
bien qu’elle soit d’un genre quelque peu différent. C’est bien ce que nous avons essayé d’analyser ailleurs’. Nous
avions, a I’aide de certains passages de Ideen I sur la modification de neutralité, avancé I’hypothése d’une prise en
main, par le Malin Génie, de la kinesthése phénoménologisante elle-méme. La tromperie n’en était donc plus du
coté de la justesse de I’expression, mais aussi, et en connivence avec la délimitation problématique qui nous
occupe, dans le phénoménologiser lui-méme. Tromperie induite par une kinesthése phénoménologisante sortie hors
de ses gonds mais, sous couvert d’anonymat phénoménologisant, inaper¢ue comme telle et méme paraissant
« bonne », féconde en supposées phénoménalisations. La tromperie porterait alors non pas sur la justesse de
I’expression, mais, bien avant, sur une fausse et présumée fécondité (en concrétudes) d’un phénoménologiser en
réalité hors de ses gonds (et induisant des fausses concrescences). Le résultat d’un tel phénoménologiser n’est pas
une expression menteuse mais une réification des concrétudes et un desséchement de leur concrescence. Résultat
qui est le versant négatif de 1’effectivité de la kinesthése phénoménlogisante, mais qui ne fait que confirmer, fiit-ce
par la négative, cette effectivité. Phénoménologiser de telle ou telle facon est lourd de conséquences. C’est bien
pourquoi une théorie transcendantale de la méthode (tirant au clair I’anonymat phénoménologisant) a toute sa
pertinence ; et ce bien que, par ailleurs (mais c’est 1a un tout autre probléme) cette théorie transcendantale de la
méthode n’est pas faite de préceptes a priori garantissant en quoi que ce soit de toucher aux concrétudes. Il y a tout
de méme lieu de comprendre formellement ce qu’est une erreur phénoménologisante, un erreur dans I’antécédent de
la kinesthése phénoménologisante. En effet, le conséquent de ladite kinesthése n’en est jamais épargné: un
« mauvais » usage de I’écart phénoménologisant ne reste jamais sans conséquences dans la « phénoménalisation ».
L’astuce du Malin Génie est d’induire une impression de fécondité (quant aux supposées concrescences amenées
par un supposé phénoménologiser). Fausse fécondité. C’est 1a, par exemple, mutatis mutandis, le fait de certains
délires de toute puissance®. Bien entendu, toute erreur phénoménologisante n’est pas « directement » le fait du
Malin Génie ou, pour le dire autrement, ne découle pas de son actualisation, ce qui correspond au cas, bien

particulier, des déréglements psycho-pathologiques.

Ainsi, et laissant de c6té la problématique du Malin Génie (bien qu’elle ait ici, aussi, toute sa pertinence),

notons que, dans une analyse concréte, il s’agit de se tenir & un phénoménologiser qui, de son contremouvement,

nos rythmes et échelle propre), et ¢’est ainsi qu’il y a lieu de penser des concrescences au-dela de notre finitude phénoménologisante (et, partant,
phénoménalisante), a savoir, des — disait-on dans ce travail — « concrescences en souffrance ».

® On a longuement traité de cette question dans notre travail « Concrescences en souffrance et méréologie de la mise en suspens », Eikasia n°49,
2013.

7 Dans nos travaux “Arquitecténica y concrescencia. Prolegdmenos a una aproximacion mereolédgica de la arquitectonica fenomenoldgica ” (paru
en 2012 dans les Investigaciones Fenomenologicas) et “La idea de concrescencia hiperbdlica. Una aproximacion intuitiva”, Eikasia n°47, 2013,
notamment dans le §6 intitulé “Parecencia del Genio Maligno”.

¥ Cf. les analyses de Marc Richir sur 1’affectivité du tyran dans La contingence du despote, d’imminente parution en espagnol : Cf. Marc Richir,
La contingencia del déspota,Brumaria (www.brumaria,net) notamment le chapitre XI.



Pablo Posada Varela | Anatomie du faire méréologisant (lll). Pour introduire en phénoménologie le concept de spectre phénoménologisant

réveille, dans chaque concrétude, toute sorte de rapports de concrescence. Il s’agit, au fond, d’un phénoménologiser
qui, de son contre-mouvement, suspens les concrétudes a leur non-étre de rien que parties. C’est ainsi, depuis la
précarité ontologique de leur rien que parties, que les composantes du vécu transcendantalement réduit voient leur
concrescence intensifiée. Ainsi, par exemple, la composante noématique « horizon » est vraiment horizon (donc
fungierend comme horizon) quand elle n’est plus visée et pensée comme « contenant », comme élément plus
« grand » ou « large » que les éléments qu’il contient, mais justement, @ méme d’autres rien que parties
noématiques, comme un « ensemble » d’implications intentionnelles par ou (et vers ou) les concrétudes, en
concrescence avec d’autres concrétudes, se tiennent (et se font). Méme chose pour les horizons temporels, qui
doivent étre pensés comme rien que parties a méme le présent vivant, et a méme les protentions et rétentions
(comme, elles aussi, des rien que parties) : tous ces « €léments » sont ce qu’ils sont a étre en concrescence, et ce
depuis une précarité ontologique qui revire en intensité phénoménologique. Ils n’ont donc pas a étre pensés comme
des éléments assurés d’un minimum ontologique et s’ajoutant les uns aux autres pour former un conglomérat ou un
agrégat. C’est comme « rien que parties » qu’il faut désormais penser les ¢éléments de la théorie transcendantale des
éléments. Ainsi, dans un vécu intentionnel quelconque, un faudra penser la fagon concréte dont le rien que partie
« sensation » ou « hyl¢ sensible » contribue, depuis sa précarité ontologique, et quelque paradoxal que cela puisse
paraitre, a la concrétion du tout du vécu. La concrétion spécifiqguement phénoménologique du vécu tient au fait de
ne tenir que de rien(s). Il n’y va pas d’une concrétion fait d’une sommation de minima ontologiques. L’agrégat ne
fait pas concrétion au sens spécifiquement phénoménologique mais, justement, la défait. Le tout du vécu
transcendantalement réduit réduit ses parties a leur non étre de rien que parties. Et, corrélativement, ce tout en
devient, justement, tout concret au sens strict : strictement fondé de ces rien que parties.

Ce texte se limite ne serait-ce qu’a poser la question de I’influence du phénoménologiser sur la
phénoménalisation (ou non-phénoménalisation et donc fermeture et fixation) des ¢léments de la théorie
transcendantale des éléments, et a avancer, du coté de la théorie transcendantale de la méthode, certains éléments de

réponse.

Que dire donc du phénoménologiser & méme de sauvegarder la spécificité des rapports
phénoménologiques dont est tissée la concrétion (spécifiquement phénoménologique)? Comment délimiter la
spécificité de ces rapports eu égard a d’autres genres de rapports (par exemple ontologiques) ? A quoi reconnait-on
la différence ? et, surtout, il y aurait-il un révélateur proprement phénoménologisant de cette différence ? Y aurait-il
moyen de la déceler dans la morphologie des trajets phénoménologisants dont est « fait » I’antécédent d’une
kinesthese phénoménologisante donnée ?

C’est a ces questions que touche implicitement Gian-Carlo Rota dans ce passage, tout a fait fascinant, tiré
d’un texte intitulé « Husserl et la réforme de la logique », dés lors qu’il pose, explicitement, la question des

opérateurs & méme de saisir les rapports proprement phénoménologiques:

« La tache a venir est de développer les structures de la phénoménologie génétique (qui, comme le disait

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

Anatomie du faire méréologisant (lIl). Pour introduire en phénoménologie le concept de spectre phénoménologisant | Pablo Posada Varela

Merleau-Ponty, coincide avec la logique inductive tant souhaitée) jusqu’a atteindre un niveau de rigueur
bien plus grand que celui de la logique mathématique. Le point de départ pourrait étre la formalisation des
relations ontologiques primaires supprimées lorsque les relations d’inclusion (<) et d’appartenance (€)
furent introduites par la théorie des ensembles. En grapillant dans la littérature phénoménologique 1’on
pourrait proposer I’analyse de relations telles que : @ manque de b, a est absent de b (nous invitons le
lecteur a décrire selon des termes précis la différence entre 1’absence et la classique « non appartenance »),
a révele b, a plane sur b (comme ; « la menace de I’erreur plane sur la vérité »), a est implicitement présent
en b, « I’horizon de a » et ainsi de suite. D’un trés grand intérét scientifique est d’ailleurs la relation de

Fundierung, parmi les découvertes logiques les plus importantes de Husserl.»’.

Ce texte nous permet d’amorcer notre développement car il en avance les éléments essentiels. Au premier
chef, le concept méréologiquement strict de fondation'’, avec le sens corrélatif de ce qui est & comprendre comme
une vraie «réduction méréologique »'', réduction méréologique qui I’est, principalement, des opérateurs
ensemblistes fondamentaux, a savoir, 1’inclusion et ’appartenance. En effet, ce texte anticipe, a 1’occasion du
probléme de la « logique » profonde impliquée dans les rapports phénoménologiques, le tout premier pas de notre

développement, a savoir, I’opposition entre théorie des ensembles et méréologie.

§ 2. Méréologie et théorie des ensembles

On sait a quel point la spécificité de la méréologie ou théorie des touts et des parties s’est jouée face a et
méme ouvertement contre la théorie des ensembles. Cela apparait de fagon absolument claire dans la formalisation
de la méréologie entreprise par le grand logicien polonais Stanislaw Lesniewski.

Rappelons que, dans la 3™ Recherche Logique, les «touts» dits « catégoriels » correspondent au
traitement que les ensembles (de la théorie des ensembles) recoivent du dedans de la méréologie'?. La particularité
de la méréologie tient au fait de ne pas se donner le tout, dont les parties font partie, d’avance. Autrement dit : ce
sont les parties, dans et selon leur type de rapport, celles qui « fondent » le tout. La spécificité du tout en question
dépendra exclusivement du type de rapport entre parties. La « fondation » est donc antérieure au « tout» et
s’interdit — en court-circuitant, du moins structurellement, toute circularité dans la fondation — d’avoir recours au
« tout » qui en résulte et qui n’est, pour le dire ainsi, que 1’ultime produit, dont le danger, pour 1’analyse, est qu’il

parait &tre d’un seul tenant, effacer de sa présence une la concrétude, nécessairement plurielle — on y insistera tant

° Gian-Carlo Rota Phénoménologie discréte. Ecrits sur les mathématiques, la science et le langage, Vol. VI. De la collection « Mémoires des
Annales de phénoménologie », Association pour la promotion de la phénoménologie, Amiens 2005. p. 114.

' Comme on aura ’occasion de le voir, Gian-Carlo Rota insiste largement sur la spécificité du concept phénoménologique de Fundierung —
notamment dans le fort intéressant article ayant justement « Fundierung » pour titre. On peut consulter certains textes réunis dans le magnifique
recueil Phénoménologie discréte. Ecrits sur les mathématiques, la science et le langage, Vol. V1. des Mémoires des Annales de phénoménologie,
2005.

' Cf. nos travaux « Introduction a la réduction méréologique » dans Annales de phénoménologie n° 12, 2013 , et sa deuxiéme partie, & savoir,
« Concrescences en souffrance et méréologie de la mise en suspens. », art. cit.

2 Cf. nos articles « Concrétudes en concrescences », dans Annales de Phénoménologie n® 11/ 2012 et «Anatomia del quehacer mereologizante
(I). El papel de la imaginacion en la manifestacion de relaciones de dependencia e independencia en el campo mereologicoy, art. cit.



Pablo Posada Varela | Anatomie du faire méréologisant (lll). Pour introduire en phénoménologie le concept de spectre phénoménologisant

et plus — qui est pourtant a I’origine de sa fondation. Husserl, conscient de ce danger, se sera efforcé de court-
circuiter les potentiels méfaits que sur les parties en concrescence peut avoir le tout, comme si 1’inertie
phénoménologique qui est celle de I'unité¢ de fondation risquait a tout moment de se dépasser en unité ontologique
(avec le conséquent étouffement de la concrescence phénoménologique). Citons ce passage de Husserl, tiré de la
3™ Recherche Logique, et particuliérement évocateur sur ce point. Il se situe au tout début du § 21 intitulé
« Determination exacte des concepts prégnants de tout et de parties, ainsi que de leurs espéces essentielles, au

moyen du concept de fondation » :

« Notre intérét s’est porté, dans les considérations qui précédent, sur les rapports d’essence les plus
généraux entre touts et parties, ou encore entre les parties entre elles (de contenus se réunissant en un « tout »).
Dans nos définitions et descriptions & ce sujet, le concept de tout a été présupposé. On peut cependant partout se

. . . . o : 1
passer de ce concept, et lui substituer la simple coexistence des contenus que nous avons qualifiés de parties. »"°.

Les déplacements et changements d’accent que la méréologie charrie implicitement par rapport a ce qui, au
fond, est un certain questionnement ontologique travaillant avec des entités plus ou moins individuées et, pour le
dire ainsi, arrétées, deviennent particuliérement clairs a la lumiére de quelques aspects de la formalisation logique
de la méréologie que propose Lesniewski. Ce n’est pas pour rien que cette formalisation se joue contre la théorie
des ensembles, 1’essentiel étant de savoir en quel sens.

Sans étre aussi tranchant sur la question que ne 1’est, par exemple, Alain Badiou, il est vrai que la théorie
des ensembles peut étre — dirions nous plutét — la charpente implicite d’un certain questionnement ontologique.
Sans que cette vocation ontologique soit le destin inapercu de la théorie des ensembles, auquel travailleraient sans
le savoir les « working mathematicians » — comme le soutien Badiou — il peut y avoir, disons, une certaine
connivence entre théorie des ensembles et ontologie. Et c’est justement ce que, a contrario, cette toute autre
connivence entre méréologie et phénoménologie montrerait dans la mesure ou c’est justement la question de
I’ontologie que la méréologie, s’attaquant a la théorie des ensembles, vient a bousculer, voire déplace sans retour
possible, au bénéfice de la question intrinséquement phénoménologique de la concrétude', et qui n’a rien
d’ontologique (ni ne réinstaure une autre ontologie, « phénoménologique » ou « fondamentale », censée étre plus
« souple » : quant a I’impossibilité d’une telle ontologie, on ne peut qu’emboiter le pas a A. Badiou, méme si c’est
pour prendre un chemin tout a fait divergent). Qui plus est, la phénoménologie transcendantale est, au fond,
radicalement conséquente avec la méréologie (c’est le pas franchi explicitement par Ideen I, pas si bétement affublé
d’idéalisme). Elle 1’est bien plus que ne le furent le réalisme qui sied a la premiére édition des Recherches
Logiques, celui de Brentano ou, d’ailleurs, celui de Lesniewski lui-méme qui, dans ses aventures proprement
philosophiques, se rapprochait du réalisme ontologique du dernier Brentano.

Le pari méréologique voudrait que les rapports de fondation par et dans les parties — selon leur dépendance

" Hua XIX/1, 275. Recherches Logiques II, 2, p. 61. Traduction frangaise par H. Elie, A. L. Kelkel, R. Schérer,PUF, Paris, 1961.
" Sur ce point, notre article : “Concrescences en souffrance et méréologie de la mise en suspens. Sur les implications contre-ontologiques de la
réduction méréologique”, Eikasia n°49, 2013.

S57

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

Anatomie du faire méréologisant (lIl). Pour introduire en phénoménologie le concept de spectre phénoménologisant | Pablo Posada Varela

ou indépendance — soient plus fondamentaux que les opérateurs basiques de la théorie des ensembles, a savoir ceux
d’appartenance (d’un élément a un ensemble) et d’inclusion (d’un sous-ensemble — d’éléments ou d’ensembles —
dans un autre ensemble). Plus fondamentaux au sens ou ces derniers seraient, comme on s’en est expliqué plus
longuement ailleurs'’, susceptibles d’étre réduits par les premiers. Le bref détour par Lesniewski que ’on
entreprendra sera pleinement justifié par la suite ; et le nom de Lesniewski mérite certes d’étre cité dés lors qu’il est

question de méréologie ; c’est a lui que I’on en doit les premiéres formalisations.

§ 3. Stanislaw Lesniewski et I’introduction de la « classe méréologique ». L’« ensemble » et le « tas »

Dans le cadre, phénoménologique, de nos réflexions, il est fort intéressant de noter que la motivation
principale du systéme logique de Lesniewski'® se trouve dans 1’antinomie, dénoncée par Russell, et consignée par
cet ensemble contradictoire (car s’incluant et ne s’incluant pas soi-méme) dont la définition intensive serait
«’ensemble de tous les ensembles n’appartenant pas a lui-méme » ou, pour utiliser le langage des Principia
Mathematica, la « classe de toutes les classes non subordonnées a elle-méme ». Bien entendu, I’une des motivations
de cet édifice que sont les Principia Mathematica de Russell et Whitehead se rapporte a I’antinomie ensembliste
qu’il avait lui-méme décelée et dont il fit part a Frege. Or Lesniewski, insatisfait par les solutions mises en place par
les Principia Mathematica, qu’il considérait comme des solutions plus ou moins « de rustine », trouvait que Russell
ne s’y était pas pris de fagon suffisamment radicale, c'est-a-dire, ne s’était pas attaqué a ce qu’il fallait refonder, a
savoir, la notion méme d’ensemble. En effet, Russell n’en fournissait qu’une redéfinition plus ou moins arrangée en
termes de « classe », ce qui ne permettait pas une vraie évacuation des paradoxes'’ par une solution positive et
constructive fournissant d’une fois pour toutes une dissolution de leur rémanence ou hantise. Et c’est justement ce
que ne fournissaient pas les arrangements axiomatiques et définitionnels de Russell et Whitehead, malgré les

exploits techniques qu’ils recélent. Cette refondation était, pour ainsi dire, une virtuosité logique tout en creux. Elle

" Cf. nos travaux « Concrétudes en concrescences » art. cit. et les deux volets précédents (I et II) de cette «Antanomie du faire
phénoménologisant », déja cités.

'® En frangais, on peut consulter, sur ce point, les travaux de Georges Kalinowski, traducteur de Lesniewski. Citons, dans cet article de G.
Kalinowski sur Lesniewski, un passage qui situe la « méréologie » dans I’ensemble du systéme logique de Lesniewski, mais signalons d’emblée
que I’on ne rejoint pas le but final dudit article, qui est d’exposer les fondements, dans la méréologie, du réalisme ontologique de Lesniewski.
Ainsi, ce que vise cet article a travers I’exposé de certains aspects de la méréologie de Lesniewski est a I’opposé de notre interprétation
phénoménologique — et architectonique — de la méréologie ; cependant, cela ne change rien a la valeur des informations contenues dans ce
passage:

« Le systéme logico-mathématique de Lesniewski est un tout comportant trois parties. Son systéme de base a regu le nom de « protothétique ».
Comme son non I’indique, il est le premier posé. En clair, c’est le calcul propositionnel de Lesniewski, un calcul original, non classique comme
on le dit. Il sert de support aux deux autres systémes. Le calcul des noms lesniewskien, appelé « ontologie », tout aussi original que son calcul
des propositions, est le premier systéme qui s’appuie sur la protothétique. Le second systéme que celle-ci supporte et qui se fonde en méme
temps sur 1’ontologie, porte le nom de « méréologie ». La méréologie est la théorie des touts et de leurs parties. D’ou son nom. C’est la théorie
lesniewskienne des ensembles. » G. Kalinowski, « Autour des fondements philosophiques de 1’ontologie de Lesniewski », p.337, dans ’ouvrage
collectif Calculemos... Matematicas y libertad : homenaje a Miguel Sanchez-Mazas, coord. par Lorenzo Pefa, Javier de Lorenzo, Javier
Echeverria, 1996, pp. 335-342.

Il est un autre point, absolument essentiel quant au systéme de Lesniewski, et dont il convient de faire allusion quitte a le reprendre dans
d’ultérieurs travaux, tellement la portée de ses implications nous semble profonde, a savoir, le fait que la méréologie (dans sa formalisation
logique), contrairement a la théorie des ensembles, n’a pas de métalogique propre. Il n’y a pas de métalogique en termes méréologiques, il n’y a
pas de — disons le ainsi — meta-méréologie méréologique (alors qu’il y a bel et bien une métalogique ensembliste de la théorie des ensembles).

' Sur ce point, et selon 1’indication (cf. art. cif) de Kalinowski lui-méme : cf. chap. II, pp. 47-52 Stanislav Lesniewski, Sur les fondements de la
mathématique. Fragments (Discussions préalables, méréologie, ontologie), traduit du polonais par Georges Kalinowski, préface de Denis
Miéville, Paris, Hermés, 1989.



Pablo Posada Varela | Anatomie du faire méréologisant (lll). Pour introduire en phénoménologie le concept de spectre phénoménologisant

n’avait rien d’une vraie refonte.

Certes, les paradoxes étaient bel et bien désamorcés, leur effectivité proprement mathématique de
contradictions n’avait désormais plus lieu d’étre, & moins de retomber dans une théorie dite « naive » des
ensembles ; c’est ce que I’on se laissera dire du haut des efforts, par ailleurs remarquables, de Russell, Peano,
Zermelo, Fraenkel, ou aussi Skolem — que 1’on oublie souvent a ce sujet — pour ne pas parler d’autres
axiomatisations possibles et consistantes, et qui étaient encore a venir. Or c¢’était justement sur le terrain de la
compréhension naive du concept d’ensemble et face a ce concept naif que Lesniewski voulait engager la
discussion, ou du moins I’intuition, intuition a prolonger, bien évidement, sur le niveau proprement logique de la
formalisation. Mais d’une formalisation faisant droit a la naiveté de 1’intuition, donc opposant a I’ensemble naif une
naiveté tout aussi intuitive mais d’un autre ordre : il s’agissait de prendre la bifurcation un peu plus avant, donc
d’entamer la formalisation depuis un autre répondant naif et intuitif, et qui serait le pendant de 1’« ensemble »
naivement compris. C’est ainsi qu’il mettra en avant un autre concept qui se voudra — insistons sur ce point — fout

aussi naif, et qu’il nomme parfois, justement pour en souligner le répondant intuitif, « tas ».

En gros, Lesniewski déplace le caractére fondamental de la notion de « clase distributive » (équivalente de
I’ensemble) au bénéfice de celle de «classe collective », ou « classe méréologique » (équivalente, mutatis
mutandis, du tout concret méréologique).

La «classe distributive » n’est que ’ensemble regroupant les éléments qui correspondent a 1’extension
d’un nom. Elle est faite, pour le dire ainsi, d’éléments ontologiquement achevés, indépendants, nominalisés. En
termes phénoménologiques : visables (et envisageables) comme wuns par ume intention. Ainsi, la « classe
distributive chaise », qui correspond a 1’extension du mot « chaise », est formée par un ensemble dont les éléments
sont tous ceux auxquels s’applique le mot « chaise », a savoir, toutes les chaises (I’extension de I’intension
« chaise »).

Par contre, les « éléments » de la « classe méréologique chaise » sont les « parties » de cette classe, et la
classe méréologique constitue elle-méme ce tout, n’est rien que ce tout lui-méme, a savoir ce «tas» qu’est la
chaise'®, et qui est fait, comme « tas », de I’« entassement » non quelconque des parties de la chaise. La classe
collective ou méréologique n’est pas une réunion arbitraire mais un tout qui intégrerait les parties — pieds, si¢ge,
dossier — constituant le tas « chaise ». L’ensemble des « chaises » (comme éléments achevés et totalisés) pouvant, a
leur tour, étre réunis sous la classe distributive « chaise » et qui correspondant, en fait, a ’ensemble des éléments
composant I’ « extension » du nom (i.e. de I’ « intension ») « chaise ».

A vrai dire, I’exemple des parties de la chaise choisi aux fins d’illustrer intuitivement le concept de « clase
méréologique » peut préter & malentendu si, aux dépens du sens que I’on cherche a transmettre, on en reste a la

littéralité des ¢léments mis en jeu. En fait, c’est la nuance d’arbitraire on non arbitraire reflétée dans la plus ou

'8 C’est le réalisme de Lesniewski. L’interprétation phénoménologique de la méréologie — surtout en régime de phénoménologie transcendantale
—s’en écarte, bien évidement, tout en gardant les acquis de cette critique de la notion d’« ensemble ».

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

Anatomie du faire méréologisant (lIl). Pour introduire en phénoménologie le concept de spectre phénoménologisant | Pablo Posada Varela

moins grande indépendance ontologique des ¢léments en question qui fait ici la différence. Dans le cas des « touts
catégoriaux » (si nous reprenons le vocabulaire de la 3°™ Recherche Logique), ici formellement équivalents & une
« clase distributive », les parties sont, en tant que touts, préexistantes au tout (tout dont les parties sont des touts a
part entiére, pouvant ad libitum s’intégrer dans d’autres touts sans que leur sens ne change). Le rapport que ces
touts (dans I’exemple : les chaises individuelles) entretiennent est encore plus arbitraire’’ que celui, relativement
non arbitraire, des Stiicke ou fragments, pour lesquels — comme par exemple dans le cas de la chaise — les parties,
certes ontologiquement indépendantes, ne sont pas disposées n’importe comment, et ne sont pas non plus
quelconques.

En effet, si nous revenons a I’exemple de la chaise, il y a une raison, pour les parties, de leur étre-
ensemble, une raison qui est fondée, du moins partiellement, dans leur nature (leur nature de pieds, de dos et autres
parties de la chaise), et qui fait qu’elles ne puissent pas étre placées n’importe comment pour donner lieu au tout
qu’est la chaise (i.e. a la classe méréologique constituée par les parties de la chaise). En revanche, le fait
d’appartenir a un tout catégoriel donné se révele, pour chacune des parties de ce tout, absolument contingent, sans
aucun rapport avec la nature des parties, et ne tient qu’au fait méme d’avoir été « mises ensemble ».

11 suffit, pour marquer encore plus la différence, de porter le sens d’étre-partie a la limite, et c’est ainsi que

I’on obtient, au-dela des touts morcelables dont les parties sont relativement non arbitraires, le concept de « rien que

partie » ainsi que celui de « tout concret au sens strict ». Lisons Husserl sur ce point :

« En général un tout, au sens plein et au sens propre, est une connexion déterminée par les genres
inférieurs des ‘‘parties’’. A chaque unité concréte appartient une loi. C’est d’aprés les différentes lois ou,
en d’autres termes, d’apreés les différentes espeéces de contenus qui doivent faire fonction de parties, que se
déterminent des especes différentes de touts. Le méme contenu ne peut donc faire fonction arbitrairement
tantot de partie de telle espéce de touts, tantot de partie de telle autre. L’étre-partie et, plus exactement,
I’étre-partie-de-cette-espece-déterminée (d’espece métaphysique, physique, logique, ou relevant de toute
autre distinction qu’on voudra) est fond¢, dans la détermination générique pure des contenus dont il s’agit,
selon des lois qui, au sens ou nous I’entendons, sont des lois aprioriques ou des ‘‘lois d’essence’” ». (Hua.

XIX/1, pp. 289-290)

Ainsi, et pour le dire autrement, une classe méréologique est une entité mais dont les éléments pourraient,
a la limite, ne pas étre des entités a part entiére, pouvant, en somme, n’étre que des parties ou rien que parties. « Ne
pouvoir étre que partie » est une autre définition possible de partie absolument dépendante (ou, si I’on veut, de
« partie concréte »): a reprendre plus ou moins les termes dans lesquels Husserl s’exprime dans la 3°™ Recherche,
c’est un élément qui ne peut étre ce qu il est qu’a étre intégré dans un tout. La dépendance entre parties (maximale
quand il y va de « rien que parties ») est a la base, comme on le sait, du concept rigoureux de fondation (qui est, a

son tour, a la base du concept de tout au sens propre) :

' Touts auxquels il n’est pas du tout essentiel d’étre « parties » (il se trouve qu’elle le sont du fait d’avoir été rassemblées).



Pablo Posada Varela | Anatomie du faire méréologisant (lll). Pour introduire en phénoménologie le concept de spectre phénoménologisant

« Par tout nous entendons un ensemble de contenus qui admettent une fondation unitaire, et cela sans le
secours d’autres contenus. Nous nommerons parties les contenus d’un tel ensemble. L’expression d’unité
de fondation veut dire que chaque contenu est relié avec chaque autre, soit directement, soit indirectement,

en vertu d’une fondation » (Hua XIX/1, 275-276)

Mais essayons pour I’heure de cerner encore un peu mieux ce qui, au fond, reléve de deux ordres
différents de non-arbitraire : celui des rien que parties et celui de certains morceaux. Ce n’est qu’alors qu’apparaitra
dans toute sa pertinence le concept de classe méréologique.

En effet, il ne faut bien évidement pas en rester, quant a la classe méréologique, a la représentation
intuitive des parties (conformant le tout) de la chaise. Ce n’est qu’un exemple visant a transmettre cette nuance de
non arbitraire et relative dépendance ontologique entre parties caractéristique des « classes méréologiques ».
L’exemple, comme on a vu, montre ici ses limitations, voire ses dangers. Le caractére non arbitraire de certains
morceaux ne fait pas d’eux, stricto sensu, des riens que parties, bien que les rien que parties partagent avec certains
types de morceaux ce caractére non arbitraire (dont les parties d’un tout catégoriel sont exemptes).

Les Stiicke intégrant un tout de facon non arbitraire correspondent a ceux que le philosophe espagnol
Gustavo Bueno nomme — dans ses développements méréologiques®® a lui — « parties formelles » 2. Or, encore une
fois, et pour parer a tout malentendu®, il convient d’insister sur la différence entre ces « parties formelles » et les
parties que Husserl nomme parfois « moments » (et que nous avons désigné, quant a nous, comme « rien que
parties » pour insister sur le partage entre phénoménologie et ontologie, et le réle de charniére qu’y joue la
méréologie).

Par ailleurs, s’il est vrai que les « parties formelles » de Bueno correspondent, ontologiquement, a ce que
Husserl appelle « Stiicke », morceaux, notons qu’il y a aussi des morceaux qui ne sont pas des « parties formelles »,
mais correspondent plutot & celles que G. Bueno, selon d’autres distinctions (et d’autre préoccupations) nomme
« parties matérielles ». Ces derniéres sont des parties conformant un tout mais qui ne gardent guére plus, en elles
mémes, la « forme » de ce tout : un morceau de vase cassé garde encore la forme du vase (I’archéologie peut, peu
ou prou, en reconstruire le tout, bien qu’il y a ait des parties manquantes) alors que ce méme morceau, « encore »
partie formelle, s’il venait a étre réduit en poussiéres finirait par devenir « partie(s) matérielle(s) »>.

Par ailleurs, remarquons que tout morcelable qu’il soit (d’abord en parties formelles, puis en parties

matérielles) le vase n’est pas un « tout catégoriel » mais bel et bien un « tout morcelable (verstiickbares Ganze) »

» Gustavo Bueno parle plutot d’holologie, et pas de méréologie. Dans « Sobre la singladura filoséfica y fenomenoldgica de Marc Richir”,
FEikasia n°40, 2011, nous avons insisté sur ce fait que cette différence terminologique est le symptéme de différences bien plus profondes dans la
chose méme (notamment entre G. Bueno et E. Husserl).

! En écho a ces développements, et pour mieux contrer a la possibilité d’un malentendu, on peut relire la note 7 de la partie précédente de cet
article, a savoir « Anatomia del quehacer mereologizante (II). El papel de los todos categoriales en la manifestacion de relaciones de
dependencia e independencia en el campo mereologico ». Eikasia n°47.

2 Une grande partie des malentendus concernant la phénoménologie sont de nature méréologique.

» Ne permettant plus, a partir de I’un de ces nouveaux morceaux — de ces grains de poussiére — la reconstruction du tout du vase : la forme du
tout a été effacée des parties (matérielles).

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

Anatomie du faire méréologisant (lIl). Pour introduire en phénoménologie le concept de spectre phénoménologisant | Pablo Posada Varela

fait de morceaux non quelconques. De la méme facon, le tout de la chaise est morcelable en « parties formelles »,
non arbitraires (le dos, les pattes, etc.) qui gardent la « forme » chaise ; mais elles ne sont pas pour autant des « rien
que parties » (malgré le fait d’avoir toutes deux, en commun, le fait de ne pas étre quelconques). A I’instar des
« rien que parties » d’inspiration husserlienne, les parties formelles ne sont pas quelconques, mais a cette différence
pres que le non arbitraire des rien que parties est doublé du fait de ne jamais pouvoir constituer des touts, exister a
part entiére. Les parties formelles, toutes non arbitraires qu’elles soient, restent des morceaux et, par 1a méme, sont
des parties pouvant étre des touts.

Au fond, les parties formelles de Bueno sont bien plus proches des morceaux sur lesquels se fondent celles
que Husserl appelait « formes d’unité sensible » (cf. les classiques exemples husserliens, déja présents dans la
Philosophie de I’arithmétique du genre « allée d’arbres »). Or il est extrémement important de ne pas confondre
['unité d’une forme sensible avec ['unité de la Fundierung. Les unités sensibles constituent, entre autres, le terrain
de la Gestalttheorie. Elles se « fondent » (au sens large de « fondation ») sur des morceaux (des Stiicke qui sont des
« parties formelles », dans la terminologie de Bueno ; les « parties matérielles » étant tout aussi bien des Stiicke
mais ne « fondant » et ne formant aucune Gestalt) alors que les unités de Fundierung (au sens strict de fondation)
constituent justement le terrain d’étude des différentes ontologies matérielles et, partant (cf. Ideen III), de la
phénoménologie transcendantale elle-méme. Elles se fondent (ici au sens strict de Fundierung), quant a elles, sur
des « rien que parties ».

Dans ce tout dernier cas, c¢’est comme si la non-quelconquité des rien que parties était doublée — disions
nous — d’une clause ontologique : pour « &tre » et « étre ce qu’elles sont », il faut nécessairement que les rien que
parties soient avec d’autres rien que parties, assemblées avec elles de fagon non quelconques: selon des lois de
genre et d’espece (dans le registre de 1’intentionnalité, en connivence avec 1’eidétique), ou selon des concrescences
schématiques (dans les registres proprement phénoménologiques). C’est 1a le fondement ultime — a double détente —
de la variation eidétique. Ainsi, le caractére « non quelconque » de I’assemblage des unités de fondation (unités de
concrescences dans lesquelles se réfléchissent les concrétudes comme rien que parties) est beaucoup plus fort qu’il
ne I’est dans le cas des « parties formelles » « fondant » des unités sensibles (et dont les parties de la chaise
pourraient étre un exemple). A rigoureusement parler, « étre partie absolument dépendante » ou « vraiment partie »
ne peut pas correspondre au statut ontologique des parties de la chaise. Les rien que parties équivaudraient plutot,
pour un objet physique, a sa couleur concreéte, a son extension concréte, a sa forme concrete, c'est-a-dire, a des
« éléments » que I’on ne peut méme pas morceler dans la mesure ou ils n’ont, pour eux-mémes, aucune consistance
ontologique : jamais ne verra-t-on une couleur concréte toute seule (qui ne soit aussi étendue), ni ne verra-t-on une

étendue concréte (qui ne soit colorée). Husserl s’en explique ainsi :

« La coloration de ce papier est un moment dépendant de celui-ci ; elle n’est pas seulement une partie en
fait, mais, par son essence, en vertu de son espéce pure, elle est prédestinée a étre une partie ; car une
coloration prise en général et purement comme telle ne peut exister que comme moment dans une chose

colorée. Pour les objets indépendants une telle loi d’essence manque : ils peuvent se ranger dans des touts



Pablo Posada Varela | Anatomie du faire méréologisant (lll). Pour introduire en phénoménologie le concept de spectre phénoménologisant

plus vastes, mais ce n’est pas la pour eux une nécessité. » (Hua XIX/1, 244).

Rappelons, par ailleurs, que les concepts de tout et de partie appartiennent a 1’ontologie formelle et
peuvent, bien entendu, s’appliquer 4 d’autres « objets » au-dela des exemples monopolisant la 3°™ Recherche, a
savoir, ceux qui relévent des choses physiques ou, parfois, des sons (comme le faisait C. Stumpf dans sa
Tonpsychologie)™®. C’est ainsi que la 4™ Recherche témoigne, par exemple, de 1’application de la méréologie aux

significations, visant & conformer une grammaire pure logique dont I’armature formelle est méréologique. La 5™

aux vécus, et la 6™, pourrait-on dire, & I’enchainement des visées intentionnelles et leurs possibles unités de
fondation, étagées en termes d’actes de plus en plus complexes.

Dans le cas des «rien que parties » conformant un vécu, il s’agirait, par exemple, (pour reprendre les
termes de la 5™ Recherche) de la matiére intentionnelle, du sens d’appréhension, de la qualité intentionnelle, du
contenu sensible. Ces « parties » du vécu sont des rien que parties, des parties au sens propre constituant des touts
au sens propre. Husserl fait certes un usage massif et, pour la plupart, opératoire, des acquis formels (i.e.

d’ontologie formelle) de la 3™ Recherche dans le terrain®, concret, des analyses de la 5™ Recherche.

Si ’on se place a nouveau sur le terrain de la naiveté, c’est comme si les éléments d’une classe
méréologique étaient ontologiquement®® plus fondamentaux que les éléments d’une classe distributive et,
corrélativement, comme si la classe méréologique elle-méme se résorbait presque complétement dans ses
« éléments » ou « parties », comme si elle n’était presque que ces parties, n’était donc que le tas de ces parties
entassées de telle ou telle fagon déterminée (donc pas n’importe comment), alors que, dans 1’idée naive d’ensemble,
il y a comme une déhiscence de I’ensemble par rapport a ces éléments, déhiscence naivement attestée ne serait-ce
que par la seule possibilit¢ de I’ensemble vide. Qu’est-ce a dire ? En quoi la possibilité (ou 1’impossibilité) de
I’ensemble vide serait-elle révélatrice d’une certaine facon du phénoménologiser, usant (ou abusant) de la

déhiscence phénoménologisante ?

§ 4. Ensemble vide et déhiscence abstraite. Fundierung et déhiscence concréte

En effet, les différences entre la méréologie (du moins selon certaines versions) et la théorie des ensembles
deviennent particuliérement prégnantes a la lumicre de la problématique de I’ensemble vide, aspect théorique qui
amene bien de désaccords de fond a refaire surface. Tout le probléme vient du fait, intuitif (et axiomatiquement

consigné), qu'une classe méréologique est nécessairement faite de parties. S’il n’y a pas de parties, il n’y a pas

# « J’ai déja mentionné dans la Recherche précédente que cette différence, apparue tout d’abord dans le domaine de la psychologie descriptive
des données sensorielles, peut étre congue comme un cas particulier d’une différence générale. Elle s’étend alors au-dela de la sphére des
contenus de conscience et devient une différence de la plus haute importance théorique dans le domaine des objets en général. » (Hua XIX/1,
227).

» Terrain qui est celui de la région conscience, opposée au monde, et qui deviendra, dans Ideen I, 1’Urregion conscience (transcendantale)
« contenant » noématiquement le monde (malgré les paradoxes qui découlent de se remarquable tour de force).

* Ce qui se clarifiera par la suite. En tout cas, on ne suit pas ici I’interprétation de G. Kalinowski. D’ailleurs, notre but n’est pas de fournir une
interprétation fidéle de Lesniewski mais d’en montrer les possibles implications phénoménologiques, voire architectoniques.

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

Anatomie du faire méréologisant (lIl). Pour introduire en phénoménologie le concept de spectre phénoménologisant | Pablo Posada Varela

d’entité-« classe ». Autrement dit, et pour I’exprimer de fagon encore plus intuitive : il n’y a pas de « tas » sans
« parties » entassées. Or cet aspect de la méréologie devient particuliérement prégnant quant a la question de la
« classe vide », absurde comme « classe » du point de vue de la méréologie. Tout « tout » doit avoir des parties (car
il se fonde comme tout dans ses parties). Le « tout » minimal est fait de parties qui ne sont plus elles-mémes des
touts, qui ne peuvent étre que parties, et sont donc des parties absolument dépendantes®’. Ce « tout minimal » est,
pour le dire ainsi, le tout le plus intense comme tout : sorte de rien que « tout » fort en concrétude, en intensité, fort
de (n)’étre « fait » (que) de rien que « parties ».

Récapitulons : pour les classes méréologiques, le réquisit de réduction — sans déhiscence abstraite® — de
tout « tout » a ses « parties », fait qu’une classe méréologique sans « parties » ne soit plus du tout une classe. Une
classe méréologique sans éléments — un supposé équivalent de I’ensemble vide — est littéralement intenable : elle ne
tient pas, elle implose, elle n’a pas d’assises sur lesquelles elle pourrait « faire » ou « former » un tout, « se
rassembler » en ensemble de ses parties. Se rassembler selon le strict minimum de déhiscence® qui assurerait sa
relative « identité de tout », ce minimum d’excés, voire d’émergence ou de nouveauté, face a ses « parties », cela
méme que Husserl appelait « unité de fondation » ou « fondation unitaire ». Si ’on se place a nouveau, et
résolument, sur le terrain de la naiveté, c’est comme si I’entité naive « ensemble » pouvait survivre, selon les
présupposés naifs (non complétement manifestes dans des axiomes) qui sont les siens, a une sorte de variation
eidétique qui consisterait dans la suppression radicale de tous ses €éléments, alors que 1’entité naive «tas» ne
supporterait pas la radicalité d’une telle variation eidétique et disparaitrait aussi — imploserait — avec la disparition
de ses éléments.

11 s’agit, en fait, et en écho au probléme du réductionnisme, d’une fausse radicalité (et d’une variation
faussement radicale®®). Gian-Carlo Rota en donne, dans le texte « Fundierung »*', un traitement splendide. Il a

le mérite de voir le rapport profond entre le réductionnisme et une mécompréhension du concept husserlien de

" Dans la précédente partie de ce travail, il s’agissait du tout dernier stade de préparation phénoménologisante (méréologisante) du champ
phénoménologique.

* On ne peut pas encore complétement clarifier cet aspect bien qu’on I’ait avancé & plusieurs reprises. Nous faisons un pas de plus dans la
précision des enjeux (pour la suite du texte et le concept que nous essayons d’y avancer) dans la note suivante.

# 11y a, en un sens, une « bonne » et une « mauvaise » déhiscence ; cependant impossibles & préciser a priori : autrement dit, 1’antécédent de la
kinesthése phénoménologisante devra toujours attendre son conséquent. C’est en cela qu’il ne peut pas y avoir de theorie transcendantale de la
méthode a priori. La distinction que I’on ose entre déhiscence « abstraite » et déhiscence « concréte » est en strict rapport avec le concept de
fondation, sur lequel il faudra revenir, mais aussi sur le traitement epiméréologique du phénoménologiser, que 1’on abordera dans ce travail
quand il faudra introduire le concept de « spectre phénoménologisant ». Disons que la seule déhiscence tenable est celle qui s’appuie sur la
concrescence. Or que signifie s’appuyer en contremouvent (ou, plutét, appuyer un contremouvement) ? Toute autre déhiscence est désincarnée;
or ce probléme appartient au volet de la « théorie transcendantale de la méthode » et n’est donc pas a confondre avec la question qui est ici en
jeu, propre de la théorie transcendantale des éléments, et qui est celle du concept de fondation. Les deux problémes, appartenant a des volets
différents, situés sur des vecteurs distincts, sont, pourtant, presque confondus, et méme apparaissent comme superposés. C’est dire a quel point
des cellules architectoniques minimales sont au plus profond de la petite monnaie phénoménologique. C’est ce que a quoi on faisait allusion
dans « Concrétudes en concrescences » art. cit. avec le caractére intrinséquement composite de la « phénoménalisation » ou, si I’on veut, du
phénomeéne comme réduit a sa « phénoménalisation » : il y a toujours une frange de « phénoménologisation », fut-elle — il est d’ailleurs ainsi la
plupart des fois — anonyme (de I’ordre de I’anonymat phénoménologisant, a ne pas confondre — surtout pas ici, ce qui serait catastrophique —
avec I’ anonymat transcendental). Evidement, c’est le concept d’anonymat phénoménologisant, mis en place par Fink dans sa VI*"* Méditation
Cartésienne, qui fait du phénoménologiser bien plus qu’une simple scientifisation (ce n’est la qu’un aspect du phénoménologiser, celui de la dite
« Verwissenschaftlichung ») et bien plus qu’une simple mise en architectonique. Le phénoménologiser a, en un sens, partie liée avec et dans la
phénoménalisation comme phénoménologiser anonyme.

* Nous projetons de consacrer, prochainement, un autre travail a I’étude de ces cas de fausses variations eidétiques, sautant pour ainsi dire, et de
fagon indue, des crans (méréologiques et architectoniques).

! Permettons nous de faire encore une fois référence au fort intéressant article intitulé « Fundierung », repris dans Gian-Carlo Rota
Phénoménologie discréte. Ecrits sur les mathématiques, la science et le langage, Vol. V1. De la collection « Mémoires des Annales de
phénoménologie », Association pour la promotion de la phénoménologie, Amiens 2005.



Pablo Posada Varela | Anatomie du faire méréologisant (lll). Pour introduire en phénoménologie le concept de spectre phénoménologisant

Fundierung. Selon nous, il touche formellement au fond de ce probléme (qu’il faut avoir cerné formellement
pour pouvoir vraiment en toucher le fond). Il y touche en ’abordant en termes méréologiques — méme s’il ne
parle, explicitement, que de Fundierung — et ce, justement, par opposition aux termes ensemblistes. Il s’exprime

dans ces termes:

« Le langage dépouillé de la théorie des ensembles, ou les ensembles sont les uniques objets de discours
permis et ou I’inclusion et I’appartenance sont les uniques relations possibles entre les ensembles, a donné

. : : 2
une arme aux réductionnistes » 3 .

La « vérité » du réductionnisme est quelque part le résultat, faussement concluant, et selon un dispositif
d’englobement fonciérement non phénoménologique, d’une variation faussement radicale. La méréologie, sans

\

étre en elle-méme phénoménologie, a le mérite de parer, au-dedans de sa formalisation, a ce genre de
déhiscences abstraites, seules 2 méme de préparer” le champ pour ces variations faussement radicales.
Evidement, on saute ici, d’une fagon extrémement problématique, d’un terrain a un autre. Ces passages ne sont
bien entendu pas a prendre au premier degré, un peu comme cela pourrait étre le cas chez Alain Badiou, pour
qui la théorie des ensembles — nous 1’avons déja évoqué, mais il n’est pas inutile, ici, de le rappeler — est 1’onto-
logie, a savoir, ce que la pensée peut dire — et penser — sur 1’étre en tant qu’étre. Les opérateurs ensemblistes
d’appartenance et d’inclusion sont responsables de 1’achoppement des différences entre ce que Rota désigne par
les termes de « fonction » et de « facticité ». Cette fausse variation, faussement concluante, a donc partie liée et

avec 1’'usage des opérateurs ensemblistes et avec 1’ontologie implicite de 1’attitude naturelle. Rota s’exprime

dans ces termes :

« La Fundierung est une relation logique primitive, irréductible a une quelconque relation plus simple, telle,
par exemple, celle entre deux étants matériels. La confusion de la fonction avec la facticité dans une
relation de Fundierung est un exemple de réductionnisme [...]. La facticité est le support indépendant
(selbststindig) qui obscurcit la fonction qu’elle fonde. Mais, si nous éliminons la facticité, la fonction aussi

: A 4
disparaitra avec elle »*

Or I’élimination de la facticité qui entraine 1’élimination de la fonction (« contenue » dans la facticiti¢),
n’est possible que depuis une sorte de déhiscence abstraite, celle d’un phénoménologiser hors de ses gonds®”. En
effet, si I’on ose une ouverture vers ce qu’il en serait a dire, corrélativement, du point de vue de la théorie
transcendantale de la méthode, et depuis 1’autre bout, le bout proprement « architectonique » — au sens

d’ « architectonisant » — de ce que ’on a mis en place, dans les deux premiéres volets de cette « anatomie du

*2 Gian-Carlo Rota, p. 33, op. cit.

3 Encore une fois la confirmation, par voie négative, de I’effectivité de la kinesthése phénoménologisante.

* Rota, op. cit., pp. 30-31.

% On peut consulter sur ce point notre travail « Concrescences en souffrance et méréologie de la mise en suspens », art. cit., notamment le point
111, pp. 292-295.

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

Anatomie du faire méréologisant (lIl). Pour introduire en phénoménologie le concept de spectre phénoménologisant | Pablo Posada Varela

faire méréolgisant », comme kinesthése phénoménologisante®®, il est fort a parier que de telles variations
faussement radicales ne soient possibles — dans leur faux-semblant de vérité, voire de radicalité — que depuis la
« mauvaise » déhiscence — non « concréete » comme déhiscence — que procure le pseudo-levier des termes
ensemblistes®’. Cette déhiscence non « concréte » comme déhiscence est ce qui constitue, pour parler comme
Fink, I’« anonymat phénoménologisant » corrélatif — par kinesthése phénoménologisante — de cette fausse
variation. Ce n’est qu’une déhiscence non phénoménologique, voire désincarnée, qui, a 1’autre bout de la
kinesthése phénoménologisante (du coté de son antécédent’), en procure justement (du coté de son
conséquent™) ’aisance, I"aisance de sa mise en place comme (/a) variation apparemment (la plus) radicale.

Si I’on revient a la question de la classe vide pour y oser une autre ouverture, remarquons que si le vide est
encore a penser en méréologie, il ne pourra plus 1’étre sous 1’espéce de I’ensemble vide. Peut-étre que les rapports
proprement phénoménologiques que Rota appelait de ses veeux* impliquent (selon cette implication sui generis
entre antécédent et conséquent propre de la kinesthése phénoménologisante), comme on le verra par la suite, une
autre comparution du rien, non pas intra-méréologique (ce qui semble impossible par les raisons escomptées), i.e.
dans le tout concret, mais para-méréologique, aupres de celui-ci — Dabei dirait Fink — selon ce que 1’on a suggéré
étre un « bonne » déhiscence ou une déhiscence tenable, « concréte » comme déhiscence®! et conséquente, c'est-a-
dire, résistant I’indétermination du champ des concrétudes en concrescence.

Or il y a fort a parier que cette « concrétion » de la déhiscence concreéte ne sera justement plus concréte au
sens premier de concrétion, celui de la théorie transcendantale des éléments (le conséquent de la kinesthése
phénoménologisante) mais au sens, second, de la théorie transcendantale de la méthode (correspondant a

I’antécédent la kinesthése phénoménologisante). Ainsi, quand on parle de déhiscence « concréte », ces guillemets

* On peut aussi consulter « Concrétudes en concrescences », art. cit., notamment les pp. 15-17.

%7 Rappelons ce passage de Husserl, au tout début de la 3°™ Recherche Logique, auquel nous faisons, ici, référence implicite, avec le terme de
«levier (Hebel) » : « Nous ne devons pas laisser sans examen les concepts difficiles avec lesquels nous opérons dans la recherche d’une
¢lucidation de la connaissance et qui doivent dans cette recherche nous servir en quelque sorte de /evier [nous soulignons]» (Hua XIX/1, 228).

*¥ Celui de la phénoménologisation.

¥ Celui de la phénoménalisation.

0 Cf. Le texte cité au tout début de notre travail, et avec lequel s’achevaient les préliminaires.

*1 On s’est assez longuement étendu sur cette question dans « Anatomia del quehacer mereologizante (II). El papel de los todos categoriales en la
manifestacion de relaciones de dependencia e independencia en el campo mereoldgico ». Eikasia n°47. La note 12 de cet article montrait un
certain embarras devant cette question difficile qu’est celle du statut méréologique du moi phénoménologisant. Quel est le rapport entre le moi
phénoménologisant et la vie transcendentale ? Quel est le statut méréologique de la Spaltung phénoménologisante dans sa différence avec les
différences internes aux concrescences transcendantales et, au premier chef, avec celle de I’4bgrund des Sinnes entre la vie constituante et le
constitué dont nous parle Husserl dans Ideen I ? Dans le 2™ volet de cette étude on avait insinué une sorte de position intermédiaire entre, d’une
part les rapports que G. Bueno appelle « diamériques », et de I’autre ceux qu’il nomme « métamériques ». Puisque le texte était écrit en
espagnol, on reprend, en reformulant, une partie de cette note 12, considérant qu’elle peut étre pertinente aux développements qui suivent : quant
a cette différence entre phénoménologiser et vie transcendantale — autour de la Spaltung phénoménlogisant, qui n’est pas a confondre avec
I’Abgrund des Sinnes — on y avangait qu’il ne s’agissait ni d’une différence diamérique, ni d’une différence métamérique. Il s’agirait plutdt —
disait on — d’une différence en imminence de devenir métamérique — sans pour autant cesser dans sa « vertu » diamérique — amenant de cette
sorte (justement de par cette imminence) les lois de corrélation entre subjectivité constituante et monde constitué a leur manifestation. Quant a
cette derniére corrélation, le rapport entre parties qui s’y joue est, néanmoins, nettement diamérique. Ainsi, sont enveloppés en elle les
« différents genres de matérialité » — pour reprendre les termes de G. Bueno — inséparables et irréductibles, donc, dans un rapport de
concrescence (nuance d’inséparabilité) qui n’est pas fusion ni confusion(nuance d’irréductibilité). 11 est propre a I’attitude naturelle de brouiller
ce diamérisme (a la faveur de rapport métamériques entre parties), tout comme le propre de la phénoménologie postérieure a Husserl aura été d’y
chercher des rapports que Brentano nommait de « dépendance unidirectionnelle » ou « unilatérale ». Merleau-Ponty et M. Henry représentent
des cas, certes opposés, de ce méme forgage. Chez Merleau-Ponty, la rupture de la diaméricité se fait depuis la partie « monde », alors que chez
M. Henry elle se fait depuis la partie « subjectivité transcendentale ». Dans les deux cas, I’imminence de métaméricité propre au Dabeisein
phénoménologisant est transcendantalement noyauté : par la Vie chez Henry, par le Monde chez Merleau-Ponty (et par la méontique de 1’esprit
absolu chez Fink : la différence du phénoménologiser d’avec la méontique du transcendantal étant, a limine, transcendentalement résorbée ; par
exemple dans le mouvement de 1’Histoire transcendantale).



Pablo Posada Varela | Anatomie du faire méréologisant (lll). Pour introduire en phénoménologie le concept de spectre phénoménologisant

sont plutdt des guillemets architectoniques (et pas proprement phénoménologiques ou transcendantaux). Au fond,
ce « rien » epi- ou para-méréologique, n’est que le Dabeisein, 1’étre aupres de la « para-concrescence » propre du
«moi phénoménologisant ». Méréologiquement parlant, il s’agit de cette étrange « partie » qu’est 1’a-part
phénoménologisant. Etrange partie qui fait concrescence au 2™ degré a force de s’en exempter au 1. Tout est donc,

sans doute, dans la facon de s’en exempter.

Essayons d’extraire d’autres conséquences du tour de force accompli depuis la formalisation de ’intuition
méréologique (la vague intuition des rien que parties qui git a la base de toute axiomatisation méréologique).
Notons que, au-dela de 1’impossibilité d’une classe méréologique vide, ces touts basiques que S. Lesniewski
appelait des tas (en franche polémique, comme nous savons, avec les ensembles de la théorie des ensembles) ne
peuvent pas non plus, en toute rigueur, contenir une seule partie si cette partie est une rien que partie (tout comme
les emboitements a 1’infini sont impossibles). Le tas vide (i.e. I’équivalent méréologique de 1’ensemble vide) est
certes — avait-on dit — un absurde car il ne peut y avoir de fondation sans parties fondantes (ce que, en un sens,
promeut ou prétend ou statue I’ensemble vide). Mais il est tout aussi absurde — méréologiquement, s’entend — de
supposer un tout qui ne contiendrait qu’une seule partie : si ledit tout ne contient qu’une partie, alors cette partie
serait déja, a elle seule, le tout en question, elle ne serait donc pas, en aucun cas, une rien que partie, et il n’y aurait
pas besoin de multiplier de fagon inféconde les écarts (entre tout et partie au singulier) et les entités*”. Une classe
méréologique faite d’un seul élément serait cet élément lui-méme. Toute supposée déhiscence de la classe par
rapport a I’élément imploserait complétement sur 1’élément dont elle est le « tas » : le tas se réduirait a I’é1ément, se
confondrait avec 1’élément. C’est dans ce sens que Husserl, faisant la différence entre vérités a priori synthétiques
et vérités a priori analytiques, cite, au rang de ces dernieres, des « généralités analytiques pures » telles que : « un
tout ne peut exister sans parties » (Hua XIX/1, 257).

Ce que Husserl tente d’emblée d’éviter, axiomatiquement, est justement la possibilit¢ d’un tout
radicalement indécomposable en parties, donc radicalement non analysable, au fond absolument indétectable
eidétiquement et schématiquement (peut-étre a 1’instar de ce que Richir appelle parfois ce « trou noir » matrice
symbolique de I’implosion du phénoménologique). Cependant, la formulation négative qu’en donne Husserl « un
tout ne peut exister sans parties » peut évidement aussi €étre comprise comme contenant un corollaire et sur
I’inexistence de 1’ensemble vide si I’on prend « ensemble » au sens méréologique de « tout », et sur 1’inexistence
d’un supposé tout fait « d’une seule » partie. Il y a donc, implicitement, et quant aux (concrétudes comme) rien que
parties, une exigence de pluralité® déja présente dans la formalisation méréologique. Seule la pluralité permet la
fondation. C’est dire a quel point le concept phénoménologique de Fundierung introduit une vraie révolution

conceptuelle par rapport a toute fondation métaphysique.

2 Encore une fois : les emboitements a 1’infini, matrice des paradoxes ensemblistes, sont axiomatiquement et « définitionnellement » court-
circuités en méréologie, et ce d’une fagon bien plus radicale qu’ils ne le sont au sein de la théorie des types de Russell.

# Cf. le point 3.3. de notre « Concrétudes en concrescences » art. cit. intitulé « Pluralité des concrétudes et mise entre parenthéses de la version
méréologique de I’Idéal Transcendental », pp. 21-24. Voir aussi le point I. de « Concrescences en souffrance et méréologie de la mise en
suspens », art. cit. intitulé « Ur le dessein de la réduction méréologique et les concrétudes phénoménologiques comme rien que parties », pp.
284-286.

67

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

Anatomie du faire méréologisant (lIl). Pour introduire en phénoménologie le concept de spectre phénoménologisant | Pablo Posada Varela

En effet, ce n’est qu’a la faveur d’une coalescence entre (deux ou) plusieurs parties (au sens strict) qu’un
tout peut étre fondé’. Ce n’est donc qu’a la faveur d’une concrescence entre (deux ou) plusieurs parties qu’il y a
lieu de parler d’un écart concret (mais non concrescent™) entre le « tout » de la concrescence (formalisant tant bien
que mal les corrélations de concrescence transcendantale en phénoménologie) et ses « rien que parties » (elles
mémes en écart de concrescence entre elles). Tout autre écart non concrescent avec les parties en concrescence,
n’est pas un vrai écart (non concrescent) dans 1’écart (de concrescence) mais un écart (certes non concrescent)
abstrait, un écart (certes non schématique®®) qui sort des gonds de tout schématisme et, partant, de toute vraie

vivacité phénoménologique.

Ce sont 1a, mutatis mutandis, et pour revenir au terrain formel, le genre d’écarts abstraits entre touts et
parties qui sont bel et bien en jeu dans les rapports d’inclusion de sous-ensembles dans d’autres ensembles et
d’appartenance d’éléments dans un ensemble. C’est a cette déhiscence abstraite que 1’on donne libre cours (avec les
résultats catastrophiques que 1’on connait) dés lors que I’on admet qu’un ensemble peut étre « identifié » comme
ensemble méme a ne contenir qu’un seul élément (ou méme aucun, cas de I’ensemble vide). Ce sont 1a les cas de
figure que Lesniewski, dans le génie logique qui fut le sien, dénoncera toute sa vie durant, essayant de démasquer
les intuitions de fond a la base de la théorie des ensembles. Ces intuitions se révélent étre a la source des paradoxes
ensemblistes que 1’on connait.

Récapitulons I’apport de Lesniewski et de la méréologie avant d’oser d’autres pas. Introduire une théorie
des types (Russell) ou bien I’axiome de choix (dans I’axiomatisation de Zermelo-Fraenkel) ne fait que négliger le
fond du probléme, le génie de Lesniewski ayant été de ne pas penser touts et parties comme éléments
indépendants®’ et identifiables par eux-mémes (comme c’est le cas pour « ensemble (d’éléments et/ou sous-
ensembles) », ou pour « éléments (d’un ensemble) »), mais justement comme « éléments » inter-dépendants (i.e.
comme rien que parties et touts — ou « tas » — fondés rien que sur leurs (rien que) parties, ne se tenant que de la
concrescence de leurs rien que parties). Autrement dit, le génie de Lesniewski fut de placer 1’identification et
I’entité des classes dites « méréologiques » sous réserve de concrescence. C’est justement cette réserve qui coupait
court, d’emblée, a toute méta-méréologie et, partant, & toute supposée version méréologique — en fait radiée
d’avance — des paradoxes ensemblistes. La méréologie réduit les opérateurs méta-mathématiques a I’origine de ces

paradoxes, mais tout aussi bien au service des solutions de rustine que I’on connait.

* Renvoyons encore une fois & Gian-Carlo Rota et au fort intéressant article intitulé « Fundierung », traduit par Albino Lanciani, et repris dans
Phénoménologie discréte. écrits sur les mathématiques, la science et le langage, Vol. VI. des Mémoires des Annales de phénoménologie, 2005.

* Sans quoi le phénoménologiser viendrait s’écraser, s’abimer dans la phénoménalisation. La Spaltung phénoménologisante, avions nous dit
dans une note précédente, se trouverait « transcendentalement noyautée ».

* Non schématique et « an-harmonique », pour reprendre les termes de Richir. Cf. Variations sur le sublime et le soi, I. Millon, Grenoble, 2010.
7 Si ce n’est, justement, dans des cas de figure dérivés, comme celui des « touts catégoriels ».



Pablo Posada Varela | Anatomie du faire méréologisant (lll). Pour introduire en phénoménologie le concept de spectre phénoménologisant

§ 5. Pluralité ontologique, pluralité phénoménologique et spectre phénoménologisant.

Au fond, I'un des tours de force les plus remarquables réussis par Husserl par rapport a ce que nous
pourrions nommer 1’ontologie ou 1’ontologie classique, aura été de montrer, au fil de ses analyses, mais de fagon
toute implicite et opératoire, que ce qui se donne avec ’apparence de 1’élémentaire ou de 1’élément, avec la
simplicité de I'unité ou de ce qui peut étre compté pour un est, la plupart des fois, phénoménologiquement bien plus
deérivé, bien moins originaire que la pluralité¢ elle-méme. Autrement dit, du point de vue phénoménologique,
I’apparente simplicité ontologique cache une complexité phénoménologique qui est, aussi, phénoménologisante. La
simplicit¢ (en théorie transcendantale des éléments) se fait (se phénoménalise) au prix d’une complexité
phénoménologisante inapparente et a la faveur de trajets phénoménologisants accomplis, pour la plupart, dans
I’anonymat. Or c’est cet anonymat phénoménologisant qu’il s’agit de réveiller pour manifester le « spectre
phénoménologisant » afférant a la simplicité ontologique de 1’élémentaire, de 1’unité, le halo phénoménologisant
qui permet la manifestation de 1’élémentaire ou du simple en tant que tel.

Avangons, pour les besoins de 1’exposé, et quitte a nous en expliquer par la suite, qu’on appellera « spectre
phénoménologisant » d’un « élément » (« élément » utilisé ici de facon parfaitement neutre) 1’ensemble des
trajectoires phénoménologisantes (avec leur anatomie méréologique) par ol cet « élément » se phénoménalise®
(moyennant I’effectivité de la kinesthése phénoménologisante). Vu depuis la théorie transcendantale de la méthode,
le probléme est celui de 1’anatomie méréologique des trajectoires phénoménologisantes par ou se phénomalise un
« élément ». Si cet « élément » (au sens large) est un élément (au sens strict d’élément unitaire, que I’on peut
compter pour un, susceptible d’appartenir a lui seul a un ensemble) ou s’il s’agit d’une rien que partie (« élément »
sans aucune consistance ontologique, incapable de saturer a lui seul un tout), voila un différence qui est non
seulement traitable (quand elle 1’est) au niveau de la théorie transcendentale des éléments, mais aussi indirectement
manifeste du point de vue de la théorie transcendantale de la méthode, et ce a 1’aune du « spectre
phénoménologisant » auquel on aura chaque fois affaire. Les oppositions et lignes de partage que la prise en compte
du spectre phénoménologisant d’un « élément » permet de mettre a jour sont tout autres que les oppositions striant
le champ philosophique; et c’est en cela que 1’introduction du concept de spectre phénoménologisant cherche a
faire droit a la spécificité de la phénoménologie.

En effet, les lignes de partage ne sont pas celles que 1’on croit. Elles ne correspondent tout simplement pas

a celles qui sont visibles a la lumicre de la théorie transcendantale des éléments. C’est ainsi que, eu égard a la

* Le spectre phénoménologisant n’est pas a confondre avec la spectralité ou le halo architectonique d’un élément. Touts deux se situent sur des
vecteurs différents. Le spectre phénoménologisant d’un élément se situe sur le vecteur de la théorie transcendantale de la méthode (et fait partie
de I’antécédent de la kinesthése phénoménologisante) alors que le spectre architectonique d’un élément se situe sur le vecteur de la théorie
transcendantale des éléments (étant de ’ordre du conséquent de la kinesthése architectonique). Il embrasse, de son halo, plusieurs registres,
notamment la « base phénoménologique » d’un sens supposé isolé (par effraction de la transposition architectonique et partant de la base
phénoménologique dont il est issu). C’est ce spectre architectonique qui est révélé par la « réduction architectonique » que met en place Marc
Richir. Il s’agit, par 1a, de resituer architectoniquement un sens (affichant une fausse autonomie). Sa mise en perspective architectonique, révele
les divers registres (y compris sa base phénoménologique) sur lesquels il « mord ». Marc Richir s’exprime ainsi dans les lignes finales de
L’expérience du penser au sujet de la philosophie et des sens qu’elle véhicule : « Si la réduction architectonique arrive a mieux situer la
philosophie dans ce qui fut son « lieu propre », ce n’est pas pour dire qu’il faut désormais la laisser la ou elle aurait été censée s’achever, mais
c’est, depuis « I’analyse spectrale » de sa langue que rend précisément possible la réduction architectonique, pour en démultiplier ’exercice
selon chacun de ses couleurs. » L expérience du penser, J. Millon, Grenoble, 1998 p. 470.

SEPTIEMBRE
2013



70

SEPTIEMBRE
2013

Anatomie du faire méréologisant (lIl). Pour introduire en phénoménologie le concept de spectre phénoménologisant | Pablo Posada Varela

spécificité des concrétudes phénoménologiques, il ne s’agit pas 1a d’opposer — c’est 1a des choses bien connues — la
pluralit¢ phénoménologique a 1’unité des significations constituées (et apparaissant comme unes dans ’attitude
naturelle) comme il I’a été dit tant et plus, et a juste titre. Ce serait reprendre une chose connue de fagon inutilement
alambiquée et nous ne dirions 1 rien de nouveau. Ce n’est pas 1’opposition entre la pluralité du registre fondateur®
et I’unité du fondé que I’on vise mais une autre opposition, dont la ligne de partage est ailleurs ; bien qu’elle ne soit
certes pas sans rapport avec cette opposition connue et dont on vient de faire allusion (mais c’est 1a une autre
question dont on ne peut pas traiter ici).

L’opposition, en un sens plus profonde, opérative chez Husserl, et a laquelle on essaye de pointer, reléve,
quant a elle, et ce au premier chef, du phénoménologiser, et se rapporte a 1’anatomie méréologique des trajets
phénoménologisants, a I’anatomie des trajets du Dabeisein phénoménologisant comme tel, a la fagon d’étre aupres
de ses objets: la morphologie de cette « fagon» d’étre auprés d’eux en constitue le halo ou le spectre
phénoménologisant.

C’est justement sur des différences de spectralité phénoménologisante que 1’on situera la ligne de partage
entre simplicité ontologique et pluralité phénoménologique ; mais aussi, comme on le verra, la ligne de partage
entre pluralité ontologique et pluralit¢é phénoménologique ; ligne de partage invisible de facon directe et a la
lumiére de la théorie transcendantale des éléments, mais qui apparait depuis la théorie transcendantale de la
méthode, et dés lors que 1’on prend en considération le spectre phénoménologisant des « éléments » en question, en
I’occurrence, les spectres phénoménologisants requis par une pluralité phénoménologique d’un c6té, et par une
pluralité ontologique de ’autre. En fait, au regard de la théorie transcendantale de la méthode (et de la spectralité

phénoménologisante) pluralité¢ ontologique et simplicité ontologique sont parfaitement équivalentes.

En effet, ce que nous venons d’énoncer (et d’avancer) ne détient sa vraie force que d’une nuance
supplémentaire qui est que, justement, les pluralités phénoménologiques que Husserl suivait a la trace avec
tellement de génie ne sont pas faites d’éléments (au sens strict) mais de ce genre d’« éléments » tout a fait
particuliers que sont les concrétudes, par ailleurs méréologiquement approchables comme rien que parties (avec les
précautions que ’on sait™). Or, si I’on ne saisit pas le sens profond du pluralisme phénoménologique (qui n’est
donc justement pas fait d’'éléments-uns posables mais de rien que parties moins qu 'unes ou méme pas unes), rien ne
nous empécherait d’interpréter Husserl (et la phénoménologie en général) comme un simple détenteur d’une
ontologie pluraliste. La nouveauté radicale de la phénoménologie ainsi que ’aspect que nous essayons, ici, de
déceler, passeraient désormais a la trappe. La phénoménologie — disait on — n’est pas un simple pluralisme
ontologique. Cependant, la négation serait ici, comme disent les linguistes, un cas de « négation métalinguistique ».
Autrement dit, nier que la phénoménologie soit un simple pluralisme ontologique n’enjoint pas a la considérer ipso

facto comme un monisme ontologique. La négation métalinguistique que I’on oppose ici a I’alternative comme telle

* Ni méme de sa base phénoménologique, avant ou aprés transposition architectonique. La problématique richirienne se tient, sur ce point, sur la
théorie transcendantale des ¢léments alors que, comme on le verra, on essaye de se situer sur le terrain de la théorie transcendantale de la
méthode.

0 Cf. la premiére partie de « Concrétudes en concrescences », art. cit.



Pablo Posada Varela | Anatomie du faire méréologisant (lll). Pour introduire en phénoménologie le concept de spectre phénoménologisant

désactive le tiers exclu ou, plutét, I’exclusion du tiers.

C’est a penser le rapport entre une pluralité et 1’anatomie méréologique des trajets phénoménologisants
qui s’y rapportent qu’il nous sera donné de comprendre le propre de cette pluralité (ontologique ou — ici la
disjonction est exclusive — phénoménologique), et de comprendre la subtilité de 1’écart phénoménologisant (depuis
lequel il nous est donné de « méréologiser ») et, dés lors, de situer la phénoménologie comme il se doit : non pas
simplement a 1’opposé d’une ontologie moniste mais, bien avant (et bien plus profondément) en deca de toute
ontologie et de toute position. Mais cela, peut €tre tout aussi bien en vertu de la spécificité de I’anatomie
méréologique des trajectoires phénoménologisantes propres a cette nouveauté radicale dans 1’histoire de la pensée
nommée « phénoménologie » et apportée par 1’individu Edmund Husserl. La phénoménologie n’est pas un chapitre
de plus dans I’histoire de la philosophie. C’est notre profonde conviction (qui n’est pas en contradiction avec le fait

que 1’on puisse trouver des amorces de phénoménologie chez d’autres penseurs).

Que cet en dega de toute ontologie ne puisse se présenter que comme pluralisme (des rien que parties) fait
de ce pluralisme quelque chose qui doit étre soigneusement distingué de toute simple option ontologique. En effet,
on a vu clairement, a la lumiére de notre détour par Lesniewski, qu’il ne peut pas y avoir de « monisme » des rien
que parties : une classe méréologique contenant une seule partie (au sens strict d’une rien que partie) n’est pas une
classe méréologique ; tout comme, d’ailleurs, il ne peut pas y avoir de « nihilisme » méréologique : la classe
méréologique vide est, a fortiori, tout aussi impossible. Ainsi, le pluralisme phénoménologique des concrétudes
comme rien que parties s’oppose fout aussi bien au pluralisme ontologique (ayant désormais recours a la position)
qu’au monisme ontologique. Autrement dit : la spécificité du pluralisme phénoménologique renvoie dos a dos
monisme et pluralisme ontologiques.

C’est dire que la phénoménologie n’est possible que comme pluralisme, mais que le pluralisme dont elle
est faite s’oppose a 1’ontologie en tant que telle (fiit-elle moniste ou pluraliste). Reste a resituer et cerner la ligne de
partage. Encore une fois : ne peut vraiment s’opposer a 1’ontologie comme telle qu’un type de pluralisme bien
particulier, & savoir, celui des concrétudes (comme rien que parties)’’. C’est en cela que la phénoménologie n’est
pas a ranger parmi d’autres pluralismes tels les diverses formes d’atomisme, réaliste ou empiriste-idéaliste, ou
méme (si I’on met entre parenthése la question de 1’eidétique) aux cotés de cet hybride étrange qu’est la
monadologie leibnizienne. Encore moins aux c6tés d’autres pluralismes ontologiques contemporains comme ceux,

tout opposés qu’ils soient, de Deleuze ou de Badiou.

Or — et c’est a cet aspect que nous voulons pointer — ce pluralisme des rien que parties se doit d’étre
nécessairement doublé de I’anatomie méréologisante la plus simple. Cette simplicité dans I’anatomie méréologique
des trajets phénoménologisants représente la veille et la surveille du pluralisme phénoménologique des rien que

parties, des concrétudes phénoménologiques au sens strict. Autrement dit, il n’est fait droit (phénoménologisant) a

! Un monisme phénoménologique de la concrétude est un impossible : c’est une case parfaitement vide, et ne peut donc pas faire figure
d’opposition a 1’ontologie (depuis une supposée option phénoménologique).

71

SEPTIEMBRE
2013



72

SEPTIEMBRE
2013

Anatomie du faire méréologisant (lIl). Pour introduire en phénoménologie le concept de spectre phénoménologisant | Pablo Posada Varela

la pluralité des rien que parties en concrescence que d’étre traversée, en contremouvement, d’un seule rasée
phénoménologisante. Cette simplicité™® en théorie transcendantale de la méthode est strictement corrélée a la
pluralité phénoménologique en termes de rien que parties. Cette pluralité est plus profonde et fragile dans les
registres architectoniques les plus infimes de la théorie transcendantale des éléments, ce qui rend 1’analyse d’autant
plus difficile car il devient presque impossible de s’y tenir a/dans un phénoménologiser simple, le dénivellement
architectonique entre le phénoménologiser (antécédent de la kinesthése phénoménologisante) et les concrétudes en
concrescence (conséquent de la kinesthése phénoménologisante) étant de plus en plus profond™. En tout cas, voila,
au fond, le tour de force formidable (par rapport a toute ontologie) qu’incarne, dans le Fungieren de son analyse, la
phénoménologie.

En fait, il y va la d’un aspect tellement récurrent en phénoménologie, qu’il est presque impossible a
énoncer tellement il colle a la peau de tout faire phénoménologisant conséquent. Il y va d’un aspect récurrent et
pourtant spécifique. A force d’étre tour a tour remis en jeu, il devient inaper¢u mais est tout de méme ressenti de
facon claire (mais non distincte) : il est indéniable qu’on se sent faire de la phénoménologie ; pour apres,
éventuellement, une fois franchies quelques limites imperceptibles, ne plus se sentir en phénoménologue, bien que

I’on puisse bel et bien continuer a faire de la philosophie, et méme d’une fagon tout a fait exigeante et rigoureuse.

Un cas illustrant la spécificité de ce que 1’on tente de pointer se trouverait tre celui de la différence,
capitale, entre la concrescence des rien que parties et toute forme métaphysique de co-position et détermination ou
méme déterminabilité réciproque. C’est ainsi que la co-position fichtéenne du Moi et du Non-Moi ne saurait
aucunement correspondre, déja dans [’anatomie méréologique du spectre phénoménologisant qu’elle requiert, a un
cas de concrescence entre rien que parties. Chaque élément de la corrélation fichtéenne (qui n’est justement pas une
concrescence) est posé¢ pour lui-méme bien que la position de I’'un implique la co-position de 1’autre. Or cette
implication n’est pas phénoménologique (ni eidétique, ni schématique). Cette interdépendance ne fait pas
concrescence. Autrement dit, chacun de ces termes est étre par lui-méme. Leur interdépendance est le fait d’une co-
position ; or cette co-position (et compossibilité) sup-pose toujours un tiers englobant, en I’occurrence I’Etre ou la
Réalité, qu’ils soient explicitement nommés ou pas. Cette co-position suppose que chacun de ses termes soient
d’eux-mémes et d’emblée arrimés a ’Etre ou le Réel comme 4 leur socle ultime. Ni les concrescences ni, a fortiori,
les concrétudes, ne sont, quant a elles, dé-posées ol que ce soit™® (rien n’englobe la concrescence, et la
concrescence n’englobe rien : la donne ensembliste est changée de bout en bout).

La finesse et subtilité extrémes de cette nouvelle fagon d’aborder les questions qu’est la phénoménologie

de Husserl tient a cela que la concrescence se fait a rebours de 1’étre, sans que les « termes » de la concrescence ne

%2 Les mots nous manquent, bien évidement. Un trajet phénoménologisant peut se reprendre, mais ne doit pas se dupliquer. C’est & la tentation
d’ubiquité de la déhiscence phénoménologisante qu’il s’agit de ne pas céder.

* En quoi, avait-on dit par ailleurs, le phénoménologiser auprés des registres architectoniques les plus archaiques perd la maitrise de la
kinesthése phénoménologisante. Sur ce point ¢f. « Concrétudes en concrescences », art. cit. mais surtout “Arquitectonica y concrescencia.
Prolegémenos a una aproximacion mereologica de la arquitectonica fenomenoldgica ” (paru en 2012 dans les Investigaciones Fenomenoldgicas)
ainsi que “La idea de concrescencia hiperbolica. Una aproximacion intuitiva” Eikasia n°47, 2013.

* On s’en est longuement expliqué dans « Introduction & la réduction méréologique », art. cit. et dans “Concrescences en souffrance et
méréologie de la mise en suspens. Sur les implications contre-ontologiques de la réduction méréologique”, Eikasia n°49, 2013.



Pablo Posada Varela | Anatomie du faire méréologisant (lll). Pour introduire en phénoménologie le concept de spectre phénoménologisant

doivent (ni ne puissent) se poser si ce n’est au prix de percer la matrice invisible de la concrescence. Qui plus est :
le voudraient-ils qu’ils ne le pourraient pas, sauf a s’auto-extirper leur virtus concrescente. Poser les termes de la
concrescence est, quoi qu’il en paraisse depuis tout empirisme ou atomisme, avoir déja mis la charrue avant les
beeufs®. Et ce quoi qu’il en paraisse, certes. Car tout porterait a penser qu’il faut s’assurer des éléments pour
déceler ensuite les touts dans les rapports d’essence dont ils sont tissés (ou, a des niveaux architectoniques plus
infimes, dans leur rapports schématiques). Or il n’en est rien dés lors qu’il s’agit de concrétudes en concrescences :
limailles aimantées sur 1’4bgrund des Sinnes que le tout du monde ne peut plus encadrer par force d’appartenance
ou d’inclusion. La donne est — disait on — modifiée de fond en comble des lors que les opérateurs ensemblistes sont

mis entre parenthéses.

§ 6. Sur la kinesthése phénoménologisante comme kinesthése architectonique

C’est justement sur ce point, celui du spectre phénoménologisant requis pour la phénoménalisation de
I’¢lément ou de 1’unité que — on 1’aura deviné — le détour par Lesniewski peut étre porteur. Il 1’est, bien entendu,
pour autant que 1’on n’interpréte pas de fagon réelle ce qui n’a qu’une portée formelle. Autrement dit, et moyennant
la réserve architectonique ou se doit de se tenir la méréologie, la formalisation méréologique — rappelons-le encore
une fois si besoin en est — n’est pas le squelette caché du réel. En effet, dans la démarche qui est la nbtre, la
méréologie ne correspond pas en tant que telle (i.e. au 1 degré) aux bonnes articulations (dont parlait Platon) « par
ou » le dialecticien avisé réussirait a trancher ; la méréologie n’en est pas le calque. Le voudrait-elle qu’elle perdrait
de sitdt sa vertu apo-phantique (toujours au 2™ degré) et oublierait son lieu d’inscription dans le champ
phénoménologique, qui n’est autre que celui de la finitude phénoménologisante (au sein de la partie concrescente
« subjectivité transcendantale », mais en écart par rapport a elle : I’écart de la Spaltung phénoménologisante).

Par la méme raison, la méréologie ne correspond pas non plus, ne flit-ce qu’en esquisses, au « dessin »
profond de ce que Richir nomme « Wesen formels de langage » (équivalent architectonique de 1’ontologie formelle)
et par ou le « tout » du langage entre en résonnance dans chaque phase de présence, avec le sens qui s’y temporalise
chaque fois. La méréologie, bien au contraire, apporte au 2°™ degré les découpages qui servent a révéler les
articulations des choses elles-mémes : les articulations de la concrescence, réveillée et remise a elle-méme par le
phénoménologiser. Il faut justement — c’est 1a la seule fagcon de ménager avec la finitude phénoménologisante (a un

niveau architectonique plus dérivé que les concrescences phénoménologiques) — que lesdits découpages

%% Le contenant avant le contenu, le tout avant les parties (ce qui est strictement interdit depuis le concept phénoménologique de Fundierung, qui
sonne le glas pour toute fondation ontologique). Et ce malgré les apparences. En fait, le détour par la prise en compte du spectre
phénoménologisant montre que rien ne fait un sort plus assuré et exclusif au monde dans son concept mondain (et pas phénoménologique) que
I’atomisme ontologique (méme a vouloir sa dissolution en éléments simples). Or c’est 1a, encore une fois, des différences qui n’ont de sens que
depuis la théorie transcendantale de la méthode, du dedans de la morphologie des trajets phénoménologisants impliqués. L’attitude naturelle
comporte, certes, des trajets phénoménologisants, mais dans ’anonymat (phénoménologisant) : comme nous le signale Fink dans sa Vieme
Méditation Cartésienne, la réduction phénoménologique est aussi a 1’origine de /’incipit de la réflexion naturelle. Autrement dit, la réflexion
naturelle puise aux ressources de la réduction phénoménologique sans étre, par aprés, conséquente. Elle déraille, pour le dire ainsi. Mutatis
mutandis, et dans les termes de Richir, les réflexions propres de ’attitude naturelle supposent, bien entendu, le sublime en fonction et les
ressources en distancement que le sublime en fonction fourni. Méme les Spaltungen psychopathologiquement figées y ont recours, et ce méme
si, par apres, le sublime comme tel reste recouvert a jamais. En tout cas, il n’y a de pseudo-sublime que parce qu’il y a du sublime, bien qu’il y
aille d’un sublime perverti, déraillé et figé.

73

SEPTIEMBRE
2013



74

SEPTIEMBRE
2013

Anatomie du faire méréologisant (lIl). Pour introduire en phénoménologie le concept de spectre phénoménologisant | Pablo Posada Varela

méréologiques ne coincident pas avec ceux des choses elles-mémes (articulations entre concrétudes et, a la limite,
articulations entre concrescences, donc articulations de phénoméne a phénomeéne par synthéses de 3°™ degré). Il est
méme souhaitable qu’il y ait une certaine non coincidence permettant, justement, d’amener la prise de parole par les
choses elles mémes, d’en brusquer la concrescence la ou, de toute facon, le phénoménologiser lui-méme arrive
toujours trop tard et de trop prés (par rapport au registre architectonique du présent) pour retracer a neuf des
concrescences irréductiblement lointaines (concrescences en présence et méme hors présence ; la présence vient a
manquer, mais 1’aimantation entre concrétudes persiste).

En fait, le phénoménologiser est irréductiblement (trop) preés du niveau architectonique du présent car c’est
le seul registre depuis lequel il est 3 méme de prendre Iinitiative. Que le faire phénoménologisant s’amorce depuis
le présent, ne pouvant marquer son €cart, au début, que par rapport au présent, voila le prix a payer pour le maintien
d’une certaine maitrise méthodique de la kinesthése phénoménologisante®®. Que I’irruption dans le champ
transcendantal doive se faire sous 1’espéce d’un contremouvement et moyennant des abstractions méréologiques
contrélées devant amener, a un niveau architectonique plus profond, des concrescences, cela n’est que I’apanage de
la différence architectonique qui existe entre le niveau ou se fait le contremouvement phénoménologisant
(I’antécédent de la kinesthése phénoménologisante) et le registre architectonique ou se produisent les concrescences
(le conséquent de la kinesthése phénoménologisante). Concrescences induites par I’ « a part » phénoménologisant,
produites de son désengagement (par rapport a [’Abgrund des Sinnes, laissé, en un sens, a lui-méme), amenés de
son contremouvement (au sein de la partie concrescente « subjectivité transcendentale » mais en écart par rapport a
elle).

La part de I’a part phénoménologisant a, en cela, un statut méréologique tout a fait particulier, et qui fait
qu’elle puisse jouer le réle d’un sorte de pivot architectonique. En fait, c’est par (au sens fort de « a travers ») cette
partie-a-part phénoménologisante que se refait et se rejoue la réflexivité du phénomeéne. Bien entendu, tout le
probléme est dans I’instabilité de ce génitif. L hyperbolicité est justement dans le glissement, jamais absolument
accompli, du génitif objectif (Ile moi phénoménologisant réfléchit le phénomene) vers le génitif subjectif (le moi
phénoménologisant est pour une part pris a partie dans une réflexivité qui est propre au phénomene, qui est celle du
phénomene, et par ou, tout au plus, le moi phénoménologisant s’apparait a lui-méme, mais justement en imminence
de disparaitre). Ce glissement est celui qui existe entre le moi phénoménologisant (qui entame le mouvement de
réduction) et le soi phénoménologisant qui est pris a partie par la concrescence qu’il manifeste. Quoique situés, tous
deux, sur I’antécédent de la kinesthése phénoménologisante, il y a une différence architectonique entre moi

phénoménologisant et soi phénoménologisant (le soi qui, « du bas de » son anonymat phénoménologisant, se glisse

* Dans les derniéres pages de la 1 partie de cette suite de travaux sur 1’anatomie du faire méréologisant, & savoir “Anatomia del quehacer
mereologizante (I). El papel de la imaginacion en la manifestacion de relaciones de dependencia e independencia en el campo mereologico”.
Eikasia n°46, on insistait sur ce fait qu’un supposé contremouvement « appuyé » non pas sur le présent mais sur la présence manquerait d’un
appui clair, ne serait pas univoque comme contre-mouvement. On reprenait ainsi la question de la quasi-époche (évoquée par Husserl dans Erste
Philosophie II) afin d’insister sur d’autres points que ceux pris en considération par I’interprétation critique qu’en donne Richir dans
Phénoménologie en esquisses (J. Millon, Grenoble, 2000).

Tout bien réfléchi, un phénoménologiser qui prétendrait prendre son essor directement au registre architectonique de la temporalisation en
présence se confondrait avec les mouvements schématiques eux-mémes. L’écart non schématique serait enseveli dans 1’écart schématique.
L’antécédent de la kinesthése phénoménologisante ne pourrait pas se marquer comme tel, dans sa différence avec le transcendantal. Il ne peut
pas y avoir de prise phénoménologisante directe. C’est bien pour cela que la kinesthése phénoménologisante est aussi kinesthese architectonique.



Pablo Posada Varela | Anatomie du faire méréologisant (lll). Pour introduire en phénoménologie le concept de spectre phénoménologisant

« dans » le soi du phénomene sans s’y confondre), ce en quoi la kinesthése phénoménologisante est aussi kinesthése
architectonique.

La part a part du phénoménologiser, anonyme ou pas, constitue, pour le dire autrement, la partie liée ou
parti pris de la phénoménologisation dans la phénoménalisation. En effet, il y a toujours un minimum de
phénoménologisation anonyme qui ouvre a la phénoménalisation. Bien entendu, et la plupart des fois (& mesure que
I’on descend dans les profondeurs architectoniques), cette partie de 1’a-part phénoménologisant est de plus en plus
inopinément prise a parti(e) dans (et par) la phénoménalisation. C’est dire a quel point la phénoménalisation se fait
toujours a un niveau architectonique plus profond que la phénoménologisation. Ainsi, est aussi paradoxal que cela
puisse paraitre, le conséquent de la kinesthése phénoménologisantes (i.e. les concrescences) est toujours a un niveau
architectonique plus profond que ne I’est DP’antécédent (i.e. les mouvements phénoménologisants para-
méréologiques amenant les concrescences). C’est en cela que la kinesthése phénoménologisante, quand elle est
mise en jeu au-dela de la phénoménologie statique, est toujours, aussi et nécessairement, kinesthése

architectonique.

Une fois ces rappels quant a la portée non ontologique (mais architectonique) de la méréologie établis, il
n’en reste par moins que la formalisation méréologique essaye de capter certaines intuitions. C’est en cela qu’une
comparution formelle de telles intuitions méréologiques peut donner a voir plus clairement certaines lignes de
partage entre les intuitions de fond de la méréologie et d’autres fagons d’aborder les Sachen. La méréologie peut
donner a lire dans certains reliquats formels, et de facon toute schématique (en un sens, bien entendu, non
phénoménologique), quelque chose de la spécificité de la phénoménologie.

Reprenons I’argument 1a ou on I’avait laissé avant de faire ces précisions quant au statut architectonique
(et non ontologique) de la méréologique. A ’aune de la méréologie on jauge de fagon claire et distincte comment a
une ontologie des éléments simples posés et posables, qu’ils soient uns ou multiples, s’oppose une pluralité
phénoménologie non posée. Or cette non position ne peut que prendre la « forme » d’une pluralité d’éléments
irréductiblement en concrescence(s)’’, donc d’une pluralité d’ « éléments » qui sont, au fond, des rien que parties.
Autrement dit, a une pluralité disparate, disséminée, et non tissée en termes de concrescences s’oppose, avions nous
dit, une pluralité de rien que parties en concrescences, mais a ceci prés que la différence — avions nous avancé — se

mesure aussi et avant de fagon intrinsequement phénoménologisante. Qu’est-ce a dire ?
§ 7. Vers une méréologie du spectre phénoménologisant
Si nous revenons briévement a la formalisation de la méréologie entreprise par Stanislaw Lesniewski pour

illustrer ce qu’est, au fond, ce tour de force, opératif et rarement remarqué (tellement il colle aux semelles de tout

phénoménologue) chez Husserl, on dira que ce qui semble d’une énorme simplicité ontologique — ensemble vide ou

*7 Le pluriel est dii a la pluralité¢ des synthéses passives de 3™ degré (cf. Marc Richir, Méditations Phénoménologiques, J. Millon, Grenoble,
1992). On abordera ce point dans des travaux ultérieurs.

75

SEPTIEMBRE
2013



76

SEPTIEMBRE
2013

Anatomie du faire méréologisant (lIl). Pour introduire en phénoménologie le concept de spectre phénoménologisant | Pablo Posada Varela

ensemble avec un seul élément — a, par contre, un spectre phénoménologisant bien plus complexe que ce qui,
paraissant plus complexe — une pluralité de concrétudes en concrescence — est, quant a lui, traversé « tout du long »
de sa complexité, d’une seule rasée phénoménologisante (traversant aussi, dans son contremouvement, une
différence de registres architectoniques : celle qui existe entre le phénoménologiser et les concrétudes dont la
concrescence s’en trouve exacerbée ou méme exaspérée et qui fait que la kinesthése phénoménologisante soit aussi
une kinesthése architectonique). Cette rasée phénoménologisante est certes, a vouloir étre une, aux limites de la
perte et de la disparition. Elle s’interdit de faire escale et, pour le dire ainsi, de recoudre de I’extérieur (et pour la
plupart a I’insu) ses propres trajets phénoménologisants. Ce n’est qu’a se tenir dans une méme rasée
phénoménologisante que les concrétudes peuvent étre effleurées et en méme temps tenues dans leur non
positionnalité. Or cela n’est possible, réciproquement, qu’auprés (« Dabei» dirait Fink) d’une pluralité de
concrétudes en concrescences (chez Lesniewski aupres d’un « tas » ayant au moins deux parties au sens strict, donc
deux rien que parties) car ce contremouvement, pour étre « concret», doit se reprendre depuis la déhiscence
concréte propre d’une Fundierung.

En revanche, un tout contenant des parties-éléments, donc des parties qui ne sont pas des rien que parties,
requiert, pour apparaitre, justement, comme ensemble contenant des éléments, et méme s’il s’agit du cas
ontologiquement le plus simple consistant en un ensemble avec un seul élément, un spectre phénoménologisant
composite, ou, si I’on veut, une composition extrinseque de trajets phénoménlogisants devant marquer, tour a tour,
les écarts (de déhiscence non concréte) que quémandent les positions impliquées : et de ’ensemble, et de 1’é1ément
(dans le cas d’un ensemble unitaire). Méme si ce tout dernier cas de figure — mettons, celui un ensemble incluant un
seul élément — semble ontologiquement plus simple, cette simplicité n’est atteinte et statuée qu’au prix d’un
phénoménlogiser scandé, tissé selon des trajets phénoménologisants extérieurs les uns aux autres. La position d’un
seul élément implique un systéme d’escales phénoménologisantes plus complexe que la traversée d’une pluralité
non positionnelle de concrétudes (comme rien que parties) en concrescence.

Cette complexité auto-extrinséque, cette duplication retissée du dehors est remarquée pour autant qu’elle
ne peut se faire que par la mondanéisation impropre comme mondanéisation du phénoménologiser, apparaitre
« mondain » (sous 1’aspect d’un Schein) des trajets phénoménologisants. C’est 1a un point que 1’on avait déja
avancé, en guise d’hypothése, dans d’autres travaux’'. Il s’agit, au fond, de la piste principale qu’il faudra suivre a
la trace (éventuellement dans d’ultérieurs travaux) pour montrer en quoi ce détour par le spectre
phénoménologisant, peut s’avérer révélateur dans certains cas. En effet, il est des cas ou certaines différences dans
la phénoménalisation (et de phénoménalisation), donc, du c6té de la théorie transcendantale des éléments, ne sont

«visibles » que du dedans du phénoménologiser et ce pour autant qu’ils sont remarqués du dedans de la face

% Au premier chef dans les deux premiers volets de ce travail. Mais aussi, dans « La idea de concrescencia hiperbélica », quand il fut question de
la fagon dont le Malin Génie prend en main la kinesthése phénoménologisante. C’est 1a un cas extréme que 1’on ne considére pas ici si ce n’est,
justement, dans sa matrice. Cette matrice n’est autre que I’entremise, au sein des trajets phénoménologisants, de la mondanéisation impropre.
Cette entremise n’entraine pas, ipso facto, la perte de maitrise de la kinesthése phénoménologisante. Par contre, elle contient, de fagon
matricielle, la possibilité de cette perte, et qui reléve, concrétement, d’un certain passage a la limite. Passage a la limite inscrit dans la structure
de la mondanéisation impropre elle-méme. Cette structure, extrémement complexe, est, entre autres, réflexive (mais non coincidente avec elle-
méme), ce qui ouvre, par 1a méme, une possibilité d’hyperbolisation coextensive de I’entrée en scéne du Malin Génie. L’ extension hyperbolique
et incontrolée de la modification de neutralité que I’on avait examinée dans les §§ 6 et 7 de ’article cité¢ (allant jusqu’a tuer dans I’ceuf
I’affectivité dans son inchoativité mienne) n’en est qu’une simple conséquence.



Pablo Posada Varela | Anatomie du faire méréologisant (lll). Pour introduire en phénoménologie le concept de spectre phénoménologisant

« sensible » de 1’antécédent de la kinesthése phénoménologisante. Car a I’instar des kinesthéses directement
constituantes, la kinesthése phénoménologisante a aussi maniére de ressentir son mouvement antécédent. La vie
phénoménologisante, du dedans de sa Spaltung avec le transcendantal-constituant, ressent, phénoménologiquement,
son contremouvement, tout comme a I’antécédent des kinesthéses qui sont geradehin, c'est-a-dire, directement
constituantes, correspondent des sensations de mouvement. Les scansions introduites par la mondanéisation
impropre, et a la faveur desquelles « se phénoménalisent » tels ou tels « éléments », apparaissent dans leur spectre
phénoménologisant. La mondanéisation impropre est remarquée du dedans du phénoménologiser, et ce dans la
mesure ou le phénoménologiser n’est plus repris comme méme.

En effet, une fois une mondanéisation impropre accomplie, c’est le trajet phénoménologisant comme tel
qui est posé dans le tout englobant du monde. L’effectivité de la mondanéisation impropre suppose de ré-installer
I’ontologie ensembliste propre de I’attitude naturelle. C’est alors qu’un autre trajet phénoménologisant peut initier
son contremouvement auprés d’un autre élément. Or ce n’est que 1'unité du monde lui-méme, réceptacle
rassemblant les positions phénoménologisantes par mondanéisation impropre, qui, de I’extérieur, fourni 1’illusion
d’un phénoménologiser un, fait d’une seule traite, alors qu’il n’en est rien. Il s’agit d’un tissage extrinséque de
trajets phénoménologisants disparates sans unité immanente. Leur unité n’est garantie que par 1’unité du monde
comme contenant universel accueillant leur « apparence ». Ce tissage extrinséque peut donner une impression de
maitrise, de fausse ubiquité, qui saute de fagon illégitime par dela la finitude phénoménologisante. 11 faut distinguer
avec soin ce cas de celui d’'un méme phénoménologiser dé-pris pour cause de détresse phénoménologisante, et
éventuellement re-pris. L’unité de la lancée est gardée, et la « prise » sur I’indéterminité des concrescences n’a pas
recours a des scansions introduites par mondanéisation impropre. Or la non-unité et non-simplicité est ressentie du
dedans justement par la rupture qu’introduit la mondanéisation impropre. La reprise de I’analyse n’est pas reprise
d’un méme trajet phénoménologisant. Voila, de fagon trés grossiere et intuitive, 1’un des principaux problémes de
méthode auquel doit se confronter le phénoménologiser dans son versant « constructif ». En attente de développer
ces idées dans d’ultérieurs travaux, posons une question plus fondamentale, a savoir, celle de la méréologisation de

ces étranges « parties » que sont (ou dont son faits) les « trajets phénoménologisants ».

La difficulté de 1’analyse est ici extréme car 1’outil méréologique a été déplacé sur le vecteur de la théorie
transcendentale de la méthode elle-méme. Si I’on s’essaye a une reprise de cette problématique depuis les termes de
la phénoménologie richirienne, on dira que 1’outil méréologique se porte maintenant sur le « vecteur » — qui n’en
est justement pas un (il disparait aussitot paru) — de 1’écart non schématique, de cet « espace » de la réflexivité (et,
partant, de I’ « architectoniser ») ouvert a tout jamais par la fuite infinie de la transcendance absolue pure.

Il convient de signaler que les rapports entre ces « parties » que sont les trajets phénoménologisants,
situées a divers registres architectoniques, sont d’un ordre fout a fait différent que les rapports entre parties situées
de part et d’autre de la corrélation transcendantale, donc, de part et d’autre de 1’Abgrund des Sinnes. 11 y va de
rapports méréologiques absolument sui generis.

Comme on vient de 1’évoquer, il faudra, notamment, distinguer méréologiquement un (méme) trajet

77

SEPTIEMBRE
2013



78

SEPTIEMBRE
2013

Anatomie du faire méréologisant (lIl). Pour introduire en phénoménologie le concept de spectre phénoménologisant | Pablo Posada Varela

phénoménologisant repris d’un faire phénoménologisant amalgamé de I’extérieur, composite, qui joue de sa
déhiscence selon une fausse ubiquité (qui se joue de lui), et ce par un recours fallacieux a la mondanéisation
impropre. Une reprise maintient la simplicité, et se tient dans I’immanence du phénoménologiser lui-méme ; une
réduplication ou réplication requiert par aprés une unification extrinséque fait a I’aune du tout du monde. Ce n’est
la qu’une fagon trompeuse de vouloir maitriser I’indétermination et le caractére abscons des concrescences, ce qui
se paye d’un raidissement des concrétudes (en concrescences) en €léments (arrétés et a identité stable). Cette
distinction est absolument essentielle aux fins de démasquer les fagon fallacieuses de pratiquer la phénoménologie
constructive.

Bien entendu, face a ces taches, on ne dispose pas des outils méréologiques nécessaires pour aborder
I’anatomie de ces trajectoires phénoménologisantes, de ces glissements vertigineux et prises a partie subites dans
I’ordre de la déhiscence. Le probléme est que ces rapports entre et au-dedans de trajets phénoménologisants ou
rasées phénoménologisantes se font «sur» un toute autre «lieu» que celui qui accueille les rapports
méréologiques dit de concrescence, et dont on a longuement traité. Ces autres rapports se font, néanmoins, sur le
«vecteur » phénoménologisant, ouvert par la fuite infinie de la transcendance absolue pure (I’écart non
schématique). Ecart sur lequel — il me semble nécessaire de le rappeler — aucune concrescence ne peut se faire.
C’est plutdt I’écart a [’aune duquel (et pas sur lequel) se font les concrescences propres de la théorie
transcendantale des éléments, les concrescences résultant de cet écart phénoménologisant et qui, au fond, sont les
seules concrescences (a proprement parler) qui soient. Quant au vecteur phénoménologisant, il est, en lui-méme,
extrémement traitre et glissant (en quoi la déhiscence peut trés vite sortir de ses gonds, et s’hyperboliser de fagcon
dangereuse et inféconde). Ainsi, les rapports méréologiques qui ont lieu sur le « vecteur phénoménologisant »
(vecteur du contremouvement, vecteur para-concrescent amenant au 2™ degré des concrescences) requiérent, bien

évidement, des tout autres rapports méréologiques.

Nous pensons que la piste méréologique qui permettrait de capter la spécificité de la morphologie
phénoménologisante serait peut-étre a chercher dans la distinction que fait Husserl, au tout début de la 3™
Recherche, entre parties disjointes et non disjointes™. Et ce bien que la 3™ Recherche — comme ¢’est effectivement
le cas — ne s’occupe, désormais, exclusivement, que des rapports entre parties disjointes. Les
« parties phénoménologisantes » qui composent le spectre phénoménologisant d’un « élément » (singulier ou
pluriel) seraient des rapports entre parties « jointes » (ou plutdét « non disjointes »), alors que les rapports de
concrescence propres de la théorie transcendantale des éléments seraient justement les rapports connus et passés en
revue ici et dans d’autres travaux, a savoir, des rapport entre parties disjointes.

Ajoutons une précision supplémentaire, qui est plutét une mise en garde : il ne faut pas confondre des cas
de rapport entre parties « non disjointes » (par exemple les « parties logiques » situées sur une méme branche d’un

arbre de Porphyre) avec certains cas de rapports entre parties « disjointes » comme les phénoménes de fusion (de

¥ Nous avions déja essayé de suivre ces pistes dans nos articles “ Arquitectonica y concrescencia. Prolegdmenos a una aproximacion
mereologica de la arquitectonica fenomenoldgica ” art. cit. ainsi que dans “ Fendmeno, concepto, concrecion. El quehacer fenomenologico
richiriano (A modo de introduccion a “Schwingung y fenomenalizacion” de Marc Richir)” paru dans Eikasia n°40, 2011.



Pablo Posada Varela | Anatomie du faire méréologisant (lll). Pour introduire en phénoménologie le concept de spectre phénoménologisant

Verschmelzung) entre parties concrétes, ou les rapport entre parties (toujours disjointes) propres des touts que
Husserl nommait « extensifs ». C’est, par exemple, le cas de 1’analyse méréologique du moment abstrait extension.
Quoiqu’il en paraisse, il s’agit, 1a encore, de rapports entre parties disjointes. C’est dire a quel point le caractére
disjoint ou non disjoint des parties n’est pas une affaire « physique » mais une affaire méréo-logique qui va bien au-
dela de I’apparence verschmolzen, fusionnée, des parties de certains touts extensifs.

Les concrescences n’ont lieu, par définition, qu’entre parties disjointes. Or cela ne veut nullement dire
qu’il ne puisse y avoir une analyse méréologique 1a ou il n’y a pas de concrescence. Ainsi, les rapports entre les
parties « non-disjointes » (qui, éventuellement, scanderait 1’antécédent de la kinesthése phénoménologisante)
admettent bel et bien une analyse méréologique, bien que leur rapports ne soient pas de concrescence, et ne
produisent, au 1% degré, aucun genre de phénoménalisation. De la méme fagon, on sait aussi qu’il y a des rapports
entre parties disjointes qui ne sont pas des rapports de concrescence. Par exemple les rapports entre parties qui ne
sont pas des rien que parties, englobées dans des touts non fondées sur lesdites parties. Il s’agit des rapports méta-
méréologiques propres de I’attitude naturelle. Or il y a bel et bien une possibilité d’analyse méréologique de
I’attitude naturelle, bien que dans cette analyse n’intervienne nullement la concrescence.

Ce qui intéresse 1’eidétique (et a la « schématique ») phénoménologique est le rapport (de concrescence ou
Fundierung, selon les registres architectoniques) entre parties disjointes. C’est bien cela qui fait la « matiére » des a
priori matériels de la théorie transcendantale de la méthode (la version proprement phénoménologique du
synthétique a priori).

Ajoutons cette nuance supplémentaire, qui est que la concrescence dont s’occupe la théorie transcendantale
des éléments (encore une fois: la seule concrescence qui soit) et qui a lieu entre parties méréo-logiquement
disjointes, consiste en une pluralité de concrescences architectoniquement stratifiées, se jouant sur plusieurs portées
a la fois. C’est ainsi que la concrescence prend tour a tour des nouveaux visages au gré des divers registres
architectoniques ou elle se fait. Celles qui correspondent aux registres architectoniques (registres de concrescences)
les plus archaiques et abscons sont les concrescences entre, d’un c6té 1’affectivité proto-ontologique (le coté
concrescent de la « vie », en deca de I’Abgrund des Sinnes) et, de 1’autre, la transcendance absolue (non pas pure
mais) physico-cosmique, faite de Wesen sauvages et phantasiai pures (le coté, tout aussi concrescent, du « monde »,
au-dela de I’Abgrund des Sinnes).

Il va sans dire que chacune de ces parties concrescentes est faite d’autres parties en concrescence. Or,
parfois, elles sont extrémement difficiles a cerner et a situer : ou placer, par exemple, les aistheseis correspondant a
ce que Richir appelle I’autre source de la phantasia ? Question qui se répercute dans I’équivalent architectonique de
cette méme question posée a d’autres niveaux : ainsi, qu’en est-il des phantasmata ? Sont-ils du co6té des
Phantasieerscheinungen ou bien plutdt ou aussi du c6té de la part d’affectivité des phantasiai-affections ? Et qu’en
est-il, par rapport au niveau de questionnement délimité par ce type de concrescence nommé intentionnalité
(concrescence noese-noeme) des Empfindungen ? On serait enclin a les interpréter comme une partie concrescente
de la partie concrescente « noése », mais qu’en est-il quand ces Empfindungen sont en imminence de devenir

Abschattungen ? Elles sembleraient 1a plutot tirés d’un c6té d’une concrescence avec ou a8 méme la partie concréte

79

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

Anatomie du faire méréologisant (lIl). Pour introduire en phénoménologie le concept de spectre phénoménologisant | Pablo Posada Varela

«noéme ». Voila tout un pan de questions ouvert a des analyses méréologiques concrétes que I’on n’entreprendra
pas ici. Retenons, en tout cas, que la concrescence noese-noéme est la version architectoniquement moins profonde
de la concrescence transcendantale. C’est la concrescence dont s’occupe la phénoménologie statique. Concrescence
qui, a ce registre architectonique, est proprement corrélationnelle. La kinesthése phénoménologisante qui y sied,
c'est-a-dire, la modalité de la kinesthése phénoménologisante qui est mise en jeu dans I’analyse statique ne connait
pas encore de dénivellement architectonique entre 1’antécédent (phénoménologisant) et le conséquent (ce qui se

phénoménalise). C’est une kinesthése phénoménologisante qui n’est pas encore kinesthése architectonique.

Retenons pour le moins — en vue de travaux ultérieurs — qu’il y a un mystérieux couplage entre pluralité
non positionnelle de concrétudes et non duplicité ni réduplicabilité (plutét que simplicité) de I’écart non
schématique assistant a ladite pluralité (fonciérement non positionnelle) de concrétudes. Autrement dit, ce n’est que
dans la « simplicité » d’une seule lancée, sorte d’emboitement immanent se dépliant, que I’écart non schématique
peut assister I’écart schématique de fagon a garder la richesse des concrétudes en concrescences qui y sont a
I’ceuvre.

Et, en retour, cette « simplicité » de 1’écart non schématique n’est gardée que de se tenir elle-méme en
écart concret par rapport au mouvement de concrescence, sans quoi 1’écart non schématique s’autonomiserait par
rapport au schématisme lui-méme. Il ne serait plus écart (non schématique) dans 1’écart (schématique). Cela aurait
pour conséquence que le soi phénoménologisant n’assisterait plus le schématisme. Il le verrait de I’extérieur.
L’« assister a » tournerait, pour le dire ainsi, a vide; et les concrescences se feraient ailleurs; la vie serait
irréductiblement ailleurs. En effet, les cas de Spaltung réifiée correspondent a ces cas ou il n’est plus possible de
réinsérer 1’écart non schématique dans ’écart schématique de telle fagon que ’assister a soit aussi et de ce fait
méme un assister au sens transitif. C’est alors que les concrescences se font a une distance infranchissable, sur
I’« autre rive », se présentant au sujet comme désormais foutes faites. Il est fort a parier qu’un recours incontrolé a
la mondanéisation impropre ait une part importante dans ce « précipité » méréologique, dans cette cristallisation de
la concrescence.

Il n’est certes pas facile de se tenir a un phénoménologiser « simple », c'est-a-dire, a un trajet
phénoménologisant fait d’une seule traite (et au risque de sa perte) renongant a la tentation de fausse ubiquité que
peut préter un recours a la mondanéisation impropre (bien qu’il puisse y avoir des recours justifiés, requis par la
« scientifisation »). Il faut, comme nous le dit Fink, résister a I’indétermination tout en comprenant qu’il y va d’une
« indétermination d’un genre spécifique » car, loin d’un pure et simple chaos, il y va d’une indétermination ou
peuvent bel et bien s’annoncer des unités de fondation ou des concrescences schématiques, a savoir, du concret qui

n’est pas de I’ordre de 1’unité identifiable ni méme de I’identité stable :

« La subjectivité cachée, a laquelle la réflexion transcendantale doit reconduire, se manifeste du point de
vue de I’essence dans une indétermination d’un genre spécifique. Supporter cette « indétermination », ne

pas I’abandonner précipitamment pour une « concrétion » seulement saisie au vol qui nous ferait perdre



Pablo Posada Varela | Anatomie du faire méréologisant (lll). Pour introduire en phénoménologie le concept de spectre phénoménologisant

toute la portée de la problématique philosophique, la tirer bien plutdt au clair avec la patience obstinée de
I’explication conceptuelle, du point de vue de I’horizon infini du travail analytique, voici 1’exigence,
nullement simple, qui accompagne le début de la réduction phénoménologique. Aucun éclair d’intuition

spéculative ne parvient a éclairer la nuit de cette indétermination. »®°

Le désir de maitrise des concrétudes meéne a une réduplication inapergue du Dabeisein (encore une fois, un
anonymat qu’il s’agit de tirer au clair) et a un usage inflationniste de 1’écart non schématique ; inflationniste en
degré (d’écart) mais surtout en quantitabilité (par répétabilité) de 1’écart. L’écart non schématique, pour rester
concret, doit s’interdire d’intervenir a plusieurs reprises — ce qui ne veut pas dire « se reprendre » (¢a, il le peut et il
le doit) — dans une méme phase de présence phénoménologisante.

11 doit s’interdire de vouloir scander au premier degré la pluralité des concrétudes en concrescence, résister
a vouloir installer tour & tour et & pied de concrétude son Dabei sein, a le multiplier. A procéder ainsi, les
concrétudes s’en trouvent précipitées en éléments épars et posés et le mouvement de concrescence coupé et
remplacé par des genres de totalisations ensemblistes (regroupant lesdits éléments) extrinséques aux concrétudes

(dont, par exemple, les touts catégoriels dont nous parle Husserl dans la 3 Recherche).

Au fond, et pour reprendre les choses autrement, toute la difficulté de I’analyse phénoménologique (dans
lequel Husserl est resté maitre) est de garder I’écart entre les concrétudes (en concrescence) et la concrescence
(de/en concrétudes) sans compter pour un, sans viser les termes de cet écart, donc sans y faire deux escales
phénoménologisantes. Or c’est justement cette démultiplication extrinséque de 1’écart non schématique qui a lieu —
qui doit avoir lieu - aux fins d’amener I’apparente simplicité ontologique consistant en un ensemble contenant un
¢lément (ou plusieurs), et ou ensemble et éléments sont pensés (et posés) de facon indépendante, a I’encontre de ce
que les axiomatisations de la méréologie par Lesniewski cherchérent & combattre de toute leurs force. Encore une
fois : la position d’un seul élément (et la mise en place des opérateurs ensemblistes d’inclusion et d’appartenance)
engage un spectre phénoménologisant plus complexe que ne le fait la non-position (i.e. la simple
phénoménalisation) d’une pluralité de concrétudes (de rien que parties) en concrescence (fondant un tout qui, en

retour, n’est pas indépendant de ses rien que parties).

§ 8. Conclusion et ouvertures

Hélas, nous n’en pouvons dire guére plus ; du moins espérons-nous étre quelque peu mieux parés pour
aborder, dans d’ultérieurs travaux, certains des problémes ici a peine effleurés. Par exemple, celui des synthéses
passives que Marc Richir nomme de 3™ degré dans ses Méditations Phénoménologiques. En fait, dans ces lignes,

nous n’avons parlé que des synthéses passives de 2™ degré. C’est a I’occasion de ce genre de synthéses que ’on a

% Eugen Fink, VI Cartesianische Meditation. Teil II: Erginzungsband (Husserliana Dokumente, II), pp. 72-73. Texte établi et édité par G. van
Kerchoven, Kluver Academic Publishers, 1988. Tr. fr. p. 99 par Frangoise Dastur et Anne Montavont, J. Millon, Grenoble, 1998, p. 99.

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

Anatomie du faire méréologisant (lIl). Pour introduire en phénoménologie le concept de spectre phénoménologisant | Pablo Posada Varela

introduit le concept de « spectre phénoménologisant ». Mais méme au sein des synthéses passives de 2™ degré il y a
des points extrémement difficiles et encore a clarifier. Par exemple, celui du rapport entre le phénoménologiser
d’un moi phénoménologisant et sa disparition — toujours en imminence — dans la « réfléxivité » du phénomene lui-
méme. Encore faudrait-il aussi commencer par creuser davantage la spécificité (fort peu remarquée) de ce que Fink
appelait « anonymat phénoménologisant ». En effet, qu’en est-il alors du spectre phénoménologisant en régime
d’anonymat phénoménologisant ? Qu’en est-il du nécessaire glissement entre le moi phénoménologisant et le
« soi » phénoménologisant ; en fait, glissement aimanté depuis la réflexivité du phénoméne lui-méme (de son
ipse) ; reflexivit¢é du phénoméne qui prend a «partie» le moi phénoménologisant (d’abord comme soi
phénoménologisant, puis comme phénoménologisation en imminence de disparition dans la phénoménalisation)?
Comment comprendre, méréologiquement, cette prise a partie — dans la phénoménalisation — de 1’a-part

phénoménologisant ?

Du moins aura-t-on essayé de prendre au sérieux 1’idée d’une théorie transcendantale de la méthode, et ce
bien « en deca » de la tiche, ultérieure, d’une mise en architectonique. Ce n’est, 14, que I’'une des derniéres taches
du moi phénoménologisant. Bien avant toute mise en architectonique des résultats recueillis au sein de la théorie
transcendantale des éléments il y a, tour a tour, cette dramatique du phénoménologiser concret, d’un mode de
Dabeisein plus ou moins ajusté pouvant ouvrir et relancer les concrescences ou bien les refermer, voire les étioler a
tout jamais. Il faut prendre la mesure de ce que peut étre une erreur phénoménologisante, les conséquences en non
phénoménalisation d’un mauvais usage de la déhiscence phénoménologisante. Et il faudra étre particuliérement

attentif au role qu’une mauvais usage de la mondanéisation impropre y joue.

El Royo, Soria.
Aot 2013.



José Vela Castillo | El don. De la arquitectura

El don. De la arquitectura
José Vela Castillo, dr. arquitecto

IE Universidad

jose.vela@ie.edu

RESUMEN

(Qué se da realmente cuando se dice “dar lugar”?
(Podemos decir que el lugar “se entrega”? ;Qué es dado en
la arquitectura? Y entonces, ;Qué es dado, si algo, en la
arquitectura?

“Dar lugar” puede significar, a la vez e indistintamente,
producir, proporcionar las condiciones para que algo se
produzca, pero también, literalmente, dar algo, algo que
aqui seria, acaso, “el lugar”. ;Qué es entonces el lugar que se
puede dar y sobre todo, qué es ese dar? ;Un regalo, un don?

Dos aspectos pueden ser aqui explorados. La cuestion del
dar en tanto que don y la cuestion del lugar en tanto que
aparicion, de la arquitectura y del espacio. Ambos aspectos
seran abordados en este articulo desde una perspectiva que
pone en relacion la fenomenologia de Jean-Luc Marion y la
deconstruccion de Jacques Derrida en el contexto de la
arquitectura.

PALABRAS CLAVE

Don, lugar, evento, arquitectura

ABSTRACT

What is really given when we say “giving place”? Could we
say “delivering place”? What is given, then, in architecture?
A gift?

In Spanish (unlike English) “dar lugar” (“giving
place”) has at least two meanings. On the one hand it means
something such to produce, or to lead (in)to (as the
sequential order in which one state of things leads to
another). On the other hand, considering the literal meaning
of the words, “dar lugar” means “(to) give place”, “(to)
deliver place”, even “(to) produce place”. What is, then, this
place that is given? What means, in this context, “giving”?
Giving what? A gift?

Two complementary aspects of this question will
be explored in the article: the question of giving as gift and
the question of place as appearing of architecture and space.
The two aspects will be examined through a perspective that
puts in relation Jean-Luc Marion’s phenomenology with
Derrida’s deconstruction, framed by the general context of
architecture.

KEYWORDS

Gift, place, event, architecture

Una version preliminar de este texto fue presentada en:
WORLD CONFERENCE ON PHENOMENOLOGY / IV
O.P.O. MEETING

Razon y Vida. La responsabilidad de la filosofia

2011, 19-23 septiembre, Segovia - Spain

SEPTIEMBRE
2013

Fecha de entrada: 11-05-20123 Fecha de aceptacion: 1-08-2013






José Vela Castillo | El don. De la arquitectura

El don. De la arquitectura
José Vela Castillo, dr. arquitecto

IE Universidad

jose.vela@ie.edu

Este texto trata de exponer, en una primera exploracion fenomenologica, el papel que el don tiene en arquitectura en
relacion con el fendmeno del lugar y con la propia posibilidad del ser evento del evento (que, para la arquitectura,
da (su) lugar). Es obvio que esta cuestion estd intimamente relacionada con los conceptos de lugar, fendémeno y
evento, pero también de don e incluso de la hospitalidad, que trataremos de trabajar desde por una parte la
fenomenologia de la donacion de Jean-Luc Marion, y de otra desde el pensamiento deconstructivo de Jacques
Derrida en torno al evento y el don, siempre manteniendo el horizonte, no tan distante, de la fenomenologia
trascendental husserliana como marco ltimo. Debe ser apuntado, también, que no deja de encontrarse presente un
delicado aroma afirmativo y nietzscheano, aquél que, basicamente, trata de dejar ser en su singularidad las cosas lo
que son, antes (o al lado, o incluso después) de cualquier objetividad, aquél que dice fundamentalmente “si” a la
aparicion de “las cosas” (“some/thing”), al evento en su propia aparicion (y no en su “apariencia” psicologica,
probablemente). En este sentido, el lugar de la arquitectura es el lugar en el cual la ley de la alteridad, la ley de lo
otro se hace presente a si misma: el “evento”, entonces, no seria sino otra manera de decir “venida del Otro” (mas
adelante llamado: el arribante).

Es necesario, al inicio, ofrecer una clarificacion general sobre el idioma y sobre la traduccion, dado ademas
que este articulo se redactd originalmente en inglés. En espafiol, como también en gran medida en francés, pero a
diferencia del inglés y otros idiomas, “dar lugar” (“donner lieu”) tiene, al menos, dos significados.

Uno, el habitual y mas directo, seria el de “resultar”, es decir, la accién de permitir, poner los medios, para
que algo se produzca; ocasionar o motivar. Una accién efectuada tiene entonces como consecuencia un cierto
estado de cosas distinto del original, algo pasa (y es importante, también, saber qué es ese algo que pasa, si es que
en realidad pasa algo como un objeto). Hay pues un proceso logico (y cronoldgico) que efectia un paso a un fin
mediante unos medios. Cuando se “da lugar” a algo, otro algo produce o induce a un estado de las cosas dado
transformarse en otro, determinando a la vez una prioridad cronoldgica pero también l6gica (incluso ontoldgica).

El segundo significado, el que llamariamos literal, pero no por ello secundario ni mucho menos como
queremos argumentar aqui, un segundo significado pegado a las palabras pero que resuena en el primero (y que
traduciria el inglés “give place”), dice lo que dice: dar lugar. Es decir, que “da” (pero ;el qué?), propiamente, el
“lugar”. Es obvio que este segundo sentido no es el que comunmente se considera, sino que se encuentra escondido,
“debajo”; incluso podria hablarse de un significado metaférico (ya que, precisamente, habla de un proceso de

traslacion). Se trataria de un significado espectral, cuya presencia se da con la misma condicién de repeticion y

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

El don. De la arquitectura | José Vela Castillo

primera vez que se da en el espectro. Un significado en el que el sentido literal se ha oscurecido, se ha hecho
presente siendo precisamente un presente, un cierto regalo, un don o una aparicion.

Porque, ultima consideracion preliminar sobre el idioma, y ahora si, tanto en espafiol y francés como en
inglés, “(un) presente”, “(a) present” puede significar tanto un regalo (o don) como el tiempo presente, el tiempo
actual, el del momento (y el tiempo verbal). Esta doble correspondencia es importante tenerla en consideracion a lo
largo de todo el articulo como un cierto basso continuo, una siempre actualizada correspondencia del don con (su)
darse

Dos cuestiones han sido, por ahora, mencionadas, que son las que demandan la siguiente exposicion: la
cuestion del lugar y la cuestion del dar, que es, también, y como ya se ha apuntado, al cuestion del don. Un don, el
don contenido en el francés donner (dar), que se remontara tanto al problema de la donacidon como a la cuestion del
don, segun la genealogia que se lleva al trabajo fundacional de Marcel Mauss, Essai sur le don. Parece obvio que lo
que interesa aqui, desde el punto de vista de la arquitectura, es explorar este concepto (la palabra no es la mas
adecuada) de dar lugar / donner lieu, tratando de determinar, o al menos aproximarnos, a lo que la arquitectura da y
a lo que es dado en la arquitectura (si algo), y, quizds mas importante, donde. A partir de este punto, una
exploracion del papel que el espacio toma en esta operacion puede ser trazada: una que muestre como el espacio es
transformado desde una cierta preexistencia trascendental a un compromiso intimo con aquello que (com)parece (o
aparece) ser dado. Por asi decirlo, un transito del espacio al lugar, lo que es también un cierto decir el lugar (la
palabra topologia, aparte de su significado matematico como descriptor de una rama de la ciencia misma significa
aqui: logos del lugar), y como esto afecta a la arquitectura o es afectado por ella (dejando aparte, de nuevo, otra
exploracion ulterior: la de las afecciones, los afectos y los efectos de la arquitectura, que desde el barroco a Gilles
Deleuze se encuentran, también, bajo el punto de mira de una observacion mas detallada).

Debe de quedar claro al inicio, no obstante, que esta investigacién no es sino una investigacion preliminar
que unicamente trata de fijar un area de estudio y aislar o identificar algunos asuntos principales. Incluso, en cierta
medida, lo que esta en cuestion es la propia idea de la cuestion, el asunto o materia del que, si es asi, esta hecho este
don, eso que presumimos se da en el lugar, o como lugar (y no es sino un cierto exceso que a la vez siempre se
queda corto). Espero que mi voz, y mi escritura (una en la otra), sean poseedoras del don de la claridad y estén
suficientemente dotadas para caminar por estos lugares, en los que esperemos el camino no se halle extraviado...
De cualquier manera, lo que sigue es, mas que respuestas a estas preguntas, un parejo planteamiento, incluso
deconstruccion, de las preguntas mismas; una diseccion o un corte, la separacion que permita su identificacion (y su

recomposicion). Una labor acaso quirtrgica. No su elucidacion, sino su (des)apropiacion.

(Qué es lo que realmente se da “en el espacio” cuando decimos “dar lugar”? ;Podriamos decir “entregar” (deliver),
el espacio? (Es que el espacio se entrega, acaso? ;Da, generosamente todo lo que tiene, como el futbolista en el

campo, hasta su ultimo halito, pundonor de la exhaucién (prueba de la fuerza bruta)? ;Da paso, conduce, lidera



José Vela Castillo | El don. De la arquitectura

(lead) al lugar, un lugar o lo adensa (lead tiene el doble significado de conducir como verbo y de plomo como
nombre, entre otros)? ;,Qué debemos entender entonces? ;Hay, en verdad, algo que entender? ;Que engendrar? ;Un
tercer género, acaso, material 1abil que como cera permite formar, con-formar el lugar? ;Y con eso nos
conformamos? Y lo mas importante: ;Qué se da, o qué es dado en la arquitectura (y no es lo mismo dar que ser
dado, siendo dado)? ;Un regalo, un don? (El don de la arquitectura? ;Un don arquitectonico? ;Qué nos regala la
arquitectura, nos entrega generosamente y en exceso sin esperanza de restitucion posible? ;Un don como donacién?
Quizas no sea tanto que la arquitectura sea dada como un regalo (y que de paso regale nuestro sentidos), lo que
desde luego, y aun de una manera en gran medida laberintica (laberinto una de las primeras obras de Dédalo, mitico
primer arquitecto), es, sino que la arquitectura pone las condiciones, siempre pre-condiciones (si bien siempre
incondicionadas) que permiten a los espacios ser lugares, precisamente reconfigurandolos en la forma de una
apertura, una apertura de posibilidades, una apertura al de-venir, a la venida de lo absolutamente inesperado (el
porvenir, /’avenir). De alguna manera este don que la arquitectura es y que en la arquitectura se da, si es algo, es el
asentamiento como apertura, el aclaramiento de un espacio, nunca su clausura: claro y no claustro. La arquitectura,
en el propio espaciarse del don, en ese ser, también, un tercer género/portaimpronta (la referencia es obviamente a
chora y al Platon del Timeo, pero también es importante recordar que esta misma palabra identificaba en la Grecia
antigua el territorio, mas alld de los limites estrictos amurallados de la ciudad, por el que se extiende la polis,
complemento y variacion del aszy con el que forma una unidad espacial, y si, arquitectonica: a la vez relacion y
separacion con otros territorios, marca un lugar de posibilidades, encuentros y fricciones) que pone en marcha un
dispositivo por el que lo inesperado puede aparecer, da lugar y da el lugar donde esto puede ocurrir, su forma. De
hecho esto que se da, el don, no es ni puede ser otra cosa que lo inesperado, lo que con generosidad absoluta se
ofrece (nada a cambio se espera ni se puede esperar), aquello que (quizas) no puede ni ser reconocido como tal
excepto al precio de torsionar sus propias condiciones fenomenologicas de aparicion.

(Qué es entonces dar, donar, un don? ;Qué significa donaciéon, y no solamente en lenguaje
fenomenoldgico? A la vez acto y objeto, donacioén y don, un cierto objeto que se da sin un sujeto “real”, mas alla de
un ego trascendental que pueda configurarlo, sin ningun sub-iectum, nada debajo que lo soporte o que permita
entrever su abismal profundidad tras su aparente superficialidad, sin ninglin resto que reste, sobre o exceda aquello
que se da como exceso (y que sin embargo permanece como una cierta res(is)tancia), el (verdadero) don desencaja
todas nuestras comunes asunciones sobre lo que dar es, y sobre lo que es dado, puesto que subvierte su propia

objetualidad.

87

SEPTIEMBRE
2013



88

SEPTIEMBRE
2013

El don. De la arquitectura | José Vela Castillo

De acuerdo a la formulacion de Jean-Luc Marion,

“La intima implicacion entre la reduccion y la donacioén define entonces el principio de la fenomenologia. Lo que
aparece se da, es decir, que aparece sin reservas ni resto, ad-viene por ende, llega y se impone como tal, no como la
apariencia o el representante de un en-si ausente o disimulado, sino como ello mismo en persona y carne”."

Asi pues, en la interpretacion del acto de la donacion (y en su intima relacion con la reduccion, con aquello
que Marion llama “tercera reduccion’), Jean-Luc Marién asume que en la donacioén fenomenoldgica el fenomeno se
da a si mismo y por si mismo en su totalidad, plenamente, sin ningun resto que, de otra manera, no supondria sino
un ser otro que el ser, “permaneceria simplemente como lo otro del ser”.” Sin ningan resto porque en la donacién no
hay ninguna constitucion del fendémeno desde el exterior del ego trascendental, sino desde el si mismo del
fendmeno, y por tanto se debe, necesariamente, dar con total plenitud, sin ocultamientos o retardaciones de ningin
tipo, y sobre todo sin ninguna zona oscura inaccesible al propio fenomeno en el darse.’ Esta afirmacion de Marion,
a su vez, le lleva a la asuncion de la certeza de la experiencia en la cual ese “algo” es dado, dada, precisamente, la
clara certeza de la experiencia de la donacion, que de hecho precede cualquier reduccion fenomenologica (al menos
desde su punto de vista). La donacion, por tanto, en la lectura de Marion, es equivalente al fenomeno en si mismo
segun la propuesta de Husserl, en su doble estructura: por un lado la de la apariciéon (en el lado de la consciencia) y
por otro la de lo que aparece o se da (en el lado de las cosas).”

En este punto, anade Marion:

“[...] consideramos establecido que el pliegue del fenomeno, tal como se despliega en el aparecer, equivale al
pliegue de la donacion, tal como él guarda en ella lo dado.”

Lo que enseguida se ve, lleva a una serie de problemas que aparecen al reconocer esta fenomenalizacion de
lo que es dado, de lo que es dado en si mismo y por si mismo. Puesto que no podemos reducir esta donacion en si a
algo operado por un ego trascendental como se ha dicho, un ego que en esta operacion no haga sino transformar el
fendmeno en objetos, eliminando cualquier resto en dicha operacion.

Aquello que es dado en la donacion fija por si mismo sus propias condiciones de manifestacion; cualquier
ego queda entonces privado de cualquier pretension trascendental:

“Si no se quiere contradecir el resultado de la tercera reduccion —el fenémeno de da por él mismo—, el ego debe

deshacerse de toda pretension trascendental. La reduccion no se encuentra comprometida con todo, sino que, a la

! Jean-Luc Marion, Acerca de la donacién. Una perspectiva fenomenolégica (Buenos Aires: Jorge Baudino/Unsam, 2005), 48.

* Ibid.

* Esta cuestion del resto es, de otra parte, ampliamente tematizada desde una perspectiva distinta por Jacques Derrida en, por ejemplo, La difunta
ceniza. Porque el resto no seria solo lo que resta, sino también lo que resiste (ndtese también la acepcion en lengua inglesa de rest como
descanso), y no seria eso precisamente que apareceria como un resto que no se da por permanecer guardado u oculto, pero que sin embargo de
alguna manera es, algo que permaneceria en un no darse con plenitud. Resto no seria aqui, sin embargo, sino un cierto anuncio de una posible
repeticion o iterabilidad, la condicion que expone a la vez la singularidad pero también la repeticion de ese fenomeno que se da en su darse
(como) sentido.

* Jean-Luc Marion, Acerca de la donacion. Una perspectiva fenomenologica, 6p. cit., 50.

* Ibid.



José Vela Castillo | El don. De la arquitectura

inversa, se encuentra realizada hasta en lo que la vuelve posible, el donado. El donado no compromete la reduccion

a lao dado, sino que la confirma transfiriendo el si mismo de él mismo al fenoémeno”.®

Podemos ahora ya preguntarnos déonde podemos encontrar un tipo de fendmeno que en su presentaciéon no solo
preservase la huella de su donacidn original, sino que de hecho abriese un camino hacia lo original en si mismo. La
respuesta de Marion (y en gran medida la que aqui sostengo) es que esta posibilidad debe ser rastreada y dirigida
hacia un cierto tipo de fenomeno en particular, el fenomeno que llamamos evento, estableciéndose de esta manera
una intima relacion entre donacion y evento que, en ultima instancia, es la propuesta que queremos hacer en este
articulo. De ahi podriamos afirmar que la mas propia condicioén de la donacidn, su ser mas intimo (si podemos decir
asi), su apuesta mas relevante (desde una perspectiva, entonces “espacial”: del dar lugar que seria la arquitectura)
seria su ser evento.

Dice Marion:

“;Qué fenomenos conservarian en si la huella de su donacion, al punto que su modo de fenomenalizacion no solo
abriria tal acceso a su si mismo originario, sino que ademas lo haria indiscutible? Se propone una hipdtesis: se
trataria de fenomenos del tipo del evento.”’

(Qué es el evento? Dificil respuesta. Digamos, sin embargo, algunos de sus rasgos caracteristicos, de lo
que es y de lo que no es. El evento no es algo que resulte de ninguna produccion, nunca se puede presentar como un
producto, hecho y acabado, predicho y previsto, dice Marion®, ni tampoco es algo que, de acuerdo a sus causas,
pueda repetirse, replicarse, rehacerse como algo idéntico a si mismo que pudiera ser, entonces, conocido de
antemano en su vuelta. El evento demanda la sorpresa, se expone como una apertura inanticipable (y sin embargo
es reconocible una vez que se da, que aparece dado). Si el evento en verdad puede darse, existir, venir a presencia
nunca puede ser programado, solicitado, decidido de antemano, conocido salvo de la mas oblicua manera.” El
evento no puede esperar (a su venida) y no puede ser esperado (por desconocido) salvo como una cierta espera, una
cierta atencion y un oido preparado siempre a la escucha, puesto que el evento no es sino lo esperado que surge
como lo inesperado siempre, lo absolutamente inesperado y sin embargo cogido en esta espera (que no es sino una
espera afirmativa, un si, si, nietzscheano, un cierto ven). El evento, y empleamos ahora palabras de Jacques Derrida,
es una cierta “posibilidad de lo imposible”. Y es precisamente en este (aparente) no tener sentido, no darse en una

direccion, siguiendo un camino, que precisamente el sentido (si finalmente lo hay) (com)parece darse.

® Ibid., 92.

7 Ibid., 76.

¥ “[El evento] se distingue de los fendmenos objetivos en que no resulta de una produccion, que lo suministraria como un producto, decidido y
previsto, previsible seglin sus causas y, en consecuencia, reproducible segiin la repeticion de tales causas”.

Ibid.

? Para esta cuestion es importante también ver el texto de Jacques Derrida “Cierta posibilidad imposible de decir el acontecimiento™: Este resulta
de la intervencion de Derrida en un seminario celebrado en abril de 1997 en el CCA (Canadian Center for Architecture), bajo el tema general de
“Decir el acontecimiento, ¢es posible?” Ver Jacques Derrrida, Gad Soussana y Alexis Nouss, Decir el acontecimiento, jes posible? (Madrid:
Arena, 2007).

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

El don. De la arquitectura | José Vela Castillo

El evento (se) da a si mismo, y es dado en la forma de una auténtica donacidén, abriendo precisamente el
espacio, dando el lugar (que anfes no habia) para que esta donacion tenga lugar (al que llegar). De esta manera, al
decir que la arquitectura “da lugar”, lo que intento decir es: el lugar, si es que ha de aparecer, lo hace en cuanto
donacién del evento, porque, en cuanto inesperado, el evento no es previsible. Lugar y evento entonces se darian de
forma co-originaria si asi puede decirse, y se darian plenamente. Y asi puede decir Marion: “[...] no es tanto que yo
entro en ella [se trata de una sala de actos] sino mas bien que ella me adviene desde si misma, me engloba y me lo
impone. Ese “ya” testimonia el evento™.'” En ese advenir, en ese “ya” de la sala (desde el pasado, se da en el
presente, prefigura lo porvenir pero también viene desde ese porvenir, introduciendo un desencuadre del tiempo), lo
que se da a la vez es el evento y el lugar, se da (el) lugar. Este espacio arquitectonico que cita Marion es
precisamente lo que en el doble movimiento del evento abre el lugar y se da plenamente.

El evento del lugar se da como un auténtico evento, inesperado mas alld de un horizonte de espera,
constituyendo la arquitectura como su huésped mas querido, dando hospedaje a la misma (por lo que no dejaria de
ser su anfitrion: es adecuado aqui recordar que en inglés host tiene un amplio campo semantico, que incluye a la
vez los valores de huésped y de anfitrion, que apunta también a la multiplicidad —a host of...—, que significa la
ofrenda eucaristica, que describe el animal o planta en que un parasito vive etc., y que mantiene también un
interesante linaje en la secuencia host/guest/ghost/geist) y siendo hospedado en ella (del latin hospes/hostis, de
nuevo la dialéctica amigo-enemigo). La arquitectura se presenta entonces, se da a conocer, se fenomenaliza
(abriendo un espacio, incluso un espacio geométrico y cartesiano, pero no solo) en su darse, en su doble condicién
de evento que da lugar (que hospeda ese lugar) y de lugar dado (huésped querido e invitado que se transforma en
anfitrion).

No se trataria sin embargo de que la arquitectura existiera de antemano y funcionase como un cierto marco
para el evento, como un encuadramiento (del lugar) que permitiese reconocer al evento como tal cuando apareciese
dandose, una cierta delimitacion de unas condiciones de posibilidad (supongamos un cierto marco kantiano, donde
la arquitectura se comportaria como un simil de las formas puras de la sensibilidad que permiten conocer cualquier
fendomeno), tampoco de que este dar lugar construyese o produjese el espacio en el que entonces, mas tarde,
derivadamente, el fenémeno del evento se daria como tal. La arquitectura seria aqui el propio fenémeno de (su)
donacién (evento) como lugar. Lo que seria lo mismo que decir apertura, y de esta manera espacio y tiempo
entrelazados (e interrumpidos) en su darse.

Claro que, alguna objecion podria ponerse. Si la arquitectura, cogida en la densa red de su propio lenguaje,
presentandose delante de nosotros como un edificio (una construccion), resistiéndonos como una construccion (una
construccioén también de significado) debe ser pensada como una cierta generalidad, en una posible repeticion que
permita su reconocimiento como tal (su funcién como arquitectura y edificacion), pareceria que aqui aparece una
discrepancia con la absoluta singularidad del evento y su darse. Y sin embargo, ésta no es una objecion real, puesto
que aqui ahora no estamos tratando de la arquitectura como un fenémeno independiente que aparezca como un

objeto no saturado a un ego, con la arquitectura como un mero objeto técnico o tecnologico listo ya para ser usado,

' Jean-Luc Marion, Acerca de la donacion. Una perspectiva fenomenologica, op. cit., 77.



José Vela Castillo | El don. De la arquitectura

que nos encontramos ya hecho en nuestra vida cotidiana, y que solo resta emplear con la trasparencia (aparente) de
una herramienta comin. Mas bien nos confrontamos con la arquitectura en su presencia saturada y en su
indecibilidad constitutiva, lo cual significa, al menos, que la arquitectura siempre se organiza como una constante
alter-acion, una variaciéon en su repeticion que incluye una alteridad (y una espera): iteracion, por tanto, y no
repeticién mera, lo que es lo mismo que decir imposible repeticion de lo igual en su darse, o bien evento.

El evento asi romperia el tejido continuo de la historia, trama y urdimbre de la ordinaria textura del mundo
en que, sin embargo, resta su verdadera posibilidad de aparicion. La arquitectura, entonces, la verdadera
arquitectura, cuando es dada como del lugar don, desgarraria este tejido conocido del mundo, arruinaria el perfecto
encaje de trama y urdimbre para introducir una hilada inesperada, un reconocimiento de lo ajeno, una ruina del
texto que corroe su integridad de herramienta técnica y su funcionalidad prevista de ser mero edificio (y mero
objeto de produccion y consumo, aunque esta seria otra historia). Decir arquitectura querria decir performance y
ruina del tejer de la historia, pues acaso se muestra como la propia singularidad de cada uno de nosotros,
trascendiendo su estar delante de nosotros (su con-frontarnos) como una artefactualidad siempre dada y no donada
en cada instante y en cada decision. Arquitectura como el evento de dar lugar y darse como lugar a si misma, como
verdadero evento en su imprevisibilidad, interrumpe cualquiera de nuestras certezas, cruza el ser no como un objeto
ya existente (Gegenstand) en su fenomenalidad, y como pura singularidad acomete su darse mucho mas alla de toda
posible distincion objeto-sujeto.

El lugar como evento, arquitectura como “dar lugar” (y no como ese lugar en que ese “dar lugar”
precisamente tendria lugar), y si es que de hecho es posible, se da en la forma, también, de un cierto trazo y de una
cierta huella (de nuevo en inglés trace coliga ambos significados) de esta donacion, puesto que esa huella o traza,
tan arquitectonica, remite al evento en el darse como algo que, inesperado, también desencaja en cierta medida los
tiempos. La arquitectura se daria entonces en esta singularidad del trazo y de la huella (una singularidad que es
también plural), que promueve la singularidad del evento y su iterabilidad, que permite la aprehension del
fenémeno.

En esta singularidad interrumpida del evento, la arquitectura deviene teatral, performativa como se ha
apuntado. No porque la construccion arquitectdnica tenga la forma de un teatro, no como la existencia de ese texto
previo que luego se da vida y lugar en cada interpretacion particular, ni siquiera como ese lugar que da vida, como
espejo, a una comunidad y que la conforma al confrontarla consigo misma y con lo otro a través de la interpretacion
(tragedia). Sino, de alguna manera, teatro como advenimiento (lo que no deja de tener cierta reminiscencias
teoldgicas), como el “ahora” que testifica de la singularidad del evento, como el tejido y el entrecruzamiento, haz y
envés del tejido/texto del mundo. Como el absolutamente aqui y ahora de la representacion mas alla de cualquier

.y ’ . ’ . 11
re-presentacion, como aquello que en si mismo y por si mismo “nos pone en escena al darse a nosotros”.

" Ibid., 79.

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

El don. De la arquitectura | José Vela Castillo

Como se ha sugerido, el don nunca puede darse en el presente aun dandose como presente, no puede ser nunca
presente en presente sino como una cierta espera: pues nunca representa nada, no trae nada de nuevo a la presencia,
sino que se daria en la disjunta forma del fantasma (ghost), del espectro, es decir de aquello que viene por primera
vez pero habiendo venido ya antes de alguna extrafia manera, lo que permite su reconocimiento, pero habiéndolo
hecho no estando presente, en cuanto fantasma, pues este no lo es sino de algo que no tiene presencia. ;Qué
quedaria, entonces, de ese darse en arquitectura, si es que queda algo como dado? Quizas, respondo, la figura
descolorida, borrosa de un tiempo de espera en la forma de un espectro que viene.

El evento, en su darse, deja el trazo y la traza (de una figura) como un cierto espectro, un revenant, uno
que vuelve y que asedia, que torna y retorna (porque nunca se ha ido, porque nunca ha venido) al no haber sido
nunca presente, al no poder nunca presentarse sino como eso, un espectro, o un doble. Y sin embargo algo es dado
en la donacion, y ain mas importante, algo que permanece, que resiste, que deja una sombra indeleble, una marca
de su ausencia, que se impone como ruina y ceniza de la construccion, que se disemina como la traza, siempre en
fuga.

Podriamos decir, que la arquitectura como singularidad y evento siempre deja una traza (de su darse) en un
tiempo desencajado (operado por el espectro), que es a la vez un tiempo de espera y de advenimiento. Una huella y
una traza que, continuamente borradas, parece subsistir como la ceniza de un fuego que no se extingue; traza y
huella retornando siempre, ddndose de nuevo cada vez pero nunca siendo presentes como tales.

El don, nunca presente en realidad como tal, siempre precede y excede cualquier intercambio, cualquier
dialéctica, cualquier metafisica de la presencia, cualquier fenomenalizacién que no venga de si misma. Lo que
aparece como consecuencia de este dar lugar, en la forma de un don, es precisamente algo que no se da en presente
(y como construccion), sino, como hemos visto, lo inesperado, lo no planeado (y sin embargo proyectado), aquello
inesperado e imprevisible, quizas aquello radicalmente Otro en la forma del ad-viento (que no seria sino el
advenimiento del evento). Lo dado en la arquitectura perteneceria a un orden preontoldgico acaso, no del orden del
ser en tanto presencia, quizas si del ser como un presente, regalo que se da sin restitucion posible. Lo dado en
arquitectura, lo que hace que la arquitectura aparezca como arquitectura, lo que hace verdaderamente aparecer la
arquitectura no es ni puede ser, entonces, dado sino como evento.

La arquitectura, en su dar (el) lugar, nunca se da sino como apariciéon de lo inesperado, y por tanto no es
nunca plenamente presente.

Y que la arquitectura, segun esta conclusion, no sea sino lo impermanente nunca plenamente presente es,
evidentemente, una conclusion paraddjica, puesto que la arquitectura ha sido, siempre, precisamente el ejemplo de
lo contrario: de lo estable, lo permanente, aquello que da seguridad y aporta solidez, incluidas las metaforas tan
empleadas en la filosofia (resistentes cimientos, solidas construcciones) o aquella tan citada definicion atribuida a

Goethe que dice que la arquitectura es “musica congelada” y que enfatiza, por tanto, su mas dimensiéon mas fija.



José Vela Castillo | El don. De la arquitectura

Esta impermanencia de la arquitectura lo que demanda es entonces una espera (que no una esperanza), una
espera de lo por-venir (que se dara al darse como lugar en tanto que evento), que habra de aparecer como el don de
lo inesperado. Y esta espera, ademas, implica una cierta violencia, pues aquello que viene y que no es esperado
como tal no puede dejar de i(nte)rrumpir con extrema violencia, de aniquilar en realidad toda posibilidad de espera,
cualquier verdadera esperanza y cualquier esperanza (“hope”) en la espera (“awaiting”). Pues, ;qué es en verdad
eso que se va a dar y que va a irrumpir como evento? ;Es bueno o malo? ;Posible o no? ;Terrorifico o
tranquilizador? En este horizonte, lo que aparece, si lo hace, y lo hace como lo totalmente inesperado, se impone
con fuerza, con la fuerza de (una) ley, desde una total a-legalidad. Lo que se da, entonces, lo hace como lo previo a

lo legal que funda la legalidad. Ninguna arquitectura resistiria incélume este ataque.

Finalizamos, y volvemos a la pregunta del inicio, aunque ligeramente modificada. La cuestion ahora no es solo qué
se da en el darse, en el don de la arquitectura (se da el lugar en el evento de su aparicion), sino quién viene, quien
acompafia ese evento del darse, qué lugar ocupa el que viene, el poblador de esta arquitectura a la espera. La
respuesta viene, en parte, de Jacques Derrida. Y seria: L arrivant (literalmente: el que viene, el arribante).'” El
arribante, aquél que se presenta a si mismo como el que (ad)viene en el evento, y que tantas veces adopta la forma
de lo siniestro (siniestro aqui traduciria unheimlich, pero este término aleman, usado por ejemplo por Freud, que
suele traducirse al inglés como wuncanny, tiene un campo semantico mucho més amplio, y no necesariamente
implica lo terrorifico y oscuro de lo siniestro, sino lo ajeno, lo otro, lo inesperado, y podriamos traducirlo también
por “extrafiamiento’), no es sino aquel totalmente inesperado que se da en el darse del don, en el dar lugar del
evento como arquitectura, personaje indeciso en el teatro del aparecer, que lleva siempre la signatura del huésped
(host), y por tanto su ya explicada doble condicion (huésped que se convierte en anfitrion debido a muy antiguas
leyes de hospitalidad, huésped inesperado que se ofrece como la espera misma).

El visitante, el arribante, hecho a si mismo propia invitacién (no tan lejos del angel de la Anunciacion),
irrumpe en la arquitectura como aquél que no estamos preparados para recibir (pues no ha sido invitado, no hay
tarjetas cursadas, nadie ha prefigurado su presencia, nadie le ha mostrado el camino de entrada), interrumpe el
comun discurrir del tiempo en su absoluta demanda de ser recibido, impone el imperativo de su darse. La
arquitectura entonces, en su fenomenalizacion, ha de estar atenta a este imperativo del huésped, del inesperado
arribante que la puebla y la construye, performa su presencia como tal, destruye el marco para imponer el evento de
su darse: la arquitectura es esa hospitalidad incondicional. Eso es lo que se da cuando se da lugar. Una
hospitalidad"® infinita, en la que el anfitrion debe estar preparado para acoger a esto inesperado en su plena

aparicion y sin saber quién ni cuando, a este extranjero inesperado pero del que estaba a la espera (como el que esta

"> Para una introduccion a esta cuestion ver Jacques Derrida, Decir el acontecimiento, es posible?, op. cit., 94. Para una elaboracién mas
extensa, ver Jacques Derrida, Aporias. Morir—esperarse (en) «los limites de la verdad. (Barcelona: Paidds, 1998).

" Ver también aqui el trabajo de Derrida al respecto, por ejemplo en Jacques Derrida y Anne Dufourmantelle, La hospitalidad (Buenos Aires:
Ediciones de la flor, 2006).

93

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

El don. De la arquitectura | José Vela Castillo

a la escucha). Pues la hospitalidad, en realidad, no es hospitalidad si no es incondicional, infinita, abierta a esto
desconocido, al huésped imprevisto e imprevisible, a la aparicion del evento, pues.

Una ultima apreciacion. Desde el punto de vista espacial de la arquitectura, ;qué direccion privilegia este
arribante que irrumpe sin pedir permiso? ;Qué orientacion del espacio, qué nexo articula? El arribante viene
siempre de lo alto (aunque no baja de un espacio superior). El arribante impone una llegada que escapa al horizonte
de espera, al horizonte de la fenomenalizacidén en un espacio y un lugar, y por tanto articula la dimensién de lo alto.
Asi, el arribante expresa la condicion primigenia de la arquitectura, el angulo de noventa grados (el angulo recto y
correcto, ortos) que ofrece al espacio su tercera dimension, y que liga al hombre con la naturaleza segtn el antiguo
régimen del nomos. El arrribante no puede ser horizontal pues rompe con todo horizonte de espera, solo puede venir
inadvertido a nuestros sentidos arrojandose sin anticipacion posible. Verticalidad absoluta que, también, acaso
coligue los terrenos de cielo y tierra, hombres y dioses. Verticalidad absoluta, el espacio se tensa hacia lo alto (y
hacia lo profundo), arroja su sombra en un ciclo que no cierra, que se corta e interrumpe en esta traccion de lo alto.

Cerramos este recorrido como lo comenzamos, en la donacién y en el dar(se) el lugar. La arquitectura,
finalmente, solo da lugar dejando darse al lugar. Y esto ocurre en la apertura que instaura el evento y se puebla con

la figura, imposible, del arribante. La arquitectura no es, en suma, sino la generosidad del lugar.

Dar(se) lugar: dejar espacio al evento darse.

Arquitectura: don.



José Vela Castillo | El don. De la arquitectura

Referencias:

DERRIDA, JACQUES (1987). Feu le Cendre. Paris: Des Femmes- Antoinette Fouque.

Traduccion al espafiol: (2009) La difunta ceniza. Trad. Daniel Alvaro y Cristina de Peretti. Buenos Aires: La cebra.

—(1991) Donner le temps I. La fausse monnaie. Paris : Galilée.

Traduccion al espafiol: (1995) Dar (el) tiempo 1. La moneda falsa. Trad. Cristina de Peretti. Barcelona: Paidos.

— (1996) Apories. Mourir—s attendre aux «limites de la véritéy. Paris: Galilée.

Traduccion al espafiol: (1998) Aporias. Morir—esperarse (en) «los limites de la verdady. Trad. Cristina de Peretti.
Barcelona: Paidos.

Derrida, Jacques y Dufourmantelle, Anne (1997). Anne Dufourmantelle invite Jacques Derrida a répondre De
I’hospitalité. Paris : Calmann-Levy.

Traduccion al espafiol: (2006) La hospitalidad. Trad. Mirta Segoviano. Buenos Aires: Ediciones de la flor.

Derrida, Jacques; Soussana, Gad; Nouss, Alexis (2001). Dire [’événement, est-ce possible? Paris: Editions
L’Harmattan.

Traduccion al espafiol: (2007) Decir el acontecimiento, /jes posible? Trad. Julian Santos Guerrero. Madrid: Arena.

MARION, JEAN-LUC (1982) Dieu sans [ étre. Paris: Librairie Arthéme Fayard.

Traduccion al espafiol: (2010) Dios sin el ser. Trad. Daniel Barreto Gonzélez, Javier Bassas Vila y Carlos Enrique
Restrepo. Vilaboa (Pontevedra): Eliago Ediciones

—(1996). La croisée du visible. Paris: PUF.

Traduccion al espafiol: (2006) El cruce de lo visible. Trad. Javier Bassas Vila y Joana Mas6. Castellon: Ellago.
—(2005) Acerca de la donacion. Una perspectiva fenomenoldgica. Buenos Aires: Jorge Baudino/Unsam.

—(2005) Etant donné. Paris: PUF.

Traduccion al espaiol: (2008) Siendo dado. Trad. Javier Bassas Vila. Madrid: Sintesis.

Enviado el 11-5-13

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

El don. De la arquitectura | José Vela Castillo

The Gift. On Architecture

José Vela Castillo, dr. arquitecto
IE Universidad
jose.vela@ie.edu

This text will try to expose, in a first phenomenological exploration, the role “gift” (or “don”) has in architecture in
relationship with the phenomenon of place and the very possibility of being event of the event (for which
architecture, in turns, provides its place). Of course the whole program is related with the closely knitted concepts
of place, phenomenon and event, which I’ll try to elucidate in its architectural form delving both into Jean-Luc
Marion’s phenomenology of donation and Jacques Derrida deconstructivist thought of the event and the gift, with
Husserl’s transcendental phenomenology as the (not so) long distant horizon. It must be noted that it will also be
present a delicate nietzschean and affirmative approach, one that, basically, tries to let things in its singularity being
what they are, before (or beside or beyond) any objectivity, one that basically says “yes” to the appearing of the
(some)thing, to the event in its appearance (and not in its psychological appearance, of course). In that sense, the
place of architecture is the place where the law of alterity, the law of the Other (with capitals) makes itself present:
“event” is another way to say “coming of the Other”.

Of course these first statements, as well as the general title of the paper, demand a note on translation. In
Spanish, as well as in French (but unlike English) “dar lugar” / “donner lieu” has at least two meanings. On the one
hand, “dar lugar”, in its more common sense, means something such to produce, or to lead (in)to; to produce
considered as the sequential order in which one thing leads to another, in which another subsequent state is
produced as the results of the dynamic force of the precedent (which of course means: a mean to an end, a
teleological order).

“Dar lugar”: something induces or (produces) a given state of things to change into another one,
determining a chronological priority as well as a logical priority (not to say an ontological one). On the other hand,
considering the literal meaning of the words, “dar lugar” means “give place”. Of course this is not the common
usage of the expression, but the “hidden one” (maybe the metaphorical one?), that is the same that saying the
spectral one; nevertheless this meaning resonates behind its simple meaning, the right sense being transformed in a
kind of figural sense, something being present without being present still or anymore.

Finally, a last consideration on language and translation: both in Spanish (or French) and English, “(un)

LRI

presente”, “(a) present” means both a gift and the present time. This correspondence is worth to be considered
through the length of this paper as a basso continuo, as the impossible-possible correspondence of the gift with its

giving.



José Vela Castillo | El don. De la arquitectura

Two questions are by now already mentioned that need a first exposition: the question of place and the
question of giving, that is, also, the question of the gift (“donner” relates to donation, in a genealogy that we could
trace at least to Marcel Mauss Essai sur le don). What is of interest here, from the point of view of architecture, is
to explore this very concept of donner-lieu, of giving place, trying to determinate what is really given and what
architecture gives by itself (if something), and where. From this point a parallel exploration of the role space takes
in this operation could be traced: one that shows how space is transformed from a kind of transcendental
preexistence to a closed engagement with which appears or what is given, from space to place, and how it affects
architecture or is affected by architecture.

It must be clear now, this set of interrogations only tries to fix some area of study, tries to isolate some
main concerns. In some ways is just the idea of questioning what is at stake, la cuestion: here the question of the
gift. Hope my writing (and my voice) was enough gifted to meander through it... In any case, what will follow are
not the answers to those questions, but the reconsideration or the deconstruction of those precise sentences. Nor its

elucidation, but its (mis)appropriation.

What is really given “in space” when we say “giving place”? Could we, for instance, say “delivering place”?
“Leading” (to) (a) place? What is understood then? A giving birth? From where and from who? Third gender,
maybe? And most important, even: What is given, then, in architecture? A gift? The gift of architecture? An
architectural gift? Gift as, precisely, “gift” (“donnation”)? Nor that architecture was given as a gift (which of course
it is, although in some un-straightforward and circuitous ways), but architecture as that which sets any conditions,
or pre-conditions (though unconditioned ones) that could allow spaces to be places, precisely re-shaping them into
the form of an opening, an opening to possibilities, an opening to the be-coming, an opening to the absolutely
unexpected (“I’avenir”). In some ways, the gift that architecture is, if something, the setting up of an opening (an
unconditioned one), the clearing of a place; never its closure. Architecture, in the very spacing of its gift, in its
being a kind of “third gender/imprint giver” (of course Plato’s chora resonates here, true) sets the very possibility
for the unexpected to happen. In fact, gift is also the unexpected, is some-thing that couldn’t be recognized as such
without twisting its very phenomenological conditions of appearance.

What is to give, then, to give a gift (“don”)? What donation means, not only in phenomenological jargon?
Both the act and the object, donation and don, an object that is given without a “real” subject, beyond any
transcendental ego that could configure it, without any sub-iectum (where nothing stands behind or besides, without
any foreseen deepness), without any rest supposed to remain (but nevertheless resting), the (true) gift disjoints in
multiple ways our common assumption of what giving is.

In Jean-Luc Marion’s formulation, (open quotation) “The intimate relation between reduction and donation
defines the principle of phenomenology. What appears is what is given, so to say, what appears without any

reservation or any rest, what “ad-viene” (sorry not having a good translation for that) and then what comes and

97

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

El don. De la arquitectura | José Vela Castillo

imposes itself as such, not as an appearance or the representative of an in-itself absent or disguised, but as itself in
person and flesh™'* (close quotation).

So, in his interpretation of donation (and in its intimate relation with reduction, the “third reduction” as
Marion calls it), Marion assumes that in phenomenological donation the phenomenon gives itself and by itself in its

1 . .
»13. without any rest because in

totality, without any rest, because otherwise it will remain “the other of being
donation there is no constitution of the phenomenon from the outside of a transcendental ego but through the itself
of the phenomenon. (The question of the rest is nevertheless much more complicated, as for example is developed
by Jacques Derrida in Feu le Cendre, see references). This assertion, in turns, leads Marion to the assumption of the
certainty of the experience in which “the something” is given, given precisely the very certainty of the experience
of donation, which in fact precedes any phenomenological reduction (at least from his point of view). Donation, in
Marion’s reading, is equivalent to the phenomenon itself as proposed by Husserl, in its two faced structure: that of
the appearing (to the conscience side) and that of what appears (to the things side)'®.

From this point Marion adds: (open quotation) “We think it is established that the folding of the
phenomenon, as is unfolded in its appearing, is equivalent to the folding of donation, in the way it holds in donation

what is given™'’

(close quotation). But, as he continues on, soon appear clearly the problems that arise with this
phenomenalization of what is given, of what is given in itself and by itself. Because we can’t reduce this donation
in itself to something operated by any transcendental ego as is said, one that then could transform phenomenon into
objects and that in this operation erases any rest.

What is given in donation fixes by itself its own conditions of manifestation; any ego is then bereft of any
transcendental claim.'® And now, from this last statement, we could recognize the very condition of donation, that

which interests me the most: its being event.

So, we could now ask ourselves where we could find some phenomenon that in its presentation not only preserves
the track of its original donation, but in fact opens a path to this original (it)self. Marion’s answer (and mine at some
extent) is that this possibility must be tracked down to the phenomenon of the type that the event is, so establishing

by now the intimate relationship between donation and event that we are pursuing in this paper.

Event never results of any production, is never presented as a product, predicted and provided (Marion

' “La intima implicacion entre la reduccion y la donacion define entonces el principio de la fenomenologia. Lo que aparece se da, es decir, que
aparece sin reservas ni resto, ad-viene por ende, llega y se impone como tal, no como la apariencia o el representante de un en-si ausente o
disimulado, sino como ello mismo en persona y carne”.

Jean-Luc Marion, Acerca de la donacion. Una perspectiva fenomenoldgica (Buenos Aires: Jorge Baudino/Unsam, 2005), 48. Translated by the
author.

" Ibid., 48.

% Ibid., 50.

'741...] consideramos establecido que el pliegue del fenomeno, tal como se despliega en el aparecer, equivale al pliegue de la donacién, tal como
¢l guarda en ella lo dado.”

Ibid., 50.

¥ See Ibid., 92.



José Vela Castillo | El don. De la arquitectura

says), nor is any possibility of its repetition according to its causes (which could then be replicated) given. Event
demands surprise, ex-position, opening to the un-anticipatable; if the event could in fact exist it could never be
programmed, said beforehand, decided'’. Event, in Derridian words now, is some possibility of the impossible.
Event couldn’t wait and couldn’t really be waited for, because what will be expected is the unexpected, the
absolutely unexpected. Which of course, makes no sense.

Event gives itself: is given in the form of true donation, opens up a space of/for donation to appear. So,
when I say that architecture “da lugar” (gives place), I intend to say: the place, the “lugar” will appear in the form
of the event, if in fact appears at all (because, as said, event is the totally unexpected). The event of place donates
itself as real event, building architecture in the form of its host (which of course points to the closely related trilogy:
guest/ghost/geist), presenting architecture in the very act of its delivering place (and then, also, phenomenalizing
open, geometrical, Cartesian space). Nor that architecture exists beforehand acting as frame for the event, one that
could set the conditions of possibility for the event to appear (in the form of donation without rest and against a
Kantian background), nor that this giving place precisely builds a place where, lately, the phenomenon of event
could appear. But architecture as the very phenomenon of its donation as place.

Otherwise, some could be objected: architecture, caught in the dense net of its own language, standing
before us as a building, re-sisting us as a construction (also of meaning), needs to be thought as a kind of generality,
needs to be understand through certain iterability: a repeatability that allows for its recognition (and for its
function), which seems to be at odds with the absolute singularity of the event. But this is no real objection, since
we are not dealing with architecture as a freestanding phenomenon that appears in the form of an unsaturated object
to an ego, we are not dealing with architecture as a mere technical or technological object that is there only to be
used, in the transparent form of a tool. We are confronted with architecture in its saturated presence and in its
constitutive undecidability, and that means that, for saying the least, architecture introduces a constitutive variation
in its repetition: iteration here means impossible repetition of the equal.

Absolute event tears apart the tissue of history, the weft and warp of the ordinary in which, nevertheless,
rests the very possibility of its apparition. Architecture, then, “real” architecture, when is given as “don” of place,
really performs this ruination of the textile texture of history: because architecture happens to the singularity of any
of us, besides or transcending its more broad standing as object in front of us (con-fronting us). Architecture as the
event of place giving itself as itself, as real event, as the phenomenon that disrupts any of our certainties, traverses
the being not as an standing object (pre-visible) in its phenomenality, nor is presented (given) as a pure singularity,
as itself and from itself, far beyond any object-subject distinction.

Place as event, architecture as this “dar lugar” (and not as the place where this “dar lugar” happens), if in
fact is possible, is given in the form of the trace of its very donation. And that is singular (or rather singular-plural),
the absolute singularity which couldn’t be apprehended through the common thought of phenomenon as object
presentation.

In some ways, architecture becomes theatrical when imposes itself as the singularity of event. Not theater

" See Jacques Derrida, Dire I’événement, est-ce possible? (Paris : Editions L’Harmattan, 2001).

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

El don. De la arquitectura | José Vela Castillo

as building, not theater as a prior existing text, not even theater as performance or staging or community gathering.
But theater as advent (in some medieval and “theological” meaning), as the “now” that testifies the singularity of
event, as the weaving and interlocking of weft and warp of the text(ile) tissue of the world. As the absolute here and
now of re-presentation beyond any re-presentation, as that which for itself and by itself “puts us in stage in its

- 20
giving to us””".

As said, the gift, the “don” can never be in the present, can never be present (being nevertheless a “present” as gift)
in present: it never re-presents nothing, but somehow appears in the form of the specter, in the disjointed time of the
ghost. What rests of donation in architecture, as architecture, if any? Maybe only the faded image of a time to come
in the form of a specter. Event then leaves a trace in the figure of the revenant, of the specter that re-turns without
being ever present (in some time before). But nevertheless “something” is given in (this) donation, and most
important, some of which it is given remains, leaves a shadow, imposes itself as ruin and ash, disseminates itself as
the ever fleeing of the trace (questioning any assumed given relationship between signifier and signification).

We could then say (although taking every possible precaution): architecture happens to be the quasi-
trascendental condition of possibility of any giving (as donation), but also in turns architecture as singularity and
event leaves always a trace (from which is donated) in a disjointed time (operated by the specter). A track and an
imprint that, nevertheless continuously erased, always subsist as the ash of a never existing fire, as track and
imprint, returning always but never having been present as such.

The gift, never present as such, precedes (and exceeds) any interchange, any dialectic, any metaphysics of
presence, even any phenomenalization that comes not from itself. What appears as the consequence of some “dar
lugar”, in the form of the gift, is nevertheless something that precisely is not present, something that couldn’t be
foreseen, some unexpected and unplanned, maybe something radically other (Other) in the form of the ad-vent.
What is given as gift in architecture pertains to a pre-ontological order, which is the same that saying that is not of
the order of Being, or at least of the Being as present, of the being (a) being. What is donated in architecture, what
makes appear architecture as architecture, what makes truly architecture to appear is, then, never delivered as such,
never made present in any present.

Architecture, in its “dar lugar”, as (the) giving place, could never be fully present.

This conclusion, of course seems a little bit paradoxical, because always architecture has been understood
as the very example of duration, from its metaphorical use (foundation, solid walls and so on) to even the well
known Goethe’s definition of architecture as “frozen music”. But nevertheless, it is “true”.

Architecture as “dar lugar” demands, also, some kind of waiting, not necessary a hoping, but some a-
waiting of time to come, of be-coming, that will appear in the gift as the unexpected (and that, doing so, performs a

certain disjoint of time and space). An a-waiting that even implies some violence: the coming of what is (not)

 Jean-Luc Marion, Acerca de la donacion. Una perspectiva fenomenologica, op. cit., 79.



José Vela Castillo | El don. De la arquitectura

awaited irrupts with force, in a hurry, annihilates in fact any possible way of the waiting, any real hope, any relieve
in hope, because, What could really appear? Good or bad? Possible or not? Terrifying or relieving? What can
appear when there is no horizon of waiting? What appears, if does so, is the totally unforeseen. And it imposes
itself through force, through the force of law (if I could put it in those terms) coming from a total illegality (or a-
legality). No answer to the gift could be established or prepared beforehand, no architecture could stand unshaken
to the giving itself of the “don”.

Finally: “L’arrivant” (the comer), that or who which presents itself as what comes in the event, sometimes
adopts the form of the sinister, the uncanny. The comer, the totally unexpected one that arrives in the gift as the
result of this “dar lugar” of architecture bears the signature of the guest, but not only. In fact it overflows the figure
of the guest as the one who is invited, and then a-waited, foreseen. A visitor (more than a guest, an invited one by
himself, like the angel of Annunciation) irrupts as the one who I’'m not ready to receive (who that is not invited,
prefigured, even desired) but that nevertheless demands to be received, as a kind of categorical imperative.
Architecture, in its phenomenalization as event must adopt, also, the form of the unconditional host: must be
performed itself in the form of hospitality. Of unending hospitality, in fact, because the amphitrion must be
prepared to shelter this totally unexpected comer (“I’arrivant”)*', or must prepare itself to do so in the very act of
receiving. Hospitality is not hospitality, in fact, if it is not unconditional, if it is not open to the unknown, to the
unforeseen guest that appears as event (in architecture) and imposes itself.

From the spatial point of view, “I’arrivant” as the one who appears in/as the event always comes from the
high, falls upon rather than comes from a distant horizon. And this imposes a necessary vertical condition on
architecture. The event, as said, happens suddenly because is the totally unexpected: falls upon us from the vertical,
from the direction where I could not see it beforehand. Its approach couldn’t be horizontal because it is at odds with
any horizon, with the very condition of any possible anticipation, both a horizon of waiting and phenomenalization
and a physical horizon: I can’t see the event coming from far away; I cannot feel its presence in any horizon of a-

waiting, so it demands an absolute verticality.

Though I’'m not going to deliver some fixed final conclusions, and I’'m afraid is late by now, I do want to reaffirm
one last sentence:
“Dar lugar”: “donner lieu”: letting space for the event to appear.

Synonym: Architecture.

SEPTIEMBRE
2013

*! For an introduction to “I’arrivant” see Jacques Derrida, Dire 1’événement, est-ce possible, op. cit., 94. For a more extended discussion see for
example Jacques Derrida, Apories. Mourir—s’attendre aux « limites de la vérité » (Paris : Galilée, 1996).



El don. De la arquitectura | José Vela Castillo

References:

Derrida, Jacques (1987). Feu le Cendre. Paris : Des Femmes- Antoinette Fouque.

—(1991) Donner le temps 1. La fausse monnaie. Paris : Galilée.

— (1996) Apories. Mourir—s attendre aux « limites de la vérité ». Paris : Galilée.

—(2001) Dire I’événement, est-ce possible? Paris : Editions L’Harmattan.

Marion, Jean-Luc (1996). La croisée du visible. Paris: PUF.

—(2005) Acerca de la donacion. Una perspectiva fenomenologica. Buenos Aires: Jorge Baudino/Unsam.
—(2005)Etant donné. Paris : PUF.

Mauss, Marcel (2007). Essai sur le don. Forme et raison de l’échange dans les sociétés archaiques. Paris : PUF.

SEPTIEMBRE
2013



Leonides Fidalgo Benayas | Ontologia del hombre y deconstruccion: Heidegger, Sartre / Derrida, Sloterdijk

Ontologia del hombre y
deconstruccion:

Heidegger, Sartre / Derrida,
Sloterdijk

Lednides Fidalgo Benayas
PTUN Jubilado de la Uva

RESUMEN

Interpreto Ser y Tiempo y Carta sobre el “humanismo de
Heidegger, y El ser y la nada y El existencialismo es un
humanismo de Sartre, como el intento de responder a la
cuarta pregunta kantiana ;qué es el hombre? Mediante el
empleo de la fenomenologia husserliana, Heidegger intenta
ofrecer la primera ontologia del hombre de toda la historia
de la filosofia. Sartre sigue sus huellas, y ambos, con
discrepancias, han elaborado una ontologia fenomenoldgica
del hombre, completa y acabada, frente a la incompleta e
inacabada ontologia del ser en general. Heidegger llama
“destruccion fenomenolégica de la historia de la ontologia”
a la inversién del orden de jerarquizacion de “ser y
tiempo”. Pues bien, Derrida hace consistir el ntcleo de su
teoria de la “deconstruccién” en la inversion del orden de
jerarquizaciéon de términos emparejados. De este modo,
Derrida, que ha recibido la influencia de Heidegger,
proyecta luz retrospectivamente sobre la “destruccion”
heideggeriana. Esta se manifiesta no s6lo en la inversion del
orden de jerarquizaciéon de “ser y tiempo” en “tiempo y
ser”, (la cuestion de la segunda parte de Sein und Zeit), sino
también en la inversion del orden de jerarquizacién de
“hombre y ser” en “ser y hombre”, que se produce por la
llamada “Kehre” o giro del pensamiento de Heidegger en la
Carta sobre el’humanismo”. El optsculo de Sloterdijk,
“Normas para el parque humano. Una respuesta a la Carta
sobre el humanismo de Heidegger” lo interpreto como un
esbozo de ontologia del hombre, derivada de la
deconstruccion, por negacion, del “antibiologismo” y de la
sacralidad del hombre, presentes en Heidegger y, de
distinto modo, en Sartre.

PALABRAS CLAVE:

ontologia, hombre, deconstruccion ...

ABSTRACT

Iinterpret “Being and Time” and “Letter on Humanism” by
Heidegger and “Being and Nothing” and “Existentialism is
a Humanism” by Sartre, as an attempt to response Kant’s
fourth question “What is man?” By means of the use of the
Husserlian phenomenology, Heidegger tries to offer the first
Ontology of Man over the whole history of Philosophy.
Sartre follows his directions, and both, with discrepancies,
have elaborated a phenomenological ontology about man,
completed and finished, versus the uncompleted and
unfinished ontology about the Being in general. Heidegger
calls “phenomenological destruction of the ontology
history” to the inversion of the order of hierarchization of
“Being and Time”. So, Derrida makes the centre of his
theory of “The Deconstruction” of the inversion of the order
of hierarchization of paired terms. Thereby, Derrida, who
has received Heidegger's influence, projects light
retrospectively over the Heideggerian destruction. This is
shown, not only on the inversion of hierarchization order of
“Being and Time” on “Time and Being”, (the question of the
second part of “Sein und Zeit”), but also on the inversion of
hierarchization order of “Man and Being” on “Being and
Man”, which is produced by what is called “Kehre” or turn
of Heidegger's thought in “Letter on Humanism”. I
interpret Sloterdijk’s opuscule “Rules for the Human Zoo”,
which is a response to Heidegger’s “Letter on Humanism”,
as an outline of man’s ontology, derived from the
deconstruction, as the antithesis of “antibiologism” and
man’s sacredness, both present in Heidegger and in a
different way in Sartre.

KEYWORDS

Ontology, man, deconstruction ...

Fecha de entrada: 21-08-20123 Fecha de aceptacion: 28-08-2013

SEPTIEMBRE
2013






Leonides Fidalgo Benayas | Ontologia del hombre y deconstruccion: Heidegger, Sartre / Derrida, Sloterdijk

Ontologia del hombre y deconstruccion:
Heidegger, Sartre / Derrida, Sloterdijk

Lednides Fidalgo Benayas
PTUN Jubilado de la Uva

Introduccion

El opusculo Normas para el parque humano de Peter Sloterdijk se subtitula Una respuesta a la® Carta sobre el
Humanismo’ de Heidegger '. Tiene su origen en una conferencia que Sloterdijk pronuncié en julio de 1999, con
ocasion del Simposio Internacional Mds alla del Ser / Filosofia después de Heidegger, (Jenseits des Seins / Exodus
from Being / Philosophie nach Heidegger), celebrado en el Castillo de Elmau, Baviera, sobre “La filosofia en el
final de siglo”. Este discurso habia sido pronunciado por el autor “el 15 de junio de 1997 en Basilea como
contribucion a un ciclo sobre la actualidad del humanismo”,” y fue publicado en Die Zeit el 10 de septiembre de
1999.

Presento a este autor -centrdndome particularmente en este escrito-, como un filésofo inserto en la tematica de la
ontologia del hombre, nucleo de las filosofias de Heidegger y Sartre. Esta insercion se comprende mejor si se
contemplan las tesis antropologicas de Normas para el parque humano... como el resultado de la aplicacion por
Sloterdijk de una “deconstruccion” de tipo heideggeriano y derridaiano a las ontologias del hombre del propio

Heidegger e indirectamente de Sartre.
A) ONTOLOGIA DEL HOMBRE

Las dos obras més representativas de la Filosofia existencial: E/ Ser y el Tiempo de Heidegger, publicado en 1927,
y El Ser y la Nada. Ensayo de ontologia fenomenologica de J. P. Sartre, publicado en 1943, consisten, en gran
medida, en la aplicacion del método fenomenoldgico de Husserl a la definicion del hombre. Se podria decir que son
un intento de respuesta a la cuarta pregunta kantiana: ;jqué es el hombre?

También en torno a la cuestion de la esencia del hombre gira la conferencia sartreana, El existencialismo es un
humanismo de 1945, y la famosa Carta sobre el “Humanismo” de Heidegger, de 1946, a la que P. Sloterdijk
“responde” en el mencionado opusculo.

Ha sido un tépico de la historiografia de décadas pasadas resaltar la relacion de filiacion de estas filosofias de la

existencia con la de Kierkegaard, que habia puesto en el centro de reflexion al individuo existente frente a la

! Sloterdijk, Peter, (2000), Normas para el parque humano. Una respuesta a la “Carta sobre el humanismo’ de Heidegger, trad. y prologo de T.
Rocha Barco, Madrid. Ediciones Siruela.
? Ibid. p. 89.

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

Ontologia del hombre y deconstruccion: Heidegger, Sartre / Derrida, Sloterdijk | Leonides Fidalgo Benayas

preponderancia que en Hegel tenia el Espiritu Absoluto. De este modo, el momento kierkegaardiano de la Filosofia
existencial —la cuestion de la existencia- ha estado eclipsando el otro elemento procedente de la Fenomenologia de
Husserl , a saber, la cuestion de la esencia.

Fue Heidegger el que, aceptando la definiciéon kierkegardiana del hombre como existencia, aplica el método
fenomenoldgico husserliano a la intuicion y descripcion de la esencia de la existencia, realizando asi la sintesis de

Kierkegaard y Husserl.

I. Husserl: Definicién de la Fenomenologia.’

La Fenomenologia de Husserl puede definirse como el método de la intuiciéon y descripcion de esencias. A las
esencias se accede por la reduccion eidética, que consiste en el transito de la intuiciéon empirica de hechos a la
intuicion eidética de esencias. Esta concepcion de la fenomenologia constituye la primera etapa del pensamiento de
Husserl. Es la etapa de la fenomenologia eidética. Mediante ella es posible practicar, en actitud natural, la
descripcion eidética o descripcion de esencias, tanto "formales",

como de la naturaleza y de la conciencia. De esta manera, la fenomenologia se presenta como una ciencia de

. . . , . 4
esencias y no de hechos, al modo de las ciencias empiricas.

Pero la fenomenologia de Husserl, en un segundo momento, se transforma en un idealismo trascendental. Se puede
definir éste como el resultado del transito de la actitud natural a la actitud fenomenologica, mediante la epojé y la
reduccion fenomenolodgicas trascendentales. Por la epojé fenomenoldgica trascendental se produce la desconexion
de la posicion del mundo como existente. Asi se hace posible la reduccion fenomenologica trascendental
consistente en la reconduccion a la subjetividad trascendental o conciencia absoluta, que Husserl denomina esfera
trascendental del ser de origenes absolutos.” Pues bien, la esencia de la esfera trascendental del ser, la esencia de la
conciencia absoluta y de sus vivencias puede ser intuida y descrita mediante la practica de la fenomenologia
eidética. De este modo, por el entrelazamiento de la actitud eidética y de la actitud fenomenoldgica trascendental, la
fenomenologia husserliana se puede definir como ciencia de la esencia de la conciencia.

Husserl concibe su fenomenologia como “el secreto anhelo de toda la filosofia moderna” ¢ y pretende haber llegado
mas alla que Kant, porque habria conseguido convertir la subjetividad trascendental en objeto de intuicion y
descripcion eidéticas. En este sentido, la fenomenologia trascendental no es, en esencia, ciencia de la posibilidad de
la ciencia, al modo del idealismo trascendental kantiano y del neokantismo. Es primordialmente ciencia de la

esencia de la conciencia, y unicamente en cuanto fenomenologia aplicada es también ciencia de la posibilidad de la

* Para importantes aspectos de esta brevisima sinopsis me inspiro en -San Martin, Javier, (1986), La estructura del método fenomenolégico,
Madrid, UNED.

* Husserl, Edmund, (1962), (1913), Ideas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia fenomenoldgica, trad. de J. Gaos, México, F.C.E.,
Seccion primera: Las esencias y el conocimiento de ellas, Cap. 1, Hechos y esencias, pp. 17-45, particularmente § 7 Ciencias de hechos y
ciencias de esencias, pp. 27-29.

*Ibid. p 130 y el titulo de la 59 Meditacién cartesiana citado infira en la nota 28.

® Ibid. p. 142.



Leonides Fidalgo Benayas | Ontologia del hombre y deconstruccion: Heidegger, Sartre / Derrida, Sloterdijk

ciencia, como el kantismo.’
Esta fenomenologia es ya en si misma un gigantesco esfuerzo de reflexion sobre el hombre. Hace posible una
psicologia eidética de la conciencia empirica y en cuanto fenomenologia trascendental eidética pretende ser

intuicion y descripcion de la esencia de la conciencia trascendental.

IT El giro ontolégico y hermenéutico de la fenomenologia husserliana en Heidegger

Heidegger en El Ser y el Tiempo opera una doble transformacion, ontologica y hermenéutica, de la fenomenologia
de Husserl. La Introduccion de esta obra contiene las grandes intuiciones iniciales del autor, e incluso en ella
insinu6 algunas de las principales tesis de lo que proyectaba decir en su nunca escrita “segunda parte”, o mas
precisamente, en la Tercera Seccion de la Primera parte, que tituld El tiempo y el ser, y en la Segunda Parte
propiamente tal.®* En el § 7 de esta Introduccion titulado EIl método fenomenolégico de la investigacién ofrece una
triple definicion de fenomenologia:

1) En sentido formal "fenomenologia" significa permitir ver lo que se muestra por si mismo.’

2%) Por el contenido la fenomenologia es ontologia, y la define como ciencia del ser de los entes."

3%) Por el método, la fenomenologia, en cuanto ontologia del hombre o ciencia del ser del hombre, es
interpretacion, porque el sentido de la descripcion fenomenolégica del Dasein''es el de la interpretacion
(Auslegung)."*

A continuacion explico cada una de estas definiciones.

1*) Que fenomenologia quiere decir permitir ver lo que se muestra se debe a que, segiin Heidegger, ldgos significa
permitir ver algo (phainesthai), y "phainémenon” significa lo que se muestra por si mismo, lo patente."

De este modo, "la expresion fenomenologia' puede formularse en griego asi: légein ta phainomena". Y como

"

"légein quiere decir apophainesthai”: permitir ver, la expresion "fenomenologia " equivale a la expresion
apophainesthai ta phainémena, que significa permitir ver lo que se muestra."*

2% Ahora bien, por el contenido, la fenomenologia es ontologia o ciencia del ser de los entes, porque para la
fenomenologia, el fenémeno, o aquello que se muestra, es "el ser de los entes” y “su sentido".'> Por tanto, la
ontologia del hombre sera ciencia del ser de este ente y del sentido de su ser.

3%) Y por ultimo, la descripcion fenomenologica del ser del hombre es interpretacion porque “el logos de la

fenomenologia del “ser ahi” (Dasein, hombre,) tiene el caracter del herméneticin”. Por este herméneuein, en la

7 Para esta interpretacién me apoyo en Paul Ricoeur, que a su vez sigue las huellas de E. Fink, en la Introduccion a su traduccion de Ideen zu
einer reinen Phdnomenologie und phdnomenologischen Philosophie, (1950), (1913), Haag, Martinus Nijhoff. Cf. Husserl, (1950), Idées
directrices pour une phénoménologie et une philosophie phénoménologique pures, Editions Gallimard, Introduction, pp. XII-XIV, pp. XXVII-
XXXy § 62, p.202, nota 1.

¥ Heidegger, Martin, (1962), (1927), El Ser y el Tiempo, trad. de J. Gaos, México, F.C.E., § 8 Plan del tratado, p. 50.

° Ibid. p.45.

"% Ibid. p. 48.

""" Aqui traduzco “Dasein” por “hombre”. Ver infra, particularmente IV

2 Ibid. p. 48.

B Ibid. p 43 y p. 39.

" Ibid. p. 45.

" Ibid. p. 46.

107

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

Ontologia del hombre y deconstruccion: Heidegger, Sartre / Derrida, Sloterdijk | Leonides Fidalgo Benayas

comprension del ser en general que es inherente al hombre, "se le dan a conocer” el sentido del ser de su peculiar
ser y sus estructuras fundamentales.'® En otros términos, el fenémeno, lo que se manifiesta del hombre, lo que el
logos de “fenomenologia” permite ver del ser del hombre, es que " la comprension del ser es ella misma una
'determinacion de ser” del “ser ahi” (Dasein)”. Permite ver que "lo 6nticamente sefialado del “ser ahi” reside en que
éste es ontolégico".'” Dicho de otro modo aun: la fenomenologia, en cuanto ontologia del hombre, es hermenéutica

porque permite ver que el ser del hombre es tener comprension del ser.

IIT Heidegger: fenomenologia de la esencia de la existencia.

A efectos de claridad expositiva y como propuesta interpretativa, distingo tres momentos, estratos, dimensiones o
aspectos en la definicion heideggeriana del hombre, o si se quiere, tres definiciones inextricablemente unidas. Son
las siguientes:

1%) El ser (o “esencia”) del hombre es la existencia.

2%) El ser (o “esencia”) del hombre es la cura, el cuidado, (die Sorge), y la temporalidad es el sentido de su
ser.

3%) El ser (o “esencia”) del hombre es tener comprension del ser. El hombre es un ente que tiene comprension
del ser.

Veamos brevemente cada uno de esos momentos:

1") Definicion: El ser (o “esencia”) del hombre es la existencia.

Como ya sefalé, se puede decir topicamente que Heidegger opera la sintesis de Kierkegaard y Husserl. Conforme
al momento kierkegardiano, concibe al hombre como existencia individual, o en otros términos, como un ente cuya
esencia es la existencia, por cuanto que, dicho tautologica y pleondsticamente, es el inico ente que existe en el
sentido en el que existe el hombre (y no la roca, la planta o el animal). Que la esencia o el ser del hombre es la

existencia lo expresa en tres formulas lapidarias en Ser y Tiempo: “... 1a “sustancia’ del hombre no es el espiritu

r . . . . 1 . \ ’ . . . .
como sintesis de alma y cuerpo, sino la existencia”.'® (“... die "Substanz’ des Menschen ist nich der Geist als die

Synthese von Seele und Leib, sodern Existenz.”)'’. También escribe: "La ‘esencia’ del ‘ser ahi’ estd en su

20 3 21

existencia”".” (“Das "Wesen  des Daseins liegt in seiner Existenz”.” Estas formulas las recuerda hacia el final del §

43 mediante otra més sintética: “la sustancia del hombre es la existencia.” ** (“Die Substanz des Menschen ist die

”.)23

Existenz Y en la Carta sobre el “Humanismo”, obra representativa del llamado “segundo Heidegger”, afirma:

'® Ibid. p. 48.

7 Ibid. p. 22.

" Ibid. p. 133.

' Heidegger, Martin, (1977), (1927), Sein und Zeit, Frankfurt am Main, Vittorio Klostermann, § 25 p. 157.
2 El Ser y el Tiempo, op. cit. § 9, p.54.

! Sein und Zeit, op. cit. § 9, p. 56.

2 El Ser y el Tiempo, op.cit, § 43, p. 233.

3 Sein und Zeit, op.cit. § 43, p. 281.



Leonides Fidalgo Benayas | Ontologia del hombre y deconstruccion: Heidegger, Sartre / Derrida, Sloterdijk

“Aquello que sea el hombre, esto es, lo que en el lenguaje tradicional de la metafisica se llama la ‘esencia” del

hombre, reside en su ex-sistencia”.’* (Das, was der Mensch ist, das heiBt in der iiberlieferten Sprache der

2 . .
) > Ser existencia no es meramente ser

Metaphysik das "Wesen” des Menschen, beruht in seiner Ek-sistenz
autoconciencia, sino que es ser un ente relativamente a si mismo, un ente al que le incumbe su ser, ser que es en
cada caso mio.”® Ser existencia es ser un ente que ha de resolver la cuestién de su existencia existiendo.”” Y el
hombre, por ser existencia, no es ni instrumento, ni objeto, es decir, no es un ente cuya forma de ser sea la de "ser a
la mano” (Zuhandenheit), ni un ente cuya forma de ser sea la de “ser ante los ojos", (Vorhandenheit). Por su parte,
la fenomenologia husserliana se hace presente en Heidegger en su doble dimension. En cuanto fenomenologia
eidética hace posible una descripcion de la esencia de la existencia. En cuanto femomenologia trascendental
permite concebir al hombre como realizacion o "encarnacion" de la subjetividad trascendental husserliana. En este
sentido, el propio Husserl, al final de su vida, pasa a concebir "la esfera trascendental del ser como
intersubjetividad monadolégica",28 es decir, como realizada en los seres humanos individuales. Ahora bien, gracias
a la transformacion ontoldgica de la fenomenologia husserliana, que es ciencia de esencias y no de hechos,
Heidegger cree posible elaborar una ontologia del ser o "esencia’ de este existente individual y trascendental. A esta
ontologia la denomina ontologia fundamental. Y por tratarse de un ente que es existencia, esta ontologia cobra la
forma de una analitica existenciaria, o lo que es lo mismo, de una analitica de la existenciariedad’ de la
existencia.”> La ontologia heideggeriana del hombre es ontologia porque es ciencia del ser del hombre. Y es
ontologia fundamental porque el Dasein, el hombre, en cuanto figura de la subjetividad trascendental husserliana,
es, al modo del Cogito cartesiano, fundamentum inconcussum. La ontologia fundamental es fundamental porque su
objeto, el hombre, es el ente fundamental. Y lo es, porque la capacidad de comprension del ser, que posee, lo

convierte en la condicion de posibilidad de la ontologia.

2%) Definicion: el ser (0”esencia”) del hombre es la cura, el cuidado (die Sorge). Y la temporalidad es el

sentido de su ser.

Por ser existencia, la constitucion del ser del hombre, los caracteres de ser que lo constituyen, no pueden
denominarse categorias sino existenciarios (o existenciales), y estos existenciarios nunca pueden tener el mismo
significado que las categorias que se dicen, acusan o predican de entes que no son el hombre. La respuesta a la
pregunta qué es el hombre o la definicion del hombre se consigue mediante la exposicion del sistema de

existenciarios que constituyen los rasgos esenciales del ser del hombre, y que sélo el método fenomenologico

* Carta sobre el “Humanismo”, (2000), (1946), en -Heidegger, Martin, Hitos, trad. de H.Cortés/A.Leyte, Madrid, Alianza Editorial, p. 268.

» Brief iiber den “Humanismuus”, (1946), en -Heidegger, Martin, Wegmarken, (1976), Frankfurt am

Main, Vittorio Klostermann, p. 325.

* El Ser y el Tiempo, op.cit. pp. 54-55.

77 Ibid. p. 22.

* Husserl, Edmund, Meditaciones cartesianas, (1985), (1929), trad. de J. Gaos y M. Garcia-Bard, Madrid, F.C.E., p.147, Meditacién Quinta: En
que la esfera trascendental del ser se revela como intersubjetividad monadolégica. En aleman: -Husserl, Edmund, (1963), Cartesianische
Meditationen und pariser Vortrdge, Haag, Martinus Nijhoff, p. 121, V. Meditation. Enthiillung der tanszendentalen Seinssphdre als
monadologische Intersubjektivitdt.

? El Ser y el Tiempo, op. cit. pp. 22-23.

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

Ontologia del hombre y deconstruccion: Heidegger, Sartre / Derrida, Sloterdijk | Leonides Fidalgo Benayas

permite intuir y describir.

Los "existenciarios" y su sistemdtica son bien conocidos:

"Ser en el mundo" es el existenciario mas general . Se analiza como ser junto a otros entes que no tienen la forma
de ser del hombre ; ser con otros hombres y ser si mismo.

El analisis del "ser en" distingue a su vez otros tres exitenciarios:

El encontrarse o la disposicion afectiva, por la que el hombre se descubre como facticidad, como existiendo ya 'y
teniendo que existir, como arrojado a la existencia y derelicto.

El comprender, por el que el hombre se descubre como poder ser, como proyecto.

Y el habla, que articula, expresa y comunica el encontrarse y el comprender.

Pero lo que constituye el ser o esencia del hombre es la cura o cuidado (Sorge). Este existenciario unifica el
encontrarse, el comprender y el habla. Define la cura o el cuidado como "pre-ser-se-[ser-]ya-en (el mundo)
como ser-cabe (los entes que hacen frente dentro del mundo)".*

El “pre-ser-se” se relaciona con la comprension de las propias posibilidades o con el caracter de proyecto del
hombre, y hace referencia al futuro. El ‘ser-ya“ se relaciona con la facticidad del encontrarse existiendo ya, y hace
referencia al pasado. Y el ser-junto a lo que nos rodea hace referencia al presente. De este modo, la temporalidad
se manifiesta como el sentido ontologico de la cura o cuidado, que es el ser del hombre.

El resultado de la analitica existenciaria u ontologia fundamental del ente fundamental es la siguiente definicion de
hombre: El ser del hombre es la cura, el cuidado, (die Sorge), y la temporalidad es el sentido de su ser. O
dicho en otro orden: La temporalidad es el sentido del ser del hombre, ser que es la cura.

En el § 5 de la Introduccion de Ser y Tiempo insinué la que habria sido la tesis central de la no escrita Tercera
Seccion de la Primera Parte titulada El tiempo y el ser, a saber: que de modo andlogo a como la temporalidad

(Zeitlichkeit) es el sentido del ser del hombre (Dasein), la temporariedad (Temporalitit) seria el sentido del ser.’’

Raices grecorromanas del concepto heideggeriano de “Sorge”:

Consideraciones teminoldgicas y dos ejemplos literarios.

Decir que el hombre es Sorge, en aleman, cura, en latin y en espaiol, cuidado (o “preocupacion”), en espaiiol, (y
que el tiempo es el sentido de su ser), constituye el nicleo de la ontologia del hombre de Heidegger. Unas
reflexiones sobre el significado de las palabras definitorias del ser del hombre pueden ayudar a comprender mejor
esta ontologia. Heidegger utiliza los recursos del aleman para significar que el hombre es Sorge, distinguiendo si la
preocupacion se refiere a las cosas del mundo (Besorgen: ocupacion, cuidado de las cosas), o si se refiere a los otros
hombres, (Fiirsorge, solicitud, preocupaciéon por los otros), mientras que considera tautolégica la expresion
“Selbstsorge”. José Gaos traduce “Sorge” por “cura” y ha intentado reproducir los matices del aleman mediante el

sustantivo “cura” y los verbos “curarse de”, “procurar por”, etc. El término “Cura” en latin es muy rico en

* Ibid. p. 213.
3 Ibid. p. 29.



Leonides Fidalgo Benayas | Ontologia del hombre y deconstruccion: Heidegger, Sartre / Derrida, Sloterdijk

significaciones, e incluso designaba una especie de deidad como después veremos. J.E. Rivera en su traduccion de

Ser y Tiempo traduce “Sorge” por “cuidado”.’” Las palabras romances “cuidar” y “cuidado” proceden de las

palabras latinas “cogitare”, y “cogitatum”, que todos sabemos que significan pensar y pensamiento,

respectivamente.” Por tanto, etimolégicamente, cuidar es pensar y cuidado es pensamiento. (En este sentido
etimoldgico, decir que el hombre es cuidado seria decir que es pensamiento, res cogitans).

Por otro lado, Faucault, en su Historia de la sexualidad, y particularmente en el tomo 2 titulado E! uso de los
placeres, muestra que ya existian en la lengua griega los términos y conceptos relativos al cuidado, cura o
preocupacion. Son, sobre todo, epiméleia 'y epimélein, con el significado de cuidado de si mismo o de otro.** Se
podria afirmar que tal vez Grecia haya sido la fuente de inspiracion de la concepcion heideggeriana de la esencia
del hombre como Sorge, cura o cuidado. Pero no solo Grecia, sino que también Roma habria podido ser fuente
de inspiracioén, como lo sugiere el ejemplo literario latino aducido por el propio Heidegger. Este ejemplo podria
ademas avalar la traduccion de Sorge por cura que realiza J. Gaos, mientras que el segundo ejemplo, propuesto
por mi, ayuda a comprender mejor la traduccion de Sorge por cuidado que realiza J. E. Ribera.

Segun Heidegger, el hombre ha tenido comprension preontoldgica de su ser como Sorge, cura o cuidado. De esta
autointerpretacion es un testimonio privilegiado la fabula sobre “Cura” de la que dice haber tenido informacion
“gracias al articulo de K. Burdach” titulado Faust und die Sorge, en el que este autor — segun Heidegger -
“muestra que Goethe tom6 de Herder y refundi6 para la segunda parte de su Fausto la fabula de Cura, trasmitida
como la fabula 220 de Higinio”.*

1° La Fabula sobre CURA.

. La fabula dice asi: “Una vez llega Cura a un rio y ve terrones de arcilla”. Cavilando, coge un trozo, comienza a

modelarlo, y le da forma. Se acerca Jupiter y Cura le pide que infunda espiritu (spiritus) al trozo de arcilla

modelado. Jupiter se lo infunde. Pero Cura y Jupiter litigan entre si porque los dos quieren ponerle su nombre a la
obra. Ademas, interviene la Tierra (Tellus) para pedir que le pongan el suyo, por haberle dado un trozo de su
cuerpo. Entonces los litigantes escogen como juez a Saturno. Y Saturno sentencia de la siguiente manera: Que

Jupiter, por haberle dado el espiritu, reciba su espiritu cuando muera. Que la Tierra, por haberle dado el cuerpo,

reciba su cuerpo. En cuanto a Cura, por haberle dado forma, que Cura lo posea mientras viva, (“Cura... teneat

quamdiu vixerit”). Y respecto al nombre, causa del litigio, que se llame “homo”, por estar hecho de “humus”,
tierra.*®

Me limito a hacer reparar en que el dios que sentencia es Saturno, dios del tiempo. Y que la fabula ensefia que la

preocupacion, la inquietud, la Cura, nos dominard y sera nuestra duefia durante todo el tiempo de nuestra vida. La

cura es nuestro ser, el tiempo, su sentido. Y de paso podemos reparar también en que cuando hablamos de seres

2 Cf. Sein und Zeit, op. cit. § 41, p. 256; El Ser y el Tiempo, § 41, op. cit. p. 213, y -Heidegger, Martin, (1997), Ser y Tiempo, trad.de Jorge
Eduardo Rivera Cruchaga, Santiago de Chile, Editorial Universitaria, § 41, pp. 214-215.

3 Corominas, Joan, (1973) Breve Diccionario etimolégico de la lengua castellana (3* edicién), Madrid, Gredos. p. 184.

* Cf. Foucault, Michel, (1984) Histoire de la sexualité, 2 L usage de plaisirs, Paris, Gallimard, p. 85 y p.194. Traduccién espafiola: - (1987)
Historia de la Sexualidad, 2. El uso de los placeres, trad. de M. Soler, Madrid, Siglo veintiuno de Espafia editores, p. 71 y p. 162.

* El Ser y el Tiempo, op.cit. § 42, p. 218, nota 1.
% Se trata de un resumen de la Fabula, hecho a partir de la traduccién de José Gaos. Cf. EI Ser y el Tiempo, op. cit. § 42, pp. 218-219.

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

Ontologia del hombre y deconstruccion: Heidegger, Sartre / Derrida, Sloterdijk | Leonides Fidalgo Benayas

humanos, estamos hablando de seres terrenales.

2° Ejemplo: San Juan De la Cruz

El segundo ejemplo es la estrofa final del poema titulado Noche oscura de San Juan de la Cruz. Dice asi:

Quedéme y olvidéme,

el rostro recliné sobre el Amado,

ceso todo, y dejéme,

dejando mi cuidado

entre las azucenas olvidado.”’

Propongo interpretar esta descripcion del éxtasis mistico de San Juan de la Cruz como la de una experiencia
ficticia de eternidad, de modo semejante a como Paul Ricoeur interpreta a Proust en el tema de la recuperacion del
tiempo perdido a través de experiencias de rememoracién suscitadas por sabores, sonidos etc.”® En un primer
momento, centro la interpretacion en destacar la importancia primordial del significado del término “cuidado”, que
el poeta usa en el pentltimo verso. Cuando dice que deja su “cuidado entre las azucenas olvidado”, esta diciendo
implicitamente que el ser del hombre es el cuidado, del mismo modo que Higinio dice implicitamente que el ser del
hombre es la cura, en lo que Heidegger llama una comprension preontologica del hombre. Y esta diciendo, ademas,
que al despojarse del cuidado, se despoja de su condicion temporal humana, y se convierte en un ser eterno, carente
de duracion, o con expresiones de Proust, se convierte en un “ser extra-temporal” y “liberado del orden del
tiempo”.** En un segundo momento de la interpretacion, sefialo que el significado del término “cuidado” forma
parte de una constelacion de significados de la estrofa. Para explicar esto es necesario volver a la idea de
“experiencia ficticia de eternidad”. Paul Ricoeur la define, en cierto modo, como “la suspension misma del
tiempo™.** Pues bien, en esta estrofa de San Juan de la Cruz se transparentan los tres “éxtasis” temporales y la
“suspension del tiempo” se produce por la “suspension” de cada uno de ellos. En efecto, hay olvido del pasado,
cese de la percepcion presente y liberacion de la preocupacion por el futuro. El “cuidado” aparece asi como
referido fundamentalmente al futuro. Sin embargo, en ambas interpretaciones, sobre el fondo de esta experiencia
ficticia de eternidad, emerge nuestra condicion humana temporal, que es “cuidado”, es decir, “pensamiento”
inquieto, preocupado, solicito, atormentado.

3* DEFINICION: EL ser (o “esencia”) del hombre es tener comprensién del ser. El hombre es un ente que
tiene comprension del ser.

Esta definicion se halla presente siempre en Ser y Tiempo de forma implicita. Dicho llanamente, significa que el
hombre tiene comprension del ser en general, comprension del ser de los entes que no son el hombre y comprension
de su ser. Por ello es posible definir al hombre (Dasein), como ente hermenéutico, como ente que comprende, ente

que comprende el ser, o ente que tiene comprension del ser. Lo que hace hombre al hombre es la comprension del

*7 San Juan de La Cruz en -Santa Teresa de Jesus / San Juan de la Cruz, (2006) Poesias completas, Madrid, Editorial de Espiritualidad, p. 163.
* Ricoeur, Paul, (1984) Temps et récit, I, La configuration du temps dans le récit de fiction, Paris, Editions du Seuil, pp. 194-225,
particularmente 213-214. (Traduccion espafiola: Ricoeur, Paul, (1987), Tiempo y Narracion, 1, Configuracion del tiempo en el relato de

ficcion, trad. de A. Neira, Madrid, Ediciones Cristiandad, pp. 232-269, particularmente pp. 255-256).

¥ Ibid. p. 213 y notas 2 y 3, en las que P. Ricoeur recoge de M. Proust las dos tiltimas expresiones entrecomilladas. (Traduccién espaiiola: Ibid.
p. 255, notas 34 y 35).
0 Ibid. p. 213. (Traduccién espafiola: Ibid. p. 225).



Leonides Fidalgo Benayas | Ontologia del hombre y deconstruccion: Heidegger, Sartre / Derrida, Sloterdijk

ser como quiera que haya que entender esto. Sin la comprension del ser el hombre no seria existencia ni cuidado,
como no lo es la planta ni el animal. Tener comprension del ser es lo que hace posible que el hombre sea existencia
y cuidado. Y es lo que fundamenta su definicion como existencia y cuidado. A titulo de hipdtesis interpretativa
afirmo que el fendmeno que ha llenado de admiracion a Heidegger, en el sentido del thaumdzein griego, es el
fenémeno o el hecho de que haya inteleccion, conciencia, conocimiento, o como quiera que haya que llamarlo. A
ese fendmeno él lo llama comprension del ser. “El ser determina a los entes en cuanto entes”, y sin ser un ente,
funciona como fondo, atmésfera, elemento o medio en el que los entes son comprendidos.*' La esencia del hombre
es su capacidad de aprehender o conocer los entes gracias a su capacidad de comprender el ser, ya que “cierta
comprension del ser es en cada caso ya incluida en toda aprehension de un ente”.*> O bien, como escribe en Carta

.

sobre el “Humanismo”: “...el hombre se encuentra "arrojado” por el ser mismo a la verdad del ser, a fin de que, ex-
sistiendo de este modo, preserve la verdad del ser para que lo ente aparezca en la luz del ser como eso ente que
es”.” Tanto si la comprension del ser brota del hombre, (“primer Heidegger™), como si la origina el ser mismo,
(“segundo Heidegger”), ese poder de comprension del ser (de los entes o de “lo ente”) constituye la esencia o ser

del hombre.**

IV Ontologia fundamental versus antropologia filosofica

En contraste con la ontologia del ser en general, la ontologia fundamental heideggeriana aparece terminada y
completa en Ser y Tiempo. Su contenido es la definicion del ser o esencia del hombre. Tal vez fuera posible reducir
esta definicion a la tradicion. Sin embargo, segiin Heidegger, ni la tradicion ni los ultimos intentos de elaborar una
antropologia filosofica, incluidos los de Dilthey, Bergson, Scheler y del propio Husserl, han preguntado por el ser
del hombre. Por ello, ninguna de las definiciones anteriores del hombre es ontologica. Solo la ontologia
fundamental, que no es una mera antropologia filosofica, habria logrado la primera definicién ontoldgica del
hombre de toda la historia de la filosofia. Porque s6lo la fenomenologia, en cuanto ciencia de esencias, hecha
ontologia y hermenéutica, puede preguntar por el ser del hombre y llegar a alcanzar su verdadera esencia. Por tanto,
la definicion heideggeriana del hombre seria una definicion mas fundamental y radical que la definicién griega
como zoon logon échon, (animal que tiene logos); mas fundamental y radical que la definicion latina como animal
rationale, (animal racional). Y también seria mas fundamental y radical que la definicion cartesiana como res

cogitans unida a un cuerpo. En general, estas concepciones antropolédgicas tradicionales, definen al hombre como

*1 El Ser y el Tiempo, op. cit. p. 15.

* Dice Heidegger al traducir a Tomas de Aquino en ibid. p. 12.

# Carta sobre el “Humanismo”, obray traduccion citadas, p. 272.

* Leyte, Arturo, (2005), Heidegger, Madrid, Alianza Editorial. Creo que la tesis central que el autor establece como interpretacién de Heidegger
es que el Dasein es “el propio ser”. (p. 131). O como dice en otro pasaje: ““...lo que inicialmente se reconocié como Dasein no es ente alguno -el
hombre- sino que sugiere el propio ser.” (p. 275-276). Aqui propongo entender que para Heidegger, e/ fenomeno ultimo, “admirable”, es que
haya comprension (del ser). Se trataria de admiracion ante lo que Sartre llama “el acontecimiento absoluto” o “surgimiento del para-si”. Cf.
infra A, VI, b. Cf. también. infra, B, IIl, 2 Hombre y ser / Ser y hombre

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

Ontologia del hombre y deconstruccion: Heidegger, Sartre / Derrida, Sloterdijk | Leonides Fidalgo Benayas

un zoon o animal. Y han comprendido este zoon o animal como un objeto o cosa entre las cosas, al que se le anade
“una dote superior”, llamada logos o razon. Pero tanto la forma de ser de ese logos o razon, como la del compuesto
resultante, han permanecido siempre “oscuras”. Por su parte, Descartes , descubridor del cogito sum, aunque
investigo el cogitare del ego, dejo en la oscuridad el sum. (No dijo que el hombre es “ser en el mundo”, facticidad,
..., cura, etc). Pero por no haber planteado “la cuestion ontologica del ser del sum ”, resulta imposible aprehender la
forma de ser de las cogitationes. Por tanto, al igual que en la definiciébn grecolatina, también en Descartes
permanece oscura la forma de ser del pensar, que es la esencia de ese algo que afiadido a un cuerpo da el
compuesto humano, cuya forma de ser también permanece oscura. Por las razones antedichas, todas estas
definiciones son definiciones antropoldgicas oscuras, y no definiciones ontologicas, que hayan planteado y
respondido a la pregunta por el ser de este ente. Tampoco es ontoldgica la definicion proporcionada por la

, , o g . . . . 4
antropologia de la teologia cristiana, que concibe al hombre como hecho a imagen y semejanza de Dios.*’

V La sacralidad del hombre

En Normas para el parque humano, Sloterdijk observa que Heidegger se opone al humanismo, en sus tres
modalidades — antigua, cristiana o ilustrada-, no porque el humanismo “haya sobrevalorado la naturaleza humana,
sino porque no la ha situado a la altura suficiente.”*® Esta minusvaloracién se produce porque el humanismo acepta
de la metafisica europea la definicion de hombre como animal racional, 1o que equivale a concibir su esencia
como “una animalitas aderezada con aditivos espirituales™.?” Segun Sloterdijk, este anti-vitalismo y anti-biologismo
de Heidegger “rayan la histeria”, cuando llega a decir “que parece como si <<la esencia de lo divino nos fuera
mas proxima que la extrafia esencia de los “seres vivos>>"**. Para Sloterdijk, con razén, la clave del anti-
vitalismo heideggeriano radica en la tesis “de que el hombre difiere del animal de un modo ontologico, y no
especifico o genérico”. Y por ello, “bajo ningin concepto se le puede comprender como un animal con un plus
cultural o metafisico”.*

Es cierto que Heidegger establece un abismo ontoldgico o una radical heterogeneidad entre el hombre y el animal.
Pero Sloterdijk, al enfatizar la omisién o supresion de la dimensiéon animal del hombre, desatiende esa especie de
apoteosis heideggeriana del hombre. Es lo que yo quiero resaltar. Se trata de constatar la pervivencia en la
ontologia heideggeriana de huellas tradicionales de la sacralidad del hombre. La tesis de la proximidad entre la
esencia humana y la esencia de lo divino es un vestigio perteneciente a la tradicion filoséfica, entremezclado con

vestigios de la religiosidad griega y cristiana, y particularmente entrelazado con el tema judeocristiano de la

* El Ser y el Tiempo, op. cit. § 10, pp. 57-62.

* Sloterdijk, Peter, Normas...op. cit. pp. 41-42.

7 Ibid. p. 42.

* Ibid. p. 43. Para esta cita de Heidegger por Sloterdijk, cf. Carta sobre el “Humanismo”, traduccion espaiiola citada, p.268, en que Heidegger
escribe: “De entre todos los entes, presumiblemente el que mas dificil nos resulta de ser pensado es el ser vivo, porque, aunque hasta cierto punto
es el mas afin a nosotros, por otro lado esta separado de nuestra esencia ex-sistente por un abismo. Por contra, podria parecer que la esencia de lo
divino estd mas proxima a nosotros que la sensacion de extrafieza que nos causan los seres vivos, entendiendo dicha proximidad desde una
lejania esencial que, sin embargo, en cuanto tal lejania, le resulta mas familiar a nuestra esencia existente que ese parentesco corporal con el
animal que nos sume en un abismo apenas pensable. Semejantes reflexiones arrojan una extrafia luz sobre la caracterizacion habitual ... del ser
humano como animal rationale”. (Y op. cit. alemana, p. 306).

* Ibid. p. 43.



Leonides Fidalgo Benayas | Ontologia del hombre y deconstruccion: Heidegger, Sartre / Derrida, Sloterdijk

hechura del hombre a imagen y semejanza de Dios. De modo descarnado e intencionadamente descontextualizado
voy a ofrecer tres citas al respecto, a modo de cerros testigo de esa tradicion.

En la Etica a Nicémaco Aristételes concibe el Noiis como algo divino o lo mas divino que hay en el hombre.”

En el Tratado de la naturaleza humana Hume afirma que “la mayor parte de la filosofia moral, sea antigua o
moderna” ha atribuido a la razén los caracteres de “eternidad, invariabilidad y origen divino”. Lo ha hecho
para defender la “primacia de la razon sobre la pasion®, en la direccion de la conducta.’’ Esta observacion de
Hume, aparentemente inocente, es un prodigioso alarde de historia filosofica de la filosofia. Afirma que casi toda la
filosofia, a través de su historia, ha predicado de la razén, que tradicionalmente es la diferencia especifica que
hace al hombre distinto de los animales, los atributos platonicos de eternidad, inmutabilidad y origen divino.
Por ultimo, Kant, en la Critica de la razén pura, habla de las “leyes eternas e invariables que la razén posee”.’’
La razén posee leyes eternas e inmutables. Y cabe preguntar: ;Qué es esa razén? (Es ella misma eterna e
inmutable? ;Supone un sujeto absoluto que la posea o varias especies de sujetos que participen de ella de distinto
modo? La proposicion kantiana parece implicar que en el hombre hay algo eterno e inmutable o que el hombre
participa de algo eterno e inmutable. A este respecto cabe recordar que el segundo postulado de la razon prdactica
es el de la inmortalidad del alma.

Cuando Heidegger habla de la proximidad entre la esencia de lo divino y la esencia del hombre se inserta en
esta tradicion religiosa y filosofica occidental, que tal vez hunda sus raices en una tendencia humana hacia la
apoteosis, deificacion o sacralizacion del hombre, que hizo su apariciéon en los comienzos de las culturas griega y
judia -(querer ser como Dios o los dioses)- y que se conserva en nuestros dias bajo la forma del apotegma de

Séneca: “Homo sacra res homini.” (“El hombre [es] cosa sagrada para el hombre.”)”

Hay cuatro posibilidades tedricas resultantes de la combinaciéon de la animalidad y la racionalidad en la definicion
del hombre.

Ha prevalecido la afirmacion simultanea de la animalidad y la racionalidad. (1-1).

Parece imposible una definicion que prescinda a la vez de los dos rasgos. (0-0).

Se podria minusvalorar la animalidad para enfatizar la diferencia especifica. (0-1)

Por ultimo, se podria definir al hombre predominantemente a partir de la animalidad, de la que derivaria ese algo

que lo convierte en un animal muy especial, que no se siente animal. (1-0).

0 Aristételes, (1989), Etica a Nicémaco, Edicion bilingiie y traducciéon por M. Araujo y J. Marias, Introduccion y notas de J. Marias, Madrid,
Centro de Estudios Constitucionales, L. X, ¢.7, 1177a, 12-18, p. 165.

! Hume, David, (1998), (1739-1740), Tratado de la naturaleza humana, Estudio preliminar, traduccion y notas de Félix Duque, Madrid,
Tecnos, p.558.

2 Kant, Immanuel, (1984), (1781-1787), Critica de la razén pura, Prélogo, traduccién, notas e indices de Pedro Ribas, Madrid, Ediciones
Alfaguara, A XII, p. 9.

3 L. Annaei Senecae ad Lucilium Epistolae (1782), Volumen Tertium, Biponti ex Typographia societatis, MDCCLXXXII, Epistola, XCV, p.
419. Reproducida con un contexto minimo dice asi: “Homo, sacra res, homini iam per lusum et iocum occiditur:...”. Cf. en espafiol: -Séneca,
Lucio Anneo, (1955), Cartas morales a Lucilio, trad. de J. Bofill y Ferro, Barcelona, Editorial Iberia, TII, p. 130, quien traduce: “El hombre,
cosa sagrada para el hombre, es muerto ya por juego o pasatiempo;...”. Sin olvidar la complejidad de la cuestion, seria interesante considerar
este pasaje de Séneca en el contexto de la distincion de Slooterdijk entre las influencias inhibidoras, que la lectura de los clasicos produce, y las
influencias desinhibidoras y embrutecedoras de los espectaculos circenses romanos. Cf. Infra, B, IV, 2

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

Ontologia del hombre y deconstruccion: Heidegger, Sartre / Derrida, Sloterdijk | Leonides Fidalgo Benayas

Heidegger parece prescindir de la animalidad y definir al hombre mediante la proximidad entre la esencia de lo
divino y la esencia humana. Esta proximidad convertiria al hombre en imagen y semejanza de lo divino. Sloterdijk
parece propender a definir la esencia humana mediante la animalidad. Y puesto que Sartre forma parte de la
constelacion de cuestiones aqui tratadas, podemos preguntar: ;Como ha concebido Sartre al hombre? ;Qué casilla
ocupa en el sistema de posibilidades teoricas?

Voy a defender que ocupa la misma que Heidegger.

VI Sartre: La sombra de Dios

De forma muy breve, primero intento sefialar que también en el hombre sartreano se esfuma la animalidad, de modo
semejante a como, segun la apreciacion de Sloterdijk, sucede en Heidegger. Ademads, por mi parte, intento mostrar
que, al menos de manera oblicua y negativa, en Sartre esta presente el tema del hombre “hecho a imagen y

semejanza” de (un inexistente) Dios.

a) Difuminacion de la animalidad en el hombre

Para Sartre, hay dos regiones de ser diversas y separadas: el ser en-si y la realidad humana o para-si. El ser-en-st
simplemente “es lo que es”. Por el contrario, “el ser del para si se define como el que es lo que no es y el que no

9954

es lo que es.””” Esto significa que para Sartre el hombre es negatividad y nada: "el ser por el cual la Nada adviene

al mundo debe ser su propia Nada"™
También en cuanto para mi, mi cuerpo es ser-para-si.’® Es decir, en cuanto para mi, mi cuerpo es conciencia y no
cosa. Un ser asi concebido no se define por la animalidad. Sartre conserva le antivitalismo y el antibiologismo

heideggeriano.

b) El hombre como imagen y semejanza de un Dios imposible.

El hombre en Sartre es un dios imposible y malogrado, concebido a imagen y semejanza de su Dios imposible y
fallido. Para explicar esto hay que tomar en consideracion el esquema metafisico subyacente en su sistema. Veamos
en qué sentido. Si tomamos como referencia la idea hegeliana de Absoluto como la Sustancia que es a la vez Sujeto,
en Sartre no hay Absoluto. No hay Absoluto en el “principio”, porque no hay Dios en su sistema. Tampoco hay
Absoluto en el “final” porque es imposible un proceso de todo cuanto hay, cuyo resultado fuera ese Absoluto.

Expuesto con la maxima brevedad, se trata de lo siguiente. En el “principio” sdlo hay ser-en-si. Este ser-en-si es “sin

* Sartre, Jean-Paul, (1993), (1943), El ser y la nada: Ensayo de ontologia fenomenolégica, trad. de J. Valmar, Ediciones Altaya, Barcelona, pp.
34-35.

* Ibid. p. 58.

% Ibid. p. 333 y ss.



Leonides Fidalgo Benayas | Ontologia del hombre y deconstruccion: Heidegger, Sartre / Derrida, Sloterdijk

razon, sin causa y sin necesidad”, es “contingencia originaria.” >’ Por eso se puede decir que en el principio no hay
una Sustancia que sea a la vez Sujeto, no hay una Natura que sea a la vez Deus. En el principio no hay Dios. En el
principio so6lo hay Sustancia o Natura. Ahora bien, del ser-en-si ha surgido el para-si. Se trata de un
“acontecimiento absoluto” acerca del cual la metafisica s6lo puede emitir hipdtesis no verificables ni refutables.
Pero la ontologia puede “afirmar que todo ocurre como si el en-si, en un proyecto de fundarse a si mismo, se diera
la modificacion del para-si.”>® No obstante, “cl en-si y el para-si son dos modalidades heterogéneas del ser”. Sin
embargo, el para-si o la conciencia esté ligada al en si por una relacion interna, porque es conciencia del en-si. Esto
podria conducir a denominar realidad o ser a la totalidad formada por el en-si y el para-si. Se trata de algo
semejante a lo que hacian los griegos cuando denominaban 70 pdn a la realidad cosmica, y t0 holon a la suma de la
realidad césmica mas el vacio infinito que la rodeaba. El en-si equivaldria a la realidad césmica o f0 pdn; y este en-
si, mas la “envoltura de nada” que es el para-si, equivaldria al 7o holon de los griegos. Pues bien, la realidad total o
el ser total seria “la sintesis unitaria del en-si y de la conciencia”. Pero este ser fotal o ser real no es el ser ideal. El
“ser ideal seria el en-si fundado por el para-si e idéntico al para-si que lo funda”, es decir, “el ens causa sui.” Ahora
bien, este ser ideal o causa sui es imposible. Asi lo expresa Sartre: “Precisamente porque nos situamos en el punto
de vista de este ser ideal para juzgar al ser real que llamamos hdlon, hemos de constatar que lo real es un esfuerzo
abortado por alcanzar la dignidad de causa-de-si. Todo ocurre como si el mundo, el hombre y el hombre-en-el-
mundo no llegaran a realizar sino un Dios fallido.”*’ Este Dios fallido significa la imposibilidad de un Absoluto
como resultado final del proceso de todo cuanto hay. Por eso se puede decir que al “final” no puede haber un Sujeto
que sea a la vez Sustancia, no puede haber un Deus que sea a la vez Natura. Al “final” tampoco puede haber Dios.
No puede llegar a haber un Deus sive Natura.

Al igual que es imposible un Absoluto que sea en-si-para-si, también es imposible que los para-si individuales
lleguen a ser en-si-para-si. Los seres humanos individuales son proyectos frustrados de ser Dios. En palabras de
Sartre: "El para-si es el ser que es para si mismo su propia carencia de ser. Y el ser que al para-si le falta es el en-si.
... La realidad humana es deseo de ser-en-si. ...En tanto que conciencia, quiere tener la densidad infinita del en-
si;...El posible es pro-yectado como aquello que le falta al para-si para convertirse en en-si-para-si,... El en-si-para-
si es el ideal de una conciencia que fuera fundamento de su propio ser-en-si por la pura conciencia que tomaria de si
misma. A este ideal se le puede llamar Dios. Asi, puede decirse que lo que hace concebible mejor que nada el
proyecto fundamental de la realidad humana es que el hombre es el ser que proyecta ser Dios. ... Ser hombre es
tender a Ser Dios; o si se preficre, el hombre es fundamentalmente deseo de ser Dios."® Ideal imposible que
convierte al hombre en una pasion inutil, que por ser libertad, "elige, como ideal de ser, el ser-lo-que-no-es y el no-
ser-lo-que-es."®!

Asi pues, el hombre sartreano es la sombra de la sombra de Dios. Sartre define al hombre sobre el fondo de la

idea de Dios. El hombre es la imagen, el simulacro, de su inexistente Dios, que en el Universo de todo cuanto hay

%7 Ibid. p. 640.
% Ibid. p. 642.
¥ Ibid. pp. 643-644.
% Ibid. pp. 588-589.
*' Ibid. p. 648

117

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

Ontologia del hombre y deconstruccion: Heidegger, Sartre / Derrida, Sloterdijk | Leonides Fidalgo Benayas

o to Holon, ni es el arjé, ni esta en el arjé, como ente primero. Tampoco esté al final como resultado del proceso de

la realidad.

B) DECONSTRUCCION

La idea de hombre que sugiere Sloterdijk procede de la deconstruccion de las ideas tradicionales de hombre, entre
las que estan incluidas también las de Heidegger y Sartre. La deconstruccion de Sloterdijk afecta a la cuestion de la
animalidad y de la sacralidad del hombre.

La deconstruccion es un procedimiento metodolégico elaborado por Derrida, que sin embargo tiene un importante
punto de arranque en Heidegger. Por ello hay que comenzar haciendo un poco de historia al respecto y preguntar:

Jqué es la deconstruccion

I Heidegger y la Destruccién / Derrida y la Deconstruccion

La idea de “deconstruccién” de Derrida tiene como uno de sus principales precedentes la idea de “destruccion
fenomenologica” de Heidegger. Pero para denominar su procedimiento metodologico, Derrida sustituye el término
de origen latino “Destruktion”, que Heidegger emplea en los §§ 6 y 8 de Ser y Tiempo, por el menos violento
neologismo “deconstruccion”. Ademas Derrida infunde un cierto aire de dialéctica hegeliana a su concepto de
“deconstruccién”, aunque renunciando a la sintesis, es decir, rompiendo “con el sistema de la Aufhebung y de la
dialéctica especulativa.”®® En este sentido, la deconstuccion de Derrida presenta ciertas diferencias respecto de la

“destruccion” de Heidegger en Ser y Tiempo.

IT Derrida y la deconstrucciéon

Para Derrida la “estrategia general de la deconstruccién” consiste en el procedimiento mediante el cual se
descubren ciertas parejas conceptuales, que, como indicios y “espias” textuales, aparecen reiteradamente en frases y
textos, por ejemplo, las parejas habla / escritura, espiritu / materia, etc. En ellas se manifiestan dualidades,
contraposiciones y contradicciones, cuya dialéctica aporética hay que mostrar.

Cabe distinguir tres fases o momentos en la “deconstruccion”:

1°) El primero consiste en detectar y aislar la “pareja conceptual” que origina la aporia, y mostrar que en toda
“oposicion filosofica clasica”, los términos contrapuestos, nunca se hallan colocados cara a cara en pacifica
coexistencia, sino sometidos a una jerarquizacion violenta. “Uno de los dos términos domina al otro
263

(axiologicamente, logicamente, etc.) y ocupa el lugar mas alto.

2°) El segundo momento consiste en la inversién (renversement) del orden jerarquico de los pares de conceptos

2 Derrida, Jacques, (1972), Positions, Paris, Les Editions de Minuit, p. 60.
 Ibid. pp. 56-57, (trad. mia).



Leonides Fidalgo Benayas | Ontologia del hombre y deconstruccion: Heidegger, Sartre / Derrida, Sloterdijk

opuestos. Tal inversion se consigue afirmando la prioridad del término subordinado respecto del dominante, por
ejemplo, afirmando la prioridad de la escritura sobre el habla, o la prioridad de la materia sobre el espiritu.
3°) El tercer momento consiste en la neutralizacion, que libera el término sometido y hace emerger un nuevo

EEINT3

concepto. Y asi, por ejemplo, la “materia” “neutralizada” no es la materia tal como se entendia en la pareja inicial.
No es “ni espiritual ni material”. Es un indecidible respecto de la l6gica binaria de la que procede, y a la vez se

convierte en el arjé paradojico de la pareja en la que estaba cautivo.**

III La destruccion heideggeriana

Pese a su anterioridad e influencia sobre Derrida, la teoria heideggeriana de la “destruccion fenomenologica” se ve
a una nueva luz proyectando retrospectivamente sobre ella la teoria de la deconstruccion de Derrida. En este sentido
se podria afirmar que en la practica heideggeriana de la “destruccion” solo estdn presentes los dos primeros
momentos que distingue Derrida: El descubrimiento de parejas de términos opuestos y la inversion del orden de
dependencia entre tales conceptos.

La “destruccion” aparece en el § 6 de la Introduccion de Ser y Tiempo, titulado: El problema de una destruccion de

la historia de la ontologia. (Die Aufgabe einer Destruktion der Geschichte der Ontologie).’

Este paragrafo es una especie de anticipo sinoptico de la que hubiera sido la segunda parte propiamente tal de Ser y
Tiempo. Pues bien, la destruccion fenomenologica de la historia de la ontologia consiste, en primer lugar, en el
descubrimiento de la secreta relaciéon entre ser y tiempo, y en segundo lugar, en la inversion del orden de
subordinacién entre ambos términos. Generalizando, se podria decir que en Heidegger la “destruccion” versa
acerca de parejas de conceptos relacionados, tales como ser y tiempo, hombre y ser, sobre los que practica la
inversion de su orden de fundamentacion. Este orden tendria que dejar de ser el que sugieren las formulas: Ser y
Tiempo, Hombre y Ser, para pasar a ser mas bien Tiempo y Ser, Ser y Hombre. La primera inversion esta
relacionada con el tema de la primera y segunda parte de Ser y tiempo y su caracter inconcluso. La segunda esté
relacionada con la cuestion del giro (Kehre) del pensamiento de Heidegger, que tiene su primera expresion en la
Carta sobre el Humanismo de 1946, escrito que dio lugar a hablar de “un primer” y un “segundo Heidegger”.

Sobre ambas cuestiones puede arrojar cierta luz el presente enfoque.
1 Ser y tiempo / Tiempo y ser
Expuesto de la manera mds sucinta posible, la “destruccion” consiste en este caso concreto, nada menos que en

descubrir la verdadera relacion entre ser y tiempo. Para ello, recorre hacia atras la historia de la filosofia occidental,

arrancando de Kant, pasando por Descartes y llegando a la “ontologia antigua” griega.

* Ibid. pp. 57 y ss, y Hottois Gilbert, (1999), Historia de la filosofia del Renacimiento a la Posmodernidad, trad.de M. A. Galmarini, Madrid,
Catedra, pp. 467-469. SEPTIEMBRE
% El Ser y el Tiempo, op. cit. p. 30 y Sein und Zeit, op. cit. p. 27.



SEPTIEMBRE
2013

Ontologia del hombre y deconstruccion: Heidegger, Sartre / Derrida, Sloterdijk | Leonides Fidalgo Benayas

Kant es el primero que descubre la uniéon entre la interpretacion del ser y el fenomeno del tiempo. Pero Kant no
advierte la verdadera relacion entre ambos porque ni plantea la pregunta por el ser en general ni elabora una
ontologia explicita del Dasein.®.

Descartes, como Kant, tampoco elabora una ontologia del ser en general ni una ontologia fundamental que
determine claramente “la forma de ser de la res cogitans”. Pero en Descartes se hace presente la ontologia medieval
y de modo enigmatico se transparenta el tiempo en los atributos mediante los que define al hombre y a Dios.
Descartes define ontoldgicamente la res cogitans como ens. Y define el sentido del ser de este ens como ens
creatum. Es decir, define el sentido del ser de la res cogitans mediante el tiempo, al definirla, como creada, como
no eterna. También el tiempo aparece en relacion con Dios, ya que “Dios, como ens infinitum, es el ens
increatum”. Es decir, Dios es no temporal, es eterno.”’” De este modo, el tiempo determina, de forma oscura, las mas
fundamentales particiones ontologicas.

La ontologia antigua interpreta el ser de los entes extrayendo del “tiempo” la comprension del ser. Determina el
sentido del ser de los entes como parousia o ousia, términos que segun Heidegger significan ambos “presencia”
(Anwesenbheit).

En la ontologia antigua, escribe Heidegger, “el ente se concibe, en cuanto a su ser, como 'presencia’, es decir, se le
comprende por respecto a un determinado modo del tiempo, el "presente” (Gegenwart)”. Sucede asi porque el /égein
y el noein han llegado a adquirir la estructura temporal del puro “hacer presente” algo, dado que se conciben como
la simple percepcion de algo “ante los o0jos.” ® Se entendera mejor qué significa la comprension del ser del ente
como presencia mediante las siguientes formulaciones: El ser de los entes es la presencia, porque el ser de los entes
es el ser ahora, el ser presente, el ser en el presente, pero no el haber sido y ya no ser, ni el haber de ser y no ser
todavia. Y entes son los que son ahora, no los que han sido o llegaran a ser. De este modo, ya en la ontologia
antigua el tiempo determina la comprension del ser de los entes. Pero esta ontologia no se da cuenta de la funcién
ontoldgica del tiempo. Incluso concibe el tiempo como un ente entre otros entes. De este modo, se intenta captar
el ser del tiempo desde la comprension del ser, cuando es la comprension del ser la que se orienta implicita e
ingenuamente por el tiempo.

La inversion de la relacion entre tiempo y ser consiste en el descubrimiento de que el tiempo no es un ente, sino
el horizonte trascendental para la comprension del ser de los entes. El tiempo no es un ente, sino que, mas bien, el
ser es tiempo,*’ (pero no s6lo presente, no solo presencia). La inversion de la relacién “ser y tiempo” en la relacion
“tiempo y ser” constituye el prototipo de “destruccion”, y en eso consiste la “destruccion fenomenologica” de la

historia de la ontologia.

 El Ser y el Tiempo, op. cit. pp. 33-34.

7 Ibid. p 35.

 Ibid. pp. 35-36.

% Gadamer, Hans-Georg, (1991), (1975), Verdad y Método, Fundamentos de una hermenéutica filoséfica, (4* edicién), Salamanca, Ediciones
Sigueme, p. 322: “La tesis de Heidegger es que el ser mismo es tiempo”, escribe Gadamer.



Leonides Fidalgo Benayas | Ontologia del hombre y deconstruccion: Heidegger, Sartre / Derrida, Sloterdijk

2 Hombre y ser / Ser y hombre

El existencialismo es un humanismo | Carta sobre el humanismo

La oposicion humanismo / antihumanismo cristalizé en Francia en las primeras décadas de la segunda mitad del
siglo XX, como efecto de la oposicion entre la fenomenologia y el existencialismo de Sartre, por un lado, y el
llamado estructuralismo de Lévi-Strauss, Lacan, Althusser, y Foucault, por otro. La fenomenologia y el
existencialismo ponen al hombre en el centro y lo comprenden a partir de la subjetividad y la conciencia. El
estructuralismo, por el contrario, pretende explicar al hombre, - individual y social-, en funcién de estructuras
inconscientes, no humanas. En este sentido es un antihumanimo. Sin embargo, la génesis de la oposicion
humanismo / antihumanismo se podria hacer remontar a la contraposicion entre el Existencialismo es un
humanismo de Sartre y la Carta sobre el Humanismo de Heidegger.

En El existencialismo es un humanismo, Sartre rechaza el humanismo en cuanto “teoria que toma al hombre
como fin y como valor superior.””® Esta teoria conduce al culto a la humanidad como en el caso de Comte y en
Gltimo termino al “fascismo”, piensa Sartre.”' El propugna el humanismo existencialita, que parte de la
concepcion fenomenoldgico-existencial del hombre como intencionalidad extatica. Por esta intencionalidad el
hombre se trasciende a si mismo y estd continuamente fuera de si, proyectandose y persiguiendo fines
trascendentes, que quedan asi incluidos en la subjetividad humana e impregnados por ella. Desde esta perspectiva
establece que: “No hay otro universo que este universo humano, el universo de la subjetividad humana”. Y en este
universo no hay mas legislador que el hombre mismo.”

En la Carta sobre el humanismo Heidegger opone a esta especie de antropocentrismo sartreano, la prioridad del ser
respecto del hombre. En este escrito, introduce el tema de “la historia del ser” y del “destino de la verdad del ser a
partir de dicho ser.”” Segin este nuevo enfoque de su pensamiento, es el ser el que, a través de la historia,
determina los modos en que el hombre comprende el ser. La comprension del ser por el hombre estd determinada
por la verdad del ser. Estas tesis heideggerianas constituyen formulaciones abstractas que prefiguran las teorias
acerca de la existencia de estructuras inconscientes de cardcter antropologico, social o histdrico, tales como las
epistemes de Foucault. De este modo, Heidegger es el pensador que inicia lo que después se llam¢é antihumanismo
y el que denomina metafisica de la subjetividad a todo pensamiento centrado en el hombre. Se ha escrito que en la
Carta sobre el humanismo reinterpreta Ser y Tiempo a la luz del nuevo giro de su pensamiento. Sin embargo, es
plausible seguir sosteniendo que hay un primer y un segundo Heidegger, y que el giro consiste en que entre estas
dos obras se ha producido la alteracién de la relacion entre hombre y ser. Se trata de la inversion o de la
destruccion de una relacion de subordinacion del ser respecto del hombre, para ser sustituida por una relacion de
subordinacion del hombre respecto del ser. Se podria decir que, en el “primer Heidegger”, el ser es el efecto de

que el hombre posea comprension o inteleccion. Asi se puede inferir de los siguientes textos de Ser y Tiempo: “Ser

0 Sartre, Jean-Paul, (1999), El existencialismo es un humanismo, trad. de V. Praci de Fernandez, Barcelona, Edhasa, p. 83.
" Ibid. p. 84.

” Ibid. p. 85.

" Carta... op. cit. p. 276.

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

Ontologia del hombre y deconstruccion: Heidegger, Sartre / Derrida, Sloterdijk | Leonides Fidalgo Benayas

--no entes — s6lo lo "hay” hasta donde la verdad es. Y la verdad sélo es, hasta donde y mientras el “ser ahi” (Dasein,
hombre) es. El ser y la verdad ‘son’ igualmente originales.”’* Es decir, sin hombre no habria verdad ni ser. Y
también dice en la misma obra que el hombre posee comprension o inteleccion, no porque se halle iluminado por
otro ente, sino porque “él mismo es la iluminacion.””” En el “segundo Heidegger”, el ser es la causa de que el
hombre posea comprension o inteleccion. El hombre posee comprension o inteleccion porque es iluminado por el
ser. Y es iluminado por el ser porque el hombre es ex-sistencia, y ex-sistencia “significa estar fuera en la verdad
del ser.”’® El hombre es hombre porque se halla en la verdad del ser en el sentido del genitivo subjetivo, esto es: la
verdad o luz que el ser posee. Sin la verdad del ser el hombre no seria hombre. Es decir, sin ser y sin verdad del ser
no habria hombre. Asi, el hombre aparece subordinado al ser. En la Carta sobre el humanismo, escribe al respecto:
Al “definir la humanidad del hombre como ex-sistencia, lo que interesa es que lo esencial no sea el hombre,
sino el ser...”.”” Esta primacia del ser respecto del hombre en la Carta sobre el ‘Humanismo’, con la que
comienza el 2° Heidegger, constituye la antitesis del punto de vista sartreano del Existencialismo es un humanismo.
Ha sido Heidegger quien ha producido la inversién de la relacién hombre y ser en la relacién ser y hombre. El
ha sido quien ha practicado la destruccion de la primera relacion que €l mismo habia establecido, para sustituirla
por la segunda. En resumen, la esencia del hombre se halla més préxima a la esencia de lo divino que a la del
animal por el contacto con el ser, que hace posible que el hombre tenga “comprensién”. Sobre esta destruccion-

construccion heideggeriana opera la deconstruccion de Sloterdijk.

IV SLOTERDIJK

1) Deconstruccion: Entre Heidegger y Derrida

La deconstruccion de Sloterlijk posee una estructura mas simple que la de Derrida e incluso que la de Heidegger.
En primer lugar, y al igual que la “destruccién” heideggeriana, es una deconstruccion sin sintesis. Pero a diferencia
de la “destruccién” tampoco hay inversion de una relacion binaria jerarquizada. En Sloterdijk la deconstruccion de
la tradicion filosofica opera mediante la destruccion, por negacién, de supuestos basicos tradicionales, y mediante
su sustitucion por nuevos asertos. En esta modalidad de deconstruccidon solo hay tesis y antitesis discontinuas entre
si. Los supuestos tradicionales funcionan como tesis, los nuevos asertos que los sustituyen funcionan a modo de

antitesis. Estas antitesis se convierten en las nuevas tesis que suplantan a las antiguas.

2) El animal humano

Normas para el parque humano. Una respuesta a la “Carta sobre el humanismo” de Heidegger, es un opusculo

™ El Ser y el Tiempo op. cit. p. 251. Cf. Sein und Zeit, op. cit. p. 304: “ Sein - nicht Seiendes - ‘gibt es” nur, sofern Wahrheit ist. Und sie ist nur,
sofern und solange Dasein ist. Sein und Wahrheit ‘sind” gleichurspriinglich.”

" Ibid. p. 150. (E ibid. p. 177: “... es selbst die Lichtung isz.”

" Carta... op. cit. p. 269.

" Ibid. p. 274 y Brief...op.cit. alemana, pp. 333-334: ... nicht der Mensch das Wesentliche ist, sondern das Sein ...”



Leonides Fidalgo Benayas | Ontologia del hombre y deconstruccion: Heidegger, Sartre / Derrida, Sloterdijk

breve pero complejo, que ademas ha resultado polémico. Creo que contiene un esbozo de ontologia del hombre
derivado de la negacion de la ontologia heideggeriana y de la suplantacion de ésta por otra ontologia alternativa. La
respuesta de Sloterdijk a la Carta sobre el humanismo consiste en negar la negacion de la animalidad del hombre y
en negar la afirmacién de su caracter cuasidivino. El resultado es la afirmacion de la animalidad del hombre y la
negacion de su sacralidad. Me limito a hacer un breve resumen de los contenidos mas relevantes de este opusculo a
los solos efectos de ilustrar estas tesis generales.

Las metaforas heideggerianas relativas al lenguaje como la casa del ser, al hombre como habitante de la casa del
ser, al hombre como pastor del ser, al claro del bosque, etc, prescinden de la dimensién animal del hombre e
insintlan su proximidad a lo divino. A esta “ontologia pastoril”, Sloterdijk opone “la historia real del claro del
bosque”, mediante un doble relato.

El primer relato es un relato de historia natural.

Cuenta la aventura de la hominizacion o revolucion antropogenética. Esta tuvo lugar en el claro del bosque, pero
no del ser, sino de la selva, en lucha con otras especies animales. Asi se produce la salida al mundo del hombre, que
se convierte de este modo en un ser-en-el-mundo.”®

El segundo relato es un relato de historia social.

Cuenta la historia de la entrada del hombre en la casa, pero no en la del ser, sino en las casas construidas por él
mismo. “En el claro del bosque se alzan las casas de los hombres mostrandoles que su ser-en-la-casa-del-mundo
puede experimentarse también como un ser-en-su-propia-casa”, escribe Sloterdijk. La casa amansa y domestica al
hombre. Y “con el amansamiento del hombre por medio de la casa da comienzo la epopeya de los animales
domésticos”, cuya “monstruosa cohabitacion” con el hombre aun no se ha descrito adecuadamente. Pocas veces ha
hablado la filosofia de la casa, ni del complejo biopolitico que forma el hombre y el animal, piensa el autor. Ni se
ha advertido “la estrecha relacion entre la vida hogarefia y la construccion de teorias”. Y sin embargo, tal vez las
ventanas sean los claros del bosque de los muros de las casas. Tal vez la teoria sea “algo parecido a una mirada
serena desde la ventana” en la seguridad de la casa.” Asi ha surgido el hombre, y seglin estos relatos, el hombre es
un animal por su génesis bioldgica y cultural. Es un animal domesticado, se podria decir.

Estructuralmente, “los hombres son ‘animales sometidos a influencias”. Se ven sometidos a “dos grandes poderes
formativos”, que el autor denomina “influencias inhibidoras” e “influencias desinhibidoras.”® Las primeras
impiden el retorno al estado salvaje y a la bestialidad. Las segundas lo fomentan. Por ejemplo, en Roma, la lectura
de los griegos funcionaba como influencia inhibidora de la tendencia al embrutecimiento. El anfiteatro, por el
contrario, suponia sumergirse en la brutalidad. Lo que los romanos llamaban la humanitas implicaba abstenerse de
consumir semejante cultura de masas. Para el humanismo antiguo “lo humano consiste en elegir para el desarrollo

9981

de la propia naturaleza los medios inhibidores y renunciar a los desinhibidores.” El humanismo se constituy6

histéricamente como una “cadena epistolar” formada por los textos procedentes de Grecia, recibidos por los

"8 Sloterdijk, Peter, Normas... op.cit. pp. 54-56.
™ Ibid. pp. 56-60.

% Ibid. p. 33 y p. 32.

¥ Tbid. p. 35.

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

Ontologia del hombre y deconstruccion: Heidegger, Sartre / Derrida, Sloterdijk | Leonides Fidalgo Benayas

romanos, aumentados por ellos, y transmitidos a las culturas europeas posteriores.®> El humanismo ha supuesto que
la lectura de los clasicos actia como un poder civilizador e incluso humanizador, capaz de “rescatar a los hombres
de la barbarie.”® En general, “el tema del humanismo es la domesticacion del hombre y su tesis es que una lectura
adecuada amansa.”®* Pero el autor considera ilusoria la afirmacién de que la lectura de los clasicos pueda tener hoy
poder de “amansamiento”. “En la cultura actual esta teniendo lugar una lucha de titanes entre los impulsos
domesticadores y los embrutecedores” y estan surgiendo nuevos medios de desinhibicion que fomentan el
embrutecimiento.®® Por lo demas, se anuncia una “antropotécnica” que tal vez permita “el paso del fatalismo natal
al nacimiento opcional y a la seleccion prenatal.”® Un rasgo esencial de la “naturaza humana” es que se le plantean
problemas demasiado dificiles que no puede dejar de abordar. La filosofia podria ser la huella de esta condicion
paraddjica. El discurso platonico sobre el problema del cuidado y de la cria del hombre en su didlogo El Politico es
un ejemplo de la huella dejada por este problema particular, pero fundamental. En este dialogo Platon inaugura la
“politologia pastoral europea”. Plantea el problema de la seleccion del pastor o gobernante del Estado y el de la cria
de un pueblo para ese Estado. Con El Politico y La Republica aparecen en el mundo “discursos que hablan de la
comunidad humana como si se tratara de un parque zooldgico que al mismo tiempo fuese un parque tematico. A
partir de entonces, el sostenimiento de hombres en parques o en ciudades se revela como una tarea zoopolitica.”’
En el “zoo platonico” el problema que se plantea es el de averiguar si la diferencia entre los directores y los
habitantes del zoo es gradual, - en cuyo caso éstos podrian ir eligiendo por turno a los primeros -, o si, por el
contrario, la diferencia es especifica, - en cuyo caso “no seria aconsejable una direccion elegida, sino una direccion
con conocimiento de causa.”™

Este conocido e importantisimo problema no es relevante para los propdsitos presentes. Lo que quiero destacar es
que Sloterdijk apoya en Platon, o bien proyecta sobre €1, su tesis de la animalidad del hombre. Parece sugerir que
hay que tomar en sentido literal la alegoria del basileus como pastor del rebafio de animales bipedos implumes.
Sloterdijk prosigue sefialando que cuando Platon cambia la metafora del pastoreo humano por la del tejedor lo hace
para introducir el tema de la antropotécnica del basileus. El fundamento juridico del gobernante platénico, no es ni
el haber sido elegido, ni los privilegios heredados, sino “un saber propio de reyes en materia de crianza”, un saber
que le permite practicar el arte de la cria, el arte de la reproduccioén. Este arte consiste en saber entretejer la
fortaleza guerrera y la prudencia filos6fico-humana, para conseguir que “bajo su mando el “parque humano” alcance
la homeostasis optima.” *’

Respecto de las implicaciones morales y politicas de estas viejas doctrinas platénicas Sloterdijk escribe lo

siguiente: “Al lector moderno — que echa la vista atras recordando los liceos humanistas de la época burguesa y la

eugenesia fascista, y al mismo tiempo ya prevé la era biotecnologica — le es imposible ignorar el potencial

% Ibid.

® Ibid. p. 20.
% Ibid. p. 31.
% Ibid. p. 32.
% Ibid. p. 72.
% Ibid. p. 73.
¥ Ibid. p. 75
% Ibid. p. 76
p



Leonides Fidalgo Benayas | Ontologia del hombre y deconstruccion: Heidegger, Sartre / Derrida, Sloterdijk

explosivo de estos razonamientos. Lo que Platon pronuncia por boca de su extranjero es el programa de una
sociedad humanista encarnada en el inico humanista pleno: el duefio de la ciencia del pastoreo regio. La tarea de
este super-humanista seria la planificacion de propiedades de una élite que habria que criar expresamente por el
bien de todos.” *”°

Ahora bien, el pastor platonico so6lo es digno de crédito por ser la imagen terrenal del pastor originario, el dios, que
en la anterior época de Cronos, custodiaba directamente a los hombres. Bajo el actual gobierno de Zeus “los dioses
se han retirado dejando en manos del hombre la preocupacion de custodiarse a si mismo”. “Queda el sabio como el
mas digno guardian y criador, pues es el que tiene mas vivo el recuerdo de las celestes visiones de lo mejor.” Y

afiade: “Sin el ideal del sabio el cuidado del hombre por el hombre seria una pasion vana.” !

No entro en los grandes problemas subyacentes a los que apunta Sloterdijk, de quien el estudioso citado en esta nota
92 hace un minucioso analisis.”> Simplemente sefialo que Sloterdijk denomina posthumanismo, y no
antihumanismo, a su cuestionamiento de la capacidad del humanismo, -en cuanto lectura de los clasicos-, para
educar o amansar a los hombres de las sociedades contemporaneas. Y concluyo afirmando que uno de los sentidos
posibles de este “esbozo” de ontologia del hombre, que subyace en este opusculo, consiste en la desacralizaciéon y
desdivinizaciéon del hombre. La esencia del hombre radica en su génesis animal. El hombre no es dios ni imagen
de Dios. El hombre es una especie zoolégica, una especie animal, autéctona, humana, hija de la tierra.

No obstante, cabria preguntar: Si la inteligencia y razéon humanas son el efecto de la evolucion biolodgica natural y
en cuanto tal no son mas que el 6rgano de adaptacion al medio y de supervivencia de la especie, ;cémo pretender
que el hombre estd en relacion con una razén universal, o que es una razén universal, o que tiene una razén

universal capaz de entrar en contacto con un absoluto l6gico y moral?”®

* Ibid. pp. 82-83.

! Ibid. p. 83-84.

2 Vasquez Rocca, Adolfo, (2013), Peter Sloterdijk: Experimentos con uno mismo, ensayos de intoxicacién voluntaria y constitucion psico-
inmunitaria de la naturaleza humana, en Eikasia, Revista de Filosofia, nam. 49, pp.47-76. http://www.revistadefilosofia.com/49-02.pdf

% Una pregunta asi la planted Husserl en 1907. Cf. Husserl, Edmund, (1989), La Idea de la Fenomenologia, Cinco Lecciones, trad. de M.
Garcia-Bar6, Madrid, F.C.E., p. 30.

SEPTIEMBRE
2013



Ontologia del hombre y deconstruccion: Heidegger, Sartre / Derrida, Sloterdijk | Leonides Fidalgo Benayas

BIBLIOGAFIA

-Aristoteles, (1989), Etica a Nicémaco, Edicién bilingiie y trad. por M. Araujo y J. Marias, introduccion y notas de
Julian Marias, Madrid, Centro de Estudios Constitucionales.

-Corominas, Joan, (1973), Breve Diccionario etimologico de la lengua castellana,
(3* edicion), Madrid, Gredos.

-Derrida, Jacques, (1972), Positions, Paris, Les Editions de Minuit.

-Foucault, Michel, (1984), Histoire de la sexualité, 2 L usage de plaisirs, Paris, Gallimard.

- (1987) Historia de la Sexualidad, 2. El uso de los placeres, trad. de M. Soler, Madrid, Siglo veintiuno de Espafia
editores.

-Gadamer, Hans-Georg, (1991), (1975), Verdad y Método, Fundamentos de una hermenéutica filosofica, (4*
edicion), Salamanca, Ediciones Sigueme.

-Heidegger, Martin, (1977), (1927), Sein und Zeit, Frankfurt am Main, Vittorio Klostermann.

-(1962), (1951), El Ser y el Tiempo, trad. de J. Gaos. México, F.C.E..

-(1997), Ser y Tiempo, Traduccién de J. E. Rivera, Santiago de Chile, Editorial Universitaria, § 41, pp. 214-215.

-(1946), Brief iiber den “Humanismuus”, en Wegmarken, (1976), Frankfurt am Main, Vittorio Klostermann.

-(2000), Carta sobre el “Humanismo”, en Hitos, trad. de H. Cortés/A. Leyte, Madrid, Alianza Editorial.

-Hottois Gilbert, (1999), Historia de la filosofia del Renacimiento a la Posmodernidad, trad. de M. A. Galmarini,
Madrid, Catedra.

-Hume, David, (1998), (1739-1740), Tratado de la naturaleza humana, Estudio preliminar, traduccioén y notas de F.
Duque, Madrid, Tecnos.

-Husserl, Edmund, (1950), (1913), Ideen zu einer reinen Phdnomenologie und phdnomenologischen Philosophie,
Haag, Martinus Nijhoff.

-(1962), Ideas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia fenomenologica. Traduccion de José Gaos.
Meéxico. FCE..

-(1963), (1929), Cartesianische Meditationen und pariser Vortrdge, Haag, Martinus Nijhoff.

-(1985), Meditaciones cartesianas, trad. de J. Gaos y M. Garcia-Bar6, Madrid. F.C.E..

-Kant, Immanuel, (1984), (1781-1787), Critica de la razon pura, Prélogo, traduccion, notas e indices de P. Ribas,
Madrid, Ediciones Alfaguara.

-Leyte, Arturo, (2005), Heidegger, Madrid, Alianza Editorial.

-Ricoeur, Paul, (1984) Temps et récit II, La configuration du temps dans le récit de fiction, Paris, Editions du Seuil.

-(1987) Tiempo y Narracion II, Configuracion del tiempo en el relato de ficcion, trad. de A. Neira, Madrid,
Ediciones Cristiandad.

-Introduccion a su traduccion de -Husserl, (1950), Idées directrices pour une phénoménologie et une philosophie

phénoménologique pures. Editions Gallimard. Introduction, pp.XI-XXXIX.

SEPTIEMBRE
2013



Leonides Fidalgo Benayas | Ontologia del hombre y deconstruccion: Heidegger, Sartre / Derrida, Sloterdijk

-San Juan de La Cruz, en -Santa Teresa de Jesus / San Juan de la Cruz, (2006) Poesias completas, Madrid,
Editorial de Espiritualidad.

-San Martin, Javier, (1986), La estructura del método fenomenologico, Madrid, UNED.

-Sartre, Jean-Paul, (1993), (1943), El ser y la nada: Ensayo de ontologia fenomenologica, trad. de Juan Valmar,
Ediciones Altaya, Barcelona, pp. 34-35.

- (1999), (1946), El existencialismo es un humanismo, Traduccién de Victoria Praci de Fernandez, Barcelona,
Edhasa.

-Sloterdijk, Peter, (2000), Normas para el parque humano. Una respuesta a la “Carta sobre el humanismo’ de
Heidegger, trad. y prologo de T. Rocha Barco, Madrid, Ediciones Siruela.

-Vasquez Rocca, Adolfo, (2013), Peter Sloterdijk: Experimentos con uno mismo, ensayos de intoxicacion
voluntaria y constitucion psico-inmunitaria de la naturaleza humana, en Eikasia, Revista de Filosofia, num.

49, pp.47-76. http://www.revistadefilosofia.com/49-02.pdf

127

SEPTIEMBRE
2013






David Coble Sarro | Derecho natural, derecho politico y moralidad en Spinoza (un estudio l6gico-conceptual de la filosofiapolitico-moral de Spinoza)

Derecho natural, derecho
politico y moralidad en
Spinoza

(un estudio 16gico-conceptual
de la filosofia politico-moral

de Spinoza)

David Coble Sarro

Doctor en filosofia por la UCM (Espafia)
No vinculado actualmente a institucién
davcobsarr@hotmail.com

RESUMEN

Se entiende la Filosofia moral y politica de Spinoza desde el
dualismo del ser por si y ser por otro, y la doctrina de la
Sustancia Unica, eterna e infinita (Dios) como causa
irreductible de toda la naturaleza o decreto eterno de Dios y
sus leyes eternas; y, asi, dentro de este, el hombre como un
compuesto de cuerpo y alma, regido por la Ley Suprema de
la naturaleza (conatus). El derecho politico es la adaptacion
del derecho natural segun la guia de la razén; y la
moralidad se concibe Unicamente en este, formalmente,
como obediencia a la ley.

PALABRAS CLAVE

Determinacién, idea adecuada, ley suprema de la
naturaleza, poder comun.

ABSTRACT

The moral and politic philosophy is understand from the
dualism of being by itself and by other, and the unique,
eternal, and infinite Substance (God) as irreducible cause of
whole nature or eternal decree of God and his eternals laws;
and, so, in this, the man as compound of corp and soul,
govern by the supreme law of nature (conatus). The politic
right is the adaptation of natural right according to reason
guide; and the morality is conceive only into this, formally,
as obedience to law.

KEY WORDS

Determination, adequate idea, supreme law of nature,
common power.

SEPTIEMBRE
2013

Fecha de entrada: 04-07-20123 Fecha de aceptacion: 01-08-2013






David Coble Sarro | Derecho natural, derecho politico y moralidad en Spinoza (un estudio l6gico-conceptual de la filosofiapolitico-moral de Spinoza)

Derecho natural, derecho politico y moralidad en Spinoza
(un estudio l6gico-conceptual de la filosofia politico-moral de

Spinoza)

David Coble Sarro

Doctor en filosofia por la UCM (Espafia)
No vinculado actualmente a institucién
davcobsarr@hotmail.com

Introduccion

El presente articulo es una ensayo de investigacion sobre la filosofia moral y politica de Spinoza, y por ensayo ha
de entenderse la tentativa de investigar la tal filosofia desde los limites que ofrecen los textos manejados y las
posibilidades de interpretacion o fijacion de conceptos y reconocimiento de problemas y tesis desde las
posibilidades de reconocer tales conceptos desde las expresiones originales ofrecidas en los textos (traducciones de
los originales).

Por tanto, se trata aqui de realizar un estudio de tal filosofia como un estudio marcada e inevitablemente
conceptual y logico; pues si bien pueda parecer claro y obvio, y como ocioso, sefialar que es un estudio conceptual
al no poder ser otra cosa, lo que pretendemos indicar es que aqui se pretende un tal estudio de un modo metddico, a
saber, analitico y sintético, al mismo tiempo que deductivo (logico), tratando de resolver los conceptos que se
suelen dar como escaparate de su filosofia hasta conceptos fundamentales no claramente, o no explicitamente,
expuestos por el mismo Spinoza, pero que, no obstante, resultan o puede juzgarse no sin razén que resultan ser
piezas sin las cuales entender cabalmente a aquellos. Me refiero a un estudio conceptual de los conceptos, desde las
categorias l6gicas de la intensidon y extension conceptual, tal y como estan expuestas en la teoria y literatura 16gica
de la filosofia contemporanea. A una tal tarea no s6lo me motiva y obliga la propia naturaleza del objeto a
investigar, a saber, el pensamiento humano en cuanto constituido por conceptos, sino la circunstancia de no haber
encontrado semejante estudio -a todas luces necesario e inevitable- en las exposiciones sobre Spinoza que he tenido
oportunidad de conocer; pues de las que no conozco no puedo, claro esta, emitir juicio alguno sin peligro de ser
injusto. Por tanto, este estudio nace motivado por la sospecha de que no se han reconocido las piezas conceptuales -
conceptos- basicas con las que se construyen los conceptos comunmente ofrecidos como puntos de entrada o
conceptos primitivos de la filosofia de Spinoza, o bien, y para no cometer injusticia alguna, tales conceptos
realmente primitivos no han sido explicitados o expuestos con la suficiente claridad, exponiendo con plena
conciencia su relevancia o importe para toda la construccion que pesa sobre ellos. Es decir, me refiero al caso de
que no se halla tenido suficiente consciencia del papel fundante de tales conceptos primitivos -en una resolucion o
analisis conceptual semantico- y asi no se halla declarado con el suficiente acento e intensidad, y claridad, el papel
de tales conceptos, de tal suerte que es como si tales piezas, pese a ser totalmente necesarias e insoslayables para

poder entender lo que se apoya sobre ellas, no fueran tales conceptos primitivos y, asi, como si se les hubiera

SEPTIEMBRE
2013



132

SEPTIEMBRE
2013

Derecho natural, derecho politico y moralidad en Spinoza (un estudio l6gico-conceptual de la filosofiapolitico-moral de Spinoza) | David Coble Sarro

negado su existencia y su funcion totalmente esencial para poder llegar a un entendimiento verdadero de lo que un
autor nos propone.

Es muy comun, o frecuente, encontrarse en las exposiciones de autores capitales de la historia de la filosofia, con
que algunos conceptos son referidos como conceptos primitivos, y se llega a afirmar de modo explicito que tales
conceptos son primitivos y piezas claves para el entendimiento del autor tratado, pero esto no parece ser mas que
una alusion vaga, y realmente no se constituye en un principio de interpretacion rigurosa y metodica, o sea,
encaminada de modo regular segiin un principio constantemente mantenido y aplicado; sino que, por el contrario,
los conceptos primitivos vaga y débilmente aludidos como tales -cuando este es el caso-, no son perseguidos y
como rastreados en toda la construccion conceptual posterior, de la que se dicen, no obstante, ser sus piezas
fundamentales. De esta suerte, se llega al resultado habitual de tener exposiciones del pensamiento de un autor
donde no se menciona de forma explicita, tal como seria preceptivo en una reconstruccion loégico conceptual
mantenidal, que los conceptos y tesis derivados, incluyendo los ultimos desarrollos, han de concebirse bajo los
conceptos primitivos, esto es, han de ser explicitados como una funcion logica de aquellos. Segun esto, y a todas
luces, un concepto final serd un caso o un tipo comprendido bajo el concepto primitivo; pues este establece, quiza,
junto a otros conceptos primitivos, el marco general que ha de ser implementado, es decir, desarrollado en una
casuistica u orden de tipos en los que quede estructurado ese espacio conceptual basico. Esto es lo que se puede ver
con claridad en cualquier autor de filosofia que halla sido estudiado con un poco de rigor, como por ejemplo,
Aristoteles, que parte de un concepto de ser como lo opuesto a la nada, y que se implementa en diversos tipos
(significados y tipos del ser), o en Hume que parte del concepto de percepcion como contenido inmediato de la
mente, para desarrollar todos los casos y relaciones entre estas, o en Kant al partir del concepto de representacion de
algo como determinacion en oposicion a lo que algo es en si mismo (al margen de toda relacion con y
representacion en un sujeto). Como puede apreciarse un concepto funda o estables un marco teérico, y desarrollar
tal espacio de posibilidades teoricas (de relaciones 1dgico conceptuales) no es mas que desarrollar los distintos
conceptos que como casos caen bajo el primero (como subconceptos del mismo). Asi en Kant todo concepto de la
razoén pura no es mas que una representacion intelectual o mediata, por tanto, del entendimiento, que ademas es
pura, categoria, y dentro de esta clase se trata de una representacion racional (que la razén pura desvincula de las
condiciones empiricas del entendimiento). Y tal tipo de representacion no es mas que un tipo de determinacion, la
que se corresponde con una autodeterminacion pura del sujeto.

En nuestro caso vamos a ver como Spinoza presenta como concepto primitivo el de causa o razén, o sea, el de
determinacion, pues este, como veremos, es no solo el concepto l6gico que pueda estar presente en todo autor a
modo de presupuesto 16gico, sino que estd desarrollado de modo explicito en lo que respecta a todos los conceptos
de la teoria (filosofia) que son definidos explicitamente o implicitamente como tipos de determinacién.2 El
concepto de determinacion, o causa, aparece formalmente en la definicién de cualquier otro concepto, no ya sold y
de forma patente, en la definicion de la sustancia (lo que es por si 0 en si) y de los modos (lo que es en otro o por
otro), sino en la construccion de los conceptos de naturaleza u orden eterno natural, de estado natural y derecho

natural, de estado politico y derecho politico, de derecho divino y religion, de ley, de razén, de conocimiento, de



David Coble Sarro | Derecho natural, derecho politico y moralidad en Spinoza (un estudio l6gico-conceptual de la filosofiapolitico-moral de Spinoza)

percepcion o representacion, y en suma de cualquier concepto que nos encontremos en su filosofia. Reconstruir la
filosofia de Spinoza, viene a ser hacer una reconstruccion del concepto de causalidad, determinacion; primero como
tal en su generalidad, como razén de lo que es y que explica su esencia, y como razon del conocimiento de una
cosa, que se reduce al conocimiento de su causa; y después, desde este concepto toda la implementacion que se
hace del mismo, empezando por la dicotomia del ser: ser por si (causa de si) y ser por otro.

El conocimiento va ha ser definido como percepcion adecuada o un tipo de percepcion, a saber, aquella
representacion que se adecua o coincide con lo representado. Y esta supone y, a la vez, es una representacion del
entendimiento puro, esto es, una idea adecuada o verdadera; por lo que se aprecia que el conocimiento como
representacion -y desde aqui no se olvide nunca la importancia que tiene el concepto de representacion- es una
determinacion, algo que tiene su causa como cualquier otra cosa, o que es determinado; en su caso como una
autodeterminacion del propio sujeto que es capaz de producir desde si representaciones simples o reducibles a
estas. S6lo en las matematicas y en la logica seria posible una percepcion que sea también conocimiento, una
percepcion objetiva, cabria quizas decir. El alma se define como modo del pensamiento, y estd constituida
esencialmente, y por tanto, no exclusivamente, por la idea del cuerpo3. Es digno de destacar que Spinoza presenta,
después del examen detenido de los textos, una ambigiiedad en el 'empleo del término 'idea'; ya que por una parte lo
define claramente como concepto (del entendimiento) o algo que requiere actividad, pero el sentido general de los
textos en su conjunto y de toda la trama conceptual es el de representacion o percepcion, lo que se pone de
manifiesto al definir explicitamente la imaginacion como una idea, y lo que se sigue al considerar el concepto de
«idea del cuerpo como esencia del almay; pues este pide de suyo no sélo incluir los conceptos sino toda percepcion
o representacion. Asi idea seria representacion, y el alma tiene més capacidad de representaciéon, en cuanto el
cuerpo es afectado de mas maneras o es mas apto para ser afectado. Es claro que las representaciones primarias son
las sensaciones, al darnos el objeto (como indicacion de este), y que desde estas se constituyen las representaciones
conceptuales (conceptos). Asi toda sensacion (percepcion o representacion sensible) es -nos dice Spinoza- una idea
inadecuada, y todo concepto del entendimiento que se funde en aquellas lo es igualmente; sélo los conceptos del
entendimiento puro pueden constituir ideas adecuadas, o sea, percepciones adecuadas o conocimiento (tal como
hemos indicado poco mas arriba).

El concepto de percepcion adecuada (idea adecuada) permitird definir el concepto de libertad y el concepto de
servidumbre, el de potencia e impotencia que se reducen a una determinacién pura de la razén (entendimiento) y
una determinaciéon mixta cuando andan mezclados los sentidos (percepciones sensibles). En un caso el sujeto es
causa adecuada o total, mientras que en el otro s6lo es causa parcial, esto es, junto a las cosas externas que afectan
el cuerpo. Desde esto introduce el concepto de pasion y accidon como afectos en el alma que se originan desde ideas
inadecuadas o adecuadas respectivamente. Toda pasion es una afecto adscrito al reino de los sentidos, incluyendo,
por extension y determinacion, todo concepto que se apoye en ellos, mientras que toda accion queda circunscrita al
ambito del entendimiento puro o guia de la razén.

Después de considerar lo que sea el conocimiento, y cudl es el fundamento de este, y después de establecer que

los hombres coinciden en la medida en que tienen algo en comun, o sea, en cuanto se guian en su conatus o apetito

SEPTIEMBRE
2013



134

SEPTIEMBRE
2013

Derecho natural, derecho politico y moralidad en Spinoza (un estudio l6gico-conceptual de la filosofiapolitico-moral de Spinoza) | David Coble Sarro

por la razén, pues en cuanto guiados por la pasion son diferentes y hasta contrarios entre si -pues nada hay mas
variable que el modo de ser afectado por los cuerpos externos, y que los afectos en el alma que se siguen de
aquellos- se llega a la introduccion del estado civil como estado de derecho comun (derecho de la multitud); que es
determinado por el apetito (conatus) en cuanto los hombres se guian por la razén y tienen conocimiento de -pero
ain mas sentimineto o percepcion vaga pero suficiente- lo que les util o bueno para la conservacion de su ser y el
aumento de su potencia. Del estado de naturaleza y desde el derecho natural como poder de cada uno, y como
derecho y poder de la naturaleza, surge el estado politico bajo la representacion de la ley y el derecho comtin como
verdadera utilidad. Asi el estado natural, y la Ley suprema de la naturaleza -buscar la conservacion del propio ser-
expresada en el concepto de apetito o conatus, no cesa sino que se ve adaptada a unas circunstancias y al
conocimiento; de modo que el conatus (la Ley suprema) se realiza desde la guia de la razon, pues como dice
Spinoza el apetito busca la conservacion y perfeccion del ser (paso a una mayor perfeccion) y puede ser guiado
tanto por las pasiones como por la razén.

La moralidad esta constituida por la obediencia a la ley, a la potestad suprema que realiza el derecho comun, y
tiene como fundamento la representacion de la ley o derecho comun bajo un pacto y trasferencia; por tanto una
percepcion (idea) adecuada o conocimiento que nace del entendimiento puro, precisamente como un conocimiento
natural inscrito en la mente humana, que puede darse potencialmente en toda mente, pero que de hecho solo se da
en unas pocas (las que proceden con método o reflexivamente para obtener la idea de idea verdadera o norma de la
verdad -que es el primer conocimiento y el primer instrumento para el resto-). Es el conocimiento de la potestad
suprema (de los gobernantes), pues el pueblo se rige mas bien por el sentimiento de lo util, e incluso es por lo
comun arrastrado por sentimientos (bajo ideas inadecuadas) que lo llevan a lo perjudicial para si. Este es un
conocimiento (el de la potestad suprema) practico por luz natural (razén) que se ha de corresponder con el
conocimiento revelado, religion o doctrina de la piedad o amor al prdjimo. Asi el derecho divino que s6lo nace con
el pacto, solo es posible dentro del Estado (estado civil), y su fin no deja de estar dado por la Ley suprema de la

naturaleza. En cualquier caso se buscaria la utilidad para la conservacion.

I. Dios y naturaleza

Para entender con propiedad el concepto de estado politico, o derecho politico, asi como el de moralidad, hay que
partir necesariamente de los conceptos de naturaleza y de Dios. Del concepto de naturaleza porque la moralidad, el
bien y el mal, remiten siempre al concepto de naturaleza como orden eterno divino, de modo que entender la
naturaleza en Spinoza requiere a su vez entender lo que llama Dios y como este coincide con lo que llama sustancia
unica, infinita, y eterna. Pues desde aqui el derecho en general se definird como poder mismo de la naturaleza a
modo de conclusion forzada desde el concepto de naturaleza como decreto eterno de Dios, y antes que esto como
totalidad de los infinitos modos de la sustancia, o cosas particulares que expresan los atributos de Dios. Asimismo
se ha de considerar lo que sea el conocimiento para Spinoza, al mismo tiempo que considerar lo que nos dice -

aunque de un modo sugestivo y vago- que sea el ser; pues segun podemos apreciar lo hace depender del concepto



David Coble Sarro | Derecho natural, derecho politico y moralidad en Spinoza (un estudio l6gico-conceptual de la filosofiapolitico-moral de Spinoza)

de causa o razon.

Spinoza parece sugerir que el ser es lo opuesto a la nada, y aunque nada parecido se afirme en sus obras, no
deja de ser muy verosimil, y se puede aceptar sin vacilacion, ya que se trata de un concepto totalmente
abstracto o concepto en el mas grado posible de abstraccion; y dado que Spinoza reproduce la dicotomia
fundamental del ser dada por Aristételes (la de lo que es en si y lo que es en otro) resulta apropiado que
también considere lo que es como lo que se opone a la nada. En todo caso lo que es explicito es la existencia de
un concepto de ser desde el concepto de razon o causa, y de modo correlativo un concepto de conocimiento

que, como percepcion del ser, incluye necesariamente el concepto de causa.

[...] en cuanto Dios constituye la naturaleza del alma humana, esto es (por el Corolario de a Proposicion 11 de
esta Parte), habrd necesariamente un conocimiento de ese objeto en el alma, o, lo que es lo mismo, el alma lo
percibe [...]4

[...] Finalmente, hay una percepcidn en la que una cosa es percibida por su sola esencia o por el conocimiento

de su causa proxima.5

El concepto de causa o razon es lo que esta a la base de la distincion entre ser en si, o por si, y ser en otro, o
por otro; ya que el ser en si es el que tiene la causa en si 0 es causa de si, mientras que el ser por otro es el que
tiene la causa en otro o fuera de si.6 Lo que es causa de si es lo que tiene como causa su propia esencia, y asi
nos dice también que causa de si es aquello cuya esencia implica su existencia, o que no puede concebirse sin
la existencia, como no existente. Asi todo tiene una causa, que o bien es su esencia misma y es causa de si (ser
en si o por si) o bien es una causa externa. En el primer caso la existencia es necesaria, y en el segundo

contingente o no necesaria en el sentido a tener en cuenta en este contexto.

Por causa de si entiendo aquello cuya esencia implica la existencia, o, lo que es lo mismo, aquello cuya

naturaleza solo puede concebirse como existente.7

Asi vemos que conocer una cosa supone formar un concepto de esa cosa, percibir lo que es desde ese concepto,
que como instrumento de la mente8 permite percibir lo que es la cosa; y asi concebir una cosa o 1o que es una cosa

se reduce a percibir su causa (razon). Asi nos dice:

«Debe asigndrsele a cada cosa una causa, o sea, una razon, tanto de su existencia, como de su no
existencia. Por ejemplo, si un tridngulo existe, debe darse una razén o causa por la que existe, y si no
existe, también debe darse una razon o causa que impide que exista, o que le quita su existencia. Ahora

bien, esta razon o causa, o bien debe estar contenida en la naturaleza de la cosa, o bien fuera de ella».9

Spinoza define la sustancia, precisa y simplemente, como lo que es en si y puede concebirse por si, limitdndose a SEPTIEMBRE
2013



136

SEPTIEMBRE
2013

Derecho natural, derecho politico y moralidad en Spinoza (un estudio l6gico-conceptual de la filosofiapolitico-moral de Spinoza) | David Coble Sarro

poner un término unico alli donde habia una expresion compuesta, pero -y de esto se trata- no introduce concepto
nuevo alguno. Por tanto el concepto expresado por la palabra substancia no es mas que el concepto expresado por la
expresion 'lo que es en si'. Asi nos dice «Por substancia entiendo aquello que es en si y se concibe por si, esto es,
aquello cuyo concepto, para formarse, no precisa del concepto de otra cosa»10. Asimismo lo que es en otro y ha de
concebirse por otro es lo que Spinoza llama modo: «Por modo entiendo las afecciones de una substancia. O sea,
aquello que es en otra cosa, por medio de la cual es también concebido.»//; de este se dice que es una afeccion de
la substancia, y con ello se quiere decir con claridad que es algo determinado o causado por la substancia; lo que no
queda claro es si se puede dar a la expresion ser en otro un significado distinto al de tener la causa fuera de si, en el
mismo sentido en que Aristoteles nos habla de las cosas que estan en otras -pero no son parte de ellas- como el
pensamiento, o cualquier cualidad en el hombre. Atendiendo a la definicion, y en rigor, lo que es modo queda
establecido desde la sola consideracion del tipo de causa y modo de concebir la cosa, a saber una causa
extrinseca.12 No obstante los modos también son referidos como modificaciones, afirmando que estas son cosas
que son en otras cosas con las que son concebidas.13 Pero el caso es que nos habla de los modos como de
afecciones, y siempre en el sentido de lo que es por otro o causado por otro, de afeccion como efecto, pues ante
todo se trata de, y todo se reduce a, una relaciéon entre causa y efecto, o, lo que determina y lo que es
determinado.14

Dios es definido como un ser infinito y eterno, o como una substancia con infinitos atributosl5; aunque la
definicion o identificacién con una sustancia es posterior al concepto de ser infinito, ya que esta identificacion se
establece cuando se ha visto que la sustancia es algo infinito, eterno y unica por la razén de que no pueden existir
dos substancias al mismo tiempo, tendriamos dos cosas con algo comunl6 y podrian determinarse reciprocamente,
y esto negaria el concepto de substancial7. O sea, la equiparaciéon de Dios con la substancia seria mas bien un
axioma, o conclusion directa desde las definiciones de Dios como ser eterno e infinito y de la substancia como ser

ensi.18

No puede darse ni concebirse substancia alguna excepto Dios.19

Asimismo, es importante sefialar que Spinoza entiende por modos, en concreto, las mismas cosas singulares, y
estas no son mas que las cosas finitas o que tienen una existencia limitada: «Entiendo por cosas singulares las cosas
que son finitas y tienen una existencia limitada; y si varios individuos cooperan a una sola accion de tal manera que
todos sean a la vez causa de un solo efecto, los considero a todos ellos, en este respecto, como una sola cosa
singular.»20; y por cosa finita entiende lo que puede ser limitado por otra de la misma naturaleza: «Se llama finita
en su género aquella cosa que puede ser limitada por otra de su misma naturaleza. Por ejemplo, se dice que es finito
un cuerpo porque concebimos siempre otro mayor. De igual modo, un pensamiento es limitado por otro
pensamiento. Pero un cuerpo no es limitado por un pensamiento, ni un pensamiento por un cuerpo.».21 Esto es
importante, ya que el sujeto humano en el estado politico y ético, sera una cosa singular o finita, limitada por otros

en cuanto se guia por la razén, o sea, por cuanto percibe su potencia como finita e infinitamente superada por



David Coble Sarro | Derecho natural, derecho politico y moralidad en Spinoza (un estudio l6gico-conceptual de la filosofiapolitico-moral de Spinoza)

infinitas cosas singulares, y no puede conservarse ni aumentar su potencia.22

Dios es natura naturans o naturaleza activa o determinante, causa de todo lo que no es sustancia o causa eficiente
de toda la naturaleza u orden natural eterno; este es natura naturata, es decir naturaleza determinada o causada, por
lo que se puede apreciar lo erroneo de identificar a Dios con aquello que es causado por él y es concebido por él, un
panteismo que disolveria la dicotomia del ser y la concepcion de la causalidad que ofrece Spinoza.23 De ese modo
identificariamos dos seres radicalmente diferentes, por el modo de causalidad y concepciéon de los mismos, y
tendriamos el absurdo (contradiccidon) de afirmar de lo que es en si (sustancia) es a la vez lo que no es en si, y lo
mismo ocurriria para los modos (cosas singulares).24 El estado politico se constituird como una adaptacion del
orden natural (estado natural) o natura naturata, conjunto de las infinitas cosas singulares o modo, a la guia de la
razén o conocimiento, y por ello es decisivo no confundir a Dios como causa con el mismo orden natural, que no es
mas que su decreto eterno (objeto de la voluntad y del entendimiento divinos), y asi poder entender propiamente lo
que se a el derecho en general, el derecho natural, y el derecho politico, y qué la moralidad (lo bueno y lo malo);

pues, en efecto, estos han de entenderse desde los presupuestos teoldgico-metafisicos.25

II. De la servidumbre y de la libertad humana

Asimismo para entender con propiedad lo que sea el sujeto ético politico, y el estado politico en relacién al estado
natural, ha de pensarse lo que sea el cuerpo y el alma humanas en relacion al orden natural, y por ende, en relacion
a Dios como causa de todo cuanto existe y por la que todo es concebido. Desde aqui ha de entenderse lo que sean
las afecciones en el cuerpo y en el alma, la actividad perceptiva o representativa de esta en relacion al cuerpo, y
como el hombre puede percibir lo que es verdadero y util; o sea, se entenderia que el hombre es una cosa singular
finita como un modo de la sustancia, y como parte de un orden natural (naturaleza) que se sujeta a su ley suprema
(esforzarse cuanto pueda, conforme a su potencia como cosa singular, en perseverar en su ser, o sea, conatus); asi
como se entenderia como el hombre o estd sujeto a las pasiones o es libre guiado por la razén, o mas exactamente
por un sentimiento de lo 1til con el que estd proximo -cabe interpretar con verosimilitud- al conocimiento, de suerte
que el apetito (conatus) asi guiado le lleve al estado politico (derecho politico). Y como en este ya es guiado por la
sola razon (conocimiento) de la potestad suprema, en cuanto se renuncia al juicio y criterio propio; renunciando al
derecho natural en su estado apolitico.

El cuerpo (humano) es un modo de la Extension, o sea, del atributo divino de la extension, que es uno de los
infinitos atributos que constituyen la Substancia (Dios): «Entiendo por cuerpo un modo que expresa de cierta y
determinada manera la esencia de Dios, en cuanto se la considera como cosa extensa»26. Asi el cuerpo es algo
extenso en cuanto determinado por la Extension, o por Dios en cuanto que es una cosa extensa; Dios es causa de
todo27 y ha de serlo de las cosa extensas (corporeas) en cuanto es extenso, pues -como ha quedado dicho- pues de
no tener algo en comun no podria causarlo al no poder concebirse una por el concepto de la otra (determinarlo).28
A su vez, de manera analoga, el alma es un modo de Dios en cuanto este es concebido como cosa pensante; o sea,

es una cosa singular determinada por Dios en cuanto tiene ese mismo atributo.29 El alma esta constituida en primer

137

SEPTIEMBRE
2013



138

SEPTIEMBRE
2013

Derecho natural, derecho politico y moralidad en Spinoza (un estudio l6gico-conceptual de la filosofiapolitico-moral de Spinoza) | David Coble Sarro

lugary esencialmente por la idea del cuerpo, y como el cuerpo es una cosa singular extensa (modo de la extension)
y como para tener un concepto, o representacion conceptual, o percepcion de la mente en cuanto es activa, es
necesario en primer lugar tener una percepcion original o sensible del cuerpo, resulta evidente que por idea ha de
entenderse aqui la sensacion o percepcion sensible. O sea el alma se constituye como representacion de, y por tanto,
desde, las determinaciones que sufre el cuerpo, y es percepcion esencialmente, precisamente porque la percepcion

es lo que la permite existir, lo primero dado pone el alma misma y que quitado elimina el alma misma.

Lo primero que constituye el ser actual del alma humana no es mds que la idea de una cosa singular existente en
acto. Demostracion: La esencia del hombre (por el Corolario de la Proposicion anterior) esta constituida por ciertos
modos de los atributos de Dios, a saber (por el Axioma 2 de esta Parte): por modos de pensar, de todos los cuales
(por el Axioma 3 de esta Parte) es la idea, por naturaleza, el primero, y, dada ella, los restantes modos (es decir,
aquellos a quienes la idea es anterior por naturaleza) deben darse en el mismo individuo (por el Axioma 3 de esta
Parte). Y asi, la idea es lo primero que constituye el ser de alma humana. Pero no la idea de una cosa inexistente
pues en ese caso (por el Corolario de la Proposicion 8 (esta Parte) no podria decirse que existe la idea misma.
Tratard, pues, de la idea de una cosa existente en acto. Pero no de una cosa infinita, ya que una cosa infinita (por la
Proposiciones 21 Y 22 de la Parte I) debe existir siempre necesariamente; ahora bien, esto es absurdo (por el
Axioma 1 de esta Parte); [...] y, por ende, cuando decimos que el alma humana percibe esto o aquello, no decimos
otra cosa sino que Dios (no en cuanto que es infinito, sino en cuanto que se explica a través de la naturaleza del
alma humana, o sea, en cuanto constituye la esencia del alma humana) tiene esta o aquella idea. Y cuando decimos
que Dios tiene esta o aquella idea, no solo en cuanto constituye la naturaleza del alma humana, sino en cuanto que
tiene también, a la vez que la del alma humana, la idea de otra cosa, entonces decimos que el alma humana percibe

esa cosa de un modo parcial o inadecuado. [...]30

Los otros modos del pensamiento, como el amor, la duda, la esperanza, etc, integran ocasionalmente el alma, pero
no la constituyen como tal en el sentido de esencia, y por tanto puede darse o no sin que el alma deje de existir por
ello, pues lo que la constituye (pone) es la percepcion y ante todo la percepcion sensible, o sea, la percepcion que es
en primer lugar y esencialmente sensible.

Asimismo el cuerpo es un compuesto de otros cuerpos que guardan entre si una relaciéon de proporcidon entre sus
movimientos, y esta proporcion es lo que determina, o sea, constituye, su forma, que no es otra cosa que su esencia,
pues es aquello que dado lo cual pone el cuerpo. Asi nos dice: «Si las partes componentes de un individuo se vuelve
mayores 0 menores, en proporcion tal, sin embargo, que conserven entre si, como antes, la misma relacion de
reposo y movimiento, ese individuo conservara igualmente su naturaleza tal como era antes, sin cambio alguno en
su forma. [...]».31

Por tanto, el alma es esencialmente percepcion de los cuerpos externos, y desde aqui se podrd entender con
propiedad lo que sea la percepcion del propio cuerpo humano, asi como lo que sean las percepciones adecuadas y e

inadecuadas; tanto en lo que respecta a la percepcion de los cuerpos externos con miras a su conocimiento, como



David Coble Sarro | Derecho natural, derecho politico y moralidad en Spinoza (un estudio l6gico-conceptual de la filosofiapolitico-moral de Spinoza)

respecto a las afecciones en el alma que puedan producir ciertos objetos, y que seran divididas en pasiones y
acciones segun se tengan percepciones inadecuadas o adecuadas. Toda afeccion en el cuerpo humano serd, como en
el caso feo cualquier otro cuerpo, o cosa singular extensa, una alteracion o modificacién de su estado de reposo-
movimiento entre las partes que lo integran. El cuerpo humano también conserva su forma y esencia, su naturaleza,
al conservar la proporcion de reposo-movimiento entre sus partes, y toda afeccion producida por cuerpo externo
incidir sobre él, es una modificacion de los estados de movimiento y reposo que no altera la proporcion de estos,
pues de lo contrario se tendria otra forma y otro cuerpo. De aqui se entiende que el alma sea tanto mas apta para
tener percepciones cuanto mas apta sea el cuerpo para ser afectado, por diversos cuerpos y de diversas maneras; y
asi, en cuanto el cuerpo humano mismo sufrir afecciones o cambios, estos podran ser percibidos por el alma, que asi
percibiria el cuerpo mismo.32 Asimismo, el alma solo se conocerd, o percibird, a si misma en cuanto perciba las
percepciones de los cuerpos externos, y de esta manera, el conocimiento de estas percepciones constituird el
conocimiento del alma, pues su esencia es ser percepcion de los cuerpos (incluyendo la percepcion del cuerpo
humano).33 Y de aqui, también, que cuanto mas apto sea el cuerpo humano para ser afectado por otros cuerpos,
mas apta es el alma para percibir, y en general para pensar (sentir, concebir, amar, esperar, dudar): «Con todo, diré
en general que, cuanto mds apto es un cuerpo que los demas para obrar o padecer muchas cosas a la vez, tanto
mds apta es su alma que las demas para percibir muchas cosas a la vez; y que cuanto mas dependen las acciones
de un cuerpo de ese solo cuerpo, y cuanto menos coopera con otros cuerpos en la acciéon mas apta es para entender
distintamente. Y a partir de esto podemos conocer la excelencia de un alma sobre las demas, y también ver la causa
por la que no tenemos de nuestro cuerpo sino un conocimiento muy confuso, y otras muchas cosas que deduciré de
ello en lo que sigue».34

Spinoza entiende por afecto una afeccion ya en el cuerpo ya en el alma como idea de esa afeccion primera, o sea,
cabe interpretar que por ello entiende un efecto o alteracion en el cuerpo o en el alma, ya que por afecto entiende
«al mismo tiempo la idea de la afeccion en el cuerpo»35, y una tal idea no puede ser sino una percepcion de esa
afeccion; de modo que toda sensacion como idea (percepcion) esencial y primaria ha de ser considerado, respetando
la definicion dada, como afecto; o sea, es un afecto en el alma como lo son la tristeza, la alegria, el amor, el temor,
etc. de lo que se trata es de percatarse de que estos afectos ultimos, y lo que suele referir Spinoza como afectos,
surgirian empezando por las afectos basicos de la alegria y la tristeza, como modos de pensar (cosas singulares)
determinados por las percepciones sensibles y los conceptos sobre estas, o sea, sobre lo que llama ideas o
percepciones36. Esto es asi porque la alegria o la tristeza (y los afectos derivados de estos afectos basicos) suponen,
aunque Spinoza lo lo diga con claridad, una percepcion de la propia afeccion del cuerpo y una idea -concepto- de su
potencia en cuanto aumenta o disminuye, en conformidad con las definiciones de la alegria y la tristeza.37

Asi tenemos que el hombre tiene afecciones, primero en el cuerpo, y después en el alma en cuanto ideas de esas
afecciones (en cuanto representaciones o percepciones); asimismo la esencia del hombre es su potencia misma, o el
esfuerzo que realiza por conservar su ser ya por el sélo cuerpo la sola mente o por ambas,38 de modo que los
afectos en el alma como la alegria y la tristeza (y el resto desde estas) surgiran como desde una percepcion (como

concepto) de las ideas de las afecciones o percepciones sensibles; pues sin percepcion sensible o primaria no hay ni

SEPTIEMBRE
2013



Derecho natural, derecho politico y moralidad en Spinoza (un estudio l6gico-conceptual de la filosofiapolitico-moral de Spinoza) | David Coble Sarro

percepcion de ellas mismas, ni percepcion del cuerpo ni de su potencia, mayor o menor con ocasion de la afeccion

del cuerpo. Aunque Spinoza parece hablar también de una percepciéon del aumento o disminucion de la potencia el

alma, con la consiguiente alegria o tristeza, al margen del cuerpo y sus afecciones.

I.  Spinoza divide los afectos en pasiones y acciones, al parecer tanto los afectos del cuerpo como los del alma39;
segun el afecto tenga como causa el propio cuerpo o alma que lo determinaria por completo y lo permitiria
concebir desde estos, o bien una causa externa junto al cuerpo o el alma; o sea, segun el hombre sea o no
sea causa adecuada o completa del mismo afecto. Actuamos, ya con el cuerpo ya con el alma, en cuanto
tenemos ideas adecuadas, o sea, en cuanto que tenemos la idea de la causa adecuada o completa de la
afeccion, y, asi, por cuanto nosotros somos esa causa completa; ya que causa adecuada de algo es lo que
determina a ese algo y basta para para poder concebirlo40. Todas las sensaciones, y las imagenes en
general en cuanto reducibles a aquellas, son afectos pasivos o pasiones, pues de ellas s6lo somos causa
parcialmente y no completa (o adecuada); del mismo modo en toda afeccion del alma que quede
determinada por el alma misma al margen de lo sensible, puesto que la alegria, por ejemplo, puede ser
tanto una pasién como una pasion como una pasion segun el tipo de causa que la produzca. De este modo,
la libertad o potencia del alma queda definida como la accion misma, o el hecho de la autodeterminacion
de las propias afecciones, mientras que la servidumbre en los afectos es el hecho mismo de la
determinacion por causas externas.41 El hombre sometido a los afectos es el hombre cuyos afectos son
causados por al fortuna, esto es, por las cosas externas, y estd sometido a ellos en cuanto no tiene ideas
adecuadas de los mismos. Al tener ideas adecuadas, percibiendo las causa completa, el odio desapareceria,
y toda alegria y amor como pasiones se convertirian en acciones (afectos activos), ya que los afectos
humanos son cosas naturales regidas por las leyes de la naturaleza, y como todas cosa tienen causas
naturales que pueden ser estudiadas42. El alma padece solo en cuanto tiene ideas inadecuadas, esto es, en
cuanto tiene ideas que no dan la causa adecuada o completa de las cosas de las que son ideas (pues la idea
de algo es la representacion de su causa); es decir de aquello que el alma no produce y se sigue de su
naturaleza el alma no puede tener sino una idea inadecuada, pues s6lo conoce una causa parcial pero no la
causa completa que determina la cosa y hace ser lo que es. S6lo de las propias ideas (innatas) que el alma
genera, y de las que es causa adecuada, puede tener una idea adecuada o conocimiento. De las cosas
externas solo puede tener una idea o percepcion inadecuada, pues la sensacion expresa s6lo una causa
parcial, la de el cuerpo externo como incidiendo en nosotros, y la de nuestro cuerpo como afectado, pero

no sabe qué es el cuerpo, cual la causa que lo produce.

Las acciones del alma brotan solo de las ideas adecuadas, las pasiones dependen solo de las inadecuadas.
Demostracion: Lo que constituye primariamente la esencia del alma no es otra cosa que la idea del cuerpo
existente en acto (por las Proposiciones 11 y 13 de la Parte J), cuya idea (por la Proposicion 15 de la Parte

JI) se compone de otras muchas, algunas de las cuales son adecuadas (por el Corolario de la Proposicion 38

SEPTIEMBRE de la Parte II), y otras inadecuadas (por el Corolario de la Proposicion 29 de la Parte II). Por consiguiente,



David Coble Sarro | Derecho natural, derecho politico y moralidad en Spinoza (un estudio l6gico-conceptual de la filosofiapolitico-moral de Spinoza)

todo cuanto se sigue de la naturaleza del alma, y de lo cual es el alma causa proxima por la que ello debe
entenderse, debe seguirse necesariamente de una idea adecuada, o de una idea inadecuada. Ahora bien: el
alma, en cuanto que tiene ideas inadecuadas (por la Proposiciéon 1 de esta Parte), en esa medida padece
necesariamente; luego las acciones del alma se siguen solo de las ideas adecuadas, y el alma so6lo es pasiva
porque tiene ideas inadecuadas. Q.E.D. Escolio: Vemos, pues, que las pasiones no se refieren al alma sino en
cuanto que ésta tiene algo que implica una negacion, o sea, en cuanto se la considera como una parte de la
naturaleza que, por si sola y sin las demas, no puede percibirse clara y distintamente, y de este modo podria
mostrar que las pasiones se refieren a las cosas singulares de la misma manera que al alma, y no pueden

percibirse de otro modo. Pero aqui me propongo tratar s6lo del alma humana.43

El alma tiene ideas adecuadas cunando es guiada por la razon, de suerte que percibe lo comun a todas las cosas
singulares, que es el esfuerzo por perseverar en su ser y aumentar su potencia; de donde resulta que todo lo que
hace cualquier cosa singular sobre cualquier otra estd determinado, por el esfuerzo de esta conjuntamente con el
esfuerzo de todas las demas, y todo es percibido por la razon desde la perspectiva de la necesidad o eternidad. De
este modo el odio y todas las pasiones derivadas de el dejando e ser tales, al percibirse la causa adecuada que
determina el comportamiento de las cosas singulares. Pues «Aquello que es comun a todas las cosas, y que estd
igualmente en la parte y en el todo, no puede ser concebido sino adecuadamente.»44, y comun a todas las cosa
singulares es que son modos, o cosas finitas que existen en Dios y por Dios y estan determinadas por este, o lo que
es lo mismo, por el conjunto de infinitas cosas singulares sometidas a las leyes eternas de Dios, es decir como
naturaleza o Decreto eterno divino. En suma, el alma bajo la guia de la razén percibe la naturaleza como un orden
eterno y regido por leyes necesarias, donde todo sucede estrictamente determinado por estas leyes, orden que

representa la necesidad y eternidad del entendimiento y voluntad de Dios.

III. Naturaleza y derecho natural

No se puede entender lo que sea el estado politico, ni el derecho politico, sino se lo concibe como una adaptacion
del estado natural, y no como un estado a parte de este y como enfrentado a él; lo que constituiria -dice Spinoza- el
absurdo de admitir un orden (algo) como fuera de la naturaleza u orden natural eterno; pero fuera de la sustancia
infinita (Dios) y la naturaleza determinada por ella, no existe nada mas, pues todo lo que es es o substancia o0 modo
de la sustancia. Asi el estado natural no es mas que la naturaleza misma, o sea el orden eterno de los infinitos
modos o cosas singulares y finitas que estan regidas por las leyes universales eternas de la naturaleza decretadas
por Dios. El estado natural es el mismo orden natural eterno o Decreto de Dios, y las leyes universales son los
decretos eternos divinos con los que se rige ese orden. De modo que el derecho en el estado natural serd el mismo
poder de Dios o poder de cada cosa para conservarse.45

En el estado natural el derecho de cada cosa es su poder mismo, o capacidad para conservarse y aumentar su

perfeccion y accion; ya que lo que puede hacer cada cosa representa o es un modo del poder infinito de Dios; o sea,

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

Derecho natural, derecho politico y moralidad en Spinoza (un estudio l6gico-conceptual de la filosofiapolitico-moral de Spinoza) | David Coble Sarro

expresa este poder al actuar conforme a las leyes universales y eternas decretadas por Dios para regir y constituir
este orden fijo e inmutable, que no es mas que el mismo gobierno de Dios46; y asi como el derecho de Dios es su
poder mismo, el derecho de cada cosa singular es el poder mismo de esa cosa, o esfuerzo para conservar su ser.
Esto se seria asi por una parte desde que Dios es la Sustancia unica (ser en si) y las cosa singulares finitas son
modos de aquella y existen por ellas y en ella; y como causadas por Dios, lo que estas puedan estd determinado por
lo que puede Dios, siendo asi que que su poder es el mismo poder de Dios, o sea, de su causa.47 Por otro lado lo
mismo se aprecia si se considera que el esfuerzo de conservarse de cada cosa en su ser (y de aumentar su perfeccion
0 accion) es el decreto supremo o Ley suprema de la naturaleza, y el poder de cada cosa para realizarlo es el poder
mismo de Dios que ha decretado ese esfuerzo a todas las cosas finitas de suerte que se limiten y determinen unas a
otras, para conservarse y no en razon de otras cosas48; pues el derecho o institucion de cada cosa es su misma
naturaleza que lo determina a actuar de cierto modo, o sea, la naturaleza de la cosa singular como determinada por
las leyes universales de la naturaleza u orden eterno e invariable.49 Asi el derecho natural es el derecho o poder

mismo de la naturaleza.

Asi pues, por derecho natural entiendo las mismas leyes o reglas de la naturaleza conforme a las cuales se
hacen todas las cosas, es decir, el mismo poder de la naturaleza. De ahi que el derecho natural de toda la
naturaleza y, por lo mismo, de cada individuo se extiende hasta donde llega su poder. Por consiguiente, todo
cuanto hace cada hombre en virtud de las leyes de su naturaleza, lo hace con el maximo derecho de la

naturaleza y posee tanto derecho sobre la naturaleza como goza de poder.50

El esfuerzo por conservar su ser es la ley suprema de la naturaleza, decreto eterno divino fundamental, y es la
potencia misma de cada cosa singular y su esencia; a este esfuerzo se le llama conatus, y es la esencia de cada cosa
singular porque es lo pone la cosa singular, y quitado lo cual quita la cosa misma. O sea, la esencia de cada cosa es
su causa adecuada, lo que la determina por completo y permite concebirla; pero la causa es Dios y sus decretos
eternos, empezando por el esfuerzo por conservar su ser; y si a esto se afiade que la cosa singular consiste en un
compuesto de cosas en movimiento con una proporcion entre los movimientos, se entiende que cada cosa -en
cuanto cuerpo- es esta proporcion o forma, y se esforzara en conservar esta forma o proporcion a través de las
infinitas determinaciones que padece por ser una cosa singular y parte de la naturaleza. Si se quita este esfuerzo por
conservar su forma, se quita la causa que produce la cosa singular y asi se quita la esencia de la cosa51; por esto
Spinoza afirma que la esencia de la cosa es su esfuerzo o potencia misma, y ya no la forma, pues esta depende de
aquel esfuerzo y es el efecto de este o lo determinado por este.52 Asi nos dice: «No puede concebirse virtud alguna
anterior a ésta (es decir, al esfuerzo por conservarse). Demostracion: El esfuerzo por conservarse es la esencia
misma de la cosa (por la Proposicion 7 de la Parte III). Asi pues, si pudiera concebirse alguna virtud anterior a esta,
es decir, a este esfuerzo, entonces (por la Definicion de esta Parte) la esencia de la cosa seria concebida como
anterior a ella misma, lo cual (como es notorio por si) es absurdo. Luego no puede concebirse virtud alguna,

etcétera. Q.E.D. Corolario: El esfuerzo por conservarse es el primero y unico fundamento de la virtud. Pues no



David Coble Sarro | Derecho natural, derecho politico y moralidad en Spinoza (un estudio l6gico-conceptual de la filosofiapolitico-moral de Spinoza)

puede ser concebido ningun otro principio anterior a él (por la Proposicion anterior), y, sin él (por la Proposicion
21 de esta Parte), no puede concebirse ninguna virtud.».53 O sea, la esencia es principio, en sentido aristotélico, o
lo primero que dado pone otra cosa, y aqui lo primero es el conatus o esfuerzo.

En este estado natural u orden natural cada cosa singular, y entre ellas el hombre, busca lo util en orden a
conservar su estado, y asi lo que sea bueno o lo malo viene determinado por su capacidad (utilidad) para satisfacer
su esfuerzo o deseo de perseverar en su estado; y no tiene sentido o es absurdo (contradictorio) llamar a algo bueno
o malo al margen de su utilidad, pues esto supondria ponerse fuera de la ley suprema de la naturaleza y del orden
natural mismo del que se esa cosa es parte, y por tanto, equivaldria a decir que esa cosa cesa en su esfuerzo de
conservarse y no es parte del orden natural. No es malo lo que permite satisfacer el conatus, la satisfaccion del
deseo, pues no puede ser malo lo que no contraria la determinacion de la naturaleza o gobierno de Dios.54 Asi nos
dice: «Cuanto mds se esfuerza cada cual en buscar su utilidad, esto es, en conservar su ser, y cuanto mas lo
consigue, tanto mas dotado de virtud esta; y al contrario, en tanto que descuida la conservacion de su utilidad -
esto es, de su ser-, en tal medida es impotente. Demostracion: La virtud es la potencia humana misma, que se define
por la sola esencia del hombre (por la definicion 8 de esta Parte), esto es (por la Proposicion 7 de la Parte III), que
se define por el solo esfuerzo que el hombre realiza por perseverar en su ser. Luego, cuanto mas se esfuerza cada
cual por conservar su ser, y cuanto mas lo consigue, tanto mas dotado de virtud estd, y, consiguientemente (por las
Proposiciones 4 y 6 de la Parte III), alguien es impotente en la medida en que descuida la conservacién de su ser.

Q.E.D.».55

IV. Derecho politico (o civil) como derecho natural

Como ha quedado dicho, lo que sea el estado politico (civil) y el derecho politico (civil) no puede entenderse al
margen de o que sea el estado natural y el derecho natural; y asi, efectivamente, estos son una parte de aquellos, ya
que -como también ha sido dicho- nada puede quedar fuera de la naturaleza, o sea, del todo, ni actuar fuera de sus
leyes universales y eternas; o mejor aun, nada hay a parte de la sustancia Unica (Dios) y los modos o cosas
singulares finitas,56 cuyo conjunto o concatenacion segun leyes eternas constituye el orden eterno de la naturaleza
(naturaleza naturada), y asi el estado politico y la sociedad como asociacion de hombres, cosas singulares
compuestas de cuerpo y alma, es indudablemente, parte del orden natural (estado natural), y lo el derecho politico
ha de ser una manifestacion y adaptacion de del derecho natural o derecho mismo de la naturaleza (y en definitiva
de Dios como causa de todo).

Asi lo que sea el estado y el derecho politico se entienden desde el concepto de conatus, es decir, el esfuerzo que
realiza cada cosa por perseverar; este es la esencia misma de la cosa, su principio o causa que la determina a ser lo
que es, y que es el objeto de la Ley suprema de la naturaleza o conatus57 (que es el mandato de que cada se
esfuerce en perseverar). En el estado politico, sea cual fuere la naturaleza de este, obedece a esta Ley suprema y ha
de buscar lo que le es 1til, lo que le permite conservar su estado, o sea, lo bueno en sentido absoluto; pues no puede

dejar de hacerlo, renunciar a su naturaleza o esencia, y no ser parte de la naturaleza, y dejar de ser un modo o cosa

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

Derecho natural, derecho politico y moralidad en Spinoza (un estudio l6gico-conceptual de la filosofiapolitico-moral de Spinoza) | David Coble Sarro

singular. Asi el estado politico queda circunscrito, como una parte en un todo, al gobierno de Dios u orden eterno
de la naturaleza, y si busca el hombre lo elige y adapta el orden natural a un nuevo orden o disposicion, ello se debe
ha que ha de tener mas garantias de éxito en la busqueda de la utilidad y conservacion y realizacion de su ser.

En suma, el hombre siempre se esfuerza por conservar su ser como parte de la naturaleza, pero lo puede hacer
segun la guia de las pasiones o segun la guia de la razon o del conocimiento dado por ideas adecuadas, que no es
mas que la percepcion de las causas adecuadas. S6lo mediante la razén puede tenerse un conocimiento de lo que sea
util para la conservacion de nuestro ser, o sea, lo bueno; pues sélo por la razén o entendimiento podemos llegar a
tener ideas adecuadas o percibir las causas completas o adecuadas que determinan y, por tanto, hacen posible la
conservacion del ser58. De modo que por la razén percibimos que la causa (condicién o principio) ha de ser la
restriccion del derecho natural donde cada uno vive segln su criterio y juicio, y tiene tanto derecho y poder como el
que le dan su naturaleza y potencia finita enfrentada a la potencia de las infinitas cosas externas; o sea, el individuo
ve su poder infinitamente superado por infinitas cosas,59 y asi percibe -por la razén- que su derecho y esfuerzo
apenas se mantiene, mientras que por el contrario si lo adapta a un derecho comun o potencia comun si puede
conservarse. Por tanto, es la misma Ley suprema o conatus la que le lleva al conocimiento o a hacer uso de la razéon
y guiarse por ella, por el conocimiento de las causas adecuadas, y el derecho comun es causa adecuada de la
conservacion. Por tanto, se trata de una restriccion de la forma en que se realiza Ley suprema, no una restriccion

como cese de esta misma Ley, lo cual es imposible y absurdo.

El alma, ya en cuanto tiene ideas claras y distintas, ya en cuanto las tiene confusas, se esfuerza por
perseverar en su ser con una duracion indefinida, y es consciente de ese esfuerzo suyo. Demostracion: La
esencia del alma humana esta constituida por ideas adecuadas e inadecuadas (como hemos mostrado en la
Proposicion 3 de esta Parte), y asi (por la Proposicion 7 le esta Parte), se esfuerza por perseverar en su ser
tanto en cuanto tiene las unas como en cuanto tiene las otras, y ello (por la Proposicién 8 de esta Parte), con
una duracion indefinida. Y como el alma es necesariamente consiente de si (por la Proposicion 23 de la Parte
II), por medio de las ideas de las afecciones del cuerpo, es, por lo tanto, consciente de su esfuerzo (por la

Proposicion 7 de esta Parte). Q.E.D.60

Con todo la multitud de hombres se rige mas por las pasiones que por la razon, pues el conocimiento, que viene
dado por percepciones adecuadas, es algo muy raro entre los hombres; estos al formar la sociedad se guia mas bien
por un sentimiento de utilidad o idea inadecuada (incompleta o parcial) de lo que es les es util, y es esta vaga
percepcion lo que les impulsa a limitar su derecho natural individual a un poder o derecho comun; y este es un
sentimiento en el que coinciden todos, o sea, es un «sentimiento comun». Este es un miedo comun, pues en tanto
que los hombres son conducidos por las pasiones, que surgen de ideas inadecuadas, viven bajo la esperanza, y el
temor, y por tanto bajo el miedo.61

El estado politico es el mismo derecho politico, pues el derecho o poder definen un estado, y el derecho politico

define un estado u orden dentro del orden natural. El derecho, y el estado politico, surgen, son el derecho de la



David Coble Sarro | Derecho natural, derecho politico y moralidad en Spinoza (un estudio l6gico-conceptual de la filosofiapolitico-moral de Spinoza)

multitud o derecho comun; y este es el mimo derecho natural que se da cuando el derecho y poder de cada cual al
enfrentarse con las cosas exteriores se une al derecho de los demaés, cediendo su iniciativa y criterio para este
enfrentamiento, y no temiendo mas derecho y criterio en esto que el que resulta de la unién y es comun.62 Este
derecho comun se expresa en leyes y en la propia potestad suprema como poder de dar leyes, y con este, como ha
quedado claro, el individuo se esfuerza en conservar su ser bajo la razén (percepcion de las causas); de modo que
por un pacto, ya explicito ya implicito, se compromete a renunciar a su derecho individual en calidad de individuo
que se rige por si solo, y es la razon la que le guia a este mismo pacto de restriccion de su esfuerzo, y con el a
transferir su derecho individual natural a un poder de multitud para que en adelante se realice siempre y tinicamente
por mediacion de este o como este mismo poder; asi desde el mismo pacto y transferencia el poder de cada cual es
el poder comun, ambos son lo mismo. Que cada cual renuncie a su criterio particular para defenderse de los otros,
conlleva a conducirse por una sola mente o juicio colectivo, y el estado politico aparece como un solo cuerpo con
una sola mente, compuesto por una multitud de partes.63 el poder y la mente politica a asi constituida, mediante el
pacto, es mas poderosa que todo cuerpo y mente individual, y es por tanto causa de la conservacion de todos los
individuos que la forman; y asi, el poder de cada individuo para enfrentarse a los demas no es mas que el poder del
Estado.

Asi, igualmente, se entiende que el fin del Estado (estado politico) no es sino el bien comun64, o sea, la utilidad
comun para la conservacion de todos los individuos; y este bien comun se identificara con la salvacion del pueblo,
ya que el pueblo es el conjunto de todos los individuos agrupados por el pacto. Y en el estado politico la
dependencia juridica,65 es decir, la dependencia del derecho de una cosa al poder o derecho de otra, cobra la forma
de una dependencia a la potestad suprema o poder legislativo comun. Pues el concepto de dependencia juridica no
es expresa mas que la dependencia respecto al poder o derecho de algo, cuyo poder nos sobrepasa el nuestro y que
nos hace dependientes del mismo; de suerte que expresa, por tanto, la falta o pérdida de autonomia o posibilidad de
determinarse a si mismo, o sea, el ser /ibre.66 pero en el estado politico no hay tal dependencia juridica en cuanto la
cesion del derecho individual ni anula tal derecho individual, sino que lo transforma y adapta a una forma universal,
y la obediencia a los dictdmenes de la mente del estado es la obediencia al dictamen de la propia razén individual
(pues de ejercitarse llegaria al mismo conocimiento, pues los hombres son iguales en cuanto guiados por la razén, o
sea, son iguales y llegan al mismo resultado en cuanto racionales); y que asi lo que parece un estado de esclavitud
es por el contrario autonomia y libertad, esto es, de autodeterminacion por la propia naturaleza del hombre; la
esclavitud solo la padecen los que se dejan arrastrar por la imaginacion y las pasiones a las que da entrada.

La /ey es, en sentido absoluto o general, la sujecion de la conducta o actividad de una cosa a una forma regular o
pauta, de modo que esta queda como fijada en el respecto aludido por tal norma. La ley humana es la forma de vida
que los hombres se dan asi mismos o a otros por algun fin, fijaindose limites sin los cuales seria imposible la
convivencia67; y de estos el mas notable es mantener segura la vida y el Estado; a diferencia de la ley divina que
solo manda la consecucion del sumo bien, esto es, el verdadero conocimiento y amor de Dios. Tanto la ley humana
como la ley divina se dirigen a la conservacion de cada cosa, y se rigen, por tanto, por la Ley suprema de la

naturaleza (el esfuerzo por perseverar en el ser) que es un decreto divino, pues no puede haber contradiccion entre

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

Derecho natural, derecho politico y moralidad en Spinoza (un estudio l6gico-conceptual de la filosofiapolitico-moral de Spinoza) | David Coble Sarro

los decretos divinos, ni entre estos y las leyes de los hombres que estdn bajo su imperio o esfera y son sus

manifestaciones.

Dado, pues, que la ley no es nada mas que la forma de vida que los hombres se imponen a si mismos o a
otros por algun fin, parece que hay que distinguir ley humana y ley divina. Por ley humana entiendo aquella
forma de vida que sdlo sirve para mantener segura la vida y el Estado; por ley divina, en cambio, aquella
que solo se refiere al sumo bien, es decir, al verdadero conocimiento y amor de Dios. mayor brevedad y

claridad posible.68

La ley humana es aquello en que se concreta y realiza el derecho politico, o derecho comun; ya que en esta se da
la forma de vida que conlleva una limitaciéon o restriccion al derecho individual de cada cual en cuanto existe
aislado y no coincide con el los otros por mediacion de un pacto y transferencia. En la ley se concreta el derecho
comun, pero no desde el individuo aislado que se guia por la razon, pues la naturaleza humana es tal que es guiada
mas por las pasiones que por la razén; de modo que la relacidon del individuo ante la ley es la de obediencia, es decir
la de estar ante algo que le obliga o coacciona a cumplir su mandato, y no ante algo a lo que pliega de buena gana,
pues de buena gana y sin coaccidon el hombre tan solo sigue sus deseos y pasiones. Todos los individuos han de ser
sometidos o sin fuerza o por la fuerza, al gobierno de la razén, que esta dado en la ley por cuanto concreta el
derecho comun, pues lo que exige la razén es vivir bajo un derecho comun o ley, o forma de vida y limite para
todos, de suerte que cada uno logre su utilidad. Asi nos dice Spinoza: «Pero, como la naturaleza humana esta
conformada de modo muy distinto, hay que organizar de tal forma el Estado, que todos, tanto los que gobiernan
como los que son gobernados, quieran o no quieran, hagan lo que exige el bienestar comun, es decir, que todos,
por propia iniciativa o por fuerza o por necesidad, sean llevados a vivir segun el dictamen de la razon. Lo cual se
consigue si se ordenan de tal suerte los asuntos del Estado, que nada de cuanto se refiere al bien comun se confie
totalmente a la buena fe de nadie. [...]1».69 Y «obediencia es la voluntad constante de ejecutar lo que es bueno
segun derecho y que, por unanime decision, debe ser puesto en practican70; o sea, la obediencia no solo es la
voluntad en cuanto se pliega a la ley (derecho) sino que, en el fondo, es la voluntad misma, saber, la voluntad
constante de ejecutar lo que es bueno segin derecho. Y para el estado y bien comun, es indiferente que esta
obediencia se realice en el individuo como guiado por su razén, y de buena gana, o que lo haga coaccionado por la
fuerza, esto es por miedo al castigo. De hecho Spinoza afirma que el Estado no puede mantenerse por otros medios
que no sean el miedo, pues dada la constituciéon de la naturaleza humana es imposible que estos se rijan
exclusivamente por la razon.

Lo que sea bueno o malo, asi como lo que sea justo o injusto, es decir lo que se deba dar a cada cual, viene dado
en el estado natural como el derecho natural mismo; como ha quedado dicho, se define por lo que es 1til a cada
hombre. Pero en el estado politico que queda definido por el derecho comun, el bien y el mal, la justicia y la
injusticia, y en general lo que sea un pecado, viene determinado por el derecho comun o por un acuerdo comun que

se expresa en las leyes; de modo que fuera de estas, o sea, fuera del derecho comun, nada hay que pueda ser



David Coble Sarro | Derecho natural, derecho politico y moralidad en Spinoza (un estudio l6gico-conceptual de la filosofiapolitico-moral de Spinoza)

llamado bueno o justo en la sociedad. Si cada cual tratara de establecer lo bueno al margen del derecho comun, no
participaria de este derecho, es decir no habria transferido su derecho individual a este derecho comun (derecho de
la multitud), y asi no participaria del estado politico, sino que estaria fuera del mismo. A este tal se le puede llamar
-segun Spinoza- enemigo de la sociedad o del Estado, pues este niega el fundamento mismo del estado politico,
esto es, el derecho comun (o la trasferencia que conlleva)71. Asi nos dice: «El pecado no se puede concebir, pues,
mas que en el Estado, ya que en éste se determina, en virtud de un derecho comun de todo el Estado, qué es bueno
y qué malo, y nadie hace nada con derecho (por el § 16 de este capitulo), sino cuanto realiza en virtud de una
decision o acuerdo unanime. Pues (como dijimos en el articulo precedente) es pecado lo que no puede hacerse o
esta prohibido por el derecho, [...]»72 y «[...] lo mismo que el pecado y la obediencia en sentido estricto, también la
justicia y la injusticia s6lo son concebibles en el Estado. Pues en la naturaleza no existe nada que se pueda decir,
con derecho, que es de éste y no del otro, ya que todas las cosas son de todos y todos tienen potestad para
reclamarlas para si. En el Estado, en cambio, como el derecho comun determina qué es de éste y qué del otro, se
dice justo aquel que tiene una voluntad constante de dar a cada uno lo suyo, e injusto, por el contrario, aquel que se
esfuerza en hacer suyo lo que es de otro.»73. Por lo que se ve que no puede decirse que algo sea bueno o malo fuera
del estado politico desde el criterio o derecho comun.

Asimismo el derecho comun, y, por tanto, el estado politico, s6lo puede surgir como una transferencia del derecho
individual natural a un poder comun o potestad suprema, ya constituida por uno solo o por varios individuos, por
pocos o por muchos; que tendra la funcion de establecer las leyes en que se concretara el derecho comun, es decir el
estado politico mismo. Esta potestad suprema sera la encargada de establecer lo que sea bueno y malo, justo e
injusto; y esto se debe a que solo una parte de la sociedad puede asumir tal funcion legislativa. Asi, pues, sola esta
compete legislar sobre los asuntos publicos y concretar el derecho comun en leyes o formas de vida comun (limites
comunes), y asi ningun individuo podra establecer por su cuenta lo que sea permitido o prohibido, aunque este por
su capacidad supiera lo que es bueno y promoviese el bien comun.74 Pues de lo que se trata ante todo de preservar
la autoridad de la suprema potestad, preservando con ella el mismo derecho comin y el pacto original y
trasferencia, y asi el mismo estado politico. Respecto a la suprema potestad, que representa el poder y derecho
comun, el individuo es subdito, esto es, estd obligado a obedecer a esa potestad suprema, a sus leyes; y

correlativamente es ciudadano del Estado en cuanto se beneficia de las ventajas del derecho comun75.

Asi, pues, se puede formar una sociedad y lograr que todo pacto sea siempre observado con mdxima
fidelidad, sin que ello contradiga al derecho natural, a condicion de que cada uno transfiera a la sociedad
todo el poder que él posee, de suerte que ella sola mantenga el supremo derecho de la naturaleza a todo, es
decir, a la potestad suprema, a la que todo el mundo tiene que obedecer, ya por propia iniciativa, ya por

miedo al méaximo suplicio.76

Como ha quedado establecido, esta potestad suprema es un individuo o grupo de individuos, que en todo caso

actuaran como una sola mente en la administracion de los asuntos publicos, lo que se percibe especialmente en un

147

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

Derecho natural, derecho politico y moralidad en Spinoza (un estudio l6gico-conceptual de la filosofiapolitico-moral de Spinoza) | David Coble Sarro

grupo o Consejo, donde todos actlian como si fuese un unico individuo con una sola mente, pues al dar una ley
coincidirian en un mismo juicio y criterio y es como si de una sola mente se tratase, de lo contrario, de haber juicios
contrapuestos y no coincidentes en un juicio comun, se trataria no de un poder legislativo o suprema potestad, sino
de una multitud desordenada.77 Asimismo esta suprema potestad -nos dice- puede tener mas a menos poder, y
cuanto mas poder tenga mayor conformidad habra con el dictamen de la razén, ya que -podemos interpretar- sera
mayor la capacidad de establecer leyes o concretar el derecho comun, y de ahi una mayor capacidad para lograr lo
util para cada uno, ya que, en definitiva, el derecho natural apenas se mantiene en el estado natural y las
perspectivas de conservacion y desarrollo son practicamente inexistentes.78

El derecho politico o comun es, asimismo, el derecho del Estado, pues el derecho comun es el que funda el estado
politico, o sea, el Estado; y ya que «se llama Estado al poder que se define por la multitud»,79 y este derecho -que
es el derecho de la suprema potestad, como ha quedado dicho- es el «derecho natural mismo en cuanto viene
determinado por el poder de la multitud que se comporta como guiada por una sola mente», lo que redunda en
nuestra explicacion ya dada de que para Spinoza no hay derecho de ningun tipo fuera del derecho natural, al igual
que no hay ni cosa singular ni compuesto alguno, ya sea politico o no, que esté fuera del orden natural eterno
(naturaleza).80 Este derecho del Estado es referido como derecho supremo de la sociedad, habida cuenta de que la
sociedad no es mas que el cuerpo del Estado, es decir, la multitud ordenada de individuos y no una mera masa o
agregado de cuerpos.81

Llegamos, asi, a la conclusiéon de que el derecho politico no es mas que una forma del derecho natural,
precisamente aquellas forma o configuracion del derecho natural eterno (dado por el orden eterno de la naturaleza)
que viene dad por el poder de una multitud que se dirige como si fuera una sola mente y constituye un solo cuerpo.
Y esto es asi en la medida en que el poder recae sobre una suprema potestad (6rgano administrativo de los asuntos
publicos), a tenor de que mayor es la capacidad de concretar el derecho comun en leyes y de ese modo menor es el
campo para el conflicto, y mayor la perceptiva para perseverar en el ser. En suma, se realiza la Ley suprema de la

naturaleza en una conformidad creciente con la razon.

V. Derecho politico (civil), derecho divino, y moralidad

Ahora vamos a ver qué entiende Spinoza por moralidad y ello desde lo que ha quedado establecido acerca del
derecho natural y el derecho politico, y veremos que tal concepto se construye desde el concepto de derecho
politico, o sea, desde el concepto de ley humana o ley politica. Igualmente vamos a considerar tal concepto desde la
perspectiva del derecho divino como parte del derecho politico, con el proposito de reforzar y aclarar el contenido
del concepto.

Para lograr nuestro objetivo vamos a empezar haciendo una breve recapitulaciéon de los conceptos de derecho
natural y de derecho politico, asi como de los conceptos afines que permiten aclarar estos conceptos. Asi ante todo
tenemos el concepto de derecho natural como el poder o derecho mismo de la naturaleza, de modo que cada cosa

singular tiene como derecho su poder mismo segun las leyes universales de la naturaleza, y especialmente conforme



David Coble Sarro | Derecho natural, derecho politico y moralidad en Spinoza (un estudio l6gico-conceptual de la filosofiapolitico-moral de Spinoza)

a la Ley suprema de la naturaleza o conatus, a saber, que cada cosa esta determinada a esforzarse por perseverar en
su ser; y este esfuerzo constituye su esencia misma. En virtud de un pacto se transfiere el derecho natural individual
a una potestad suprema, o a un derecho comun que tiene su expresion en aquella potestad suprema. Esta dicta las
leyes en que se concreta el derecho politico y el mismo estado politico (Estado). Y todo miembro de la sociedad
tiene el deber de obedecer los mandatos -leyes- dictaminados por la potestad suprema, en cuanto esta es el mismo
derecho del Estado o derecho comun; y solo en cuanto de leyes que contrarien el bien comun -objetivo del estado
politico- puede ser desobedecida por los subditos, a tenor de que la condicion de stbdito esta sujeta a esa condicion
(fin) esencial del estado politico. El fin de este, sin duda, es la utilidad comun, pues cada hombre no puede dejar de
esforzarse en conservar su ser, o sea, en buscar lo que es util para ello; esta es la esencia de todas las cosas de la
naturaleza.

Asi pues el concepto de moralidad viene dado desde este contexto conceptual; y por tal ha de entenderse la
obediencia a la ley o mandato de la potestad suprema, pero esta obediencia es definida, a su vez, como «voluntad
constante de ejecutar lo que es bueno segun derecho y que, por undnime decision, debe ser puesto en practica»82;
pero también es «deseo de hacer bien que nace de la vida segun la guia de la razon»83. Pero la voluntad es el deseo
(conatus referido al hombre) en cuanto referido al a/ma84, y asi la obediencia es la propia esencia del hombre, esto
es, esfuerzo por perseverar en el ser, en cuanto que emana del alma y es guiado por la razén -por lo menos la razén
de la potestad suprema que actiia coactivamente, pues la multitud de suyo se guia mas bien por la pasion o
imaginacion-. Este esfuerzo que consiste en una voluntad de ejecutar la ley es la obediencia, a tenor de la definicion
dada de obediencia; y esta voluntad, por lo que se ve, no necesita de la guia de la razén individual y puede al mismo
tiempo ser contraria al criterio y sentimiento particular (pasion) del individuo, pero con todo se desea y ejecuta la
ley de la que el individuo ha de tener cunado menos una percepcién confusa y vaga (inadecuada) como una
concrecion del derecho comun y por lo tanto de su propio derecho individual como parte de aquel. Asi esta
voluntad de cumplir la ley, de operar segun el dictamen de lo bueno y lo malo dado en la ley, como esfuerzo por
perseverar bajo la guia de la razén suprema (juicio y criterio de la potestad suprema) es lo que constituye la
moralidad, y es claro desde esto que solo puede darse y concebirse en el estado politico o estado o de derecho
comun, pues no es otra cosa que una manifestacion de tal forma de derecho, o sea, un actuar conforme a derecho
comun.85 En suma, la moralidad es la obediencia a la ley en el sentido preciso aqui expuesto.

El mismo concepto basico de moralidad como obediencia a la ley nos encontramos en el culto religioso. La
religion en su esencia y fundamento es la doctrina de la piedad y el amor al projimo, que viene dada por la /ey
divina revelada, o sea como conocimiento revelado o revelacion por medio de profetas, o bien como como
conocimiento natural de la razdn, pues esta nos ensefia que lo bueno es amar al prdjimo y que debemos esforzarnos
por vencer -en la medida de lo posible- e/ odio con el amor; ya que el odio siempre es malo pues nace de la tristeza
que lo odiado imaginamos nos produce, y la tristeza es el mal mismo pues es la impotencia misma o el paso a una
menor perfeccion, mientras que el amor se deriva de la alegria que algo nos produce al concebirlo como causa de
una mayor perfecciéon.86 En ambos casos el hombre vive conforme a la ley suprema de la naturaleza, por la que se

esfuerza en perseverar en su ser, como todas las cosas singulares, pero la ley divina se ofrece como precepto o

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

Derecho natural, derecho politico y moralidad en Spinoza (un estudio l6gico-conceptual de la filosofiapolitico-moral de Spinoza) | David Coble Sarro

mandato externo, es decir como el mandato de Dios o un ser original y legislador del mundo; y viene dado en razén
de que no todos los hombres tienen el uso de razon suficiente para conocer esta misma doctrina o precepto, de
modo que a la mayoria en cuanto se guian mas bien por las pasiones (por las imaginaciones y no por el
entendimiento) s6lo pueden conocerlo por via sobrenatural o revelacion. La doctrina del amor al préjimo es la unica
palabra de Dios, independiente de la letra o la existencia de un mayor o menor niumero de libros sagrados, y de que
estos estén escritos en una lengua u otra, de sus contradicciones, vacios y erratas.87 Los profetas del Antiguo
Testamento narran historias que refieren el modo como Dios ha revelado su ley a cada profeta segun la imaginacion
o capacidad de este, y estas historias fundadas en la imaginacion contradicen la razon y son falsas, pero no hay que
interpretarlas metaféricamente -como propone Maimoénides- y adaptarlas a la razén, pues solo se trata del modo en
que se ha producido la revelacion, que ha sido adaptada a la imaginacion de cada profeta -que a su vez la adapta
al pueblo al que se dirige-, pero no de la doctrina o ley divina.88 Por lo tanto no importa que sean falsas, y no hay
que deformar lo que las mismas escrituras afirman, lo que se puede extraer de ella misma, pues asi se confunde la
palabra de Dios, o sea, una doctrina practica o moral muy sencilla y dirigida a la totalidad de los hombres, con el
conocimiento natural que aqui no viene al caso. El precepto de la piedad y amor al pr6jimo es el tnico objeto del
conocimiento revelado, y esta en conformidad con lo que dictamina la razén como conocimiento natural; ya que no
puede haber contradiccion entre dos leyes que quedan bajo el imperio de la Ley suprema de la naturaleza, o sea, el
mismo orden eterno natural89 que es en su totalidad el decreto divino eterno, precisamente en cuanto determinado
por Dios (que es la causa de todo). Cabe concluir, por tanto, que la obediencia a la ley divina revelada, tal como la
que tenia el pueblo semita después de la revelacion de Moisés y de alianza con Dios y el surgimiento del Estado de
Dios,90 es un caso de moralidad, pues esta de define como un obrar conforme a la ley, ya sea esta divina o natural,
natural o humana. Toda ley humana o dada por los hombres es una ley natural en el sentido de que estd bajo las
leyes eternas de la naturaleza (orden natural) y vienen a ser -cabe interpretar en rigor- concreciones de aquellas; y la
obediencia a estas, o el ejecutar lo que es bueno conforme a derecho comun, es lo que Spinoza llama obrar u operar
moralmente (moralidad), y la unica diferencia es que aqui la ley es dada por la razén o el conocimiento humano
(como ley humana) como una ley practica que es conocida por el entendimiento.

Asimismo, la Ley divina (precepto de caridad y amor al pr6jimo) no tiene cabida en el estado natural donde toda
accion se rige por la Ley suprema de la naturaleza (conatus), pero si como parte de este y como adaptacion de esa
Ley suprema, una vez que se ha producido una revelacion de dicha Ley y se ha realizado un pacto con Dios, por el
que esa ley adquiere caracter de derecho comun. Por tanto, la Ley divina solo es -en términos absolutos- derecho en
cuanto es derecho comun o politico, o, con otras palabras, la religion solo adquiere fuerza de derecho en virtud del
Estado o de una potestad suprema.91 Con Spinoza no diria otra cosa sino que la mera revelacion del precepto del
amor al préjimo, aun ofreciéndose como ley o precepto (mandato) divino, no adquiere la condicion de derecho
fuera del derecho politico, pues solo en el estado politico cabe coaccionar y obligar a todos los individuo a cumplir
ese mandato, lo que no ocurriria al margen de la sociedad, pues dada la variedad de individuos y pasiones
(imaginaciones) no todos la cumplirian y asi no se daria la obediencia universal y sin restricciones que exige la

ley.92 También ha de haber una correspondencia entre el fin de la religion y el fin supremo del Estado, y desde esta



David Coble Sarro | Derecho natural, derecho politico y moralidad en Spinoza (un estudio l6gico-conceptual de la filosofiapolitico-moral de Spinoza)

se ha de esclarecer el sentido esencial de la moralidad, y que la moralidad respecto a la ley divina y la moralidad
respecto a la ley humana del Estado son en el fondo al misma cosa, o sea, la moralidad como obediencia a la ley y
como un estar bajo el imperio de la Ley suprema de la naturaleza, o sea, actuar conforme a la propia esencia o
naturaleza (conatus). El fin de la religion es la salvacion, o sea, el conocimiento y amor eterno a Dios.93 Y este no
es mas que la felicidad o conservacion del propio ser94; por tanto, la salvacion o felicidad es el fin de la religion y
este es el sumo bien.95 Este fin ha de ser el mismo fin supremo del Estado, o sea, ha de coincidir con la salvacién
del pueblo.96 Por salvacion del pueblo ha de entenderse el bien comun, o que todos logren perseverar en su ser, y
realizar la mejor vida; entonces, la salvacion del pueblo serd la salvacion de cada individuo, y esta es el
conocimiento y amor de Dios (sumo bien o felicidad), pues el conocimiento de Dios es el conocimiento de la causa
de todo y lo que permite el conocimiento intuitivo o conocimiento adecuado de todas las cosas que no es otro que el
conocimiento de su causa adecuada, o sea, Dios mismo. Asimismo el conocimiento y el amor eterno a Dios es el
sumo bien, o sea, por definicién, la maximamente util, habida cuenta de que el conocimiento de Dios es el
conocimiento de aquello que determina nuestro entendimiento puro, las ideas simples o reducibles a simples
impresas en el alma humana, que hacen posible el conocimiento, por lo que Dios es concebido como causa de la
mayor perfeccion en el hombre, y por ello es amado a la par que conocido (a tenor de la esencia o causa del amor).
Asi, llegamos a la conclusion de que la moralidad o virtud es un bien, por cuanto la obediencia a la ley, supone o
conlleva el conocimiento de lo que es bueno para la felicidad o conservacion del propio ser y para pasar una mayor
perfeccion; o sea, la obediencia a la ley permite que cada individuo conserve su ser. Al obedecer la ley -esto es,
ejecutar su mandato- el individuo se guia por la razén, o sea, por lo que esta le presenta como bueno, que es el que
obedezca a la ley o que viva bajo el derecho comun, pues solo bajo la ley puede su derecho natural -su conatus o
esfuerzo en términos absolutos- realizarse, y esto debido a que en el estado natural sin ley se ve superado por
infinitas cosas que la superan en potencia. La obediencia a la ley es, pues, un dictamen de la razén que es la tinica
fuente de moralidad, de suerte que la moralidad se define como obediencia a la razén o entendimiento, y como esta
es la parte esencial del alma, puede entenderse esta obediencia como una obediencia del individuo a si mismo, y
como estando determinado por si. El hombre en cuanto conoce, en cuanto es guiado por la razon, es libre, pues la
percepcion adecuada que tiene de las cosas se debe a las propias ideas que hay impresas en su mente, a su
entendimiento puro, de suerte que la percepcion adecuada o conocimiento es un determinaciéon de su propia
naturaleza o esencia en cuanto es alma o capacidad perceptiva.97 O sea, en cuanto percibe adecuadamente el
hombre es causa de si mismo, y este tipo de percepcion solo puede concebirse desde el hombre mismo; por tanto en
cuanto que conoce, el hombre es causa de si, y por definicion, es libre. Por ultimo llegamos a la conclusion de que
el hombre es maximamente libre solo en cuanto obedece a la ley, o sea, en cuanto actia moralmente (sujeto ético o
moral o subdito), pues la obediencia nace del maximo conocimiento de las cosas y de si mismo, como cosa singular
y finita infinitamente superada, y en definitiva de un conocimiento intuitivo de todas las cosas, que partiendo del
conocimiento de Dios se extiende al conocimiento de todas las cosas como determinadas por este.98 El
conocimiento ha de partir de la causa original de todo cuanto hay, o sea, de Dios o sustancia unica, eterna e infinita,

y desde este avanzar al conocimiento del resto de las cosas, pues la idea de Dios es la idea médximamente adecuada

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

Derecho natural, derecho politico y moralidad en Spinoza (un estudio l6gico-conceptual de la filosofiapolitico-moral de Spinoza) | David Coble Sarro

donde se tiene el criterio de la verdad, o la idea (concepto) de verdad mas perfecta por ser dada por al idea
verdadera mas evidente para el alma, e impresa en ella con mas fuerza que cualquier otra idea (concepto) eterna.
Por ello -argumenta Spinoza- en el conocimiento eterno de Dios el hombre es mdximamente libre, es decir esta
maximamente determinado por si mismo, por su propia naturaleza, ya que las idea eterna de Dios impresa en el
alma es lo que le determina haciéndose manifiesta a la propia alma, y en ello el alma obtiene una consciencia de su
propia esencia en cuanto determinada por Dios, y asi en cuanto participa de la propia esencia de Dios. Esta idea
Dios es el fundamento de la misma idea de ley, y desde esta de la moralidad; por tanto Dios es fundamento de la
razoén o conocimiento, y de la moralidad, y por ende de la libertad como autodeterminacion desde el conocimiento,
y la moralidad. El hombre es modo de la Sustancia y es libre en cuanto que participa del entendimiento divino (la
esencia divina), pues como algo determinado por El ha de poseer sus atributos, aunque solo de una manera finita.99

En el Estado el hombre es maximamente libre por cuanto es conducido maximamente por la razén -no
necesariamente la suya- y asi es determinado por si mismo, o como si -dice Spinoza- lo fuera, pues su
entendimiento finito e influenciado por las imaginaciones (pasiones) coincide potencialmente con el conocimiento

racional, o sea con la representacion de Dios, de la ley, y de la obediencia a la ley o virtud como bienes.

Conclusiones

1. El principio basico y punto de partida es una cierta concepcion del ser fundada en una formulacion del principio
de razén suficiente, por el que todo tanto lo que existe como lo que no existe tiene una causa; es decir, es el efecto
de algo que lo determina. Asi todo lo que es es el efecto de una causa; y asimismo, lo que algo es viene
determinado por esta causa, pues esta causa es la esencia de la cosa, o lo que pone la cosa, y quitado lo cual quita la
cosa misma, y de ahi que el conocimiento de algo no es mas que el conocimiento de su esencia o causa. Conocer
algo es concebir algo bajo el concepto de su causa, y para que algo pueda ser causa de algo o, equivalentemente,
para que algo pueda ser concebido por algo tienen que tener algo en comun.

2. Desde la nocidn causal del ser y del conocimiento se introduce el dualismo metafisico que divide el ser entre lo
que es en si o por si y lo que es en otro o por otro; o sea, entre lo que tiene su causa en si mismo, y lo que tiene su
causa en algo exterior. Lo primero es substancia y lo segundo es modo.

3. Solo puede haber una substancia, pues de haber dos se determinarian entre si; y Dios o el ser infinito y eterno es
la Uinica substancia, que es eterna e infinita. Este es la causa de todo cuanto hay, de los infinitos modos que son
determinaciones de los atributos de Dios, en el sentido de que son causados por aquellos y de que son por ello
concreciones de ellos que expresan la esencia infinita de Dios segin un atributo. Cada modo participa de la
naturaleza del atributo divino que lo determina (causa) y expresa su infinitud de una manera finita. Los modos son,
las cosas singulares finitas en potencia y duracion.

4. El conjunto de infinitos modos o cosas singulares sometidos a sus mutuas determinaciones bajo las leyes
universales de la naturaleza constituye el orden eterno de la naturaleza; que como conjunto es el decreto eterno de

Dios o naturaleza naturada (natura naturata), y las leyes universales de la naturaleza son los decretos divinos



David Coble Sarro | Derecho natural, derecho politico y moralidad en Spinoza (un estudio l6gico-conceptual de la filosofiapolitico-moral de Spinoza)

particulares que como formas concretan o configuran el Decreto eterno. La determinacion mutua segun las leyes
universales se conforma y determina esencialmente por la Ley suprema de la naturaleza o conatus, esto es, el
precepto de que cada cosa singular se esfuerce cuanto pueda por perseverar en el ser.

5. El hombre esta compuesto por un cuerpo, que es un modo de la extension, esto es, de Dios concebido bajo el
atributo de la Extension; y por un alma, que es un modo del Pensamiento divino. El alma es la idea del cuerpo, o
sea, esta constituida primera y esencialmente por la percepcion del cuerpo, y por tanto por la percepcion de los
cuerpos externos por la que se tiene aquella. Y asi la percepcion es un tipo de pensar que es la esencia del alma,
pues quitada la percepcion se quita el el alma misma, pero quitado otros modos no.

6. Cuanto mas apto es el cuerpo para ser afectado por cosas externas, y para afectar a aquellas, mas apto es para
tener percepciones, o0 sea, para pensar, y por tanto mas apto para conocer, pues el conocimiento es la percepcion
adecuada o sea, la idea que se adecua a lo ideado o representado. El hombre padece en cuanto es una cosa de la
naturaleza, esto es, en cuanto tiene cuerpo y necesita de cosa externas para conservarse y aumentar su potencia, de
modo que se dice que tiene afectos pasivos o pasiones; es decir modificaciones en su cuerpo y en su alma que se
deben a las cosas externas. Por el contrario el hombre tiene afectos que son acciones en cuanto es la causa de esas
modificaciones, asi una mismo afecto puede ser una pasiéon o una acciéon segin la causa que lo determine (un
movimiento de la mano, el amor hacia alguien). El alma se dice que actia s6lo en cuanto tiene ideas adecuadas, o
afecciones que nacen desde percepciones adecuadas.

7. Las leyes universales de la naturaleza, asi como el poder de cada cosa para perseverar en el ser, expresan el
poder mismo de la naturaleza, y por por tanto, el de Dios como su causa, pues todo poder en el efecto ha de estar
en la causa. De modo que el poder de cada cosa y de la naturaleza es su derecho mismo (lo que se puede atribuir
conforme a ese poder), de la misma manera que el derecho de Dios es su poder mismo. Este es el derecho natural o
derecho en general, en absoluto, que se define por el mismo derecho o poder de Dios, pues no hace sino expresar
este en conformidad con las leyes universales de la naturaleza. Este derecho natural, o derecho en cuanto tal, define
o constituye el mismo estado natural o naturaleza en cuanto tal o sin especificaciones.

8. El derecho politico surge como una adaptaciéon o conformacién del derecho natural y por tanto es una parte de
este, ya que fuera de la naturaleza -orden eterno o concatenacion de las cosas singulares o modos bajo leyes eternas-
no hay nada (ya que todo lo que hay se reduce a Dios y a sus modos).100 y esto es una caracterizacién genérica de
lo que es el derecho politico, y esencial, en cuanto pone de manifiesto el fundamento natural del derecho politico.

9. El derecho politico es definido como un derecho de la multitud o derecho comun; precisamente por cuanto surge
desde un pacto y trasferencia del derecho natural individual e inconexo a una potestad suprema, de suerte que todos
los derechos individuales constituyen un tnico derecho o poder que todos comparte. Asi sucede porque cada uno
cede su derecho natural con la perspectiva de poder realizar este mismo derecho natural bajo una forma social, pues
como individuo fuera de la sociedad su potencia se ve infinitamente superada, y la seguridad y posibilidad de pasar
a una mayor potencia es muy escasa. Por tanto la cesion estd determinada por el propio conatus, pero en cuanto
dirigido por la guia de la razén o conocimiento, o cuando menos por un sentimiento comun de utilidad, ya que los

hombres en su mayoria se rigen mas por las pasiones, o sea, por la imaginacién, que por la razéon. En este

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

Derecho natural, derecho politico y moralidad en Spinoza (un estudio l6gico-conceptual de la filosofiapolitico-moral de Spinoza) | David Coble Sarro

sentimiento comun se percibe de manera confusa que lo méas 1util para el hombre es otro hombre, es decir algo
semejante a €l, y por ello la asociacidon con él, y el ponerse bajo el gobierno o guia de una razén o sola mente que
raciocina.

10. El derecho politico o comun (derecho de la multitud) se concreta en leyes dictaminadas por una potestad
suprema, de modo que el derecho comun es el derecho de la sociedad o multitud que en cuanto tal, o sin
especificaciones o concreciones, se constituye en el pacto y cesion del derecho individual natural inconexo -
digamos-, pero que se concreta en las leyes dadas por la potestad suprema en su calidad de poder encargado de
administrar los asuntos publicos, esto es, como entidad que realiza este poder o derecho comun, en cuanto en el
pacto el poder individual es cedido a la potestad suprema. Asi, en suma, lo que Spinoza sostiene es que el derecho
comun se realiza en la potestad suprema en el acto de cesion (transferencia o pacto) no solo en el sentido de derecho
comun en cuanto tal sino también en el sentido de derecho comun que se concreta en leyes.

11. La moralidad es la obediencia misma a la ley, o voluntad de ejecutar lo que esta establece como bueno o malo;
y asi, en el Estado, todo ciudadano es subdito y ha renunciado a actuar seglin su criterio y juicio particular; y el
hacerlo constituiria un pecado o delito que atentaria contra el derecho comun y el mismo Estado, por cuanto el
pacto tiene como contenido una cesion de esta capacidad. Asi en Estado lo bueno o lo malo, lo justo o lo injusto se
definen por la sola mente del poder supremo. Esta moralidad también se manifiesta y concreta en la obediencia a la
ley divina universal o palabra de Dios, o mandato de la caridad y amor al hombre y a Dios; a tenor de que lo que
el hombre puede conocer por via natural (por el entendimiento) como su bien o utilidad para perseverar en el ser, ha
de coincidir con lo que puede conocer por revelacion divina; ya que en ambos casos ha de realizarse la misma Ley
suprema de la naturaleza, que es el decreto divino supremo. La moralidad en el Estado y la moralidad definida por
la religion serian una misma cosa, puesto que apuntan al mismo fin supremo de la conservacion del ser y la
felicidad. La salvacion del pueblo en el Estado y la salvacion que ofrece la religion son ambas el conocimiento y
amor al hombre y a Dios; pues este es el bien sumo o lo més util para perseverar en el ser.

12. Lo mas bueno en absoluto es lo que es util para perseverar en el ser; pero lo que resulta mas util para un hombre
es otro hombre por cuanto este es lo mas semejante a ¢él, y los hombres son mas semejantes en cuanto que se guian
por la razon. De aqui que el conocimiento o guia de la razén sea lo mas util, pues es lo que determina lo que es
bueno o util, y dentro de este el conocimiento de dios como la causa de todo y de todo conocimiento. El
conocimiento de Dios permite el conocimiento adecuado de todas las cosas, como determinadas unas por otras que
son asi percibidas bajo la perspectiva de la necesidad y eternidad, y asi mitiga las pasiones entre los hombres. Este
mismo conocimiento o percepcion adecuada de Dios da la pauta para todo conocimiento y hace posible que el
hombre conozca lo que sea el mismo conocimiento, y que este se conozca a si mismo en cuanto que conoce. Lo
comun a los hombres es la razén o entendimiento puro, por el que conocen y el alma actia y el hombre es libre,
habida cuenta de que la percepcion adecuada tiene como causa el propio entendimiento puro, o sea, las ideas
simples impresas en el alma humana; y asi todo conocimiento es una determinacion del entendimiento puro y una
autodeterminacion. Este da la forma o ley que determina el conocimiento, y asi el hombre llega a conocer su razén

como facultad de dar la ley: esta es la nocion de la razén como facultad de leyes o principios para el conocimiento,



David Coble Sarro | Derecho natural, derecho politico y moralidad en Spinoza (un estudio l6gico-conceptual de la filosofiapolitico-moral de Spinoza)

ya teorico ya prdctico o moral. Esta misma razén da la idea de ley como fundamento de la moralidad, que no es
mas que la obediencia a la ley como fuente de regularidad y necesidad. Esta obediencia a la ley es auto-obediencia
y autodeterminacién, ya que obedecen a lo que estableceria su propia razén de ser ejercitada, al mismo
conocimiento (de lo util).

13. El bien sumo o supremo es lo maximamente util, y este es el conocimiento y amor eterno de Dios; precisamente
como causa de todo, y especialmente como causa del conocimiento (percepcion adecuada) en virtud de ideas
(conceptos) impresas en la mente; de suerte que es concebido como lo que determina nuestra mayor potencia o
fuente de accion, a saber, el entendimiento puro constituido por esas nociones; de ahi que sea objeto de un amor
intelectual o por conocimiento natural. Este conocimiento coincide con el conocimiento por la luz sobrenatural, o
por revelacion de la palabra de dios o Ley divina (de la que las escrituras son un medio accidental), y asi se
manifiesta la perfecta armonia de los decretos divinos, como una misma determinacion de la Sustancia (que es

causa de todo).

SEPTIEMBRE
2013



Derecho natural, derecho politico y moralidad en Spinoza (un estudio l6gico-conceptual de la filosofiapolitico-moral de Spinoza) | David Coble Sarro

Bibliografia

- Spinoza, Baruch de (2007). Etica. Madrid: Alianza Editorial.

- Spinoza, Baruch de (2004). Tratado politico. Madrid: Alianza Editorial.

- Spinoza, Baruch de (2008). Tratado teologico-politico. Madrid: Alianza Editorial.
= - Spinoza, Baruch de (2007). Tratado de la Reforma del entendimiento y otros escritos. Madrid: Editorial

Tecnos.

SEPTIEMBRE
2013



Matias Leandro Saidel | Mas alla de la persona: lo impersonal en el pensamiento de Roberto Esposito y Giorgio Agamben

Mas alla de la persona: lo
impersonal en el pensamiento
de Roberto Esposito y Giorgio

Agamben

Dr. Matias Leandro Saidel

Universidad Catolica de Santa Fe / Consejo
Nacional de Investigaciones Cientificas y
Técnicas

RESUMEN

Este articulo aborda el recurso a la figura de lo impersonal
en las reflexiones de Roberto Esposito y Giorgio Agamben
como un modo de pensar la ética, la politica y la ontologia
por fuera del “dispositivo de la persona”. El articulo plantea
que ambos ven en lo impersonal la posibilidad de
considerar lo ético y lo politico mas alla de la metafisica de
la subjetividad y de los proyectos de dominacién a los que el
dispositivo de la persona estuvo asociado. Retomando las
reflexiones de Foucault y Deleuze, y las criticas de S. Weil al
personalismo, lo impersonal es pensado como un recurso
que evite la despersonalizacion y reduccién a nuda vida por
parte del biopoder.

PALABRAS CLAVE

Persona, impersonal, sujeto, singularidad, biopolitica

ABSTRACT

This paper analyzes the use of the Impersonal as a figure to
think ethics, politics and ontology beyond the ‘dispositive of
the person’, in the reflections of Roberto Esposito and
Giorgio Agamben. The essay maintains that both see in the
impersonal the possibility to elaborate on the ethical and the
political beyond the metaphysics of Subjectivity and the
projects of domination to which the ‘dispositive of the
person’ was associated. Recovering the reflections of
Foucault and Deleuze, and S. Weil's critique of personalism,
the Impersonal is conceived of as a resource to avoid the
depersonalization and reduction to bare life by biopower.

KEY WORDS

Person, impersonal, Subject, singularity, biopolitics

Fecha de entrada: 01-06-20123 Fecha de aceptacion: 01-08-2013

157

SEPTIEMBRE
2013






Matias Leandro Saidel | Mas alla de la persona: lo impersonal en el pensamiento de Roberto Esposito y Giorgio Agamben

Mas alla de la persona: lo impersonal en el pensamiento de Roberto
Esposito y Giorgio Agamben

Dr. Matias Leandro Saidel

Universidad Catdlica de Santa Fe / Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas

Introduccion

Los itinerarios filos6ficos de Roberto Esposito y Giorgio Agamben se entrecruzan en el tratamiento de diversos
temas, especialmente en lo que refiere al problema de la comunidad y al de la biopolitica. Menos comentado ha
sido el recurso a la dimension de lo impersonal como un modo de pensar la ética, la politica y la ontologia por fuera
del dispositivo de la persona.

Esto quizas se deba a la escasa sistematicidad con la cual Agamben se refiere a la cuestion y a la ausencia de un
didlogo directo entre ambos pensadores. Teniendo en cuenta estas dificultades, el presente escrito intenta tejer ese
didlogo en torno a la dimension de lo impersonal en ambas perspectivas. Nuestra hipotesis es que a pesar de sus
diferencias, ambos pensadores ven en lo impersonal la posibilidad de reconsiderar lo ético y lo politico mas alla de
la metafisica de la subjetividad y de los proyectos de dominacién a los que el dispositivo de la persona ha estado
asociado. Como intentaremos mostrar, lo impersonal intenta ser un recurso que evite la despersonalizacion y
reduccion a nuda vida (Agamben) por parte del biopoder. Lejos de proponer un Sujeto o poder alternativos, los
autores llevan a cabo una deconstruccion del sujeto moderno y del dispositivo juridico y teologico-politico de la
persona a través de un pensamiento de lo impersonal. Este les permite elaborar una ontologia de la singularidad y
de lo comun cada vez mas centrada en la vida y sus procesos, minando la loégica apropiativa e identitaria del sujeto

personal que todavia domina la escena filosofica y politica.

El dispositivo de la persona

En Terza Persona (2007) Esposito se pregunta por qué los derechos humanos, centrados desde 1948 en la categoria
de persona, no han podido salvaguardar la vida que se proponen proteger. A diferencia de cuanto establece el
mainstream del pensamiento juridico, politico y filosofico, su tesis es que esta categoria de persona, que
aparentemente da cuenta del ser humano de manera completa, funciona desde sus origenes como un dispositivo
bipolar que impide tal proteccion porque se basa siempre en algin tipo de exclusion. Desde sus origenes, el
dispositivo de la persona funcionaria mediante el establecimiento de cesuras entre distintas formas de vida o clases
de individuos (ciudadano y esclavo, pater familias e hijo, etc.) y al interior de un mismo individuo (parte racional y
parte animal, alma y cuerpo). Este dispositivo juridico-politico introduce asi en el continuum vital una distincion
entre lo que es persona y lo que no lo es, gozando la primera de plenos derechos y sometiendo a la parte no-
personal al arbitrio de aquella. Al lado de la persona, el derecho romano establece una serie de gradaciones que
pasan por la casi-persona, el animal, y la cosa (Esposito, 2007). Si bien el subjetivismo del derecho moderno es
opuesto al objetivismo del romano, habria una continuidad paradigmatica en lo que hace al rol dominante de la

persona, ahora reforzada por la distincion moderna entre subietum y subiectus, donde la separacion platonico-

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

Mas alla de la persona: lo impersonal en el pensamiento de Roberto Esposito y Giorgio Agamben | Matias Leandro Saidel

cristiana de alma inmortal y cuerpo corruptible es reasumida como la distinciéon entre res cogitans y res extensa,
alma y cuerpo, parte personal y parte animal del hombre: la primera es la poseedora de derechos y la segunda se
somete a aquella.
En efecto, tanto Esposito como Agamben entienden que los dispositivos del biopoder funcionan mediante el
establecimiento de cesuras al interior de lo viviente. Frente a ello, ambos buscaran reconducir a su unidad una vida
que la metafisica y la politica occidental se habrian encargado de desconectar, haciendo que una porcion o forma de
vida pueda ser sometida a otra (Agamben, 1995; 2002; Esposito, 2007). Por ello, la preocupacion de los autores no
es tanto la de negar el valor de la categoria de persona como tal sino evitar la despersonalizacion, la reduccion a
nuda vida, que el dispositivo de la persona hace posible.
En ese sentido, Agamben retomaba en Homo Sacer (1995) las reflexiones arendtianas en torno a las paradojas de
los derechos del hombre y la relacion entre nacimiento y nacién. Como se sabe, a partir de las desnacionalizaciones
de entreguerras, Arendt habia constatado que, contrariamente a cuanto su espiritu dejaba suponer, s6lo la proteccion
por parte de un Estado soberano podia garantizar los derechos del hombre. La existencia masiva de apatridas y
refugiados puso radicalmente en crisis la concepcion de dichos derechos que, “basada en la supuesta existencia de
un ser humano como tal, se quebro en el momento en que quienes afirmaban creer en ella se enfrentaron por vez
primera con personas que habian perdido toda las demas cualidades y relaciones especificas”. (Arendt, 1981: 378)
Al mismo tiempo, Arendt habia mostrado de qué modo los nazis se habian encargado de despersonalizar a los
sujetos antes de exterminarlos. Primero se eliminaba a la persona juridica, luego a la persona moral y por ultimo a
la persona humana, la individualidad, transformandola en una simple cosa. (1981: 653)
En ese marco, los autores van a sefialar que el derecho soberano y el biopoder coinciden en colocar a la vida como
fundamento ultimo del orden juridico-politico, pero a una vida siempre marcada por cesuras internas que la hacen
pasible de muerte. El dispositivo de la persona (Esposito) seria funcional a la produccién de dichos cortes en lo
bioldgico.
Segun Agamben, esta vida sagrada, protegida por los derechos humanos, seria la nuda vida del Homo Sacer, al que
segun el derecho romano arcaico cualquiera podia dar muerte sin cometer homicidio ni celebrar un sacrificio. Para
el italiano, lejos de representar valores metajuridicos, las declaraciones de derechos con las que nace politicamente
la modernidad tienen una funcién muy precisa: “la inscripcion de la vida natural en el orden juridico-politico del
Estado-nacion”. (Agamben, 1995: 161-162).
Segun Agamben, en la modernidad es la «vida natural» la que funge de fundamento del orden juridico de los
Estados, en cuyo marco habra vidas a proteger y otras desprovistas de proteccion juridica. Al igual que Arendt,
Agamben lee esta cesura al interior de lo bioldgico a partir de la desconexion entre nacimiento y nacién. Ella habria
posibilitado la instauracién de campos de refugiados, de concentracion y luego de exterminio en Europa durante el
s. XX, en los cuales el estado de excepcion se vuelve permanente.

La creciente desconexion entre el nacimiento (la nuda vida) y el Estado-nacion es el hecho nuevo de la

politica de nuestro tiempo y lo que llamamos campo de concentracion es precisamente tal separacion. A un

orden juridico sin localizacion (el estado de excepcion, en el que la ley es suspendida) corresponde ahora



Matias Leandro Saidel | Mas alla de la persona: lo impersonal en el pensamiento de Roberto Esposito y Giorgio Agamben

una localizacion sin orden juridico (el campo de concentraciéon, como espacio permanente de excepcion)...
El campo como localizacion dislocante es la matriz oculta de la politica en la que todavia vivimos, la
matriz que tenemos que aprender a reconocer a través de todas sus metamorfosis... (Agamben, 1995: 223)
Como vemos, Agamben vislumbra en esta pérdida de personalidad juridica por parte de determinados sujetos —
apatridas, refugiados, exiliados, detenidos, etc.— y la concomitante aparicion del campo de concentracion un
paradigma de la politica moderna en la cual el estado de excepcion devendria la regla y la proteccion juridica puede
ser suspendida en cualquier momento.
Como anticipamos, Esposito también retoma criticamente el problema representado por los derechos humanos,
poniendo el foco en la categoria de persona que les sirve de fundamento. Sefiala que después del nazismo, que
habia centrado su (tanato)politica en distinciones biologicas al interior de la humanidad, se ha querido evitar nuevos
crimenes contra la humanidad recurriendo a la categoria de persona, pero seria precisamente el dispositivo de la
persona el que habilita los crimenes que se propone combatir. Dicho dispositivo se basaria en la separacion
presupuesta entre la «persona», como entidad artificial, y el «hombre», como ser natural, que puede poseer o no
estatus personal. Estableciendo una genealogia del concepto en el derecho romano, Esposito (2007) recuerda que
ser persona implicaba colocar a otros seres vivientes —o incluso al propio cuerpo— en el estatus de cosa. La
personalizacion pasa siempre por el estatus de la cosa y ahi puede detenerse. Esta separacion entre persona y
hombre penetraria en la concepcion filosofica, juridica y politica moderna.
Esposito realiza una genealogia de los distintos saberes decimononicos, desde la biologia, a la lingiiistica, a la
antropologia y sociologia, que, poniendo en cuestion la concepcion del sujeto moderno y de la persona, nos
introducen de lleno en el paradigma biopolitico. Autores como Bichat, distinguen al interior del hombre dos capas
bioldgicas: una de tipo vegetativo e inconsciente y la otra de caracter cerebral y relacional. Esta concepcion de la
“doble vida” da lugar a un proceso de desubjetivacion que modificara el marco en el que se pensé la politica
moderna. Si el hombre estd determinado por una capa bioldgica que no puede controlar, si no puede gobernarse a si
mismo, tampoco puede pretender gobernar a los demds o instaurar instituciones mediante la voluntad racional
(Esposito, 2007: cap. 1). Segin Esposito (2007), con el racismo finisecular, la distincién de Bichat entre «vida
vegetativay y «vida animal» es transferida del individuo a la especie, con una antroposociologia declinada en clave
de zoologia comparada en la que el animal deviene el punto de division entre distintos tipos de hombres. ' Este
dispositivo bipolar, que Esposito llama la mdquina de las ciencias humanas, es pensado por Agamben como
mdquina antropologica:
La division de la vida en vegetal y de relacion, orgénica y animal, animal y humana pasa entonces, sobre
todo, por el interior del viviente hombre como una frontera mévil... En nuestra cultura, el hombre ha sido
siempre pensado como la articulaciéon y la conjuncion de un cuerpo y de un alma, de un viviente y de un
logos, de un elemento natural (o animal) y de un elemento sobrenatural, social o divino. Tenemos que

aprender, en cambio, a pensar el hombre como lo que resulta de la desconexion de estos dos elementos y

' También Arendt (1981) analizaba el modo en que las teorias racistas de fines del XIX habian estado al servicio de la colonizacién y exterminio
de pueblos “barbaros” o Untermenschen.

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

Mas alla de la persona: lo impersonal en el pensamiento de Roberto Esposito y Giorgio Agamben | Matias Leandro Saidel

no investigar el misterio metafisico de la conjuncion, sino el misterio practico y politico de la separacion.

(2006: 35)
Esta separacion es precisamente el producto de los dispositivos biopoliticos que nos gobiernan, escindiendo la vida
en una parte superior y otra inferior. El personalismo del s. XX reproduciria la separacion de Bichat entre dos tipos
de vida, aunque dando vuelta el orden de prioridad, ya que privilegia la parte racional. El problema segun Esposito
es que tanto “la corporizacion biopolitica de la persona” y la “personalizacion espiritualista del cuerpo” quedan
dentro del circulo del animal racional de Aristoteles, donde la parte racional somete a aquella animal, tanto al
interior del alma como de la polis.
En ese marco, el cuerpo humano es considerado como una cosa. Para los liberales, el cuerpo es propiedad de la
persona que lo habita, la primera posesion que habilita las posteriores (2004: 64). Para los catdlicos, el cuerpo seria
propiedad de Dios. Para la «biocracia» nazi (Lifton, 1986), que basa su politica en la intrascendibilidad del cuerpo
(Levinas), el cuerpo debe someterse a la soberania estatal. A pesar de sus diferencias, estas tradiciones quedarian
prisioneras del dispositivo de la persona que establece una distincion entre bios y zoé, hombre y cosa, vida
vegetativa y animal. (Esposito, 2007).
Como muestra Esposito, incluso en la actualidad, la persona es pensada cada vez mas como el negativo de la cosa.
Una prueba de ello es la reificacion del cuerpo en la bioética liberal que distingue entre persona plena, semipersona,
no-persona y antipersona, dando a cada grado distintos derechos de determinacién y conservacion (2007: 118),
haciendo cada vez mayor la distancia entre homo y persona. El problema es que todos los intentos de
personalizacion conllevan la despersonalizacion como su condiciéon y su efecto. Por ello Esposito recupera la
denuncia weiliana del nexo entre derecho y persona, mostrando el cardcter siempre particular y violento del
derecho.
Volviendo a Agamben, ademas del aspecto juridico-politico del dispositivo de la persona, el filésofo interroga sus
aspectos éticos, el modo en que afecta la constitucion de la subjetividad. En su articulo “Identidad sin persona”,
Agamben pone de manifiesto el modo en que los nuevos dispositivos biométricos y genéticos de identificacion van
deslindando la identidad de su valor social para reducirla al plano biologico. (Notese que esto mismo sucedia con la
definicion objetivista de la identidad por parte del racismo biologista y su consiguiente despersonalizacion).
Retomando a Hegel, Agamben sostiene que el hombre se constituye como persona, adquiere una identidad social, a
través del reconocimiento [4nerkennung] de los otros, lo cual esta en la base de la personalidad juridica que se le
sobreafiade. La lucha por el reconocimiento seria asi lucha por una mdscara que coincide con la personalidad que
la sociedad reconoce a cada individuo. De alli que el reconocimiento de la propia persona haya sido por milenios la
posesion mas significativa para los sujetos. (2009: 71-72).
En linea con cuanto sefialamos en Esposito, Agamben sostiene que con las técnicas de reconocimiento policiales
introducidas a partir del XIX, se produce una transformacion del concepto de identidad, que se separa del prestigio
social de la persona, del reconocimiento intersubjetivo, para depender de datos bioldgicos que no tenian ninguna
relacion con aquella. (2009: 77) Ello seria actualmente llevado al paroxismo con el desarrollo de los dispositivos

biométricos de reconocimiento de la identidad y con los bancos de ADN que las democracias occidentales intentan



Matias Leandro Saidel | Mas alla de la persona: lo impersonal en el pensamiento de Roberto Esposito y Giorgio Agamben

organizar. Agamben sefiala no sélo el peligro de un poder que disponga de los datos biométricos y genéticos de los
ciudadanos, sino también que esto afecta la constitucion del sujeto y su identidad, ahora «sin persona». Como
consecuencia, la reduccion del hombre a nuda vida llega a estar en la base de la identidad que el Estado reconoce a
sus ciudadanos. (2009: 80)

Para Agamben, los dispositivos de poder funcionan capturando un modo de subjetivacion, haciéndolo indisponble.
Este dispositivo en particular captura un deseo de felicidad, el de liberarse del peso de la persona, de la
responsabilidad moral y juridica que comporta, de la ética ascética que ella implica.” Y ello mismo obliga a pensar
de cero el espacio de la ética, que ya no se basara ni en la identidad personal ni en la identidad sin persona.

Como vemos, aqui Agamben analiza lo que hemos denominado la despersonalizacion. La identidad sin persona
fija la identidad en un elemento indisponible, casi inmodificable como es el dato bioldgico, hoy cada vez mas
informatizado. Frente a ello, Agamben no va a pretender restaurar viejas identidades. Por el contrario, sefala la
imposibilidad de retornar a una condicion precedente para pensar esta nueva ética, la cual sera excogitada por éste
en el plano de lo impersonal.

En efecto, la deconstruccion del dispositivo bio-juridico de la persona abre en nuestros autores hacia un
pensamiento de lo impersonal. Esta categoria no es definible en términos positivos, pues no remite a un objeto sino
a una dimensién que signa toda existencia. Para ambos autores, lo impersonal es un vector que atraviesa a los
sujetos y que contrasta con lo identitario, con el predominio del yo. Si lo personal esta del lado de lo propio, lo
impersonal sefiala hacia aquello que precede y excede al sujeto, a las singularidades preindividuales y

transindividuales que lo atraviesan. Sobre ello nos detendremos ahora.

Lo impersonal en Agamben: hacia una politica de los medios puros

Como dijimos, Agamben esta interesado en el modo en que los dispositivos de poder afectan la constitucion ética
de los sujetos. En distintos textos, Agamben esboza figuras de lo impersonal que, remitiendo a la ética, escapan
tanto a la vieja identidad personal con todas sus implicaciones apropiativas, excluyentes y culpabilizantes como a la
reduccion del sujeto a nuda vida. Lo impersonal remite en Agamben a lo singular y serd pensado en una tension
entre subjetivacion y desubjetivacion. En este sentido, habria al menos cinco terrenos de abordaje de lo impersonal:
el lenguaje y la enunciacion; las figuras éticas de lo impersonal seglin la logica de la singularidad y la exposicion
(rostro, gesto, Genius, lo especial); la politica de los puros medios; la vida entendida en términos de conatus
impersonal; la potencia del pensamiento como potencia comun de una multitud. Los primeros seran comentados
aqui; los ultimos mas abajo.

En lo que hace al primer aspecto, Agamben considera que el problema de la ética y de la politica pasa por el modo
en que el hombre se relaciona con su potencia de hablar y con el lenguaje. En ese marco, lo impersonal expresa una
tension constante entre subjetivacion y desubjetivacion que aparece en el mismo acto de palabra, en el momento en

que alguien dice “yo”, mostrando la no coincidencia del mismo con un individuo psicosomatico. Por eso es tan

> Agamben sefiala en varios pasajes la necesidad de distinguir los conceptos éticos de los juridicos como «culpay, «responsabilidady,
«inocenciay, etc. Cfr. 1996: 100-101 y 2002: 16.

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

Mas alla de la persona: lo impersonal en el pensamiento de Roberto Esposito y Giorgio Agamben | Matias Leandro Saidel

importante su analisis de la figura del testigo, entendido no como un tercero que cuenta lo que vio, sino como un
sujeto que enuncia desde un lugar imposible, que enuncia la propia imposibilidad de decir, que testimonia de lo
intestimoniable, que se subjetiva a través de una desubjetivacion. (1998) El testigo ocuparia con su palabra la
brecha entre el viviente y el sujeto de la enunciacion, entre phoné y logos, entre in-fancia e historia, entre
animalidad y humanidad, entre potencia y acto. Ese espacio seria el de la ética, que la tradiciéon metafisica habria
pensado bajo la figura de la Voz: es decir, ya-no phoné y todavia-no logos. El desafio que recorre buena parte de la
obra de Agamben es el de dejar de pensar ese espacio como un fundamento Indecible (1982), para poder decir el
lenguaje como tal, comunicar la propia comunicabilidad.
Precisamente esto es lo que sucede con determinadas figuras éticas y politicas que se relacionan con una politica de
los puros medios. Estas conllevan un vector impersonal que expone una singularidad y comunica no un contenido o
una identidad sino su propia comunicabilidad.
Por ejemplo, més alla de la mascara de la persona o la facies biométrica de la identidad sin persona (vid. supra) se
situaria un rostro como lugar de exposicion, donde el sujeto estd con todas sus propiedades sin que ninguna lo
identifique o le pertenezca esencialmente. El rostro seria “el umbral de desapropiacion y des-identificacion de
todos los modos y todas las cualidades, y solo en él éstos se hacen puramente comunicables”. (1996: 80; esp: 86)
Como vemos, el rostro (nos) expone, comunica su propia comunicabilidad, por eso no remite para Agamben a la
identidad de la persona ni a la nuda vida sino a una singularidad impersonal, a la esfera de los medios puros.
Una logica similar se daria con la figura de Genius —Dios al cual, para los latinos, todo hombre era confiado en el
momento de su nacimiento—, como aquello que a la vez es mas personal y lo mas impersonal en nosotros. Agamben
utiliza esta figura para remitir a lo preindividual que se actualiza permanentemente en nosotros frente a una
metafisica que ha privilegiado el aspecto conciencial del sujeto/persona como fundamento de su identidad
individual y de su capacidad juridica y politica.
Comprender la concepcion del hombre implicita en Genius significa entender que el hombre no es
solamente Yo y conciencia individual, sino mas bien que desde el nacimiento hasta la muerte convive con
un elemento impersonal y preindividual. El hombre es, por lo tanto... un ser que resulta de la complicada
dialéctica entre una parte no (todavia) individuada y vivida, y otra parte ya marcada por la suerte y por la
experiencia individual. [...] Es esta presencia imposible de alejar lo que nos impide cerrarnos en una
identidad sustancial; es Genius el que destruye la pretension del Yo de bastarse a si mismo. [...] Vivir con
Genius significa, en este sentido, vivir en la intimidad de un ser extrafio, mantenerse constantemente en
relacion con una zona de no-conocimiento. Genius es nuestra vida en tanto que no nos pertenece. (2005: 9-
10; esp: 11)
Como vemos, la figura éxtima de Genius remite a aquello que excede al sujeto y lo descentra, que desestructura
toda representacion del sujeto como reducido al ego-conciencial y a la identidad juridica y social de la persona. Este
elemento impersonal radicaria en nuestra vida misma “que nos ha dado origen” y que, por otro lado, remite a la
idea, expresada ya en La comunidad que viene (1990), de una manera manantial, de un manare que es inmanente a

nuestra existencia, la cual se re-genera en un proceso de constantes individuaciones, donde el ser coincide con sus



Matias Leandro Saidel | Mas alla de la persona: lo impersonal en el pensamiento de Roberto Esposito y Giorgio Agamben

modos. Agamben plantea asi, al interior del sujeto, una tension constante entre subjetivacion y desubjetivacion, un
devenir constante de lo preindividual a lo transindividual:
Debemos entonces observar al sujeto como un campo de tensiones, cuyos polos antitéticos son Genius y
Yo. El campo es recorrido por dos fuerzas conjugadas pero opuestas, una que va de lo individual a lo
impersonal y otra que va de lo impersonal a lo individual. Las dos fuerzas conviven, se intersectan, se
separan pero no pueden emanciparse completamente una de la otra ni identificarse perfectamente (2005:
11-12; esp: 12)
Este elemento impersonal acomuna a los hombres en el sentido de que delante de Genius todos los hombres son
“igualmente pequefios”. (2005: 13) Pero aquello que nos pone en relacion con lo preindividual e impersonal es la
emocion, la pasion. Genius es lo que nos con-mueve:
Emocionarse significa sentir lo impersonal que estd en nosotros, hacer experiencia de Genius como
angustia o regocijo, seguridad o tremor. En el umbral de la zona de no-conocimiento, el Yo debe deponer
sus propiedades, debe conmoverse. Y la pasion es la cuerda tendida entre nosotros y Genius, sobre la cual
camina la funambula vida (2005: 14)
Como vemos, para Agamben hay un fondo impersonal que se actualiza de distintas maneras y que contrasta con la
forma de la conciencia yoica, con la logica del Sujeto agente y autoconsciente que la modernidad resume en la
figura juridica y filoso6fica de la persona. Su pensamiento explora formas de (de)subjetivacion, que nos liberen del
peso de la persona sin por ello entregarse a las facilidades de las identidades prefabricadas o impuestas ni a la
despersonalizacion ejercida por el biopoder.
En ese marco, Agamben recupera la doctrina clasica de la eudemonia como fin de la vida politica, precisamente
porque una vida feliz seria aquella capaz de suspender, profanando, las identidades que nos han sido impuestas. Por
eso sefiala que “el sujeto de la felicidad no es un sujeto, no tiene la forma de una conciencia, aunque sea la mas
buena” (2005: 20-21; esp: 22). Para Agamben, la felicidad es magica porque no es el producto de nuestros
esfuerzos o de nuestras buenas acciones, sino que consistiria en deshacernos del nombre que nos ha sido impuesto,
del peso de la persona, para devenir impersonales: “Tener un nombre es la culpa. La justicia es sin nombre, como
la magia. Privada de nombre, beata, la criatura llama a la puerta del pais de los magos, que hablan solo con
gestos”. (23/25)
Justicia y magia, la felicidad posible del hombre, tendrian que ver con el gesfo. Este no es ni poiesis, produccion,
medio para un fin, ni praxis, una actividad que es un fin en si mismo. Ni facere ni agere, el gesto pertenece a la
esfera de los medios puros, es el proceso de hacer visibles los medios (la comunicabilidad) como tales. También la
filosofia y el cine tendrian la capacidad de exhibir esta esfera de los medios puros, de la completa gestualidad de los
hombres, que seria la de la politica (1996: 50-53; esp: 53-56). Y ello porque en la esfera de los puros medios se
revela una potencia comun: la potencia de comunicar, de pensar, de ser. Una esfera que no remite al sujeto sino a lo
impersonal y que, al ser un punto de encrucijada entre potencia y acto, un fragmento de vida sustraido a la biografia
individual y a la neutralidad de la estética, constituiria el “reverso de la mercancia” (1996: 65; esp: 68). Para

Agamben, es esta esfera del gesto la que el capitalismo actual pretende expropiarnos, separar y convertirlo al

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

Mas alla de la persona: lo impersonal en el pensamiento de Roberto Esposito y Giorgio Agamben | Matias Leandro Saidel

régimen del consumo —por ejemplo a través de la pornografia— impidiendo asi hacer experiencia, usar, profanar.
Algo similar sucede con otra figura de lo impersonal: lo especial. Como marca su etimologia, ello remite a la
especie, al eidos, no a un individuo sino a un ser cualquiera, igualmente amable (quodlibet), al que se opone la idea
de persona, traduccion del griego hypostasis que en la teologia cristiana liga tres personas en una sola substancia.
En ese marco sefiala:
La transformacion de la especie en un principio de identidad y de clasificacion es el pecado original de
nuestra cultura, su dispositivo mas implacable. Se personaliza algo -se lo refiere a una identidad- s6lo para
sacrificar su especialidad. Especial es, de hecho, un ser -una cara, un gesto, un acontecimiento- que, sin
parecerse a alguno, se parece a todos los otros. El ser especial es delicioso porque se ofrece por excelencia
al uso comun, pero no puede ser objeto de propiedad personal. De lo personal, en cambio, no son posibles
el uso ni el gozo, sino que es s6lo propiedad y celos... (2005: 64; esp: 76)
Como vemos, el funcionamiento del dispositivo de la persona y de la identificacion es simétrico y complementario
a la produccion de una «identidad sin persona» de la que hablabamos unos parrafos mas arriba. En ambos casos, se
trata de reducir al sujeto a una identidad, fijarlo en una sustancia propia. Por el contrario, lo especial remite a la
posibilidad de un uso comun. Uso que caracteriza su ética de las profanaciones (2005) y la nociéon de forma-de-vida
(2011), en oposicion a la idea de propiedad privada, personal (dominium). Precisamente cuando lo especial es
separado de su uso comun, cuando la comunicabilidad es expropiada, lo especial deviene espectaculo:
El ser especial comunica sdlo la propia comunicabilidad. Pero ésta se separa de si misma y se constituye
en una esfera autdbnoma. Lo especial se transforma en espectaculo. El espectaculo es la separacion del ser
genérico; es decir, la imposibilidad del amor y el triunfo de los celos. (2005: 65; esp: 77)
Frente a esta separacion del ser genérico, Agamben destaca la importancia del pensamiento como potencia comun,
retomando tanto la nocioén averroista del intelecto posible como la idea marxiana del general intellect, que el
capitalismo espectacular intenta usar para sus propios fines. En ambos casos, hay una potencia impersonal de la que

los distintos sujetos participan, constituyendo asi una forma-de-vida libre del bando soberano. (1996: 18-20)

Lo impersonal en Roberto Esposito: hacia una bio-politica comunitaria

Como anticipamos en el primer apartado, Esposito analiza en detalle el dispositivo inmunitario de la persona que
tiene por funcion no sélo la identificacion sino también la separacion al interior del continuo vital entre formas de
vida mas y menos valiosas. En los términos de Agamben, en dicho dispositivo confluyen tanto la mdquina
antropologica como el poder soberano, separando al interior del hombre, tanto a nivel individual como de la
especie, una parte voluntaria y racional de otra animal que le estd sometida, la mera vida de una forma de vida, la
zoé del bios. Frente a este dispositivo, Esposito recurrira a un pensamiento de lo impersonal, que deconstruye
asimismo las aporias de la subjetividad moderna.

En efecto, el autor entiende a la categoria de sujeto como derivada de la loégica inmunitaria que, como las de
soberania y propiedad, constituye una forma légica de proteccion preventiva respecto al riesgo auto-disolutivo del

ser-en-comun. (2010: 246) Tanto Descartes, que busca en la presencia a si del sujeto la certeza del mundo objetivo,



Matias Leandro Saidel | Mas alla de la persona: lo impersonal en el pensamiento de Roberto Esposito y Giorgio Agamben

como Hobbes que abole la relacion comunitaria a favor de la relacién proteccion/obediencia, como Locke que
deriva la propiedad de la proyeccién adquisitiva del cuerpo sobre los bienes trabajados, demostrarian que la
exigencia inmunitaria contenida en la subjetividad moderna pasa por una operacion de cierre individual opuesto a la
amenaza de lo comun. (2010: 247) En la estructura original del subjectum suppositum cartesiano, Esposito ve la
tension entre subjetivacion y sujecion desarrollada luego por Foucault. El sujeto seria el producto de una
unificacion que sigue a un desdoblamiento, ya que estd ante todo sujeto a si mismo, sometido y superpuesto a su
propia sustancia subjetiva. (2010: 260)

Como vimos, esta estructura dicotomica estaba ya presente en la mas antigua categoria juridica de persona, donde
se da la separacion entre una parte espiritual o racional y otra natural o corporal que se subordina a aquella. A
diferencia de Agamben, que toma el relevo de Hannah Arendt en su critica a los derechos del hombre, Esposito
sigue a Weil al pensar que si el derecho pertenece a la persona, la justicia pertenece a lo impersonal.

Al igual que en Agamben, hay un estrecho nexo entre lo impersonal y lo singular. Por fuera de la persona, el ser
humano podria ser pensado a partir de lo que tiene de mas inico y de mas comun con cada otro. Sin embargo, para
Esposito (y Weil) lo impersonal implica un primado de las obligaciones (munus), sobre los derechos, lo que
corresponde al derecho ya no del individuo sino de la entera comunidad humana. Segin Esposito, solo la
comunidad puede reconstruir la conexion entre derecho y hombre cortada por el antiguo filo de la persona. El
desafio es como neutralizar el caracter excluyente de la persona sin perder su cardacter relacional y singular. Para
ello buscard una no-persona en la persona o una persona no personal en los terrenos de la escritura, la justicia y la
vida, siguiendo los analisis de Benveniste de la tercera persona y escarbando en la filosofia francesa contemporanea
que de Blanchot a Lévinas, a Foucault y a Deleuze han pensado lo impersonal contra la tradicion del sujeto y de la
persona.

Cabe sefialar que Esposito inicia su deconstruccion del sujeto y su interrogacién por lo impersonal en su relacion
con la comunidad con la indagacion en torno a lo impolitico (1988), donde se reconocia que no hay realidad por
fuera del poder y se buscaba pensar instancias que evitaran ser solidarias con el mismo. Esto ltimo se veia
claramente en las lecturas de Canetti y Weil. El primero entendia al poder como el verbo del sujeto, lo cual tenia
fundamento en una ley bioldgica, que lo llevaba a sostener que “es imposible no vivir de la muerte de otras
criaturas, cuyo valor y cuya esperanza no son menores que las nuestras”. (Canetti apud Esposito, 1988: 178; esp:
190) Para Canetti no hay alternativa al poder y en ultima instancia “[tJoda obra es una violacion” > (1988: 191; esp:
201). De alli la ventaja de las plantas, consistente en su lentitud. Su personaje Sonne, de “El juego de ojos”, es una
figura de lo impersonal: s6lo pensamiento. Sonne no hacia nada porque no queria ser injusto con nadie. Era una
pura potencia que no pasaba al acto, un hombre «sin atributos» que —segun Esposito— coincidia con el llamado de
Musil a la Gelassenheit que se constituye en critica devastadora del proprium. Vaciamiento del sujeto que en
Canetti se realizaria mediante la disolucion de toda voluntad de acciéon y una reflexion privada de toda finalidad.

(1988: 192-199; esp: 204-09). En definitiva, para Canetti la tinica forma de contener al poder seria reducir al sujeto

* A esto nos referimos con concepcion negativa. Canetti/Esposito no parece apreciar en estas afirmaciones que si no hay alternativa al poder, tal
vez haya poderes alternativos o usos alternativos del poder.

167

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

Mas alla de la persona: lo impersonal en el pensamiento de Roberto Esposito y Giorgio Agamben | Matias Leandro Saidel

(1988: 21; esp: 40), deviniendo impersonal.

En el mismo sentido, Weil sefialaba que la alternativa del sujeto es comer o ser comido, por lo que privilegiaba la
mirada —que quiere conservar su objeto— y apelaba a un debilitamiento mistico. En ese marco, apuntaba a la des-
creacion como forma de autodisolucion subjetiva, de evitacion de la obra. Una “actividad pasiva” cuyas formas
eran la «accion no actuante», la «espera» y el «deseo sin objeto» pero que no por ello renunciaba a la accion eficaz
cuando fuese necesario.

Pero el elemento weiliano que atraviesa toda la obra de Esposito es la relacion entre persona y derecho. La persona
es siempre de derecho y el derecho es siempre personal, un privi-legio, algo comercial respaldado por la violencia,
por lo que seria ridicula la pretensiéon de una igualdad de derechos para todos. El derecho, personal, se opone
radicalmente a la justicia, que es impersonal. (1988 esp: 261ss).

Después de sus indagaciones en torno a la comunidad (1998) y a la biopolitica (2002, 2004), esta reflexion sobre la
deconstruccion del sujeto hacia lo impersonal ira desarrollandose mas claramente en torno a una filosofia de la
inmanencia. Y es alli que el proyecto de Esposito, siempre con el prefijo im- como insignia, se vuelve menos
deconstructivo y mas propositivo, aunque su estilo siga operando sobre el no. (Bazzicalupo, 2008) Esposito va
dejando atras la perspectiva impolitica heideggeriana que hace del hombre ante todo un mortal, y lo afirma como un
ser viviente, mirando a Nietzsche y a la tradicion francesa. En ese marco, para combatir las posibles derivas
tanatopoliticas del pensamiento nietzscheano, reconocidas por Esposito en Bios, trata el tema de la vida y la
subjetividad a espaldas del poder, a partir de lo que no es persona sin ser antipersona. Vuelve asi el presupuesto de
que la subjetividad (o la persona) es el producto del poder pero que en ella habria una realidad, una sombra, que
escapa a esa semantica. Pero a diferencia de lo impolitico, ya no se trata de deconstruir la trascendencia sino de
profundizar en la vida colocada en un plano totalmente inmanente. (Martone, 2008)

Es que mientras el sujeto-conciencia o la persona juridica serian categorias que estdn agotadas y que, al mismo
tiempo, han sido funcionales a proyectos autoritarios, la cada vez mayor centralidad la vida bioldgica, nos lleva a
un régimen que es el del cuerpo, tanto de la poblacion como de los sujetos individuales. Esta terra incognita para el
pensamiento moderno del Sujeto es aquél en el que operan los dispositivos inmunitarios y las posibilidades de una
comunidad que Esposito pone bajo el signo de la carne (2004). Este movimiento lo lleva a reflexionar, en el marco
de la busqueda de una biopolitica afirmativa, sobre la tercera persona como figura de lo impersonal y a colocar cada
vez més a la vida como el elemento que excede al sujeto.

Pero, como anticipamos, esta dimension impersonal se da también en el lenguaje. Asi, recupera el texto de
Benveniste sobre los pronombres personales que sefiala a la tercera persona como no-persona. Lo que estd ausente
es la cualidad subjetiva de la persona, como cuando se dice “llueve”. Para Esposito la tercera persona seria la inica
realmente plural porque escapa a la dialéctica entre un yo y un td, que no seria mas que un alter-ego. A diferencia
de Nancy que privilegia el «nosotros» (2003), Esposito sefiala que la tercera persona seria la unica que puede ser a

. . . , , . 4 .
la vez singular y plural, ya que, para el italiano, el nosotros seria un «yo» mas grande, colectivo. ™ En este sentido,

* Desde nuestra perspectiva, el nosotros no puede ser pensado como una sumatoria de «yoes». Por un lado, una sumatoria de «yoes» no hacen de
por si un nosotros y, por otro lado, esa entidad transindividual «nosotros» no se confunde con los individuos reales que pueden formar parte de
ella. Ademas, si bien es cierto que a partir de Benveniste en lingiiistica se considera a la tercera como no-persona, también se distingue entre un



Matias Leandro Saidel | Mas alla de la persona: lo impersonal en el pensamiento de Roberto Esposito y Giorgio Agamben

lo impersonal no es lo opuesto de la persona sino lo que en la persona interrumpe el mecanismo inmunitario que
inserta el yo en el mecanismo excluyente del nosotros. (2007: 125)

Apoyando esta tesis, Moreiras (2008) destaca las consecuencias politicas de este favorecimiento de la tercera
persona, sosteniendo que la comunidad del nosotros es siempre una eleccion de una libertad para pocos, mientras
que el pasaje a lo impersonal seria la eleccion de una libertad para todos, sin célculos, teleologia, programas: una
politica como historia contra-comunitaria de lo neutro, del «ellos», de la tercera persona, una politica impersonal
del singular-plural.

En este sentido, siguiendo la nocion del tercero o impersonal como lugar de la justicia, Esposito recurre a una serie
de autores que han pensado al derecho desde este punto de vista. Por ejemplo, la figura de la equidad Kojéve —la
justicia del ciudadano— que constituye la sintesis madura entre la igualdad sefioril y la equivalencia burguesa. Una
justicia que serd plenamente realizada s6lo en el fin de la historia, en una sociedad que implique a la humanidad
entera y en la que ninguno tenga un interés privado que no se halle ya resuelto en el comun. (2007: 138)

Para Esposito esto quiere decir que la tercera persona rencontrard su contenido impersonal. El ciudadano actuara
como miembro cualquiera de la comunidad, en un horizonte que no pertenece ni al orden humano ni al animal sino
a la figura de su cruce.” El hecho de que el devenir animal se sitie al fin de la historia implicaria que no se trata de
un retorno a una condicidn primitiva sino a un estado aun no experimentado: “no a una simple reanimalizacion del
hombre ya humanizado, sino un modo de ser hombre que no se defina mas en la alteridad respecto a su origen
animal” (2007: 140, trad. propia).

Este es otro punto donde los itinerarios de los italianos coinciden. El texto de Agamben L ‘aperto (2002), que tiene
por objeto una deconstruccidon de la «maquina antropoldgicay también parte de la denuncia de la animalizacion del
hombre y busca una reconciliaciéon con su naturaleza animal en la posthistoria. Pero el recorrido de Esposito no se
detiene solo en Kojéve sino también en otros autores que han pensado la tercera o incluso una cuarta persona, como
sucede en Jankélevitch, como espacio de la justicia, anénima e impersonal. También en Lévinas al pensar la ileidad
y sobre todo en Blanchot que esbozaria la idea de un comunismo de escritura que abre hacia una practica teorica en
tercera persona.

En efecto, retomando a Blanchot, Esposito sefiala que en el espacio de la escritura se habla en neutro, en el régimen
impersonal del “se”, donde se produce una accion sin sujeto o coincidente con aquél en el acontecimiento. Una
politica sin nombre de la que el propio Blanchot seria un ejemplo. Al igual que Blanchot, Foucault radica el
enunciado —entendido como pura multiplicidad que surge de las regularidades y modificaciones propias del campo
enunciativo— en el ser anénimo del lenguaje antes de que cualquier «yo» tome la palabra. Lo que esta en cuestion es
el fondo impersonal del cual la funcion enunciativa emerge en la forma del “se dice”. En la literatura, el sujeto es
tragado al interior de la enunciacion y catapultado en su afuera. A diferencia del “pienso”, retirado en la interioridad
de la reflexion, el “hablo” se da vuelta en una exterioridad donde es el lenguaje el que habla en la forma impersonal

de un murmullo anénimo.

nosotros inclusivo y otro exclusivo. (Cfr. E. Ortigues 1962, segunda parte, cap. VIII, "La catégorie de la personne", p. 150 y ss.. y Descombes,
2005).
* Este punto es sostenido también a su modo por Agamben (2002: 12-20).

SEPTIEMBRE
2013



170

SEPTIEMBRE
2013

Mas alla de la persona: lo impersonal en el pensamiento de Roberto Esposito y Giorgio Agamben | Matias Leandro Saidel

Sin embargo, como anticipamos, ademas de la escritura y la justicia, lo impersonal serd finalmente pensado por

Esposito y Agamben en el mismo terreno en el que opera el biopoder: aquél de la vida.

Hacia una politica de la Inmanencia: la vida impersonal segiin Esposito y Agamben

Como anticipamos, lo impersonal sera pensado cada vez mas por nuestros autores en el resbaladizo terreno de la
vida, atravesada por la politica y la historia. En ese marco, el sujeto deja de ser pensado segun el pliegue
trascendental y conciencial que le diera la filosofia moderna a partir de Descartes, revaluando la corporalidad de las
singularidades en el plano de inmanencia, por fuera de la relacion sujeto-objeto donde el cuerpo siempre es objeto
de algo que lo comanda.

En ese marco, Esposito propone pensar una comunidad de exposicion de la vida al contagio de la relacién, una
biopolitica afirmativa que invierte los dispositivos tanatopoliticos del nazismo y que borra las jerarquias entre las
distintas formas de vida (2004, 2007). Para ello, remite a un pensamiento de la vida impersonal, siguiendo a
Foucault y Deleuze, quienes después de haber pensado a fondo el orden del discurso y del sentido, refieren el plano
preindividual y transindividual de la tercera persona a la vida, haciendo de lo impersonal no ya una deconstruccion
del dispositivo de la persona sino “el contenido de una practica que modifique la existencia”. (2007: 22)

Segun Esposito, la vida seria para Foucault aquella capa biologica que no coincide jamas con la subjetividad porque
esta siempre inmersa en un proceso, doble y simultaneo, de sujecion y subjetivacion, el espacio que el poder ocupa
generando formas siempre nuevas de resistencia. La vida seria el terreno de las luchas politicas, a partir de las
cuales se delinearia una biopolitica afirmativa.

El recurso al lugar imposible del sujeto de la enunciacién y luego a la nocion de vida en Foucault y Deleuze estaba
ya presente en Agamben, quien, en un articulo titulado “Inmanencia absoluta”, constata que, parado6jicamente, los
ultimos textos elaborados por Foucault y Deleuze antes de morir refieren a la vida, a la que dejan como un
problema para la filosofia que viene. Agamben recuerda que en “La vida, la experiencia y la ciencia” Foucault ya
no refiere a la vida seglin la definiciéon de Bichat —la vida como conjunto de funciones que resisten a la muerte—,
sino que la vida estd condenada a errar y equivocarse y donde “el conocimiento, mds que abrirse a la verdad del
mundo, se arraiga en los ‘errores’ de la vida...”. (Foucault en Agamben, 2005b esp: 482-83)

Tanto Agamben como Esposito remiten a La vida de los hombres infames como un texto clave para entender esta
logica de la vida impersonal y la enunciacion desde un lugar que no es el del Sujeto. Para Esposito, si bien Foucault
no dice como podria darse un derecho en comun, este texto mostraria el exceso de la vida que ya no seria apresado
en la trampa metafisica de la persona en la medida en que estos hombres no nos hablan en primera persona sino que
se pierden en el anonimato de la existencia. Una vida a partir de la cual “seria concebible una relacién intrinseca
entre humanidad y derecho, sustraida al corte subjetivo de la persona juridica y reconducida al ser, singular e
impersonal, de la comunidad” (2007: 171)

De todos modos, esta l6gica de la vida impersonal habria sido pensada mas intensamente en la nociéon deleuziana de
acontecimiento. Segun Esposito, lo impersonal en Deleuze recopila las figuras del animal de Kojéve, lo neutro de

Blanchot, el afuera de Foucault, que encuentran lugar en una deconstruccion radical de la persona en el marco de



Matias Leandro Saidel | Mas alla de la persona: lo impersonal en el pensamiento de Roberto Esposito y Giorgio Agamben

una teoria del acontecimiento preindividual e impersonal. Si en los autores precedentes habia una sustitucién de una
persona por otra o una apertura diagonal a un tercero, en Deleuze se da “una rotacion de todo el horizonte filoséfico
hacia una teoria del acontecimiento preindividual e impersonal” (2007: 173)
Segun Esposito, la inmanencia en Deleuze no es sino el pliegue del ser sobre si mismo — es decir su declinacion en
devenir. Devenir de una vida en un plano de inmanencia donde desaparece esa diferencia personal que siempre
habia colocado al sujeto fuera de su sustrato corporal, asi como la sustancia siempre habia sido separada de sus
modos. Segun Esposito, para escapar a la dialéctica de personalizacion y despersonalizacion, Deleuze pasa por la
deconstruccion de la categoria de persona en una logica que privilegia la multiplicidad y la contaminacion respecto
a la identidad y la discriminacion. La nocion de «cuerpo sin érganosy seria parte de una critica de la idea de persona
propietaria de los propios 6rganos y del cuerpo orgéanico separado de la persona que lo habita. Esta deconstruccion
es llevada tanto al plano del inconsciente, como del lenguaje y de la literatura. Sin embargo, la nocién de
acontecimiento no implicaria una completa desaparicion del sujeto, sino que el sujeto debe ser digno de lo que le
sucede y contraefectuar el acontecimiento. (174)
En este marco, Esposito destaca tres fuentes de ataque a la nocioén de persona en Mil Mesetas, relacionadas con la
nocidén de vida: la sustitucion de la categoria de posibilidad con la de virtualidad de Bergson; la individuacion, que
se desplaza del horizonte del sujeto al de la vida, donde la nocion de haecceidad remite a una temporalidad que no
es la de la presencia sino del acontecimiento; el devenir animal, que reconduce al hombre a su natural alteracion y
deja de ser una evolucion filiativa hereditaria para devenir comunicativa y contagiosa. (Cfr. Deleuze y Guattari,
2002: 245)
Una propuesta similar puede encontrarse en Agamben, quien, a propdsito del texto de Deleuze “La inmanencia: una
vida...”, sostiene que ya en el titulo, en los dos puntos, se vislumbra un movimiento de inmanacion, un transito sin
distancia ni identificacion entre ambos términos de la frase, mientras que los puntos suspensivos indican una
virtualidad de la inmanencia como vida singular. Agamben destaca que el concepto sartriano de campo
transcendental, que éste no desliga totalmente del plano conciencial, lo lleva a Deleuze mas alla de una conciencia
yoica.
...se trata, para Deleuze, de alcanzar una zona preindividual y absolutamente impersonal mas alld (o mas
acd) de toda idea de conciencia. El concepto deleuziano de plano trascendental y aquel estrechamente
correlativo de singularidad, no se entiende, si no se mide el pasaje sin retorno que estos conceptos
cumplen, mas alla de la tradicidon sineidética o conciencial de la filosofia moderna. (2005b: 383-84; esp:
490)
Agamben sostiene que lo trascendental en Deleuze remite a una experiencia sin consciencia ni sujeto, (2005b: 384/
esp: 491) y que ello lo acerca a Heidegger, que interrumpe con la nocidon de Dasein la relacion moderna entre
conciencia subjetiva y mundo—, abriendo asi un “nuevo plano trascendental postconciencial y postsubjetivo,
impersonal y no-individual que el pensamiento de Deleuze deja en herencia a “su” siglo”. (2005b: 384-85; esp:
492)

Por otro lado, Agamben recuerda que la nocion de inmanencia deriva de la idea spinoziana de la univocidad del ser

171

SEPTIEMBRE
2013



172

SEPTIEMBRE
2013

Mas alla de la persona: lo impersonal en el pensamiento de Roberto Esposito y Giorgio Agamben | Matias Leandro Saidel

y que desplazando su etimologia de manere a manare, Deleuze le restituye la movilidad y la vida. Una vida
impersonal, independiente del sujeto que la encarnaba, que remite a la nocion biraniana de afectabilidad.
Para Agamben, como para Esposito, une vie... no sélo es una matriz de desubjetivacion sino que impide la
operacion aristotélica del fundamento, por el cual se puede distinguir al interior de la vida entre una vida vegetativa
y otra relacional. Ni Deleuze ni Aristoteles dan una definicion de vida, pero, desde la perspectiva de nuestros
autores, la relacion que establece Deleuze con la inmanencia y con el deseo implica que no se pueden establecer
separaciones y jerarquias al interior de la vida y que esta no es objeto de propiedad personal.
...une vie..., en tanto figura de la inmanencia absoluta, es lo que no puede atribuirse en ningiin caso a un
sujeto, matriz de de-subjetivacion infinita. [...] une vie.... sefiala la imposibilidad radical de trazar
jerarquias y separaciones. El plano de inmanencia funciona, entonces, como un principio de
indeterminacion virtual en el que el vegetal y el animal, el adentro y el afuera y hasta lo organico y lo
inorganico se neutralizan y transitan el uno en el otro (Agamben, 2005b: 395; esp: 509)
Para Esposito, este acontecimiento indivisible de la vida en el plano de inmanencia remite a la tercera persona o
persona viviente:
La persona viviente —no separada de, ni implantada en, la vida, sino coincidente con ella como sinolo
inescindible de forma y de fuerza, de exterior e interior, de bios y zoé—. A este unicum, a este ser singular y
plural, remite la figura, todavia no explorada, de la tercera persona —a la no-persona inscrita en la persona,
a la persona abierta a lo que todavia nunca ha sido-. (2007: 184)
Como vemos, Esposito y Agamben retoman el pensamiento de Deleuze buscando restituir la vida a su unidad
inmanente, haciendo imposible el aislamiento de la nuda vida, la despersonalizacion. Una vida que ya no seria
objeto de regulacién mediante una norma trascendente sino capaz de darse sus propias normas (Esposito, 2004;
Agamben, 2011). Una vida que no es propiedad de un sujeto sino un movimiento del deseo, un conatus que lo

atraviesa y lo excede. Una vida que no es propiedad de la persona sino potencia de lo impersonal.

A modo de cierre: Ambivalencias de la «vida impersonal»

Como vimos, lo impersonal no puede ser objeto de una definicion positiva, puesto que remite a una dimension de la
existencia relacional que excede lo objetivable. A lo largo del escrito vimos que el pensamiento de lo impersonal
pone en entredicho las separaciones mediante las cuales funciona el dispositivo de la persona y, a la vez, cuestiona
la nocion moderna de sujeto autoconsciente, propietario e identitario.

Como sefialamos, mientras Agamben piensa lo impersonal en el terreno de la ética y la politica de los puros medios,
recurriendo a distintas figuras que marcan una logica de la exposicion de singularidades, Esposito busca esto mismo
en la tradicion literaria y filosofica del siglo XX, preguntdndose al mismo tiempo por la justicia como ambito de lo
impersonal. Por ello, Esposito se refiere positivamente a la tercera persona, a la no-persona en la persona, abogando
por un derecho ajustado la corporalidad, ausente en la vision de su compatriota.

No obstante, ambos coinciden en marcar una brecha entre justicia y derecho: Agamben remitiendo al estado de

excepcion como nucleo del poder soberano y regla de la politica moderna; Esposito deconstruyendo el dispositivo



Matias Leandro Saidel | Mas alla de la persona: lo impersonal en el pensamiento de Roberto Esposito y Giorgio Agamben

de la persona y sus consecuencias tanatopoliticas. Buscando enfrentar el problema en su propio terreno, ambos
autores coinciden en pensar los aspectos afirmativos de lo impersonal en el mismo plano sobre el que opera el
biopoder: el de la vida, que seria el a priori histérico de nuestro tiempo (Esposito, passim).

Como sefiala Bazzicalupo, esta superposicion de lo impersonal y de la vida le permite a Esposito empalmar el
trabajo de excavacion deconstructiva sobre el lenguaje con la densidad energética, la fuerza y el deseo, implicados
en el concepto de bios que representaria la encrucijada del paradigma biopolitico y de la politica por venir. La vida
entendida como flujo, corriente de conciencia a-subjetiva, pre-reflexiva e impersonal, duracion cualitativa de la
conciencia sin yo. Asi, de la resistencia foucaultiana Esposito pasa a la contra-efectuacion deleuziana del
acontecimiento. Bazzicalupo destaca la formidable oportunidad filos6fica que representa la entrada en el plano de
inmanencia como un modo de buscar una afirmatividad por fuera de lo simbolico, la representacion y la
interdiccion, donde todo el ser vale en si mismo y queda anulado el cardcter enjuiciador de la tercera persona super
partes. Frente a la supuesta neutralidad de ésta, Esposito busca una salida en la no-persona portadora en su
singularidad, de normas y valores. (Bazzicalupo, 2008: 71) Sin embargo, la autora sostiene que esta apelacion a la
nocién de vida no estd blindada ni contra una lectura religiosa, ni contra el nihilismo o un vitalismo (Forti, 2008)
donde ese fluir impersonal se avecina al inquietante Todestrieb que empuja toda subjetivacion hacia la
desindividuacion, hacia la pura pérdida de si. (Bazzicalupo, 2008)

Por su parte, Enrica Lisciani Petrini (2008: 52) teme que si los muchos son mantenidos juntos solo por el dato
bioldgico “transindividual” e “impersonal”, lejos de conducirnos hacia una forma de vida mas rica y compleja, ello
desencadene las fuerzas pulsionales ligadas a este estrato, con el riesgo de caer en la posicion nazi de adherir
impersonalmente a las leyes de la naturaleza. En este sentido, Mariapaola Fimiani (2008) sefiala la necesidad de
cautela respecto de los efectos de poder y de verdad de la biologia molecular, que estaria detras de la concepcion
deleuziana.

En efecto, no podemos dejar de reconocer los riesgos implicitos en una filosofia que apela a considerar una vida
como autonormativa: el naturalismo, el biologismo, el vitalismo, incluso una lectura piadosamente religiosa de la
vida. Sin embargo, como vimos, la nocidon de vida que proponen los autores estd lejos de un biologismo ramplon,
de una concepcidn teoldgica o vitalista. Por el contrario, la vida es entendida como un proceso de acontecimientos
singulares e impersonales que no remiten a un sujeto individuado, a la persona. La vida remite deleuzianamente a la
autoafectividad, ligada al deseo, al conatus, a la coincidencia de forma y fuerza, al transito permanente de lo
preindividual a lo transindividal y no a la “naturaleza”.

Recuperando la genealogia foucaultiana, Esposito plantea que la vida no puede ser entendida por fuera de los
procesos historicos y politicos que la invisten, dando relieve a la dimension del cuerpo, y nuestros cuerpos estan
originariamente tecnificados, en simbiosis con lo anorganico. De hecho, es a los cuerpos que deberia remitir el
derecho en una biopolitica afirmativa y no a la persona que seria su propietaria.

Por su parte, lejos de cualquier naturalismo, Agamben propone en diversos lugares pensar la «vida mesidnica»
signada por la desactivacion de las identidades de partida y el libre uso de lo propio, dando vuelta asi la 16gica de la

persona y del sujeto propietario.

173

SEPTIEMBRE
2013



174

SEPTIEMBRE
2013

Mas alla de la persona: lo impersonal en el pensamiento de Roberto Esposito y Giorgio Agamben | Matias Leandro Saidel

En este sentido, los autores esbozan nociones tendientes a poner un freno al dispositivo de la persona que hace
posible la separacion y el exterminio de vidas «carentes de valor» para el biopoder o para una comunidad
determinada, dando vuelta sus dispositivos en un pensamiento de lo impersonal. Como reconoce Lisciani Petrini
(2012) es “el dispositivo de la persona y su desactivacion lo que confieren relevancia historica y fuerza teorica a
todo el discurso dirigido a una profunda revision del concepto de sujeto. Empujando, de esta manera, hacia un
pensamiento de lo impersonal”.

Como intentamos mostrar, pensar lo impersonal implica considerar que el hombre no es reducible a su aspecto
conciencial, que es tan agente como paciente de algo que lo descentra. Lo impersonal tiene como efecto cuestionar
la certeza de una identidad individual cerrada sobre si misma y fundada en la autoconciencia y, en el mismo gesto,
poner en entredicho las pretensiones soberanas del Sujeto, reconduciendo la vida a su unidad inmanente. Como lo
expresa la figura de Genius, la vida no es algo que pueda pertenecer a la persona sino que excede constantemente
los recursos de la subjetividad. Esto implica poner en primer plano tanto nuestra corporalidad como el fondo
preindividual que nos genera constantemente segun el principium individuationis nunca definitivo.

Como vemos, lo impersonal es considerado como terreno neutro de lo comun y de deconstruccion del Sujeto
moderno, el cual con sus pretensiones soberanas y propietarias se arroga el derecho de someter al mundo y a sus
semejantes. Frente a la estructura dual de la persona, se trata de pensar un ser coincidente con sus modos, una vida
inseparable de su forma. Remitiendo, asi, a lo impersonal de nuestra potencia, a lo preindividual que nos atraviesa.

3

De alli la pregunta: “;como estar en relacion con esta potencia impersonal? ;Como sabria el sujeto estar en
relacion con su potencia, que no le pertenece sino que le sobrepasa?” (Agamben, 1999: 187)

Pensar la politica y la ética desde lo impersonal obliga al dificil ejercicio de situarse fuera de los términos de una
filosofia (teologia) politica erigida sobre los pilares del sujeto y la decision soberana, entre la persona que delega y
se somete y la persona que representa y ordena. Frente a una (filosofia) politica que busca producir un orden
inconmovible a partir del consenso racional, del timor mortis o de una mezcla de ambos se erige una politica en la
que asumimos conjuntamente lo ilimitado de nuestra potencia impersonal y, al mismo tiempo, lo intrascendible de
nuestra singular finitud.

En este marco, la desidentificacion o de-subjetivacién no implican la completa desaparicion del sujeto ni la ataraxia
sino la posibilidad de pensar un sujeto ético y politico vaciado de las pretensiones dominadoras de la persona, y una
experiencia de lo comun en la cual cualquier singularidad vale como tal, por fuera de la soberania teoldgico-politica
y sus exclusiones. Este seria un paso importante para pensar otras formas de coexistencia que eviten el sacrificio del
viviente en el altar de la “patria”, la “nacidén”, “el pueblo”, o “la vida” misma. Lo impersonal para nuestros autores

no es ninguna de estas banderas ni pretende reemplazarlas, sino desactivarlas o profanarlas para poder habilitar un

modo alternativo de pensar y actuar politicamente.



Matias Leandro Saidel | Mas alla de la persona: lo impersonal en el pensamiento de Roberto Esposito y Giorgio Agamben

Bibliografia
Agamben, Giorgio (1995) Homo Sacer, El poder soberano y la nuda vida, Valencia: Pre-Textos, 1998

(1996) Medios sin fin, Valencia: Pre-textos, 2001.

(1999) “Una biopolitica menor. Entrevista con Giorgio Agamben”, en Javier Ugarte Pérez (comp.), La
administracion de la vida. Estudios biopoliticos, Barcelona: Anthropos, 2005, pp. 171-187

(2002) Lo abierto. El hombre y el animal, Buenos Aires: A. Hidalgo, 2005.

(2005) Profanaciones, Buenos Aires: A. Hidalgo, 2005.

(2005b) La potencia del pensamiento. Ensayos y conferencias, Buenos Aires: Adriana Hidalgo, 2007.

(2009). Nudita, Roma: Nottetempo
Arendt, Hannah, (1981) Los origenes del totalitarismo, Madrid: Alianza.
Bazzicalupo, Laura. (2008) “La politica e le parole dell’impersonale”, en Impersonale. In dialogo con Roberto
Esposito, pp. 57-76. Milano - Udine: Mimesis
Bonito oliva, Rossella (2003) “Diritto della vita tra «pietas» e legge”, en L. Bazzicalupo, & R. Esposito (Eds.),
Politica della vita. Sovranita, biopotere, diritti, Bari-Roma: Laterza, 2003
Campbell, Timothy (2008) «"Foucault non fu una persona". L'idolatria e I'impersonale in Terza Persona di Roberto
Esposito.» En Impersonale. In dialogo con Roberto Esposito, editado por Laura Bazzicalupo, 109-122. Milano -
Udine: Mimesis, 2008.
Deleuze, Gilles y Félix Guattari, (2002) Mil Mesetas. Capitalismo y esquizofrenia, Valencia: Pre-Textos, (5° ed.)
Descombes, Vincent (2005) “Edmond Ortigues et le tournant linguistique”. Revue L ’Homme, 175-176 - Vérités de
la fiction, 2005. Paris, Editions EHESS, 2005. Version electronica

http://classiques.uqgac.ca/contemporains/descombes vincent/Edmond Ortigues/ortigues tournant ling.pdf

Esposito, Roberto; (1988) Categorias de lo impolitico, Buenos Aires: Katz, 2006.

(2004) Bios. Biopolitica e Filosofia, Torino: Einaudi.

(2007) Terza Persona. Politica della vita e filosofia dell'impersonale, Torino: Einaudi.

(2010) Pensiero Vivente. Origine e attualita della filosofia italiana, Torino: Einaudi.

(2011) El dispositivo de la persona. Buenos Aires — Madrid: Amorrortu.
Fimiani, Mariapaola (2008) «Oltre l'impersonale.», In L. Bazzicalupo (Ed.), Impersonale. In dialogo con Roberto
Esposito. Milano - Udine: Mimesis, pp. 83-92
Forti, Simona (2008) «Alcune considerazioni su “persona” e “impersonale”, en In L. Bazzicalupo (Ed.),
Impersonale. In dialogo con Roberto Esposito. Milano - Udine: Mimesis, pp. 77-82
Lifton, Robert J., (1986) The Nazi Doctors: Medical Killing and the Psychology of Genocide, New York: Basic
Books
Lisciani Petrini, Enrica. (2008) «Per una "filosofia dell'impersonale": in dialogo con Roberto Esposito.» En In L.
Bazzicalupo (Ed.), Impersonale. In dialogo con Roberto Esposito. Milano - Udine: Mimesis pp. 39-55 1 7 5
Lisciani Petrini, Enrica. (2012) “Hacia el sujeto impersonal”, Revista Pléyade, Nro. 9, Santiago de Chile, ene-jun

2012,pp. 137-152 SEPTIEMBRE

2013




176

SEPTIEMBRE
2013

Mas alla de la persona: lo impersonal en el pensamiento de Roberto Esposito y Giorgio Agamben | Matias Leandro Saidel

Martone, A. (2008). “Il potere e la sua ombra. R. Esposito dall'impolitico all'impersonale”. In L. Bazzicalupo (Ed.),
Impersonale. In dialogo con Roberto Esposito (pp. 93-108). Milano - Udine: Mimesis.

Moreiras, Alberto. (2008) «La vertigine della vita», en In L. Bazzicalupo (Ed.), Impersonale. In dialogo con
Roberto Esposito (pp. 93-108). Milano - Udine: Mimesis pp. 149-172

Nancy, J. L. (2003) “Conloquium”, en R. Esposito, Communitas: origen y destino de la comunidad, Buenos Aires:
Amorrotu.

Ortigues, E., (1962) Le Discours et le Symbole, Paris, Aubier-Montaigne



Fernando Infante del Rosal | Simpatia, naturaleza e identidad en Hume

Simpatia, naturaleza e

identidad en Hume

Fernando Infante del Rosal

Departamento de Estética e Historia de la
Filosofia. Universidad de Sevilla

RESUMEN

En su concepcion de la simpatia Hume se desligd de sus
coetaneos aportando una vision muy especial de este
fendmeno, no como afecto o sentimiento, sino como factor y
condicién para la comunicabilidad de los afectos. La
simpatia, lejos de fundarse en un rasgo moral de la
naturaleza humana o en el reconocimiento de la semejanza y
la proximidad, aparece como factor generador de la
identidad y de los afectos, base para la constitucion de lo
subjetivo y lo intersubjetivo.

PALABRAS CLAVE

Simpatia, empatia, compasion, identificacion.

ABSTRACT

In his conception of sympathy Hume broke from his peers
by providing a very special view of this phenomenon,
not as affection or feeling, but as a factor and condition for
the communicability of affects. Sympathy, far from being
based on a moral trait of human nature or on the recognition
of similarity and proximity, appears rather as a factor that
generates identity and emotions, the basis for the
constitution of the subjective and the intersubjective.

KEYWORDS

Sympathy, empathy, pity, identification.

Fecha de entrada: 06-05-20123 Fecha de aceptacion: 01-08-2013

177

SEPTIEMBRE
2013






Fernando Infante del Rosal | Simpatia, naturaleza e identidad en Hume

Simpatia, naturaleza e identidad en Hume
Fernando Infante del Rosal
Departamento de Estética e Historia de la Filosofia. Universidad de Sevilla

1. Prefacio: naturaleza humana, semejanza e identidad.

Algunos aspectos de la idea cldsica’ de naturaleza humana, que es el suelo de los pensadores britanicos del siglo
XVIII, estan expresados en términos extremos por Foucault en Las palabras y las cosas. La aportacion de Foucault
es clarificadora en tanto que, al realizar su analisis de las condiciones de posibilidad de tal idea, descubre su
imbricacion con un concepto que nos atafie directamente: el de identidad. Este procederia de un trabajo de la
imaginacion basado en la semejanza:

«Si las nociones de naturaleza y de naturaleza humana tienen, en la época clésica, cierta importancia, esto
no se debe a que se haya descubierto bruscamente, como campo de investigaciones empiricas, esta potencia sorda,
inagotablemente rica, a la que se da el nombre de naturaleza; tampoco se debe a que se haya aislado, en el interior
de esta vasta naturaleza, una pequefia region singular y compleja que seria la naturaleza humana. De hecho, estos
dos conceptos funcionan a fin de asegurar la pertenencia, el lazo reciproco de la imaginacion y de la semejanza. Sin
duda alguna, la imaginacion no es, en apariencia, sino una de las propiedades de la naturaleza humana y la
semejanza uno de los efectos de la naturaleza. Pero si seguimos la red arqueoldgica que da sus leyes al pensamiento
clasico, veremos que la naturaleza humana se aloja en este minimo desbordamiento de la representacion que le
permite representarse [...]; y que la naturaleza no es sino un inasible embrollamiento de la representacion que hace
que la semejanza sea sensible antes de que el orden de las identidades sea visible. Naturaleza y naturaleza humana
permiten, dentro de la configuracién general de la episteme, el ajuste de la semejanza y de la imaginacion que
fundamenta y hace posible todas las ciencias empiricas del orden»”.

Segun Foucault, en el concepto de naturaleza humana se produce el doble juego de la similitud vaga, del desorden
que solo puede sugerir la semejanza, y de la imaginacion, con su capacidad positiva de restituir el orden, o negativa
de impedir la verdad de las identidades y diferencias de las cosas. La idea cldsica de naturaleza humana hace que la
semejanza sea un «murmullo insistente» en las cosas representadas, asi como la imaginacién hace posible el
repliegue en la representacion. La naturaleza enmarafiada no puede ofrecer a la representacion mas que similitudes,
cosas que se asemejan: «Tanto que la representacion, encadenada siempre a contenidos muy cercanos unos a otros,
se repite, se recuerda, se repliega naturalmente sobre si misma, hace renacer impresiones casi idénticas y engendra
la imaginacion. En este cabrilleo de naturaleza multiple, pero recomenzado oscuramente y sin razén, en el hecho

enigmatico de una naturaleza que antes de cualquier orden se asemeja a si misma, buscaron Condillac y Hume la

" En sus primeras obras, Foucault se refiere a la filosofia de los siglos XVII y XVIII como la filosofia cldsica. No compartimos esta continuidad
entre ambos siglos con relacion a la idea de naturaleza humana. El giro de la razon entre los dos momentos es suficientemente radical como para
contemplarlos como una simple secuencia, pero el proposito de situar a Kant en el comienzo de la modernidad por parte del filésofo francés
parece forzarle a acoplarlos.

? Foucault, Michel (1999) Las palabras y las cosas. Una arqueologia de las ciencias humanas, Madrid, Siglo XXI, pp. 76-77.

179

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

Simpatia, naturaleza e identidad en Hume | Fernando Infante del Rosal

liga entre la semejanza y la imaginacion»’. Tomaremos esta tesis del filésofo francés como punto de arranque en
nuestro analisis de las ideas de Hume que mas nos interesan: identidad, naturaleza, simpatia, y también imaginacién
y semejanza.

Esta exhumacion de la idea de naturaleza humana, respecto a esa filosofia que Foucault llama cldsica, serd muy
provechosa para el estudio del concepto de simpatia en Hume que emprendemos ahora. La particular complejidad y
ruptura del pensamiento del escocés, oculta casi siempre tras un velo mitigador y una fragil condescendencia hacia
la filosofia institucionalizada, tiene como uno de sus puntales esta idea de naturaleza humana, una idea que, como
mostraremos, s6lo concuerda con la episteme cldsica en su apariencia.

Para Foucault, en la idea de naturaleza se manifiesta la precocidad de la semejanza, que surge antes de que se
consoliden las identidades. El fondo pre-filoséfico o pre-analitico de la semejanza, que ningin pensador clasico
sefialaria mas que Hume (para nosotros moderno), estd en la base de todo conocimiento, de toda abstraccion, de
toda representacion —en términos humeanos, mas exactamente, de toda creencia— (en la filosofia desde el siglo
XVII), pero necesita de la intervencion de la imaginacion, igualmente importante en el pensamiento de Hume, para
entrever esas similitudes y consolidar en el nivel de la representacion el orden de las identidades. Esta impaciencia
de la semejanza afecta a todo ingrediente de la naturaleza humana, también a esas tendencias que sefialan
Shaftesbury y Hutcheson entre las que se encuentra la simpatia.

Las relaciones de igualdad e identidad, propias de la nueva filosofia del XVII*, sélo pueden establecerse, segin
Foucault, si la semejanza ha ofrecido la oportunidad de comparar y si tal similitud tiene su representacioén en lo
imaginario. También en esto es Hume quien delimita los conceptos. Cuando el filosofo de Edimburgo habla de los
tipos de relaciones, de las cualidades que hacen que los objetos admitan comparacion, comienza por la semejanza y
la identidad: «El primero es la semejanza: es ésta una relacion sin la que no puede existir relacion filosofica alguna,
dado que no hay otros objetos que admitan comparacion sino los que tienen algtin grado de semejanza. Pero aunque
sea necesaria para toda relacion filosofica, no se sigue de ello que la semejanza produzca siempre una conexion o
asociacion de ideas. Cuando una cualidad llega a ser muy general y comun a un gran nimero de individuos, no
presenta directamente a ninguno de ellos ante la mente; por el contrario, al ofrecer de golpe una opcidén demasiado
extensa, evita que la imaginacion se fije en un objeto determinado. La identidad puede considerarse como una
segunda especie de relacion. Entiendo aqui esta relacion en su sentido mas estricto: en cuanto aplicada a objetos
constantes e invariables, sin examinar aqui la naturaleza y fundamento de la identidad personal [...]. La relacion de
identidad es la mas universal de todas, ya que es comiin a todo ser cuya existencia tenga alguna duracion»”.

Para Foucault, Hume es uno de los principales hitos de esa filosofia clésica de la identidad. En €I, esta concepcion

* Ibid., p. 76.

* Asi recapitula Foucault una de sus ideas principales, el paso de la mathesis del XVI, en la que la semejanza operaba como la principal forma de
pensamiento, al andlisis del XVII, en el que aquélla se convierte en operacion pre-filosofica: «En el siglo XVI, la semejanza estaba ligada a un
sistema de signos; era su interpretacion la que abria el campo de los conocimientos concretos. A partir de siglo XVII, la semejanza es rechazada
hasta los confines del saber, del lado de sus fronteras mas bajas y mas humildes. Alli, se liga a la imaginacion, a las repeticiones inciertas, a las
analogias empafiadas. Y en vez de abrirse sobre una ciencia de la interpretacion, implica una génesis que remonta desde estas formas gastadas de
lo Mismo a los grandes cuadros del saber desarrollados segun las formas de la identidad, de la diferencia y del orden. El proyecto de una ciencia
del orden, tal como se lo fundoé en el siglo XVII, implicaba que fuera duplicado de una génesis del conocimiento, como lo fue efectivamente y
sin interrupcion de Locke a la Ideologiax. Ibid., p. 77.

* Hume, David (2005) Tratado de la naturaleza humana, ed. prep. por Félix Duque, Madrid, Tecnos, I, I1I, XIV, §160, p. 59.



Fernando Infante del Rosal | Simpatia, naturaleza e identidad en Hume

de la semejanza como una relacion pre-filosofica a la que sélo tiene acceso la imaginacion, y de la identidad como
la auténtica operacion filosofica, expresan a la perfeccion la episteme cldsica. El nuevo orden viene definido por la
constancia e invariabilidad, que son condicion de la relacion de identidad. Paradojicamente, el tiempo, la duracion,
constituyen, a su vez, el requisito para captar tal relacion®. Cuando Hutcheson hablaba de la simpatia, insistia en el
caracter duradero y extenso de los afectos sociales, porque la continuidad es origen de la idea de identidad y, en
cierto modo, sintoma de naturaleza: «[...] but men have superior senses or powers of enjoyment or suffering; they
have sublime pleasures by the imagination, by knowledge, by more extensive and lasting social affections, and
sympathy, by their moral sense, and that of honour»’. Aunque, como veremos, la idea de naturaleza de Hume poco
tiene que ver ya con la de Hutcheson.

Las relaciones que no se introducen en el ambito de la identidad no pertenecen al orden filoséfico® y sélo pueden
atraer el aire de la intuicion, algo que Hume considera positivo por prdctico. La imaginaciéon misma, reconoce
Hume, no puede captar semejanzas en cualidades muy generales que aludan a un gran numero de individuos. Por
eso la idea de simpatia para los ilustrados britanicos no dependera tanto de la semejanza percibida en la totalidad de
la especie, como de la conciencia de la identidad de la naturaleza humana. La diferencia, como analizaremos mas
tarde, entre Shaftesbury y Hutcheson respecto a Hume, es que aquéllos concebian la simpatia como un ingrediente
o una dimensiéon del sentir, y Hume la entiende fundamentalmente como una disposicion que permite la
comunicabilidad y la transferencia de ese sentir’.

Foucault realiza una critica muy profunda de esta forma de pensamiento que, encerrando el lenguaje en la identidad
de la representacion y el objeto representado, ha impedido una auténtica reflexion cientifica sobre el hombre:

«Las ciencias naturales han tratado, sin duda alguna, al hombre como una especie o un género: la discusion sobre el
problema de las razas en el siglo XVIII es testimonio de ello. La gramatica y la economia, por su parte, utilizaban
nociones como las de necesidad, deseo 0 memoria e imaginacion. Pero no habia una conciencia epistemolédgica del
hombre como tal. La episteme clasica se articula siguiendo lineas que no aislan, de modo alguno, un dominio
propio y especifico del hombre. Y si se insiste aun, si se objeta que sin embargo ninguna época ha acordado mas a
la naturaleza humana, no le ha dado un status mas estable, mas definitivo, mejor abierto al discurso, se podra

responder diciendo que el concepto mismo de la naturaleza humana y la manera en que funcionaba excluian la

® No hace referencia Foucault a un elemento importante, propio de una epistemologia anterior, que pervive en estos siglos: el principium
individuationis. La relacion singularidad-universalidad a la que se refiere este principio esta vinculada con la identidad de diferentes maneras. La
identidad es un concepto que suplanta en parte al problema de la individuacion (y al de la sustancia) aludiendo precisamente a la continuidad —
constancia e invariabilidad— en el espacio y en el tiempo. La identidad, en la nueva episteme, es ante todo un anhelo y una solucion
(especialmente la identidad personal), porque une lo particular con lo universal, el individuo con la especie. En los términos de Foucault,
podriamos afirmar que la individuacion es la base de la semejanza, porque, solo captando las unidades, es posible establecer tal relacion entre
ellas. La identidad, en cambio, elude la cuestion de la individuacion, pertenece a un nuevo orden de discurso en el que la relacion fundamental
tiene que ver con la pertenencia y la fidelidad (de la cosa a si misma o del conjunto a si mismo) en el tiempo. Pero Kant recupera el principio de
individuacion y riza ese paradigma cuando, criticando el principio de los indiscernibles de Leibniz, afirma que la distinta posicion en el espacio
y en el tiempo es suficiente para declarar la diferencia de los seres. Schopenhauer radicalizara esta idea identificando el espacio y el tiempo con
el principio de individuacion. Por eso también Schopenhauer tendra que recurrir a otro principio (ético) para recuperar la unidad de lo universal.
Este principio, como expondremos pronto, es la compasion.

" Hutcheson, Francis (2005) 4 System of Moral Philosophy, Londres, Continuum, II, VI, III, p. 312.

¥ El término «filosofico» al principio del Tratado de la naturaleza humana hace referencia a un sentido amplio y laxo de filosofia. Se trata de un
uso blando, no necesariamente negativo, como terminara siéndolo para el Hume escéptico en el transcurso de su primera obra.

? Segun Julio Seoane, para Hume, la simpatia no es un sentir como lo era para Hutcheson, sino el proceso por el cual los sentimientos pueden ser
«transferidos» de una persona a otra. Es un «Mecanismo de comunicacion de sentimientos». En Seoane, Julio (2004) Del sentido moral a la
moral sentimental: el origen sentimental de la identidad y ciudadania democratica, Madrid, Siglo XXI, pp. 73-75.

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

Simpatia, naturaleza e identidad en Hume | Fernando Infante del Rosal

existencia de una ciencia clasica del hombrex» .

Por eso, como vamos a apreciar pronto, las ideas de identidad o naturaleza humana se convierten mas en un
obstaculo que en un medio para acceder al hombre; podriamos decir que son conceptos reformulados que tienen
como mision primera corregir o actualizar su genealogia semantica, rizandose en el nivel de la representacion. Esto,
que ya esta presente en los primeros ilustrados, que rehacen sus herramientas para encajar los ataques de Hobbes o
Mandeville, reaparece en Hume de manera particular. De hecho, el principal problema en la lectura de su obra se
debe al incierto lugar en el que Hume se sitia dentro de esta episteme: el borde de un precipicio que es, a su vez, el
final de una extensa meseta y el labio de una sima que separa a esta filosofia cldsica del idealismo trascendental''.
En el reproche de Foucault encontramos el principal problema, a nuestro entender, del Tratado de la naturaleza
humana de Hume —aparecido entre 1739 y 1740— y de gran parte del pensamiento ilustrado sobre el hombre. La
naturaleza humana y la identidad —la primera como presupuesto, la segunda como relacién operada por el
entendimiento— estdn igualmente huecas; pero son ideas utiles, creencias en el fondo, que nos ayudan a vivir.
Veremos mas adelante a qué aluden exactamente y como se relacionan entre ellas en la obra de la que Hume
reneg6. Por ahora nos servimos de la idea de Foucault de una naturaleza en la que la semejanza se adelanta a la

operacion de la identidad, de una naturaleza justificada como identidad prematura.

2. Hacia la simpatia.

Este preambulo nos resulta necesario antes de recuperar la idea de simpatia, porque esta simpatia de los autores
ilustrados, y de Hume especialmente, estd mediada por la exigencia epistemoldgica de la identidad humana, de eso
que llamaban human nature. La naturaleza es la condicion, el punto de partida y, a su vez, el punto de llegada de
todas las reflexiones sobre la simpatia (sympathy o fellow-feeling). Ella pone el orden necesario en un fenémeno
que se manifiesta a simple vista de manera difusa y dispersa. La identidad de la naturaleza humana convierte a la
simpatia en una constante regulada.

Resulta curioso ver que para Foucault, la simpatia constituia un tipo de relacion muy diferente antes del giro
clasico. La semejanza, como principio que desempefiaba «un papel constructivo en el saber de la cultura
occidental»'? hasta fines del siglo XV, se producia en este saber fundamentalmente bajo la forma de cuatro figuras:
la convenientia, la aemulatio, la analogia y la sympathia. La convenientia hace referencia a la vecindad exitosa, a la
acoplabilidad, al ajuste de los seres en la sintaxis del mundo, «por ello, pertenece menos a las cosas mismas que al

1 . . . . . .
mundo en el que ellas se encuentran»'®. La aemulatio es una especie de conveniencia liberada del lugar y posible en

' Las palabras y las cosas, op. cit., p. 300.

' Afirmamos esto a pesar de que no compartimos la visién de la historia idealista que entiende a Hume como mero antecedente de Kant, como
su alerta. La fuerza del pensamiento de Hume proviene precisamente de su caracter aislado y autdbnomo —sin estarlo completamente— respecto a
las tradiciones del pensamiento occidental. Aunque en su obra se hallan numerosos reproches a los filésofos hobbesianos, su discurso no se
construye en relacion a ellos; aunque su teoria del conocimiento se alza sobre y frente a la de Locke y Berkeley, no es acoplable a la de éstos;
aunque su pensamiento moral parta del de los filosofos del sentido moral, Hutcheson no lo reconocié como sucesor. Ya su punto de partida (las
distintas percepciones) le confieren la forma de un sistema autosuficiente, un frondoso arbol con raices propias que muestra sin embargo algunas
ramas despobladas.

2 Ibid., p. 26.

" Ibid., p. 27.



Fernando Infante del Rosal | Simpatia, naturaleza e identidad en Hume

la distancia, una especie de «gemelidad de las cosas»'*. En la analogia se superponen la convenientia y la
aemulatio; como ésta, permite el juego de similitudes mas alla del lugar; como aquélla, trata de ajustes y junturas
entre los seres, aunque puede hacer referencia a aspectos mas sutiles e invisibles. Por tltimo, en la sympathia, «no
existe ningin camino determinado de antemano, ninguna distancia estd supuesta, ningin encadenamiento
prescrito»'”. Esta simpatia juega con libertad en las profundidades, «su poder es tan grande que no se contenta con
surgir de un contacto Unico y con recorrer los espacios; suscita el movimiento de las cosas en el mundo y provoca
los acercamientos mas distantes»'®. Es la forma de semejanza mas vehemente, «es un ejemplo de lo Mismo tan
fuerte y tan apremiante que no se contenta con ser una de las formas de lo semejante; tiene el peligroso poder de
asimilar, de hacer las cosas idénticas unas a otras, de mezclarlas, de hacerlas desaparecer en su individualidad [...].
La simpatia transforma. Altera, pero siguiendo la direccion de lo idéntico, de tal manera que si no se nivelara su
poder, el mundo se reduciria a un punto, a una masa homogénea, a la melancélica figura de lo Mismo»'’. De ahi la
importancia de la antipatia como fuerza que contrarresta su poder. El juego de ambas permite la identidad de las
cosas, y el hecho de que puedan acercarse entre ellas sin engullirse, manteniendo su singularidad. La primacia de la
pareja simpatia-antipatia sobre las otras tres relaciones de semejanza es clara hasta el punto de ser su génesis. Esta
adherente descripcion, este absorto inventario en el que Foucault desatiende su caustica palabra, define el estado
anterior a la episteme clasica. Es el universo de conocimiento de Paracelso, Cardano, Crollius, Campanella o Porta,
en el que la relacion identidad-diferencia no se ha segregado aun del nivel de la semejanza, en el que la simpatia no
se explica después de la identidad, sino antes o al mismo tiempo'®. Esta nocién de simpatia, empero, seguira
constituyendo la base del concepto moderno.

Con la ayuda de las tesis de Foucault, hemos visto de qué manera la idea de identidad, como herramienta de la
nueva episteme, esta vinculada a la renovada idea de naturaleza humana. Esta unidn es claramente perceptible en
los ilustrados de las Islas: las diferentes referencias de Shaftesbury a la «indole naturaly (Natural Temper), o de
Hutcheson y Hume a la «naturaleza humana» estan filtradas por la relacion de identidad (o mejor, por una
semejanza precoz que quiere darse como identidad, segun Foucault), y poco tiene que ver esta nueva idea con la
idea aristotélica de la naturaleza humana. La relaciéon ha empezado a sustituir a la substancia (ya antes de Kant). Si
no fuera asi, el planteamiento empirista de Hume seria incongruente, y las morales y religiones naturales de

Shaftesbury y Hutcheson, una quimera.

3. Fundar la identidad en la imaginacién.
La identidad se asocia a la idea de naturaleza humana, que ya no se explica por una Ley externa (y eterna) sino por

una ley interna. Pero también es el fundamento de la persona, de eso que llamamos identidad personal®. En qué

" Ibid.

5 Ibid., p. 32.

% Ibid.

7 Ibid.

'® Gomez Pereira, médico espafiol de mediados del siglo XVI, usé este concepto pre-moderno de simpatia y antipatia. Véase Rodriguez Donis,
Marcelino (2008) "Sobre la inteligencia animal. Critica a Aristoteles y anticipacion del mecanicismo cartesiano en Gomez Pereira", en
Fragmentos de filosofia, n. 6, pp. 3-57.

' Entendemos por «identidad personal» la identidad del «yo» tal y como la define Hume en el Tratado, no el conjunto de cualidades y

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

Simpatia, naturaleza e identidad en Hume | Fernando Infante del Rosal

medida la identidad de la especie y la identidad del individuo se asocian es un problema que nace resuelto
precisamente porque la naturaleza es pregunta y respuesta al mismo tiempo.

La principal traba para esa identidad personal, que en Locke se basa en la «identidad de conciencia», estd en la
discontinuidad de las percepciones. Ante esto so6lo cabe para Hume la creencia en la existencia continua tanto del
sujeto como del objeto:

«Una vez que estamos acostumbrados a observar una constancia en ciertas impresiones y que, por ejemplo, hemos
encontrado que la percepcion del sol o del océano vuelve a nosotros luego de una ausencia, o anulacion de esa
percepcion [...], no somos ya capaces de considerar estas percepciones discontinuas como diferentes (segin lo son
en realidad); por el contrario, en virtud de su semejanza las consideramos como si fueran individualmente la misma
cosa. Pero como la interrupcién de su existencia contradice su perfecta identidad, y nos lleva a considerar como
aniquilada a la impresion primera, y como creada de nuevo a la segunda, nos encontramos en un callejon sin salida
y envueltos en una especie de contradiccion. A fin de librarnos de esta dificultad, desfiguramos en lo posible esa
interrupcion o, mas bien, la suprimimos completamente, suponiendo que esas percepciones discontinuas estan
conectadas por una existencia real que nos pasa desapercibida. Esta suposicion, o idea de existencia continua,
adquiere fuerza y vivacidad gracias al recuerdo de esas impresiones discontinuas, y de la inclinacion, por ellas
proporcionada, que nos lleva a suponer que son la misma cosa; de acuerdo, pues, con el razonamiento anterior, la
esencia misma de la creencia consiste en la fuerza y vivacidad de la concepcion»™.

La identidad, como recurso del entendimiento humano, confiere consistencia tanto al objeto como al sujeto, porque
el entendimiento, al unir impresiones, concede unidad y constancia a cada uno de ellos, aunque no podamos llegar a
comprender jamas la conexién entre el mundo interior y el exterior, ni a tener certeza de la existencia real ni de la
invariabilidad de este ultimo. Por eso Hume asocia la identidad, por una parte, a la mente, en tanto que relacion
ejercida por ella y, por otra, a la existencia, en tanto que las diferentes impresiones se dan en un tiempo, el tiempo
del individuo y el supuesto tiempo del objeto?".

Ademés, Hume hermana el principium individuationis con el principio de identidad. Para ¢l individuacion e
identidad son casi la misma cosa (a diferencia de lo que explicamos antes). En su exposicion se advierte quizas un
fallo metodoldégico del joven filésofo, una petitio principii basada en una ingenua confianza en el lenguaje:
«Podemos observar que la contemplacion de un objeto no basta para proporcionar la idea de identidad. En efecto, si
en la proposicion un objeto es igual a si mismo la idea expresada por la palabra objefo no se distinguiera en
absoluto de la expresada por si mismo, en realidad no dariamos nada a entender, ni contendria la proposiciéon un
predicado y un sujeto, que, sin embargo, estan implicados en esa afirmacién. Un solo objeto, aislado, proporciona la

idea de unidad, no la de identidad»?’. Para Hume, como hemos adelantado ya, es el tiempo el que da la clave de la

circunstancias que conforman a un determinado individuo y que lo diferencian de los demas. Evidentemente, la complejidad del problema de la
identidad y la diferencia desborda el ambito en el que se sitia Hume, que en la mayor parte de los casos reduce el «yo» a la «mente», al menos
de forma metodologica.

* Tratado, op. cit., 1,1V, 11, § 199, pp. 290-291.

*! Para un extenso analisis sobre las relaciones del Self'y la idea de naturaleza humana véase Pitson, A. E. (2002) Hume's Philosophy of the Self,
Londres, Routledge.

2 Tratado, op. cit., 1, IV, 11, §200, p. 291.



Fernando Infante del Rosal | Simpatia, naturaleza e identidad en Hume

identidad, que implica una permanencia, una invariabilidad e imposibilidad de interrupcion, a pesar de la
discontinuidad de nuestras percepciones. En este sentido, la identidad estd también relacionada con la existencia.

Es nuestra naturaleza la que parece disponer una inclinacion hacia la ilusion de la existencia continua de un objeto
del que solo tenemos noticias intermitentes. Esta ilusion se produce con «el paso suave de la imaginacion»> desde
la idea de semejanza captada en las distintas percepciones hasta la idea de identidad. Para Hume, la contradiccion
entre la nocion de identidad de percepciones-objetos semejantes y la interrupcion de su aparicion es una
incomodidad que la mente intenta resolver naturalmente. En este ejercicio vence la ficcion de la identidad, opinion
0 creencia necesaria para la vida. Hume no se propone desterrar esta creencia, sino traerla a un primer plano para
hacer patente los dogmatismos de la razén en los que incurre la filosofia que intenta unir en vano aquella existencia
continua, fruto de la imaginacion, con una razon formal y eterna. Este es su escepticismo moderado. Asi lo resume
Hume:

«[...] la opinién a favor de su identidad no podra surgir nunca de la razoén, sino de la imaginacioén. La imaginacion
se ve inducida a sostener tal opinion solamente en virtud de la semejanza de ciertas percepciones, pues hemos visto
que so6lo por lo que respecta a nuestras percepciones semejantes tenemos inclinacién a suponer que son idénticas.
Esta inclinacion a conferir identidad a nuestras percepciones semejantes origina la ficcion de una existencia
continua, dado que tal ficcion, igual que la identidad, es en realidad falsa, como reconocen todos los filésofos, y que
no tiene otro objeto que el de remediar la interrupciéon de nuestras percepciones, Unica circunstancia contraria a su
identidad»**. En el Tratado, Hume pasa de definir la identidad como una relacion filoséfica genuina a tratarla como
una quimera de la fantasia. Esta es una aparente contradiccion que no ha sido suficientemente tratada por sus
intérpretes.

Advertimos claramente de qué manera se entrelazan sus ideas de naturaleza y de identidad, aunque pertenezcan a
dos ambitos diferentes y posean dos estatutos distintos. La una no se explica sin una referencia a la otra.
Seguiremos ahondando en su idea de naturaleza antes de exponer su concepcion de la identidad personal y la

naturaleza humana.

4. Lo natural y lo moral.

Son muchas las acepciones de «naturaleza» que aparecen en el Tratado, y esta polisemia o indefinicion hace que tal
concepto sea el mas irresuelto y probleméatico de todo su pensamiento. Por eso Foucault se refiere a esta idea como
«inasible embrollamiento de la representacion» que «se aloja en este minimo desbordamiento de la representacion
que le permite representarse»”".

El mismo Hume, en el Libro III, al preguntarse si hay que buscar los principios morales en la naturaleza, reconoce
que esto dependerd de la definicion de la palabra «Naturaleza», «pues no existe término mas ambiguo y

equivoco»’®. Por naturaleza podemos entender, dice Hume, lo opuesto a milagros, lo opuesto a raro y poco habitual

B Ibid., 1,1V, 11, §205, p. 298.
* Ibid., §209, p. 302.

» Ver nota 2.

8 Ibid., 111, 1, 11, §474, p. 640.

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

Simpatia, naturaleza e identidad en Hume | Fernando Infante del Rosal

—sentido normal—, lo contrario a lo artificial, e incluso, en ocasiones, lo que se opone a civil o a moral. En el
Tratado aparecen todas estas acepciones dispersas y adheridas a la identidad de diferentes formas. Lo que resulta
evidente es que cualquiera de estas ideas ha sido despojada de su valor teoldgico, de su vinculacion con Dios (en el
origen) y con la Providencia (en su finalidad). Por eso, la naturaleza no es moral, es la moral la que aparece como
natural. En esta determinante inversion Hume se apoya en Hutcheson, pero va més lejos que su antecesor al reducir
la constancia de la naturaleza a la moral: «Lo Unico que podemos afirmar a este respecto es que, si alguna vez ha
habido algo que merezca ser llamado natural en este sentido, lo han sido ciertamente los sentimientos de
moralidad»?’. Hume intenta borrar todo vestigio de union entre Ley Divina y Ley Natural, des-moralizando la
naturaleza, porque esa moral de la naturaleza guardaba vestigios de aquellas Leyes: «Hasta este momento puede
que, partiendo de esas definiciones de natural y no natural, no esté de mas observar que nada puede ser menos
filosofico que esos sistemas segun los cuales la virtud es algo idéntico a lo natural, y el vicio, a lo no natural»*.

La naturaleza se muestra pues despojada de todo valor moral-ético”. En esto avanza el joven Hume mas alla de
Hutcheson y Rousseau, y es un hecho tremendamente importante para entender su idea de simpatia, algo a lo que
nos dedicaremos pronto.

Esta ausencia de caracter moral en la naturaleza aparece expresada en varios momentos y con respecto a diferentes
asuntos. En una de las ocasiones Hume afirma: «Si la naturaleza lo hubiera querido, el amor podria haber tenido el
mismo efecto que el odio, y el odio que el amor. No veo contradiccion alguna en suponer que el deseo de que se
produzcan desgracias vaya unido al amor, y el de la felicidad al odio. Si la sensacion de la pasion y la del deseo
fueran opuestas, la naturaleza podria haber modificado la sensacion sin alterar la tendencia del deseo, haciendo de
esta forma que ambas fueran compatibles entre si»’’. Lo que percibimos aqui es que quizéas al des-moralizar la
naturaleza, en este orden de pensamiento del que habla Foucault, termina inevitablemente Hume des-naturalizando
la moral, quiza porque ambos conceptos habian sido forjados con la misma aleacion.

En otras ocasiones presenta la naturaleza como perniciosa o desventajosa para el hombre: «De todos los animales
que pueblan el globo, no existe otro con quien la naturaleza haya parecido ser mas cruel, a primera vista, que con el
hombre, dadas las innumerables carencias y necesidades de que la naturaleza le ha provisto y los limitados medios
que le proporciona para la satisfaccion de estas necesidades»’'. O transforma la naturaleza de algunas virtudes: «la
justicia es una virtud artificial y no natural»®”. Algunas veces incluso, esa ausencia del valor moral se extiende al
caracter de verdad de la naturaleza, como aparece expresado cuando trata sobre la ficcion de la existencia continua:

«A pesar de que esta opinion es falsa, es la mas natural de todas y la tinica que se impone desde el principio a la

7 Ibid.

2 Ibid., p. 641.

¥ Es preciso tener en cuenta que este vaciado moral de la naturaleza y de la naturaleza humana es solo una de las herramientas de su método y
una consecuencia del desplazamiento de la razon. En el nivel de la creencia y de la naturaleza, la cualidad moral sigue vigente. Este aspecto
aparecera frecuentemente en sus obras morales posteriores. Por ejemplo, en 1757, en la Disertacion sobre las pasiones, afirma: «[...] cuando
uno nace con una constitucion mental tan perversa, con una disposicion tan cruel e insensible, como para no tener inclinaciéon ninguna por la
virtud y la humanidad, ninguna simpatia por sus prdjimos, ningun deseo de estima y aplauso; tal individuo debe ser reconocido como
enteramente incurable, y no existe remedio alguno en la filosofia». Hume, David (2004) Disertacion sobre las pasiones y otros ensayos morales,
est. prelim. y trad. de J. L. Tasset, Barcelona, Anthropos, p. 249.

¥ Ibid., 1, 11, V, §368, p. 503.

U Ibid., 111, 11, 11, §484, p. 653.

2 Ibid., 111, 11, VI, §526, p. 704.



Fernando Infante del Rosal | Simpatia, naturaleza e identidad en Hume

fantasia»*®. La idea de naturaleza estd vinculada, pues, a la costumbre. El hébito mismo «no es otra cosa que uno de
los principios de la naturaleza, y deriva toda su fuerza de ese origen»’*.

También es posible, basandonos en algunos pasajes del Tratado, llegar a identificar la naturaleza humana con la
existencia interna y la naturaleza general con la existencia externa, en una vision adaptada del cartesianismo a
través de Malebranche. La «naturaleza humanay es reducida en muchos casos incluso a la «naturaleza de la mente»:
«Como hemos encontrado tantas contradicciones y dificultades en todos los sistemas relativos a objetos externos,
asi como en la idea de materia, que tan clara y determinada creiamos que era, seria natural que esperasemos
dificultades y contradicciones aun mayores en toda hipotesis relativa a nuestras percepciones internas y a la
naturaleza de la mente, que nos inclinamos a imaginar como algo mucho mas oscuro e incierto. Pero en esto nos
engafiariamos: aunque el mundo intelectual esté envuelto en infinitas oscuridades, no se encuentra enredado con
tantas contradicciones como las que hemos descubierto en el mundo de la naturaleza. Lo que se conoce referente al
mundo intelectual no admite contradiccion; y lo que se desconoce, tenemos que conformarnos con dejarlo asi»®.

La naturaleza, tanto la general como la humana, parece presentarse pues como una realidad conformada de hecho
en la que Hume reconoce que no es posible hurgar, reproduciendo asi el «hypotheses non fingo» de Newton y
alejandose, como ¢él, de la filosofia natural aristotélica®. Esta idea no es incompatible con la de la existencia de
unos principios naturales®’ y de unas leyes fundamentales de la naturaleza®. El orden que imponen estos principios
y leyes es simultaneo al caracter flexible de la naturaleza humana: «demasiado inconstante para admitir tal
regularidad: le es esencial la variabilidad»”’. La mutabilidad es posible a pesar del principio de simplicidad de la
naturaleza (la naturaleza nada hace en vano®, unos pocos principios naturales producen la inmensa variedad que
observamos), o quizas, gracias a él, porque no hay cualidades originales ni constituciones primarias para cada
sentimiento particular, por ejemplo®*’.

Lo natural no es por tanto lo originario ni lo primario. Es revelador el hecho de que Hume defina siempre la
naturaleza como «lo opuesto a», que la delimite a partir de otras ideas que han formado nuestra imaginacion y
nuestra costumbre naturales. E1 «embrollamiento» del que habla Foucault se debe a que tal idea no puede definirse
sin remitirse a si misma: naturaleza es aquello que determinan las inclinaciones o fuerzas naturales. Hume no hace
problematica la idea de naturaleza, no denuncia abiertamente que se trata de una idea que no corresponde a ninguna
impresion, porque, para él, tal concepto es una herramienta; lo importante es que tal idea no exceda los limites de la
creencia, que, siendo coherente con su propio planteamiento, debe ser su matriz. Es decir, la naturaleza o la
naturaleza humana no pueden ser ideas relacionadas con la de sustancia ni proceder de la razén. Son parte de la

creencia impulsada por la imaginaciéon y —como veremos mas tarde, por las pasiones— Es una idea utilitaria que se

B Ibid., 1,1V, 11, §213, p. 308.

* Ibid., 1, 111, X V1, §179, p. 265.

¥ Ibid., 1,1V, V, §231, p. 330.

* Ibid., 1,1,1V, §13, p. 57.

T Cf. Ibid., 11, 1, 1V, §282, p. 398.
3 Cf. Ibid., 111, 11, VI, §526, p. 704.
¥ Ibid., 1, 1, 1V, §283, p. 399.

0 Ibid., 11, 1, 111, §282, p. 397.

* Ibid., 111, 11, 11, §473, p. 639.

187

SEPTIEMBRE
2013



188

SEPTIEMBRE
2013

Simpatia, naturaleza e identidad en Hume | Fernando Infante del Rosal

ha despojado casi de todo rango ontologico y de todo rasgo moral.

Félix Duque afirma que algunos de los principales intérpretes de Hume (Norman Kemp Smith, John Laird o Harold
Taylor) han destacado su naturalismo, que se manifiesta en la primacia de las flexibles pasiones sobre la rigida
razoén como expresion maxima de la adaptabilidad del organismo humano a las cosas, tanto en la actividad fisica
como en la mental. La naturaleza humana se define pues por esa flexibilidad y esa adaptabilidad en una Naturaleza
general que también se le ofrece fragmentada.

La imaginacion opera, dice Duque, como un principio trascendental de posibilidad de la experiencia en tanto que
ella fundamenta la creencia (belief), mientras que la razén la socava: «Soélo la naturaleza, con las necesidades
vitales, nos hace olvidar esta labor de zapa. Pero, ;para qué es necesaria entonces esta labor negativa de la razén?
Fundamentalmente, para recordarnos incesantemente la imposibilidad de todo dogmatismo»™*.

La idea de naturaleza de Hume remitiria en este sentido a la vida, un valor que quiza convoca en nosotros de forma
precipitada los nombres de algunos pensadores posteriores. No seria exagerado dirigir su utilitarismo® —término
mas discutible— hacia un cierto vitalismo, expresado en su mas conocida maxima: «Que se satisfaga tu pasion por la
ciencia, pero que tu conciencia sea humana y tal que tenga inmediata referencia a la accion y a la sociedad [...]. Sé
filésofo; pero, en medio de toda tu filosofia, sé hombre»*.

Es la «obstinada»*’ naturaleza la que nos permite y nos obliga a vivir a pesar de la oposicion entre la razon y la
creencia natural*®, no la filosofia cuando intenta unificarlas engendrando sistemas monstruosos*’. Ni siquiera el
escepticismo ejercido es el camino definitivo, por eso «hay que agradecer a la naturaleza, pues, que rompa a tiempo
la fuerza de todos los argumentos escépticos, evitando asi que tengan un influjo considerable sobre el
entendimiento. Si tuviésemos que aguardar primero a su completa autodestruccion, ello no podria suceder hasta que
hubieran subvertido toda conviccion y destruido por completo la razén humanax»*®. Asi, su idea de naturaleza, y de
naturaleza humana especialmente, terminan remitiendo siempre a la vida™.

Si recuperamos ahora la idea de identidad vemos mas claramente su conexioén con la naturaleza: la identidad ha sido
definida a partir de la continuidad e invariabilidad imaginadas en la forma de una existencia permanente, como una
relacion filosofica a la que ha precedido una operacion de la imaginacion y, en el fondo, como una ficcion que la
inclinacion natural nos insta o nos obliga a asumir para poder vivir.

Es notable, no obstante, que, a pesar de sus numerosas referencias, la idea de naturaleza humana aparece en Hume

2 Ibid., Estudio preliminar, p. XXXII.

* Que Hutcheson, y sobre todo Hume, inspiraran el utilitarismo de Bentham no deberia implicar que las motivaciones de éste sean las mismas
que las de aquéllos. Para Hutcheson y Hume, la utilidad no es tanto el principio que rige su filosofia moral o social, como un rasgo o, incluso,
una consecuencia. Cuando Hutcheson proclama en términos cuantitativos que el mayor bien es la bisqueda de la felicidad del mayor namero, lo
que le mueve es la conciencia cualitativa de la Humanidad. Aquella cantidad es mejor en tanto que se acerca a esta cualidad. El calculo no
legitima ningin nimero sino en su acercamiento a la totalidad.

* Hume, David (1980) Investigacion sobre el conocimiento humano, Madrid, Alianza, I, p. 41.

* Cf. Tratado, op. cit., 1,1V, 11, §215, p. 310.

¥ Cf. Ibid., 1,1V, VII, §269, p. 377.

Y7 Cf. Ibid., 1, 1V, 11, §215, p. 310.

*® Ibid., 1,1V, 1, §187, p. 276.

¥ Lo natural, en el fondo, se asocia al ambito del sentir, frente a lo filoséfico, esfera del pensar. Lo natural se manifiesta en la urgencia
inmediata de los afectos y de la imaginacion, frente al caracter correctivo y mediato de la razon. Una vida plena implicaria el ejercicio de los dos
ambitos. Hablando de la causalidad, por ejemplo, diferencia Hume entre dos acepciones de ésta segin se considere una relacion filoséfica o una
relacion natural. La primera es la comparacion entre dos ideas efectuada como por una ley; la segunda, la asociacion entre ellas efectuada por
nuestra mente y sentida como una necesidad. Cf. /bid., 1, 111, XIV, §170, p. 253.



Fernando Infante del Rosal | Simpatia, naturaleza e identidad en Hume

de soslayo —aun figurando en el titulo de la obra—. No la encara como Shaftesbury y Hutcheson, asumiéndola como
una base incuestionable e identificada con una Ley. Por supuesto, tampoco sigue a Butler ni la entiende como un
sistema semejante a un reloj. Lo que se ha perdido en Hume es el caracter de brajula de la virtud. En aquéllos, el
hombre es un sistema adaptado a ésta. Esta determina su orden interno y su orden externo, une la naturaleza
humana con la Naturaleza. Es la garantia de su buena colocacion. Pero en Hume la virtud ha extraviado su carta de
naturaleza y ya no es mas que una idea dependiente de la utilidad y del principio de simpatia: «la virtud es
considerada como medio para un fin. Los medios son valiosos solo en tanto que el fin lo sea también. Pero la
felicidad de las personas ajenas nos afecta unicamente por simpatia. Luego sera a este principio al que tendremos
que atribuir el sentimiento de aprobacion, que surge del examen de toda virtud util a la sociedad o a la persona
poseedora de dicha virtud. Ademas, estas virtudes constituyen la parte mas importante de la moral»™. Llamamos
virtud a la cualidad que otro ser tiene para obtener con sus acciones su provecho y el de otros, cualidad que le
reporta un placer que nosotros experimentamos por simpatia.

La naturaleza humana ha dejado de ser lugar, recipiente o sustrato identificado con una norma moral, sea ésta la
virtud o el interés propio, de la misma forma que la identidad personal no se identifica ya con el alma o la sustancia,
ni siquiera con la conciencia lockeana. Ya no podemos estar seguros del /ugar, porque toda colocacion es obra de
nuestra imaginacion: «Todos los seres humanos no son sino un haz o coleccion de percepciones diferentes»’. Este
aspecto es importante en nuestro discurso porque implica que la conciencia de uno mismo y la de los demas ha
perdido su caracter espacial en Hume. El tiempo es mucho mas decisivo en su teoria que el espacio (Kant
recuperara la uniéon de ambos en relacion con la individuacidon). De hecho, la identidad personal depende en gran
medida de la memoria, que, «no solamente descubre la identidad, sino que contribuye también a su produccion al
producir la relaciéon de semejanza entre las percepciones. Esto sucede tanto cuando nos consideramos a nosotros
mismos como cuando examinamos a otros»’>. Es revelador que al preguntarse qué relaciones producen el curso
ininterrumpido de nuestro pensamiento cuando consideramos la existencia continuada de una mente o persona,

asuma la semejanza y la causalidad y rechace la contigiiidad, relacion temporal con connotaciones mas espaciales™.

5. La simpatia como base de la identidad.

En Hume la simpatia también pierde su relacion con la objetividad moral y con la sustancia. No es un fenomeno
que dependa de una situacion compartida, ya sea en el espacio imaginario de la virtud, ya en el real de un territorio
geografico. No es la colocacion compartida la que genera la simpatia, es ésta la que hace surgir el sentimiento
compartido: «A esto se debe la gran uniformidad que puede observarse en el caracter y forma de pensar de las
personas de una misma nacion; y es mucho mas probable que esta semejanza haya sido ocasionada por la simpatia

que por la influencia del suelo y el clima, que, aunque continien siendo siempre iguales, son incapaces de

0 Ibid., 111, 111, VI, §618, p. 818.

U bid., 1,1V, VI, §252, p. 356.

2 Ibid., 1, IV, VI, §260, p. 367. Mas tarde matiza diciendo que la memoria no produce, sino que solamente descubre la identidad personal.
* No obstante, si la considera decisiva en el caso de la simpatia.

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

Simpatia, naturaleza e identidad en Hume | Fernando Infante del Rosal

conservar idéntico el cardcter de una nacion durante todo un siglo»**. No es la igualdad, la semejanza observada, el
germen de la simpatia. Simpatizar no significa en Hume reconocimiento o aprobacién surgidos de una semejanza
(moral, por ejemplo) como en el lenguaje ordinario actual®. La simpatia no se basa en la identidad, sino al revés. Y
esto es asi hasta tal punto que el simpatizar con los demas, nos lleva a «recibir al comunicarnos con ellos sus
inclinaciones y sentimientos, por diferentes y aun contrarios que sean a los nuestros»™°.

No es el conjunto el que hace surgir siempre el sentimiento de co-pertenencia, de identidad o de igualdad, sino un
principio que nos insta a comunicar con los demas inclinaciones y sentimientos. Al menos no es el conjunto en
cuanto cualidad sustancial, sino en tanto que juego de relaciones: la simpatia depende de la relacion existente entre
los objetos y nosotros. Esa relacion puede tomar una forma concreta basada en las relaciones basicas de causalidad,
semejanza o contigiiidad. Las relaciones le son necesarias a la simpatia «pero no consideradas absolutamente en
cuanto relaciones, sino por su influencia para convertir nuestras ideas de los sentimientos ajenos en estos mismos
sentimientos, por medio de la asociacion entre la idea de las personas que los tienen y nuestro propio yo»’ . Hay
personas cuyo sentimiento hacia nosotros nos importa mas que el de otras porque la relacion que tenemos con ellas
lo fomenta. Asi, la debilitacion de las relaciones implicaria una disminucion de la simpatia y por tanto una menor
capacidad de afectarnos por esas personas de las que nos alejamos. Ahora bien, las relaciones no son el fundamento
de la simpatia, sino su complemento, porque esta simpatia de Hume no es la sympathia anterior de la que habla
Foucault, esa en la que «no existe ningin camino determinado de antemano, ninguna distancia estd supuesta,
ningun encadenamiento prescriton’*. La simpatia de Hume ve las relaciones, porque no se produce en aquel fondo
indeterminado de la semejanza de la episteme renacentista, surge en el mundo ordenado en el que la semejanza ya
se ha hecho presente de forma prematura en la forma de identidad, como una invitada que se anticipa.

Por otro lado, al igual que en el dmbito interno de la mente, también en la simpatia la relacion sustituye a la
sustancia. No es posible entonces esa simpatia universal de los primeros filésofos del sentido moral. Toda simpatia
esta determinada por la relacion porque «Todo lo que existe en este mundo es juzgado en comparaciéon con otra
cosan™".

La simpatia es entonces una tendencia a la comunicabilidad de los deseos y sentimientos, ajena ya a toda cualidad
moral, a toda cualidad compartida. No se concibe como un sentimiento natural cercano a la benevolencia, ni como
virtud generosa alguna. La simpatia no surge, segun Hume, por el reconocimiento de la virtud en el otro. Es una
tendencia natural que refuerza la identidad de nuestra mente en la confirmaciéon de la analogia con las demas
mentes y consolida nuestras afecciones. La simpatia no se encuentra, como en Shaftesbury y en Hutcheson, en ese
lugar originario de la naturaleza y la moral. Ya hemos visto que la idea de naturaleza de Hume no guarda vestigios

de aquella naturaleza aristotélica, revestida de Dios (natura naturans) y de moral (natura naturata). La simpatia es

¥ Ibid., 10, 1, X1, §316, p. 439.

** Hay que hacer notar, no obstante, que Hume utiliza con mucha frecuencia el término «sympathy» con su acepciéon mas corriente de
acercamiento o sincronia, pero esto es diferente de cuando habla del «principio de simpatia», que es la disposicion natural a la comunicabilidad
de los afectos.

% Ibid.

7 Ibid., 11, 1, X1, §322, p. 446.

*8 Las palabras y las cosas, op. cit., p. 32.

¥ Tratado, 11, 1, X1, §323, p. 447.



Fernando Infante del Rosal | Simpatia, naturaleza e identidad en Hume

una tendencia natural, pero propia de una naturaleza que se hace en su manifestacion, de esa naturaleza-vida que
concibe Hume.

El problema fundamental de la simpatia surge en relacion con la identidad personal. Ya cuando hablaba Hume de
ésta al final del Libro I distinguia «entre identidad personal por lo que respecta a nuestro pensamiento o
imaginacion, e identidad personal por lo que respecta a nuestras pasiones o al interés que nos tomamos por nosotros
mismos»™. En el segundo caso encontramos la contradiccion, porque el principio de simpatia confiere gran
importancia a la experiencia ajena y eso deja en un lugar incierto al yo: «Experimento las pasiones del odio,
resentimiento, aprecio, amor, valor, jubilo y melancolia mas por la comunicacién con los demas que por mi propio

’ 1
caracter y temperamento»®".

6. Comunicabilidad mediante ideas e impresiones.

La comunicabilidad implica influencia, integracion de las pasiones de unos en las de otros. El proceso se produce
asi: «Cuando se infunde por simpatia una cierta afeccion, al principio es reconocida solamente por sus efectos y
signos externos, presentes en el gesto y la conversacion, y que dan una idea de esa pasion. Esta idea se convierte en
una impresion, adquiriendo de este modo tal grado de fuerza y vivacidad que llega a convertirse en pasion,
produciendo asi una emocion idéntica a la de una afeccion original»®*. El fallo de Hume, en su primera exposicion,
esta en no distinguir la afeccion del objeto asumida por el sujeto, del sentimiento particular de simpatia que sélo
tiene el segundo. No se centra en ese afecto especifico que nos acerca a los demas tras hallar en ellos una conexion
(aunque si use esta acepcion corriente en muchas ocasiones, como hemos visto); para él la simpatia es
fundamentalmente la comunicabilidad de los afectos, por eso no se preocupa en determinar eso otro que se
manifiesta como sentimiento simpdtico. Los fenomendlogos, especialmente Edith Stein, se ocuparan de separar eso
que llamaran sentimientos originarios de los no originarios: la simpatia seria un sentimiento originario, especifico
y diferenciado claramente del sentimiento ajeno al que se dirige intencionalmente y que nosotros reproducimos
como no originario porque es actualizado por nosotros sélo imaginariamente. Pero Hume si defiende que en
nosotros se produce una «emocion idéntica» a la ajena, lo cual nos hubiera llevado a sospechar que su idea de
simpatia es cercana a la de contagio que aparece en Shaftesbury, si no fuera por el proceso de metamorfosis que
describe: «una idea que se convierte en impresiony.

Esta descripcion es a nuestro entender la mayor genialidad de su teoria y la que mas rentabiliza su distincién entre
impresiones e ideas. La comunicacion de los afectos no se produce de manera directa, eso seria simple contagio o
remitiria a aquella idea mdgica de Porta o Cardano; no se da tinicamente en el nivel del sentir, sino mediada
necesariamente por el pensar. En suma, el conocimiento permite la comunicabilidad de las pasiones. Esta es la idea
en la que insistird la Fenomenologia (Husserl y Stein respecto a la empatia, Scheler respecto a la simpatia). Como

en las termas romanas, es necesaria esa estancia de enfriamiento para permitir la tonificacion en el posterior caldeo.

© Ibid., 1,1V, VI, §253, p. 357.
' Ibid., 11, 1, XI, §317, pp. 439-440.
2 Ibid., 11, 1, X1, §317, p. 440.

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

Simpatia, naturaleza e identidad en Hume | Fernando Infante del Rosal

Y al igual que en la danza, s6lo la contraccion puede liberar el movimiento de expansion.

La simpatia no es una transferencia de sentimientos, eso supondria un proceso ajeno a la mente, lo cual excede el
planteamiento de Hume; se trata mas bien de un fendmeno con un componente gnoseoldgico por el que una
percepcion intensa es provocada por otra mas débil, al contrario de lo que suele suceder. Es la via por la que los
sentimientos ajenos entran en nuestro ambito de manera comprensiva y a la vez viva. Una especie de hegelianismo
invertido a pequefia escala en el que el momento de negatividad fuera la idea situada entre dos impresiones.

Como hemos afirmado ya, para el filésofo escocés, la simpatia no depende del lugar ni del contenido. No implica el
situarnos imaginariamente en el lugar de otros ni imaginar a los demés en nuestro lugar, porque esta idea imaginaria
de lugar como recipiente se acerca a la de sustancia. Interesan las relaciones, toda comunicacion de afectos depende
de las relaciones. Por esto su idea de simpatia es una especie de empatia externa, de empatia en el aire, porque no
se trata de que entremos imaginariamente en el interior (endo-) del otro y una vez alli actualicemos —también en la
imaginacioén— su afecto, sino de que la idea de una afeccion ajena se transforme en impresion y en pasion dentro de
nosotros. No tenemos acceso al interior de los demas, s6lo percibimos los signos exteriores de su estado, pero esos
cables invisibles que nos unen a ellos —las relaciones— hacen que la idea se transforme en impresion de una
determinada manera. Hablamos, no obstante, de empatia (endopatia) externa, evidente contrasentido, porque, para
Hume, en esa comunicacion de afectos, se refuerzan las identidades (ilusorias) del objeto y del sujeto. Esto es una
consecuencia de su inicial atomismo psicologista, de su afirmacion de la mente como unica referencia, aunque
ilusoria, identificada casi siempre con el «yo».

Las pasiones y sentimientos con los que simpatizamos avivan nuestra autoconciencia, la idea ficticia de nuestra
persona, porque avivan nuestra imaginacion. Esta, al verse implicada en la conversion de la idea en impresion,
refuerza nuestro «yo» captando la analogia de la mente ajena con la nuestra: «Nuestras afecciones dependen de
nosotros mismos y de las operaciones internas de nuestra mente mas que cualquier otra impresion, y por esta razon
surgen mas naturalmente de la imaginacion y de toda idea vivaz que nos hagamos de esas afecciones. Esta es la
naturaleza y la causa de la simpatia; y de esta forma es como participamos tan profundamente de las opiniones y
pasiones de los demas cuando las descubrimos»®.

Esta fuerza de la imaginacién puede llevar al surgimiento de afectos basados en la ilusion, como el que se sabe
indigno de elogios y no obstante se regodea en la alegria de la alabanza; al surgimiento efectivo de sentimientos que
no tienen otra justificacion que su origen simpatico: «la imaginacion se divierte con sus propias figuraciones, y se
esfuerza por hacerlas firmes y estables mediante una simpatia con los sentimientos de los deméas»®®. Es decir, la
simpatia no nos muestra necesariamente siempre la verdad de los sentimientos ajenos y de los propios porque la
imaginacion puede desviarla hacia otro lugar. Aunque su valor gnoseologico sea fundamental, no garantiza que en
la transferencia el sentimiento ajeno no se haya desfigurado. Quiza por esta razén Husserl confiard mas en la

empatia que en la simpatia.

8 Ibid., 11, 1, X1, §319, p. 442.
4 Ibid., 11, 1, X1, §324, p. 448.



Fernando Infante del Rosal | Simpatia, naturaleza e identidad en Hume

7. Simpatia y apertura.

Esto ultimo implica también que no simpatizamos tanto con los demas como con sus pasiones y sentimientos. En
las primeras alusiones a la simpatia por parte de Hume parece haberse perdido el movimiento de vuelta, el
feedback, por el que el sentimiento inserido en el sujeto generaba otro distinto devuelto al objeto. Por eso, en un
principio, su idea de simpatia se parece mas a una especie de introyeccion, porque el movimiento principal se
produce desde el exterior hacia la propia mente. Casi todas sus primeras referencias asi lo expresan. Se podria llegar
a pensar incluso que la simpatia no es mas que un elemento que refuerza su descripcion «anatémica» de la mente:
«la simpatia corresponde punto por punto a las operaciones de nuestro entendimiento»®’.

Pero, progresivamente, Hume va abriendo esta idea de simpatia al sacarla de su peligroso atomismo. Ahora la
simpatia aparece como el fenomeno «en donde la mente pasa con facilidad de la idea de nuestro propio yo a la de
cualquier objeto que nos esté relacionado. [...] en el caso de la simpatia, no es nuestra propia persona el objeto de
nuestra pasion, ni hay nada que nos lleve a fijar la atencion sobre nosotros mismos [...]. Considerado como algo
independiente de la percepcion de cualquier otro objeto, nuestro yo no es en realidad nada. Esta es la razén por la
que volvemos nuestra mirada a los objetos externos y nos resulta natural examinar con mayor atencion lo contiguo
o semejante a nosotros»®. Esta progresiva importancia del objeto mitiga el excesivo solipsismo que Hume habia
dibujado respecto a la mente y el yo en el primer Libro del Tratado.

A partir de aqui, su planteamiento se mueve en el complejo juego de fuerzas centripetas y centrifugas de la mente,
en el movimiento de acercamiento o alejamiento respecto a las propias impresiones. La introyeccion de la que
hablabamos antes se ve completada en ocasiones con una proyeccion de los afectos. En este extenso apartado, uno
de los mas farragosos de su teoria de las pasiones, Hume empieza a parecerse parcialmente a Spinoza, aunque es
sabido que nunca ley6 directamente su obra y que s6lo conocia su teoria de la sustancia por referencias indirectas.
Para Hume parece haber una contradiccion entre las inclinaciones de la imaginacion y la pasion. La primera accede
mas facilmente de lo pequefio a lo grande, mientras que la segunda lo hace al revés. Por ejemplo, desde el punto de
vista de la imaginacion, ésta suele dirigir su atencion al objeto que causa mayor influencia y que se advierte mejor
partiendo del objeto menor: «la idea del criado [lo menor] nos hace pensar en su amo [lo mayor]»®’; sin embargo,
desde el punto de vista de la pasion, «nos resulta mas natural amar al hijo [lo menor] en razéon del padre [lo mayor]
que al padre en razén del hijo; al criado [lo menor] a causa de su sefior [lo mayor], que al sefior a causa de su
criado»®®. Y esta contradiccion entre imaginacion y pasion en la relacion entre mayor y menor se puede observar
también respecto a la contigiiidad: a la imaginacion le resulta mas facil ir de lo remoto a lo contiguo, mientras que
la pasion accede mejor al contrario. Asi, «cuando sentimos amor u odio por alguna persona, raramente permanecen
las pasiones dentro de sus primitivos limites; por el contrario, se extienden a los objetos contiguos, llegando a

incluir a los amigos y conocidos de la persona amada u odiada»®’.

& Ibid., 11, 1, X1, §320, p. 443.
 Ibid., 11, 11, 11, §340, p. 470.
7 Ibid., 11, 11, 11, §342, p. 472.
& Ibid., 11, 1, X1, §341, p. 471.
9 Ibid.

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

Simpatia, naturaleza e identidad en Hume | Fernando Infante del Rosal

Estas distinciones encierran numerosos problemas «gramaticales», como los llamaria Hume (analiticos, dirlamos
ahora). La distincioén entre mayor y menor, en realidad, tiene que ver con diferentes factores: no es comparable la
relacion padre-hijo con la relacion sefor-criado, ni ninguna de las relativas a los demas ejemplos que aduce el
filésofo. La figura mayor-menor hace referencia fundamentalmente a la relacion entre el objeto que condiciona la
relacion y el objeto condicionado por esa relacion. Es decir, el padre determinaria mas que el hijo la relacion
familiar, de la misma forma que sin sefior no habria criados (ya sabemos hacia donde lleva Hegel este punto). En
otras palabras, la imaginacion procederia de lo consecuente a lo causante, y la pasion a la inversa.

En cuanto a la contigiliidad, la imaginacidn se guiaria por una fuerza centripeta que iria de lo remoto a lo contiguo,
en tanto que la pasion aparece como fuerza centrifuga y expansiva que va de lo contiguo a lo remoto. Si analizamos
mas detalladamente estas comparaciones observamos que la imaginacion siempre se mueve desde un punto débil
(menor, remoto) a otro fuerte (mayor, contiguo), y la pasion, desde el fuerte (mayor, contiguo) al débil (menor,
remoto).

Las pasiones son, pues, fuerzas extensivas que se despliegan y tienden a la reduplicacion: «En general podemos
decir que las mentes de los hombres son espejos unas de otras, y esto no so6lo porque cada una de ellas refleja las
emociones de las demas, sino también porque la irradiacion de las pasiones, sentimientos y opiniones puede ser en
muchas ocasiones reverberada, e ir decayendo por grados imperceptibles»’’. Las pasiones, por medio de la
simpatia, hacen que la comunicacion entre las mentes no sea sélo un asunto especular, un reflejo o analogia que la
imaginacion capta al descubrir los paralelismos. La simpatia permite el surgimiento de lo intersubjetivo —aunque no
es éste un término propio de Hume, sino de Husserl—.

La simpatia surge de manera facil porque la asociacién operada por la imaginacion lo permite y la mente encuentra
«satisfactoria la contemplacion de objetos a los que esta acostumbrada»’'. Es el elemento agradable comin a las
diferentes relaciones que un sujeto puede tener con un objeto, ya sea de parentesco, de contacto eventual o
continuado, o de semejanza. La imaginacion realiza su labor principal de convertir una impresion en idea, y es la
simpatia la que transforma esta idea de nuevo en impresion haciendo que actualicemos las afecciones de los demas.
Esta transformacion suele ser placentera —incluso cuando los sentimientos no los son— por dos razones: por el placer
del reconocimiento y porque la mente escapa de su soledad. Segun esto, si la simpatia es una tendencia natural,
también lo son las asociaciones ejercidas por la imaginacion y, aunque afirmaramos al principio que la semejanza
hallada por la imaginacion depende de la simpatia, también tenemos que asumir lo contrario. La imaginacioén hace
posible la simpatia porque ésta necesita que aquélla extraiga primero la idea de la impresion, pero, por eso, también
la controla encerrandola en el marco de posibilidades de las relaciones.

Por otra parte, la simpatia, como en Hutcheson, es «el alma o principio de todas las pasiones», aunque enseguida se
aleja Hume del valor moral que le concedia aquél aceptando indiscriminadamente las pasiones usualmente

consideradas como buenas y malas: «cualquier otra pasién por la que podamos ser movidos, sea el orgullo, la

™ Ibid., T, 11, V, §365, p. 499.
" Ibid., 10, T, 1V, §355, p. 487.



Fernando Infante del Rosal | Simpatia, naturaleza e identidad en Hume

ambicion, la avaricia, la curiosidad, el deseo de venganza o el de placer, esta animada por la simpatia»n. Asimismo,
la simpatia esta en la base del sentimiento de la belleza, aunque se trate del concepto utilitario de belleza que tiene
el joven escocés: «La observacion de la conveniencia produce placer, pues la conveniencia es algo bello. jPero de
qué modo produce placer? La verdad es que nuestro propio interés no esta implicado en ello en lo mas minimo; y
como ésta es una belleza interesada y, por asi decirlo, no puramente formal, tendra que deleitarnos simplemente por
comunicacion y simpatia [...]»"°. Y, sobre todo, la simpatia constituye «la fuente principal de las distinciones
morales, [...] hasta el mismo bien comun nos seria indiferente si la simpatia no nos hiciera interesarnos por él»*,
hasta tal punto que «sera a este principio al que tendremos que atribuir el sentimiento de aprobacion, que surge del
examen de toda virtud util a la sociedad o a la persona poseedora de dicha virtud» .

Por la simpatia accedemos pues a la determinacion de lo bueno y de lo malo, a la idea de belleza y a muchos de los
valores o cualidades que la filosofia ha entendido como objetivos porque podian ser extraidos por la razoén o eran
innatos. Ahora, la razon es «esclava de las pasiones», una funcién correctora pero no fundante, porque ha roto su
cordon umbilical con la naturaleza. La naturaleza es mas apreciable, como en Shaftesbury y Hutcheson, en los
sentimientos. Ahora bien, a diferencia de estos pensadores, Hume no entiende que el aislado sentimiento propio sea
el lugar propicio para buscar el orden moral. Para sus antecesores, el interior de la propia afectividad era fiable
porque estaba atado a la naturaleza; todos los sentimientos (morales) de los individuos estaban igualmente atados
entre si en virtud de su naturaleza. Pero, teniendo en cuenta que en ellos la idea de naturaleza estd unida desde un
principio a la Providencia y a la moral, su busqueda de fundamento moral en el sentimiento sigue remitiendo a una
fuente, a una Naturaleza. Hume se aleja del sentimiento propio de cada individuo (porque los individuos no estan
conectados por esa Naturaleza) y centra su atencion en el hecho del intercambio y comunicacion de afectos, en el
no-espacio que une y separa a las diferentes mentes. La naturaleza esta en el aire. No hay que mirar las pasiones
solo en el interior de cada mente confiando en que todos esos interiores participan de una misma esencia o forman
parte de una misma naturaleza presupuesta. El método introspectivo se le hace insuficiente a Hume para la teoria de
las pasiones y la de la moral precisamente por la destruccion de la identidad personal que ha realizado en el primer
Libro. Por eso recurre a la simpatia. Hay que considerar las relaciones que determinan las percepciones de los
individuos y hay que observar como las pasiones se codifican y descodifican, se transforman de impresiones ajenas
a ideas y de ideas a impresiones propias en un trafico permanente. La simpatia es la manera en que esto se produce,

es la ciudad sin calles, la hacedora de llaves que abre todas las puertas. La simpatia es la Red.

8. Limitaciones de la idea humeana de simpatia.
Esta idea de simpatia, no obstante, s6lo hace referencia a las pasiones que se relacionan por semejanza, cuando la
pasion asumida es idéntica a la original, pero eso no explica el surgimiento de todas las afecciones del yo. Es el

escollo que detectdbamos antes, al final del primer Libro del Tratado, porque la comunicabilidad sélo parece

™ Ibid., 11, 11, V, §363, p. 497.
B Ibid., 11,11, V, §364, p. 498.
™ Ibid., 111, 111, VI, §618, p. 818. SEPTIEMBRE
> Ibid., 111, 111, VI, §619, p. 818.




SEPTIEMBRE
2013

Simpatia, naturaleza e identidad en Hume | Fernando Infante del Rosal

afectar a una misma pasioén que pasa de una mente a otra, pero no contempla los afectos generados como reaccion
distinta al sentimiento ajeno o los que son originarios. Cuando Hume aborda la idea de compasion se encuentra con
el caso mas claro de este tipo de reacciones. Para él, tanto la piedad como la malicia son pasiones secundarias que
«se deben a afecciones originales modificadas por alguna particular inclinacion del pensamiento o imaginaciéon»’®.
La imaginacion es la que «modifica» la afliccion o tristeza del objeto en el sujeto. Entendiéndola como
«modificaciony, elude en parte el problema de la génesis de un afecto nuevo, del afecto especifico de compasion.
Por eso Hume la iguala a otro tipo de afecciones que no son simétricas a la impresion original, como la
congratulacion con quien no valora realmente su bien, la vergiienza por quien no la siente, o el temor por el mal que
acecha a quien no es consciente de ello. Estos son afectos que se deben a la simpatia, pero ésta se produce aqui de
forma «unilateral, sin atender al otro lado de sus objetos, que tiene un efecto contrario y podria destruir por
completo la emocion surgida ante la primera aparicion»’ .

En estos casos, la transicion se realiza «desde afecciones que no existen» y es la imaginacion la que pone de su
parte hallando semejanzas con las afecciones que tendriamos si nos encontraramos en su caso; es la imaginacion la
que activa la alegria, la vergilienza o la aprehension porque nosotros tendriamos esos afectos de estar en las
condiciones del objeto. De la misma manera, en la piedad, nuestra imaginacién hace surgir el pesar de determinadas
impresiones, y nuestro habito hace surgir determinadas ideas que la simpatia transforma en impresiones de nuevo,
porque —imaginamos— son las impresiones que tendriamos. Aunque suele darse el caso de que sintamos compasion
por quien realmente no esta triste, porque imaginamos que su situacion le lleva a la tristeza. Es la tendencia de la
imaginacion a la relacién de semejanza y contigiiidad la que pone lo que no hay, la que hace surgir la idea vivaz de
una impresion ajena que el objeto realmente no tiene. Por eso concluye Hume que «es de la imaginacion de quien
depende la piedad»’®.

Abhora bien, lo extrafio es que Hume sitie esa congratulacion, vergiienza ajena o temor aprehensivo, como casos de
piedad. Esto puede tener su explicacion en el vaciado moral que Hume hace de la pasion que fuera considerada por
muchos virtud. Para ¢él, la piedad no es mas que una «modificacién» de la tristeza ajena, y so6lo se diferencia de la
malicia por la perspectiva con la que la imaginacion considere su objeto’”. Hume depura definitivamente el
concepto de compasion al eliminar su intencionalidad naturalmente benevolente y al borrar una de sus dos
acepciones clasicas. En efecto, la confusién basica de la idea de compasion y piedad en todo el pensamiento
occidental desde Platon y Aristoteles habia procedido siempre de un doble sentido: el mismo Aristoteles la usaba
como tristeza del objeto asimilada por el sujeto en su misma cualidad, o como pesar sufrido por el sujeto en
referencia al mal del objeto, es decir, como afecto simplemente duplicado o como afecto especifico del sujeto
contemplador diferente del pesar primero. Esta doble acepcion es desterrada por Hume, que aclara en los términos
de su pensamiento la especificidad de la piedad, a pesar de ser ésta otra pasion debida a la simpatia.

En su anélisis de la piedad y la malicia como afectos secundarios, Hume descubre un principio que opera de forma

78 Ibid., 11, 11, VII, §369, p. 504.
7 Ibid., 1, 11, VII, §371, p. 506.
™ Ibid., 1, 11, VII, §371, p. 507.
" Cf. Ibid., 11, 11, IX, §381, p. 518.



Fernando Infante del Rosal | Simpatia, naturaleza e identidad en Hume

contraria a la simpatia y que se extiende a muchos tipos de afectos: la comparacion. Cuando la imaginacion atiende
a los sentimientos ajenos nos hace sensibles a esas pasiones, que surgen entonces por simpatia en nosotros. Sin
embargo, cuando hacemos una comparacidon entre nuestros sentimientos y los ajenos, experimentamos una
sensacion directamente opuesta a la original. En el caso de la piedad o compasion, la comparacion se produce entre
la idea extraida de las manifestaciones externas del objeto y la idea de nuestro estado actual o posible, y de esa
comparacion surge el afecto compasivo.

Este principio de la comparacion, unido al de simpatia y a otros procesos, le sirve para definir la génesis de todas
las pasiones y las relaciones entre ellas en una serie de pasajes de extrema sutileza. A partir de aqui, sus perspicaces
derivaciones son tan excesivas, es tan turbio el entramado de pasiones, relaciones y principios, que el segundo
Libro del Tratado se vuelve en ocasiones impracticable®™. De hecho, la critica que se le ha hecho maés
frecuentemente, especialmente al segundo Libro, aduce que muchas de sus argumentaciones no son mas que
parcheados y remiendos a las objeciones que el propio Hume encuentra en cada uno de los puntos, traicionando el
principio de simplicidad que el mismo autor se autoimpuso, de tal forma que la impresién general de la obra se
asemejaria a un patchwork, de fuertes costuras pero variopintos materiales. Y, ain asi, necesitariamos seguirlo
pagina a pagina, argumento a argumento para no desbaratar tan cuidada costura. Pero, con ello, corremos el peligro
de perder el hilo de nuestra investigacion, algo que ha empezado a ocurrir. Renunciaremos, por tanto, a una
exposicion completa de su sistema, teniendo en cuenta que contamos ya con los elementos fundamentales para
extraer una serie de conclusiones sobre su aportacion a la idea de simpatia y para preguntarnos después en qué

medida la idea de identificacion (psiquica) sigue operando como el hipogeo de esta tradicion.

9. El singular estatuto de Hume en la tradicion filoséfica.

Antes de recuperar el concepto de simpatia serd necesario, no obstante, extraer alguna conclusion general sobre la
teoria de Hume. Para ello miraremos distanciadamente no solo su contenido, sino también la forma de sus
inferencias. En primer lugar, como hemos podido advertir, su método experimental-fenomenista le hace describir
las diferentes pasiones sin tener que rendir cuentas a un nucleo de naturaleza moral, porque la naturaleza ya no esté
antes, presente como una instancia vigilante, sino que se va descubriendo precisamente en las constantes atisbadas
mediante la observacion y la induccion. Si Spinoza sorte6 la moral normativa delineando su Etica como un disegno,
Hume elude la idea tradicional de naturaleza y se entrega a una indagacion fenoménica del comportamiento unida a
la busqueda de una fisica humana analoga a la de Newton. Por eso Hume no es un genuino gedmetra®', formalista o
idealista, ni aplica una mentalidad tan abstracta como la de Spinoza. Aunque sea al margen de la sustancia de los
racionalistas y de las cualidades de Locke, quiere presentar sus principios tan efectivos como los de la nueva

ciencia. Su teoria de las relaciones no es una teoria trascendental, para ¢l las distintas relaciones son mecanismos

% Su descripcién de la simpatia, sin embargo, en el Libro III es mucho mas diafana: «Ninguna pasion ajena se descubre directamente a la mente:
solo percibimos sus causas o sus efectos. Por estas cosas es por lo que inferimos la pasion y son ellas, en consecuencia, las que dan origen a
nuestra simpatia» (/bid., 111, 111, 1, §576, p. 766), asi como su explicacion del principio de comparacion (Ibid., 111, 111, I1, §593, p. 787).

! Hume se acercé a la geometria en el Tratado de la naturaleza humana, en la Investigacion sobre el conocimiento humano de 1748, e intentd
completarla con una disertacion que no publico por recomendacion de su amigo Lord Stanhope, matematico.

197

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

Simpatia, naturaleza e identidad en Hume | Fernando Infante del Rosal

naturales, principios y fuerzas que mueven el mundo mental como tendencias efectivas, de la misma manera que
los principios de Newton mueven lo fisico, con independencia de su caracter cierfo (la relacién de causalidad lo
evidencia mas que ninguna otra). A estos «principios» del Libro I, se le afiaden las «reglas generales» del segundo
Libro o el «punto de vista estable y general» del tercero. Ademads, su escepticismo, como hemos visto, le remite
constantemente a los fendmenos sensibles, desconfiando de toda aseveracion dogmatica de la razon.

Este estatuto incierto de Hume, ni sustancialista ni trascendental, le ha colocado en un lugar relativo dentro de la
historia escrita de la filosofia, un lugar definido por lo que se habia dado antes y por lo que se daria después, pero
indefinido en si mismo, un lugar que no tiene nombre, porque las etiquetas de fenomenismo y de naturalismo que se
le han concedido habitualmente no circundan su pensamiento®”. Esto también afecta a las tradiciones que estan
vinculadas con nuestra investigacion. ;En qué medida se inserta Hume en la tradicion de la compasion? ;Y en la de
la simpatia? ;Qué tiene que ver su acepcion de compasion con las de Aristoteles, Cicerdn, Descartes o Spinoza? Su
idea de simpatia, jrealmente engarza con la de sus compatriotas, antecesores o coetdneos? Hay algo en Hume que
rompe con todo lo anterior aunque aparentemente use el mismo lenguaje. Hay una ruptura epistémica, a pesar de la
tesis de Foucault. Hume no estd entre Hutcheson y Kant, aunque las influencias sucesivas entre ellos sean
reconocidas. Ni Hume siguié a Hutcheson, ni Kant siguié a Hume. Hutcheson le dio la clave del sentimiento y de la
simpatia, pero Hume la utilizo de una manera absolutamente distinta®. Kant desperté con ¢l de su «suefio
dogmatico», pero no siguié a Hume en ninguna de sus ideas. Puede que ésta sea una de las razones de la primera
indiferencia que sufrié el Tratado. Aparentemente, en su primera obra se reconoce a Ockham, a Bacon, a Grocio, a
Hobbes, a Locke, a Berkeley, a Shaftesbury, a Hutcheson, pero ninguno de ellos estd realmente alli, porque sus
ideas han sido transformadas por un nuevo juego de relaciones declaradamente antifiloséfico. Hume habia
practicado la taxidermia de todos sus términos filosoficos, tanto de los clasicos (naturaleza), como de los modernos

(identidad), y eso hacia que su discurso fuera opaco e inanimado para la mayor parte de sus colegas™*.

10. Creencia y ficcion.

Hay otro aspecto concreto en el pensamiento de Hume que nos interesa especialmente: el de la relacion entre
creencia y ficcion. Creencia en el sentido de conjunto de ideas generadas o asociadas por la imaginacién y que
conforman la base de nuestro conocimiento practico, de nuestro desenvolvimiento, o también de tendencia natural

que nos permite funcionar en la vida a partir de una conciencia permanente y de una experiencia de un mundo

%2 La tendencia a resituar a Hume sigue vigente. Kenneth P. Winkler, por ejemplo, pretende recuperar su realismo causal: «One reason the
history of philosophy is so often rewritten is that later developments sometimes broaden our view of what earlier philosophers could have meant
by what they said. A second reason is that later developments sometimes narrow our view of what earlier philosophers should have said.
Something like this has happened, I think, in the case of Hume. According to an influential wave of recent scholarship, Hume is a causal
realist—a more or less firm believer in objective necessary connections». Winkler, Kenneth P. (2000) “The New Hume”, en Read, Rupert y
Richman, Kenneth A. eds., The New Hume Debate, Londres, Routledge, p. 52.

% «There may well be important differences between sympathy as found in Hutcheson’s moral theory and as found in Hume’s, but there also
appear to be some equally important similarities. In any event, the mere fact that Hume’s theory makes use of sympathy is not evidence that his
theory is incompatible with Hutcheson’s». Norton, David Fate (2005) “Hume and Hutcheson: The Question of Influence”, en Garber, Daniel y
Nadler, Steven, eds., Oxford Studies in Early Modern Philosophy. Vol. II, Oxford, Oxford University Press, p. 255.

% Aunque Hume criticaria abiertamente muchas de las instituciones ideoldgicas de su época, en su juventud, ¢l mismo reconocia ser mas
delicado y hasta cobarde. Sobre este asunto véase Mellizo, Carlos (2005) “Hume y la teoria institucional”, en Lopez Sastre, Gerardo, coord.,
David Hume: nuevas perspectivas sobre su obra, Cuenca, Eds. de la Universidad de Castilla-La Mancha, pp. 135-148.



Fernando Infante del Rosal | Simpatia, naturaleza e identidad en Hume

exterior igualmente permanente™. Ficcion en tanto que construccion artificial producida para un receptor, aunque
tal receptor sea el propio sujeto generador de la ficcion. Hay, pues, en Hume una analogia clara entre nuestro
conocimiento y la construccion de la fantasia. Ambos se rigen por los mismos principios, algo que se debe sin duda
a la importancia que el filosofo concede a la imaginacion dentro del entendimiento™.

En este asunto es revelador el capitulo de la Investigacion sobre el entendimiento humano, de 1748, dedicado a las
relaciones. Alli, Hume trata de las relaciones de semejanza, contigiiidad y causalidad como la base de la unidad de
la obra épica o dramatica. El paralelismo es evidente: de la misma manera en que el entendimiento opera en la
creencia de la permanencia del yo y del mundo exterior, la ficcién poética necesita de la persistencia del espectador
y de su vision de la obra; es decir, la unidad de la obra es reflejo de la identidad del yo. Y como nuestra
imaginacién funciona naturalmente mediante el juego de relaciones antes citado, esas relaciones deben regir la
ficcion®’. Esta ha de construirse, pues, mediante los mismos mecanismos que nuestro conocimiento. Esto puede
parecer obvio, pero no lo es en absoluto, porque no se refiere Hume al conocimiento como ejercicio basico de
asociacion de ideas o impresiones, sino como hecho fundamentalmente afectivo. Lo que debe fomentar la ficcion es
el sentimiento concreto hacia un determinado personaje, sentimiento que surge por simpatia®: «La fuerte conexién
de los eventos, dado que facilita el paso del pensamiento o de la imaginacion de uno a otro, facilita también la
transfusién de las pasiones, manteniendo las afecciones en el mismo cauce y en la misma direccion. Nuestra
simpatia e interés por Eva prepara el camino para una simpatia similar por Adan; la afeccion se preserva casi entera
en la transicion, y la mente toma inmediatamente el nuevo objeto como fuertemente relacionado con aquel que
previamente centrd su atencion. Pero si fuera el poeta a hacer una digresion completa de su tema, introduciendo un
nuevo actor de ninguna manera conectado con los personajes, la imaginacion, sintiendo una quiebra en la
transicion, entraria friamente en la nueva escena, solo se avivaria lenta y gradualmente, y cuando se retomara el

tema principal del poema, pasaria como si fuera a un terreno extrafio y habria que excitar nuevamente su interés

% «Following Patrick Maher, I think Hume has both an absolute and a relative notion of belief. On the absolute notion, a belief is a sufficiently
infixed or steady disposition, one whose steadiness meets or exceeds a specified threshold (§ III.2). On the relative notion, there are degrees of
belief that consist in degrees of steadiness. In the sections on probability, a conception of belief that admits of degrees takes center stage». Loeb,
Louis E. (2002) Stability and Justification in Hume's Treatise, Nueva York, Oxford University Press, p. 101. Cf. Maher, Patrick (1981)
“Probability in Hume's Science of Man”, en Hume Studies, vol. 7, no. 2, pp. 137-153.

% De hecho, el mismo Hume identifica en muchas ocasiones imaginacion y fantasia.

% Ya en el Tratado utiliza Hume la escena como alegoria de la mente: «la mente es una especie de teatro en el que distintas percepciones se
presentan en forma sucesiva; pasan, vuelven a pasar, se desvanecen y mezclan en una variedad infinita de posturas y situacionesy». I, IV, VI,
§253, p. 357.

% La inconcebible critica de Hume a Shakespeare se debe a que, para el filosofo, el poeta no cumple estos requisitos que unen el entendimiento a
la dramaturgia: «A striking peculiarity of sentiment, adapted to a singular character, he sometimes hits, as it were by inspiration; but a reasonable
propriety of thought he cannot for any time uphold. Nervous and picturesque expressions as well as descriptions abound in him; but 'tis in vain
we look either for continued purity of simplicity or diction. His total ignorance of all theatrical art and conduct, however material a defect; yet,
as it affects the spectator rather than the reader, we can more readily excuse, than that want of taste which often prevails in his productions, and
which gives way, only by intervals, to the irradiation of genius». Hume, David (1763) The History of England, Vol. VI, Londres, p. 131. Muy
reveladora es la comparacion de Hume entre los «dos lectores». Sobre esto comenta Roderick Graham: «The eighteenth century was the age of
reason like no other, and if reason has no purpose, then as a race we are no better than vegetables. However, we do possess belief and Hume
moves to define belief as a lively or vivid idea produced by relation to a present impression. He demonstrates this by the example of two people
reading the same book, but one treating the work as true history, while the other regards it merely as fiction. The former, Hume says, will form a
deeper conception of the incidents, while the latter will derive little entertainment from it. This seems to be a horrifying and priggish view,
implying that Hamlet, read as Danish history, is more satisfying than when it is read as a poetic portrayal of human tragedy. In fact, it only tells
us that Hume was concurring with the eighteenth-century abhorrence of violent emotion and its embracing of reasoned taste». Graham, Roderick
(2006) The Great Infidel: A Life of David Hume, Edimburgo, Birlinn, p. 72.

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

Simpatia, naturaleza e identidad en Hume | Fernando Infante del Rosal

para que tomara partido por los actores principales»®. De esta manera, Hume recupera la idea de identidad como
algo definido por la invariancia o la constancia en el tiempo en relacion ahora con la simpatia, y adelanta la idea de

Ricoeur de la identidad personal como identidad narrativa®.

11. La simpatia, generadora de sentimientos.

Esta vision de la ficcion afecta a la creencia, en la que las pasiones cobran una importancia mayor. Ya no se trata de
la creencia como conjunto de ideas, sino como vida afectiva. La simpatia no es sélo la forma de comunicacién de
las pasiones, no es sélo el gran flujo que hace que nuestros afectos surjan de los afectos ajenos, es decir, no es sélo
un principio de la intersubjetividad, como hemos afirmado antes; la simpatia es también la alimentadora de
sentimientos, la que aviva constantemente la hoguera de la mente con nuevas afecciones, porque, y a esto nos
conducimos: los afectos son la clave de la identidad. Sin vida afectiva no hay tal vida, sin pasiéon no hay
conocimiento’’. La simpatia no es unicamente un principio de la naturaleza humana, de la identidad humana, lo es
también de la identidad personal.

Hume, como Shaftesbury, Hutcheson y gran parte de los pensadores de su siglo, es un filésofo de la vida practica,
por eso, para €él, la simpatia no puede ser sino un principio efectivo, constatable en la experiencia ordinaria. La
simpatia, como portal a las pasiones, deseos y, sobre todo, placeres desplaza a la razon, que sigue cumpliendo una
importante funcién pero que ha dejado de ser fundante. Asi, en 1751, escribirda Hume: «La razén fria e
independiente, no es motivo de accion y dirige sélo el impulso recibido del apetito o inclinacion, mostrandonos los
medios de lograr la felicidad y evitar la miseria. EI gusto, en cuanto que da placer o dolor y, por tanto, constituye la
felicidad o la miseria, se convierte en motivo de accién y es el primer impulso o resorte para el deseo y la
volicion»’>.

La simpatia por tanto, no sélo esta, como dice Norton, «centralmente implicada»’® en su teoria moral y en su teoria

¥ Hume, David (2004) Investigacién sobre el entendimiento humano, trad. de Vicente Sanfélix y Carmen Ors, epilogo de Barry Stroud, Madrid,
Istmo, p. 77.

% «Affect produced by literature is still problematic. If belief arises out of a livelier impression, and we can know truth from falsehood by this
means, why should poets, "liars by profession," yet "always endeavour to give an air of truth to their fictions" (1.3.10, p. 83)? Surely, if truth and
fiction are so easily distinguishable, we should not, as spectators, invest in a continuum of belief--either we feel belief, or we don't, if we accept
Hume's account. Looking back to Hume's reference to another kind of liar--out of which earlier discussion, his discussion of poets as liars seems
inevitably to grow--we can see that the feeling Hume claims as a reliable indication of the truth of any external reality is not actually very stable
at all: "As liars, by the frequent repetition of their lies, come at last to remember them; so the judgement, or rather the imagination, by the like
means, may have ideas so strongly imprinted on it, and conceive them in so full a light, that they may operate upon the mind in the same manner
with those, which the senses, memory or reason present to us" (1.3.9, p. 81, emphasis added). And this, says Hume, is the action of custom,
habit, or education on the imagination». Tierney-Hynes, Rebecca (2007) “Hume, Romance and the Unruly Imagination”, en Studies in English
Literature, 1500-1900, vol. 47, n. 3, pp. 641-658.

! Sobre esto afirma Rébade: «el sentimiento es una pieza clave de nuestro dinamismo cognoscitivo; el sentimiento no significa una concepcion
nueva, sino una manera distinta de concebir; esa manera distinta consiste en un aporte de fuerza, vivacidad, firmeza; surge de la naturaleza y no
esta sometido a nuestro arbitrio; es la piedra de toque para distinguir entre una simple ficcion y el juicio que se hace acreedor a nuestro
asentimiento. Resumiéndolo todo: el sentimiento es el responsable de las creencias o convicciones por las que nos guiamos en nuestro conocer; o
sea, el sentimiento es el constitutivo esencial de la belief o creencia». Rabade, Sergio (1998) “Hume, filosofo de la vida ordinaria: sentir y creer”,
en De Salas, Jaime; Martin, Félix, comp., David Hume: perspectivas sobre su obra, Madrid, Editorial Complutense, p. 21.

2 Hume, David (1968) Investigacion sobre los principios de la moral, Buenos Aires, Aguilar, Apéndice I, p. 177.

% «Without question, Hutcheson and Hume had different views of the role of sympathy in morals. Hume took sympathy to be centrally
implicated in at least most forms of moral approbation and disapprobation, a view not shared Hutcheson». Norton, David Fate, “Hume and
Hutcheson: The Question of Influence”, op. cit., p. 254. Sobre la relacion entre la idea de simpatia en ambos autores véase también Turco, Luigi,
(2001) “Hutcheson, Hume e la simpatia: le obiezioni e le riposte”, en Santucci, A., ed., Filosofia e cultura nel Settecento britannico, Vol. 11,
Milan, 11 Mulino, pp. 181-203.



Fernando Infante del Rosal | Simpatia, naturaleza e identidad en Hume

de las pasiones, sino que cierra también su teoria del conocimiento, porque la simpatia ya aparece en las relaciones
entre impresiones e ideas, ya estd en el sentimiento de presencia intima del propio yo. Por eso su concepto de
entendimiento es un concepto cdlido en el que las impresiones-pasiones, la imaginacion y la simpatia han
desplazado a la fiia razon.

No obstante, la simpatia como principio no es la inica base de todas las pasiones. Ella sola no da cuenta de todas
las pasiones directas e indirectas porque, en el Tratado, Hume la presenta como una potencia excesivamente
receptiva. Es decir, la simpatia s6lo atafie a las pasiones que surgen por una influencia del objeto sobre el sujeto,
pero no a aquellas que el sujeto pone por su cuenta. Para esto ultimo necesita Hume del principio contrario de la
comparacion que, mediante la «doble relacion de ideas e impresiones» o la «conformidad en la tendencia y
direccion de los deseos»’, hace surgir un nuevo afecto en el sujeto distinto del que tiene el objeto. Esta
comparaciéon es un principio generativo que completa en su sistema la insuficiencia de la simpatia. Pero esta
comparaciéon no es una operacion fria, porque no procede de la razoén, sino de la imaginacion, y porque necesita de
un primer movimiento de la simpatia.

Todo se explica mediante la relacion entre simpatia e imaginacion. Simpatia e imaginacién se necesitan
mutuamente, como también la investigacion del entendimiento necesita la de las pasiones y viceversa.

La fuerza centrifuga de las pasiones y la centripeta de la imaginacion se dan en un juego alternado tanto dentro
como fuera del sujeto, un juego infinito propiciado por la simpatia: la pasion propia se convierte por la imaginacion
y la simpatia de otro en su pasion, que a su vez se convertira en la de otro en un proceso de encadenamiento o
difusion imparable.

De esta manera se compensan y se consolidan las identidades. Es decir, la identidad, como percepcion, solo es
posible si interviene el juego intersubjetivo provocado por la simpatia. Esta, en su fluir de unas mentes a otras
facilita la creencia de la identidad personal. Tal creencia sélo es posible mediante la relacion con otras identidades

que realiza la simpatia.

12. Conclusién: simpatia e identificacion.

Por tanto, en Hume, no tendria sentido hablar de identificacion (psiquica). Nunca usa este término, (es Rousseau
quien alumbra el concepto en su Discurso sobre el origen y los fundamentos de la desigualdad entre los hombres,
catorce afios después de la publicacion del tercer Libro del Treatise). La identificacion, en principio, parece, frente a
la simpatia, un proceso parcial y sesgado que paraliza o desvia el flujo inagotable de aquella vertiéndolo en un
estéril dominio. La identificacion, ya sea de un sujeto con otro o con una colectividad, se agota en su movimiento
unico, se paraliza en su finalidad. La simpatia, por el contrario, no posee finalidad, porque no existen callejones en
su laberinto.

La simpatia es una parte importante de la creencia natural en la identidad personal, no implica la difuminacién de

esa percepcion sino todo lo contrario, su refuerzo®. Por tanto, la simpatia no favorece la identificacién, porque su

* Tratado, 11, 11, IX, §385, p. 523.
% Hume utiliza, en una ocasion al menos, el término «sympathy» en su acepcion de funcién que conecta las partes de un organismo, eso que en

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

Simpatia, naturaleza e identidad en Hume | Fernando Infante del Rosal

caudal necesita abrirse siempre por nuevas vias, nuevos cauces. La simpatia aparece, pues, en este planteamiento,
como principio contrario a la unificacion, a la asimilacion completa de los individuos. Si Foucault, hablando de
aquella sympathia anterior, afirmaba la funcion compensadora de la antipatia, que impedia la radical fusién de
todos los seres en lo Mismo, ahora, en un contexto epistemoldgico racionalizador —a pesar de su anti-racionalismo—,
es la simpatia misma la que ha asumido su antidoto e impide tal identificacion, tal unificacion. Porque esta
simpatia, a diferencia de aquella sympathia, no es ya una fuerza indeterminada, etérea e imprecisa, que se mueva en
las profundidades, sino un proceso (mental, no metafisico) de propagacion que sélo puede operar como relevo de
una individualidad a otra y que, por tanto, sdlo existe en funcion de estas unidades. Por eso la simpatia, aunque une,
fundamentalmente separa. Hume solucionaria asi el problema de la diferencia entre la conciencia-identidad de la
humanidad y la conciencia-identidad individual y personal.

La simpatia hace nuestra identidad adherente a las afecciones y deseos de los demas. Es el filtro por el que la vida
de los otros se introduce en la nuestra de manera inmediata, pero también es la tendencia que convierte las ideas de
la vida ajena en impresiones propias y, con esa fuerza, a la vez que confiere entidad a los demas, afiade consistencia
a nuestra idea del yo.

La identificacion seria el proceso por el que esta idea del yo se anula o se debilita al hacernos con otra identidad.
En términos de Hume, la identificacion es el movimiento por el que sustituimos la creencia de nuestra identidad
personal por otra creencia, la de que somos otro, pero sin tener conciencia de la transformacion. Pero esto es
absurdo para Hume porque, como vimos, la idea de identidad personal, la creencia en la propia conciencia, no se
basa tanto en una cuestion espacial como temporal. La identificacion es un proceso en el que parece no intervenir el
tiempo como en la simpatia. La identificacién implica una cierta suspension, una fijacion, algo que contradice el
funcionamiento humeano de la mente. Ademas, la identificacion elude el trabajo de la memoria, complemento
importante de la imaginacion en la creencia de lo subjetivo.

En la simpatia no se produce un cambio de identidades sino de afecciones. Por la simpatia s6lo comunicamos
impresiones. Si simpatizamos con ideas es porque éstas ya se han transformado en impresiones; simpatizamos con
un ideal, por ejemplo, porque ya lo hemos convertido en afecto. La simpatia dificulta la suplantacion porque de lo
que se ocupa principalmente es de la encarnacion de las pasiones en el propio sujeto’.

Que un sujeto se funda con un objeto supone la relajacion de su conciencia, su debilitacion primero y el
reforzamiento luego, con la idea de la conciencia de otro como la propia. Identificarse seria sustituir la creencia de
la conciencia propia por la creencia de que poseemos la conciencia de otro. Pero esa sustitucion (imaginaria) de
conciencias no es algo tan extrafio teniendo en cuenta que la conciencia propia es una creencia practica y vital.

Lo curioso es que, una vez que un sujeto se identifica con otro, desde alli puede seguir simpatizando. La

medicina llaman funciones simpaticas. Este sentido del término hace referencia pues a la afinidad y a la comunicacion de partes en una unidad,
es el significado que esta en la base de la identidad de la unidad (personal), frente al uso principal del concepto en Hume como comunicacion
entre unidades. El mismo lenguaje, pues, contiene ya la doble vertiente endogena y exodgena, centripeta y centrifuga, de la que tratamos ahora.

% Algunos de los mas notables estudiosos actuales de Hume y de la ilustracion inglesa, como Luigi Turco, confunden simpatia con
identificacion. Cuando Turco expone las tres formas de simpatia que €l ve en el pensamiento del siglo XVIII lo manifiesta: «first, sympathy as a
mechanical communication of feelings and passions; second, sympathy as a process of imagination, or of reason, by which we substitute
ourselves for others; third, sympathy as delight in the happiness and sorrow in the misery of other people». Turco, Luigi (1999) “Sympathy and
Moral Sense: 1725-17407, en British Journal for the History of Philosophy 7, pp. 79-101.



Fernando Infante del Rosal | Simpatia, naturaleza e identidad en Hume

identificacion, en conclusioén, no paraliza la simpatia porque ésta, como tendencia natural, necesita ejercitarse

siempre, ya sea desde esta conciencia o desde aquélia.

Bibliografia

Foucault, Michel (1999) Las palabras y las cosas. Una arqueologia de las ciencias humanas, Madrid, Siglo XXI.

Graham, Roderick (2006) The Great Infidel: A Life of David Hume, Edimburgo, Birlinn.

Hume, David (2004) Disertacion sobre las pasiones y otros ensayos morales, est. prelim. y trad. de J. L. Tasset,

Barcelona, Anthropos.

Hume, David (1980) Investigacion sobre el conocimiento humano, Madrid, Alianza.

Hume, David (2004) Investigacion sobre el entendimiento humano, trad. de Vicente Sanfélix y Carmen Ors,

epilogo de Barry Stroud, Madrid, Istmo.

Hume, David (1968) Investigacion sobre los principios de la moral, Buenos Aires, Aguilar.

Hume, David (1763) The History of England, Vol. VI, Londres.

Hume, David (2005) Tratado de la naturaleza humana, ed. prep. por Félix Duque, Madrid, Tecnos.

Hutcheson, Francis (2005) 4 System of Moral Philosophy, Londres, Continuum.

Loeb, Louis E. (2002) Stability and Justification in Hume's Treatise, Nueva Y ork, Oxford University Press.

Maher, Patrick (1981) “Probability in Hume's Science of Man”, en Hume Studies, vol. 7, no. 2, pp. 137-153.

Mellizo, Carlos (2005) “Hume y la teoria institucional”, en Lopez Sastre, Gerardo, coord., David Hume: nuevas

perspectivas sobre su obra, Cuenca, Eds. de la Universidad de Castilla-La Mancha, pp. 135-148.

Norton, David Fate (2005) “Hume and Hutcheson: The Question of Influence”, en Garber, Daniel y Nadler, Steven,
eds., Oxford Studies in Early Modern Philosophy. Vol. II, Oxford, Oxford University Press, pp. 2111-256.

SEPTIEMBRE

Pitson, A. E. (2002) Hume's Philosophy of the Self, Londres, Routledge. 2013



SEPTIEMBRE
2013

Simpatia, naturaleza e identidad en Hume | Fernando Infante del Rosal

Rabade, Sergio (1998) “Hume, filosofo de la vida ordinaria: sentir y creer”, en De Salas, Jaime; Martin, Félix,

comp., David Hume: perspectivas sobre su obra, Madrid, Editorial Complutense, pp. 11-24.

Rodriguez Donis, Marcelino (2008) "Sobre la inteligencia animal. Critica a Aristoteles y anticipacion del

mecanicismo cartesiano en Gémez Pereira", en Fragmentos de filosofia, n. 6, pp. 3-57.

Seoane, Julio (2004) Del sentido moral a la moral sentimental: el origen sentimental de la identidad y ciudadania

democratica, Madrid, Siglo XXI.

Tierney-Hynes, Rebecca (2007) “Hume, Romance and the Unruly Imagination”, en Studies in English Literature,

1500-1900, vol. 47, n. 3, pp. 641-658.

Turco, Luigi, (2001) “Hutcheson, Hume e la simpatia: le obiezioni e le riposte”, en Santucci, A., ed., Filosofia e

cultura nel Settecento britannico, Vol. II, Milan, 11 Mulino, pp. 181-203.

Turco, Luigi (1999) “Sympathy and Moral Sense: 1725-1740”, en British Journal for the History of Philosophy 7,
pp. 79-101.

Winkler, Kenneth P. (2000) “The New Hume”, en Read, Rupert y Richman, Kenneth A. eds., The New Hume
Debate, Londres, Routledge.



Javier Arias Navarro | Algunas breves consideraciones sobre la escritura

Algunas breves
consideraciones sobre la

escritura

Javier Arias Navarro

Centro de Lingiiistica da Universidade de
Lisboa

Escuela de Logica, Lingiiistica y Artes del
Lenguaje de Asturias

RESUMEN

La escritura constituye una invencion esencial en la Historia
humana, hasta el punto de que sélo cabe hablar de Historia
en la medida en que comienzan los registros escritos. Ello le
otorga una singular posiciéon epistemologica. Quizas en
ningln otro contexto quepa observarla con tanta nitidez
como en el lugar que la escritura ocupa (o deja de ocupar)
en la lingliistica desde los tiempos de la fundacién
saussuriana. Desde entonces, la escritura se ha visto
excluida de la lingliistica en sentido estricto. El presente
trabajo discute, a la luz de una serie de casos particulares,
las ventajas conceptuales que la teoria del lenguaje y la
lingtiiistica general pueden derivar del analisis de materiales
graficos de diferentes tradiciones y culturas.

PALABRAS CLAVE
Escritura, Teoria del Lenguaje, Lingtiistica General, Wilhelm

von Humboldt, Ferdinand de Saussure, Heymann Steinthal,
Notacion Iconica, Hankul, Cree, Cheroqui, Rongorongo

ABSTRACT

Writing constitutes an essential invention in human History.
As a matter of fact, we are entitled to refer to History just
inasmuch as written records are firstly kept. Hence a
singular epistemological status is bestowed on writing.
Perhaps in no other context can we observe it as neatly as in
the place (or lack thereof) writing has found in Linguistics
since the modern foundations laid out by Ferdinand de
Saussure. The study of writing has been excluded from
Linguistics in its narrow sense ever since. The present paper
discusses, through the consideration of several significant
case studies, the conceptual advantages which the Theory of
Language and General Linguistics may draw from the
analysis of data from different cultural traditions.

KEYWORDS

Writing, Theory of Language, General Linguistics, Wilhelm
von Humboldt, Ferdinand de Saussure, Heymann Steinthal,
Iconic Notation, Hankul, Cree, Cherokee, Rongorongo

Fecha de entrada: 17-08-2013 Fecha de aceptacion: 23-08-2013

SEPTIEMBRE
2013






Javier Arias Navarro | Algunas breves consideraciones sobre la escritura

Algunas breves consideraciones sobre la escritura
Javier Arias Navarro

Centro de Lingiiistica da Universidade de Lisboa

Escuela de Légica, Lingiiistica y Artes del Lenguaje de Asturias

Preambulo y advertencia

No seré acaso mal momento éste, momento como cualquier otro, para volver, al cabo de los afios, a ofrecer
al publico de mi lengua algunos pensamientos sobre la cuestion de la escritura y su lugar en los prejuicios y
opiniones mas comunes que sobre el lenguaje se prodigan. Pensamientos que, sin menoscabo del rigor técnico,
pueda cualquier pagano en la materia comprender sin mucho esmero, sirviendo, a su vez, de preliminares o anticipo
de publicaciones venideras sobre el mismo asunto, més detalladas y especificas, y mucho mas aridas para el no
especialista. Para evitar que algin lector malicioso interprete la falta de formalismos y notaciones como muestra de
inexactitud y tome el presente texto por lo que no es, por una invitacion a la charlataneria especulativa sin ningiin
respeto o fidelidad a los materiales lingiiisticos, hemos acompafiado, hasta donde el limitado espacio disponible
nos permite, nuestro articulo de diversos ejemplos e ilustraciones, en las que el razonamiento pretende apoyarse.
Cualquier intento de refutacion o discusion de lo que aqui se diga habra de pasar inexcusablemente por un analisis

consecuente de los casos aducidos.

Algunas ideas de partida

La escritura ocupa una posicion crucial en la constitucion del mundo presente — donde “presente” bien
puede tomarse, extensivamente, como referido a todo el tiempo de la Historia cuyo lapso, de apenas 10.000 afios,
siendo benévolos, definido precisamente por la aparicion de registros depositados en piedra o cualquier otro
material, en contraste con los no menos de 500.000 afios desde que hay gentes parlantes, se nos presenta como un
solo y efimero momento — y trataremos, en este nuestro empefio, de mostrar la ayuda que para el entendimiento de
los problemas muy generales que la grafia plantea puede procurar el enfoque lingiiistico, tan a menudo ignorado o
postergado, por desgracia, entre los llamados filésofos.

La escritura suscita, para empezar, un problema epistemoldgico, por su peculiar situacion ante el
conocimiento. La inadvertencia, en aumento en nuestros dias, de dicha posicion, la falta de sensibilidad, en suma,
trae consigo las nefastas confusiones que tendremos ocasion de tratar en breve. Es el caso que, siendo la grafia un
sistema derivado, frente al lenguaje, primario, se torna un primitivo para el analisis, al ser de algin modo inmediata
a la consciencia del investigador. Dicho mas claramente, la lingiiistica comienza (entendida como actividad de
vuelta reflexiva sobre la produccion discursiva) a la par que los primeros registros conservados, los cuales ya
suponen una identificacion y segmentacion, por imperfectas que puedan ser, de la cadena hablada en unidades
abstractas e ideales, del tipo de fonemas, indices gramaticales o palabras (semantemas mas bien para las palabras
ideograficas). Desde un punto de vista ontogenético, un nifio no adquiere verdadera y plena conciencia gramatical

hasta que aprende a escribir — y leer — en la escuela, en tanto que hace ya relativamente tiempo que maneja y

207

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

Algunas breves consideraciones sobre la escritura | Javier Arias Navarro

domina la técnica del saber hablar, siempre encarnada en una lengua particular de entre las de Babel. Siendo, pues,
la grafia conformadora de la reflexion de la manera recién indicada, se comprende la situacion paraddjica en que se
encuentra la investigacion lingliistica: a saber, se trata de acceder a la verdadera estructura de una lengua (y del
lenguaje) penetrando a través del encubrimiento grafico, en una lucha para la cual contamos como maxima aliada
con la escritura misma, que nos ayuda a deshacer los nudos que ella ha configurado previamente. Esta actividad tal
vez quede entendida recordando el fragmento niimero 23 del libro de Heraclito': “Pues oro los que andan buscando
tierra excavan mucha y encuentran poco”, en que se expresa muy nitidamente la doble condicion simultdnea de
colaborador e impedimento que la tierra (en nuestro caso lo escrito) supone para el hallazgo. Mas atn, cabria aludir
a la coincidencia con el lugar que, en la andloga operacion del descubrimiento psicoanalitico, ocupa, a decir del
propio Freud, la instancia del Yo. El olvido de esta contradiccién inicial tiene importantes consecuencias. Puede
suceder, y de hecho sucede a cada paso, que, como ya denuncié Ferdinand de Saussure’, se tome el término
secundario por primario, confiriéndole una imposible e insélita autonomia como objeto de estudio, como cuando se
piensa que, de suyo, tienen algin sentido frases como (para el inglés) “choir se pronuncia kwair” creyéndose que
“choir” es algo de por si, por no hablar de la practica del spelling. Dicha inversion alcanza su punto extremo cuando
se llega, si no de modo abierto — que alguin pudor tal vez lo evite — si al menos de manera implicita en numerosos
argumentos y concepciones, a pensar que, como la lingiiistica es escrita, asi también lo es el lenguaje, llegandose de
tal modo a una directa y perfecta identificacion de lenguaje y escritura. Contra esto se alza a cada paso la evidencia
de las sociedades todavia hoy agrafas, o de los analfabetos en las comunidades literatas, sin que a nadie se le ocurra
en tales casos proclamar carencia alguna en lo tocante al conocimiento lingiiistico ejercitado plenamente en el
hablar. Se confunden y entremezclan de ordinario niveles que han de permanecer perfectamente diferenciados. Asi,
al igualar lenguaje y escritura, no se distingue lo que es Cultura de lo que no lo es. El nticleo o corazén fundamental
del lenguaje, del que los fonemas y las prosodias (reglas de acentuacion de palabra y frase, o ristras de tonos, entre
otras cosas) son el ejemplo mas eximio, se encuentra en un estrato psiquico mdas profundo, inasequible a
consciencia sin la ayuda técnica de un lingiiista, de lo que, aun dentro del lenguaje, lo esta el vocabulario semantico
de una lengua. Todavia mas superficial es el estatuto y condicion de la grafia, que no es ya lengua, sino Cultura,
sometida como esta a los dictados del poder y sus instituciones. Basta recordar la ligazén, desde su nacimiento
mismo, de la escritura con las castas sacerdotales, minorias privilegiadas en funcién de su exclusivo conocimiento
del sistema de representacion, o también el invento de los exdmenes por los chinos, cuya grafia ideografica, junto a
notables ventajas, presenta el inconveniente de no dejarse reducir (por depender de las palabras semanticas

principalmente, no importando que los caracteres sean ulteriormente analizables) a una matriz de elementos en un

Citamos la sentencia del Oscuro, transmitida, con ligeras alteraciones, por Teodoreto y San Clemente, por la magnifica edicion critica de
Agustin Garcia Calvo, Razén comun: Edicion critica, ordenacion, traduccion y comentario de los restos del libro de Heraclito Madrid, Editorial
Lucina 1985, p. 80.
> Recuérdese el célebre capitulo 6 de la Introduccion del Cours de linguistique générale, relativo a la representacion de la lengua por la
escritura: “Lengua y escritura son dos sistemas de signos distintos; la Ginica razon de ser del segundo es la de representar al primero; el objeto
lingiiistico no queda definido por la combinacion de la palabra escrita y la palabra hablada; esta tltima es la que constituye por si sola el objeto
de la lingiiistica. Pero la palabra escrita se mezcla tan intimamente a la palabra hablada de que es imagen, que acaba por usurparle el papel
principal; y se llega a dar a la representacion del signo vocal tanta importancia como a este signo mismo. Es como si se creyera que, para
conocer a alguien, es mejor mirar su fotografia que su cara”. [Traduccion espafiola de Amado Alonso, reimpresa en Alianza Universidad Textos,
Madrid, 1991, p. 92.]



Javier Arias Navarro | Algunas breves consideraciones sobre la escritura

numero muy reducido y manejable, de cuyas combinaciones se extraeria el subconjunto de secuencias graficas
permisibles, ha sido y es muy propicia para establecer una apreciacion social en términos de “tantos ideogramas
conoces, tanto vales”, o, incluso entre nosotros, a pesar de ser los sistemas alfabéticos los menos proclives a un
dominio gradual, sino de si o no, el notable éxito que las instancias del poder (como la llamada Academia de la
Lengua en nuestro &mbito, que en verdad debiera llamarse de la Grafia) han logrado en su propdsito de establecer
rangos sociales — anotamos que, de paso, al ser los cddigos escritos un producto y no una actividad, ergon, y no
enérgeia® como las lenguas propiamente dichas, al no contribuir cada acto de escritura a modificar el sistema, como
si lo hace cada acto singular de habla, la asimetria entre la fijacion artificial que la grafia procura y la variabilidad y
mutabilidad intrinsecas a la lengua, solventada con la imposicion progresiva de la estabilidad, ha conseguido el
aterrador resultado, a través de las instituciones, principalmente la escuela, de que las principales lenguas de
Cultura no hayan cambiado en lo esencial desde el advenimiento del Estado moderno. El espafiol de Cervantes y el
nuestro es, salvando cierto vocabulario, el mismo. Que con los comentarios antecedentes nos adentramos en el
ambito de la Politica y la crucial relacién que con ella tiene la escritura, apenas hard falta aclararlo. Conviene,
ademas, recordar, si ello no oscurece lo que venimos diciendo, como Freud mismo separaba dentro de las llamadas
“representaciones de palabra” (Wortvorstellungen) los componentes visuales o graficos de los actsticos, otorgando
a aquellos s6lo un caracter auxiliar, de lo que se desprendia una diferente ubicacioén en su topologia psiquica — no
nos concierne ahora investigar la complicacion y eventual oscuridad que se introduce al anadir las
“representaciones de cosa” (Sachevorstellungen) al esquema, sino hacer constar la coincidencia con nuestro

enfoque®. Debemos también indicar que la omisién lingiiistica del problema de la escritura de manera alguna le

Segun la importante distincion de Wilhelm von Humboldt, de base aristotélica.

Podra el lector preguntarse, con todo derecho, sobre la conveniencia de referirnos a Freud en este punto, violando asi el decoro en que nuestra
disciplina ha querido instalarse desde hace bastantes décadas, coincidiendo, poco mas o menos, con el culto al “en si y para si” que emana de la
epojé saussuriana (que incluye el hallazgo de ese singular compromiso entre Escila y Caribdis al que conocemos como “imagen acustica”). No
es algo, sin embargo, caprichoso ni arbitrario. Pues ha sido suefio e ideal nunca del todo bien disimulado de la lingiiistica general tras Humboldt
— comenzando por su apostol Heymann Steinthal, en su Abriss der Sprachwissenschaft (especialmente, en el volumen 1, titulado Einleitung in
die Psychologie und Sprachwissenschaft) de 1871, publicado en Berlin por la editora Dummler, el mismo Steinthal que habria de ser excluido de
la posibilidad de acceder a una catedra alemana por su condicion de judio, aun en pleno siglo XIX, — el llegar a una mecanica psiquica de los
procesos verbales, en la que los conceptos humboldtianos de “verflechten™ y “verschmelzen” ya no se referirian tnicamente a la morfologia de la
palabra, sino que se transfieren a las representaciones mismas, que conforman a cada paso un Vorstellungs-Verband. Lo cual conlleva una
verdadera fusion de lo que entendemos como logica, gramatica y psicologia, a costa de extender los estrechos limites de la primera para abarcar
la teoria del pensamiento natural, rebautizada como logica psicologica; de lo contrario, se llegaria a negar la relacion entre la gramatica y la
légica:

“Entweder die Logik verschlingt die Grammatik, oder die Grammatik macht sich vollig frei von der Logik” [4briss, p. 68].

“[...] es gibt nur eine Wissenschaft des Gedankens. Nennet man nun dieselbe gewohnlich Logik, so bleibt kein Gegenstand mehr fiir die
Grammatik”. [H. Steinthal, Grammatik, Logik, und Psychologie, ihre Prinzipien und ihr Verhdltnis zueinander, Hildesheim, G. Olms, 1968, p.
97. La primera version data de 1855 en Berlin].

Ese mismo propdsito movid, tiempo después, a Gustave Guillaume, y configurd, entretanto, no poca parte de las preocupaciones de dos
disciplinas en trance de fundamentacion, como la lingiiistica y la psicologia, precisamente con el suelo comun del asociacionismo frente al que
se define, por activa o por pasiva, gran parte del esfuerzo de los fundadores de comienzos del siglo pasado.

Por lo demas, las paradojas en las que vendria a quedar presa, sin saberlo, la mayor parte de la teoria lingtiistica del siglo XX y lo que llevamos
del presente, ya sea que tome como pilares fundantes reglas y representaciones, ya acuda, como en los modelos minimistas mas recientes, al
movimiento (sintactico) y su huella, quedaron ya magnificamente perfiladas y maravillosamente resumidas en un texto de por aquellos afos,
poco antes de que Ferdinand de Saussure comenzara a impartir las lecciones que dieron origen al Cours, texto pronunciado en la misma ciudad
de Ginebra:

“[...] ces deux images, le monde extérieur et le mouvement intracérébral, ont été supposées de méme nature, et que la seconde image est, par
hypothese, une infime partie du champ de la représentation alors que la premicre remplit le champ de la représentation tout entier. Que
I’ébranlement cérébral contienne virtuellement la représentation du monde extérieur, cela peut sembler intelligible dans une doctrine qui fait du
mouvement quelque chose de sousjacent a la représentation que nous en avons, un pouvoir mystérieux dont nous n’apercevons que 1’effet
produit sur nous. Mais cela apparait tout de suite comme contradictoire dans la doctrine qui réduit le mouvement lui-méme & une représentation,

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

Algunas breves consideraciones sobre la escritura | Javier Arias Navarro

exime a uno de verse afectado por semejante cuestion. Noam Chomsky, que no ha dedicado a este tema estudios ni
publicaciones, consideraba, y atin lo hace (si bien de manera menos abierta) como parte del componente de base de
la gramatica las denominadas “reglas de rescritura” (rewrite rules), donde, aparte de la ambigiiedad del término
“regla”, que puede ser tanto referido al metalenguaje explicativo como al objeto de estudio, “rescritura” conlleva
muchos de los prejuicios que a la grafia alcanzan. No queda claro, por ejemplo, dentro de las escuelas de fonologia
generativa, si la nocidén de regla con su notacion que supone una descripcion estructural de un fenomeno viene
exigida por los propios procesos de la gramatica, por fidelidad al objeto de estudio, o por requisitos internos de
coherencia, economia explicativa u otros similares. Reaparece aqui la problematica de la autonomia que a cada

paso, de no mediar critica, concedemos a la escritura, o que ésta se toma para si.

Estudio de algunos casos

A continuacién partiremos de algunos sistemas de escritura de caracteristicas muy notables a fin de
insinuar cuestiones generales que bien podran de ser del interés del publico de Eikasia, por transcender el marco
exclusivo de la lingiiistica. En primer lugar, debemos hacer referencia a la notacién hankul, o escritura nacional

coreana, de la que el lector encontrard muestra en la Figura 1:

Figura 1:
Consonantes
bilabial apical sibilante velar gutural
continua laxa ul L A o
m n s q (véase
p. 181-2)
oclusiva laxa H L ot iy -1
b d 3 g
oclusiva tensa L B = 3[} <
k N, h
aspirada ph 2 c? k h
continua tensa MR
e
oclusiva tensa no W u: M‘ T|‘
aspirada p t c k
liquida =
1
Vocales ,
anterior posterior
difusa redonda difusa redonda
i — u
cerrada i) w T
4 I
media ed) ¢ 3 v 4 o
abierta @} a }.

car c’est dire qu’un petit coin de la représentation est la représentation tout entiére”. [Bergson, Le cerveau et la pensée: une illusion
philosophique, PUF, Paris, 2011, p. 7. La version original se remonta a 1904]:

Produce, en vista de lo dicho, sonrojo constatar la absoluta ignorancia de la citada tradiciéon que muestran casi todos los colegas de gremio, y,
entre ellos, de modo especialmente sangrante, por lo que de ella podrian aprender para su propia empresa, de la llamada gramatica cognitiva.
Condenados quedan todos ellos a repetir los errores de un camino que desconocen y ya por otros trillado. Sea como fuere, no parece que a
fildlogos y lingiiistas les haya perturbado nunca en demasia el ser encarnaciones vivientes de Sisifo o Tantalo.



Javier Arias Navarro | Algunas breves consideraciones sobre la escritura

Son varios los motivos que convierten a este sistema en instructivo e interesante. Fue creado de la nada, de
buenas a primeras, por el sabio y noble coreano Seycong (Sejong seglin otras transcripciones) en 1444, y
promulgado dos afios después para instruir a las gentes en el arte del bien pronunciar, debido a su caracter
fonematico, frente a la tradicional adopcion de la grafia china para escribir el coreano. No se trata del producto de
una intuicién mas o menos feliz, sino de una cuidada reflexion y andlisis acerca del lenguaje, de un plan bien
meditado desde el punto de vista gramatical. Por esto, y por constituir (a pesar de disputas sobre la inspiracion que
de otros sistemas pudiera haberle venido al creador y sus colaboradores) un momento originario, como mas
antiguamente lo pudieron ser el chino, el sumerio o el maya, se le considera una gramatogénesis sofisticada’, esto
es, una linea de tradicion autébnoma, de la cual representa el origen, surgida, por contraste con las no sofisticadas
(de las que el ejemplo mas famoso es el caso del cherokee®) a través de un anélisis elaborado, més alla de la simple
constatacion del uso de otros sistemas por parte de gentes cercanas o dentro incluso de la propia comunidad, y de
unos conocimientos basicos de fonética. Al igual que el hankul, el cree (o clisteno), la lengua indigena mas
importante de Canadd, perteneciente a la familia algonquina y hablada en las provincias de Ontario, Manitoba y
Saskatchewan, constituye otro caso de génesis grafica espontanea célebre entre los especialistas. El lector

encontrard una reproduccion del (mal) denominado silabario cree en la Figura 2:

Figura 2:
i Anlautender In- oder aus- Auslautender
Konsonant lautender Vokal Konsonant
al e | i]oe
[ - 4|v(Aa|b fehlt
P < [N A] > :
t Ea=d VR md s, 4
k b|la|P|d &
te O [ W [0 8 S =
1 e i 1 O Y = S
m o e el P ¢
n (2 N (g ) [ ) e 2
r NN [ D A e
8 ) e I il B e ~
¥ e e el i
. < VJ 2 D = J

°  Segun los términos formulados en la excepcional monografia de Peter T. Daniels y William Bright The world’s writing systems, New York,

Oxford University Press, 1996.

¢ O “cheroqui”, segin las equivalencias propuestas para nuestra lengua por Juan Carlos Moreno Cabrera en Lenguas del mundo, Madrid,
Editorial Visor, 1990. Se encontrara mas adelante en este articulo, bajo el epigrafe “Dos ejemplos de génesis espontanea”, una muestra
ilustrativa de la escritura de dicha lengua.

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

Algunas breves consideraciones sobre la escritura | Javier Arias Navarro

dArv LPQAL G-~ D AXCA
bs AOLMA AbJQ CdAABUL
M 9XC4a bIN QArdM

De estas situaciones podemos deducir algunos elementos que compartirian las tradiciones graficas mas
antiguas en su nacer, si bien, como el lector avisado atinadamente notard, son los casos no sofisticados los mas
utiles a tal proposito, al acercarse asintéticamente a la falta de ciencia organizadora del sistema que, es de suponer,
estd a la base de las notaciones mas antiguas. Con todo, un requisito se mantiene inabordable para este tipo de
analisis, pues la transposicion de escenarios adolece de una grave falta metodoldgica, cual es la imposibilidad de
remontarse a las condiciones y punto en que, sin conocerse sociedad cercana literata, se crea la grafia. Algo
habremos de afiadir después a estos pensamientos, pero por ahora volvamos con el hankul. No sélo constituye una
gramatogénesis (con el proposito politico de convertir al pais del confucianismo al budismo), sino que es,
asimismo, muestra de lo que se denomina una “notacién iconica”, esto es, un sistema que implica el uso de formas
que expresan datos explicitos sobre los constituyentes articulatorios del sonido, de modo que conociendo los
componentes en que el simbolo grafico se analiza, y sus respectivos valores, se puede reconstruir el valor sonoro
total de simbolo’. Un sistema iconico adquirid, como modelo de transcripcion fonética, notable fama durante el
siglo XIX: el visible speech creado por Alexander Melville Bell, padre del inventor del teléfono, en 1867. Sin
embargo, el hankul es fiel a las oposiciones fonoldgicas de la lengua que representa, lo que lo convierte,
precisamente, en un sistema de escritura, separado de las demas notaciones iconicas, que no alcanzan tal rango®
Esta doble condicion del hankul ha dado lugar a que algunos estudiosos como Geoffrey Sampson’ hablen de é1
como un sistema de rasgos distintivos, en virtud de su estructura aditiva, segiin la cual, partiendo de los cinco
primitivos graficos para las consonantes y tres para las vocales que se muestran en la Figura 1, por sucesiva suma
de trazos que, en muchas ocasiones representan el rasgo distintivo afiadido, se deriva el resto de los simbolos. Asi,
por ejemplo, las vocales, tal y como puede verse, se representan mediante lineas horizontales o verticales a las que
se afiaden trazos mas pequefios con cardcter distintivo, de tal manera que, como muestra, las vocales medias
presentan un gesto grafico que hace las veces de un brazo situado a la izquierda o encima del trazo base, segin la
naturaleza vertical u horizontal de éste. Las consonantes, por su parte, se escriben con la ayuda de signos
bidimensionales compactos que, sin embargo, pueden descomponerse. Basta con que el lector se fije, por tomar el
caso opticamente mas sencillo, en como el afiadido sucesivo de los rasgos [—continuo] y [+aspirado] que deriva de
la sibilante continua laxa su correlato oclusivo, y, de éste, el oclusivo tenso aspirado se corresponde con la insercion

sumatoria de un trazo horizontal superior en el primer caso y, sobre dicho resultado tomado como punto de partida

Ya se ve que esto se refiere a sistemas de escritura fonémicos, no ideograficos.

Pues la condicion para hablar de “escritura” no es, como bien nos recordaba tiempo atras el profesor Garcia Calvo, la de suponer un registro
de un tramo hablado que produzca, al leerse, un fragmento de habla, sino la de re-presentar elementos abstractos de la lengua, sean de la primera
articulacion o de la segunda; este criterio separa nitidamente una escritura de algunas estructuras que pudieran parecer afines.

? Cf. G. Sampson, Writing Systems, London, Century Hutchinson Limited, 1985 [Hay version en nuestra lengua: Sistemas de escritura,
Barcelona, Editorial Gedisa, 1997].

8



Javier Arias Navarro | Algunas breves consideraciones sobre la escritura

para un nuevo disefio, de un diminuto trazo horizontal superior, casi en forma de punto, en el segundo'.
Comoquiera que se escribe por bloques de silabas, hay quien se ha visto tentado a ver en el hankul una escritura
silabica. Sin embargo, y dejando para otra ocasion el asunto de por qué no puede hablarse, en rigor, de notaciones
silabicas, debemos subrayar — nunca se insistira lo bastante en ello — que una cosa son los principios externos de
combinacion de signos'' y otra cosa bien distinta las unidades en su interna simbolizacién. En lo que hace a ésta, el
hankul no representa silabas, ni tampoco rasgos distintivos, sino segmentos, fonemas. La explicacion merece que
nos detengamos un instante, por las implicaciones mas generales que de la misma se derivan. En ello reside la
original propuesta del presente articulo, a fin de reconciliar lo que de los diferentes analisis se tiene por certero y

apropiado.

Discusion y propuesta

Para que el hankul fuese de veras una escritura de rasgos distintivos haria falta considerar a éstos unidades
de la lengua, que, en consecuencia, recibirian el correspondiente tratamiento abstracto. Aunque fendémenos como
los lapsus linguae, o, mucho mas importante, procesos fonoldgicos en muy diversas lenguas, apoyan la
consideracion, mayoritaria, casi unanime, en la lingiiistica actual, de los rasgos como entidades de la lengua, no hay
que olvidar que no se trata de “unidades”, esto es, de elementos en los que se pueda disponer el habla en forma de
secuencia ordenada'?. Por el contrario, es el fonema, como ya sabian los gramaticos praguenses, quien constituye la
unidad minima descomponible en elementos simultineos mas pequefios, pero nunca en entidades sucesivas. Las
propias percepcion e inteligibilidad lingiiisticas se producen al nivel de los fonemas y su combinacion, conque, de
optar por una escritura representadora de la segunda articulacion, frente a una que se apoye en la primera (caso de
las ideograficas), habrd de partir precisamente de los fonemas, escritos mediante grafemas. Los términos
“sucesividad” y “simultaneidad” no tienen para los rasgos distintivos sentido alguno, si no es por remision a los
elementos superiores en que se integran, tal y como en la fonologia autosegmental se logran dibujar los rasgos
flotando en una ristra independiente (ocasionalmente en mas de una) s6lo porque se establecen lineas de asociacion
muy precisas respecto a la unica ristra fonoldgicamente autéonoma, la ristra segmental o fonemadtica, también
llamada melodica. Las prohibiciones sobre la secuencia de autosegmentos'’ descansan, en verdad, en las
convenciones de asociacion con los segmentos, que permiten, por ejemplo, para explicar la coloracién de un rasgo a
lo largo de una palabra, una multiple asociaciéon autosegmento-fonemas, lo cual muestra al mismo tiempo la

dependencia y la indiferencia que en relaciéon a los criterios validos para los segmentos rige para los rasgos

10 Como puede verse, términos como “superior” tienen un valor meramente relativo considerados desde el resultado final del grafo, pero

absoluto y univoco en cada fase de la derivacion formadora del signo de escritura.

" Ahi si puede encontrarse silabacion, como pueden establecerse parametros Utiles para una clasificacion que nada nos dijera acerca del tipo y
caracteristicas de la escritura; ya se comprende que criterios como “escrita de izquierda a derecha” o “de derecha a izquierda”, o “de arriba a
abajo” o “boustrophedon” pertenecen a las convenciones de agrupacion visible de las formas graficas, sin que cosas como “izquierda” o
“derecha” tengan siquiera sentido cuando de unidades abstractas se trata.

2 Por desgracia, cualquier distingo mas o menos sutil, de indole kantiana, como el que se efectiia entre “unidades” e “ipsidades”, o de
cualquier otra, parece sonarle a chino a los lingiiistas y filélogos de titulo mas reciente.

" Como el Principio del Contorno Obligatorio (OCP en inglés), que rechaza la presencia de dos rasgos idénticos contiguos en la ristra
autosegmental .

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

Algunas breves consideraciones sobre la escritura | Javier Arias Navarro

distintivos. Por otro lado, no podemos obviar el particular principio constructivo del hankul, su estructura de trazos
graficos sobreafiadidos a unos signos iniciales para derivar nuevas formas (no hay pruebas, en todo caso, de que
este procedimiento obedezca a la fidelidad a las marcas de correlacion fonoldgica de la lengua), de modo que
parece tener de veras algo que ver, en su disefio, en su Bau, con los rasgos distintivos. A nuestro entender, asistimos
aqui a un caso ins6lito de asimetria entre los dos extremos del circuito de la comunicacion; insélito no por no
producirse en otras situaciones dicho desequilibrio, sino por quedar registrado en los signos mismos'*. La estructura
final de éstos es indiferente, para su operatividad, a su origen, pero en modo alguno (frente a lo que sucede en otros
muchos casos) queda anulada la génesis. Si bien la lectura se da a un nivel fonematico, esto es, implicando una
detencion en el andlisis de las formas graficas, es igualmente parte del conocimiento de la escritura hankul el ser
participe del mecanismo productor de sus grafemas, el cefiirse al orden de su génesis. Se trataria de un sistema de
rasgos en su constitucion interna, intrasemidtica, pero fonematico en su funcion intersemidtica, de presentacion de
las unidades de otro sistema, en este caso del lingiiistico. Entendemos que esto habria de tener grandes
consecuencias para el mejor entendimiento de las relaciones generales entre los procesos analiticos y los sintéticos.
Tal vez, dentro de la disciplina lingiiistica, convendria dar un sentido nuevo y preciso, para asimilar fenomenos
como el aqui expuesto del hankul, a la distincion que Georg von der Gabelentz estableciera entre “gramatica

roe " s 1
analitica” y “gramatica sintética™"”.

Dos ejemplos de génesis espontanea

Mencionaremos a continuaciéon, de manera breve, dos casos muy interesantes de gramatogénesis
espontanea, en condiciones bien diversas, para concluir nuestra ejemplificacion. Se trata del rongorongo y el
cheroqui. Esta ultima, lengua iroquesa del Norte de Oklahoma, posee un silabario — en el sentido de inventario
grafico de las silabas posibles en la lengua, esto es, a un signo le corresponde un tramo de habla permitido en la
lengua, que podemos identificar con una silaba ritmica; lo cual es muy distinto de considerar la silaba como la
unidad en que la escritura se basa — inventado por el indio Sequoyah en 1821, que desde 1824 ha venido siendo el
soporte de la literatura cheroqui. La particularidad es que el propio Sequoyah era, como toda la poblacion en esta
lengua, analfabeto, hasta que, ante la evidencia de que los colonos usaban signos para representar el inglés en papel,

invent6 la referida notacion, que el lector puede contemplar en la Figura 3:

% En efecto, la ruptura de la simetria conoce, en el discurrir de la teoria del lenguaje y la lingiiistica general, dos momentos sefialados: por un

lado, el recurso explicativo, en fonologia diacronica, a la asimetria constitutiva del aparato fonador (tal y como se formula en el paradigma
funcional de André Martinet, y, més en concreto, en su magna obra Economie des changements phonétiques: traité de phonologie diachronique,
Berne, A. Francke 1955, que tuvo como proélogo cronoldgico una célebre aplicacion de la mano de A.G. Haudricourt y A.G. Juilland en el Essai
pour une histoire structurale du phonetisme frangais, Paris, Klincksieck, 1949, p.11-12 y 110-111); por el otro, los pensamientos referentes a la
teoria del signo que debemos a Serguei Karcevskij en su trabajo “Du dualisme asymétrique du signe linguistique”, Travaux du cercle
linguistique de Prague, 1, 1929, 9. 88-93, en que aquélla expresa la desigualdad entre la naturaleza del significante y del significado, de manera
que, antes que la solidaridad saussuriana depositada como patrimonio en el sistema de la lengua, se tendria un estado de equilibrio inestable,
segn palabras del propio lingiiista ruso . [El texto de Karcevskij ha sido reeditado recientemente como parte del volumen Inédits et
Introuvables, editado por Irina y Giles Fougeron, Leuven, Peeters, 2000].

" Cf. Georg von der Gabelentz, Die Sprachwissenschaft, Ihre Aufgaben, Methoden und bisherigen Ergebnisse,  Leipzig, T.O. Weigel
Nachfolger, 1891, p. 84.



Javier Arias Navarro | Algunas breves consideraciones sobre la escritura

Figura 3:
a [ i 0 u v=[3]
. D a R e T i o C u i
228 ga O Kka Foge Y oogi A go J gu E gv
3. ¥ ha ¥ he H o hi ' ho I' hu & hy
4. W la ¢ le £ L GC loM Iu 7 1Iv
5. 4 ma a me H mi  mo ¥ mu
6. © na L hna G nah 2\ ne h ni Z no 1 nu O nv
7. (I qua @ que P qui Y o quo W quu & quv
8 ®@W* s H sa k se b i + so & su R sy
9. L da W 1 $ de T ted di I ti V do S du 0 dv
10. & dla [ ta L e C i 4 to D tlu P v
11. G tsa TV tse Ir tsi K tso J tsu G tsv
12. G wa & we 0O wi ¢® wo & wu 6 wy
13. @ ya B vye A yi i yo G yu B yv

a. U sis listed in the @ column; in some syllabary charts, U s appears to the right of U sa.

Worcester Phonemic Feeling

g k; kh g k

k kh k

h h h

I I: hl =[1] I; hl

m m m

n n; hn n; hn, nh
qu kw = [k"]; kwh ew; kw

S S S

d t; th d;t

t th t

dl th=[t'] dl

tl tl; tlh, hl dl; tl, hl

ts ¢ =[ts, U]; ch jsch

w w: hw w; hw, wh
y y =[j]: hy y: hy, yh

a. Sequoyah'’s characters in general represent a wider range of consonants
than Worcester’s transliteration suggests. Column 1 lists the consonants
used by Worcester to represent syllable onsets. Column 2 lists in a phonemic
notation the sounds that may correspond to characters transliterated with
those consonants. The third column lists the symbols used in Feeling’s prac-

tical orthography to represent those sounds.

Se trata, pues, de una gramatogénesis motivada por el mundo circundante, por contacto (contacto en un
plano tecnologico, no al nivel interno de las formas lingiiisticas) pero impulsada internamente y de manera
espontanea, sin conocimiento fonético alguno, frente a lo que sucede, por ejemplo, en cree o clisteno, donde la
chispa provino de James Evans, misionero que desarrollé un sistema basado en la taquigrafia, y con ayuda de cierto
conocimiento fonético, que han adoptado otras lenguas amerindias como suyo. Siendo hablante monolingiie de

cheroqui, el inglés s6lo supuso para Sequoyah la encarnacion de una posibilidad, pero en modo alguno pudo ser un

SEPTIEMBRE
2013



Algunas breves consideraciones sobre la escritura | Javier Arias Navarro

modelo concreto de imitacion. Ejemplos como éste bien pueden arrojar luz en la comprension de fendomenos del
conocimiento como este mismo de la invencion, y el lugar que el concepto de independencia, entre otros, tiene al
respecto. Mucho mas fascinante aun es el caso del rongorongo, con el que finalizaremos el presente escrito,
esperando que la presentacion de su particularidad, junto con la ilustracién de un texto de esta escritura todavia no
descifrada (véase las figuras 4-6) haya contribuido, unida a los ejemplos previos, a plantear problemas muy serios

de la teoria de signos, de gramatica y del entendimiento en general.

Figura 4:

Figura5:

55 1Y L DARE o & I VL BBIE
UNBOBOS TS0 SUHD) xsgam%nﬁ%ﬁ?&&mﬁﬁ‘
?ﬁfﬁ &%ﬁgwgggé%@tmwgﬁgwmm AL DR
T
BT e e
- %ﬂs@&m a‘ﬂM BRI e YRR ED]
. &2y %‘wmymrggé;%]?&’ww'%ﬂm»vs}}ﬁm&%ﬂnﬁ%ﬁ

SEPTIEMBRE
2013



Javier Arias Navarro | Algunas breves consideraciones sobre la escritura

El rongorongo (literalmente “recitacion’), como bien sabra el lector, es la escritura de la lengua polinésica
rapanui, hallada en la Isla de Pascua, y aun indescifrada'®. Se trata de la unica notacion indigena oceanica, lo cual es
mas notable si cabe debido al extremo aislamiento geografico y consecuente falta de contacto histérico que esta isla
ha padecido. Tenemos, pues, otra gramatogénesis ante nosotros, pero en esta ocasion parece reproducir todas las
condiciones de falta de noticia de otros desarrollos que parecen parte del escenario originario. Podemos decir que la
escritura se vuelve a crear, por cuarta vez al menos, pasados bastantes siglos, ahora en la Isla de Pascua. Debe
seflalarse que hay controversia en cuanto a si se trata de un verdadero origen de la nada, previo a los misioneros, o
no, pero la primera opcioén parece, en el actual estado de la cuestion, la mas probable. Como se ve, no podemos
pensar que la escritura sea un artificio impuesto por Occidente, cuyo triunfo no seria sino una feliz coincidencia,
sino que parece estar ya en el horizonte de cualquier lengua, por el hecho de compartir con ella, aunque en otro
nivel, las condiciones de abstraccion que hemos advertido previamente. La cuestion de la poligénesis plantea,
empero, otro enigma mayor, una vez quedan derribados tanto el mito “adanico” (una historia prefigurada en una
direccion unica desde una sola linea de desarrollo) como el de “ideologia occidental a partir de la cual fantaseamos

. . . 1
acerca de unidades inexistentes como los fonemas”!’

, a saber, ;cOmo es posible que, en un lapso tan corto de
tiempo hayan surgido independientemente las escrituras en el mundo? Este problema alcanza de lleno, por ejemplo,
a las concepciones temporales de la filosofia de la historia. Aqui, como en tantos otros escenarios, entran en batalla
las huestes de idealistas y materialistas, tan errados unos como otroslg, en su miopia reductora, tratando de, como
popularmente se dice, arrimar el ascua a su sardina. Entre las primeras cabe incluir, por cefiirnos ahora sélo a
autores de formacion alejada a la estricta filologia o lingiiistica, que, sin embargo, han sentido la obligacién de

. . . . |
enfrentarse al problema de escritura en su suma generalidad, a Karl Jaspers y su idea de “tiempo-eje”'’; entre las

16 Para conocer en detalle la escritura de la Isla de Pascua, asi como la historia de los sucesivos intentos de desciframiento (con las

consiguientes conquistas metodologicas a ellos ligados) resulta imprescindible

leer atentamente la magnifica monografia de Steven Roger Fischer, Rongorongo: the Eastern Island Script. History, Traditions, Texts. Oxford,
Clarendon Press, Oxford Studies in Anthropological Linguistics, 1997.

7" Tesis insostenible de Derrida.

' Siendo, como es, que s6lo un materialismo simbélico podra dar cuenta de veras de lo que en tal trance sucede.

' Idea que constituye el nervio central de su obra Vom Ursprung und Ziel der Geschichte, Miinchen, Piper Verlag, 1949 [Hay edicién en
castellano: Origen y sentido de la Historia, Madrid, Revista de Occidente, 1951].

217

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

Algunas breves consideraciones sobre la escritura | Javier Arias Navarro

segundas, deberiamos recordar a V. Gordon Childe®® y las condiciones logisticas que establecia como condicion
previa para el nacimiento de la escritura, notoriamente, la presencia de un excedente de grano que ultrapasase un
cierto umbral critico cuantitativo, de manera que cupiera liberar a un grupo de poblacién llamado a constituir la
casta sacerdotal a la que se encomendaria el desarrollo de la tecnologia grafica. Nuestro lector sabra, mejor que
nadie, si tales especulaciones le ayudan a entender la dindmica de este proceso o mas bien le estorban para entender
como la escritura llega a constituirse y a convertirse en lo que es hasta el dia de hoy. Algo debe de haber, con todo,
de prepostero en pretender entender, desde nuestra idea de mundo, el surgimiento de aquello que, haciéndonos
visible el mundo y visibles para el mundo de una manera muy determinada (en piedra, o en papiro, por ejemplo)
constituye la condicion bésica para el desarrollo cartografico y de ideacion temporal con el cual nuestra perplejidad
no llegaria siquiera a formularse de la forma en que lo hace. El misterio que hemos presentado no difiere en lo
esencial del que lleva, como bien aludia Karl Biihler en su magnifica Teoria del lenguaje, desde el hablar yo aqui en
este instante a la conversion en punto de un mapa valido e independiente de la perspectiva de enunciacion, creadora
de algo nuevo cada vez. Salto analogo a aquel del mito al logos que dieron algunos pocos hombres en la Jonia
alrededor del siglo VI antes de nuestra era, entre quienes se contaba Anaximandro, creador, segun se cuenta, del

primer mapa del mundo conocido de quien nos ha llegado noticia®'.

2 V. Gordon Childe, Man makes himself, London, Pitman Publishing, 1936 [Traducido en espafiol como Los origenes de la civilizacion,

Meéxico, Fondo de Cultura Econdmica, 1954].
?l " Para la relacién entre escritura y otras técnicas, como la misma de la cartografia, en los antiguos griegos, consultese Richard Harder, “Die
Meisterung der Schrift durch die Griechen”. Kleine Schriften, [herausgegeben von Walter Marg], Miinchen, C.H. Beck, 1960, p. 81-97.



Javier Arias Navarro | Algunas breves consideraciones sobre la escritura

LEYENDAS EXPLICATIVAS DE LAS FIGURAS DEL TEXTO

Figura 1. Cuadro con las correspondencias entre grafo y fonema en el sistema del hankul coreano, tal y como se presenta en
Geoffrey Sampson, Sistemas de escritura, Barcelona, Editorial Gedisa, 1997, p. 179.

Figura 2. Tabla con los signos del silabario cree (o clisteno), seguida de un ejemplo de texto en dicha lengua, extraidos ambos
de Harald Haarmann, Universalgeschichte der Schrift, Frankfurt, New York, Campus Verlag, 1991, p. 261-262.

Figura 3. Tabla con los caracteres del silabario cheroqui, seguida de sus equivalencias ortograficas y de una breve glosa
explicativa, segun se presentan en Peter T. Daniels y William Bright, The world’s writing Systems, New York, Oxford
University Press, 1996, p. 588.

Figura 4. Ejemplo de las denominadas Tabletas de Londres, depositadas en el Museo de la Humanidad (Museum of Mankind), en
concreto, las catalogadas como RR 19r y RR 19v, respectivamente, tal y como se reproducen en Steven Roger Fischer,
Rongorongo: the Eastern Island Script. History, Traditions, Texts. Oxford, Clarendon Press, Oxford Studies in Anthropological
Linguistics, 1997, p. 485.

Figura 5. Extracto de texto rapanui en escritura rongorongo, cuyo original en madera, que contiene un total de 1547 signos en
apenas 90 cms de largo y 10 de ancho, se encuentra en el museo de Braine-le-Comte, en Bélgica, segun se reproduce en Harald
Haarmann, Universalgeschichte der Schrift, Frankfurt, New York, Campus Verlag, 1991, p. 189.

Figura 6. Collar con inscripciones rongorongo. Extraido de Harald Haarmann, Universalgeschichte der Schrift, Frankfurt, New
York, Campus Verlag, 1991, p. 189.

SEPTIEMBRE
2013






Erica Gabriela Perliani | El juego de la seduccién

El juego de la seduccion
Erica Gabrilea Perliani
Licenciada en Filosofia.
Universidad de Buenos Aires.

ABSTRACT

Since result acquaintance the program emancipator of the
Mlustration was follower from a strong conception of to
think. The postmodern era, on the contrary, appears as a
moment that experiences end, depletion, break of all those
ideas that vertebraban the modernity.

Baudrillard's theories place in this moment of break with
regard to the modern thought.

In the present article I analyze the notion of seduction.
Baudrillard's reflections concerning her, they arise from a
careful study of the power as disciplinary control in
Foucault. Baudrillard According in the current society
marked by the presence of the vertiginous images
(television and computational) there is no power, but
simulation and dispersion of power (fractality). In the
absence of power, appears the figure of the seduction, not
as against power, but as something that plays with power,
seduces him. Thus the seduction, notion linked to the
images of the media, is presented as a game, challenge and
reversal.

KEYWORDS

Seduction, game, fractal, images, power

RESUMEN

Como resulta conocido el programa emancipatorio de la
Ilustracion partia de un concepto fuerte de pensar. La era
postmoderna, al contrario, aparece como un momento que
experimenta el final, el agotamiento, la rotura de todas
aquellas ideas que vertebraban la modernidad. Las teorias
de Baudrillard se sitian en este momento de rotura con
respeto al pensamiento moderno.

En el articulo presente analizo la nocién de seduccién. Las
reflexiones de Baudrillard en torno a ella, surgen de un
estudio cuidadoso del poder como el control disciplinario en
Foucault. Segin Baudrillard, en la sociedad actual signada
por la presencia de las imdgenes (televisivas y
computacionales), no hay poder, sino simulacro vy
dispersion de poder (fractalidad)

PALABRAS CLAVES

Seduccion, juego, fractal, imagenes, poder

Fecha de entrada: 09-08-2013 Fecha de aceptacion: 23-08-2013

SEPTIEMBRE
2013






Erica Gabriela Perliani | El juego de la seduccién

El juego de la seduccion
Erica Gabrilea Perliani
Licenciada en Filosofia.
Universidad de Buenos Aires.

El tema de la presente investigacion surge de la inquietud de la autora por realizar un acercamiento filosofico a la
nociones de seduccion y poder en el pensamiento de Jean Baudrillard. Se tratara de abordar la tematica en cuestion
a partir de una hermeneusis de sus trabajos, como metodologia de investigacion, con el proposito de sacar a la luz
puntos clave de su posicion filosofica.

En las lecturas previas a esta investigacion hallé algunos interesantes enfoques sobre este autor, provenientes de
diferentes disciplinas del conocimiento, no sélo de la filosofia sino también de las ciencias sociales, entre otras. La
mayoria de estos autores estan de acuerdo en sefialar que Baudrillard se situa en un contexto posmoderno signado
por desencanto de la racionalidad fundante de la modernidad. Como resulta conocido, el programa emancipatorio
de la Tlustracion partia de una concepcidn fuerte de la ética y de la ciencia. Las nociones centrales de ser, historia,
verdad, sujeto, ética, etc., tenian como referente un pensamiento fundante o metafisico, que teorizaba una
concepcidn Unica y rigida de todas esas dimensiones, negador de las diferencias u otredades. El progreso de la
modernidad era entendido como acumulacién de verdad y poder. Los valores considerados auténticos se adecuaban
a los paradigmas de la subjetividad europea, de modo que la historia era vista como un curso lineal hecha
unicamente por la racionalidad europea orientada a la realizacion plena de aquellos ideales. La posmodernidad, por
el contrario, se presenta como un momento que experimenta fin, agotamiento, quiebre, disoluciéon o debilitamiento
de todas aquellas ideas fuertes o metafisicas que vertebraban la modernidad. La posmodernidad implica una toma
de conciencia desesperada de la situacion presente que pone en evidencia el fracaso del proyecto moderno y su
discurso acerca del poder, como un proyecto de progresiva liberacién del hombre a través de los ejes de la historia y
la razon. El fin de la modernidad arrastra también el fin de la metafisica, en tanto que ésta representaba aquel
pensamiento fuerte y sustentador de la modernidad. El destino final de la metafisica se desenvuelve en las
condiciones actuales o posmodernas de pluralidad, ausencia de transparencia, desorden y confusion de imagenes,
que tornan imposible la idea misma de un pensamiento prepotente productor de estructuras o categorias monoliticas
y rigidas, como lo ha sido la metafisica moderna. Por muchos intelectuales Baudrillard es considerado como “el
profeta indiscutible de estos tiempos™' pues ha iluminado con sus prondsticos lo que ocurriria en el umbral del
milenio con el avance de la tecnologia desde una mirada completamente original, osada y sugestiva. Es llamado
posmoderno; no obstante, su pensamiento se resiste a ser encasillado dentro de alguna corriente, pues el pensador
francés siempre ha huido de cualquier identificacion. Baudrillard siempre se ha mostrado evasivo frente al término

posmoderno, un término que, segun el pensador, describe mas el fendmeno que él examina antes que su propia

'M. Cuccorese, Jean Baudrillard y la seduccion 2007 p. 7

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

El juego de la seduccion | Erica Gabriela Perliani

posicion filosofico-sociologica®. En mi opinién, cuando Baudrillard habla de lo posmoderno se refiere a los
sistemas tecnoldgicos que investiga y no a su propia posicion. Lo posmoderno remite segin ¢l a una categoria
meramente clasificadora y descriptiva del fendmeno, pero la realidad no se deja clasificar, se mantiene mas bien en
una situacion enigmatica, y por ello el pensamiento tiene que preservar el enigma de las cosa: “Lo posmoderno da
una especie de ficcion clasificadora y descriptiva. Hay que percatarnos de que nos enfrentamos a una situacion
enigmatica, y hay que, al menos tratar de preservar su enigma, no de encontrar la falsa solucion final, decir: eso es
lo posmoderno™ Segun Cuccorese el pensamiento de Baudrillard tendria que ser analizado a partir de ciertos ejes
en relacion con las polémicas que surgen desde la aparicion de un nuevo entorno socio-cultural denominado
posmodernismo, o como Baudrillard prefiere, hiperrealismo, y también en torno a problematicas tedricas dentro del
ambiente intelectual francés, tales como las que plantean el estructuralismo® .

El pensamiento de Baudrillard admite una division en tres grandes etapas, pero éstas no son lo decisivo ya que los
problemas que formula en las obras de las ultimas décadas aparecen tempranamente en forma germinal. La primera
etapa se inicia con El sistema de los objetos (1968), Critica de la economia politica del signo (1972) y finaliza con
El espejo de la produccion (1973) donde critica el concepto de producciéon econdémica o material del marxismo.
Principalmente en este ltimo trabajo Baudrillard sintetiza sus criticas a Marx. Segun el francés, a pesar de su
interesada ayuda a la revolucion social del capitalismo, Marx continta prisionero de la ilusion racionalista. En esta
ilusion Marx cree encontrar las raices de la alienacion humana, sin cuestionar los principios de la l6gica de las
codificaciones, que rigen en las sociedades capitalistas Durante esta primera etapa Baudrillard formula su proposito
de analizar criticamente dos aspectos: el de los objetos y el del consumo, en el que reconoce el esquema moral que
modela la sociedad. A partir del analisis de la sociedad de consumo, Baudillard construye las bases de su
pensamiento critico. El hilo conductor es la forma valor-signo, como forma universal que adquieren los objetos en
la sociedad de consumo. El objeto en tanto valor-signo responde a la l6gica de equivalencias a través de un cédigo
que abstrae, clasifica y jerarquiza. Por ende, el objeto como signo puede ser intercambiado por otros objetos-signos
que tengan el mismo valor. Como la mercancia funciona como signo, se presenta como lugar de transcripcion de
todos los posibles objetos. El consumo es un sistema cuyo codigo jerarquiza y ordena los elementos (objetos), que a
su vez encuentran su significacion en relaciones mutuas (oposicion, equivalencia); es decir, los objetos son objetos-
signos o mercancias-signos que posibilitan descifrar las relaciones sociales, los valores diferenciados dentro de una
sociedad y que como tales signos refieren a una totalidad que les fija su lugar y valor determinados. En su lectura
del marxismo Baudrillard sefiala que en la economia politica del signo rige la l6gica de intercambio basada en la
equivalencia. La funcionalidad de los bienes y de las necesidades individuales se ajusta a mecanismos estructurales.
Esto significa que la logica de intercambio es primordial, es decir, no existe el consumo porque hubiera una
necesidad objetiva de consumir, sino porque que hay una produccién social, dentro de un sistema de intercambio de
un material de diferencias, de un codigo de significaciones (valor de uso, valor de cambio, productor-fuerza de

trabajo, etc.) y de valores estatuarios, que estructuran las necesidades de los individuos y las funciones de los

*C. Horrocks, Baudrillard y el milenio. Encuentros contempordneos, 1999, trad. P.Maurette. Barcelona, Gedisa, 2004
* J. Baudrillard El intercambio simbélico y la muerte, Caracas, Monte Avila, 1992 p.5
* Cfr. M.Cuccorese, op.cit., p.15.



Erica Gabriela Perliani | El juego de la seduccién

bienes.’ Ahora bien esta logica de las codificaciones, en la esfera productiva de la modernidad, se ha desarrollado
como exclusion de otra logica: la del intercambio simbolico.

Un segundo momento se abre con El intercambio simbolico y la muerte (1976). Aqui termina por disefiar el
concepto de intercambio simbdlico a partir de los textos de Marcel Mauss (1872-1950) y Georges Bataille. En la
teoria de Baudrillard lo simbdlico aparece como aquello que desarticula la 16gica de los signos, es decir, la funcion
de lo simbolico es establecer un orden que modifica o revierte el orden de todos los signos y su diferenciacion
capaz de equivalencia.

Con lo simbdlico Baudrillard no sélo cuestiona el signo en la economia politica de Marx (valor de uso, valor de
cambio), sino también el signo lingiiistico (significado-significante). En Baudrillard lo simbdlico se define por la
ambivalencia, cuestiona la falsa transparencia del signo, su aspecto racional. Mientras que la 16gica de los signos se
desarrolla en el universo de lo finito o de lo real, la 16gica de lo simbolico ingresa en una notable colisién con este
universo: “Lo simboélico no es ni un concepto, ni una instancia, o una categoria, ni tampoco una estructura, sino un
acto de intercambio y una relacion social que pone fin a lo real, que disuelve lo real y al mismo tiempo disuelve la

oposicién entre lo real y lo imaginario™®

Baudrillard habla de lo simbolico como aquello que se sitia mas alla de los
signos y no entra en el contexto de los signos porque precisamente excluye la diferenciacion, es decir, la logica de
las codificaciones de las cosas, en la que habia quedado prisionero Marx; por esta razon, hay que olvidarlo. Lo
simbolico reemplaza toda logica o sistema diferencial de signos cargados de sentido, dice Baudrillard: “Todo ha
partido de los objetos, pero ya no existe el sistema de los objetos™ .

Cuccorese sefiala que Bataille y Marcel Mauss son los compafieros de ruta del filésofo. A partir de estos autores
desarrollara sus propuestas y enfoques a lo largo de sus obras. De Mauss Baudrillard recoge la nociéon de
intercambio simbdlico. En el Ensayo sobre el don, Mauss sefiala que el intercambio simbdlico se basa en un sistema
de prestaciones sociales, que se dan entre diferentes estratos: clanes de una misma comunidad, diferentes tribus y
entre personas. El intercambio simbolico resulta un fenomeno complejo, pues no supone un intercambio de
mercancias segin las leyes de la razén mercantil moderna, sino que estd regulado a partir de una serie de
obligaciones contractuales: obligacion de dar, recibir y devolver (don-contra-don). Estas prestaciones totales
incluyen la circulaciéon de mujeres, nifios, ritos, danzas, fiestas y preparativos para la guerra. Mauss dedicara parte
de sus estudios al término potlach, que se aplica en el contexto de este tipo de intercambio simbolico. El término
potlach proviene de la tribu chinook (Noroeste de América del Norte) y en rasgos generales se traduce por
“alimentar “o bien “consumir”.El mecanismo del potlach se basa en el que el dador ofrece un don que es un desafio
que se expresa no por acumulacion sino a través de la destruccion de riquezas. El ritual se presenta como un juego
porque se procura superar al rival. El cardcter peculiar de este juego radica en que el estatus social (la jerarquia

entre clanes y tribus) depende del derroche de lo acumulado y no de la acumulacion de bienes®.

Mas cerca de Bataille que de Mauss, Baudrillard recogera dos aspectos para reconstruir la nocién de intercambio

® U Santamaria, “Las teorias de Jean Baudrillard” Revista de Occidente, N° 6. 1981, pp. 102-121.
¢ Cfr. J Baudrillard, op.cit., p34

" J. Baudrillard, £l otro por si mismo (1988). Trad. J.Jorda,. Barcelona, Anagrama 1987.p.9

¥ Cfr. M.Cuccorese, op.cit., p. 43 y ss.

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

El juego de la seduccion | Erica Gabriela Perliani

simbdlico: desafio y reversibilidad. De Bataille tomara la nocion de la parte maldita para construir su nocion de
seduccion. Esta se presentara como la figura maldita, que desafia y revierte el poder y todas las dimensiones de lo
real. Mal, desafio y reversibilidad seran algunos de los rasgos de la seduccion. Precisamente la seduccion se
presenta como desafio, que revierte las categorias propias de la modernidad, de la economia de Marx, de la
produccién del poder disciplinario de Foucault, etc. Todo ese movimiento ciclico de desafio, de reversion y de
desarticulacion es el reverso del movimiento lineal, progresivo y acumulativo del intercambio de mercancias y
signos en el capitalismo y de la iniciativa de todos los sentidos impuestos en la modernidad: “(...) algo se inscribe
en una reversion potencial que se opone a la antigua dialéctica de las cosas™ (OPM: 72).

En La parte maldita Bataille se ocupa del derroche o gasto de energia. El derroche al igual que la acumulacion es
una relacion social. El lujo (derroche productivo), el juego, el ocio y la fiesta implican el derroche del tiempo
productivo; la guerra, el derroche de objetos y cuerpos productivos; a su vez, la poesia implica el derroche de la
palabra por fuera de la comunicacion, etc. Dice Baudrillard: “El mal como la parte maldita se regenera con su

propio gasto”'’

(TM: 150) En El Otro por si mismo el pensador reconoce su deuda con Mauss y con Bataille.
Sefiala que estos tedricos se ubican dentro de un contexto antropologista y antieconomista desde donde se critican
los postulados del marxismo sobre la mercancia y el capital. Las categorias de la economia politica, tales como
valor de cambio, valor de uso, utilidad y equivalencia (cédigo-valor-signo) ligadas a la problematica de la
alienacion histdrica en el contexto del marxismo son transgredidas, dice el francés, por la nocién de gasto de
Bataille y la del intercambio-don, consumacion y sacrificio de Mauss. El gasto o el derroche y el intercambio-don,
figuras del universo simbdlico, tienen por funcioén revertir, invertir o alterar los codigos y oposiciones distintivas,
excluyentes, que sostienen los sistemas dominantes en la economia politica, en el contexto del marxismo: “A un
lado la economia politica, la produccion, el codigo (...). Al otro: el potlatch, el gasto, el sacrificio, la muerte, lo
femenino, la seduccion y en ultimo término, lo fatal”'' (OPM: 67). Luego del orden simbélico como reversibilidad,
llega la iniciativa de la seduccién como juego, desvio y reversion. La disolucion de lo simbolico es una de las
caracteristicas definitorias de las sociedades actuales, signadas por las imagenes. Con la seduccion se pierde la
nostalgia de cualquier orden simbdlico venido del fondo de las sociedades primitivas. Lo simbolico desaparece
incluso de los suburbios de la muerte; ni en la enfermedad ni en la vejez se tiene oportunidad de intercambio
social'? (Barbosa 2006, p.87)

. Resulta interesante destacar que en E! intercambio simbdlico y la muerte, Baudrillard distingue dos formas de
muerte: la bioldgica y la simbdlica. Mientras que la primera corresponde a un territorio colonizado por la ciencia, la
segunda, en cambio, no se ajusta a los principios de las leyes de la ciencia. La muerte bioldgica es individual,
puntual y determinada, es decir, es un hecho objetivo localizado en un punto preciso de un cierto espacio-tiempo (el

espacio cuantitativo y el tiempo acumulativo operacional de la ciencia). La muerte simboélica es comunitaria,

° J Baudrillard, £l otro por si mismo..., trad cit.,.p. 72.

1 Baudrillard, La transparencia del mal (1990) Trad. J.Jorda, Barcelona, Anagrama, 1991, p. 150.

""" J. Baudrillard, EI otro por si mismo..., trad. cit., p. 67.

2§, Barbosa, “Jean Baudrillard (1929) La dislocacion del sentido”, en: Lectura sobre pensadores sociales, Buenos Aires, ediciones Del Signo,
2006, pp. 85-101.



Erica Gabriela Perliani | El juego de la seduccién

impuntual e indeterminada, forma parte del ritual de circulacién de dones. En las comunidades primitivas, vida y
muerte, vivos y muertos, se unen en y por la sociedad a través de la iniciacion, en ella la muerte esta en el medio,
circula. La muerte simbdlica es antiproductiva, es decir, no se reduce a signos, no es codificable, no posee
equivalente. Es puro gasto o derroche de utilidad, no tiene un valor de uso. En cambio, la muerte bioldgica o natural
entra en el marco de la produccion, se acomoda al sistema de representaciones del capitalismo industrial, en el que
predomina la maquina. Baudrillard ataca la manera de pensar la muerte bioloégica como ligada con la nociéon de
produccion de la economia capitalista. En la produccion, cada cédigo de la logica binaria de oposicion, tiene un
valor positivo-negativo. A la vida como signo se le da un valor positivo; en cambio la muerte es un signo que tiene
un valor negativo en las sociedades de la utilidad. En ellas la muerte no se intercambia con la vida, sino que se la
excluye del contexto social. En la produccion, la vida es entendida como valor absoluto, ya que es plusvalia,
capital, acumulacion (de la vida como valor). El cuerpo aparece como maquina productiva; en efecto, la vida esta
cuantificada por la duracién del cuerpo considerado como utilidad o valor de uso. En cambio, la muerte es fin,
déficit y caducidad, no posee ningun tipo de utilidad; no produce, no acumula valor. Cuando el cuerpo falla, es
decir, cuando el contrato de vida establecido por la medicina se vence, la muerte ya no tiene ningtin sentido, como
ocurre también con los aparatos cuando se descomponen, dice Baudrillard: “(...) una maquina anda o no anda. De
la misma manera una maquina bioldgica esta muerta o esta viva. Otra cosa es decir que la muerte se intercambia
con la vida, se articula con la vida; es su apogeo™"’

En la actualidad, segun Baudrillard, se ha perdido la muerte social, la muerte del ritual, la fiesta y la participacion
como intercambio simbolico de dones: “(...) nosotros ya no tenemos la experiencia de la muerte de los demas. La

. . . . 14
experiencia espectacular y televisada no tiene nada que ver con ella”

.Ya en esta etapa aun temprana de su obra,
comienza a presentar algunos conceptos vinculados con las sociedades de la comunicacion, que luego desarrolla
con mayor profundidad. Destaca que con los medios de informacion en imagenes la muerte no es bioldgica,
psicologica, metafisica, ni siquiera es mortal, sino virtual y ademas pornografica u obscena, cumpliendo con este
ultimo rasgo el rol del sexo del pasado: la muerte es censurada, sin embargo, estd en todos lados: “Nuestras
verdaderas necropolis no son los cementerios, los hospitales, las guerras, las hecatombes. La muerte no estd en
absoluto donde se cree (...). Sus necropolis son los sétanos o los halls de las computadoras™'®. La muerte simbélica
no se presenta como fin, ni como instancia, sino que se establece como compaiiia de la vida. La muerte no aparece
como exclusidn, sino precisamente como presencia, circula con sus dones en el ritual o juego entre los primitivos.
Por el contrario, en la actualidad expurgamos la muerte de la vida; en la muerte occidental existe otro tipo de
intercambio que no es simbdlico. Pagamos con nuestra angustia de muerte la ruptura de los intercambios simbolicos
con los muertos: “(....) nosotros traficamos con nuestros muertos con la moneda de la melancolia, los primitivos
» 16

viven con los suyos bajo los auspicios del ritual y la fiesta

Esta segunda etapa del pensamiento de Baudrillard se completa con otras obras como Olvidar a Foucault (1977) y

13 J. Baudrillard El intercambio simbélico y la muerte, Caracas, Monte Avila, 1992 p. 185
' Cfr. J Baudrillard, op.cit.,p.180

' Cfr. J Baudrillard, op.cit.,p.219

' Cfr. J Baudrillard, op.cit.,p222

227

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

El juego de la seduccion | Erica Gabriela Perliani

Cultura y Simulacro (1978). En estos trabajos, especialmente en Olvidar a Foucault, Baudrillard ataca la
produccion del poder del genealogista francés a partir del anélisis de las modernas técnicas pandpticas de control,
que Foucault desarrolla en Vigilar y Castigar. Cuestiona la presencia de la figura del poder como produccion de
sentidos (signos) de lo real, es decir, como control de la significacion de categorias opuestas, pues en la sociedad
tecnoldgica actual dominada por las imagenes, aquella teoria del poder esta caduca. Esta etapa se extiende hasta De
la seduccion (1979). En ella desarrolla la emergencia de una nueva figura frente al poder, una figura reversible que
lo desafia: la seduccion. La realidad “desencantada” se opone al encantamiento de la seduccion. Esta se presenta en
Baudrillard como un juego circular y un modo de escapar del juego del poder; es jugar a la seduccién'”.

El tercer y ultimo periodo se inicia con el Otro por si mismo (1987) y se completa con otras obras como La
transparencia del mal (1990), La ilusion del fin o la huelga de los acontecimientos (1992) y El crimen perfecto
(1995). En el curso de este ultimo periodo el concepto de seduccion se mantiene, pero Baudrillard incorpora nuevos
conceptos que se ligan con aquél, tales como transparencia, parte maldita (mal), fractal, metastasis y viral. En sus
ultimas obras, Baudrillard se apropia del concepto fractal, préstamo del ambito de la fisica, y lo vincula con
nociones médicas, tales como metéstasis y viral, entre otras. Dado que ellas tienen en comun ciertos aspectos, como
la potenciacion, proliferacion y repeticion, el proposito de Baudrillard es abordar ese orden fractal, que segun €l
posee rasgos virulentos y metastaticos, para describir la tendencia de los sistemas o de los modelos tecnolégicos
que han suplantado la realidad.

El concepto de “fractal” fue acufiado por Benoit Mandelbrot y en la actualidad se lo utiliza en la teoria del caos. Los
fractales se refieren a las marcas y huellas dejadas por la accion de sistemas dindmicos y cadticos. A los modelos
del caos que vemos en el cielo, que sentimos en la tierra y que encontramos en los nervios y venas de nuestros
cuerpos, se le dio el nombre de fractal '*. En cada fractal las formas se repiten en escalas reducidas, imitando un
modelo originario que se ve en forma ampliada. En efecto, el caos genera formas y ademas deja huellas, que los
cientificos llaman autosemejanza a muchas escalas diferentes. La semejanza fractal adquiri6 interés e importancia a
través de las abstracciones generadas en las pantallas de las computadoras por el conjunto de Mandelbrot. Lo real
adquiere realidad cuando es re-fractado por una pantalla, e inmediatamente se transforma en realidad.

Ademas de los tedricos mencionados, Baudrillard tiene como referencia otro autor de la sociologia francesa: Roger
Caillois. De éste recoge las nociones de juego, azar y vértigo para elaborar su teoria ludica acerca de la cultura de
las imagenes. Entre los tipos de juegos que clasifica Caillois considera unos que son de alea, es decir, de lo alea-
torio, o sea, juegos de azar, otros que llama juegos de agon o de competencia, de mimicry o simulacro o imitacion,
donde se incluyen el juegos de roles y otros que llama ilinx, término griego que significa vértigo'”

Baudrillard sefiala: “(...) siguiendo a Caillois en su clasificacion de los juegos (....) la tendencia de nuestra cultura

nos llevaria a una desaparicion de las formas expresivas y competitivas y a una ampliacion de las formas de azar y

"7 U Santamaria, “Las teorias de Jean Baudrillard”, art.cit, 115 y ss.
'8 J. Briggs, D.Peat, Las siete leyes del caos. Las ventajas de una vida cadtica, Madrid, Grijalbo,1999, p.140

" R. Caillois, Los juegos y los hombres, México FCE, 1967



Erica Gabriela Perliani | El juego de la seduccién

el vértigo” .

Destaca ademds que en la actualidad de imagenes desaparece la expresion, por ejemplo, de la mirada del sujeto-
espejo. El momento del espejo propio de la modernidad y la escena (espacio cotidiano vivido por los propios
sujetos) se esfuman, es decir, la imagen de si, la mirada en el espejo, o la mirada del otro; como juegos de expresion
dan paso a una nueva subjetividad llamada fractal. El juego de expresion y de competencia en el duelo, por
ejemplo, el juego del desafio entre el yo y el otro en el espejo de la produccion material de la competencia
econdmica, es remplazado por el juego extatico, solitario y narcisista de las imagenes, del que participa la nueva
subjetividad. Baudrillard destaca que en la sociedad capitalista, el sujeto moderno se reflejaba en el espejo de la
economia de los signos, su identidad estaba determinada por la produccion, es decir, no podia pensarse como otra
cosa que no fuera algo que transforma, produce y construye un sistema de codificaciones y que a través de esto
ejercia su poder de dominacion sobre los otros. Bajo el signo de la alienacion o de la explotacion del otro sujeto,
dice Baudrillard, fue vivida la sociedad de consumo que Marx describe como sociedad del espectaculo. Esta, segiin
la lectura critica de Baudrillard, era la escena o el espacio publico del intercambio de objetos y del consumo. Ahora,
en torno a la seduccion, en la sociedad de los medios de comunicacidén desaparece no sélo el espacio publico de lo
social y de lo politico y sus categorias opuestas, sino también el universo privado de los sujetos (la intimidad no es
un secreto). La seduccidon de la imagen no es el juego donde el sujeto se refleja y se pierde en el otro en el deseo,
sino una ludica puesta en escena de subjetividades construidas a través de modelos de simulacion de las imagenes:

, . . < . : sz 21
“Mas que de relaciones de dominacién deberiamos hablar de relaciones de seduccion”

. El espejo de la produccion
de la economia de signos en Marx o de la produccion del poder panodptico -la mirada absoluta, como control de la
significacion en Foucault-, se ha roto, quebrando al mismo tiempo el codigo de significaciones distintivas. Desde la
seduccion cool o fria de las imagenes se crea un sujeto narcisista y solitario.

Como aparece en varios textos patristicos el término seducir proviene del latin se ducere y significa llevarse a si
mismo o a otro con distancia, llevar aparte, inclinar. Baudrillard se apropia de esta definicion etimoldgica para
indicar que la figura de la seduccion es aquella que en su energia vertiginosa, delirante o “loca” desvia, revierte o
curva lo real o las dimensiones de la realidad: el sujeto, la historia, los valores, el poder, sacandolas de su curso
originario lineal y real, es decir, de su trayecto ordenado tal como se mostraban en la modernidad, hasta hacerlas
desaparecer: “La seduccion es la figura mucho mas radical de desunion, de distraccion (...) y desviacion (...); ahi

e o 79922
esta la auténtica fuente de energia”

. Asi como en el juego vertiginoso en el que la repeticion de una jugada
provoca atraccion y esta situacion hace que el jugador vuelva a apostar con el afan de ganar, también la seduccion
ejerce un poder de atraccion, que no es simple, sino que se apoya en lo repetitivo (fractal), es decir, en lo mismo:

., . . . 2
“La seduccion juega con arrebatar lo mismo a lo mismo”*

. No implica un desafio dual, como en los juegos de
competicion, sino un desafio con lo mismo. Por ejemplo, la comunicacidén no es relacion con el otro, sino posicion

en la red y ante las pantallas. La seduccion es pues, vértigo de “(...) una atraccidon redoblada, de una especie de

2 J. Baudrillard, El otro por si mismo, trad.cit., p.21

2! Cfr. M.Cuccorese op.cit., p. 13

* J Baudrillard, La transparencia del mal, trad.cit.p.151

» ] Baudrillard, Las estrategias fatales (1988). Trad. J.Jorda. Barcelona, Anagrama 1987, p.53

SEPTIEMBRE
2013



230

SEPTIEMBRE
2013

El juego de la seduccion | Erica Gabriela Perliani

desafio o de fatalidad”**). La figura de la seduccion es la de la espiral o de la curva del no retorno de las cosas a su
realidad, la de reversion vertiginosa de lo real

La seduccion no es del orden del amor y del deseo, sino del mal y de la obscenidad; desde la perspectiva cristiana la
seduccion se torna pagana. Baudrillard utiliza esta terminologia para diferenciar la seduccion del amor cristiano. Es
Cristo, sefiala, quien comienza a querer amar y se hace amar. El amor establece la era de la diferencia moral, es el
comienzo de la ley y el fin de la regla. El ritual, por ejemplo, no forma parte del amor, sino de la seduccion (EF:
109-110). Baudrillard destaca que en el universo simbdlico en un principio la seduccion formaba parte del ritual, de
la ceremonia y la soberania del mundo radicaba en el juego de las apariencias. Pero esto luego cambia con la
llegada del cristianismo. Segun éste la religion es sufrimiento, amor y afecto, siendo estas cosas aspectos de los
cuales las culturas arcaicas no se preocupaban .Si se toma la seduccidon en su aspecto cristiano es vista como el mal
o lo diabdlico: “La seduccién comienza con el cristianismo, es el maléfico diabolico que resquebraja el orden
divino™® .La cultura occidental tiene su génesis en el desvio: la seduccién se presenta en forma de manzana. De alli
el caracter diabdlico del término.Por esta razon, el mal del pecado original tendria que ser sustituido por la
seduccion. Baudrillard distingue dos tipos de obscenidad, la calida (hof) (sexual y negra) y la obscenidad fria (cool)
(comunicacional y blanca); ambas implican formas de promiscuidad y pasion diferentes. En la obscenidad %ot la
promiscuidad radica en lo que permanece oculto, en el secreto o en el silencio de la inhibicidon, como el cuerpo, el
sexo y el deseo que antes habia que esconder. Esta obscenidad es la promiscuidad de los objetos amontonados del
universo privado, que no estaban sometidos a la luz o “blancura” operacional de las imagenes, sino que quedaban
restringidos a la esfera privada de lo sexual-carnal. En la obscenidad blanca, cool, en cambio, se pone en juego la
prostitucion, la promiscuidad de la cépula incestuosa de lo mismo, de los circuitos cerrados o integrados de las
pantallas e imagenes: “Todo el mundo tiene que entregar su secreto franquear el umbral del silencio y entrar en el

.. . P
espacio inmanente de la comunicacion™® .

I. La seduccion y el poder

Uno de los temas que investiga el pensador es la desviacion (se ducere) del poder y su desaparicion fractal (viral,
metastasis); es decir, su dispersiéon en las imagenes de los media. En la modernidad y con el desarrollo del
capitalismo, existen el poder, la economia y la sexualidad como regiones dominantes y referenciales de la realidad.
Estas son estructuras densas que los intelectuales criticos del capitalismo moderno, desde el marxismo hasta el
estructuralismo francés, se dedican a estudiar.

Mauss y Bataille, con sus nociones de intercambio-don y gasto, trasgredieron la logica de las codificaciones del
universo marxista. Baudrillard sefiala que con su definicion de reversibilidad simbolica en El intercambio simbdlico
y la muerte va mas alla de la mera critica a la economia politica de Marx. Con su concepto de reversibilidad

simbdlica se revierten todos los codigos y oposiciones categoricas, inclusive la de los signos lingiiisticos en

** ] Baudrillard, Las estrategias fatales, trad.cit., p.7
» ] Baudrillard, Las estrategias fatales, trad.cit., p.109
% J Baudrillard, Las estrategias fatales, trad.cit., p. 63



Erica Gabriela Perliani | El juego de la seduccién

Saussure y no s6lo los cddigos del marxismo, “(...) la de la vida y la muerte en primerisimo lugar -con exclusion de
la muerte-, la del sujeto y el objeto, la del significante y el significado, la de lo masculino y lo femenino™’. La
codificacion (valor-signo) se destruia a partir del orden simbolico que emergia de las sociedades primitivas. Pero
ahora surge otra estrategia de reversibilidad, fatal, bajo una nueva figura: la seduccion. Cabe aclarar que Baudrillard
distingue dos formas de reversibilidad. En un primer momento opera la reversibilidad simbolica como una relacion
dual, que se da en los juegos o en las ceremonias rituales entre los sujetos que participan de ellas. En la
reversibilidad simbodlica aparece una primera definicion de seduccion y como se sefiald, estd ligada al ritual y a las
reglas de las ceremonias entre las culturas antiguas. Con los medios de comunicacién sobreviene otra nocion de
seduccion. Esta es cool o fria y pertenece al orden de la simulacion de las imagenes. En esta instancia la
reversibilidad pasa a formar parte de la iniciativa de los objetos en la seduccion; no es una ley ni tampoco sustenta
un orden simbolico como ocurre en las ceremonias o rituales, es del orden del artificio o del desafio del mundo. Son
las cosas que ahora seducen y desvian: “Con la seduccién ya no hay referente simbélico al desafio de los signos
(...) el propio objeto toma la iniciativa de la reversibilidad™® .

Con las imagenes, ya no hace falta que haya un orden simbodlico que venga de las sociedades primitivas para
subvertir o transgredir los codigos, porque ahora son las cosas, las dimensiones de lo real, las que adoptan la
iniciativa de ir mas alla de si mismas, potencializarse, incrementarse. De alli la fatalidad, que tiene que ver con ese
aumento de las cosas hacia los extremos. Son las cosas las que encontraron con la seduccion (desviacién) una forma
de escapar a la dialéctica del sentido que las abrumaba

Con la figura de la seduccion, Baudrillard no sélo ataca la idea de produccion material del marxismo, sino también
la idea de produccion de poder, tal como aparece en la teoria de Foucault. Barbosa sefala que Baudrillard quiebra el
método de contrastes por polaridades fijas o polaridades fijas en contrastes, tan corriente en la discusion del
marxismo y del estructuralismo.

El pensador analiza la cuestion del poder como control o vigilancia basicamente a partir del andlisis de Vigilar y
Castigar. Observa que Foucault cuestiona la teoria tradicional del poder que el marxismo hered6. Esta teoria sefiala
al Estado absolutista o despdtico como forma de poder. De alli la necesidad de restaurarla y pensar el poder en
relacion con una nueva disposicion, la red disciplinaria. Foucault realiza la conversion del poder despético al poder
disciplinario.En Olvidar a Foucault, Baudrillard critica la nocién de poder elaborada por Foucault en torno a las
técnicas panopticas de control de las sociedades modernas. Se trata de un ensayo breve donde el pensador ataca esa
nocién de produccion de poder y sexualidad. Pero la critica al concepto de poder foucaultiano no se limita a ese
ensayo, sino que se profundiza en otros trabajos posteriores como Cultura y Simulacro.

Para Baudrillard, la produccion es central en relacion al poder. El término proviene del latin pro-ducere y significa
hacer comparecer, hacer aparecer, o hacer visible, también quiere decir materializar algo o darle sentido. La
seduccion se presenta como un desviar o llevar aparte, como ciclo no lineal, y en su proceso de curvatura, de

circularidad, saca algo del orden del sentido y lo coloca en el universo de lo indeterminado aparente o difuso, en las

" J Baudrillard, El otro por si mismo..., trad.cit. p. 66
* ] Baudrillard, El otro por si mismo..., trad.cit. p. 67

SEPTIEMBRE
2013



232

SEPTIEMBRE
2013

El juego de la seduccion | Erica Gabriela Perliani

imagenes: “(...) la seduccion so6lo es posible por este vértigo de reversibilidad que anula cualquier profundidad,
cualquier operacién de sentido en profundidad: vértigo superficial, abismo superficial”®. En cambio, la produccién
busca por la fuerza o la violencia materializar alguna cosa que es de otro orden, del secreto y de la seduccion. La
produccion pertenece al ambito de lo visible y participa del orden de lo real, la verdad y el saber, establece
relaciones de fuerzas, instaura conceptos o categorias, y mediante ellos procura calcular y dominar, producir
sentidos; por ello, el poder satisface la 16gica hegemonica, la seduccion por el contrario, permanece en el secreto de
las apariencias o de los simulacros y es como un secreto que no se liga a verdad alguna: “Vértigo inmediatamente
contagioso: la seduccion pasa por el goce sutil que experimentan los seres y las cosas en permanecer secretos en su
propio signo, mientras que la verdad pasa por la pulsion obscena de forzar a los signos a decirlo todo™ .

La obscenidad de la produccion, que es la de los signos que se refieren a lo real, es diferente a la obscenidad
comunicacional, en la que ya no hay nada real que significar, tan s6lo hay simulaciones (imagenes) y apariencias o
simulacros ( signos vacios): “La seduccion aparece en signos vacios, ilegibles, insolubles, arbitrarios, fortuitos™".
La verdad no es seductora, en cambio el secreto si lo es. El francés entiende el secreto de la seduccidon no como
sentido oculto, sino como aquello que no puede ser interpretado. La seduccion no produce signos que se
suministren a la interpretacion, pues éstos ya no significan lo real. Los signos de la seduccidon son vacios, carecen
de referentes reales; en cambio, en la produccién, como los signos refieren al orden de lo real, se dan las
posibilidades de interpretacion. En ese aspecto, la seduccion se desvia del orden de lo real, del saber y de la verdad
e ingresa en el movimiento del secreto de las apariencias: “Las apariencias tienen algo de secreto precisamente

. ., 2
porque no se prestan a la interpretacion™

. La seduccion se presenta como un pensamiento en fuga (desviacion), es
un pensar que disloca la l6gica del pensamiento para poner un rescate a las apariencias.

Baudrillard describe el poder como aquello que se quiere irreversible, no se modifica. El poder se autorefiere de si a
si mismo. También la verdad de la época metafisica y el tiempo (continuo y lineal de la historia de Occidente) se
quieren irreversibles. Por el contrario, la seduccion se sabe reversible, como un ciclo (el eterno retorno de lo
mismo), pues no se acumula (se transforma, se diluye, se dispersa), es oblicua, no tiene un recorrido lineal, a
diferencia del poder que tiene una finalidad o meta en el contexto historico, producir sentidos. El poder es
unilateral. En la sociedad moderna, la estructura de lo real regia como una aglomeracion de signos y éstos remitian
algo real. En El otro por si mismo, el pensador recuerda a Marx, en lo que respecta a la economia del signo. La
mercancia-signo, por ejemplo, remite al valor de cambio: “La mercancia es legible (...) manifiesta siempre su

esencia visible”*

(OPM: 19). Contrariamente la sociedad de nuestros dias impone la seducciéon como su impronta
propia y ésta desarticula la correspondencia fija del vinculo significado-signo, deshaciendo toda referencialidad.
Baudrillard entiende la producciéon como un hacer significar el mundo, a saber, producir sentido, hacer visible las

cosas. Segun el francés, el poder produce sentidos, esta es su finalidad y por esta razén es sindnimo del control de la

¥ J Baudrillard, E! otro por si mismo..., trad. cit., p.53

J Baudrillard, El otro por si mismo..., trad. cit., p.57
J Baudrillard., El otro por si mismo..., trad. cit. p. 51
J Baudrillard., El otro por si mismo..., trad. cit. p.54

] Baudrillard., El otro por si mismo..., trad. cit., p. 19

w

0
31
32



Erica Gabriela Perliani | El juego de la seduccién

significacion, por el contrario, la seduccion en sus reglas de juego, hace circular a las cosas despojadas de todo
sentido, las cosas son llevadas al plano de las apariencias, en la seduccion los signos ya no significan: “Al poder
como dominio del universo de sentido se opone la seduccion como dominio del reino de las apariencias” **. El
poder como control de la significacién permite poner en escena una serie de oposiciones distintivas excluyentes de
lo real, vida/muerte, hombre/naturaleza, masculino

Foucault, en sus trabajos referidos al poder disciplinario, sefiala que las instancias de control individual, tales como
la carcel, el hospital, el asilo psiquiatrico y la escuela, funcionan mediante aquella divisién binaria de categorias
opuestas, excluyentes: normal-anormal, loco-no loco, peligroso-inofensivo; ademas el poder disciplinario impone la
marcacion para ejercer sobre los sujetos una vigilancia constante (por qué caracterizarlo, donde debe estar, quién es,
como reconocerlo, etc. El poder tiene un aspecto organizacional, que es su capacidad de producir lo real; el poder
produce saber en distintos ambitos, la escuela, el hospital, el trabajo.

Foucault es prisionero, aduce Baudrillard, de esa consideracion de la produccion de poder entendida como
realizacion, en tanto produccion de lo real, del poder como control de la significacién de las cosas, que da lugar a
categorias opuestas o formas antagdnicas, relaciones de fuerzas. Para Baudrillard las teorias del estructuralismo
francés acerca del poder estan caducas, pues el poder no llega a producirse como real, muere en la reversibilidad, se
anula como lo real, y por esta razén nos invita a olvidar a Foucault. .

En Vigilar y Castigar, Foucault recurre al proyecto arquitectonico frustrado, el Pandptico de Jeremy Bentham, para
crear una metafora efectiva de la transformacion, la redistribucion y el redespliegue modernos de los poderes
controladores, dentro de las sociedades disciplinarias. Bentham, uno de los hombres més perspicaces de su época,
supo despojar a los poderes de sus diferentes disfraces para poner de manifiesto su gran tarea comun: imponer la
disciplina por medio de la amenaza siempre real y notoria del castigo. En aquél trabajo, Foucault examina que en el
ejercicio del poder, la vigilancia remplazd al espectiaculo de la resonancia de los suplicios, las torturas y las
muertes. El pandptico produce una perspectiva original. Ya no hay indagacion, sino vigilancia permanente por
quien se adjudica un poder que al ejercerlo tiene también la posibilidad de elaborar un saber y una verdad sobre
aquellos a los que vigila. En épocas premodernas, el poder para imponerse al pueblo, permitia que éste
contemplara, sobrecogido de admiraciéon y miedo, su riqueza, su pompa y esplendor. El poder se manifestaba por el
esplendor de quienes lo ejercian en la ejecucion publica, que formaba parte de los grandes rituales del poder, la
coronacidn, el ingreso del rey en una ciudad conquistada, la sumision de los subditos sublevados, etc. En las
practicas punitivas desarrolladas como el ejercicio del poder sobre los cuerpos de los condenados a través del
tormento, se hacia participar al populus como espectador del castigo pero el objetivo de dicho espectaculo no sélo
era provocar temor, sino que presenciar ese ritual era un derecho legitimo que se le concedia al pueblo: “(...) es
preciso que se atemorice; pero también porque el pueblo debe ser el testigo, como el fiador del castigo, y porque
debe hasta cierto punto tomar parte de éI”*°. En cambio, en las técnicas modernas del control disciplinario, el nuevo

poder preferia permanecer en las sombras, observar a sus subditos sin dejarse observar por éstos. Los signos

** J Baudrillard., El otro por si mismo..., trad.cit., p. 53
* M Foucault, Vigilar y castigar (1975) trad. A. Garzon del Camino, Madrid. Siglo XXI, 2002, p. 228

SEPTIEMBRE
2013



234

SEPTIEMBRE
2013

El juego de la seduccion | Erica Gabriela Perliani

fastuosos de un poder soberano, son remplazados por la capacidad del poder de clasificar, objetivar e individualizar
y a través de estas practicas elaborar un saber productivo de lo real, no s6lo de la carcel. Foucault sefiala que el
poder disciplinario se extiende a otras esferas: produccion de salud en los hospitales, produccion de aptitudes en la
escuela, etc.

El factor decisivo del poder de vigilancia que ejercen los supervisores-vigilantes ocultos en la torre central del
Panoptico sobre los presos encerrados en las alas del edificio, es la combinacién de la plena y constante visibilidad
de los presos, sujetos pasivos que estan en la periferia, con la total y perpetua invisibilidad de los supervisores,
sujetos activos que estan en el centro de la torre observando. Como el preso nunca sabe con exactitud si los
supervisores estan observandolo, debe actuar en todo momento como si estuviera bajo vigilancia. De alli que el
objetivo del Pandptico era “(...) inducir en el detenido un estado consciente y permanente de visibilidad que
garantiza el funcionamiento automatico del poder”*®. No importaba quien ejercia el poder, sino que primaba el buen
funcionamiento del Pandptico, es decir, que la maquina garantizara el desequilibrio, la diferencia y la asimetria
entre supervisores y supervisados, observadores y observados. Sean los vigilados presos, alienados, obreros,
alumnos, residen en el mismo espacio que los supervisores, pero se encuentran en situaciones diametralmente
opuestas. Nada obstaculiza las lineas visuales del primer grupo (observados) en tanto el segundo (observadores) se
ve forzado a actuar en un territorio brumoso y opaco.

En la obscenidad fria comunicacional se pone fin a la mirada absoluta o panoéptica. Ahora la mirada o el modelo y
la verdad es el médium. Baudrillard sefiala que en el médium, a diferencia de la mirada panoptica foucaultiana, no
hay sujetos activos y sujetos pasivos, sino que se juega con la posibilidad de ver y ser visto a la vez en la pantalla de
los medios de comunicacion. La mirada disciplinaria del pandptico como punto focal es reemplazada por la mirada
mediatica de los sujetos, que se ofrecen como modelos a las pantallas: “Se revierte el dispositivo pandptico: “Usted
no mira ya la TV, es la TV la que mira a usted vivir™’ (CyS: 57).

Con los medios de informacion, Baudrillard anuncia el fin de las sociedades disciplinarias, fin del panoptico. La
verdad no es la de la representacion pandptica o absoluta, central, sino simulada, la verdad del médium es “(...) la

verdad manipuladora del test que sondea e interroga, del laser que recorta™®

(CyS: 56). El mediun ya no ejerce una
mirada absoluta, disciplinaria, sino que disuade, desvia, atomiza. La disuasion de la simulacion supone transformar
la realidad en la hiperrealidad, -la realidad se confunde con el modelo.

. El poder como produccién de polos opuestos presente en la 16gica de las codificaciones, se evapora. Ya en E/
intercambio simbolico y la muerte Baudrillard alude a la inexistencia de esos espacios de poder cerrados y
vigilados, de los que hablaba Foucault en sus estudios de las sociedades disciplinarias (la carcel, el trabajo, el
hospital, la escuela). Con esto Baudrillard apunta a que ya no se pueden localizar esas cosas dentro de cuatro
muros: “Vivimos saturados por la multiplicacion de signos de poder. Crisis de simulacién (...) donde se ha perdido

el referente.”’

* M Foucault, Vigilar y castigar..., trad.cit. p.229

7 J Baudrillard, Cultura y simulacro, Barcelona, Kairos, 1993, p.57

* Cfr I Baudrillard. op cit., p. 56

¥ A Gasquet, M Cuccorese “Una genealogia de la desaparicion” en Ensayos profanos: Escritos sobre el pensamiento contempordneo francés,



Erica Gabriela Perliani | El juego de la seduccién

No se trata de construir un contrapoder, sino de hacer del poder algo reversible, intercambiable. Ese es el desafio
de la seduccion. Frente al desafio hegemodnico del poder, hay algo que se resiste con mas fuerza a su violencia,
produccion y unilateralidad, viene de otro lugar, es la seduccidon: “(...) es un proceso circular reversible de desafio,
puja y muerte” *. Desafiar al poder implica desacumular, desarticular, sacarlo de su linealidad. La seduccién no es
un contrapoder, sino un contra-desafio, que busca romper o anular la l6gica de sentido (dialéctica) del poder,

encierra al poder en su circularidad, lo seduce, lo desvia.

Buenos Aires, Del Valle, 1994 pp. 56-64. SEPTIEMBRE

*J Baudrillard De la seduccion, p.67



El juego de la seduccion | Erica Gabriela Perliani

Bibliografia

Baudrillard, Jean (1992 [1976]) EI intercambio simbélico y la muerte, Monte Avila, Caracas.

(1978 [1977]) Olvidar a Foucault, Pre-Textos, Valencia.

(1993 [1978]) Cultura y simulacro, Kairds, Barcelona.

(1991 [1979]) De la seduccion, Argentina

(1984 [1983]) Las estrategias fatales, Anagrama, Barcelona.

(1988 [1987]) El otro por si mismo, Anagrama, Barcelona.

(1991 [1990]) La transparencia del mal. Ensayo sobre los fenomenos extremo, Anagrama,

Barcelona.

(1996 [1995")  El crimen perfecto, Anagrama, Barcelona

(2000 [1997]) Pantalla total, Anagrama, Barcelona.

(1998 [1997]) El paroxista indiferente. Conversaciones con Philippe Petit, Anagrama, Barcelona.

(2001 [2000]) La ilusion vital. Siglo Veintiuno De Argentina Editores, Buenos Aires.

(1998 [1997]) La ilusion y la desilusién estética, Monte Avila, Madrid

(2004) “Por qué la ilusion no se opone a la realidad” en CIC (Cuadernos de Informacion y de
Comunicacion) N° 9. pp. 193- 202.
Briggs, Jhon-Peat, Davis (1999) Las siete leyes del caos. Las ventajas de una vida cadtica, Grijalbo, Madrid.
Caillois, Roger (1967) Los juegos y los hombres, FCE, México.
Cuccorese, Martin (2007) Baudrillard y la seduccion, Campos de Ideas, Madrid.
Foucault Michael (2002) Vigilar y castigar, Siglo XXI, Madrid.
Garrote, Karen (2001-2003) “Hacia una nueva sujecion: el sujeto fractal” en Cuadernos del sur. Filosofia. N° 31-
32, Bahia Blanca, pp.155-164.
Gasquet, Axel y Cuccorese, Martin, (1994) “Una genealogia de la desaparicion” en Ensayos profanos: Escritos
sobre el pensamiento contemporaneo francés. Del Valle, Buenos Aires, pp. 56-64.
Horrocks, Christopher (2004 [1999]) Baudrillard y el Milenio. Encuentros contempordneos, Gedisa, Barcelona.
Holzapfel Ossa, Cristobal (2007) “Juego, vértigo y destino segin Baudrillard” en Hermenéutica Intercultural:
Revista de filosofia n° 16, pp. 215-219.
Santamaria, Ulises (1981) “Las teorias de Jean Baudrillard” en Revista de Occidente, N° 6. pp. 102-121.
Valiente Noailles, Enrique (1986) “Jean Baudrillard: La expropiacion de la muerte” en Ensayos y Debates. Escuela

de Filosofia de Buenos Aires. Galerna, Buenos Aires. pp. 121-141.

SEPTIEMBRE
2013



F2 Javier Gonzalez-Velandia Gomez | Sinfonia de la vida. Aspectos musicales en la obra de Jakob von Uexkiill

Sinfonia de la vida.
Aspectos musicales en la obra
de Jakob von Uexkiill.

F° Javier Gonzalez-Velandia Gomez

ABSTRACT

Far to be a simple metaphor music plays a neural role in
Uexkiill's work. The nature seems like a wonderfull
symphony where all elements are intertwined constituting
an armonic whole. Thus it is that Uexkiill face up to a large
tradition that regards animals as sheer machines. Animals
like humans do not only have senses, but also they create
sense as well. In a similar way to Kant or Husserl, he
unfolds a very version of trascendental idealism for the
animal reign.

In this paper I suggest an interpretation according to which
the meaning has a wider spectrum than that of the human
language. The music is eminent a-semantic, but nobody
thinks about it as meaningless. Likewise animals own your
specific world. To penetrate into these invisible worlds was
a crucial contribution of Uexkiill to the biology. Their
influence in philosophy extend also to authors so diverse as
Heidegger, Ortega, Deleuze and more recently Agamben.

KEYWORDS

Biosemiotics, Animal consciousness, Umwelt, Environment,
Ontho-ethologies, Meaning, Music

RESUMEN

Mas alla de una simple metéfora la musica desempefia un
papel crucial en la obra de Uexkiill. La naturaleza semeja
una sinfonia maravillosa es la que todos sus elementos se
entrelazan formando un todo armonioso. De este modo
Uexkiill se enfrenta a una poderosa tradiciéon que concibe
los animales como simples maquinas. Sin embargo los
animales no sélo tienen sentidos, sino que ademas crean
sentido. De modo similar a Kant o Husserl, Uexkiill
desarrolla una versién singular del idealismo trascendental
aplicada al reino animal.

En este articulo sugiero una interpretacién segun la cual el
significado tiene un espectro mas amplio que el
perteneciente al lenguaje humano. La musica es
eminentemente asemantica, sin que por ello nadie la
considere como carente de significado. De igual manera los
animales poseen su mundo especifico. Adentrarse en estos
mundos invisibles fue una contribucién esencial de Uexkiill
a la biologia. Su influencia en la filosofia abraca autores tan
dispares como Heidegger, Ortega, Deleuze y mas
recientemente Agamben.

PALABRAS CLAVES

Biosemiodtica, Conciencia animal, Mundo circundante,
Entorno, Onto-etologia, Significado, Musica

Fecha de entrada: 20-05-2013 Fecha de aceptacion: 01-08-2013

237

SEPTIEMBRE
2013






F2 Javier Gonzalez-Velandia Gomez | Sinfonia de la vida. Aspectos musicales en la obra de Jakob von Uexkiill

Sinfonia de la vida.

Aspectos musicales en la obra de Jakob von Uexkiill.
F° Javier Gonzalez-Velandia Gomez

1

Mundos invisibles

Cada especie animal habita un mundo invisible. ;Qué extrafias intensidades acontecen en el interior de los
organismos vivos? ;Qué potencias insondables? Arquitecturas delirantes, vértigos y éxtasis, encuentros salvajes,
tormentos y placeres sin par, emociones indescriptibles, melodias jamas escuchadas,... jQué misteriosas
constelaciones deben componer los paisajes ocultos (visuales, sonoros, tactiles, olfativos,...) en la enorme
proliferacion de mundos de la naturaleza! Estos espectaculos ejercen sobre nosotros una fascinacion semejante a los
de los infinitos mundos que pueblan nuestro Universo y de los que apenas conocemos una parte minuscula.
Justamente es ese caracter alienigena de los seres vivos lo que nos cautiva con un sentimiento mezcla de inquietud,

perplejidad y curiosidad.

SEPTIEMBRE
2013



Sinfonia de la vida. Aspectos musicales en la obra de Jakob von Uexkiill | F2 Javier Gonzalez-Velandia Gomez

Calle de una aldea, fotografia a través de una malla

SEPTIEMBRE
2013



F2 Javier Gonzalez-Velandia Gomez | Sinfonia de la vida. Aspectos musicales en la obra de Jakob von Uexkiill

y montajes fotograficos de la visién de una mosca y un molusco.'

Hay empero entre el hombre y los animales una distancia insalvable. Clausurado en la esfera sin ventanas de su
subjetividad, el hombre no puede sino contemplar el mundo desde las categorias que le son propias. Lo que nos
abre a un mundo, al mundo interpretado, nos cierra indefectiblemente la posibilidad de penetrar esos otros mundos
que coexisten con el nuestro. La subjetividad sélo es posible en esa iluminacidon-eclipsamiento del ser. No hay un
mundo en si, objetivo, sino una explosion de mundos diversos. Mas aun: cada mundo estd en continua
transformacion, variando sin interrupcion su topografia, su espacio-tiempo peculiar, sus cualidades. La “misma”
pradera adopta un aspecto muy diferente para la nifia que recolecta flores y para el botanico que contempla con ojos
eruditos la flora del lugar. ;Y qué decir de la abeja que liba entre las flores o del raton de campo que corretea entre
la hierba en busca de semillas! Como el caracol, cada organismo vivo porta su mundo-concha, es su mundo.
Adentrarse en uno de estos mundos es asomarse a un abismo en el que presentimos el placer y la angustia
dionisiacos de nuestro propio aniquilamiento. Toda metamorfosis conlleva una pérdida irreparable, la marca de una

experiencia limite.”

(Como decirlo entonces? ;Coémo transitar el abismo? Imaginemos lo imposible: el milagro de situarnos “por
detras” del yo-animal; devenir por un instante —a través de una proyeccion mistico-astral- conciencia reflexiva de la
conciencia ejecutiva del animal, una especie de parasito invasor de su intimidad. Nada cambiaria, pues lo que
seguiriamos teniendo es nuestra propia subjetividad finita enfrentada a lo innombrable (un homunculo-parasito.) No
hay fusidn posible entre conciencias. De ahi la imposibilidad ontologica de una posesion absoluta de otra vida ya
sea humana o animal. El sadico puede violentar al animal (o al hombre), torturarlo hasta la muerte, pero su
intimidad, el punto de fuga donde habita el pathos Gltimo de la vida, escapara siempre a todo intento de violar su

secreto, como un rescoldo inextinguible de libertad.

Cabe también la posibilidad remota de que los avances de la técnica nos permitan alguna vez acceder de algin
modo a la interioridad de la vida animal: una técnica capaz de decodificar los intrincados acontecimientos del
sistema neuronal y revelarnos una imagen sensible (visual, actstica, cinestésica, tactil,...); una representacion
mental de tipo hologrdfico o una imagen monitorizada de la misma. El problema se hace atin méas complejo si lo
que pretendemos es tener acceso a las experiencias internas del animal (pulsiones, emociones, experiencia del
tiempo, expectativas,...) Nos movemos en el campo de la ciencia ficcion, en el umbral de un limite —tal vez de una
imposibilidad absoluta. Pero incluso si algo asi fuera posible, nos encontrariamos ante un jeroglifico, que de nuevo

nos remite al espectador y que no es otro que el hombre como zoon l6gon echon. Brevemente: no existe experiencia

! Jakob von Uexkiill, Streifziige durch die Umwelten der Tieren und Menschen. Hamburg, Rowohlt, 1956, pp. 40-41.

? El caracter fascinante del animal posee a decir verdad una ambigiiedad inherente: imagen de reconciliacion, del paraiso perdido, y a la vez,
pérdida de la identidad, regresion al estadio salvaje, metamorfosis como castigo. Sobre estos aspectos vid. Max Horkheimer & Theodor W
Adorno, Dialéctica de la Ilustracion.

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

Sinfonia de la vida. Aspectos musicales en la obra de Jakob von Uexkiill | F? Javier Gonzalez-Velandia Gomez

inmediata de una conciencia ajena, mas aun si ésta no es humana. Analogamente a como las condiciones (fisicas)
de observacion alteran el comportamiento de las particulas atomicas, aqui es la propia mediacion del espiritu la que

incide en la interpretacion de su objeto (a su vez espiritual.)

2

Circulos funcionales

No hay ni puede haber propiamente una fenomenologia de los animales. La unica via de acceso a su interior es la
interpretacion a través de una sintesis especulativa de los datos que nos aportan la ciencia y la filosofia. La obra de
Uexkiill lo hace de modo ejemplar, inaugurando todo un campo de investigaciones: zoosemidtica, psicologia
animal, etologia, ecologia, ontobiologia. Su punto de partida, su zesis primera, es la afirmacion de la vida como un
dato ontoldgicamente irreductible. De este modo Uexkiill busca recuperar para la biologia su autonomia como
ciencia eminente de la vida. La dependencia fisico-quimica de la biologia suponia en el fondo su disolucién. El
modelo mecanicista-determinista cartesiano reducia al animal a un mero autémata. No es de extrafiar que tal
modelo acabara por extenderse al propio hombre, cuya diferencia respecto al animal radica inicamente en su mayor
complejidad. Tal prejuicio se funda en un reduccionismo indefendible, cuya raiz no es otra que la idea ilustrada de
dominio. Dado que la vida —a diferencia de las cosas inanimadas- no se deja reducir a funciones exactas, a
cuantificacion, fue necesario negar lo inmediato, que en el mejor de los casos pasé a ser considerado un fendmeno
residual —un epifenémeno-, y en el peor una pura entelequia, un residuo teoldgico. Una operacion de semejante

calado s6lo es posible desde el prejuicio extremo de lo que Moore denomina “falacia naturalista.”

En la introduccion a “Incursiones a través de los mundos animales y humanos: un libro ilustrado de mundos
invisibles”, Jakob von Uexkiill expone su teoria de la vida animal. En oposicién frontal a la teoria mecanicista del
arco reflejo, de acuerdo a la cual el proceso sensible consiste en la transmision de un movimiento a través de un
circuito de células —un proceso fisioldgico- desprovisto de todo factor subjetivo, Uexkiill sostiene que la

informacion transmitida es un estimulo:

—O-0O—

A Je Mo £ 4

“Un estimulo ha de ser notado por un sujeto y no se da en absoluto en meros objetos.”

* G. E Moore: Principia Ethica.
* Esquema del acto reflejo, segun Uexkiill. R: receptor; Sc: célula sensorial; Mc: célula motora; E: efector. Op. Cit. p. 25.



F2 Javier Gonzalez-Velandia Gomez | Sinfonia de la vida. Aspectos musicales en la obra de Jakob von Uexkiill

La célula no es —nos dice graficamente Uexkiill- una maquina, sino un “maquinista.” El texto que sigue es de una

densidad admirable:

“De ello hemos de concluir, que cada célula viviente es un maquinista que nota y actia, y al que por tanto
le son propios determinados signos-receptores (Merkzeichen) e impulsos o “signos-efectores”
(“Wirkzeichen™.) Este multiple notar y obrar del sujeto animal en su totalidad ha de remitirse al trabajo
conjunto de pequefios maquinistas celulares, los cuales disponen s6lo de un signo-receptor y un signo-

efector.

A fin de hacer posible un obrar en conjunto, el organismo se sirve de la células del cerebro (también éstas
maquinistas elementales) agrupando una mitad de ellas en su parte receptora de estimulos como “células-
receptoras” (Merkzellen) —el 6rgano de la percepcion- en grupos mas grandes o pequefios. Estos grupos se
corresponden con grupos de estimulos externos, los cuales penetran en el animal a modo de preguntas. La
otra mitad de las células cerebrales son empleadas por el organismo como “células efectoras”
(“Wirkzellen”) o células impulsoras, las cuales se agrupan a su vez en conjuntos con los que controla los

movimientos de los efectores que transfieren las respuestas del animal al mundo externo.

Los grupos de células receptoras rellenan los “6rganos receptores” del cerebro, y los grupos de células

efectoras constituyen el contenido de los “6rganos efectores” del cerebro.

Si conforme a esto hubiésemos de representarnos un 6rgano receptor como un centro de grupos cambiantes
de maquinistas celulares, los cuales son los portadores de signos-receptores especificos, entonces
permanecerian como entidades individuales separadas en el espacio. También sus sefiales receptoras
quedarian aisladas, si no tuviesen la posibilidad de fundirse en nuevas unidades fuera del drgano sensorial.
Pero de hecho, esta posibilidad est4 presente. Los signos-receptores de un grupo de de células receptoras se
unifican, fuera del cuerpo del animal, en unidades, que devienen propiedades del objeto subyacente
externo al sujeto animal. Este hecho nos es a todos bien conocido. Todas las sensaciones de nuestros
sentidos, que representan nuestras sefiales receptoras especificas, se sintetizan como propiedades de las
cosas exteriores, que nos sirven de base como sefiales (Merkmale) para nuestro actuar. La sensacion
“azul” deviene “azul” del cielo, la sensacion “verde” verdor del césped, etc. En la sefial “azul” captamos el

cielo; y en la sefial “verde” el césped.

Exactamente lo mismo ocurre en el 6rgano efector. Aqui las células efectoras desempefian la funcion de
maquinistas elementales, que en este caso estin ordenados en grupos perfectamente distribuidos de

acuerdo a sus signos efectores o impulsos. También aqui existe la posibilidad de reunir los signos efectores

aislados en unidades, que actian como impulsos dindmicos o melodias-impulso (Impuls-melodien) sobre ~ SEF7i5%BRE



Sinfonia de la vida. Aspectos musicales en la obra de Jakob von Uexkiill | F? Javier Gonzalez-Velandia Gomez

los musculos subordinados a ellas. De donde los efectores activados por los musculos imprimen

(aufprigen) su “sefial efectora” o “significado funcional” (Wirkmal) en el objeto situado fuera del sujeto.’

La cualidad activa, que los efectores del sujeto confieren al objeto, es reconocible sin mads —como la
herida, que los queliceros de la garrapata infligen en la piel del mamifero sobre el que se precipita. Mas
una vez que el fatigoso hallazgo de las cualidades del olor del acido butirico y la temperatura adecuada ha

tenido lugar, la imagen de la garrapata activa en su mundo ambiente ha concluido.

Garrapata. °

Expresado graficamente cada sujeto animal fija (angreift) su objeto con las patas de una pinza: un
miembro-receptor y un miembro-efector. Con una transfiere al objeto una cualidad percibida (Merkmal) y
con la otra una sefal efectora o significado operativo (Wirkmal.) De este modo determinadas propiedades
del objeto devienen portadores de significados percibidos (Merkmaltrdgern) y otras portadoras de
significados operativos (Wirkmaltrdgern.) Dado que todas las propiedades de un objeto estan
interconectadas en la constitucion del objeto, las propiedades operativas han de ejercer su influencia sobre
las propiedades portadoras de significado modificando asi el objeto mismo. Esto queda expresado
concisamente con la mayor claridad asi: el significado operativo borra el significado percibido (das

Wirkmal l6scht das Merkmal aus.)

Ademas de la seleccion de estimulos filtrados por los receptores y la efectuacion de los musculos, que
confiere a los efectores determinadas posibilidades de accion, el factor decisivo en el curso de toda accidén
del sujeto animal es ante todo el numero y disposicion de las células receptoras, que por medio de sus

seflales imprimen (auszeichnen) un significado a los objetos del entorno (Umwelt); y el nimero y

* Resulta llamativo el paralelismo con la interpretacién del util llevada a cabo por Heidegger en “ Ser y tiempo.” Al igual que en la existencia
humana, para el animal las cosas ante todo poseen un sentido activo, que la mirada reflexiva (objetivante) tiende a oscurecer. S6lo en un acto de
suspension (derivado y secundario) propio de la existencia humana es posible contemplar la cosa como mera cosa desligada de su enclave en el
mundo abierto por el Dasein. No obstante, la radicalizacion de Heidegger en su intento de impugnar todo resto de Idealismo no deja de resultar

SEPTIEMBRE . . . yor . . . ey e
2013 problematica al dejar en la oscuridad los procesos estéticos y categoriales que hacen posible la aparicion del util.

® Jakob von Uexkiill: Op. cit., p. 23.Ilustaciones de Georg Kriszat.



F2 Javier Gonzalez-Velandia Gomez | Sinfonia de la vida. Aspectos musicales en la obra de Jakob von Uexkiill

disposicion de las células efectoras que por medio de sus signos efectores dotan a los mismos objetos de

significados operativos.

El objeto se integra en la accion sélo cuando posee las propiedades necesarias que pueden servir, por una
parte, como portadoras de significados perceptivos, y por otra, como portadoras de significados operativos.
Dichas propiedades han de estar en conexion por medio de una estructura conectora objetiva o contra-

estructura (Gegengefiige.)

Las relaciones sujeto-objeto quedan reflejadas con toda claridad mediante el esquema del circulo funcional

(Funktionkreis.)

Este muestra el modo en que sujeto y objeto se relacionan estructuralmente y forman un todo conforme a
un todo planificado (planméissiges Ganzes.) Si ademas tenemos en cuenta que un sujeto esta conectado a
un mismo o diferentes objetos a través de otros circulos funcionales, obtendremos una visioén del primer
principio fundamental de la teoria del mundo en torno (Umweltlehre): a los animales mas simples les

corresponde un mundo simple; a los mas complejos, uno de mayor riqueza y complejidad estructural.”®

" Esquema del circulo funcional: Merkwelt: mundo percibido; Wirkwelt: mundo actuado (campo de accién); Innenwelt des Subjekts: mundo
interior del sujeto; Rezeptor Merkmal-Tréger: receptor, portador de significado percibido (o de una nota); Wirkmal-Tréger, Effektor: portador
de significado operativo, efector; Gegengefiige: contra-estructura, estructura conectora objetiva. La definicion del neologismo “Gegengefuge”
aparece con mayor claridad en uno de los ultimos escritos de Uexkiill: la Bedeutungslehre. Cada portador de significado deviene un
“complemento” (Komplement) del sujeto animal en virtud de su integracion en un circulo funcional. “De esta manera determinadas propiedades
—en tanto portadoras de significados percibidos o funcionales- desempefian una funcion conductora, mientra que otras por el contrario poseen
una funcion concomitante. Con frecuencia la mayor parte del cuerpo de un portador de significado sirve como una contra-estructura o estructura
conectora objetiva (Gegengefiige) indiferenciada, cuya tnica finalidad es conectar las partes portadoras de significado percibido con las partes
portadoras de significado operativo.” (Bedeutungslehre, p. 110.)

¥ Jakob von Uexkiill: Op. cit., pp. 25-27.

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

Sinfonia de la vida. Aspectos musicales en la obra de Jakob von Uexkiill | F? Javier Gonzalez-Velandia Gomez

3

Subjetividad-es trascendental-es

La subjetividad monadologica del animal posee un caracter trascendental. En la teoria de Uexkiill confluyen en una
sintesis absolutamente original principios fundamentales de la filosofia de Kant, Leibniz y —de acuerdo a la
interpretacion de Deleuze- Spinoza’. El resultado es una ontolologia del reino animal: una monadologia

trascendental.

En su nivel mas primitivo, la subjetividad animal opera el milagro de la sensaciéon. La sensacion es lo que
diferencia ontologicamente a un ser vivo de las meras cosas. En virtud de su corporalidad peculiar (vs. subjetividad)
el animal tiene la capacidad de recibir estimulos, que aparecen objetivamente (fenomenos) envueltos en las formas
a priori de la sensibilidad: tiempo y espacio.'” La cualidad e intensidad de los datos sensibles que constituyen el
campo de la conciencia animal estan determinados por la propia estructura del organismo y varian segun su
complejidad de acuerdo a un plan (Zweckmaéssigkeit). Existe una armonia oculta que vincula a todos los seres de la

naturaleza entre si y con su medio.

“Cada ambiente es una unidad cerrada en si misma, que resulta de la captacion selectiva de una serie de
elementos o de “marcas” en la Umgebung, que no es otra cosa, a su vez, que el ambiente del hombre. La
primera tarea del investigador que observa a un animal es la de reconocer los portadores de significado que
constituyen su ambiente. Estos no estan, sin embargo, objetiva y efectivamente aislados, sino que
constituyen una estricta unidad funcional —o, como Uexkiill prefiere decir, musical- con los 6rganos
receptores del animal encargados de percibir la marca (Merkorgan) y de reaccionar ante ella (Wirkorgan).
Todo sucede como si el portador de significado externo y su receptor en el cuerpo del animal constituyeran
dos elementos de una misma partitura, casi dos notas en “teclado sobre el que la naturaleza interpreta la
sinfonia supratemporal y extraespacial de la significacion”, sin que sea posible decir cémo dos elementos

tan heterogéneos han podido llegar a estar tan intimamente vinculados.”"'

Los distintos 6rganos sensoriales del animal abren por lo tanto un campo trascendental de experiencia que viene
determinado por un espectro variable y unos umbrales de intensidad (maximos y minimos) - los cuales dependen
de la especie y sus estructuras sensoriales en particular. Es importante tener en cuenta que la sintesis (pasiva) de
impresiones llevada a cabo por la subjetividad rinde un entorno objetivamente configurado (cualitativa y

3

cuantitativamente.) S6lo en un entorno, en el que determinadas “marcas” o “sefales” aparecen como diferenciadas,

% “Plan de composiciéon musical, plan de la Naturaleza, en tanto que ésta es el individuo mas intenso y mas amplio. Individuo cuyas partes
varian de infinitas maneras. Uexkiill, uno de los principales fundadores de la etologia, es spinozista cuando define primero las lineas melddicas o
las relaciones de contrapunto que corresponden a cada cosa y cuando, luego, describe una sinfonia como unidad superior inmanente que toma
amplitud (“composicion natural”.) Deleuze: Spinoza. Filosofia practica, cap. 6: “Spinoza y nosotros”, p. 164.

' Otro asunto fundamental a estudiar es el como el animal experimenta el espacio y el tiempo. Vid. op. cit. Uexkiill, cap. 3, Die Merkzeit.

' Giorgio Agamben: Lo Abierto: El hombre y el animal, pp. 57-58.



F2 Javier Gonzalez-Velandia Gomez | Sinfonia de la vida. Aspectos musicales en la obra de Jakob von Uexkiill

recortadas en el espacio fenoménico y organizadas en campos sensoriales, es posible que el animal responda de
acuerdo a unas pautas y entre en funcionamiento el “circulo funcional.” Si bien el “significado operativo” va ser el
determinante (das Wirkmal loscht das Merkmal aus), no es menos cierto que la captacion de un “significado
perceptivo” o “sefial” es una condicidon a priori (en sentido 16gico) para la accion. Temporalmente el proceso
acontece empero de forma unitaria y cuasi-simultanea; la aprehension de una sefial y la re-interpretacion de la
misma como “portador de significado operativo”, con la consiguiente respuesta, transcurren de un solo trazo. De
acuerdo con los psicologos de la Forma, la organizacion es un rasgo originario de la experiencia -tesis de vital
importancia y que aclara muchas de las contradicciones irresolubles derivadas de una mala comprension de la
nocién de “impresion” como dato atomizado y carente de toda inteligibilidad. E1 campo de la conciencia animal se
da en su grado mas elemental y desde su inicio como estructura dotada de sentido. Determinadas cualidades
poseeran un caracter mas relevante en el plan propio del animal (Bauplan), otras se limitaran a una mera funcién de
relleno (Gegengefiige) integrandose en la textura de un campo sensorial (actistico, tactil, visual, olfativo, cinestésico
0 perteneciente a otras especies de sensorios especificos de un animal y extrafios a la percepcion humana.) Entre los
distintos campos sensoriales, a su vez, se establecen complejas relaciones estructurales y de fusion que estan a la
base de las respuestas efectoras y la constitucion de su sentido; la sintesis estética opera como fundamento

trascendental de una sintesis de segundo grado que crea el significado funcional.'?

Respecto a su significado operativo distinguimos tres valores basicos o valencias: 1) El objeto funciona como
desinhibidor de una respuesta positiva; su significado operativo asume la funciéon de una cualidad activa, una sefal
que dispara una accioén vinculada estructural y armdénicamente con un motivo “x” (captura de alimento, sefal
sexual, movimiento mediado hacia un objetivo, etc.) 2) Valencia negativa: el objeto es causa de una conducta de
retraimiento, de caracter centrifugo (cualidad activa con valor “ — ”’); lo negativo aparece objetivamente constituido
como sefial de obstaculo, peligro, repulsion, etc., y ligado a los actos correspondientes: cambio de direccion, huida,
mecanismos defensivos, detencion, etc.) 3) Por tltimo, el objeto en cuestion puede aparecer como irrelevante, como
algo neutral, mero relleno en el flujo de sensaciones que se integran en el ambiente, carente por lo tanto de un
significado operativo. El mismo objeto puede adoptar valores cambiantes en el tiempo dependiendo de la situacion

y -desde luego- de la especie en cuestion. '

2 Ademas de los circulos funcionales innatos, hemos de tener en cuenta aquéllos surgidos mediante aprendizaje. Dependiendo de su grado 247
evolutivo, la conciencia animal es capaz dentro de sus limites de crear nuevos circulos, haciendo emerger nuevas cualidades en su entorno.
El mundo animal posee un caracter dinamico y flexible dentro de su plan genérico.

" Una teoria de principios gestalticos dinamicos (de la constitucion del significado en la accion y su espacio topoldgico) ha sido desarrollada
por Kurt Lewin: Principles of Topological Psychologie.

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

Sinfonia de la vida. Aspectos musicales en la obra de Jakob von Uexkiill | F? Javier Gonzalez-Velandia Gomez

4

Mundos en accion

En la constitucién de significado operativo el cuerpo desempefia una funcidén esencial, ya que es en virtud de su
especificidad, de sus potencialidades, como el animal interpreta y proyecta su conducta integrandose
armoniosamente en su entorno (Umwelt.) De modo andlogo al hombre, el cuerpo animal funciona como un
medium trascendental. El cuerpo presenta por asi decirlo un estatus ontoldégico ambiguo y Unico: por una parte,
aparece como un fenémeno externo entre fendmenos; y por otra, como cuerpo vivido (“intracuerpo” en la
terminologia de Ortega) ligado intima e inmediatamente a la subjetividad. En ambos casos se trata de una realidad
constituida, al igual que el resto de fendmenos que conforman el mundo; pero simultaneamente, se trata de una
estructura con funciones constituyentes y la subjetividad depende ontoloégicamente de €l para poder ser: la mente
solo puede existir como mente encarnada en un cuerpo. Entre el cuerpo y el espiritu se establece una relacion de
estricta necesidad; no cabe concebirlos por separado. La ambigiiedad del cuerpo radica en su estatus dual de objeto

constituido y a la vez sujeto constituyente anclado en la subjetividad.

Los circulos funcionales fundamentales son expresion de los instintos basicos de la vida: territorio-medio vital,
nutricion, defensa ante los enemigos y reproduccion. Todas estas esferas se engloban en lo que constituye el rasgo
mas propio y genérico de la vida: la autoconservacion. Vivir es —de acuerdo a la formula de Goethe- es defender
una forma. Los significados operativos que se integran en los circulos funcionales propios de cada especie como un
“complemento” armoénico de su estructura biolodgica nos remiten a la corporalidad animal y su entorno vivido. La
subjetividad animal, su espiritu-cuerpo, forma una unidad con su entorno que ha de ser entendida en términos
trascendentales. Es justamente su caracter trascendental el que hace posible esa union intima del sujeto (animal)

con su Umwelt.

“Cada componente de un objeto orgédnico o inorganico —tan pronto como adopta el papel de portador de un
significado en el especticulo de la vida de un sujeto animal- deviene lo que denominamos un
‘complemento’ (Komplement) en el cuerpo del sujeto, adecuado para portar un significado

(Bedeutungsverwerter).”*

En el caso del perro, Uexkiill menciona las investigaciones llevadas a cabo por su colaborador Sarris. En ellas
Sarris observa como desde el momento en que el perro asocia una silla con una orden de “sentarse”, todo un ambito
de objetos propicios (adecuados a la corporalidad del perro, no asi para el hombre) para la accion en cuestion pasan

a presentar un tono-de-sentarse (Sitzton). No es el concepto de “silla” lo que es determinante para el perro, sino esa

'* Jakob von Uexkiill: Bedeuutungslehre, pp. 108-9.



F2 Javier Gonzalez-Velandia Gomez | Sinfonia de la vida. Aspectos musicales en la obra de Jakob von Uexkiill

cualidad operativa e intercambiable con la que aparecen determinados objetos o situaciones objetivas. Lo mismo es
valido para el resto de objetos que forman la casa desde la perspectiva del perro y que de acuerdo a su circulo se
clasificaran como: tono-alimento, tono-bebida, tono-trepar, tono-salida, tono-tumbarse, tono-obstaculo, etc. Por
ultimo, existen una multitud de cosas absolutamente inservibles para el perro (libros, cucharas, etc.) y por tanto

carentes de todo significado.

5
Arquetipos

Si la impresion es un rasgo ontoldgico que delimita el reino de los seres animados respecto al resto de entes, un
segundo rasgo igualmente esencial es su caracter semiodtico. Lo que distingue al animal, como “automaton

spirituale”"

—en expresion de Leibniz-Kant-, de un puro mecanismo, de un “automaton materiale”, es su capacidad
de dar sentido al mundo que habita. Por muy iluminadora que pueda resultar, la metafora cibernética del ordenador
como modelo de comprension del ser vivo no deja de ser pura metafora. Entre el animal y el reloj media un abismo
ontoldgico; no se trata en modo alguno de una diferencia de complejidad, sino de esencia. Lo que hace tan eficaz al
ordenador es la velocidad astrondmica con la que procesa datos, informacion, pero evidentemente la maquina ni se
da cuenta de lo que procesa, ni “interpreta” su sentido. Los datos que el ordenador procesa sélo adquieren
significatividad a través de un intérprete —el hombre-, que es donde estos signos por asi decirlo cobran vida. Su
equivalente seria el acto reflejo con el que el mecanicismo pretendid establecer un modelo de animal, de acuerdo al

cual, éste quedaba reducido a una maquinaria sofisticada, un engranaje donde cada elemento se relacionaba con el

resto segun una cadena precisa de inputs y outputs.

Ahora bien, ;qué son esos signos, sefiales, cualidades, marcas, portadores de significado, estimulos, motivos,
significados funcionales, “melodias”, que constituyen los mundos de los seres vivos? Uexkiill es extremadamente
cuidadoso en su terminologia y plenamente consciente del problema que surge al intentar establecer una mediacion
con el lenguaje.'® De ahi su empleo constante de referencias musicales, que no han de ser consideradas como algo
casual, un recurso poético o extracientifico. En efecto, la musica representa un medio de comunicacidon Unico, cuyo
rasgo mas sobresaliente y enigmatico es su cardcter asemantico. Si bien es cierto que la musica puede llegar a
integrar aspectos del lenguaje, configurarse como un sistema retérico (un lenguaje que expresa “afectos” en la
terminologia compositiva del Barroco), o asumir elementos miméticos, su peculiaridad radica en su auto-
referencialidad, en su poder inmediato de aparecer como algo plenamente delimitado sin necesidad de apuntar a

otra realidad que a ella misma. De modo andlogo a como somos capaces de “comprender” una fuga de Bach o una

> Nuria Sanchez: «Si un caballo pudiera captar el pensamiento “yo”...» (AA XXV: 854). Consideraciones sobre la presencia del animal en la
«biologia gris» de Kant.

'® En modo alguno se puede acusar Uexkiill de antropomorfizar al animal, siendo en todo momento consciente de la distancia existente entre el
mundo humano mediado por el lenguaje y el del animal. De ahi su intento riguroso de establecer una terminologia precisa que haga justicia a la
vida animal.

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

Sinfonia de la vida. Aspectos musicales en la obra de Jakob von Uexkiill | F? Javier Gonzalez-Velandia Gomez

obra electronica de Stockhausen, sin recurrir al lenguaje hablado, algo similar experimenta el animal en su entorno.
Cuando el 4guila capta una presa potencial, lo que experimenta en el flujo de datos sensibles es una unidad sintética
de cardcter “musical”, una especie de secuencia melddica que a su vez se combina armoniosamente con otra
melodia propia dotando a la liebre de un significado funcional (presa, alimento); el 4guila en ningiin momento tiene
conciencia de una “liebre”, ni de una “presa”, -el animal no opera en términos de “significante”-, pero a su modo

experimenta la situaciéon con una precision casi total.

Antes de pasar a desarrollar estos asuntos con mayor detalle, conviene que nos detengamos un poco en la cuestion
del lenguaje. Como hemos visto, en la corriente de sensaciones el animal fija determinadas unidades como polos de
identidad objetiva. En la tradicion filoséfica y cientifica la idea de que lo que distingue al hombre del animal es su
capacidad de abstraccion vinculada al lenguaje es unanime. Hablar de significaciones, de expresiones compuestas
de significante y significado, es algo que s6lo tiene sentido en el hombre. A diferencia del hombre, el animal sélo

puede operar en términos concretos, condenado a un nominalismo mudo.

“La voz (phoné) es signo del dolor y del placer, y por eso la tienen también los demas animales, pues su
naturaleza llega hasta a tener sensacion de dolor y de placer y significarsela unos a otros; pero la palabra
(logos) es para manifestar lo conveniente y lo dafioso, lo justo y lo injusto, y es exclusivo del hombre,
frente a los demés animales, el tener, €l so6lo, el sentido del bien y del mal, de lo justo y lo injusto, etc. y la

comunidad de estas cosas es lo que constituye la casa y la ciudad. 7 (Aristoteles: Politica.)

“El alma intelectual, porque puede comprender lo universal, tiene capacidad para lo infinito. Por eso la
naturaleza no podia imponerle determinadas estimaciones naturales, ni tampoco determinados medios de
defensa o de

abrigo como a los otros animales cuyas almas tienen capacidad de percepcion y otras facultades para cosas
particulares. Pero en su lugar, el hombre posee por naturaleza la razén y las manos, que son 6rgano de los
organos, por medio de las cuales puede preparar una variedad infinita de instrumentos para infinitos

»18

efectos.””” (Thomae aquinatis: De regimine principum, lib. 1, cap. 1.)

“Pero, igualmente, la razdn tiene sus desventajas, porque el hombre, siendo el tinico animal que, por medio

del significado universal de los vocablos, puede pensar en reglas generales, tanto en las artes como en el

7 Aristoteles: Politica.

" Thomae aquinatis: De regimine principum, lib. 1, cap. 1: «Naturale autem est homini ut sit animal sociale et politicum, in multitudine vivens,
magis etiam quam omnia alia animalia, quod quidem naturalis necessitas declarat. Aliis enim animalibus natura praeparavit cibum, tegumenta
pilorum, defensionem, ut dentes, cornua, ungues, vel saltem velocitatem ad fugam. Homo autem institutus est nullo horum sibi a natura
praeparato, sed loco omnium data est ei ratio, per quam sibi haec omnia officio manuum posset praeparare, ad quae omnia pracparanda unus
homo non sufficit. Nam unus homo per se sufficienter vitam transigere non posset. Est igitur homini naturale quod in societate multorum vivaty.
Citado en Leopoldo P. Prieto, Seminario: £/ hombre y el animal.



F2 Javier Gonzalez-Velandia Gomez | Sinfonia de la vida. Aspectos musicales en la obra de Jakob von Uexkiill

modo de vivir, es también el inico que puede servirse de reglas falsas y puede transmitirlas asi a los demas
[...] Por eso, el hombre yerra mas frecuentemente y con mayor peligro que cuanto pueden errar los otros
animales. Ademas, si lo desea, puede ensefiar de proposito a los demas lo que sabe que es falso, es decir
mentir, haciendo asi los animos humanos hostiles a las condiciones de la sociedad y de la paz. Esto no
puede ocurrir en la sociedad de los animales, puesto que lo que es bueno o malo para ellos, es algo que
juzgan exclusivamente con los sentidos y no con las habladurias de los otros [...] Incluso el hombre, dada
su facultad de hablar [...], puede engafiarse a si mismo, pensando que es verdadero lo que no lo es. La

bestia, por el contrario, no puede engafarse a si misma.”" (T. Hobbes, De homine, OL, 11, 10, 3.)

«Los animales no pueden hacerse ningun concepto; en ellos hay meras intuiciones. Por eso no podemos
atribuir de ninguna manera razon a los animales, sino solamente un analogon rationis. Este es un mero
instinto, para el que no necesitan de razon alguna, puesto que una razéon mas elevada lo ha

establecido. Aunque alargasemos este instinto mucho mas aun, nunca surgiria una razén, de la misma
manera que si alargdsemos una linea al infinito, no surgiria una superficie de ella» (Kant: Metaphysik

Dohna, AA XXVIIIL: 594).%°

“Entre los animales, a diferencia de lo que ocurre con el lenguaje humano, el significado de las sefiales, de
los momentos y de los sonidos expresivos no es establecido por convencioén y no puede ser adquirido por
cada individuo singularmente, sino que corresponde a las modalidades de acciones y

reacciones innatas, instintivas. El lenguaje de una especie animal, por tanto, es incomparablemente mas
conservador que el nuestro, asi como sus usos y costumbres son bastante mas rigidos y vinculantes que los

humanos.”"! (K. Lorenz, L anello del re Salomone, o.c., 203.)

“El mundo del animal carece de concepto. No hay en él palabras para fijar lo idéntico en el flujo de lo que
aparece, la misma especie en la sucesion de los ejemplares, la misma cosa a través del cambio de las
situaciones. Si bien no carece de la posibilidad de reconocer, la identificacion se ve limitada a lo prescrito
por las exigencias vitales. En el flujo no hay nada que se halle determinado como permanente, y sin
embargo todo se conserva idéntico, puesto que falta el saber respecto al pasado y una clara prevision del
futuro. El animal responde al nombre y carece de un si mismo; se halla encerrado en si y sin embargo
abandonado a la exterioridad; una constriccion sucede a la

otra, y ninguna idea las transciende.” (M.Horkheimer y Th. Adorno: Dialéctica de la Ilustracion, p.292 y

ss.)

' T. Hobbes, De homine, OL, 11, 10, 3. Leopoldo P. Prieto, Op. cit.
? Citado en: Nuria Sanchez, Op. cit.
2 K. Lorenz: L anello del re Salomone, o.c., 203. Leopoldo P. Prieto, op. cit.

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

Sinfonia de la vida. Aspectos musicales en la obra de Jakob von Uexkiill | F? Javier Gonzalez-Velandia Gomez

Ahora bien, ;como hemos de entender esa percepcion limitada a lo concreto, a las puras representaciones
despojadas de conceptos, que parecen constituir el limite de la conciencia animal en relacion al hombre? En su
espectro variable el animal identifica unidades ya sean éstas perceptivas o funcionales. Por lo tanto, hemos de
presuponer en €l una cierta capacidad de operar con “arquetipos”, un entramado semi6tico que constituye una
subjetividad especifica. No se trata de un fendmeno ajeno a la propia conciencia humana. En el caso de los sonidos
de la musica electronica o en la pintura abstracta nos encontramos de continuo con objetos poseedores de un
sentido, es decir: reconocibles e infinitamente repetibles (estructuras), cuya naturaleza trasciende el ambito de las
significaciones sin por ello dejar de poseer sentido. Para decirlo claramente: el reino del sentido se sitia
ontoldégicamente por encima del de la palabra; lo engloba como una region propia (las expresiones y categorias del
lenguaje.) Los arquetipos animales no se limitan, por otra parte, al &mbito objetivo (noematico), sino que también
son aplicables a la esfera de afectos ligados a representaciones (ndesis) e incluso a las tonalidades subjetivas del
“yo” animal, poseedoras de lo que Uexkiill denomina un “Ichton” (un yo-tono, una conciencia peculiar de identidad

polarizada en torno a un centro, una Stimmung.)

6

Una teoria musical de la vida

En su Bedutungslehre Uexkiill narra un recuerdo musical.”® La orquesta del Concertgebeuw interpretaba una
sinfonia de Mabhler bajo la batuta de Mengelberg. A su lado habia un joven sumido en una partitura en la que
seguia la compleja y poderosa musica. En su desconocimiento musical, Uexkiill sinti6 curiosidad y le pregunt6 al
musico qué razon habia en seguir con la vista lo que el oido captaba de forma inmediata. El joven, un tanto airado,
le respondid que sdlo a través de la partitura era posible obtener una intuicion plena de la obra de arte musical.
“Cada voz de un hombre o de un instrumento es un ser independiente, que sin embargo se funde a través del
contrapunto con el resto de voces en una forma superior, que crece en riqueza y belleza, transportandonos al alma

del compositor.” Esta anécdota, nos dice Uexkiill, le llevo a plantearse la siguiente cuestion:

“Esta discurso sostenido con tanta firmeza despertd en mi la pregunta de si tal vez la tarea de la biologia

, . . 2
seria la de escribir la partitura de la naturaleza.” **

Entre los conceptos empleados por Uexkiill para referirse al sentido se encuentra el de “tono”. Los objetos que
forman el habitat del animal son vividos con un tono determinado (Erlebniston), “que les dota de una cualidad de
acuerdo a su funcion, la cual desconocemos ciertamente en su contenido subjetivo. Su efecto empero se puede

9924

determinar a partir de su conducta. Tonos, vibraciones, resonancias, melodias, armonia, contrapunto, formas: las

analogias musicales forman parte esencial de la semidtica y la ontologia desarrolladas por Uexkiill. Qué aspecto

*2 Jakob von Uexkiill Bedeuutungslehre, pp. 142-43.
3 Ibid. p.142.
* Prélogo de Adolf Portmann a Streifziige durch die Umwelten der Tieren und Menschen, p.11.



F2 Javier Gonzalez-Velandia Gomez | Sinfonia de la vida. Aspectos musicales en la obra de Jakob von Uexkiill

tendria la gran partitura de la naturaleza es una cuestion especulativa ante la que de momento no tenemos una
respuesta clara. Siguiendo la propuesta de Brett Buchanam en su libro Ontho-Ethologies: The animal environments
of Uexkiill, Heidegger, Merleu-Ponty and Deleuze, ** podemos interpretar la analogia musical en relacién con sus

equivalentes bioldgicos de acuerdo a cinco niveles o partes interconectadas:

1. Repiqueteos y/o ritmos celulares: La forma bésica de la musica, un simple taflido de campanas o un ritmo,
la encontramos a nivel de lo movimientos celulares. Dado que las células pueden ser “sujetos” por derecho
propio, ellas son también capaces de formar parte en la construccion de la musica de la naturaleza. Por
ejemplo, Uexkiill escribe: “Las cualidades del ego de estas campanas vivientes hechas de células nerviosas
se comunican unas con otra por medio de ritmos y melodias: la finalidad de estos ritmos y melodias es
resonar en el entorno (Umwelt.)” (TM, 48)

2. Melodia de 6rganos: una melodia es algo mas compleja que un ritmo y pertenece al funcionamiento de los
organos. Uexkiill escribe: “El tafiido de las células aisladas, que consiste en una sucesion desordenada de
sonidos, suena repentinamente como una melodia uniforme.” (TM, 51)

3. Sinfonia del organismo: el organismo como un todo acttia como una produccién sinfonica de las diferentes
melodias de los 6érganos y ritmos celulares que lo constituyen, Por adicion de los diferentes tafiidos, ritmos
y melodias juntos, se obtiene la sinfonia de un organismo individual. Por ejemplo, Uexkiill nos dice: “El
sujeto es diferenciado progresivamente desde su cualidad celular, a través de la melodia de un 6rgano,
hasta la sinfonia del organismo.” (TM, 51)

4. Armonia de los organismos: la armonia comienza con al menos dos organismos vivos actuando en
relacion, pero la armonia se puede ampliar a una colectividad, como una colonia, un enjambre o una
manada. Por ejemplo, Uexkiill a menudo hace referencia al duo contrapuntistico que forma una armonia
entre dos organismos: “Aqui observamos (en parejas) las primeras leyes musicales comprehensivas de la
naturaleza. Todos los seres vivos tienen su origen en un duo” (NCU, 118) O: “Dos organismo vivos
producen una relacién significativa, armoniosa entre si” (TM, 52) Y mads adelante: “La armonia de las
realizaciones es mas claramente visible en las colonias de hormigas y abejas. En ellas tenemos individuos
completamente independientes que mantienen la vida de la colonia a través de la armonia de sus
interpretaciones [colectivas]” (NCU, 118).

5. Composicion de la naturaleza: Cuando todas las partes de la naturaleza se unen, puede decirse que la
naturaleza en si misma forma una composicion musical. Aunque Uexkiill se muestra un tanto indeciso en
nombrar una composiciéon precisa, sostiene sin embargo con firmeza la unidad de la naturaleza: “La
naturaleza no nos ofrece teorias, por lo que la expresion “una teoria de la composicién de la naturaleza”
puede resultar equivoca. Con una teoria tal nos referimos exclusivamente a una generalizacion de las leyes

que creemos haber descubierto en el estudio de la composicion de la naturaleza” (TM, 52).%

. . . . . . SEPTIEMBRE
» Brett Buchanam: Ontho-Ethologies: The animal environments of Uexkiill, Heidegger, Merleu-Ponty and Deleuze, pp. 26-27. 2013

% Las abreviaturas se refieren a las obras: Bedeutungslehre. Leipzig: Verlag von J. A. Barth, 1940. (“The theory of meaning,” Semiotica 42, 1



SEPTIEMBRE
2013

Sinfonia de la vida. Aspectos musicales en la obra de Jakob von Uexkiill | F? Javier Gonzalez-Velandia Gomez

6

Conclusiones - Coda

De acuerdo a Uexkiill la tarea de la biologia como ciencia de la vida consiste en esclarecer los sistemas semidticos
propios de cada especie animal, asi como establecer el plan de interrelaciones —la gran partitura de la vida- entre las
distintas especies y su entorno, que caracterizan a la naturaleza como totalidad. Tratase de un programa
infinitamente complejo en el que confluyen disciplinas muy diversas en cuanto a sus métodos y objetivos
(anatomia, fisiologia, zoologia, bioquimica, genética, neurologia, embriologia, teoria de la evolucién, medicina,
ecologia, semiotica, filosofia,...) En su formulacion mas abstracta puede decirse que las teorias desarrolladas por
Uexkiill, desembocan en una verdadera ontologia —en la que se incluye el ser humano- que cabe designar como una
monadologia trascendental. Ya con anterioridad la fenomenologia - en la exposicion llevada a cabo por Husserl-
culmina de modo similar en una metafisica en la que de modo original se sintetizan principios fundamentales de las

filosofias leibnizaina y kantiana.”’

Lo que a mi juicio resulta plenamente novedoso y relevante en la obra de Uexkiill es la concepcion de animal como
un ser que interpreta el mundo, un ser creador de sentido. Y es gracias a que el animal da un sentido a su mundo
por lo que es capaz de establecer relaciones con un entorno, trascendiendo asi el espacio hermético de su esfera. De
este modo Uexkiill se enfrenta a toda una tradicion, que se remonta a los origenes del pensamiento occidental y que
toma al lenguaje como modelo exclusivo en el que propiamente se manifiesta significado. El lenguaje absorbe, por
asi decirlo, la totalidad de sentido, razon por la cual siempre se ha considerado al animal, en tanto que carente de
razon (vs. lenguaje), como limitado a la inmediatez mas concreta, condenado a un nominalismo mudo del que es
imposible que emerja algo mas alla de las puras impresiones individuales. Lo concreto es no obstante un concepto
sumamente problematico, como muestra el hecho de que pese a todo, los animales captan con toda evidencia
unidades, formas, poseen una experiencia. Establecer en qué consisten esos “arquetipos” que estan a la base de la

conducta animal es una tarea arriesgada, pero sumamente pertinente y necesaria.

La musica plantea una problematica similar, lo cual queda claro al comprobar las enormes dificultades y
limitaciones de la aplicacion de modelos lingiiisticos a un modo de comunicaciéon como la musica, de la que ni tan

siquiera es evidente que constituya un lenguaje propiamente. Fue sin duda una intuicioén genial de Uexkiill el fijarse

(1982): 25-82.), TM; y “The new concept of Umwelt: A link between science and the humanities,” trans. G6sta Brunow. Semiotica 134, 1/4
(2001): 111-123. (NCU).

" Vid. E. Husserl: Meditaciones Cartesianas, y Th. Celms: El Idealismo Fenomenolégico de Husserl.



F2 Javier Gonzalez-Velandia Gomez | Sinfonia de la vida. Aspectos musicales en la obra de Jakob von Uexkiill

en la musica como un modelo del que extraer conceptos creativos para su investigacion sobre los mundos invisibles
de los animales. Conceptos que en ningin modo —como ya he sefialado- han de ser considerados como una
arbitrariedad o mera transposicion literaria. Nada mas lejos de la rigurosidad de un cientifico tan serio como

Uexkiill.

En la musica nos encontramos ante estructuras sonoras sumamente complejas dotadas de sentido, estructuras que
ademas suscitan en nosotros reacciones subjetivas. Y también en las artes plasticas encontramos un sentido que
trasciende al lenguaje, intraducible a sus categorias. ;Percibe el animal estéticamente? ;Qué extrafias armonias
acontecen en la naturaleza? Tal vez la sabiduria mitica ha intuido con mayor profundidad que el pensamiento
“riguroso” el misterio que rodea al animal y la musica, la existencia de otros mundos allende “el mundo

28

interpretado”, el oscuro presentimiento de una posibilidad velada de reconciliacion.

Franz Von Stuck, Orpheus, 1891

* La expresion “mundo interpretado” es empleada por Rilke como rasgo diferenciador del mundo humano: “Todo 4angel es terrible. / Y asi,
pues, me contengo y ahogo la llamada seductora / que irrumpe del oscuro sollozo. jAy!, ;a quién podremos pues / recurrir? No a los angeles, ni
tampoco a los hombres./ Y ya los animales con la sagacidad del instinto se percatan/ de cuan inseguros y vacilantes son nuestros pasos / en el
mundo interpretado. “ Elegias Duinesas, Primera Elegia, trad. de Jaime Ferreiro Alamparte.

SEPTIEMBRE
2013



Sinfonia de la vida. Aspectos musicales en la obra de Jakob von Uexkiill | F2 Javier Gonzalez-Velandia Gomez

Hieronymus Bosch, El jardin de las delicias, 1480-1505.

SEPTIEMBRE
2013



F2 Javier Gonzalez-Velandia Gomez | Sinfonia de la vida. Aspectos musicales en la obra de Jakob von Uexkiill

Bibliografia:

¢ Agamben, Giorgio (2010): Lo Abierto: El hombre y el animal. Valencia: Pre-Textos.

*  Buchanam, Brett (2008): Ontho-Ethologies: The animal environments of Uexkiill, Heidegger, Merleu-Pony
and Deleuze. New York: Suny.

* Deleuze, Gilles (1984): Spinoza: filosofia prdactica. Barcelona: Tusquets.

*  Horkheimer, Max & Adorno, Theodor W. (2001) : Dialéctica de la Ilustracion. Madrid: Trotta.

*  Prieto, Leopoldo (2011): Seminario: El hombre y el animal. Madrid: CEU-Instituto de Humanidades
Angel Ayala.

* Sanchez, Nuria (2008): «Si un caballo pudiera captar el pensamiento “yo”..» (AA XXV: 854).
Consideraciones sobre la presencia del animal en la «biologia gris» de Kant. Madrid: U.C.M., VIII
Congreso de la Sociedad Hispanica de Antropologia Filosofica: Las dimensiones de la vida humana , 16-
19 de septiembre de 2008, (en prensa.)

¢ Uexkiill, Jakob von (1956): Streifziige durch die Umwelten der Tieren und Menschen: Ein Bilderbuch

unsichtbarer Welten- Bedeutungslehre,; Mit einem Vorwort von Adolf Portamnn. Hamburg: Rowohlt

257

SEPTIEMBRE
2013






Antonio Jimenez Castillo | La pobreza de la economia desde sus fundamentos ¢ un secreto para la escuela neoclasica?

La pobreza de la economia
desde sus fundamentos
JUn secreto para la escuela

neoclasica?

Antonio Jiménez Castillo
Facultad de Economia Aplicada II.
Universidad de Sevilla
majimenezcastillo@gmail.com

RESUMEN

En este articulo vislumbraremos como fundamento de la
teoria neoclasica algunas cuestiones relativas a la Teoria del
Equilibrio General y al empirismo friedmaniano. A lo largo
del trabajo se reflexionara sobre la imposibilidad desde la
que se constituyen ambas teorias insertadas bajo un marco
interpretativo donde los supuestos teéricos que en principio
hacen posible tal equilibrio y los mecanismos sociales que
permiten tal aproximacién se encuentra “precarizados”. En
la segunda parte, haremos un mismo estudio critico sobre la
defensa friedmaniana al empirismo metodoldgico en la
economia  positivista reflejando algunas de las
contradicciones que relucen de su articulo La metodologia de
la economia positiva.

PALABRAS CLAVES

Conocimiento, Empirico, Mercado, Metodologia, Teoria
equilibrio general.

ABSTRACT

In this article we will foresee as basis of neoclassical theory
some issues related to General Equilibrium Theory and the
misnamed friemanian empiricism. Through the paper we
reflect upon the impossibility from which both theories are
embedded in a framework of reality where the theoretical
assumptions that make possible such equilibrium and the
social mechanisms that allow such approach are clearly
precarious. In the second part, we will study some
contradictions that rise under the methodological
empiricism of Friedman taking as reference his article The
Methodology of positive economics.

KEYWORDS

Knowledge, Empiric, Market, Methodology, General
equilibrium theory.

Fecha de entrada: 11-06-2013 Fecha de aceptacion: 01-08-2013

SEPTIEMBRE
2013






Antonio Jimenez Castillo | La pobreza de la economia desde sus fundamentos ¢ un secreto para la escuela neoclasica?

La pobreza de la economia desde sus fundamentos

JUn secreto para la escuela neoclasica?
Antonio Jiménez Castillo

Facultad de Economia Aplicada II. Universidad de Sevilla
majimenezcastillo@gmail.com

1. La fragilidad de un mito: La teoria del equilibrio general

“Ignorance is the first requisite of history- ignorance,
which simplifies and clarifies, which selects and omits, with a placid perfection unattainable by the highest art.”

-Lytton Strachey, EMINET VICTORIANS

La economia ortodoxa sustentada axiol6gicamente desde el principio moralizador de naturaleza individualista y
generador espontaneo de un fin social 6ptimo, hinca sus raices en el viraje a una reformulacién de la Teoria del
Estado, que desde el Renacimiento se pretendia para contrarrestar las pasiones de los individuos
insatisfactoriamente controladas por la acciéon moralizante de la Iglesia.

Fue Adam Smith quien fij6 de forma oficiosa las condiciones de partida de la teoria econdémica clésica a
través de la implementacion de una “ética individualista” segun la cual, el altruismo —en un sentido de benevolencia
o simpatia- quedaba inmiscuido en el hombre, como patrén hobbesiano de criaturas exclusivamente
autointeresadas y por el esquema benthamita de interés. Cuando Smith afirma “No es por la bondad del carnicero,
del cervecero o del panadero que podemos contar con la cena de hoy, sino por su propio interés” para continuar
diciendo “a pesar de que el individuo s6lo piensa en su ganancia propia, (...) es conducido por una mano invisible a
promover un fin que no entraba en sus intenciones'”, conseguia conciliar por medio de la libre disposicion de
eleccion del sujeto dos aspectos contradictorios hasta entonces, como son el bienestar personal y el bienestar social.
De tal manera que la carga normativa asociada al comportamiento econémico del agente quedaba legitimada y por
tanto inmersa desde el propio proceso de accion.

Es a partir de la tesis de libre mercado como 6ptimo social donde la Teoria del Equilibrio General, base
fundamentativa de la economia neoclasica, — a partir de ahora TEG- gana su espacio, pues se entiende que si el
propio interés personal guia “invisiblemente” a las acciones individuales hacia un bien social superior, debera de
existir necesariamente “un estado final de equilibrio coherente, donde los resultados pueden ser muy diferentes a
los buscados por los agentes™.

La TEG originaria del sistema de ecuaciones walrsariana asevera la existencia de un equilibrio general y
natural de la economia cuando en un mercado con factores de produccion, todos los consumidores pueden gastar

sus ingresos segun sus preferencias, todas las empresas pueden vender todos sus productos cubriendo al menos los

' Smith, A, Ensayo sobre la Naturaleza y Causa de la Riqueza de las Naciones. Ed Orbis, Barcelona, 1983.
* Arrow, K y Hahn, F, Andlisis General Competitivo. Fondo de Cultura Econdmica, México, 1977.

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

La pobreza de la economia desde sus fundamentos ¢ un secreto para la escuela neoclasica? | Antonio Jimenez Castillo

costes de produccion y todos los factores ofrecidos en el mercado son usados en la produccion de dichos productos.
Siendo los productos ofrecidos los productos demandados y los ingresos gastados por los consumidores los ingresos
percibidos por los productores, se obtiene un sistema con igual nimero de ecuaciones e incdgnitas. Esto conlleva a
que el sistema siempre tenga una solucion tnica por medio de un precio unico, matematico y dptimo”.

Este razonamiento se sustenta sobre la base de dos principios o leyes clasicas del funcionamiento del
mercado. Por un lado, el de la imposibilidad de la existencia de precios diferentes para un mismo bien cuando se
cumple la condicién de informacion perfecta’. En segundo lugar, la ley de distribucion segun la cual si el vendedor
de una mercancia atiende que se ofrece una cantidad menor que la que demandaran los consumidores al precio
vigente, el vendedor subira el precio hasta el punto en que el exceso de demanda haya sido eliminado.

No obstante, la construccion de un equilibrio estable y tnico del mercado no ocurre sino es como hemos
visto, por medio de una serie de fundamentos o hipétesis que lo conviertan en una posibilidad teérica con
trascendencia social. Siendo en la naturaleza de tales fundamentos donde cobra sentido el postulado cartesiano de
realidad social. Los problemas aparecen cuando para que el precio de equilibrio de una mercancia se establezca
como resultado de la confrontaciéon entre la oferta y demanda es necesario suponer que ambas funciones sean
independientes entre si e independientes a las funciones de demanda y oferta de otras mercancias. En
correspondencia con la existencia de un precio tinico de equilibrio se determina la unicidad y por consiguiente la
estabilidad del equilibrio.

Ahora bien, para aceptar el principio de unicidad se requiere a su vez, la aprobacion de la hipotesis de
sustituibilidad bruta® de tal manera que se pueda garantizar que el exceso de demanda global de una mercancia
disminuye cuando aumenta su precio. Sin embargo, esta hipdtesis no puede ser contrastable por no ser constitutiva
de una realidad empirica. No hay, afirma Ackerman (2002:256) “esperanza de probar la unicidad en general dado
que no es posible construir ejemplos de economias con multiples equilibrios. (...) Existen algunas restricciones en
el tipo de demanda agregada que aseguran la unicidad, pero sin poder darle significacién econdmica realista. Para
su cumplimiento se requeriria de una condicién isomodrfica y mecéanica que diluya las influencias -no solo de
precios- que se generan entre las funciones de demanda y oferta al interactuar entre si y que constituyen uno de los
planteamientos bésicos de la TEG'.

Igualmente, la TEG urge como razén necesaria para su marco categorial de la existencia de competencia
perfecta entre agentes econémicos de forma tal que los actores no tengan una influencia mas que infima sobre el

precio final del bien. No obstante, esta hipdtesis choca de nuevo con una carencia de posibilidad factica pues para

* Spiegel, H, El desarrollo del pensamiento econémico, Ed Omega, Barecelona.

* Ya que si hubiese precios diferentes para un mismo bien todos los vendedores venderian al precio mas alto y los compradores comprarian al
mas bajo, lo que es naturalmente imposible.

* La sustituibilidad bruta afirma que los efectos de sustitucion son mayores que los efectos de ingresos.

¢ Ackerman (2002)

" La critica de Saffra en The laws of returns under competitive conditions en Economic Journal, diciembre 1926, afecté irremediablemente a los
supuestos por los cuales se levantaba la TEG, empujando el razonamiento econémico hacia posiciones de equilibrio parcial y no general.
Autores como Chamberlain en The theory of monopolistic competition, Cambridge 1933 y Robinson en Economics of imperfect competition,
Londres 1933 reconstruyen la TEG hacia posiciones algo mas realistas al acentuar no solo la falta de homogeneidad de los productos de los
distintos oferentes cuya diferenciacion fracciona el mercado y evita que la competencia recaiga Ginicamente sobre los precios sino ademas sobre
los condicionantes que son independientes al precio de venta como son calidad, confianza, servicios,..etcétera que alteran la demanda.



Antonio Jimenez Castillo | La pobreza de la economia desde sus fundamentos ¢ un secreto para la escuela neoclasica?

que tal hipotesis tenga efecto es necesario a su vez que tal relacion de competencia ocurra, -tal como veremos
seguidamente- bajo una combinacion igualmente idealizada de sucesos®.

La imposibilidad de alcanzar un estado de informacion perfecta ya fue puntualizada por Friedman y Hayek
amén de otros autores no sélo neoclasicos’. Las razones que legitimaron la existencia del mercado como libre
interaccion entre agentes procedia de tal imposibilidad y no como afirma Hinkelammert (2002:168) de la opciéon
mas ventajosa “de una cierta forma juridica de propiedad privada”. A razén de una economia mas compleja
producto de una evolucionada division social del trabajo se hacia progresivamente mas inaprensible sus
interrelaciones y por consiguiente la de un ente supervisor con capacidad para actuar segun criterios de eficiencia.
Ello les permitid, a los tedricos neoclasicos, afirmar que las relaciones mercantiles en libertad suponian la {inica
alternativa aunque “defectuosa” para asegurar un principio de posibilidad de equilibrio. Una via que aun
imperfecta no supuso para Hayek (1975:116) ningun impedimento en calificarla como milagro, “como uno de los
triunfos mas grandes del espiritu humano”. Su alabanza a las relaciones mercantiles como calculadora dptima de
asignacion de recursos frente al ente planificador, queda demostrada en la siguiente cita; “el milagro consiste en
que en el caso de escasez de una materia prima, decenas de miles hombres pueden ser llevados a ahorrar este
material y sus productos, cuya identidad se podria establecer solamente en investigaciones de largos meses, y sin
que se den 6rdenes algunas y sin que mas que un pufiado de hombres conozcan las causas...Eso es suficientemente
milagroso...”

No obstante, afirmar que las relaciones entre agentes libres son la tinica o mejor alternativa para suplir la
falta de informacion perfecta, alberga una serie de defectos referidos a los supuestos tedricos que en principio tal
equilibrio implica y a los mecanismos sociales que permiten su aproximacion.

El reconocimiento segun el cual, las relaciones mercantiles generan informacién por medio de los precios
es una idea preponderantemente aceptada por la teoria neocldsica. El propio Friedman (1983:206) deduce
automaticamente de los precios un sistema de informacion. Para el autor, “los precios sélo transmite la informacion
importante y Unicamente a las personas que necesitan conocerla”. No penetra en la propia naturaleza de la
informacion y termina confundiéndola -como sostiene Hinkelammert- con un sistema de reacciones. Cuando
Friedman (1983:251) arguye “los precios no solo transmiten informacion desde los compradores (...); las
transmiten también en el otro sentido”, atribuye como informacién lo que solo son reacciones ex post ante un/os
estimulo/s determinado/s. Para poder predecir los comportamientos del mercado deberia de existir una serie de
indicadores ex ante, es decir, un sistema de informacion que permitiera predecir los comportamientos futuros de los
agentes, lo que ningiin mercado puede hacer pues cualquier mercado es intrinsecamente incierto.

Ni los precios configuran un sistema de informacidon ni si lo fuera seria suficiente para eliminar la
existencia del ente supervisor. Los mecanismos sociales que derivan de las relaciones mercantiles son, a partir de la
accion econdmica entre agentes, y por tanto, delimitadas inexorablemente por los obstidculos inherentes al

procesamiento de “informaciéon”. Para Hayek, el problema no radica en la concentracion del poder, sino en la

¥ Poemarchaquis 1995 arguye que la racionalidad y el equilibrio no pueden ser refutables atn en situaciones empiricas ideales.
? Véase la obra de Stiglitz, ] y Walsh, E, Microeconomia. Ed Ariel, Madrid, 2009.

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

La pobreza de la economia desde sus fundamentos ¢ un secreto para la escuela neoclasica? | Antonio Jimenez Castillo

capacidad de éste de actuar segun criterios racionales'’. De aqui que considere que solo “las fuerzas esponténeas
que aunque no comprendamos tanto ayudan en la vida real” se puedan convertir en el sustituto de ese ente
supervisor. Ahora bien, de esta tendencia anti-utdpica de ver el mercado libre como alternativa supone aceptar al
agente econdmico como un komo intencionalmente auto determinado, motivado por intereses y/o preferencias no
contradictorias y estables basadas en el supuesto de racionalidad econémica.

Tales atributos -que constituyen la esencia propia del homo-oeconomicus- son determinantes para que el
supuesto de equilibrio general -desde el marco del libre mercado- conlleve a un resultado 6ptimo pero no veraz. No
obstante, aunque la idea del sujeto econdmico-racional no responda a una naturaleza de caracter arbitrario, no por
ello resulta plausible. Los rasgos del agente econdomico vienen determinados por una proyeccion ficticia a partir de
un rasgo empirico central de la realidad. Ese rasgo de realidad que pretende dotar de verosimilitud al concepto se
encuentra delimitado por restricciones muy serias que desvirtian la propia base de realidad que provee legitimidad
al concepto. La progresion del agente econémico desde el campo de la teoria neoclasica exige rechazar su caracter
volatil o desordenado pues de otra manera seria imposible alcanzar los supuestos defendidos sobre la unicidad del
equilibrio.

Suponer un agente econémico intencionalmente auto-determinado no parece sostenerse desde un minimo
ejercicio sensorial. Tal como expone Gil Calvo, en Problemas de la Teoria Social Contempordnea, existen al
menos tres razones por las que el supuesto de autodeterminacién, no parece explicar la accion social que acontece
mas alla del intencionalismo metodologico; a) por razones empiricas, si bien es cierto que en ocasiones las
intenciones individuales pueden explicar parte del comportamiento humano no lo son en mayor medida como
ocurren en los comportamientos basados en habitos, tradiciones, pasiones, coacciones etcétera; b) por razones
logicas, fundadas en las contradicciones entre los actos a realizar y las intenciones asociadas a ellos como muestra
ser el caso de las preferencias adaptativas, c) por razones explicativas, por el cual no siempre se antepone las causas
finales (teleoldgicas) sobre la “causalidad eficiente” a la hora de explicar los hechos.

Por otro lado, la teoria neoclasica acepta las preferencias de los individuos acriticamente como invariables
y conmensurablemente equivalentes. Es lo que Van Parijs denomina “racionalidad arquimédica” que presupone la
homogeneidad y conmensurabilidad de las preferencias. No obstante, la realidad empirica ha demostrado
tozudamente la inadecuacion de esta teoria incluso desde los escritos neocldsicos de Samuelson. Hirschman
considera las preferencias no como dadas y constantes sino como cambiantes e igualmente hace Sen cuando
distingue entre preferencias y meta-preferencias en su enfoque de capacidades (meta-ordenamientos de
preferencias).

La afirmacién de Hirschman de que las preferencias no vienen previamente motivadas sino que son
variables, acaba extendiendo el hecho de que los intereses no son inherentes a los individuos sino que mas bien son
determinados por la relacién de éstos con el entorno y con el resto de individuos. Tal como afirma Gil Calvo “los
individuos no son sujetos “de” sus intereses sino que estan sujetos “a” sus interés, que so6lo les seguiran siendo

propios en tanto dure su sujecion a ellos”.

' Hayek, F, La pretension del conocimiento, Lecturas 25, Banco de México, S. A, Fondo de Cultura Econémica, México, México, 1977, p 23.



Antonio Jimenez Castillo | La pobreza de la economia desde sus fundamentos ¢ un secreto para la escuela neoclasica?

El ultimo punto que fundamenta el pensamiento neocldsico da por sentado que sélo y Unicamente la
racionalidad “instrumental” puede explicar adecuadamente el comportamiento econémico y social del agente. La
imposibilidad de acceder a toda la informacién llevé a Simons, Keynes y North a desarrollar la idea de
“racionalidad limitada”. El hombre segin Simons, no acttia por “calculo completo” sino con racionalidad limitada o
procesal debido a los limites provocados por la falta de informacion, los valores existentes, la incertidumbre
resultante o por la coaccion de las instituciones. Uno de estos limites se localiza en la incapacidad para superar con
éxito el desafio que supone la incertidumbre, el azar y las paradojas que se presentan a la hora de tomar decisiones.
Alejandonos de la teoria de la eleccion racional, autores como Goleman, Damasio, Beauchman, y Zack, han tratado
de desentrafiar desde el campo de la sociologia, economia y neurologia el papel que las emociones estan jugando en
la configuracién de la racionalidad. Asi, la neutralidad afectiva con la que es tratado el agente racional es destapada
por las nuevas investigaciones que abren una nueva via hacia la interpretacion del conocimiento y la razéon. El
propio Damasio llega a afirmar que el razonamiento viene determinado primariamente por un acto emotivo
provocado por un estimulo. En el “Error de Descartes” atestigua que el pensamiento racional no se origina de
manera parcelada e independiente sino que entra en coaliciéon con la vertiente mas emocional. La evidente
conclusion es aquella que afirma que el pensamiento racional, nunca es absolutamente racional.

La base epistemologica netamente reduccionista que presenta la teoria neoclasica responde a la idea de
alcanzar una realidad neutralizada que no atienda a cambios ni a bifurcaciones divisorias y que haga operativa la
prediccion y descripeion del hecho econémico. El agente econdmico —al igual que el tiempo''- se convierte en una

variable exdgena, un parametro matematico y la naturaleza en una realidad ordenada y a-problemdtica.

2. Elingenio de Friedman o como hacer de la realidad sibdita de la teoria

El hecho de aceptar la idea de la TEG no solo como una proposicion tedrica sino como “algo realizable”, es decir,
objeto posible de empiria, descansa en la logica necesidad de legitimacion social, donde solo a partir de ella se
superaria el subjetivismo inherente al apriorismo racional. En este sentido, Hayek (1952:135) en su obra
“Individualismo y orden econdémico” introduce la tesis de tendencia al equilibrio como elemento de legitimacion
tedrica y social para asi, dotar al concepto de competencia perfecta de aplicabilidad practica. “Solo a través de la
tesis de que existe esta tendencia -al equilibrio- la teoria econdémica llega a ser mas que un ejercicio de logica pura 'y
se transforma en ciencia empirica”. Puesto que el equilibrio solo puede darse bajo hipotesis irrisorias, Hayek
(1974:152) intenta superar tal imposibilidad por medio de un supuesto aproximativo. El mismo argumenta que
“conocemos las condiciones generales” y “las condiciones bajo las que podemos esperar un equilibrio”.

La tesis por la que pretende Hayek dotar a la competencia perfecta de “plausibilidad perfecta”, se ve de
partida, limitada por una contradiccion dialéctica de la competencia en sentido estricto. La competencia como

proceso real no puede tender hacia la aproximacion al equilibrio ya que esto es lo contrario de la competencia.

"' A través de la clausula Ceteris Paribus se exogeiniza la condicién de atemporalidad de la ciencia la realidad objeto de estudio. El tiempo
entendido desde tal expresion nos permite circular desde el pasado al presente, desde el presente al futuro y viceversa. Esta desvirtualizacion
erosiona la dependencia de los elementos al conjunto y la interrelacion entre ellos con el conjunto mismo.

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

La pobreza de la economia desde sus fundamentos ¢ un secreto para la escuela neoclasica? | Antonio Jimenez Castillo

Competencia es desequilibrio. La tendencia al equilibrio va anulando la posibilidad de competencia. Igualmente, la
propia tesis de que exista una tendencia hacia el equilibrio tampoco es razén suficiente para aceptarla por si misma.
Es cierto que por medio de la tendencia soluciona los problemas asociados a las hipdtesis de la competencia
perfecta, si bien, ello no es prueba ninguna de la veracidad de esa hipotesis'?.

En este sentido, Von Mises (1986) se hacia eco del desasosiego de las ciencias sociales ante el excedido
deduccionismo en las que estaba envuelta la economia y otras ciencias humanas y que arriesgaba a ser consideradas
como actividades dogmaticas. En palabras del autor, “la ciencia de la acciéon humana que busca el conocimiento
universalmente valido es el sistema tedrico cuya rama mejor elaborada hasta ahora es la economia. En todas sus
derivaciones, esta ciencia es aprioristica, no empirica. Como la logica y las matematicas, no deriva de la

1 s . .
> La solucion demandaba volver a la experiencia desde el marco

experiencia; es previa a la experiencia
metodolégico cientifico.

Frente a la critica a unos postulados neoclasicos dotados de extrema irrealidad en sus supuestos y de nula
verificacién empirica'?, Friedman se vio en la necesidad -a partir de su famoso ensayo La metodologia de la
economia positiva-, de dar un giro, desautorizando por un lado el excesivo apriorismo neoclasico apoyado por unos
supuestos dificilmente contrastables y renovar el sentido empirista en la ciencia economica'’.

Friedman (1983:145) comienza haciendo uso de los margenes de la ambigiiedad para defender el irrealismo
de los supuestos, cuando afirma que no debemos preocuparnos si los “supuestos” de una teoria son
descriptivamente “realistas”, porque nunca lo son, sino sin son aproximaciones lo bastante buenas para el proposito
del que se trate. Para él, “la teoria debe ser juzgada por su poder predictivo” por lo cual los supuestos son
absolutamente irrelevantes y su realismo vendra unicamente determinado por el poder predictivo de la teoria.

No obstante, Friedman utiliza el “irrealismo” a su antojo, ya que cuando afirma que el realismo de tales
supuestos es absolutamente inalcanzable por el hecho de que siempre serd incompleto'® , no distingue de entre
aquellos otros supuestos que si son falsos a tenor de la evidencia empirica disponible. Se puede decir que un
supuesto no es realista porque no brinda una descripcion exhaustiva de los fendémenos al abstraer sélo algunos
elementos o caracteristicas del mismo. Esta situacion propia del quehacer cientifico en general y econémico en
particular muestra su razon en el principio de incompletitud de Goddel al que Friedman hace referencia.

Sin embargo, existen otros supuestos que son irreales, no por su inconclusividad sino porque son falsos de
partida. En este caso, tal como postula Nagel (1973: 105) “una teoria con un supuesto irreal-en el sentido actual de
la palabra, acorde con el cual el supuesto es falso- es evidentemente insatisfactoria al acarrear consecuencias

incompatibles con los hechos observados, por lo que, so pena de apartarse de los canones elementales de la logica,

2 Como el mismo Hayek sostiene, “la tnica dificultad es que todavia estamos bastante a oscuras sobre: a) las condiciones en las cuales se
supone la existencia de esta tendencia; b) la naturaleza del proceso por el cual se cambia el conocimiento individual.

" Von Mises, L, Human Action. A treatise on Economics, Henry Regney Company, Yale University Press, 1963.

' La economia es esencialmente un sistema de deducciones puras obtenidas a partir de postulados psicologicos, los cuales no se encuentran
sujetos a verificacion externa alguna. En I. Brunet y L. Valero, Epistemologia y Sociologia de la Ciencia, ed PPU, Barcelona, p 142.

1% Ofrecia multiples ventajas para salvar a la economia académica de las impugnaciones de fondo de que venia siendo objeto y para dejar a los
economistas tedricos mayores margenes de libertad en sus quehaceres. J. Naredo, La economia en evolucion. Historia y perspectivas de las
categorias basicas del pensamiento economico, Siglo Veintiuno, Madrid, p 381.

' Debido al principio de imposibilidad.



Antonio Jimenez Castillo | La pobreza de la economia desde sus fundamentos ¢ un secreto para la escuela neoclasica?

la teoria debe también ser rechazada...”.
Esto no supone contradecir a Friedman, el cual no efectiia ninguna consideracion hacia “el diferente estatus

logico de los distintos tipos de supuestos'””

cuando avisa que éstos no pueden contrastarse directamente con la
realidad. Aceptamos la veracidad de esta afirmacion para el caso de los supuestos “irreales” en el sentido de
inexactitud -como ¢l mismo afirma-, pero no para aquellos que damos por hecho que son originariamente falsos.
Los supuestos como ha desarrollado Popper (1994) no pueden ser aceptados como verdad en un sentido ontolégico
del término, pero si pueden ser refutados. Desde un angulo falsacionista, el cual Friedman apoya como el unico
posible para contrastar las teorias, podemos sojuzgar la falsedad de los supuestos, pero nunca su veracidad.

Por otro lado, Friedman arguye que so6lo la evidencia puede mostrar si son acertados o equivocados los
supuestos que componen la teoria. Sin embargo, prestarse al juego de la contrastacion empirica y refutacion sin
tener en consideracion la falsabilidad de los supuestos en este proceso hace que la accion cientifica se convierta en
un “sistema autosuficiente en el sentido de que crea su propia evidencia empirica a través de ciertas tautologias de
base amparadas en axiomas y conceptos que gozan de una aceptacion generalizada, por razones ajenas a la propia
ciencia'®. Rechazar los supuestos no implica romper de bruces con el marco epistemologico dado. Este, a través de
su cuerpo aceptado de creencias normativas y tedricas determina la contrastacion y validacion de las teorias. Por
tanto, se convierte en una trampa intencionada cuando Friedman argumenta sobre la validez de una hipdtesis, pues
siempre estara condicionada a la llegada de otra mejor -en el sentido de ser mas descriptiva-, ignorando que tales
supuestos y contrastacion se encuentran intimamente interrelacionados a su marco epistemologico. Como afirma
Naredo (2003:386) “(...) la economia también ha de reposar sobre orientaciones y supuestos bien cargados de
ideologia que son precisamente los que inspiran y dan unidad a sus elaboraciones”. El proceso de contrastacion,
verificacion, conclusién no se inicia jamas partiendo de cero, “la llamada etapa inicial comprende siempre una
comparacion de las implicaciones de un conjunto anterior de hipdtesis con la observacion”.

La intenciéon de Friedman de fijar la importancia en la contrastacion de las hipotesis en lugar de los
supuestos, reside en una defensa implicita al postulado epistémico determinista ya que la mayor parte de las teorias
economicas son dificiles de contrastar con la realidad. De esta forma evita tener que enfrentarse directamente con el
realismo de unos supuestos que no encuentran fundamento en la naturaleza. “No es facil contrastar, por ejemplo, la
teoria microecondmica del consumidor, ni la teoria de la produccion -fundamentada en modelos de competencia
que en general no se dan en la realidad- y asi un largo etcétera'®”.El uso abusivo de instrumental estadistico para la
construccion y ulterior contraste de modelos impide que otros postulados menos adaptables al lenguaje cuantitativo
puedan ser aceptados. Como sostiene Myrdal (1967:144) una ciencia social en ningiin momento puede abstraerse de
las referencias sociales e histdricas “una ciencia social desinteresada no existe, y por razones légicas, no puede
existir (...), nuestros propios conceptos estan cargados de valor (...) y no pueden ser definidos sino en términos de

valoraciones politicas”.

" Blaug, M, “La metodologia de la economia o cémo explican los economistas”, ed Alianza, Madrid, 1993, p 45.

" Naredo, J. M, op, cit, p, 386.

' D. Coq Huelva, “La Economia vista desde un dngulo epistemolégico. De la economia a la economia politica; del estructuralismo a la
complejidad”. Cinta de Moebio No22. Marzo 2005.

267

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

La pobreza de la economia desde sus fundamentos ¢ un secreto para la escuela neoclasica? | Antonio Jimenez Castillo

Abhora bien, si estamos dispuestos a aceptar cualquier tipo de supuestos como licitos, no se sostiene el hecho
tal como afirma Ovejero (1994), de que la tradicion neoclasica haga una defensa acérrima del individualismo
metodolégico y simultdneamente una critica generalizada a los argumentos holisticos. A no ser que, se esté
dispuesto a aplicar un método distinto de calibraciéon en cada ocasién “resulta paraddjico que siendo un rasgo
inherente al positivismo el afan de diferenciar lo que es de lo que debe ser, lo normativo de lo positivo incurra
frecuentemente, como filosofia defensora de la racionalidad cientifica, en el pecado de confundir lo que debe ser la
aplicacion estricta del método cientifico de lo que es la practica corriente de hacer ciencia (...)*"".

Finalmente, si tomamos como ciertas las especulaciones tedéricas de Friedman dando por relevante
exclusivamente la refutacion de las hipdtesis puede ocurrir como afirma Blaug (1993) que existan teorias que
predicen extraordinariamente bien “aunque no proporcione explicacion alguna en funcién de un mecanismo casual
que explique la prediccion obtenida”.

En este sentido, la ciencia econémica deberia de pretender ir mas alla en términos gnoseoldgicos no solo a

través de la busqueda de predicciones fiables sino en cuanto al disefio de postulados que permitan una concepcion

mas realista del entramado econémico desde una expansion del campo de interpretacion de los sucesos econdomicos.

3. A titulo conclusivo

En este articulo se ha examinado el origen y las caracteristicas de la teoria del equilibrio general asi como la
defensa realizada por Friedman desde el campo del inductivismo metodoldégico sobre la corriente positivista de la
economia.

Hemos analizado como la TEG parte de unas proposiciones metafisicas sobre el funcionamiento del
mercado que son claramente irrealistas pues requieren para su posibilidad de un equilibrio estable y unico del
mercado que venga compuesto desde la constitucion de unos precios homogéneos para un mismo bien asi como del
supuesto de competencia perfecta. Tal imposibilidad préctica llevd a que Hayek presentara la tendencia al equilibrio
como subterfugio para evitar lo que es en términos de Hinkelammert un fallido de la razon utopica.

Por otro lado, y ante la dificultad de hacer del mercado libre como tendencia al equilibrio el presupuesto
ontolégico para superar lo que es el principio de imposibilidad del conocimiento perfecto, Friedman plante6 otra
salida mas pragmatica que la de Hayek con las que gestionar las lagunas tedricas de la economia neoclésica. Desde
su marcada estrategia propagandistica, hizo creer que se olvidaba de todo el aporte tedrico que hasta entonces habia
planteado Hayek y Mises para centrarse en el poder predictivo de la teoria. Un poder predictivo que disimulado por
una retorica empirista no hacia mas que confirmar las tesis que se pretendian ocultar.

Mientas que la intencion de Hayek fue la de denostar el supuesto de imposibilidad del regulador perfecto
estatal para reafirmar el poder del mercado libre como eficiente auto-controlador, en el caso de Friedman, fue la
legitimacion metodolégica de las ciencias fisicas la base para sostener los débiles cimientos epistemoldgicos que

aun hoy dan forma a la ciencia econémica.

» Naredo, I. M, op, cit, p 387.



Antonio Jimenez Castillo | La pobreza de la economia desde sus fundamentos ¢ un secreto para la escuela neoclasica?

4. Bibliografia

Aristoteles (2008) Etica a Nicémaco, Madrid, Alianza.

Arrow, Kenneth (1959) “The role of securities in the optimal allocation of risk bearing”, Review of Economic Studies,
N°2, pp 78-99.

Balandier, Georges (1989) El desorden: la teoria del caos y las ciencias sociales. Elogio de la fecundidad del
movimiento, Madrid, Gedisa.

Bauer, P. Thomas (1975) Critica de la teoria del desarrollo, Barcelona, Ariel.

Berlin, Isaiah (2009) El estudio adecuado de la humanidad, México, Fondo de Cultura Econémica.

Blaug, Mark (1993) La metodologia de la economia o como explican los economistas, Madrid, Alianza.

Brunet, Ignasi e Iglesias, Fernando (1996) Epistemologia I. Sociologia de la Ciencia, Barcelona, (Ed) Promociones y
Publicaciones Universitarias.

Bustelo, Pablo (1999) Teorias contemporaneas del desarrollo economico, Madrid, Sintesis.

Capra, Fritjof (1990) Sabiduria insdlita. Conversaciones con personajes notables, Barcelona, Kairos.

Coq Huelva, David (2005) “La Economia vista desde un angulo epistemologico. De la economia a la economia
politica; del estructuralismo a la complejidad”. Cinta de Moebio No22. Marzo.

Easterly, William (2008) Hayek's secret to development, Forum at Cato.

Feyerabend, Paul (1989) Contra el método, Madrid, Ariel.

Feyerabend, Paul (2005) Adios a la razon, Madrid, Tecnos.

Friedman, Milton (1953) “The Methodology of Positive Economics” en Eassys in Positive Economics, Chicago,
University of Chicago Press, pp 3-43.

Friedman, Milton y FRIEDMAN, Rose (1979) Libertad de Elegir, Barcelona, Biblioteca de Economia.

Hayek, Frederick (1952) Individualismus und Wirtschaftliche Ordnung, Zurich, Philosophia Velong.

Hayek, Frederick (1960) The constitution of Liberty, London, Routledge and Kegan.

Hayek, Frederick (1974) La pretension de Conocimiento, Conferencia en homenaje de Alfred Nobel, pronunciada el
11 de diciembre, Fondo de Cultura Econémica, pp 245-258.

Hayek, Frederick (1990) La fatal arrogancia. Los errores del socialism, Madrid, Union Editorial.

Hicks, John (1969) A theory of economic history, Oxford, Clarendon Press.

Hinkelammert, Frank (2002) Critica de la razon utopica, Bilbao, Desclée de Brouwer.

Hume, David (1980) Investigacion sobre el conocimiento humano, Madrid, Alianza editorial.

Hume, David (1981) Tratado de la naturaleza humana. Intento de introducir el método de razonamiento
experimental en los temas morales, México, Nacional.

Nagel, Ernest (1978) La estructura de la ciencia: problemas de la logica en las investigaciones cientificas, Buenos

Aires, Paidos.

Naredo, José Manuel (2003) La economia en evolucion, Madrid, Siglo Veintiuno.

Popper, Karl R (1994) La sociedad abierta y sus enemigos, Barcelona, Paidos Basica. SEPTIENBRE



La pobreza de la economia desde sus fundamentos ¢ un secreto para la escuela neoclasica? | Antonio Jimenez Castillo

Smith, Adam (1983) Investigacion de la naturaleza y causas de la riqueza de las naciones, Barcelona, Orbis.
Smith, Adam (2012) The theory of Moral Sentiments, London, Penguin.
Spiegel, Henry (2001) El desarrollo del pensamiento economico, Madrid, Omega.

Von Mises, L, (1963) Human Action. A treatise on Economics, Henry Regney Company, Yale University Press.

270

SEPTIEMBRE
2013



Teresa Aguilar Garcia | Reflexiones sobre La carta robada: Lacan, Derrida y Zizek

Reflexiones sobre La carta

robada: Lacan, Derrida y Zizek
Teresa Aguilar Garcia

Doctora en Filosofia

UCLM

ytemas@yahoo.es

RESUMEN

Este articulo revisa el relato de E. A. Poe “La carta robada”
segun los analisis que sobre el mismo hicieron Lacan,
Derrida y dtltimamente Zizek. En cuanto a la lectura
lacaniana de la carta se circunscribe en torno a las teorias de
Freud sobre el automatismo de repeticion asi como el papel
que juega el significante, su sentido y funcién, y su relacién
con el significado en contraste con las tesis de Saussure. La
lectura posestructuralista de Derrida en relacién a la lectura
del texto de Poe analiza el significado y el significante desde
una postura que se distancia de la lectura lacaniana. Y
finalmente el articulo aborda la posicién sintética de Zizek,
quien aglutina en su andlisis sobre la carta las visiones
lacaniana y derridiana.

PALABRAS CLAVE

Significante-significado

ABSTRACT

This article reviews the story of E. A. Poe "The Purloined
Letter" according to the analysis made by Lacan, Derrida
and Zizek lately. On the Lacanian reading of the letter is
limited around Freud's theories on repetition automatism
and the role of the signifier, its meaning and function, and
its relation to the signified in contrast to the Saussure's
thesis. Derrida's poststructuralist reading in relation to
reading Poe text analyzes the signified and the signifier
from a position that take distance from the Lacanian
reading. And finally, the article discusses the synthetic
position of Zizek, who agglutinates in his analysis of the
letter Lacanian and Derridean visions.

KEY WORDS

Signifier-signified

Fecha de entrada: 31-05-2013 Fecha de aceptacion: 01-08-2013

271

SEPTIEMBRE
2013






Teresa Aguilar Garcia | Reflexiones sobre La carta robada: Lacan, Derrida y Zizek

Reflexiones sobre La carta robada: Lacan, Derrida y Zizek
Teresa Aguilar Garcia

Doctora en Filosofia

UCLM

ytemas@yahoo.es

Este texto se centra en el cuento de Poe La carta robada para analizar las interpretaciones o los lugares a los que
conduce su lectura lacaniana y derridiana. Cada texto sobre la carta robada se convierte a su vez en una nueva carta.
El orden de este discurso lo inaugura Poe, le sigue en el tiempo el andlisis freudiano psicobiografico de Marie
Bonaparte, al que sigue el seminario de Lacan dirigido al automatismo de repeticion, después Derrida firma la
siguiente carta, y también Zizek, y asi sucesivamente si tenemos en cuenta a todos los autores que se interesaron
por esta famosa carta, entre los cuales me incluyo ahora.

La historia del relato se desarrolla en Paris, donde Auguste Dupin, a peticion del prefecto de policia, logra encontrar
una carta comprometedora que el ministro mantiene oculta después de habérsela sustraido a la reina. A la vista
sobre la chimenea del despacho del ministro, la carta era visible para quien quisiera verla, pero la policia, inmersa
en la esfera de lo real y empirico busca denodadamente en los sitios mas inverosimiles sin éxito. Dupin actué de
manera totalmente distinta y tras solicitar una audiencia al ministro, mientras éste le hablaba, observo la estancia y
ubico el objeto, entonces lo sustrajo sin que el ladron lo advirtiera en el transcurso de la conversacion y
aprovechando un despiste del ministro, lo reemplazd por otro idéntico. Asi, el ministro ignoraba que su secreto
habia sido descubierto, y sigui6 creyéndose duefio del juego y de la reina, pues poseer la carta le daba poder sobre
su destinatario. Es decir, no sabia que ya no lo tenia, mientras que la reina si sabia que el ministro ya no podria
presionarla con la amenaza de denunciarla al rey, porque el contenido nuevo de la carta sustituta era ajeno

completamente a su contenido original, ya que Dupin habia escrito:

Un dessein si funeste/S'il n'est digne d'Atree, est digne de Thyeste.

Tan funesto designio, si no es digno de Atreo, digno, en cambio, es de Tieste.

Cita tomada de Prosper Jolyot de Crébillon (1674 - 1762), dramaturgo francés, autor de la tragedia mitica Atreo y

Tiestes'. Con ello Poe pone en el significado wltimo de la carta la venganza de Dupin y su moraleja que hara ver al

' La esposa de Atreo, Aérope, cometié adulterio con Tiestes, hermano de aquél. La venganza de Atreo fue ofrecer a su hermano un banquete en
el que le ofreci6 para comer a los tres hijos de aquél: Aglao, Calileonte y Orcomeno. Al finalizar el banquete Atreo mostré a Tiestes las cabezas
de los nifios, haciéndole huir horrorizado. Por otra parte, Séneca, que aparece en el cuento de Poe citado al principio con esta frase: Nil
sapientiae odiosius acumine nimio (Nada es mas odioso para la sabiduria que la excesiva agudeza), fue el autor de Thiestes, tragedia basada en el
mito donde se describe el banquete canibal y que fue escrita en el siglo I d.c.

Por otra parte, esta enigmatica frase en el contexto del cuento es analizada por Maria José Barrios y Francisco Garcia en su articulo: “Nihil
sapientiae odiosius acumine nimio. Séneca como mascara de Edgar Allan Poe”. Los autores enfatizan el exquisito conocimiento del latin que
tenia Poe y la falsedad de la cita atribuida a Séneca, ya que no han logrado encontrarla en sus textos. De esta manera Poe revela su intencion de
crear un ficticio argumento de autoridad al lector. Al mismo tiempo, el contenido de la cita estaria relacionado con el descrédito que Poe quiere

273

SEPTIEMBRE
2013



274

SEPTIEMBRE
2013

Reflexiones sobre La carta robada: Lacan, Derrida y Zizek | Teresa Aguilar Garcia

ministro que ha sido victima de su propia maquinacion. La eleccion del mito de Tiestes simbolizaria finalmente
como ¢l ha sido devorado por su estrategia o ha caido en la misma trampa que ¢l estaba tendiendo. El gesto de
Dupin al escribir un significado nuevo como contenido de la carta puesta en sustitucion de aquélla, alude al hecho
del significado polivalente o el significado atrapado en el significante, que aun siendo éste el mismo sin embargo su
significado varia. Poe quiere decirnos que el significado del cuento tiene su correlato en el significado de la carta,
verdadera protagonista del cuento, pero ese significado que desconocemos en origen, pasamos a conocerlo a través
del significado falso o el nuevo significado con el que el significante se reviste. No es el mensaje de la carta lo que
la carta dice sino lo que la ausencia provoca.

La forma en que Lacan interpreta tan desconcertante mensaje de Dupin adopta a su vez otro desconcertante mensaje
de Lacan, que en el fondo encuentra explicacion en su referencia al festin, evocando al ministro en la supuesta
escena de desvelamiento de la carta, en la supuesta escena en la que el ministro lee la cita de Crébillon escrita por

Dupin:

"Crees actuar cuando yo te agito al capricho de los lazos con que anudo tus deseos. Asi éstos crecen en
fuerza y se multiplican en objetos que vuelven a llevarte a la fragmentacion de tu infancia desgarrada.
Pues bien, esto es lo que serad tu festin hasta el retorno del convidado de piedra que seré para ti puesto

que me evocas." (Lacan, 1988:20)

Y afiade, “tal es la respuesta del significante més alla de todas las significaciones” para concluir finalmente que esa
es la razon por la que una carta llega siempre a su destino.

La estrategia que utiliza Dupin para encontrar la carta es explicada dentro del cuento, constituyéndose en un
ejemplo de autorreferencialidad o metaliteratura, al incluir la novedosa técnica en este cuento consistente en ofrecer
una interpretacion del mismo en el propio cuento. Para explicarle su técnica al narrador, Dupin cuenta la anécdota
de un muchacho que jugaba al "par o impar". Uno de los jugadores tiene en la mano cerrada una cierta cantidad de
bolitas y le pregunta al otro: ";Par o impar?" Si el otro adivina, gana una bolita, y si se equivoca la pierde. Dupin
aflade: “El nifio del que hablo ganaba todas las bolitas de la escuela. Naturalmente, tenia un modo de adivinacion
que consistia en la simple observacion aplicada del grado de astucia de sus adversarios”.

Es asi como Poe desvela al lector la técnica usada por el detective para encontrar la carta, que consistia basicamente
en colocarse en la mente del autor de los hechos, no en interpretar los hechos desde una posicion mental que
incluye la creencia de que para ocultarla debia de haber pensado en diferentes sitios fuera de la vista.

La mirada es uno de los temas estrella del relato, pues sobre ella recae el papel protagonista de la verdad,
identificandola con ella en el mejor estilo de la Ilustracion. A través de la mirada de la reina, en primer lugar tiene

lugar la suplantacion primera de la carta y su sustitucion por una carta falsa a manos del ministro. El destino de esta

otorgar al pensamiento matematico tal y como aparece en el cuento (excesiva agudeza o la escrupulosidad con que busca la carta la policia).
También puede ser interpretado como el juego final de lectura que plantea Poe, al incitar en los lectores la busqueda de esa cita en la obra de
Séneca, cuando en realidad es del propio Poe, continuando mas alla del cuento con el juego de significados y significantes en que Poe desarrolla
su relato.



Teresa Aguilar Garcia | Reflexiones sobre La carta robada: Lacan, Derrida y Zizek

carta es ser siempre otra, nunca la verdadera o la original, sino que est4d condenada a ser sustituta de si misma.
La segunda mirada es la mirada inepta de la policia que mira pero no ve, que busca una descripcion primitiva de esa
carta que nunca ha visto y que por eso no ve y no encuentra, desplegando una logistica busqueda que incluye las
pesquisas mas sibaritas, porque no sospecha que la carta ha podido sufrir modificaciones en su aspecto sin dejar de
ser una carta. Esta es la mirada ciega de la ignorancia del saber matematico.
La tercera mirada, que bien puede ser la segunda, es la del ministro ladron de cartas, quien sigue la méxima de “si
quieres ocultar verdaderamente algo, exponlo a la vista de todos”. Asi que juega con la mirada invirtiendo el
sentido de lo oculto y dandole este otro sentido: lo que estd oculto por la mirada de todos en la evidencia de su
exposicion. Si la policia no ha encontrado la carta es porque no ha seguido la légica inversa a la logica de la
ocultacion o el nuevo sistema de ocultar a la vista.
La cuarta mirada es la de Dupin, quien se interesa en colocarse en la mente del ladréon y no en el aparato logistico
policial que sigue una mecanica de la logica de la ocultacion clasica o vulgar, digamos, aquélla que utiliza
mecanismos tales como la introduccion de la carta en un agujero practicado en la pata de un mueble. Para Dupin es
mejor penetrar en la forma de razonar del ladron antes que en el escenario donde el ladrén ha ocultado la carta, para
conducirnos al hallazgo de la misma. La carta ha sido ocultada sin ser ocultada, es la primera paradoja del
procedimiento de ocultacion. La mirada de Dupin, aquella que coincide con la verdad porque es la verdadera
mirada, la que saca a la luz aquello que estaba oculto, sin embargo no es la tltima mirada clave de la narracion, sino
que es finalmente la mirada del ministro la que vera eternamente la falsedad de la carta pender del recogecartas
sobre la chimenea, creyendo que es la verdadera carta que €l robo.
Asi pues, hay miradas que ven la verdad, miradas que para ocultar la verdad la exponen a la vista y miradas, como
la de la reina, que atn siendo testigos de la verdad estan incapacitadas para revelarla, para impedir el fraude. Siendo
esta la mirada que sabe de la verdad, pero no puede evitar que ésta sea falseada. Por su parte, la mirada de la policia
es una mirada estéril pues busca consignas, un concepto, pero no el objeto en la realidad misma.
Lacan en el seminario sobre La carta robada distingue estas miradas en relacion con los tiempos, segin ¢l son tres
tiempos que soportan tres miradas encarnadas en tres sujetos:

1) Una mirada que no ve nada: el Rey y la policia

2) Lareina y el ministro: miradas que ven como los primeros no ven nada

3) El ministro y Dupin encarnarian la tercera mirada: los que ven como lo que hay que ocultar se deja al

descubierto.

Y en la repeticion de este esquema de miradas en el cuento de Poe es donde Lacan hace aparecer el mecanismo de
repeticion, concepto freudiano, a la luz de la insistencia de la cadena significante puesta en marcha con la
trayectoria de la carta.
“Lo que nos interesa es la manera en que los sujetos se relevan en su desplazamiento en el transcurso de la
interpretacion subjetiva”, nos dice Lacan. Personajes que estan actuando para repetir el acontecimiento de la
sustitucion y relegar el significado a un lugar subsidiario del significante, que es la carta por antonomasia, un

significante que se repite en una cadena en la que su significado sufre variaciones sin que ello afecte al sentido de la

275

SEPTIEMBRE
2013



276

SEPTIEMBRE
2013

Reflexiones sobre La carta robada: Lacan, Derrida y Zizek | Teresa Aguilar Garcia

estructura de las relaciones entre los personajes a los ojos del ministro y hasta que éste no deshaga el entuerto.

Lo primero que llama la atencion es que el contenido de la carta nos es desconocido por completo y aunque la carta
sea la protagonista absoluta del relato, su significado ha sido arrebatado desde el principio, y en su lugar es la
especulacion sobre su significado y el alcance que éste pueda tomar. El significado real estd oculto en todo
momento y sin embargo la movilizacion del relato es la causa de ese contenido desconocido pero inferido por la
reaccion de la reina. Y a través de esta inferencia el significado queda marcado como peligroso y toma el lugar
forzosamente del significante, puesto que éste es lo inicamente conocido, es la supremacia del significante. Sin
embargo el significado no es siempre el mismo, ya que hay un significado originario y desconocido y otro
suplantado, ajeno por completo a la tematica del significado original, sencillamente para ocultarlo. Asi el ministro
deposita una carta falsa en el lugar de la carta original dirigida a la reina, pero es luego Dupin quien vuelve a
suplantar el contenido original de la carta por otro ajeno, pagando asi con la misma moneda la acciéon del ministro e
iniciando un mecanismo de suplantacién en cadena que Lacan llama automatismo de repeticion y con el que
comienza su seminario sobre La carta robada en su intento de ir mas all4 de la explicacion freudiana.

Freud en 1914 en su texto Recordar, repetir y reelaborar entiende la compulsion de repeticion como un acto que
revive el trauma que queda mas alld del principio del placer o no puede ser explicado por éste y queda fijado como
un automatismo inconsciente por el que el sujeto toma dicho acto como habito. Los ejemplos que pone para
ilustrarlo: una mujer casada que enviuda y cuida a sus tres maridos en el lecho de muerte, también el fort-da, por el
que su nieto jugaba con un carrete cada vez que su madre se ausentaba o experiencias propias como la de volver a
la misma calle de una pequeia ciudad italiana. E interrogandose sobre los motivos que incitan a una persona a
realizar actos repetitivos sin que les cause placer, encuentra la respuesta en el papel que juega el destino al
interpretar la repeticion como inexorable o guiada por una fuerza similar al destino. Y asi es como Lacan lo
interpreta en La carta robada. Lacan asume ese automatismo freudiano y lo ubica como uno de los conceptos
fundamentales del psicoanalisis al entenderlo como el eje rector de los sujetos en sus actos, una mano invisible que
conforma sus destinos en sus acciones y en las trayectorias de sus vidas, gracias a la repeticion de la cadena
significante.

Para Lacan, el automatismo de repeticion seria la accion dirigida al rescate del significado original pero que nunca
se ve alcanzado, ya que las sucesivas suplantaciones borran por completo la idea de significado como algo
originario, y en su lugar el significante es lo tnico a lo que el sujeto puede remitirse. Lacan define asi el

automatismo de repeticion de Freud:

... desplazamiento del significante determina a los sujetos en sus actos, en su destino, en sus rechazos, en
sus cegueras, en sus éxitos y en su suerte, a despecho de sus dotes innatas y de su logro social, sin
consideracion del caracter o el sexo, y que de buena o mala gana seguira al tren del significante como

armas y bagajes, todo lo dado de lo psicologico. (Lacan, 1988:14)



Teresa Aguilar Garcia | Reflexiones sobre La carta robada: Lacan, Derrida y Zizek

El significante para Lacan adquiere un papel central en su teoria psicoanalitica ya que considera que el inconsciente
esta estructurado como un lenguaje. A diferencia de Saussure, que afirmaba que los significantes son s6lo palabras,
para Lacan los significantes son multiples: objetos, sintomas, relaciones, porque un significante lo es cuando se
inscribe en el orden de lo simbolico, momento en el que adquiere un sentido al relacionarse con otros significantes.
Segun €1, hay un orden de significantes puros que estan actuando antes del significado y ese orden logico es el
inconsciente. A diferencia de Saussure, opina que el lenguaje no esta compuesto de signos, sino de significantes e
invierte el orden en que el significado y el significante se estructuran, colocando al significante sobre el significado
S/s. Donde S es el significante debajo del cual se desliza el significado con el que mantiene, no una relacion de
estrecha union como planteaba Saussure, sino mas bien inestable y sin unidn, salvo en los puntos de capitoné.
Lacan Ilama punto de almohadillado (point de capiton) al momento en el que, en la cadena, un significante se anuda
a un significado para producir una significacion. Por lo tanto, el signo lingiiistico une un concepto con una imagen
acustica, y no una cosa con un nombre.

Para Saussure la relaciéon entre significante y significado es arbitraria. El significado es el contenido del
significante. En Cours de linguistique générale, Saussure divide el signo lingiiistico en dos partes: significante o
imagen acustica de un concepto, y denomina significado al concepto en si. Por ejemplo, la palabra "mesa” no
remite desde el punto de vista lingiiistico a la mesa real (el referente), sino a la idea de mesa (el significado) y a un
sonido (el significante) que se pronuncia con la ayuda de cuatro fonemas. Entiende a su vez el signo en su doble
vertiente de significante y significado como representante y sustituto de una presencia originaria de la cosa misma
que el signo viene a sustituir o suplantar. Esta unidn entre las dos caras del signo es inviolable, fija y eterna. Y es lo
que tanto Lacan como Derrida critican.

Para Lacan el cuento de Poe expresa exactamente la relacion que €l establece entre significante y significado y lo
ilustra en el seminario del mismo titulo de 1966. Para Lacan la carta (lettre) es una metafora del significante que
circula entre varios sujetos. El significante se convierte asi en el elemento significativo del discurso (consciente o
inconsciente) que determina los actos, las palabras y el destino de un sujeto sin que él lo sepa.

Lacan utiliza la carta robada como ejemplo para explicar el significante, su sentido y su funcion. Para ello nos
explica el significado del titulo original del cuento. The purloined letter, explicando que To purloin, palabra
anglofrancesa compuesta del prefijo pur (purpose, purchase, purport) y de la palabra del francés antiguo loing o
loigner, que significa a lo largo de, con lo cual el significado de purloined es poner de lado, seria una carta desviada
o distraida. Lacan hace esta observacion para advertir del caracter de hurto y no de robo de la carta, ya que Poe
prefirié utilizar el término antiguo purloined, en lugar de stolen, recogiendo asi el sentido de sustracciéon sin
violencia, en contraposicion al de hurto o sustraccion sin intimidacion por parte del ladron.

El interés suscitado en este cuento de Poe por parte de Lacan y Derrida es porque ilustra el sentido ultimo del
significante tal y como es entendido por los posestructuralistas y por la posmodernidad. Los posestructuralistas
proclaman que la primacia del significado sobre el significante es insostenible, también la de la lengua sobre el
habla. Mientras que Foucault afirma: “Si todo es interpretacion es porque no hay nada que interpretar”, Derrida dird

que “No hay nada fuera del texto”. La escritura y su estructura, funcién y sentido se ve amenazada en su orden

277

SEPTIEMBRE
2013



278

SEPTIEMBRE
2013

Reflexiones sobre La carta robada: Lacan, Derrida y Zizek | Teresa Aguilar Garcia

tradicional. Es por eso que se inaugura un nuevo orden en el discurso que ya no privilegia el significado y se
decanta hacia los significantes y las cadenas de los mismos que organizan un mundo pleno de sentido, sin necesidad
de que los diferentes discursos procedentes de las diversas disciplinas supongan un caos dificil de interpretar.

Detras de cada significante se encuentran otros significantes en una cadena interminable O sea, que lo que remite a
un signo sé6lo puede ser designado por otros significantes, no por el referente real. Es por eso que el lenguaje s6lo
podra significarse a si mismo sin remitir a ninglin origen y resultando de ello que cualquier texto remite a otro texto
y asi indefinidamente. La carta lo ilustra perfectamente, puesto que el origen textual o de significado nunca es
revelado y tan s6lo conocemos el ultimo significado suplantado, nunca el original.

Es asi que el lenguaje estd dotado de una autoreferencialidad que remite siempre a textos, unos que se enfrentan a
otros, quedando el posible contacto con la realidad cortocircuitado, ya que entre la realidad y el sujeto siempre
mediard el lenguaje. El contacto entre sujeto y objeto es pura ilusion y todo texto es un texto literario, metaliterario,
en el sentido que se constituye como referencia de otros textos. De ahi la insistencia de Derrida en admitir que el
discurso filosofico debe ser analizado al mismo nivel que el literario y haya estudiado los limites y los bordes en
que estos discursos se solapan.

Entonces un signo no sefiala al referente sino a otro signo que a su vez nos refiere a otro. Asi Derrida critica la
prioridad que Saussure le atribuye al significado sobre el significante, dotando al lenguaje de una estructura formal
que ha sido sobrevalorada y dotada equivocamente de fundamentos trascendentes y de presencia.

Si una lengua segiin Saussure se define como el sistema de valores constituidos por meras diferencias y el lenguaje
es una forma, no una sustancia, entonces una lengua estaria mejor definida como un juego formal de diferencias y
oposiciones, segun Derrida, dando primacia al significante, al igual que Lacan, ya que es el significante el que
produce el sentido. Este vendra dado por el sistema de diferencias que constituyen el texto. Si el signo se define por
la diferencia que establece con otro signo, esto significa que el mismo estard sujeto perpetuamente a la
diseminacion. Es el proceso por el que un significante conduce a otro y asi sucesivamente. Para Derrida, este
movimiento del signo significa lo mismo que para Lacan y en contra de Saussure, que los dos términos del signo no
conviven en armonia ni son simultaneos. Esto supone una inversion de la metafisica tradicional que, al privilegiar
uno de los signos del sistema, pasa por alto la inestabilidad producida entre dichos signos, ya que uno de ellos, en la
lucha de oposiciones, habra logrado adquirir supremacia (poder) sobre el otro de manera arbitraria, segun Saussure.
Por otra parte, el juego formal de las diferencias que constituye la lengua es lo que Derrida entiende por huella o
traza en De la gramatologia, y que define describiendo cémo en cada elemento de la lengua se encuentran

constituidos las huellas dejadas en él por los demas, y no hay nada detras:

El juego de las diferencias supone, en efecto, sintesis y remisiones que prohiben que en ningin momento,
en ningun sentido, un elemento simple esté presente en si mismo y no remita mas que a si mismo. Ya sea
en el orden del discurso hablado o del discurso escrito, ningiin elemento puede funcionar como signo sin
remitir a otro elemento que ¢l mismo tampoco estd simplemente presente. Este encadenamiento hace que

cada elemento-fonema o grafema-se constituya a partir de la traza que han dejado en él otros elementos



Teresa Aguilar Garcia | Reflexiones sobre La carta robada: Lacan, Derrida y Zizek

de la cadena o del sistema. Este encadenamiento, este tejido, es el texto que s6lo se produce en la
transformacion de otro texto. No hay nada, ni en los elementos ni en el sistema, simplemente presente o

ausente. No hay, de parte a parte, mas que diferencias y trazas de trazas. (Derrida, 1977: 35-36)

Finalmente, lo que Derrida indica es que no hay un significado tinico y exclusivo, una verdad trascendental, sino
que existen en su lugar una pluralidad de significados y temas diseminados y cuyas diferencias engendran el
significado, pero también una pluralidad de sentido. El acto de leer y escribir sufre desde esta perspectiva una
transformacion que implica leer o escribir no para buscar un significado universal, ultimo de la verdad, sino para
descubrir las cadenas de significantes que se despliegan en el texto. Considera que el gram, &tomo minimo de la
archiescritura, en lugar del signo, es la unidad basica que nos hace entender como una palabra no es sélo
polisémica, sino que explosiona en su significado extrapolandose de un discurso a otro en lo que llama
diseminacion.

El significante como incapaz de ofrecer un significado univoco se reconoce en el concepto de huella y el concepto
de significante en Lacan como una estructura importante pero que no puede unirse al significado salvo en contadas
ocasiones, segun Lacan a través del capitoné y nunca segiin Derrida, y es esta la diferencia entre ambos que Zizek
pone de relieve en el primer capitulo de Goza tu sintoma, titulado “;Por qué una carta llega siempre a su destino?”
Derrida en “El cartero de la verdad” difiere de Lacan en cuanto al destino de la carta. Derrida critica la tesis
lacaniana: “una carta llega siempre a su destino” para criticar su tesis del significante en el cuento de Poe que lee
Lacan, al afirmar que una carta no llega siempre a su destino. Texto que a su vez retoma Zizek en el capitulo
primero de Goza tu sintoma.

El aspecto del trayecto circular propio de la carta, que segun Lacan siempre llega a su destino, sugiere que existe un
lugar abierto por el cual el significante y el significado llegan a encontrarse en algin momento. Segiin Lacan, una
carta (lettre) llega siempre a destino, porque la letra (lettre), es decir, el significante, tal como estd inscrito en el
inconsciente, determina la historia del sujeto. Ningun sujeto es el amo de la letra (de su destino) y, si lo cree, corre
el riesgo de quedar prendido al mismo sefiuelo que los policias o el ministro del cuento.

Para Derrida el significante nunca se encuentra con el significado y nadie puede cerrar la significacién en un punto
determinado por importante que éste sea. Por lo tanto, el cuento de Poe tiene un significado abierto a la
diseminacion y no remite a ninguna verdad. Y en apoyo de su tesis estaria el nuevo significado que Dupin imprime
a la carta, sustituyendo su significado original. Ese nuevo significado es admitido por el significante que juega el
papel de contenedor del significado o de espacio vacio. La carta como un espacio vacio cuyo significado alterable
es por eso mismo insignificante frente al verdadero valor del significante. Dupin, que representa al terapeuta o
psicoanalista, el encargado de llegar a la verdad, es también aquél cuya misioén consiste en tomar al pie de la letra
los significantes del paciente. En el psicoandlisis lacaniano el psicoanalista es Dupin, alguien que concede mas
importancia al significante que al significado, ya que éste puede variar o querer decir algo diferente a lo que la
persona pretendia decir. Ya que para Lacan el pensar se constituye de significantes engarzados que cambian

continuamente de significado.

279

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

Reflexiones sobre La carta robada: Lacan, Derrida y Zizek | Teresa Aguilar Garcia

Es perfectamente posible que una carta no llegue siempre a su destino, como indica Zizek para darle aparentemente
la razén a Derrida, pero afirma que lo que Lacan quiere advertir con ello es que la forma en que una carta llega
siempre a su destino “desnuda el mecanismo mismo de la ilusion teleolégica”. Para ello compara esa carta con un
mensaje lanzado al mar en una botella, tema por otra parte de uno de los cuentos de Poe, Mensaje hallado en una
botella, e intenta ajustar la tesis lacaniana a tal hecho. Al ser lanzado al mar el destino de la carta es que su
verdadero destino no es el orden empirico que puede recibirlo o no, sino el gran Otro, que es el orden simbolico que
la recibe en el momento en que es puesta en circulaciéon. Simbolizando en el mar embravecido el estado del
inconsciente, tal y como es percibido también en el cuento por Poe?.

Una carta llega siempre a su destino ya que éste estd a donde quiera que ella llegue (Zizek, 1994:19) Es esta la
razon por la que una carta siempre llega a su destinatario, segiin Johnson, porque uno se convierte en su destinatario
cuando la recibe (Zizek, 1994:21)

Para Zizek la critica derridiana de que no siempre puede llegar a su destinatario no tiene sentido, ya que sélo lo
tendria en el supuesto de que de antemano se presupone que se pueda ser el destinatario antes de recibirla, es decir,
en el contexto teleologico tradicional de una trayectoria con una meta preestablecida. De esta manera la tesis
lacaniana excluye la interpretacion teleoldgica y mas bien pone el acento en la idea de por qué el que la recibe es el
elegido. Es decir, que una vez que ha llegado a su destino es cuando se pone en funcionamiento la indagacion de
por qué caminos ha llegado a estar en mi posesion.

Zizek sumandose a Lacan y para demostrar que una carta llega siempre a su destino, analiza en este primer capitulo
de ;Goza tu sintoma  varias peliculas y novelas en las que se ejemplifica la tesis lacaniana, en algunas por partida

doble, como es el caso de Luces de la ciudad. Segun nos explica el autor:

Luces de la ciudad es la historia del amor de un vagabundo por una muchacha ciega que vende flores en
una transitada calle y que lo confunde con un hombre rico. A través de una serie de aventuras con un
millonario excéntrico que, cuando estd borracho, trata al vagabundo con extrema amabilidad pero que,
cuando estd sobrio, ni siquiera logra reconocerlo (;fue aqui donde Brecht hall6 la idea para su Herr
Puntilla y su sirviente Matti?), éste pone en sus manos el dinero necesario para la operacion que haga que
la pobre muchacha recupere la vista; por lo cual es arrestado por robo y sentenciado a prision. Después
de haber cumplido su condena, vagabundea por la ciudad, solitario y desolado; repentinamente, se topa
con una floristeria donde ve a la muchacha. Esta, después de superar con éxito la operacion, maneja un
prospero negocio, pero aun aguarda al Principe Encantado de sus sueflos, cuyo caballeresco obsequio

permitié que recuperara la vista. (Zizek, 1994:10)

El intrigante final muestra la asombrada cara de Chaplin interrogdndose sobre lo que la muchacha hara al descubrir

que el objeto de su amor es un vagabundo. Por eso Zizek demuestra como la carta llega siempre a su destinatario

> En este cuento Poe somete a su protagonista, un hombre descreido y cientifico, a las fuerzas naturales del mar tempestuoso, cadticas y
destructivas que simbolizan el inconsciente originario como un elemento importante que sacude la realidad de los que no lo contemplan en el
orden de lo real, cuando deben afrontar su existencia abrumados por el miedo de esas fuerzas naturales.



Teresa Aguilar Garcia | Reflexiones sobre La carta robada: Lacan, Derrida y Zizek

dos veces: cuando el vagabundo logra entregar a la muchacha el dinero del hombre rico y cuando la muchacha
reconoce al vagabundo como su benefactor. Y ademas localiza la carta no como un significante, sino como un
objeto que se resiste a la simbolizacion (Zizek, 1994:17), en este caso el vagabundo interpretado por Chaplin, que
se convierte a los ojos ya videntes de la muchacha en una contradiccién evidente con sus deseos, en la dura cara de
lo Real. Pero Zizek va mas alld de Lacan al identificar su lectura de la carta encuadrada dentro del esquema
estructuralista de un orden simbdlico carente de sentido o mecéanico que regula la experiencia de si del sujeto, para
entender la carta de Lacan ya no como la agencia materializada del significante, sino como un objeto en el sentido
estricto, la presencia traumatica de lo Real. (1994:34)

Finalmente, el analisis de Zizek identifica la carta con la muerte

Podemos decir que vivimos so6lo en la medida que cierta carta (la que contiene nuestra orden de muerte)

todavia ronda buscandonos. (1994:32)

Pues es el destino ineludible y ultimo de todos o el destino final. La carta que llega a su destino siempre es la de la

muerte, momento en que lo Real irrumpe, como también lo hace con lo vivo. Rabate opina igual:

En un nivel real la carta contiene la muerte o la aniquilacion como uno de sus mensajes ocultos y, en su
misma materialidad (que podria estar mas muerto, en efecto, que esos pequefios signos inertes de un

trozo de papel, como Derrida lo ha enfatizado con frecuencia) (Rabate, 2007:95)

Rabate se esta refiriendo al carécter letal de la escritura para Derrida y a otro cuento de Poe: La verdad sobre el
caso del sefior Valdemar® en La voz y el fenémeno, para ilustrar como la muerte es la condicion de la posibilidad
del lenguaje. A esta historia Derrida se refiere no como una historia extraordinaria, sino como la historia oficial del

lenguaje. (Derrida, 1985:158-159).

* En este relato el narrador se refiere a un extrafio caso de mesmerismo aplicado a un amigo de M. Valdemar, que se encuentra al borde de la
muerte por tuberculosis y que por tal hecho acepta ser sujeto del experimento, con la esperanza de retrasar la muerte o desafiarla, al quedarse
suspendido en un estado intermediario entre la vida y la muerte propiciado por la hipnosis. Cuando comienzan la sesion de mesmerismo, el
enfermo hablara describiendo su situacién ontologica en el proceso de su muerte y también una vez que ha muerto. Siete meses durara en ese
estado de muerte-viva hasta que lo hacen despertar, momento en que se desintegra literalmente, pues biologicamente ya habia muerto, pero es su
mente parlante la que lo mantiene vivo al haberse quedado fosilizada en un momento anterior del tiempo gracias a la hipnosis.

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

Reflexiones sobre La carta robada: Lacan, Derrida y Zizek | Teresa Aguilar Garcia

Bibliografia

Barrios, M*.Jos¢ y Garcia, Francisco (2005): “Nihil sapientiae odiosius acumine nimio. Séneca como mascara de
Edgar Allan Poe”, Jenaro Costas Rodriguez (coord.), Ad amicam amicissime scripta. Homenaje a la profesora

Maria José Lopez de Ayala y Genovés. Volumen I, Madrid, UNED, pp. 409-417.

Derrida, Jacques (2003): De la gramatologia. Méjico, Siglo XXI
(2001): “El cartero de la verdad™, en La tarjeta postal: De Socrates a Freud y mas alla. Méjico, Siglo XXI
(1985): Lavozy el fenomeno. Valencia, Pretextos.

(1977): Posiciones. Valencia, Pretextos

Johnson, Barbara. (1988): The purloined letter. Poe, Lacan, Derrida and psychoanalytic reading. Baltimore, Ed.
JP. Muller and W. Richardson.

Lacan, Jacques (1988): El Seminario sobre la carta robada. En Escritos 1. Buenos Aires, Siglo XXI

Poe, Edgar Allan (2000): “La carta robada”, “El extrafio caso del seflor Valdemar” y “Manuscrito hallado en una

botella” en Antologia. Historias extraordinarias de E.A. Poe. Madrid, Akal

Rabate, Jean Michel (2007): Lacan literario: La experiencia de la letra. Madrid, Siglo XXI
Saussure, Ferdinad (1983): Curso de lingiiistica genera. Madrid, Alianza Editorial

Zizek, Slavoj (1994): Goza tu sintoma! Jaques Lacan dentro y fuera de Hollywood. Buenos Aires, Nueva Vision.



Enrique Suarez Ferreiro | Ontologia, Materialismo Filoséfico y Teoria Actor-Red

Ontologia, Materialismo

Filosofico y Teoria Actor-Red
Enrique Suarez Ferreiro

RESUMEN

En este articulo intentamos aproximarnos a los esquemas
ontologicos del materialismo filoséfico y de la teoria actor-
red. Los primeros resultados de este programa de
investigacion han sido dar con un par de esquemas
ontologicos. En el caso del materialismo filosofico el
esquema se articula entorno a la pareja "tres géneros de
materialidad-symploké". Y en el caso de la teoria actor-red
entorno a la pareja "ensamblaje-desensamblaje”.

PALABRAS CLAVES

Ontologia, Materialismo filoséfico, Gustavo Bueno, Teoria
actor.red, Bruno Latour.

ABSTRACT

In this article we try to approach the ontological schema of
philosophical materialism and actor-network theory. The
first results of this research program have been to a couple
of ontological schemes. In the case of philosophical
materialism scheme is built around the couple "three kinds
of materiality-symploké". And in the case of actor-network
theory around the couple "assembly-disassembly."

KEY WORDS

Ontology, Philosophical Materialism, Gustavo Bueno,
actor.red Theory, Bruno Latour

Fecha de entrada: 07-08-2013 Fecha de aceptacion: 23-08-2013

SEPTIEMBRE
2013






Enrique Suarez Ferreiro | Ontologia, Materialismo Filoséfico y Teoria Actor-Red

Ontologia, Materialismo Filoso6fico y Teoria Actor-Red
Enrique Suarez Ferreiro

Hay una tradicion que nos ha llegado articulada en torno al término Ontologia. Entre las preguntas topicas,
es decir, entre las cuestiones que considera propias esta la que plantea a través de la pregunta clasica: ;qué hay?.

En la lineas que siguen atenderé a como es abordada por parte de dos logoi. Uno es aquél que se presenta a
través de la expresion Materialismo filosofico, el otro es el que, a su vez, se presenta mediante la expresion Teoria
actante-red.

No es este el lugar para agotar esta indagacion, lo que si pretendo es iniciar una reflexion cuyo tema, en
ultimo término, es el relativo a cudl es el logos que corresponde a lo que se pregunta cuando se usa la forma

3

interrogativa “;qué hay?”
I

o (o ]
Materialismo filosofico

. . 2 . . . .7 . . r
Los Ensayos materialistas™ constituye un texto importante en la constitucion del Materialismo filosofico,
ya que en él, en concreto en el ensayo segundo, expone el esquema ontoldgico del sistema; este ensayo lleva por

titulo Doctrina de los tres géneros de materialidad.

Esta doctrina constituye el el esquema conceptual més inmediato cara a una comprension de lo real. Y se
pretende hacer derivar a partir de “la teoria wolffiana de la Ontologia especial™, de modo que, finalmente, los
géneros quedaria caracterizados de la siguiente manera:

- El primer género (M1) - englobaria el conjunto de entidades fisico-empiricas, corporeas.

- El segundo género (M2) - abarcaria el conjunto de fendomenos de la “vida interior psicolégica o
histérica™

- El tercer género (M3) - corresponderia al “Dios de los filosofos de la Ontologia Especial™

Ahora bien, cuando se formula la conexion entre la teoria wolffiana y el esquema conceptual del

materialismo filoséfico ésta se realiza en los siguientes términos: “La correspondencia que aqui postulo es una

! - Esta escuela o tradicion que ha sido iniciada por el profesor Gustavo Bueno y que contintia hoy en dia ¢l y quienes ahora trabajan en torno a
¢l organizados en la fundacion Gustavo Bueno presenta una amplia cantidad de textos imposibles de abarcar en este espacio. Mi seleccion, es
decir, los que voy a tomar como punto de partida, esta motivada por la cuestion inicialmente planteada

1

? - Gustavo Bueno Martinez, Ensayos materialistas; Ed. Taurus, Madrid 1972

.- Gustavo Bueno Martinez, op.cit.; pag. 269

.- ibidem, pag. 269

.- ibidem, pag. 269

[V

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

Ontologia, Materialismo Filoséfico y Teoria Actor-Red | Enrique Suérez Ferreiro

correspondencia punto a punto, biunivoca”®

. Reparemos que la expresion estd formada por términos que pertenecen
al ambito de la teoria matematica: <<correspondencia>>, <<postulo>>, correspondencia punto a punto>> y
<<biunivoca>>, es decir, en el inicio mismo del proyecto ontolégico encontramos operando una racionalidad
perteneciente a otra tradicion: a la de la teoria matematica de conjuntos. Por lo que, cabe afirmar, que a pesar de la
expresion “género de materialidad”, estos estan concebidos y operan mas como “conjuntos” que como “géneros”.
Esta complejidad existente en el esquema conceptual es reconocida explicitamente en la larga nt. 104’ En
ésta se trata de precisar la adecuacion y pertinencia del término “género”, mostrando la necesidad de distanciar el
esquema de la tradicion matematica, como expone expresamente en el apartado “d)”. Aunque lo hace a través del
rechazo del término “grupo”, cuando lo que hemos leido anteriormente pertenecia a la teoria de conjuntos: “relacion
biunivoca”. Ademads, en el parrafo que cierra la nt. 104 reconoce explicitamente que M1, M2 y M3 “son
pluralidades cuyas partes son, en gran medida, distributivas™, es decir, son partes que “se muestran independientes

las unas de las otras en el momento de su participacion en el todo™

Asi pues, el esquema conceptual de los Tres Géneros de Materialidad se formula con la pretension de
poder dar cuenta de lo real mediante la articulacion de aquél en tres grandes conjuntos. Mas esta apropiacion opera
en un segundo momento, porque en la medida en que se pretende “ontoldgico” este esquema “sin dejar de ser
empirico es (..) empirico-trascendental”'” y, consecuentemente, “como respuesta a la pregunta sobre lo que hay (..)

e 11
no se reduce a una enumeracion de estratos”

organizados segun distintas disciplinas cientificas. Entonces, dada la
pretension ontoldgica que constituye el esquema ;como responde a la pregunta sobre lo que hay?, es decir, ;como
permite comprender lo que hay y qué es lo que hay?

En el Cpt. IIl “Symploké” empirica de los tres géneros de materialidad podemos encontrar algunas
orientaciones. Ya en el comienzo del mismo lo real es caracterizado como una pluralidad de diversidades que cabe
ser objeto “de elaboraciones ontolégicas muy variadas.”'® En el caso del esquema de los Tres géneros de
materialidad lo que se plantea es partir de una articulacion de dicha pluralidad por medio de los tres géneros. Y a
esta articulacion en la que “las (..) entidades empiricas se distribuirian en las casillas (..) y no necesariamente en
una sola casilla (..). Esto es lo que significa la expresion (..) “symploké empirica” Es decir, lo real, en tanto que
plural diversidad es ontoldgicamente complejo, en la medida en que cada ente cabe presuponer la coparticipacion

de varios géneros de materialidad.

Un ejemplo de como opera el reconocer esta complejidad aparece en el propio texto. En la pag. 324 y al
albur de una exposicion acerca del tercer género de materialidad, M3, expone una reflexion acerca de la ldgica

formal donde cabe leerse el ejercicio del esquema. Asi se empieza afirmando: “(..) las relaciones logicas pueden

.- ibidem, pag. 269

.- Gustavo Bueno Martinez, op. cit.; pag 291 y 292
.- ibidem; pag. 292

.- http://www.filosofia.org/filomat/df024.htm.

' - Gustavo Bueno Martinez, op. cit.: pag. 282

' - ibidem; pag. 283

12 - ibidem; pag. 361

6
7
8
9



Enrique Suarez Ferreiro | Ontologia, Materialismo Filoséfico y Teoria Actor-Red

realizarse en la materia tipogrdfica (M1) de los libros de Logica formal (..)”; un poco mas abajo puede leerse: “(..)
diremos que las variables booleanas “p”, “q” se refieren a “1” 6 “0” en cuanto son un tipo definido de “manchas
de tinta” - sin perjuicio de que, (..) “p” pueda asociarse a frases (,), también a interruptores (..)”; y, a
continuacion, “(..) en esta confusion se apoyan algunos psicologos para concluir que una conducta verbal (..)”. El
ultimo fragmento que quiero destacar dice: “Esta concepcion de las relaciones logicas como entidades (M3) que

pueden realizarse en un material tipografico (..)”

Vemos, pues, como una situacion que arranca de la revision de lo que aparece en un libro de l6gica formal
obliga a movilizar todos los géneros de materialidad si queremos dar con una comprensién mas plena de lo real a lo
que estamos atendiendo. Pues hay “manchas tipograficas” (M1), hay operaciones (M2): “puede leerse”, “puede
asociarse”, “conducta verbal”, y hay relaciones (M3): “variables booleanas”, “relaciones logicas”. De modo que
el esquema conceptual permite escribir un texto que es el que es en la medida en que entreteje - symploké empirica

- las partes distributivas agrupadas en cada género de materialidad.

Por ultimo, este esquema conceptual hay una propuesta que permite abordar el estudio de lo real. Este
estudio se inicia en y remite a esa plural diversidad de lo real mediante la articulacion de ésta en tres ambitos, que a
su vez estan constituidos por partes distributivas, de modo que a través de su entretejimiento - symploké empirica -

faculta el conocimiento en detalle.

I
T.A.R/ Teoria actor-red"?

La hoy conocida como TAR 6 ANT, es decir, en espafiol Teoria del Actor-Red, en inglés Actor Network
Theory, refiere una tradicion que se inicia en la década los ochenta a partir de los estudios de las practicas
cientificas.

Su desarrollo es el resultado de la confluencia de dos lineas de trabajo. Una la surgida de la Sociologia de
la ciencia, en concreto del llamado “programa fuerte”, Esta propuesta plantea que el estudio de las ciencias han de
realizarse a partir de los siguientes criterios metodologicos:

® CAUSALIDAD -

La sociologia del conocimiento cientifico tiene que ser causal,refiriéndose a las condiciones que producen

creencias o estados de conocimiento.
® IMPARCIALIDAD:
El conocimiento cientifico, ha de ser imparcial respecto a la verdad y a la falsedad, la racionalidad y la

irracionalidad, el éxito o el fracaso.

13 - Hoy en dia su representante mas conocido y reconocido es Bruno Latour. Para una primera aproximacion a su obra en espafiol véase
http://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=268699

287

SEPTIEMBRE
2013



288

SEPTIEMBRE
2013

Ontologia, Materialismo Filoséfico y Teoria Actor-Red | Enrique Suérez Ferreiro

e SIMETRIA
Tiene que ser simétrica en su estilo de explicacion, indicandose que los mismos tipos de causas explicaran
tanto las creencias verdaderas como las falsas.
® REFLEXIVIDAD -

Significa que los modelos explicativos han de poder aplicarse a la propia sociologia.

Y, la otra de la etnometodologia.'* Esta tradicion surgié en los campus de California en la década de los
60 del pasado siglo. La palabra fue usada en primer lugar Harold Garfinkel para dar cuenta del trabajo que venia
desarrollando desde la década de los cincuenta. Estos primeros trabajos suyos aparecieron en su libro Studies in
ethnomethodology.””

La Etnometodologia, en palabras de Alain Coulon; “est4 organizada en torno a la idea de que todos somos
<<soci6logos en estado practico>>"" que lo “real ya esta descrito por la gente. El lenguaje ordinario [ya] expresa la
realidad social, la describe y la construye al mismo tiempo™"’

Por tanto, “la etnometodologia recomienda no tratar los hechos sociales como cosas, sino considerar su
objetividad como una realizacion social. Considera ademas, que esta autoorganizacion del mundo social no se situa
en el Estado, la politica o cualquier superestructura abstracta sino en las actividades practicas de la vida cotidiana de

los miembros de la sociedad. Estas actividades se realizan conjuntamente en las interacciones; y la gente las realiza

., . .. . . 1
ateniéndose a los presupuestos y a los tipos de conocimiento propios de la <<actitud natural>>.""*

Ahora bien, la TAR, a partir de estas tradiciones pasa a desarrollar una propuesta'® que ahonda esta
atencion a lo real al tiempo que procura no reescribir lo que esta siendo, lo que estd dandose. De manera que su
esquema conceptual pretende abordar lo social a partir de un movimiento, dado que es entendido como “un proceso
de ensamblado™ . Por esto la T.A.R pretende dotarnos de un modo de rastrear esa conexiones, las que constituyen
el ensamblado.

En consecuencia, los términos “sociedad” y “sociologia” pasan a adquirir un sentido mas
amplio®', empezando a expresar lo real: lo que existiendo me tiene incorporado, soy un elemento més. Y, en esta
medida, ontoldgicamente articula la plural diversidad, lo real, en dos grandes categorias: humanos y no-humanos
que comparten un rasgo: actor-red, expresion que dice “el blanco movil de una enorme cantidad de entidades que

convergen hacia é1”*

"~ Lo que sigue esta tomado de http://pendientedemigracion.ucm.es/info/eurotheo/diccionario/index_b.html

% - Disponible en espafiol Estudios en etnometodologia; Editorial Anthropos, Barcelona 2006

' - Alain Coulon, La etnometodologia; Editorial Catedra, colecc. teorema, 3* ed. Madrid 2005; pag 10

' - ibidem, pag. 10

'8 _ http://pendientedemigracion.ucm.es/info/eurotheo/diccionario/index_b.html

1% - Para una exposicion actualizada de lo que, por ahora, ofrece este esquema conceptual puede leerse: Latour, Bruno; Reensamblar lo social:
una introduccion a la teoria del actor-red; Ed. Manantial, Buenos Aires 2008. Lo que sigue esta tomado de este texto.

0 _ Latour, Bruno; op. cit.; pag. 13

! - ibidem, véase nt. 1 de la pag. 14

2 - ibidem, pag. 73



Enrique Suarez Ferreiro | Ontologia, Materialismo Filoséfico y Teoria Actor-Red

I

Dia_logoi

Si escribiese el término “didlogo” es seguro que resultaria, en principio, mas claro lo que cabria esperar de
esta parte. Pero esa misma claridad previa, considero, distorsiona y oculta lo que va a ser expuesto.

(Qué sentido pretendo, busco con la expresion “dia_logoi”? La palabra griega Dialogoi, de la que procede
nuestra propuesta: dia_logoi, forma parte de un grupo de palabras mas extenso alrededor del verbo griego
dialégesthai. Hay, pues, pretension de referir una accion, actividad que tiene como principio los dos esquema
conceptuales que hemos brevemente esbozado, y que hemos recogido de dos tradiciones mas extensas y complejas.

De modo que el proyecto de este apartado es, partiendo de los logoi previos del materialismo filosofico y
de la teoria actor-red, volver a lo real en lo que estamos dados y afrontar la cuestion con la que abri este texto ;Qué

hay?

De nuestra exposicion del esquema conceptual ontologico de los Ensayos Materialistas cabe concluir que
el concepto symploké empirica permite comprender el movimiento de lo real que el esquema plantea. Lo real, para
el materialismo filoséfico, es una composicion, una construccidon en la que intervienen partes distributivas de cada
uno de los tres géneros de materialidad.

Ahora bien, no todas las partes de cada uno de los géneros se componen con cualesquiera otras partes de

otro género; hay, segun el materialismo filosofico, incompatibilidades entre las partes cara a su composicion.

En el caso de la teoria actor-red también encontramos que su esquema conceptual contiene un concepto:
reensamblar que en la medida en que nos permite comprender lo que busca esta teoria, nos permite entender como

concibe el movimiento lo real. Lo real es una ensambladura, un ensamblado de humanos y no-humanos.

Asi pues, ambos esquemas conceptuales apuntan a que si buscamos responder a la cuestion ontoldgica
“squé hay?” hemos de partir de un movimiento de composicion, y, en consecuencias, de la diversa pluralidad de
los elementos dados en las composiciones existentes, que exhiben limitaciones de suyo con respecto a como pueden
darse en otras posible composiciones. Y, asi mismo, de otro movimiento, aquél que descompone los compuestos
vigentes. Llamarlo complementario, opuesto, etc, tan s6lo evidencia una caracteristica de toda ontologia; estas no
son mas que modos de articular elementos para tratar de dar cuenta de lo que suscita su operacion: la cuestion ;jqué
hay?.

Asi cuando el materialismo filosofico afirma “(..) symploké dice comunicacion parcial y, por tanto,

l 9923

. . ., . , 24 . . .
incomunicacion parcia , 0 la teoria actor-red”™ “(..) que no existe ninguna <<fuerza social>> que pueda

<<explicar>> los aspectos residuales (..) que los miembros saben muy bien lo que hacen aunque no lo expresen de

» - Gustavo Bueno Martinez, op. cit.; pag. 327
* - Bruno Latour; op. cit.: pag. 18

SEPTIEMBRE
2013



Ontologia, Materialismo Filoséfico y Teoria Actor-Red | Enrique Suéarez Ferreiro

modo satisfactorio para los observadores,” al ejercer sus respectivos esquemas conceptuales no estan mas que

realizando articulaciones que tratan de decirnos qué hay.

SEPTIEMBRE
2013



Rafael Blanco Menéndez | Aspectos légicos de las lesiones cerebrales extensas

Aspectos logicos de las

lesiones cerebrales extensas
Doctor Rafael Blanco Menéndez-
Neuropsicologo Clinico

RESUMEN

Las funciones de pensamiento ldgico han sido
tradicionalmente poco estudiadas desde el punto de vista de
la Neuropsicologia y de la Neurologia de la Conducta, y
existen pocas investigaciones acerca de estos procesos en
sujetos lesionados cerebrales. El objetivo de este trabajo
constituye probar de forma exploratoria diversas hipotesis
relativas a la localizacion de estas habilidades en el encéfalo
humano, basadas en consideraciones neurolingiiisticas y
logicas, ademas de cognitivas y del desarrollo. Se ofrecen los
casos de dos pacientes cerebrolesionados, con afectaciones
hemisféricas extensas, y con alteraciones tanto del cortex
frontal como del posterior, y de algunas estructuras
subcorticales. Los resultados muestran la plausibilidad de
las hipotesis planteadas, y sugieren la posibilidad de que las
estructuras 1dgicas de predicados (o de clases) y
proposicional (o de juntores) se encuentren representadas
de forma diferencial en el encéfalo humano.

ABSTRACT

Logical thought functions have traditionally few studied in
Neuropsychology and Behavioral Neurology. Very few
survey have been made about these processes in brain-
damaged patients. This research’s purpose is to proof from
an exploratory point of view some hypotheses about these
abilities location in human brain, taking into account some
considerations coming from Neurolinguistics, Logic,
Cognitive and Developmental Psychology. Two cases of
brain damaged patients suffering from stroke are reported.
These patients are both affected by wide hemisphere lesions,
frontal and posterior, and subcortical, too. Results suggest
the likelihood of the tested hypotheses and the possibility
that logical structures processing (predicates/classes vs.
propositions/functors) be differentially represented in the
human brain

Fecha de entrada: 12-05-2013 Fecha de aceptacion: 01-08-2013

SEPTIEMBRE
2013






Rafael Blanco Menéndez | Aspectos légicos de las lesiones cerebrales extensas

Aspectos logicos de las lesiones cerebrales extensas
Doctor Rafael Blanco Menéndez- Neuropsicélogo Clinico

INTRODUCCION: El pensamiento 16gico ha sido, tradicionalmente menos abordado desde el punto de vista de la
Neuropsicologia que otros campos de estudio, como el de las afasias o el de los trastornos de la memoria, por
ejemplo.

Tradicionalmente, se ha venido atribuyendo las funciones de pensamiento 16gico a los 16bulos frontales del
cerebro humano, por una parte, no habiéndose definido, no obstante, adecuadamente las estructuras logicas
implicadas en su procesamiento.

Asi, Adams y Victor (1993) enumeran una serie de condiciones patologicas del Sistema Nervioso Central
(o Sistema de la Vida de Relacidn), que suelen estar asociadas a alteraciones en los procesos de pensamiento. Estas

patologias, segun los mencionados autores, son:

1) Delirium y estados confusionales agudos

2) Mania e hipomania

3) Sindromes esquizofrénicos

4) Demencias (en especial, aquellas que cursan con afectacioén cortical)

No obstante, estos autores no dejan claro si existen otras regiones cerebrales, ademas de las pertenecientes a los
lobulos frontales, que pudieran cursar con alteraciones en los procesos de juicio y razonamiento. Tampoco queda
claro, en su exposicion, la cuestion de que estructuras ldgicas se encuentran concretamente implicadas en caso de
lesion y si pueden encontrarse disociaciones entre los pacientes afectados por unas lesiones cerebrales, frente a
otras, atendiendo a dichas caracteristicas formales.

Por otro lado, las funciones mentales generales en los enfermos con lesiones neuroldgicas suelen ser exploradas de
modo generalmente sumario, por medio de una breve prueba conocida como Mini Mental State Examination
(MMSE) (Folstein et al., 1975), que no contempla, en su versiéon original, ningiin item relacionado con las
capacidades abstractas o con la comprension y uso de los conceptos 16gicos.

No obstante, desde el campo de la Neurologia de la Conducta y de la Neuropsicologia, han sido propuestos diversos
métodos, ya cléasicos, para el examen clinico de estas capacidades inferenciales. De este modo, y aparte de los
procedimientos de evaluacion de estas habilidades cognitivas, desarollados por la Neuropsiquiatria clasica alemana
y francesa (de la que se hace eco J. Piaget, al elaborar su método clinico de exploracién del contenido del
pensamiento infantil- Piaget, 1933), otros autores, como Levi-Valensi (1936) o Monrad-Krohn (1943) desarrollaron
diversas pruebas de examen de las capacidades de lenguaje, abstraccion, juicio y razonamiento, consideradas
clasicas hoy en dia.

Han sido realizadas, asimismo, diversas investigaciones relativas al procesamiento cognitivo de estructuras logicas

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

Aspectos légicos de las lesiones cerebrales extensas | Rafael Blanco Menéndez

como las conectivas principales (Wason y Johnson-Laird, 1972), las estructuras relacionales (Inhelder, Sinclair y
Bovet, 1974), los razonamientos relacionados con estructuras semanticas y conceptuales (Oerter, 1975; Woodworth
y Sells, 1935), ademas de los procesos implicados en la formacién de conceptos (Restle, 1972; Kendler y Kendler,
1962). Por otro lado, la resolucion de problemas 16gicos, como el Test de la Torre de Hanoi ha sido también
estudiado experimentalmente desde el punto de vista de la Psicologia Cognitiva (Oerter, 1975; Ward y Allport,
1997).

Por otra parte, existen datos provenientes de la Psicologia del Desarrollo cognitivo relevantes para la cuestion que
abordamos. De este modo, autores como J. Piaget (1923; 1933; 1967; 1970), H. Wallon (1982) o L. S. Vygotsky
(1934; 1978; s. f.) han abordado la cuestion del desarrollo del pensamiento l6égico, ademads de sus relaciones con el
lenguaje y con otros procesos cognoscitivos y sociales.

En esta cuestion resulta relevante, asimismo, la controversia acerca de si el pensamiento determina el lenguaje (o a
la inversa) y, en todo caso, cudl es la modalidad de sus relaciones reciprocas. De este modo, J. Piaget (1923; 1933;
1967; 1970) defiende la primacia de la “funcion simbdlica” en la génesis del lenguaje, de la imitacion, del juego
simbdlico, ademas de otras manifestaciones representativas, como las actividades graficas en el nifio y en el adulto.
En contraste con lo anterior, L. S. Vygotsky (1934) sostiene que el pensamiento y el lenguaje se encuentran
relacionados dialécticamente, aunque reconoce un origen previo al pensamiento respecto del lenguaje, tanto a nivel
filogenético como ontogenético. Ademads este autor ruso opina que las actividades psicologicas, en general, y las de
resolucion de problemas, en particular, se benefician, en gran medida, de la utilizacién de instrumentos
mediadores, entre los que se encuentra el lenguaje.

Han sido realizadas diversas investigaciones que, a dia de hoy, muestran la relacion entre las funciones del encéfalo
humano y las actividades de pensamiento 16gico.

De este modo, se han llevado a cabo investigaciones empiricas desde la perspectiva neuropsicologica,
neuropsiquiatrica y de la neurociencia cognitiva relacionadas con esta cuestion.

Asi, Read (1981) investig6 las capacidades de categorizacion de material verbal en pacientes sometidos a
lobectomias de los lobulos temporales, y pudo constatar un menor rendimiento en estas tareas en aquellos sujetos
sometidos a la reseccion del 16bulo temporal izquierdo. Read interpretd dichos hallazgos sosteniendo que los
lobulos temporales desempefian un importante papel en los procesos de categorizacion implicados en las
actividades mnésicas.

Por otro lado, otros investigadores, como Glosser y Goodglass (1990) y Shallice y Burguess (1991) informaron, en
su momento, de las dificultades que presentan, en la resolucién de problemas y en los procesos de planificacion, los
sujetos afectados por lesiones en la porcion prefrontal de su cerebro.

Eslinger y Grattan (1993) emplearon para el estudio de las capacidades de pensamiento divergente y flexibilidad
cognoscitiva, el test de clasificacion de tarjetas de Wisconsin en pacientes afectados por lesiones de los lobulos
frontales, de la corteza posterior y de los ganglios de la base. Estos autores pudieron confirmar la existencia de dos
procesos diferentes relacionados con la flexibilidad cognoscitiva, una denominada reactiva (de la que serian

responsables circuitos cortico-estriados) y otra denominada espontdnea, que se encontraria relacionada con la



Rafael Blanco Menéndez | Aspectos légicos de las lesiones cerebrales extensas

funcién prefrontal, exclusivamente.

El papel de determinadas estructuras cerebrales en la resolucion de tareas clasicas de inteligencia ha sido, asimismo,
estudiada por algunos autores. De este modo, Duncan, Burguess y Emslie (1995) investigaron la capacidad de
resolucion de problemas novedosos por medio de los tests de factor g de Cattel en sujetos con dafio frontal, post-
rolandico y en controles sanos. Estos autores hallaron que el dafio prefrontal, pero no el post-rolandico, causa
alteraciones en los procesos de resolucion de problemas vinculados con las capacidades de “inteligencia fluida”, y
llegan a la conclusion de que dichas tareas demandan un procesamiento controlado y consciente, ademas de
actividades de planificacion, que se encuentran preferentemente localizadas en la corteza prefrontal humana.
Asimismo, Deglin y Kinsbourne (1996) realizaron una investigacion acerca del razonamiento silogistico en
diversos pacientes psicoticos a los que se les realizaba terapia electroconvulsiva unilateral, que suspendia
temporalmente la actividad de uno de los hemisferios cerebrales. Estos autores comprobaron que, dependiendo de si
la suspension era de un hemisferio o de otro, las capacidades de resolucion de problemas presentaban un cambio
cualitativo significativo. Asi, la suspension temporal de la funcion del hemisferio izquierdo provocaba la aparicion
de un razonamiento “preldgico”, “paraldgico”, “intuitivo” y “concreto”, mientras que la suspension temporal del
hemisferio cerebral derecho producia la apariciéon de razonamientos absolutamente formales y abstractos, que no
tenian en cuenta ni los aspectos empiricos de la situacion, ni las consideraciones relacionadas con el “sentido
comun”.

El estudio de la localizacion cerebral de las capacidades relacionadas con el procesamiento de las conectivas 16gicas
ha sido realizado, por ejemplo, por Goel, Shuren, Sheesley y Grafman (2004), que emplearon la tarea de seleccion
de Wason o de las “cuatro tarjetas” (Wason, 1968), con vistas a la localizacion cerebral de dichas estructuras
logicas. Concretamente, estos investigadores estudiaron la conectiva conocida como “implicaciéon material” o
“condicional”, que toma la forma de un enunciado hipotético del tipo si p, entonces g (p—q).

En la investigacion participaban 19 pacientes con lesion frontal, ademas de 19 sujetos de control,
equivalentes a los anteriores en edad y en nivel educativo. La tarea incluia componentes con contenido social, que
producian, en algunas condiciones experimentales, un efecto de facilitacion en su resolucién. Estos autores
encuentran una peor ejecucion en esta tarea en los lesionados en el cortex frontal del hemisferio izquierdo, por
oposicion a la ejecucion de los pacientes lesionados derechos, que realizaron esta tarea deficientemente, aunque a
un nivel significativamente superior al del otro grupo de lesionados.

Desde un punto de vista tedrico, existen desarrollos en la Neurolingiiistica (Luria, 1980; Lecours y
Lhermitte, 1979) que han intentado dar cuenta de las relaciones entre pensamiento y lenguaje, y su localizacion en
el encéfalo humano.

De este modo, Luria sostiene, en su monografia titulada Fundamentos de Neurolingiiistica (1980) que, de
acuerdo con la caracterizacion que, de las afasias realizd R. Jakobson y la Escuela de Praga, el eje sintagmdtico del
discurso (y, por extension, del pensamiento), se veria afectado en las afasias no fluidas, con afectacion de la porcion
anterior de los hemisferios cerebrales, mientras que el eje paradigmatico del discurso (y del pensamiento) se

encontraria alterado en las afasias fluidas, producidas por lesiéon de las porciones posteriores (izquierdas) de la

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

Aspectos légicos de las lesiones cerebrales extensas | Rafael Blanco Menéndez

corteza cerebral.

Desde un punto de vista légico, las particulas del discurso alteradas en el primer caso incluirian a los
juntores y a los relatores (ademas de a los verbos), mientras que en el segundo caso las particulas del discurso
afectadas incluirian, de forma principal, a aquellas con contenido semantico y conceptual (principalmente,
sustantivos y adjetivos).

Nuestro objetivo en la presente investigacion lo constituye la puesta a prueba de las hipotesis relacionadas
con las investigaciones de R. Jakobson y de A. R. Luria, anteriormente mencionadas. Concretamente, dichas
hipotesis puede formularse de la siguiente manera:

1) Si un paciente (o grupo de pacientes) se encuentran afectados por una lesion frontal, entonces se vera
afectada su comprension y/o uso de las estructuras ldgicas proposicionales (de tipo verbal y no verbal)

2) Si un paciente (o grupo de pacientes) se encuentran afectados por una lesion posterior, entonces se vera
afectada su comprension y/o uso de las estructuras l6gicas de predicados y/o clases (de tipo verbal y no verbal).

3) Se esperara un efecto de lateralizacion de la lesion (derecha versus izquierda) dependiendo del tipo de
material, verbal o no verbal de las tarecas administradas.

Para la puesta a prueba de dichas hipdtesis se empleard una bateria de tareas neuropsicoldgicas que implican a

ambos tipos de estructuras, y con contenido verbal y no verbal, aplicada a varios pacientes cerebrolesionados.

MATERIALES Y METODOS:

1) INTRODUCCION: La presente investigacion se enmarca, principalmente, en el marco metodologico de la
Neuropsicologia Cognitiva (Ellis y Young, 1988; Parkin, 1996; Vallar, 1999) que busca la exploracion exhaustiva
de pacientes cerebrolesionados con vistas a la elaboracion de modelos computacionales de la funcién cerebral.

Asi, para la puesta a prueba de las hipdtesis anteriores, se han explorado 2 pacientes que han sufrido
lesiones vasculares, documentadas a través de pruebas de neuroimagen estructural y/o funcional (TAC, Resonancia
Magnética y SPECT), por medio de una bateria de pruebas de razonamiento, solucién de problemas y pensamiento
logico, especificamente disefiada para la puesta a prueba de las hipdtesis anteriormente enunciadas. Asimismo, ha
sido incluido un grupo de control, formado por 5 varones y 5 mujeres sanos o sin patologia del Sistema Nervioso,
con vistas a servir de muestra de comparacion para los pacientes estudiados.

Los pacientes y los controles participaron voluntariamente en la presente investigacion y ofrecieron su

consentimiento informado para la realizacion del presente estudio.



Rafael Blanco Menéndez | Aspectos légicos de las lesiones cerebrales extensas

2) TAREAS EXPERIMENTALES DE EVALUACION:
TAREAS DE EXPLORACION DE PROCESOS DE LOGICA DE CLASES

1. Test de procesos categoriales de Luria-Christensen (modificado por el autor) (verbal)
2. Test de semejanzas conceptuales (original) (verbal)

3. Test de relaciones de inclusion de clases (original) (verbal)

4. Test de matrices progresivas de Raven (Escala general) (no verbal)

5. Escala de madurez mental de Columbia (no verbal)

TAREAS DE EXPLORACION DE PROCESOS DE LOGICA DE FUNCTORES

1. Test de los “alimentos envenenados” (Arenberg) (verbal)

2. Test de razonamiento proposicional no verbal) (original) (no verbal)

3. Test no verbal de comprension de functores logicos (original) (no verbal)
4. Token-test (Test de las fichas) (Partes IV y V) (verbal)

5. Test de clasificacion de tarjetas de Wisconsin (WCST) (no verbal)

6. Test de la Torre de Hanoi (no verbal)

Los ejemplos de diversos estimulos correspondientes a las tareas originales del autor se ofrecen en el Apéndice.

SUJETOS: Han sido explorados, para la realizacion del presente estudio, 2 pacientes afectados por lesiones
cerebrales de origen vascular, localizadas en diversas regiones de su corteza cerebral, ademas de en diversas areas
subcorticales.

CASO N° 1:

Paciente de 66 afios de edad, zurdo contrariado, viudo, con 6 hijos, profesor universitario jubilado, que
acude a estudio para valorar formalmente el estado de sus funciones cognoscitivas, lingiiisticas y ejecutivas, tras
sufrir un accidente cerebrovascular isquémico que afect6 al territorio silviano de su hemisferio cerebral derecho,
causandole, en esos momentos una importante heminegligencia contralateral, ademas de diversos cambios de
personalidad y emocionales, sugestivos de disfuncion frontal.

A raiz de su trastorno, el paciente permaneci6é ingresado durante una semana en un centro sanitario
privado. En esos momentos, al cuadro neurolégico comentado, se afiadia una importante descompensacion de la
diabetes mellitus que aqueja. A continuacion, pasé al Servicio de Neurologia del Hospital Universitario Central de
Asturias, donde permaneci6 ingresado durante 3 semanas; en ese momento fue sometido a varios estudios y
exploraciones, encontrdndose entonces, entre otros hallazgos significativos, un cuadro de apatia y falta de
colaboracion en la exploracion neuroldgica, con hébito depresivo y tendencia a la somnolencia. Ademas, su habla
en ese momento era disartrica y su lenguaje, pobre, aunque comprendia 6rdenes verbales. La exploracion de los
campos visuales, de las pupilas y de la motricidad ocular, resulté normal, constatindose la presencia de una

hemiplejia izquierda hipotoénica, asi como heminegligencia del lado pléjico.

297

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

Aspectos légicos de las lesiones cerebrales extensas | Rafael Blanco Menéndez

Un estudio de neuroimagen por Resonancia Magnética de encéfalo, practicado en dicha ocasion, confirmé
la presencia de la lesion antes mencionada y su localizacion.

Al recibir el alta del Servicio de Neurologia del Hospital Universitario Central de Asturias, fue ingresado
en el Servicio de Rehabilitacion del mismo. En su estancia fue sometido a rehabilitacion fisica, aunque no
neuropsicologica.

La exploracion neuropsicoldgica del paciente efectuada, constatd la presencia de dificultades importantes
en la iniciaciéon y planificaciéon de la conducta, con un marcado enlentecimiento del procesamiento de la
informacion, ademas de una severa heminegligencia contralateral para el campo visual izquierdo, con un lenguaje
gramatical y sintacticamente normal. Sus habilidades mnésicas aparecieron, en esa ocasion, preservadas, al menos
en lo referente a la memoria verbal a largo plazo, mientras que se constatd la presencia de una importante
afectacion de sus funciones ejecutivas, aunque sin cumplir los criterios de demencia al uso.

Un estudio de neuroimagen por Tomografia Computada por emisioén de foton unico (SPECT) mostré una
“severa hipoactividad fronto-témporo-parietal en el hemisferio cerebral derecho, con hipoactividad en ganglios de
la base del mismo lado” ademas de una “ligera hipoperfusion frontal izquierda junto con la presencia de una
asimetria de perfusion entre ambos hemisferios cerebelosos, compatible con una diasquisis cerebelosa cruzada”.

Un estudio de neuroimagen por Tomografia Computada (TC) de craneo practicada en esas fechas mostro,
ademads, una “lesion isquémica extensa en el territorio de la arteria cerebral media derecha, con dilatacion del
ventriculo de dicho lado”.

Un estudio de Electroencefalografia (EEG) llevado a cabo conjuntamente con las exploraciones anteriores
mostrd, en aquel momento, una “actividad de fondo enlentecida con frecuencias lentas en ambas regiones

frontales”.

CASO N°2:

Paciente de 63 anos de edad, diestro, casado, con dos hijos, con estudios primarios no finalizados, y
empresario jubilado, que acude a estudio al objeto de documentar el estado de sus funciones cognoscitivas,
ejecutivas, emocionales y de la personalidad, tras sufrir la ruptura de un aneurisma sacular de la arteria cerebral
media izquierda, complicado, posiblemente, con un infarto silviano en el mismo hemisferio. Ademas, el paciente
presento, en ese momento, un angioma cavernoso putaminal en su hemisferio cerebral derecho, sin clinica aparente.
A raiz de estas alteraciones, fue ingresado en el Hospital Universitario Central de Asturias, donde le fue realizada
una intervencidon neuroquirurgica, con resultado satisfactorio. No obstante, el paciente desarrolld diversas crisis
comiciales parciales secundariamente generalizadas, durante los 2-3 meses posteriores al ictus, siendo tratado en
ese momento con neosidantoina.

El paciente fue explorado, asimismo, por parte de un neuropsiquiatra en aquel momento, el cual encontré
diversos signos neuropsicoldgicos en su cuadro clinico. Entre ellos, destacan la presencia de dificultades afasicas de
predominio expresivo, con anomia severa y (relativamente) mejor comprension, ademas de alteraciones del caracter

y del comportamiento. En aquel momento, asimismo, su orientacién era correcta y no presentaba alteraciones



Rafael Blanco Menéndez | Aspectos légicos de las lesiones cerebrales extensas

destacables de tipo visuo-espacial, ni negligencia contralateral, aunque si trastornos de la memoria, principalmente
para el material verbal.

El paciente fue, asimismo, valorado por un médico especialista en Foniatria, el cual realizé una
exploracion neuropsicologica de diversos aspectos de su habla, de su lenguaje y de otras capacidades cognoscitivas.
De este modo, en esa ocasidon, la exploracion referida mostré la presencia de un cuadro afasico severo, con
dificultades de denominacién, comprension, repeticion y produccion, ademas de alteraciones en sus procesos de
lecto-escritura, con dificultades importantes en la comprension lectora (principalmente). Otros signos
neuropsicologicos consignados en dicha ocasion incluyeron la presencia de alteraciones en las praxias
bucofonatorias, ideatorias, ideomotrices, ademas de apraxia constructiva, y acalculia, entre otros signos hallados.
Asimismo, el paciente presentd, en aquella ocasidon, semiologia anosogndsica, dificultades marcadas en la
integracion auditivo-fonética y disfunciones en sus procesos mnésicos.

El paciente fue valorado y tratado, con posterioridad, por varios médicos especialistas en Neurologia y Psiquiatria,
los cuales confirmaron, en sus diagndsticos, la semiologia neurolingiiistica, neuropsicoldgica y neuropsiquiatrica
antes apuntada.

Cuenta con una formacion académica reducida, debido a circunstancias familiares adversas. No obstante,
sabia leer, escribir y calcular antes de sufrir su accidente cerebrovascular, y no cuenta con antecedentes familiares
ni personales de interés en lo relativo a alteraciones neuroldgicas o psiquiatricas, con una historia de desarrollo
cognoscitivo, psicomotriz, lingiiistico y de la personalidad, totalmente normal, a pesar de sufrir importantes
carencias afectivas y culturales en su infancia, debido a diversos condicionantes familiares.

Un estudio de neuroimagen por Resonancia Magnética de encéfalo, mostrd los siguientes hallazgos:
“Cavernoma localizado en hemisferio cerebral derecho, por encima de la insula de Reil, a nivel de la cépsula
externa de ese lado, de un diametro aproximado de 2 cms.; infarto en territorio silviano izquierdo, secundario a
ligadura de la arteria cerebral media, distal al origen de las ramas perforantes” y “restos de hemosiderina tapizando

los surcos del hemisferio cerebral izquierdo, residual a una hemorragia subaracnoidea previa”.

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

Aspectos légicos de las lesiones cerebrales extensas | Rafael Blanco Menéndez

RESULTADOS Ver Tablas I y II

Observaciones conductuales del paciente n°1 en el Test de 1a Torre de Hanoi: En el Test de la Torre de Hanoi
recuerda adecuadamente las instrucciones de la prueba, al serle formuladas. Sin embargo, no es capaz de
representarse y enunciar la meta o el objetivo final del juego; por otro lado, muestra una evidente dificultad para
iniciar la conducta encaminada a resolver la tarea. Asi, permanece “congelado” en la misma posicion sin realizar
ningin movimiento durante varios minutos, jugueteando con una de las piezas que componen el material de la
prueba, hasta su finalizacion.

Observaciones conductuales del paciente n°2 en el Test de la Torre de Hanoi: Al realizar el Test de la Torre de
Hanoi, viola, en numerosas ocasiones, las reglas de la tarea, realizando los movimientos de la misma con una
notable lentitud. El paciente olvida rapidamente las reglas de la tarea, no siendo capaz de enunciar el objetivo final
de la prueba, desistiendo de la realizaciéon de la misma, a los pocos movimientos. Puede constatarse una notable
lentitud motora en miembro superior derecho, al llevar a cabo los pocos movimientos que realiza. No inicia, por
otro lado, las acciones encaminadas a la realizacion de la tarea, realizando los primeros movimientos incitado
directamente por el examinador.

DISCUSION: En definitiva, los pacientes estudiados, afectados de lesiones cerebrales de caracter hemisférico
extenso, muestran un patrén de disfunciones cognoscitivas lingiiisticas, atencionales y mnésicas, ademas de
ejecutivas, de caracter moderado/ severo. En el caso n°l la semiologia predominante es de cardcter atencional,
perceptivo, mnésico y ejecutivo, mientras que en el caso del otro paciente (n°2) los déficits hallados se sitian mas
en el ambito lingiiistico y ejecutivo. En ambos casos, las hipotesis planteadas resultan razonablemente verificadas,
tanto para el tipo de material (verbal o no verbal) como para los aspectos relacionados con la estructura logica de
las tareas (logica de clases/predicados- 16gica proposicional/juntores), considerando la circunstancia de que ambos
pacientes se encuentran afectados por lesiones hemisféricas extensas que se extienden por las porciones frontales y
posteriores de su corteza cerebral. Ademas, ambos pacientes aquejan lesiones de algunas porciones subcorticales
(ganglios de la base, capsula externa) de su encéfalo, que permiten inferir el que, probablemente, dichas estructuras
cumplan un papel funcional en el pensamiento légico, a través de su inclusién en determinados circuitos cortico-
subcorticales que permiten la integracion de la informacién y su elaboracion de forma compleja.

Futuras investigaciones, con un mayor numero de pacientes y con localizaciones lesionales mas variadas,
permitiran, probablemente, confirmar con un mayor grado de certeza, las hipotesis planteadas en la presente

investigacion.



Rafael Blanco Menéndez | Aspectos légicos de las lesiones cerebrales extensas

Tabla I

Puntuaciones de los sujetos cerebrolesionados en las tareas de exploracion de l6gica de clases/predicados
PACIENTE N°1 PACIENTE N°2

Luria A=15/19 PC<1° Luria A=5/19 PC<1°

Luria B=17/19 PC<1° Luria B=10/19 PC<1°

Luria C=10/15 PC 99° Luria C=3/15 PC 99°

Luria D=12/12 PC 99° Luria D=2/12 PC 99°

Valores Opuestos=18/20 PC 99° Valores Opuestos=0/20 PC<1°
Inteligencia Categorial=11/21 PC<1° Inteligencia Categorial=3/21 PC <1°
Semejanzas=25/30 PC 9° Semejanzas=4/30 PC<1°

Inclusién de clases=17/26 PC<I1° Inclusién de clases=7/26 PC <I1°
Raven= No aplicado Raven=21/60 PC<1°
Columbia=32/92 PC<1° Columbia=66/92 PC<1°

Tabla II

Puntuaciones de los sujetos cerebrolesionados en las tareas de exploracion de logica proposicional/ juntores

PACIENTE N°1 PACIENTE N°2

Alimentos envenenados= 0/14 PC<1° Alimentos envenenados= 0/14 PC <I°
Razonamiento propos.=24/40 PC<1° Razonamiento propos.= 0/40 PC<I1°
Functores=0/13 PC<1° Functores= 0/13 PC<I°

Token-test (Parte IV)=0/10 PC<1° Token-test (Parte IV)=0/10 PC<I°
Token-test (Parte V)= 0/20 PC<I1° Token-test (Parte V)= 0/20 PC<1°
Wisconsin- Categorias= 0/6 PC<1° Wisconsin- Categorias=0/6 PC<1°
Wisconsin- % errores= 100% PC<1° Wisconsin- % errores= 32,81% PC 79°

Torre de Hanoi- movimientos= No aplicado | Torre de Hanoi- movimientos= No aplicado
(ver observaciones conductuales) (ver observaciones conductuales)

SEPTIEMBRE
2013



Aspectos légicos de las lesiones cerebrales extensas | Rafael Blanco Menéndez

Tabla III Puntuaciones de los sujetos de control en las tareas de exploracion de los procesos de 16gica de clases

Media Desviacion tipica

Luria A 18,40 0,69
Luria B 18,90 0,31
Luria C 12,00 0,00
Luria D 15,00 0,00
Valores Opuestos 20,00 0,00
Inteligencia Categorial 19,30 1,63
Semejanzas 28,60 2,70

Inclusién de clases 24,10 1,66

Raven 45,90 10,83
Columbia 83,90 5,38

Tabla IV Puntuaciones de los sujetos de control en las tareas de exploracion de los procesos de 16gica de functores

Media Desviacion tipica

Alimentos envenenados 13,90 0,31
Razonamiento proposicional no verbal 38,60 1,43
Functores 12,60 0,69
Token-test (Parte IV) 10,00 0,00
Token-test (Parte V) 21,60 0,69
Wisconsin 5,30 1,49

Torre de Hanoi: N° de movimientos 19,30 5,90

BIBLIOGRAFIA

Adams, R. D. y Victor, M. (1993): Principles of Neurology. Nueva York: Mc Graw-Hill (5% Edicion).

Deglin, V. L. y Kinsbourne, M. (1996): « Divergent thinking styles of the hemispheres : How syllogisms are solved
during transitory hemisphere suppression ». Brain and Cognition, 31: 285-307.

Duncan, J., Burguess, P. y Emslie, H. (1995): “Fluid intelligence after frontal lobe lesions” Neuropsychologia, 33:
261-268.

Ellis, A.y Young, A. (1988): Human cognitive neuropsychology. Hove: Lawrence Erlbaum Associates.

Eslinger, P. J. y Grattan, L. M. (1993): “Frontal lobe and frontal striatal substrates for different forms of human
cognitive flexibility” Neuropsychologia, 31:17-28.

Ferrater Mora y Leblanc, H. (1962): Logica matemadtica. México: Fondo de Cultura Econdémica (2* Edicion).

Folstein, M. F., Folstein, S. E. y Mc Hugh, P. R. (1975): « Mini Mental State ». Journal of Psychiatric Research,

SEPTIEMBRE

2013 12:189-198.



Rafael Blanco Menéndez | Aspectos légicos de las lesiones cerebrales extensas

Glosser, G. y Goodglass, H. (1990): “Disorders in executive control functions among aphasic and other brain-
damaged patients”. Journal of Clinical and Experimental Neuropsychology, 12: 485-501

Goel, V., Shuren, J., Sheesley, L. y Grafman, J. (2004): “Asymmetrical involvement of frontal lobes in social
reasoning” Brain, 127: 783-790.

Inhelder, B., Sinclair, H. y Bovet, M. (1974): Aprentissage et structures de la connaisance. Paris: Presses
Univesitaires de France. Traduccion espaiola de Luis E. Echevarria Rivera: Aprendizaje y estructuras del
conocimiento. Madrid: Morata, 1996 (2% Edicién).

Kendler, H. H. y Kendler, T. S. (1962): “Vertical and Horizontal Processes in Problem Solving” Psychological
Review, 69: 1-16.

Levi-Valensi, J. (1936): Diagnostico Neurologico. Barcelona: Salvat

Lecours, A. R. y Lhermitte, F. (1979): L Aphasie. Paris : Flammarion y Montreal : Les Presses de L Université de
Montréal.

Luria, A. R. (1980): Osnovnie problemi neirolingvistiki. Moscli: Ediciones de la Universidad de Mosct.
Traduccion espanola de J. Pefia Casanova: Fundamentos de Neurolingiiistica. Barcelona: Toray-Masson.
Monrad-Krohn, G. H. (1943): Exploracion Clinica del Sistema Nervioso. Barcelona: Editorial Labor.

Oerter, R. (1975): Psychologie des Denkens. Donauworth: Verlag Ludwig Auer. Traduccion espafiola de Ambrosio
Berasain Villanueva: Psicologia del Pensamiento. Barcelona: Herder, 1975.

Parkin, A. J. (1996): Explorations in Cognitive Neuropsychology. Londres: Blackwell. Traduccion espafiola de A.
Medina, M. Belinchén y J. A. Ruiz Vargas: Exploraciones en Neuropsicologia Cognitiva. Madrid: Editorial Médica
Panamericana, 1999.

Piaget, J. (1923): Le langage et la pensée chez | 'enfant. Paris : Delachaux et Niestlé (10* Ed., 1989).

Piaget, J. (1933) : La representation du monde chez [’enfant. Paris : Presses Universitaires de France. Traduccién
espafiola de V. Valls y Anglés: La representacion del mundo en el nisio. Madrid : Morata, 1993 (7* Edicion).
Piaget, J. (1967): La psychologie de ’intelligence. Paris : Librairie Armand Collin. Traduccion espafiola de Juan
Carlos Foix : La Psicologia de la inteligencia. Barcelona: Critica, 1983.

Piaget, J. (1970): L ‘epistemologie génetique. Paris : Presses Universitaires de France. Traduccion espafiola de J. A.
Delval : La epistemologia genética. Madrid: Debate, 1986.

Read, D. E. (1981): “Solving deductive reasoning problems after unilateral temporal lobectomy” Brain and
Language, 12: 116-127.

Restle, F. (1962): “The selection of strategies in cue learning”. Psychological Review, 69: 329-343

Seiffert, H. (1973): Einfiihrung in die Logik. Munich: Verlag C. H. Beck. Traduccién espafiola de Diorki:
Introduccion a la Logica. Barcelona: Herder, 1977.

Shallice, T. y Burguess, P. W. (1991): “Deficits in strategy application following frontal lobe damage in man”.
Brain, 114: 727-741.

Vallar, G. (1999): “The Methodological foundations of Neuropsychology”. En : G. Denes y L. Pizzamiglio (Eds.):

Handbook of Clinical and Experimental Neuropsychology. Hove: Psychology Press (paginas 95 -134). SEPTIEMBRE

2013



SEPTIEMBRE
2013

Aspectos légicos de las lesiones cerebrales extensas | Rafael Blanco Menéndez

Vygotsky, L. S. (1934/1986): Thought and language. Harvard: The MIT Press. Traduccion espafola: Pensamiento
y lenguaje. Barcelona: Paidods, 1995.

Vygotsky, L. S. (1978): Mind in society: The development of higher psychological processes.Traduccion espafiola
de S. Furid: El desarrollo de los procesos psicologicos superiores. Barcelona: Editorial Critica, 1979.

Vygotsky, L. S. (sin fecha): Sobranie Sochinenii Tom Piatii Osnovi Defektologuii. Moscu: Editorial Pedagogica.
Traduccion espanola de J. G. Blank: Fundamentos de Defectologia. Madrid: Visor, 1997.

Wallon, H. (1982): La vie mentale. Paris: Messidor/Editions Sociales. Traduccion espaiiola de O. Pellisa: La vida
mental. Barcelona: Editorial Critica, 1985.

Ward, G. y Allport, A. (1997): “Planning and problem-solving using the five disc Tower of London task”.The
Quarterly Journal of Experimental Psychology, 50 A (1): 49-78.

Wason, P. C. (1968): “Reasoning about a rule”. Quarterly Journal of Experimental Psychology, 20:273-281.
Traduccion espafiola de J. Delval: “Razonamiento sobre una regla”. En: J. Delval (Compilador): Investigaciones
sobre logica y psicologia. Madrid: Alianza, 1977.

Wason, P. C. y Johnson-Laird, P. N. (1972): Psychology of reasoning. Londres: Batsford Ltd. Traduccién espafiola
de J. Delval: Psicologia del razonamiento. Estructura y contenido.Madrid: Debate.

Woodworth, R. S. y Sells, S. B. (1935): “An atmosphere effect in formal syllogistic reasoning”. Journal of
Experimental Psychology, 18: 451-460. Traduccidon espafiola de V. Delmonte: “Un efecto de atmosfera en el
razonamiento formal silogistico”. En: J. Delval (Compilador): Investigaciones sobre logica y psicologia. Madrid:

Alianza, 1977.



Rafael Blanco Menéndez | Aspectos légicos de las lesiones cerebrales extensas

APENDICE: EJEMPLOS DE ESTIMULOS DE LAS TAREAS EXPERIMENTALES

Test de relaciones categoriales de Luria : Digame a qué categoria légica pertenece el Duero (Rios); Digame un
ejemplo de herramientas (Serrucho); Digame a qué todo pertenece las hojas (Libro); Digame partes de un arma
(Gatillo); Digame el opuesto a calor (Frio); Digame de estas conceptos cual es diferente en significado al resto
(sierra, tronco, pala, hacha).

Test de semejanzas conceptuales: Digame en qué se parecen un platano y una naranja; un perro y un leén; un
cuadrado y un circulo.

Test de relaciones de inclusion de clases: Si tenemos un ejército con oficiales y soldados, ;qué queda si mueren
todos los soldados? (Los oficiales)

Test de los “alimentos envenenados” de Arenberg: Una persona ha comido cordero, fabes y pollo y ha muerto; otra
ha comido cordero, fabes y tocino y esta viva; ;cudl es el alimento envenenado? (Pollo)

Test de razonamiento proposicional no verbal: Se presenta en una tarjeta un cuadrado y un circulo, cuadrado y cruz,

9, ¢

etc. y se le dice al sujeto Digame si es verdadero o es falso lo siguiente “cuadrado o circulo o ambos”; “cuadrado y
circulo”; “ni cuadrado ni cruz”, etc.

Test no verbal de comprension de juntores 16gicos: Se presentan unas tarjetas con circulos, cuadrados, cruces, con
uno, dos o tres elementos y de colores amarillo, verde y rojo y se le pide al sujeto que identifique las tarjetas que
cumplen con diversos conceptos logicos conjuntivos, disyuntivos, negaciones, etc: “Rojo y cruz”; “Circulo o

cuadrado o ambos”, “No verde”, “Ni cruz ni dos”, etc.

SEPTIEMBRE
2013






Fernando Caro Grau | A propésito de las “diferencias...”

A proposito de las “diferencias...”,
De D. Gustavo bueno

Fernando caro grau

Lcdo. En ciencias fisicas. Exprofesor de ee. Mm.

1. ANTECEDENTES

2013. La revista El Catoblepas! reproduce en el n® 135, del pasado mayo, el Prélogo que D. Gustavo Bueno (GB,

en lo sucesivo en este articulo) escribiera en 1970 al libro de Eugenio Trias, Metodologia del pensamiento mdgicot.

Me intereso por su lectura porque en el pensamiento y obra de GB habia hallado anteriormente aspectos de un gran
interés.
En sus dos primeros apartados se puede leer lo que sigue (sic):

1. Trias nos ofrece en este libro la tercera parte de una trilogia que €l considera como preliminar a
ulteriores construcciones, que ya no quieren ser «metafiloséficasy o «metamitolégicasy, sino
construcciones efectivas en un lenguaje nuevo. Trias anuncia un nuevo ciclo de obras, que inauguraran un
género nuevo de discursos. No seran temas magicos tratados cientificamente —con lo que se incurriria en lo que
¢l llama «metafisican—, sino, segiin un tipo de discurso que tampoco considera propiamente «filoséfico», sino
precisamente mdagico. Me parece, sin embargo, que este anuncio suscita un extraordinario interés a los filosofos
académicos, no ya solo porque el proyecto y sus resultados han de ser material para el andlisis filosofico, sino
porque, también, el proyecto y sus resultados tienen mucho que ver con la filosofia. Algin severo positivista, o
escolastico, o académico, fruncira el cefio o dejara ver «una leve irregularidad en la disposicion de sus labios»,
en nombre de la filosofia rigurosa. Pero es precisamente en nombre del rigor —del rigor platonico— como parece
que Trias opera. Platon, el fundador de la filosofia académica, fue precisamente el primero que utilizo [10]
criticamente el «mito filoso6ficon, precisamente porque su pretension de rigor le prohibia llamar «ciencia» a

ciertas construcciones que distaban de serlo. En este sentido, el proyecto de Trias se moveria dentro de la mas

genuina tradicion platonica. 3 0 7

" Bueno Martinez, Gustavo, “Diferencias” sobre tres temas de Trias. El Catoblepas. N° 135, 135:2, 2013.
http://www.nodulo.org/ec/2013/n135p02.htm SEPTIEMBRE
* Eugenio Trias Sagnier. Metodologia del pensamiento magico. Edhasa (La Gaya Ciencia, 2). Barcelona. 1970,

Talan e ceten A0 A7 ANTD Tadlon A mcain 4. A1 0O AN



A propésito de las “diferencias...”| Fernando Caro Grau

2. Trias me dice que le ponga un préologo a su libro. Ya se lo estoy poniendo, y de muy buena gana. El
motivo es claro: no solamente simpatizo con su tematica, sino con la «inspiraciéon» de Trias, con un buen
conjunto de referencias comunes, y sobre todo con su método. Un método que —creo— puede llamarse
«geométrico», constructivo; que procede por construccion de conceptos, y no quiere ser meramente descriptivo.
Que Trias utiliza este método geométrico, aunque no use formulas, es evidente. El introduce términos tales
como «magia», «ciencia», «filosofiay, al modo como en la mecéanica se introducen términos tales como
«espacion, «fuerza», «movimiento». Lo que hace Trias es, entonces, construir el concepto de metafisica como
una composicion (*) de los términos «ciencia» y «magia», al modo como la mecénica construye el concepto de
trabajo componiendo los de «fuerza» y «desplazamiento» (Trabajo = Fuerza x Espacio). El concepto de teologia
lo construye componiendo los términos «filosofia» y «magia». El nticleo del libro de Trias podria reducirse a las
dos construcciones siguientes: «Metafisica» = df. «Ciencia * Magia»; «Teologia» = df. «Filosofia * Magia». El
resto del libro de Trias es un brillante desarrollo de estas definiciones constructivas. Con razén prevé Trias el
escandalo de los «fildlogos», que ven en este método una agresion aprioristica ante un material «continuo y
heterogéneo». Pero éste es el método propio de la filosofia platéonica. Por lo demaés, que se esté de acuerdo con
el método no significa que no pueda discreparse sobre el modo concreto de utilizarlo en cada caso. La definicion
de trabajo mecénico arriba citada puede considerarse como un caso particular en el que el vector fuerza tiene la
misma direccion que el movimiento, que debe ser uniforme y rectilineo. [11] Por ello, en lugar de la definicion
anterior, utilizaremos esta otra, «mas general»: T = | ¥, F.cos a dx, que, sin embargo, no destruye la definicién

primera, la cual, en cierto modo, mantiene su prioridad «fenomenologicay.

1957. Jean—Francois Revel, filésofo, coetdneo de GB y formidable polemista politico, edita en Julliard Pourquoi

des philosophes? [ulteriormente reeditado en Jean Jacques Pauvert?]

Comienza asi:
Un literato bienintencionado relata haber preguntado, acerca de ciertos problemas filoséficos, a uno de
nuestros mas solidos pensadores con una brutalidad que éste, sin duda, juzgd beocia [Armand Salacrou: Note

sur mes certitudes et mes incertitudes, en Théatre, Vol. V1. (sic)].

Efectivamente, el pensador le respondid en sintesis: “Caballero, la filosofia es una disciplina bien definida,

SEPTIEMBRE
2013

? Jean-"rancois Revel Pourquoi des philosophes? Jean Jacques Pauvert. Utrecht. 1964 p. 9 -10, 12. [Traduccién propia]



Fernando Caro Grau | A propésito de las “diferencias...”

que posee su técnica y su vocabulario, y que requiere una preparacion. ;Qué le puedo responder? ;Aceptaria

jugar al ajedrez con alguien que solo conociera las reglas del juego de Damas?”

Poco mas adelante puede leerse.

«... Ciertamente toda disciplina tiende, y debe tender, a crearse una terminologia propia, a confinarse en ella, a
no aceptar la discusion sino en el marco de esta terminologia. Pero la cuestion es saber si la filosofia,

precisamente, no es la unica disciplina en la que no se justifica esta actitud.

Pero no existe, no puede existir incapacidad filoso6fica. Ninguna pregunta carece de objeto filosofico. Si asi
fuera, debe ser facil mostrarlo, lo que ya es filosofar. Por ello, al cerrar la puerta al interlocutor profano, ;no
reniega la filosofia de si misma? ;Y no revela una debilidad esencial? ;Podemos imaginar a Sdcrates
rechazando el didlogo [con un profano] so pretexto de que la filosofia obedeciera reglas ignotas al no iniciado?

Si el no iniciado sintiera dificultades para seguirlo, seria debido a la sutileza de su dialéctica y no por
enfrentarse a un rechazo basado en la invocacién de una técnica y de un vocabulario especiales. Es decir, es el
profano quien estaria incomodo, y no el fildésofo, lo que verdaderamente parece mas normal. Socrates, segun
todo lo que nos muestran los textos, no tenia mayores dificultades en responder a un interlocutor profano que a

uno preparado: tenia menos, lo que también parece mas normal.

Porque es preciso, por fin, que los “profanos” lo sepan de una vez por todas: en filosofia, semejante “técnica”,
semejante “vocabulario” no existen.

(,Como se atreve un filosofo a oponer a un profano la objecion de la técnica y del vocabulario, cuando sabe
perfectamente que si existe un &mbito en el que, en términos de técnica y de vocabulario, nada inteligible llegd
jamas a fijarse con éxito, y en el que cada autor comienza de cero, este &mbito es precisamente el de la filosofia?
Pensar es, entre otras cosas, tener un vocabulario, es decir dar un sentido filosofico a ciertos términos por el

empleo riguroso que hacemos de ellos y por el contenido con el que se consigue enriquecerlos.

1958. Albert Messiah, 45 afios, fisico, publica su Mécanique Quantiquefl, obra en dos volumenes que sirvié como

“libro de texto” a un considerable namero de futuros fisicos.

SEPTIEMBRE
2013

* Albert Messiah' Mécanique Quantique Ed. Dunod. Paris. 1969.



SEPTIEMBRE
2013

A propésito de las “diferencias...”| Fernando Caro Grau

En el primer capitulo, Les Origines de la Théorie Quantique, se expone con brevedad, precision y claridad,
los pasos que han conducido a establecer, definitivamente, el ambito de validez de la Teoria Clasica o Mecanica
Clésica Newtoniana.

A consecuencia de las nuevas evidencias empiricas, los fendmenos subatdmicos seran expuestos bajo el
punto de vista del formalismo llamado “Mecéanica Cuantica”, mientras que los fendmenos relacionados con
velocidades proximas a la de la luz, bajo el denominado “Mecanica Relativista”, y siempre como prolongacion del
modelo Newtoniano.

Este no seria sino una aproximacion de la Mecanica Relativista en el limite en el que v<<c, es decir, en
aquel en el que las velocidades que entran en juego son mucho mas bajas que la velocidad de la luz.

Otro tanto sucede en aquello que surge del mundo subatémico, pues... Se puede considerar como hecho
bien establecido que la Teoria Clasica es macroscopicamente correcta. En el limite en el que las discontinuidades
cuanticas pueden considerarse despreciables las previsiones de la Teoria Cuantica han de ser coincidentes con las
de la Teoria Clésical.

Se puede afirmar que en 1957 la Mecanica Clasica es un modelo maduro, bien constituido en el sentido de

que tiene claramente establecido su rango de validez y que, en esencia, se mantiene vigente hasta la actualidad.

2. APRECIACIONES A LOS APARTADOS 1Y 2 DEL PROLOGO

Tras la lectura de los dos primeros apartados del referido Prologo he podido inferir, creo que con escaso margen de
error, que:

- GB desconocia el panfleto de F. Revel,;

- su alejamiento de la Fisica era mas que considerable; y

- hay elementos ajenos al “saber filoséfico” que enturbian el Prologo.

2A. En efecto. Aceptar como razonable que
“... Un filésofo digno de este nombre no puede, pues, sentirse desconcertado porque su interlocutor no

conozca el vocabulario: contesta con su vocabulario, y ya estd. Expone su pensamiento mediante este

* Albert Messiah. Op. Cit. p. 6 y 25. [Traduccién propia]



Fernando Caro Grau | A propésito de las “diferencias...”

vocabulario, que estd hecho, mientras no se diga lo contrario, para pesibilitar la comunicacion y no para

impedirla. ..."f;

me induce a preguntar qué limitaciones impedian a Trias llevar a cabo, con el lenguaje ordinario, sus “
construcciones efectivas en un lenguaje nuevo”.
Asimismo, la declaracion de que
“Trias anuncia un nuevo ciclo de obras, que inaugurardn un género nuevo de discursos. No seran temas
magicos tratados cientificamente —con lo que se incurriria en lo que ¢l llama «metafisica»—, sino, segiin un
tipo de discurso que tampoco considera propiamente «filoséfico», sino precisamente magico. ”
me lleva a su inmediata puesta en solfa, tras aceptar que
“... En nuestra tradicion filosofica, tal y como la imponen los varios miles de obras que materialmente la
contienen, una inversion de sentido ha dado lugar a que los filésofos no nos inviten mas que a comprender
su propio sistema. Sin embargo un sistema filoséfico no esta hecho para ser comprendido: se elabora

para hacer comprender. ...”(¥)

Tampoco alcanzo a comprender el tono dubitativo que emplea GB al afirmar: “Pero es precisamente en
nombre del rigor —del rigor platonico— como parece que Trias opera”. Serad porque espere marcos de referencia
nitidos, como los que me ofrece la fisica, por lo que me pregunte, ;como es posible que, en 1970, no pueda
determinarse con precision si un método se mueve dentro de los mas genuinos pardmetros platonicos o estd al

margen de ellos?

2B. Es también patente la incomprension de los conceptos elementales de Fisica que evidencia GB.

Las apreciaciones que siguen, aunque de diferente caracter cualitativo, estan relacionadas entre si.

Como punto de partida es preciso dejar bien establecido que, en el modelo mecano-clésico, espacio, fuerza,
desplazamiento, trabajo, etc., no son meros términos sino magnitudes; diferencia sustantiva.

En cuanto términos, su significado es confuso y su empleo propio del lenguaje ordinario.

En cuanto magnitudes, son elementos medibles [comparables, siguiendo un método bien establecido, con una
unidad tomada como referencia de manera convenida], ya sean materiales —como la masa-, o inmateriales —como el
trabajo-. Su significado es preciso, inequivoco, en un marco previo —definido por otros conceptos o axiomas como
espacio euclideo, particula, punto, masa, Leyes de Newton, etc.- en el que cobran su significado y resultan

operativas.

Como consecuencia de lo anterior, es preciso dejar bien establecido, igualmente, que la fisica es una disciplina que
formaliza sus resultados mediante las herramientas matematicas de las que se sirve; establece y formula sus
enunciados haciendo uso de las herramientas y el lenguaje matematico; lenguaje formal carente de contradicciones

y universalmente aceptado: el inico comun a la especie.

¢ Jean-"rancois Revel. Op. Cit. p. 14 ; (*) p. 25.

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

A propésito de las “diferencias...”| Fernando Caro Grau

Asi como parece quererlo referir GB en [11]] con el aserto
“Por ello, en lugar de la definicion anterior [(Trabajo = Fuerza x Espacio)], utilizaremos esta otra, «mas
2 . . .y . .
generaly: T = [ ¥ F.cos a dx, que, sin embargo, no destruye la definicion primera, la cual, en cierto modo,

mantiene su prioridad «fenomenolégica»”.

Llegado a este punto, no deja de llamarme la atencion que seguir la lectura “del Messiah” me resulta mucho mas
sencillo que comprender el significado de expresiones como “prioridad «fenomenologica»”, expresion que, en
términos de fisica, y en roman paladino, juzgo como vacua; no me dice absolutamente nada que no se pueda decir
por lo derecho con palabras sencillas, si mi interpretacion fuera acertada.

Veamos. Cosmos, en cierto modo, es sinéonimo de dinamismo, de variable, de movimiento. Las fuerzas fisicas,
definidas de manera cualitativa en la 1* Ley de Newtonf, son abstracciones conceptuales mediante las que se

representan algunas de las interacciones, esencialmente variables, que se dan en el cosmos.

Sucede, por otra parte, que en los planes de estudio que conciernen a la Fisica, como en las restantes disciplinas, se
evoluciona de menor a mayor complejidad, de menor a mayor dificultad, y siempre a partir de bases sencillas pero
pretendidamente bien establecidas. En el caso del estudio de las fuerzas ello supone considerar, en primer lugar, el
caso mas simple y particular de todos los posibles, el de las fuerzas “constantes”. Analogamente, la definiciéon mas
simple de “trabajo” se establece sobre consideraciones muy restrictivas cuyo detalle omito.

Si son estas las consideraciones que GB tiene en cuenta, expresarlo como “prioridad «fenomenologica»™ no deja de

ser una posibilidad. Pero es ese un lenguaje extrafio a la Fisica.

En la mecanica clésica, la definicion mas general de trabajo se enuncia asi “Definimos como trabajo realizado por
una fuerza F, sobre una particula de masa “m”, a lo largo de una trayectoria tal..., como la integral del producto
escalar...”, es decir mediante operaciones matemadticas perfecta, e inequivocamente, establecidas [Definicion de la
que deriva un fértil repertorio de resultados segun el caracter que corresponda a «F»; si es la resultante, si es de tipo

conservativo; si es de tipo central; o no lo es, etc].

" Dejo constancia aqui de que existen errores en esas definiciones. Errores que omito detallar porque nada dira al lego en Fisica, mientras que
sera innecesario hacerlo para quien tenga unos conocimientos minimos de tal disciplina.

¥ Gerard Holton. Introduccion a los conceptos y Teorias de las Ciencias Fisicas.[2* edicion. Revisada y ampliada por Stephen G. Brush]
Reverté, SA. Barcelona . 1979. Cap. 9 (p. 161 a 194).



Fernando Caro Grau | A propésito de las “diferencias...”

De la definicion surgen, a su vez, enunciados que pasan a formar parte del propio formalismo del que surgen,
Teorema del Trabajo-Energia o Teorema de Conservacion de la Energia, por ejemplo, como elementos
constitutivos del mismo, reforzando la validez del método puesto en juego.

Eso es la «Mecanica Clasica », un marco conceptual, del que cabe destacar la belleza formal de sus concisos
enunciados, que permite formulaciones predictivas que son confirmadas por la experiencia: es una formulacién
del movimiento basada en sus leyes lo que gobierna el orbitar del “transbordador espacial” alrededor de la tierra, o
lo que gobernd la navegacion de cualquiera de las sondas espaciales que acabaron posadas en la superficie de

Marte, por ejemplo.

En consecuencia, la analogia que se establece entre el formalismo mecanico-clasico y “... lo que hace Trias...”
resulta sencillamente insostenible, por inconsistente. ;Como es posible asociar ciencia y magia con las magnitudes
fisicas fuerza y desplazamiento que se adoptan como correlato, cuando sus atributos respectivos nada tienen que

ver entre si?

La cuestién no es mera anécdota —ni mucho menos- puesto que GB, en definitiva, al transformar operaciones
matemdticas en composiciones, vacia de significado los elementos del lenguaje de las matematicas para

transmutarlos en acciones de significado tan confuso como arbitrario. Tremenda y estéril metamorfosis.

Si a tal gratuidad se anade que:
“El concepto de teologia lo construye componiendo los términos «filosofia» y «magia». El nucleo del libro de
Trias podria reducirse a las dos construcciones siguientes: «Metafisica» = df. «Ciencia * Magia»; «Teologia» =
df. «Filosofia * Magia».”

el comienzo del Prologo de GB no me ha podido resultar mas decepcionante.

2.C. GB también abre, para no pocos lectores, un campo de “incertidumbres” cuando afirma que,
“Trias me dice que le ponga un prologo a su libro. Ya se lo estoy poniendo, y de muy buena gana. El motivo es
claro: no solamente simpatizo con su temdtica, sino con la «inspiracion» de Trias, con un buen conjunto de
referencias comunes, y sobre todo con su método.”

LA qué «inspiraciony, [tal cual, entrecomillada], y buen conjunto de referencias comunes se refiere?

(Me equivoco al pensar que caen dentro del campo de las filiaciones politicas, de corte estalinista, que autor y

prologuista mantenian en la época?

Si asi fuera, GB estaria afiadiendo a un discurso, que a priori suponia esencialmente académico, y como sostén de

113

un proyecto que presuntamente “... se moveria dentro de la mas genuina tradiciéon platénica” consideraciones

puramente ideoldgicas. Hecho lamentablemente frecuente en una época y en ambientes, bien estudiado. Y

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

A propésito de las “diferencias...”| Fernando Caro Grau

denunciado por voces libres como la de G Orwell, que me resulta especialmente grata?

3. CONCLUSION.

3A. Me congratulo por la recuperacion del Prologo porque, siquiera de manera extemporanea, permite un
comentario de otro modo imposible. De paso porque permite recuperar la obra de Trias, y exponerla al juicio
inexorable del paso del tiempo, piedra de toque para cualquier texto, proyecto de sistema filoséfico o teoria
cientifica.
Ahora bien, todas mis anteriores apreciaciones bien pudieron formularse en 1970, ya que los elementos en los que
se basan estaban disponibles para quien, conociéndolos, quisiera hacer uso de ellos.
Y sefialo, a diferencia de lo que habia pensado en un primer momento y sin ningun género de dudas, que no veo
interés alguno en volver al Prologo.
Tampoco lo veo en volver sobre un empefio, el de Trias, al que no sé qué espacio le tiene reservado la Historia del
Pensamiento, ni en qué anaquel, pero para el que me temo lo peor.
Porque
“... Un pensamiento no estd a salvo de los errores e ignorancias comunes porque sea “filos6fico”, es decir
porque hable de cuestiones “filosoficas”. Llega a ser filoséfico en la medida en, en tanto, y mientras, que
suprima las gratuidades e inconsistencias del reino de la opiniéon. Un "método” filos6éfico no es un
salvoconducto que permite avanzar sin cautela, es solo la manera en la que se avanza y el modo en el que se
ponen en practica los principios y el programa que este mismo método establece.
... Lo que constituye el caracter filosoéfico viene a continuacion; es una mayor precision, y no lo que la

dispensa. Antes de ser otra cosa, esto comienza por ser — o0 por ser capaz de ser— lo mismo pero en mds dificil.
10

? Poco antes de la 1* edicién de su Rebelion en la Granja, en 1.944, Georges Orwell denunciaba la complicidad de muchos periodistas e
intelectuales con el totalitarismo estalinista: “Ante todo un aviso a los periodistas ingleses de izquierda y a los intelectuales en general: recuerden
que la deshonestidad y la cobardia siempre se pagan. No vayan a creerse que por afos y aflos pueden estar haciendo de serviles propagandistas
del régimen soviético o de otro cualquiera y después pueden volver repentinamente a la honestidad intelectual...” [“As I please”; Tribune,
01/09/1944, resenado en Rebelion en la Granja. Ed. Destino, 5* Ed. Agosto 1980].

1% Jean-‘rangois Revel. Op. Cit. p. 35-36.



Fernando Caro Grau | A propésito de las “diferencias...”

3B. En la segunda mitad del S XVI, Federico II, rey De Dinamarca, concedié a Tycho Brahe el privilegio de buena
parte del peaje por el paso del Béltico a través del estrecho de Sund.

En su observatorio de Uraniborg, Castillo de los Cielos, Tycho Brahe miraba el cielo nocturno, a diferencia de un
Catoblepas ({quadrupedibus vulgaris?). Sus observaciones y las medidas obtenidas eran de tal valor que el genio
de su ayudante, Johannes Kepler, fue capaz de extraer de ellas las Leyes del Movimiento Planetario que llevan su

nombre®,

Asi que para finalizar proclamo, como fisico, que entre observar el maravilloso espectaculo del firmamento

nocturno y mirar, de ciertos modos, perpetuamente a tierra, no hallo ni un atisbo de duda. jDénde va a parar!

4. NOTA FINAL.

Recomiendo encarecidamente la lectura de cualquiera de los libros a los que hago referencia y que son traidos en
apoyo de mis argumentos. Los de John D. Bernal y Gerard Holton son una verdadera delicia. La lectura de Bernal
es totalmente asequible a todo publico. La de Holton puede decirse que también; el recurso a expresiones

matematicas es meramente testimonial.

' John D. Bernal. La Proyeccién del hombre. Historia de la Fisica Clasica. S XXI Editores. Madrid. 1975. p. 153 a 157. La imagen aparece en
lap. 154.

SEPTIEMBRE
2013






Fernando Caro Grau | A propésito de las “diferencias...”

Dos filosofias del Sentir: M. Merleau-Ponty y M. Zambrano
M?* CARMEN LOPEZ SAENZ. Editorial Académica Espafiola (2013)
Por Sergio Pons Garcés

No es tarea facil aunar distintos ecos en torno a una misma
melodia. Mas complicado resulta, si cabe, cuando la sombra de los
nombres que hablaron es de semejante envergadura. So6lo a través de
sutiles juegos de luces, de claroscuros, podria, tal vez lograrse disipar
las encrucijadas conceptuales, las herencias compartidas, las
intenciones buscadas, los encuentros que nunca tuvieron lugar. Y
precisamente porque el encuentro entre Merleau-Ponty y Zambrano
nunca acontecio6 resulta atractivo, entre otras razones, el contenido del
libro que, a continuacion, reseflamos.

Dos filosofias del Sentir: M. Merleau-Ponty y M. Zambrano
resulta aun maés atractivo si atendemos a la trayectoria de su autora, M?*
Carmen Lopez Séaenz, profesora titular de Historia de la Filosofia
Contemporanea en la UNED (Madrid) y presidenta de la Sociedad
Espafiola de Fenomenologia (SEFE). Como investigadora reconocida

en el campo de la fenomenologia de la existencia, Lopez Séenz ha publicado, entre otras, obras como La
concepcion de la dialéctica en M. Merleau-Ponty (UAB, 1990) o Investigaciones Fenomenologicas sobre el origen
del mundo social (PUZ, 1994). Recientemente, publicoé Corrientes actuales de la Filosofia 1. En-clave
fenomenologica (Dykinson, 2012). Ademas, numerosos articulos publicados en los ultimos afios atestiguan la
especializacion de la autora tanto en las obras del fenomendlogo francés como de la pensadora espafiola.

El tercer factor que, a nuestro juicio, suma interés a la obra referida tiene que ver con su frescura
discursiva. A través de un discurso conciliador, la autora enfrenta y contrapone dos figuras de especial relevancia
en el contexto filoséfico en el que nos encontramos situando y actualizando las cuestiones tratadas hacia el
horizonte de nuestro presente, aportando asi una frescura que cualquier lector agradecera desde el comienzo de la
obra. Dicha frescura es la que permite una lectura fluida y, al tiempo, profunda sobre los aspectos mas
significativos de ambas propuestas filosoficas, que ocupan simétrica importancia en el conjunto del libro. Todo ello,
desde una perspectiva fenomenolégica.

Dividido en seis capitulos, Dos filosofias del Sentir: M. Merleau-Ponty y M. Zambrano resulta un estudio
completo y riguroso acerca de la importancia comun del sentir en el conjunto de las reflexiones zambranianas y
merleau-pontianas. Una importancia comin que se refleja en el sentido de ambos proyectos filos6ficos. Como
indica M* Carmen Lopez Saénz en la “Introduccion”, el principal objetivo del estudio sobre Zambrano y Merleau-

Ponty «es describir algunas de sus analogias e indagar su comun sentido para mostrar sus coincidencias en

317

SEPTIEMBRE
2013



SEPTIEMBRE
2013

A propésito de las “diferencias...”| Fernando Caro Grau

irreducibles estilos de filosofar, es decir, de reactivar una actitud pasiva-activa frente a lo que se manifiesta y lo que
se oculta, de ampliar el logos heredado, sin menospreciar el mitos, a todo eso que se le ha cercenado a la razén para
darle una forma en la que ya no resulta reconocible ni para si misma.» El objetivo indicado queda sobradamente
cumplido a lo largo de la obra.

El libro no consiste, pues, en un mero estudio comparativo entre la obra de Merleau-Ponty y la de
Zambrano, sino que mas bien constituye un didlogo afectuoso y abierto entre dos pensamientos vivos en torno a una
cuestion de compartido interés filos6fico, a saber, el sentir. Pero en este didlogo abierto aparecen, ademads, otras
voces; los testimonios de aquellos que precisamente posibilitan que el encuentro sea pertinente y fructifero.
Sobresale, como sefiala la autora transversalmente a lo largo del libro, la figura de H. Bergson. El filoésofo francés
aparece continuamente como bisagra o articulacion entre los pensamientos del fenomenologo y de la fildésofa
espafiola. Otras voces que tienen menos presencia en el libro, pero no por ello menos importancia, son la del padre
de la fenomenologia, E. Husserl, y la del maestro de Zambrano, J. Ortega y Gasset.

Bergson, Husserl y Ortega: los tres nombres ineludibles, pero no los Unicos destacables, ya que el libro,
puesto que se trata de un estudio circunspecto, ofrece cientos de referencias a otros autores y obras que sirven, al
tiempo, para justificar, corroborar y complementar las tesis afirmadas. La influencia de Ortega (y en menor medida
de Zubiri) queda patente, sobre todo, en la concepcion zambraniana de la razon, entendida ya no s6lo como una
sintesis entre la razén vital y la razon sentiente sino como razén poética, mediadora e intuitiva. Ligada ala viday a
la creacion, Zambrano destaca la fuerza poiética de la razén. Esta concepcion zambraniana de la razén rebasa
cualquier atisbo de racionalismo (en el sentido cartesiano) y se halla sumergida en un /ogos que, segun explica
Lopez Séenz, tiene que ver con el sentir originario, con el terreno de lo prerreflexivo. Se trata, en otras palabras, de
un logos sentiente y sensible. No es extrafio, por tanto, que el segundo capitulo esté dedicado a la fenomenologia de
la forma-suefio, de inspiracion bergsoniana, ya que este logos, durante la oscuridad del suefio, se halla sumergido en
la atemporalidad y en la pura duracion. La concepcion del tiempo que introduce el pensamiento de Bergson
inundara las reflexiones de Zambrano y Merleau-Ponty en torno al problema fenomenolégico del tiempo dando
lugar a una de las encrucijadas mas bellas de la obra, que son las paginas dedicadas a la fenomenologia de la
forma-suefo.

La influencia de Husserl, por su parte, es manifiestamente mayor en Merleau-Ponty pero también
resefiable en Zambrano. Las cuestiones que abre la fenomenologia acompanadas de las nociones que introduce (por
ejemplo, pensemos en la concepcion husserliana de la conciencia) suponen, no sélo en Merleau-Ponty y Zambrano,
sino en el conjunto de la historia de la filosofia, un significativo cambio conceptual en el terreno filosoéfico. En este
sentido, uno de los conceptos fundamentales que introduce Lopez Saenz es “la rehabilitacion de lo sensible”. La
preocupacion compartida por lo sensible, entendido como dimension pasiva del sentir, constituye el eje vertebral
del estudio. Cabe matizar que esta dimension pasiva debe entenderse no como opuesta a una supuesta dimension
activa sino como en si misma activa, ya que la pasividad, desde una perspectiva fenomenologica, posee un caracter
positivo y activo; nunca meramente pasivo.

En definitiva, se trata de ir mas alld de las dicotomias tradicionales (accion/pasion, alma/cuerpo,



Fernando Caro Grau | A propésito de las “diferencias...”

interior/exterior, etc.) si se quiere atender a la dimension del sentir. Parafraseando a la autora, podemos afirmar que
la pretension de Zambrano es ensanchar el /ogos del Manzanares; su razon poética es mediadora entre filosofia y
poesia, mucho més “ancha” que la que caracteriza el racionalismo cartesiano. Merleau-Ponty, de distinto modo pero
con semejante sentido, también pretende acercarse a lo que estd mas alld del limite de lo pensable. En tanto
pensador de lo impensable, vidente de lo invisible, sus reflexiones se dirigen alli donde se gesta el pensamiento.
Tanto el fenomendlogo francés como la pensadora espafiola se interrogan por lo que es previo a la
distincién sujeto-objeto, por lo prerreflexivo, por el sentir. Dos filosofias del Sentir: M. Merleau-Ponty y M.
Zambrano constituye una invitacion al didlogo fenomenologico en torno a estas cuestiones; una invitacion
exhaustiva y lucida, llena de recovecos y claroscuros, sombras y ecos del pensamiento de dos grandes filésofos de

nuestra era.

SEPTIEMBRE
2013






revistadefilosofia.com






